
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS‐GRADUAÇÃO EM LETRAS 

DOUTORADO EM TEORIA DA LITERATURA 

Deslocamentos Armoriais: 
da afirmação épica do popular na “Nação Castanha” 

de Ariano Suassuna ao corpo‐história do Grupo Grial 

(primeira parte) 

Roberta Ramos Marques 

Orientador: Alfredo Cordiviola ‐ UFPE 

Co‐orientadora: Helena Katz – PUC‐SP 

Recife ‐ PE, 2008



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS‐GRADUAÇÃO EM LETRAS 

DOUTORADO EM TEORIA DA LITERATURA 

Deslocamentos Armoriais: 
da afirmação épica do popular na “Nação Castanha” 

de Ariano Suassuna ao corpo‐história do Grupo Grial 

(primeira parte) 

Roberta Ramos Marques 

Orientador: Alfredo Cordiviola ‐ UFPE 

Co‐orientadora: Helena Katz – PUC‐SP 

Tese de doutorado apresentada ao 
Programa de Pós‐Graduação em Letras 
da Universidade Federal de Pernambuco 
– UFPE, para obtenção do grau de 
Doutora em Teoria da Literatura. 

Recife ‐ PE, 2008



Marques, Roberta Ramos 
Deslocamentos  Armoriais:  da  afirmação  épica 

do  popular  na  “ Nação  Castanha”   de  Ariano 
Suassuna ao corpo­história do Grupo Grial / Roberta 
Ramos Marques. –  Recife  : O Autor, 2008. 

466 folhas: il. 

Tese  (doutorado)  –  Universidade  Federal  de 
Pernambuco. CAC. Teoria da Literatura, 2008. 

Inclui bibliografia e anexos. 

1.  Literatura  comparada.  2.  Arte  e  literatura.  3. 
Cultura  popular.  4.  Identidade.  5. Estudos culturais. 
6. Movimento Armorial. 7. Dança. 8. Corpo. I.Título. 

82.091  CDU (2.ed.)  UFPE 
809  CDD (22.ed.)  CAC2008­56







Contribuição de Vitor em um de meus cadernos de estudos da tese 

20.06.2008 

para Vitor 

seus olhos me levam para o início de uma frase indizível...



gradecimentos 

Agradeço à minha mãe, Ana, que, como uma fada confiante e insistente, me volteia, 
desmanchando medos com seu sorriso e suas mãos; a Paulo, pela generosidade, 
doçura e paciência, que estarão para sempre na memória dessas páginas, e pelo 
maior presente que já tive a sorte de receber, nosso Vitor; a Renata e Marcela, que, 
de longe, me inundam com seu amor e estímulo; aos meus demais familiares (todos: 
primos, sobrinhos, tias e tios, sogros, cunhados), que amorosamente têm 
compreendido minha tão comum indisponibilidade; a Cláudia, pelos nortes 
entortados para direções mais amorosas; agradeço imensamente a Érica e a Tati, 
pois sem suas competências e seus cuidados carinhosos com meu Vitor, não teria 
escrito uma linha sequer; a Valéria, por ser responsável por muito do que tenho 
aprendido nos últimos anos, por nossas orientações mútuas, mas, sobretudo, pelos 
tantos exemplos de lealdade e confiança; a Liana, pelo que temos aprendido juntas, 
não só sobre a dança de Pernambuco, mas também sobre o que significa trabalhar e 
pensar, lealmente juntas, para que o melhor aconteça; a Duda Freyre, pela preciosa 
e agradável parceria nas entrevistas realizadas; a Bruno, pelo que já nem é possível 
discernir, mas principalmente pela lembrança sempre boa de tudo que já rimos, 
fizemos e compreendemos juntos; a Johnny, I’m looking for the right words, but my 
thanks for you being always close to me have no translation: no, neither you nor the 
“g. tradutor” can help me in this challenge!; a Maria e Gustavo, por nossos tantos 
encontros alegres, pelos ensinamentos sobre o cavalo‐marinho, e pelo meu lindo 
afilhado, Tomás; a Karina, pela compreensão mútua das frases inteiras, embora 
nem precisássemos delas; a Sônia Sobral, pela amizade e pelo constante incentivo 
às minhas idéias e escrita; a Saulo Uchôa e a Dado Sodi pela generosa colaboração 
(o DVD!) para que esse trabalho ficasse mais organizado; ao Movimento Dança 
Recife, por tudo que tem feito para que a cidade dance com o corpo mais inteiro; ao 
Idança, pelo generoso espaço para o exercício da escrita sobre dança; a Alfredo 
Cordiviola, que, durante todo o tempo, acolheu com muito respeito meu 
pensamento e minhas decisões, além de me encorajar a, acima de tudo, priorizar o 
prazer na minha pesquisa; e a Helena Katz, pela valiosa orientação guiada por seu 
olhar preciso, necessário, empolgado e animador; a André Madureira, pela gentileza 
do importante depoimento; a Flavia Barros, pela entrevista concedida e pela 
generosidade com que me permitiu o acesso a seu organizado e belíssimo acervo 
sobre o Balé Armorial do Nordeste; a Kleber Lourenço, por fornecer várias 
informações importantes, além de seu precioso ponto de vista; a Maria Paula Costa 
Rêgo, pelos longos, ricos e parcelados depoimentos e informações, por todo o 
material emprestado e, principalmente, pela franca disposição ao diálogo, algo tão 
caro, que só posso agradecer com a honestidade com que realizei este trabalho; a 
Sébastien Joachim, pelo generoso compartilhamento do conhecimento; a todos os 
professores com quem tive contato durante o doutorado, que muito me ensinaram, 
em especial, Piedade Sá, Sônia Ramalho e Roland Walter; aos integrantes do 
PPGLetras, os coordenadores e seus “assessores”, pelo atencioso atendimento e pelo 
competente esforço para a excelência de nosso Programa; à Capes, pela bolsa 
concedida, parte fundamental para a viabilidade desta pesquisa. 

A



esumo 

O Movimento Armorial tem tido, antes e a partir de sua oficialização (1970), 

os mais variados resultados estéticos nos diversos campos artísticos. Porém, o 

conjunto mais significativo de formulações teóricas a seu respeito esteve 

sempre a cargo de seu criador e maior incentivador, Ariano Suassuna. Este 

escritor construiu até hoje uma trajetória como artista, professor, teórico e 

gestor cultural, coerente com os princípios armoriais e com a sua 

interpretação da cultura brasileira, identificada como uma “Nação Castanha”. 

Nosso objetivo, neste trabalho, é discutir, por um lado, a complementaridade 

entre discurso e obra de Ariano Suassuna quanto à “afirmação épica das 

identidades populares” (Canclini, 2005) subjacente à “Nação Castanha”. E, 

por outro, de que forma essa afirmação é retomada e reforçada nas 

experiências de dança armorial desde a década de 1970; mas também 

reformulada pelo conjunto da trajetória do Grupo Grial (existente desde 1997 

e atuante até hoje), através da noção de “corpo‐história” (Louppe, 2004), 

implicado em todo o percurso do grupo e levado como questão para seus 

últimos espetáculos. Consideramos, na nossa discussão, variados depoimentos, 

artigos, entrevistas de Ariano Suassuna, mas em especial seu “romance 

armorial brasileiro”, A Pedra do Reino (1971), e sua tese de livre docência, A 

Onça Castanha e a Ilha Brasil (1976). No âmbito da dança, discutimos as várias 

tentativas de realizar uma dança armorial desde a década de 1970, sobretudo 

os investimentos no Balé Armorial do Nordeste e no Balé Popular do Recife; 

mas focalizamos nossa atenção no trabalho do Grupo Grial, especialmente em 

três espetáculos representativos das suas diferentes fases: A Demanda do 

Graal Dançado (1998); As Visagens de Quaderna ao Sol do Reino Encoberto 

(2000); e Ilha Brasil Vertigem (2006). 

Palavras‐chave: estudos culturais, literatura, armorial, dança, corpo, 

identidade 

R



bstract 

The Armorial Movement has been having, starting from its officialization 

(1970) and even before it, the most varied aesthetic results in several artistic 

fields. However, the most significant set of theoretical formulations about it 

have always been under the responsability of its creator and main motivator, 

Ariano Suassuna. This writer has constructed up to now a career as an artist, 

professor, theoretician and cultural manager, coherent with the armorial 

principles and its interpretation of the Brazilian culture, identified as a 

“Nação Castanha” ("Brown Nation"). Our aim, in this work, on the one hand, is 

to discuss the complementarity between Ariano Suassuna's speech and work 

focusing on the "epic affirmation of popular identities" (Canclini, 2005) 

underlying the “Nação Castanha” ("Brown Nation") and, on the other hand, 

how this affirmation is retrieved and strengthened in the experiences of 

armorial dance since the 1970's; but also reformulated by the performances in 

the trajectory of the Grupo Grial (existing since 1997 and still performing 

today), through the notion of "body history" (Louppe, 2004), implicated in the 

whole career of the group and taken as a subject for its latest performances. 

We consider, in our discussion, a variety of Ariano Suassuna's statements, 

articles, interviews, but especially his "Brazilian armorial novel", A Pedra do 

Reino (1971), as well as his thesis as a free docent, A Onça Castanha e a Ilha 

Brasil (1976). In the scope of the dance, we discuss the several attempts to 

carry out an armorial dance since the 1970's, especially the investments in the 

Balé Armorial do Nordeste and in the Balé Popular do Recife; but we focus our 

attention on the work of the Grupo Grial, mainly in three representative 

performances of its different phases: A Demanda do Graal Dançado (1998); As 

Visagens de Quaderna ao Sol do Reino Encoberto (2000); and Ilha Brasil 

Vertigem (2006). 

Keywords: cultural studies, literature, armorial, dance, body, identity 

A



esumen 

El Movimiento Armorial ha tenido, antes y a partir de su oficialización (1970), 

los más variados resultados estéticos en los diversos campos artísticos. Sin 

embargo, el conjunto más significativo de formulaciones teóricas a su respeito 

estuvo siempre a cargo de su creador y mayor incentivador, Ariano Suassuna. 

Este escritor construyó hasta el momento una trayectoria como artista, 

profesor, teórico y gestor cultural, coherente con los principios armoriales y 

con su interpretación de la cultura brasilera, identificada como una “Nação 

Castanha”. Nuestro objetivo, en este trabajo, es discutir, por un lado, la 

complementariedad entre discurso y obra de Ariano Suassuna en relación a la 

“afirmación épica de las identidades populares” (Canclini, 2005) subyacente a 

la “Nação Castanha”. Y, por otro, de que forma esa afirmación es retomada y 

reforzada en las experiencias de danza armorial desde la década de 1970; 

pero también reformulada por el conjunto de la trayectoria del Grupo Grial 

(existente desde 1997 y actuante hasta hoy), a través de la noción de 

“cuerpo‐historia” (Louppe, 2004), implicado en todo el trayecto del grupo y 

llevado como cuestión para sus últimos espectáculos. Consideramos, 

en nuestra discusión, variados testimonios, artículos, entrevistas de Ariano 

Suassuna, y en especial su “novela armorial brasilera”, A Pedra do Reino 

(1971), y su tesis de libre docencia, A Onça Castanha e a Ilha Brasil (1976). En 

el ámbito de la danza, discutimos las varias tentativas de realizar una danza 

armorial desde la década de 1970, sobre todo con el Balé Armorial do 

Nordeste y en el Balé Popular de Recife; pero focalizamos nuestra atención en 

el trabajo del Grupo Grial, especialmente en tres espectáculos 

representativos de las fases distintas del grupo: A Demanda do Graal Dançado 

(1998); As Visagens de Quaderna ao Sol do Reino Encoberto (2000); e Ilha 

Brasil Vertigem (2006). 

Palabras‐clave: estudios culturales, literatura, armorial, danza, cuerpo, 

identidad 

R



e estamos expandindo as humanidades para incluir 
“o corpo” como texto, devemos, certamente, 
incluir nesse novo sentido de textualidade corpos 

em movimento, dos quais a dança representa uma das 
dimensões mais altamente codificadas, difundidas e 
intensamente afetivas. 

(…) temos que ser capazes de fazer análises das formas 
de dança, assim como podemos fazê‐lo com textos 
literários. Enquanto a maior parte dos estudiosos gastou 
anos desenvolvendo habilidades analíticas para ler e 
compreender formas verbais de comunicação, 
raramente trabalhamos igualmente duro para 
desenvolver uma habilidade em analisar formas visuais, 
rítmicas ou gestuais. Como críticos da cultura, temos 
que nos tornar letrados do movimento. 1 

Jane Desmond (1997: 49 e 50) 

1 
Tradução nossa do inglês. Trecho no original: “If we are to expand the humanities now to include “the 
body” as text, surely we should include in that new sense of textuality bodies in motion, of which 
dance represents one of the most highly codified, widespread, and intensely affective dimensions. (…) 
we must be able to do close analysis of dance forms, just as we might of literary texts. While most 
scholars have spent years developing analytic skills for reading and understanding verbal forms of 
communication, rarely have we worked equally hard to develop an ability to analyze visual, rhythmic, 
or gestural forms. As cultural critics, we must become movement literate.” 

S



12 

umário 

Introdução 13 

Primeira parte (primeiro volume) 22 

Culturas populares: da afirmação épica à compreensão 

das identidades populares como narrativas inacabadas 23 

Identificações teóricas para desestabilizar as identidades 26 

Épico, Nação e identidades populares 45 

Para desestabilizar as identidades populares 63 

Movimento Armorial: poética e política 77 

Histórico do Movimento Armorial 78 

Movimento Armorial, cultura popular e identidade nacional 87 

O Armorial como política cultural da mesmidade 105 

A afirmação épica do popular na narrativa da “Nação Castanha” 

de Quaderna e Ariano Suassuna 127 

Que popular é encenado na “Nação Castanha” 134 

O popular pela invenção da tradição e pelo dispositivo da lenda nacional 151 

O povo‐como‐um: Quaderna, herói‐síntese e monolingüe 

da “Nação Castanha” 167 

A mesmidade do “gênio da raça brasileira” 176 

S 

1 

2 

3



13 

Segunda parte (segundo volume) 181 

Experiências, fundamentos e resultados de dança armorial 182 

As primeiras experiências de uma dança “quase” armorial 187 

Balé Armorial do Nordeste: iniciação aos bens populares 189 

O espetáculo Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados 198 

Balé Popular do Recife: um “retrato do Brasil” por que não armorial? 212 

Armorialidades na dança: outras experiências 225 

Nóbrega: de longe, um armorialista 225 

Pernambuco do Barroco ao Armorial e Stagium Dança o Movimento Armorial 236 

Dança, corpo e identidade 241 

A materialidade do poder sobre o corpo na dança 243 

Corpomídia e identidade 253 

O corpo na dança armorial 257 

Grupo Grial: reformulações na demanda de um corpo armorial 271 

Alguns acordos metodológicos e conceituais 274 

Grupo Grial 280 

A Demanda do Graal Dançado: 

primeiro passo em uma afirmação armorial do popular 286 

As visagens de Quaderna ao Sol do Reino Encoberto: ampliando o passo 304 

O presente: a parte que não nos cabe negar 332 

Ilha Brasil Vertigem: o corpo‐história do caboclo encenado 336 

O corpo‐história do Grupo Grial 356 

O corpo armorial sem conclusão 367 

B ibliografia 374 

Anexos 393 

4 

5 

6



ntrodução 

O Movimento Armorial tem como fim criar uma arte brasileira erudita 

com base na cultura popular nordestina com “raízes” africana, indígena, 

ibérica e moura, e, com isto, fortalecer a idéia de uma “identidade cultural 

brasileira”. O mentor deste projeto estético é o escritor Ariano Suassuna, que 

oficializou o movimento no ano de 1970. Antes disso, porém, artistas de vários 

domínios artísticos já estavam afinados com a proposta armorial. 

Em 1975, os princípios norteadores de uma estética armorial já haviam 

encontrado espaço em várias áreas artísticas: literatura, música, teatro, artes 

plásticas, etc. Uma dança armorial, entretanto, ainda estava por se fazer. 

Ariano Suassuna, neste período secretário da cultura da prefeitura de Antônio 

Farias (1975‐1979), convidou uma renomada professora de balé clássico, 

Flavia Barros, para criar um grupo chamado Balé Armorial do Nordeste e 

montar um espetáculo intitulado Balé Armorial do Nordeste: iniciação 

armorial aos mistérios do boi de Afogados. 

A segunda tentativa, em conjunto com André Madureira e um grupo de 

atores e dançarinos interessados nas manifestações populares, foi a criação, 

do Balé Popular do Recife (1977), que seguiu um caminho diferente do 

I



14 

anterior, priorizando a pesquisa in loco dos folguedos e danças populares, com 

a catalogação e a recriação de passos. O grupo recebeu fomento da secretaria 

de Suassuna durante seus primeiros três anos de existência, mas seguiu, 

mesmo antes do término deste período, um rumo próprio. 

Em 1997, em parceria com Ariano Suassuna, Maria Paula Costa Rêgo, 

com uma trajetória que inclui uma passagem pelo Balé Popular do Recife, mas 

que compreende outras referências em dança (entre as quais técnicas de 

improvisação de María Fux e as referências de dança moderna de Laura 

Proença), criou o Grupo Grial, atuante até hoje e a mais duradoura das 

tentativas de criar‐se uma dança armorial. 

O Movimento Armorial, a obra literária de Ariano Suassuna e a produção 

dos artistas que se afinaram mais fortemente com os propósitos armoriais, sua 

poética e sua visão política sobre cultura brasileira, têm como pressuposto o 

que, a partir de Canclini (2005), definimos neste trabalho como uma 

“afirmação épica das identidades populares”. Nesta afirmação, reforça‐se 

uma visão de identidade nacional que tende a fixá‐la e a relacioná‐la com as 

raízes populares de nossa cultura, entendendo a cultura popular como o lugar 

em que a identidade está “a salvo”. 

No entanto, na dinâmica interna de um movimento estético, as nuances 

e dissonâncias, ao mesmo tempo estéticas e ideológicas, existem. Por esse 

motivo é que, por exemplo, Ariano Suassuna, que fez parte do Teatro de 

Estudantes de Pernambuco (TEP) e do Teatro Popular do Nordeste (TPN), 

devido às discrepâncias entre seu pensamento e de vários componentes desses 

movimentos, sentiu necessidade de criar um movimento que refletisse mais 

fielmente a sua visão sobre arte e cultura. 

Da mesma forma, o Movimento Armorial não estaria livre da 

heterogeneidade, sobretudo porque, até hoje, vários artistas se assumem 

como armoriais, de forma que já são no mínimo trinta e oito anos de 

existência (a contar apenas a partir da data oficial, em 1970), e com uma 

abrangência que inclui dança (Antônio Carlos Nóbrega, Grupo Grial), artes 

plásticas (Gilvan Samico e Romero Andrade Lima), arquitetura, música 

(Antônio Carlos Nóbrega, Orquestra Armorial de Câmara e Quinteto Armorial), 

design (mesmo que trabalhos isolados de Dinara Moura e Nalba Diniz), teatro



15 

(o próprio Ariano Suassuna, Antônio Nóbrega, Romero Andrade Lima), poesia 

(Deborah Brennand, Raimundo Carrero, Janice Japiassu, Marcus Accioly, entre 

vários outros), etc. Assim, também nesse movimento, as diferenças se 

apresentam, e não haveria como ser diferente. 

A partir disso, nosso objetivo é discutir, por um lado, a 

complementaridade entre discurso e obra de Ariano Suassuna quanto à 

“afirmação épica das identidades populares” (Canclini, 2005) subjacente à 

“Nação Castanha”. E, por outro, de que forma essa afirmação é retomada e 

reforçada nas experiências de dança armorial desde a década de 1970; mas 

também reformulada pelo conjunto da trajetória do Grupo Grial (existente 

desde 1997 e atuante até hoje), através da noção de “corpo‐história” 

(Louppe, 2004), implicado em todo o percurso do grupo e levado como 

questão para seus últimos espetáculos. 

Ao considerarmos as várias etapas da trajetória do Grupo Grial, 

avaliamos que a fase atual atualiza a formulação de determinados conceitos 

que estão implícitos nas experiências de Ariano Suassuna como gestor da 

cultura, em seu discurso exegético e em seu “romance armorial brasileiro”, o 

Romance d’A Pedra do Reino. Maria Paula Costa Rêgo, em várias ocasiões 2 , 

tem declarado que entende e classifica seu trabalho como armorial, portanto 

a relação dos espetáculos do Grial com o conteúdo ideológico do Movimento 

Armorial nos aspectos discutidos não pode ser entendida de forma simplista. É 

preciso termos em conta que, no interior dessas obras, traços de uma 

armorialidade estão em tensão com outras visões sobre identidade e sobre 

cultura popular, além de outras opções estéticas. 

Consideramos que é, sobretudo, no resultado estético do espetáculo 

Ilha Brasil Vertigem (2006), que faz parte da trilogia A Parte que nos Cabe, 

que acontecem as mais evidentes atualizações ideológicas, teóricas e 

estéticas do trabalho de Maria Paula Costa Rêgo em relação a questões 

cruciais tratadas pelo Movimento Armorial, especialmente pelos discursos 

teórico e literário de Ariano Suassuna. No entanto, em toda a trajetória do 

Grupo, a compreensão implícita acerca do corpo revela por que a afirmação 

épica das identidades populares tende a perder sua força. Entendemos, desta 

2 Entre essas ocasiões, enquadram‐se discursos de estréias de espetáculos, debates e as 
entrevistas concedidas pela coreógrafa para esta pesquisa.



16 

forma, que da prática artística do Grial revelam‐se aspectos destoantes do 

discurso exegético de sua diretora, este mais afinado, em sua inteireza, com 

as explicações teóricas de Ariano Suassuna acerca do movimento que criou. 

Nosso foco recai na comparação entre a obra de Ariano Suassuna e a de 

Maria Paula Costa Rêgo. No entanto, propomos também uma discussão acerca 

das demais tentativas de criar uma dança armorial empreendidas com o apoio 

imprescindível de Ariano Suassuna, a fim de entendermos o que este escritor 

e gestor da cultura considerou como pontos de partida para a criação de uma 

dança erudita “autenticamente brasileira”, quais foram os desdobramentos 

dessas tentativas, e podermos, ainda, compará‐las ao trabalho do Grial em 

suas diferentes etapas. Dessa forma, dedicamos um capítulo deste trabalho a 

um panorama das experiências que podem ser consideradas “dança armorial” 

e à avaliação crítica, entre essas experiências, dos resultados do Balé 

Armorial e do Balé Popular do Recife. 

O que motivou este estudo foram os resultados da pesquisa 

desenvolvida pelo Projeto Acervo RecorDança 3 , que estuda a história da dança 

da Região Metropolitana do Recife e que teve como recorte, em sua fase 

inicial (2003 a 2004), os anos de 1970 a 2000. Esta pesquisa nos permitiu 

perceber como o diálogo entre danças eruditas e danças populares é um dado 

bastante significativo em vários momentos da história da dança da cidade e 

que um marco deste diálogo foram as várias tentativas de criar‐se uma dança 

armorial, empreendidas ou estimuladas pelo escritor Ariano Suassuna. Desta 

percepção nasceu o desejo de desenvolver um estudo aprofundado sobre os 

princípios estéticos e ideológicos do Movimento Armorial e da literatura de 

Ariano Suassuna e relacioná‐los com as tentativas e/ou realizações de uma 

dança armorial. 

Um dos nossos interesses neste trabalho é contribuir com um novo olhar 

sobre a obra e o pensamento de Ariano Suassuna, através de um instrumental 

teórico mais atual acerca de conceitos como identidade e cultura popular; da 

3 A coordenação deste projeto é composta pela autora deste trabalho, por Valéria Vicente e 
Liana Gesteira. O Acervo RecorDança encontra‐se disponível na internet desde 23 de julho 
de 2007, como resultado da etapa mais recente deste projeto, nomeada de RecorDança On 
Line e patrocinada pelo Fundo de Cultura do Estado de Pernambuco ‐ Funcultura. O acesso 
é através do endereço www.fundaj.gov.br/recordanca Estivemos afastada desta etapa do projeto 
RecorDança devido à dedicação exigida pela dissertação desta tese.

http://www.fundaj.gov.br/recordanca


17 

articulação de uma discussão sobre os aspectos da afirmação épica das 

culturas populares tanto em sua obra literária e seus escritos teóricos quanto 

em sua concepção de política cultural; e, ainda, de como as experiências mais 

recentes de dança armorial e, nelas embutidas, as visões contemporâneas, 

sobre corpo, permitem reavaliar alguns dos princípios da estética armorial. 

As tentativas de encontrar uma linguagem de dança armorial, 

principalmente a experiência de uma década de existência do Grupo Grial, 

ainda não tinham sido estudadas com aprofundamento. Além disso, dos 

poucos escritos sobre a dança armorial, nenhum assumiu um posicionamento 

de interpretar o Movimento Armorial tomando como ponto de partida as 

concepções de corpo implícitas em diferentes formas de fazer dança. O 

espaço privilegiado que damos à discussão sobre a dança e sobre o corpo, 

neste trabalho, tem como pressuposto o corpo como texto da cultura. As 

abordagens mais atuais do corpo revelam as impossibilidades de dar‐se 

continuidade ao modo de compreender determinados conceitos – a exemplo 

de identidade nacional e cultura popular – como vêm sendo pensados pelo 

discurso teórico e artístico do Movimento Armorial, desde a década de 1970. 

Estudar a dança, cujos textos a serem lidos são constituídos, sobretudo, 

de corpos em movimento, certamente permite novos olhares sobre o discurso 

e resultados estéticos literários do movimento Armorial, bem como sobre o 

processo histórico em que está inserido; e permite que entendamos que as 

possibilidades de se construir uma identidade cultural se inviabilizam por 

noções depreendidas das discussões mais atuais sobre o corpo. 

Neste estudo, discutimos as propostas estéticas e ideológicas do 

Movimento Armorial; analisamos os discursos teórico e literário de Ariano 

Suassuna, a fim de verificar de que forma se delineia a afirmação épica das 

identidades populares; relatamos e discutimos o conjunto de tentativas de 

realizar‐se uma dança armorial; fazemos uma análise dos espetáculos do 

Grupo Grial que consideramos emblemáticos de suas diferentes fases, 

considerando aspectos do processo de criação e os resultados alcançados por 

cada espetáculo propriamente dito; e comparamos os discursos sobre 

identidade nacional e cultura popular produzidos nos âmbitos da literatura e 

da dança armoriais.



18 

Nosso trabalho está afinado com escolhas teóricas, a exemplo de 

Glissant (1992, 1997 a e b e 2005) que, num certo sentido, “militam” pela 

propagação de uma concepção de identidade que tende a desestabilizá‐la e 

não fixá‐la; e que, como Canclini (2003) e Hall (1999 e 2003), desmancham as 

certezas em torno da associação da cultura popular com a tradição, a pureza, 

a ingenuidade. Esta associação está implícita em projetos (não raramente com 

interesses políticos embutidos) que tratam a cultura popular como fonte da 

verdadeira identidade nacional, mas que, para isso, removem das 

manifestações populares sua historicidade e sua capacidade própria de 

transformação, vendo‐as, dentro do processo histórico, como incapazes de 

construírem suas próprias condições de se manterem vivas. O enfoque que 

adotamos vai de encontro a essa visão e, portanto, tem como pressuposto a 

complexidade da transformação cultural e do papel ativo de agentes da 

cultura nesse processo. 

O nosso objeto de estudo é, em síntese, constituído do Movimento 

Armorial, nos âmbitos da literatura e da dança. Confrontamos as criações 

coreográficas e o histórico dos grupos que tentaram transpor a estética 

armorial para a dança com a produção do âmbito artístico de origem do 

movimento armorial – a literatura. Para a discussão mais ampla a que nos 

propomos, vários aspectos teóricos que delinearemos logo em nosso primeiro 

capítulo serão basilares para a discussão desenvolvida em todos os demais 

capítulos. No entanto, como tratamos de domínios artísticos distintos, além 

dos pressupostos gerais, faremos uso de instrumentais teóricos, bem como 

métodos, apropriados a cada área tratada, de forma que os exporemos 

sempre que se façam necessários para o desenvolvimento de nossa discussão. 

Verificamos a relação que cada uma das experiências de dança armorial 

analisada neste trabalho, mas, sobretudo, a experiência do Grupo Grial, 

estabelece com o tratamento que o Movimento Armorial dá à cultura popular 

para a construção de uma identidade cultural. Para isso, consideramos, no 

âmbito da dança, aspectos como o tipo de treinamento utilizado por cada 

grupo para a formação de um “corpo armorial”, o nível de aprofundamento na 

pesquisa da cultura popular, a participação dos agentes populares na autoria 

dos processos criativos, o diálogo com as propostas armoriais e os resultados



19 

dos espetáculos quanto à relação com os roteiros de Ariano Suassuna, à 

migração de elementos da cultura popular para um outro espaço cênico e 

social e ao resultado coreográfico. 

Quanto à obra literária de Ariano Suassuna, nosso foco recaiu sobre a 

verificação dos traços constitutivos do discurso épico, segundo Bakhtin (2002), 

Lucchesi (1992) e Glissant (2005), para discutir de que forma, em seus 

escritos, ganha força uma afirmação épica das identidades populares. Foram 

levados em conta os conteúdos ideológicos implícitos nas suas escolhas 

estéticas, a exemplo dos elementos populares que constituem intertextos de 

suas obras e o modo de reelaboração destes elementos; e a representação que 

é feita da cultura popular e do povo, através do nível de apreensão das 

manifestações populares e sua inserção em um discurso afinado com 

determinados valores épicos. 

Entendemos que nenhum método ou sistema único seria suficiente para 

a compreensão dos cruzamentos culturais, e, portanto, era preciso lançar mão 

de tantas referências ou ferramentas quantas fossem necessárias para 

desenvolver um estudo que tinha como meta estabelecer pontes entre 

compreensões micro (textual, físico) e macro (histórico, ideológico), e que, 

sobretudo, desejava evidenciar como a história das tentativas de dança 

armorial revelaria novos aspectos sobre o pensamento armorial e sobre a 

literatura de Ariano Suassuna no que diz respeito às representações das 

culturas populares dentro de um discurso em defesa da identidade nacional. 

O Movimento Armorial, sobretudo a literatura, já foi objeto de estudo 

de vários trabalhos acadêmicos, a exemplo das pesquisas de Júnior (1990 e 

2001), Santos (1999), Farias (2006 [1988]) e Didier (2000), das quais nos 

valemos, não só para uma revisão histórica sobre o movimento estético e seus 

produtos literários, como também para tornar mais rica nossa discussão crítica 

acerca do assunto. No que diz respeito à dança armorial, os estudos 

existentes são bem mais escassos, além de não darem conta de todas as 

experiências que levaram os princípios armoriais para o âmbito da dança (a 

trajetória do Grupo Grial, por exemplo, ainda não foi estudada). No entanto, 

as publicações até então disponíveis nos forneceram informações 

imprescindíveis acerca do Balé Armorial do Nordeste (Oliveira, 1991 e



20 

Siqueira, 2004a) e da criação do Balé Popular do Recife (Oliveira, 1991 e 

Galdino, 2008). 

Outra fonte de informação fundamental foi o conjunto de informações 

organizadas pelo Projeto RecorDança, bem como os vídeos, programas e fotos 

(das três experiências de dança armorial) que compõem o seu acervo digital. 

Consideramos, na nossa discussão, variados depoimentos, artigos, 

entrevistas de Ariano Suassuna, mas em especial seu “romance armorial 

brasileiro”, A Pedra do Reino (1971), e sua tese de livre docência, A Onça 

Castanha e a Ilha Brasil (1976). No âmbito da dança, discutimos as várias 

tentativas de realizar uma dança armorial desde a década de 1970, sobretudo 

os investimentos no Balé Armorial do Nordeste e no Balé Popular do Recife; 

mas focalizamos nossa atenção no trabalho do Grupo Grial, especialmente em 

três espetáculos representativos das suas diferentes fases: A Demanda do 

Graal Dançado (1998); As Visagens de Quaderna ao Sol do Reino Encoberto 

(2000); e Ilha Brasil Vertigem (2006). 

A maior parte dos registros de espetáculos, bem como entrevistas em 

áudio com seus realizadores, encontram‐se no Acervo RecorDança, projeto de 

História da Dança Cênica do Recife, de cuja coordenação fazemos parte. 

O material utilizado para a análise variou de acordo com os limites 

documentais dos períodos em que se insere cada uma das experiências de 

dança armorial. Assim, sobre o Balé Armorial do Nordeste: Iniciação Armorial 

aos Mistérios do Boi de Afogados, contamos com fotos, croquis de figurinos, 

documentos oficiais relacionados ao contrato com a Secretaria de Cultura 

municipal, depoimentos, o programa e o roteiro, uma vez que o único registro 

audiovisual que existia sobre o espetáculo foi destruído em um incêndio no 

prédio do MEC no Rio de Janeiro 4 . Do Balé Popular do Recife, além de 

material iconográfico, roteiros e anotações, partimos de vídeos‐registro de 

alguns dos espetáculos, mas em versões mais atuais, o que obviamente deve 

ser levado em consideração como um limite quanto à análise da obra 

produzida efetivamente no período em que os objetivos do grupo ainda 

estavam vinculados aos do Movimento Armorial.  Dos espetáculos do Grial, 

lançamos mão de vídeos, fotos, programas, e matérias de jornal. Somamos a 

4 A entrevistada Flavia Barros, coreógrafa do Balé Armorial do Nordeste, não precisou a data 
desse ocorrido.



21 

todo esse material acerca da dança, a realização de novas entrevistas (com 

registro audiovisual) com os realizadores, durante o processo desta pesquisa. 

O trabalho está dividido em duas partes, organizadas da seguinte 

forma: na primeira, estão os capítulos 1: Culturas populares: da afirmação 

épica à compreensão das identidades populares como narrativas inacabadas, 

em que construímos a base teórica sobre identidade e representações das 

culturas populares; 2: Movimento Armorial: poética e política, no qual 

fazemos um breve histórico das origens do Armorial e uma avaliação crítica do 

discurso e das ações políticas assumidas por Ariano Suassuna; e o 3: A 

afirmação épica do popular na narrativa da “Nação Castanha” de Quaderna e 

Ariano Suassuna, em que discutimos a relação de complementaridade entre o 

discurso teórico de Ariano Suassuna e seu Romance d’A Pedra do Reino quanto 

a uma afirmação épica do popular. 

Na segunda parte, encontram‐se os capítulos 4: Experiências, 

fundamentos e resultados de dança armorial, em que fazemos um relato 

crítico das experiências de dança armorial anteriores à fundação do Grupo 

Grial; 5: Dança, corpo e identidade, no qual discutimos alguns conceitos 

relacionados com o modo como a história da dança, incluindo as experiências 

de dança armorial relatadas no capítulo anterior, tem refletido as questões 

ideológicas sobre o corpo; 6: Grupo Grial: reformulações na demanda de um 

corpo armorial, cujo objetivo é estabelecer a relação entre a trajetória do 

Grupo Grial e o discurso de Ariano Suassuna sobre identidade nacional e 

cultura popular, a fim de mostrar os aspectos em que a dança armorial, hoje, 

promove uma reformulação em questões‐chave tratadas pelo Movimento 

Armorial; e, por fim, O corpo armorial sem conclusão, em que fazemos um 

fechamento dos pontos discutidos em todo o trabalho, sobretudo, buscando 

interpretar os significados da reformulação de um movimento estético como o 

Armorial através de textos culturais produzidos na área da Dança.



rimeira parte 

1 Culturas populares: da afirmação épica à 

compreensão das identidades populares como 

narrativas inacabadas 

2 Movimento Armorial: poética e política 

3 A afirmação épica do popular na narrativa da 

“Nação Castanha” de Quaderna e Ariano 

Suassuna 

P



Culturas populares: da afirmação épica à 

compreensão das identidades populares como 

narrativas inacabadas 

(…) a identidade é uma construção, mas o relato 
artístico, folclórico e comunicacional que a constitui se 
realiza e se transforma em relação a condições sócio‐ 
históricas não redutíveis à encenação. A identidade é 
teatro e é política, é representação e ação. 
(Canclini, 2005: 138) 

1



24 

m diferentes países e partes do mundo, diferentes terminologias 

enquadradas na perspectiva dos Estudos Culturais são propostas 

para explicar os fenômenos que impossibilitam que a idéia 

fictícia de uma cultura homogênea, com uma identidade única, fixa e baseada 

em uma herança genealógica, continue a ser convincente. As trocas culturais, 

as negociações transnacionais, as complexas relações “entre o tradicional e o 

moderno, o popular e o culto, o subalterno e o hegemônico” (Canclini, 2005: 

207) têm se explicado, ao longo de vários anos do século XX e início do século 

XXI, através de conceitos como mestiçagem, antropofagia, transculturação, 

reatualização, hibridização, crioulização, entre outros. 

O contexto histórico e cultural, bem como as peculiaridades 

conceituais de cada realidade lingüística de onde surgem essas terminologias, 

faz com que elas não sejam exatamente equivalentes e adequadas para 

descrever não importa que situação cultural. Apesar disso, parece importante 

admitir que a maior parte delas orienta‐se pela necessidade ou pelo desejo de 

construir uma rede de argumentos que desmontem a naturalidade de que 

estão revestidos os discursos legitimadores da identidade (nacional, étnica, 

sexual, de gênero, etc.) como algo pré‐dado. 

Vários desses conceitos com a tarefa comum de descrever os choques 

culturais têm investido em uma reelaboração no modo de entender os 

aspectos envolvidos na discussão sobre identidade, de modo a aceitá‐los como 

mais complexos do que fazem pensar os discursos em defesa de uma Nação e 

de uma identidade nacional, e dicotomias como a que é formulada entre as 

E



25 

noções de popular e culto. Isso constitui uma tentativa de desmascarar 

argumentos supostamente em prol da salvaguarda de identidades, mas que se 

enquadram em sistemas de pensamento elaborados para justificar, preservar 

ou reavivar conjunturas históricas de dominação, exclusão e intolerâncias. 

Para construirmos as bases conceituais que nos auxiliarão na discussão 

sobre os processos culturais a que nos referimos neste trabalho, importa‐nos 

deixar compreensível como se tem delineado a reformulação crítica acerca 

das identidades populares e sua vinculação com as narrativas que tentam 

fabricar e fortalecer a idéia de Nação. 

O debate que propomos é em torno de um exemplo de transformação, 

dentro de um mesmo movimento estético, no modo de assimilar e traduzir 

artisticamente esses conceitos. Especificamente, discutimos como a dança 

armorial produzida nos últimos três anos (ou seja, a fase mais recente do 

Grupo Grial) tem reformulado, em vários pontos, as concepções de identidade 

e de popular afirmadas pelos princípios ideológicos e estéticos do Movimento 

Armorial. E confrontamos essa reformulação com tais princípios onde eles 

melhor se fazem ver, ou seja, no discurso exegético de Ariano Suassuna e sua 

obra emblematicamente armorial, o Romance d’A Pedra do Reino. 

Nada nos pareceu mais apropriado, para enxergar a conexão dessa 

reformulação com deslocamentos epistemológicos mais amplos, do que 

identificá‐la com o que Canclini (2005: 195) caracteriza como a passagem “da 

afirmação épica das identidades populares – como parte das sociedades 

nacionais – ao reconhecimento dos conflitos e das negociações transnacionais 

nas constituições das identidades populares e de todas as outras”.  Isso 

significa investigar, por um lado, a filiação dos princípios armoriais e da obra 

de Ariano Suassuna com a afirmação épica das identidades populares; e, por 

outro, a inserção gradual, na obra do Grupo Grial, do reconhecimento da 

impossibilidade de reduzir tais identidades aos pressupostos dessa afirmação. 

Assim sendo, este capítulo se propõe a elucidar em que consiste essa 

afirmação épica das identidades populares e como a crise da concepção 

ontológica de identidade enfraquece esse modo de legitimar a identidade, 

para compreendê‐la de maneira mais complexa. E, dessa forma, podemos 

discutir como se fragiliza a própria idéia de que as identidades nacionais se



26 

preservam através das culturas populares, uma vez que se torna inviável 

continuar a afirmar as culturas populares como imunes ao processo histórico e 

ao intricado mapa das trocas culturais. 

Identificações teóricas para desestabilizar as identidades 

(…) chegamos a um momento da vida das humanidades 
em que o ser humano começa a aceitar a idéia de que 
ele mesmo está em perpétuo processo. Ele não é ser, 
mas sendo e que como todo sendo, muda. Penso que 
esta é uma das grandes permutações intelectuais, 
espirituais e mentais de nossa época que dá medo a 
todos nós. Todos temos medo desta idéia: um dia 
vamos admitir que não somos uma entidade absoluta, 
mas sim um sendo mutável. (Glissant, 2005: 33) 

A repetição de determinada idéia até a exaustão (nesse caso, o 

esvaziamento) é o que, normalmente, confere conotação negativa ao lugar‐ 

comum. Mas no discurso do teórico e escritor martinicano Édouard Glissant 

(1997 e 2005), somos surpreendidos pela atribuição de um caráter 

extremamente positivo e necessário à repetição e ao lugar‐comum, para que 

pensamentos novos que se insurgem contra velhos pensamentos possam, aos 

poucos, propagar‐se, relativizar antigas verdades, ganhar espaço: 

Para mim, os lugares comuns não são idéias preconcebidas, mas sim, 
literalmente, lugares onde um pensamento do mundo encontra um 
pensamento do mundo. Ocorre‐nos escrever, enunciar ou meditar uma 
idéia que reencontramos, em um jornal italiano ou brasileiro, sob uma 
outra forma, produzida em um contexto diferente por alguém com quem 
não temos nada a ver. São lugares comuns. Isto é, lugares onde um 
pensamento do mundo confirma um pensamento do mundo. (Glissant, 
2005: 42) 

De frase ou dito banal, Glissant promove o lugar‐comum ao lugar “onde 

um pensamento do mundo confirma um pensamento do mundo”, ao ponto de, 

como afirma em outro momento (1997: 18), essa confirmação/repetição



27 

poder ser responsável não necessariamente pela manutenção de um status 

quo, mas por uma mudança no modo como as humanidades têm pensado, 

descrito e representado determinados acontecimentos, a exemplo das 

relações entre povos e suas implicações no âmbito das construções 

identitárias. Sua compreensão positiva do lugar‐comum parece comportar a 

possibilidade de que conceitos originados nos discursos teóricos, e que se 

peculiarizam por propor uma mudança no status quo, ganhem espaço através 

de sua incansável repetição, ao ponto de ultrapassar o âmbito intelectual e 

promover transformações concretas nos comportamentos e nos modos de 

compreender o mundo. É, certamente, crendo na eficácia da repetição que 

suas obras literárias, seus textos teóricos, suas conferências e a visão que 

expõe em várias entrevistas, retomam, incansavelmente, algumas idéias e 

temas que Glissant entende como pressupostos de uma mudança significativa 

no modo de algumas questões se formularem: 

Esta será minha primeira proposição: onde os sistemas e ideologias se 
enfraqueceram, e sem de modo algum renunciar à recusa ou ao combate 
que tu deves conduzir no teu lugar particular, prolonguemos ao longe o 
imaginário, através de uma explosão infinita e uma repetição ao infinito 
de temas da mestiçagem, do multilingüismo, da crioulização. (1997: 
18) 5 

O pressuposto de sua proposição, e aliás de todo o ativismo de seus 

escritos de um modo geral, é a compreensão e a defesa de que o mundo 

organiza‐se em um caos‐mundo. Esse é um conceito‐chave sem o qual não 

podemos compreender completamente nenhum dos temas aos quais se refere 

Glissant: multilingüismo, crioulização, mestiçagem, etc. O caos‐mundo é 

definido da seguinte forma pelo autor (Glissant, 2005: 98): 

Chamo de caos‐mundo (…) o choque, o entrelaçamento, as repulsões, as 
atrações, as conivências, as oposições, os conflitos entre as culturas dos 
povos na totalidade‐mundo contemporânea. Portanto, a definição ou 
abordagem que proponho dessa noção de caos‐mundo é bem precisa: 

5 Tradução nossa do francês. Texto original: “Ce sera ma prémière proposition: là ou les 
systèmes et les idéologies ont défailli, et sans aucunement renoncer au refus ou au combat 
que tu dois mener dans ton lieu particulier, prolongeons au loin l’imaginaire, par un infini 
éclatement et une répétition à l’infini des thèmes du métissage, du multilinguisme, de la 
créolisation.”



28 

trata‐se da mistura cultural, que não se reduz simplesmente a um 
melting‐pot, graças à qual a totalidade‐mundo hoje está realizada. 

O caos‐mundo é o estado que não permite mais que a totalidade‐ 

mundo (outro termo cunhado e muito utilizado por Glissant) seja concebida 

como unidade ou como “universal generalizante” (Glissant, 2005: 46). A 

influência que as culturas exercem umas sobre as outras e os vários tempos 

vividos pelas culturas da contemporaneidade resultam na fratura temporal 

entre elas, que podemos relacionar com o que Bhabha (2003: 214, 298, 300 e 

301) nomeia de “realidades históricas descontínuas”, de “temporalidades 

disjuntivas”, de “temporalidade não‐sincrônica”, de “colapso da 

temporalidade”, ou ainda de “intermediatidade histórica”. O autor usa tais 

expressões em contextos explicativos diferentes, mas com valores quase 

sinonímicos, para referir‐se a uma só realidade: a dissolução temporal (aliás, 

essa é ainda outra forma de nomear o mesmo fenômeno) que “tece o texto 

‘global’” (Bhabha, 2003: 298), inscrita pelas passagens intersticiais e os 

processos de diferença cultural. 

Ao contrário da concepção de uma cultura monolítica, própria ao 

período em que “o positivismo era triunfante 6 ” e que os valores do Ocidente 

eram impostos como universais (Glissant, 1997a: 133), a totalidade de 

culturas é compreendida nessa relação de disjunção, de um continuum de 

influências, choques, cruzamentos, cujo resultado não se pode nunca prever. 

Disso se deduz um dos componentes mais importantes do caos‐mundo: a 

imprevisibilidade. 

A imprevisibilidade tem relação com um dos pressupostos da ciência do 

caos, conforme Glissant (2005: 100): o sistema determinista errático. Os 

cientistas do caos testaram e descobriram que, por algum motivo, que não se 

pode fixar nem prever, determinados sistemas dinâmicos tornam‐se erráticos, 

fazendo com que sua regularidade de funcionamento, sua “mecanicidade”, 

seja interrompida, como ilustra Glissant (2005: 101): 

(…) por exemplo, na imprevisibilidade do movimento das folhas que caem 
sob a ação do vento, da chuva (na estação das chuvas), ou na 
impossibilidade fundamental de determinar o tamanho exato do litoral da 
Bretanha. A ciência do caos afirma que não se pode de maneira alguma 

6 Tradução nossa.



29 

determinar o tamanho exato do litoral da Bretanha porque não é possível 
controlar a flutuação da costa na fronteira entre a água e a terra, e as 
alterações da costa introduzem uma singularidade que não podemos fixar 
uma vez por todas. 

Glissant apropria‐se deste fenômeno físico para entender o 

comportamento imprevisível que resulta da relação entre as culturas. As 

várias culturas vivem a contradição de sofrerem as mesmas transformações e 

receberem as mesmas influências a partir de lugares e tempos diferentes, e o 

resultado disso é um mapa cultural de temporalidades descontínuas, um 

sistema em aberto, imprevisível, diferentemente de uma “cultura universal”, 

pretendida durante muito tempo pelo Ocidente, “cuja maior ambição era a 

previsão” (Glissant, 2005: 102). Essa “dissolução temporal” que, segundo 

Bhabha (2003: 300), “tece o texto ‘global’”, contraria, também as profecias 

negativas de uma suposta homogeneização cultural promovida pela 

globalização. Se, por um lado, os encontros entre as culturas produzem ou 

criam novas realidades culturais a partir das anteriores, nessas novas 

realidades, o que é incomensurável de cada cultura permanece intraduzível. É 

como o “pedaço teimoso” a que se refere Guillermo Gómez‐Peña (apud 

Bhabha, 2003: 301), que não permite mais pensarmos o tecido global em 

termos homogêneos, traduzindo em todas as culturas o que delas se extrai de 

universal, a partir de uma interpretação particular. 

O “direito à opacidade” é o que Glissant (2005: 86) defende para a 

impossibilidade de assimilação dos “pedaços teimosos”, ou para o que cada 

cultura tem de intraduzível: 

O caos é belo quando concebemos todos os seus elementos como 
igualmente necessários. No encontro das culturas do mundo, precisamos 
ter a força imaginária de conceber todas as culturas como agentes de 
unidade e diversidade libertadoras, ao mesmo tempo. É por isso que 
reclamo para todos o direito à opacidade. Não necessito mais 
“compreender” o outro, ou seja, reduzi‐lo ao modelo de minha própria 
transparência, para viver com esse outro ou construir com ele. Nos dias 
de hoje, o direito à opacidade seria o indício mais evidente da não‐ 
barbárie. 

Dessa forma, o caos‐mundo é esse texto global multilíngüe, em que 

todas as vozes se interpenetram, mas devem manter o direito à opacidade, ou 

seja, manter os seus componentes incomensuráveis e intraduzíveis, como a



30 

base de suas identificações culturais. Esse entendimento do mundo, como um 

caos‐mundo, com uma diversidade que não se traduz numa voz unificante, é 

um dos “lugares‐comuns” fundamentais que Glissant quer fazer ecoar. 

Através deste, vários outros “lugares‐comuns” são subentendidos no 

pensamento de Glissant. O fenômeno da crioulização, cujo significado é 

ampliado pelo teórico, é, talvez, o mais intricado com a visão do caos‐mundo. 

No primeiro dos textos que integram Introdução a uma Poética da 

Diversidade, Glissant (2005: 18) lança, de forma contundente, a sua tese: “o 

mundo se criouliza.” 

A crioulização, originalmente, é um fenômeno lingüístico. O Dicionário 

Houaiss define como um “processo pelo qual um pidgin 7 se expande e se torna 

lingüisticamente mais complexo, tornando‐se a língua materna de 

determinada comunidade”. Glissant (2005: 24) explica que o termo vem da 

palavra “crioulo(a) e da realidade de línguas crioulas”, que, segundo o autor, 

são línguas compósitas, nascidas do “contato entre elementos lingüísticos 

absolutamente heterogêneos uns aos outros”, e com um resultado 

imprevisível. O autor usa o termo crioulização para metaforizar um processo 

mais amplo, que ocorre hoje no mundo inteiro: os microclimas e macroclimas 

de interpenetração cultural e lingüística (Glissant, 2005: 23). 

Glissant justifica o uso da expressão para referir‐se à situação atual no 

mundo, defendendo que essa situação não poderia ser melhor descrita do que 

através de uma analogia com o fenômeno que estruturou as línguas crioulas, 

ou seja, “essa realização imprevisível a partir de elementos heterogêneos” 

(Glissant, 2005: 35). Apesar de o fenômeno lingüístico ser uma realidade dos 

países em que línguas colonizadas se hibridizam com línguas colonizadoras e 

resultam em línguas crioulas, a crioulização, entendida mais amplamente 

como Glissant propõe, não constitui um processo local, algo próprio à 

Martinica, ou às Antilhas, etc., mas um processo de uma amplitude muito 

maior: 

(…) penso que o termo crioulização se aplica à situação atual do mundo, 
ou seja, à situação na qual uma ‘totalidade terra’, ‘enfim realizada’, 

7 O mesmo dicionário define pidgin como uma “língua compósita, nascida do contato entre 
falantes de inglês, francês, espanhol, português, etc. com falantes dos idiomas da Índia, da 
África e das Américas, servindo apenas como segunda língua para fins limitados (…)”.



31 

permite que dentro dessa totalidade (onde não existe mais nenhuma 
autoridade ‘orgânica’ e onde tudo é arquipélago) os elementos culturais 
talvez mais distantes e heterogêneos uns aos outros possam ser colocados 
em relação. Isso produz resultados imprevisíveis. (Glissant, 2005: 26 e 
27) 

A relação entre elementos heterogêneos e o que resulta disso pode ser 

identificado com o que outros autores designam de mestiçagem. Glissant, no 

entanto, refere‐se a este termo para preteri‐lo em relação à crioulização, 

devido ao componente da imprevisibilidade. O aspecto da imprevisibilidade é 

um dado sine qua non tanto do processo que Glissant chama de crioulização 

quanto do “texto global” resultante desse processo, que o escritor nomeia de 

caos‐mundo. Da mestiçagem, segundo Glissant, ao contrário da crioulização, 

se poderiam prever os efeitos. 

A eficácia do termo crioulização deve‐se ao fato de ser pensado em 

analogia a um exemplo concreto, material, das transferências culturais, e, 

portanto, quebrar a tendência à descrição abstrata, por salvaguardar a 

concretude do fenômeno lingüístico que lhe serviu de base comparativa. No 

entanto, crioulização refere‐se muito mais eficazmente a um tipo de troca 

cultural lingüística muito mais evidente no lugar de onde o martinicano 

teoriza. Por outro lado, Glissant defende, e não sem razão, que na sua 

utilização do termo, o que de fato importa é a eficácia epistemológica para a 

construção do seguinte argumento: esse fenômeno é histórico e inevitável e, 

uma vez que seja assim entendido, ele contribui para desfazer os discursos de 

apego à fixidez das identidades. 

Nesse sentido, Glissant esclarece que o processo que ele designa 

crioulização não sustenta a idéia do termo crioulidade, cujo sufixo remete a 

uma condição imanente, essencial, estável, do “ser crioulo”, ao passo que a 

crioulização “é um movimento perpétuo de interpenetrabilidade cultural e 

lingüística que não nos leva a uma definição do ser”, ao contrário, implica e 

fortalece o sendo: 

Penso que não há mais “ser”. O ser é uma grande, nobre e 
incomensurável invenção do Ocidente, e particularmente da filosofia 
grega. A definição do ser desencadeou rapidamente, na história 
ocidental, todas as espécies de sectarismos, de absolutos metafísicos, de 
fundamentalismos cujos efeitos catastróficos podemos observar em nossos 
dias. Penso ser necessário afirmar que existe apenas o sendo, ou seja,



32 

existências particulares que se relacionam, que entram em conflito, e que 
é preciso abandonar a pretensão à definição do ser. (…) é preciso 
renunciar à pretensão absoluta, freqüentemente muito sectária, da 
definição do ser. O mundo se criouliza, todas as culturas se crioulizam no 
momento atual, no contato entre si. Os ingredientes variam, mas o 
princípio é que em nossos dias não existe mais uma só cultura que possa 
reivindicar a pureza. (Glissant, 2005: 148) 

Perceber esse processo como algo natural, e não negativo ou 

ameaçador, não é a atitude hegemônica, mesmo nos dias de hoje. A 

resistência aponta argumentos como perda de identidade, descaracterização 

das culturas nacionais, homogeneização global, entre outros. Entretanto, 

contra esses “lugares‐comuns” de resistência, que ainda são muito mais 

numerosos do que os que defendem o processo definido por Glissant como 

crioulização, o autor (Glissant, 1997b: 25) argumenta que a crioulização não 

perturba o interior de uma dada cultura, nem conduz à perda de identidade. 

Ela, simplesmente, pressupõe uma determinada forma de pensar a identidade 

e a cultura, que não corrobora a estaticidade congeladora do Ser, tampouco, 

a idéia de que as culturas devem manter‐se puras, até mesmo por ter 

implícita a certeza de que elas nunca o foram. 

A crítica de Glissant ao termo mestiçagem pode ser aproximada da que 

é feita ao termo hibridização, utilizado com a finalidade de nomear as trocas 

culturais das mais diversas naturezas por Néstor García Canclini (2003). O seu 

suposto problema seria o fato de provir do campo da Biologia. Canclini (2000) 

faz uma defesa do termo hibridização, que podemos, facilmente, estender ao 

uso do conceito de mestiçagem. 

O que o antropólogo argentino argumenta é que não se pode aprisionar 

um conceito ao sentido que ele possuía na disciplina da qual uma outra lhe 

tomou de empréstimo. Ele dá vários exemplos desses empréstimos 

conceituais, em cuja ciência de origem não parece ter sido um impasse para a 

validade do uso de tais termos em um novo contexto. Da própria Biologia, 

menciona o conceito de reprodução, que foi ressignificado para aplicar‐se à 

reprodução social, econômica e social; e conceitos oriundos da Economia, 

como capital e mercado, que foram utilizados por Pierre Bourdieu, para 

analisar processos simbólicos como os nomeados por ele de capital cultural e 

mercados lingüísticos. O que de fato importa, nessas migrações, segundo 

Canclini (2000: 64), são “as operações epistemológicas que situem sua



33 

fecundidade explicativa e seus limites no interior dos discursos culturais: eles 

permitem ou não entender melhor o que permanecia inexplicado?” 8 . 

No caso específico dos termos que tentam nomear a contento o 

fenômeno das trocas culturais, a exemplo da hibridização e da mestiçagem, a 

questão mais importante é como o uso desses termos em um novo contexto 

discursivo tem contribuído para sairmos das abordagens essencialistas da 

identidade, que defendem as noções de autenticidade e de pureza cultural. 

O uso do conceito de mestiçagem por inúmeros autores, nos séculos XX 

e XXI, tal como Lezama Lima (2005), José Marti (apud Lima, 2005), Helena 

Katz (2004) e José Amalio Pinheiro (2007), assemelha‐se ao sentido que é 

conferido por Glissant à crioulização; por Oswald de Andrade à antropofogia; 

e por Fernando Ortiz, e seus seguidores, à transculturação. A crítica, 

portanto, desse termo tende a fazer prevalecer, além de sua filiação 

biologista, a sua passagem pelas Ciências Sociais produzidas no século XIX, a 

exemplo das de Sílvio Romero, Nina Rodrigues e Euclides da Cunha (Ortiz, 

2003), em que era carregada do valor negativo de ser depositário das razões 

do atraso do Brasil; e, no século XX, de Gilberto Freyre, cujo enfoque, apesar 

de ter, diferentemente dos anteriores, lhe conferido um valor positivo, 

insistiu no entendimento de mestiçagem como fusão das três raças, e na 

compreensão desta fórmula como resultante em uma identidade nacional una, 

harmônica e acabada. 

O caráter veloz com que os temas são abordados em um contexto de 

conferências certamente faz entender a omissão de algumas informações na 

construção dos argumentos de Glissant. Além da fragilidade de sua defesa do 

termo crioulização em detrimento do termo mestiçagem, o autor nos faz 

sentir a ausência de uma menção mínima a outros modos de nomear o 

fenômeno dos choques culturais, tais como transculturação e o próprio termo 

hibridização, entre outros. Glissant é claro quanto às relações que estabelece 

entre sua visão dos encontros culturais e o fenômeno da crioulização e, com 

isso, sem dúvida, legitima e torna interessante a sua escolha terminológica e 

8 Tradução nossa do espanhol. Texto original: “(…) las operaciones epistemológicas que sitúen 
su fecundidad explicativa y sus límites en el interior de los discursos culturales: ¿permiten o 
no entender mejor algo que permanecía inexplicado?”



34 

conceitual para descrever tal fenômeno. Porém, seria pertinente, senão 

necessário, um contraponto com outros modos de designar. 

Quando afirma, por exemplo, que a crioulização “não perturba o 

interior de uma dada cultura, nem conduz à perda de identidade”, isto não 

parece constituir uma particularidade na forma de entender os encontros 

culturais possibilitada pelo paralelo com o fenômeno lingüístico da 

crioulização. O conceito de transculturação, criado pelo cubano Fernando 

Ortiz em 1940, no livro Contrapunteo Cubano del Tabaco y del azúcar, já 

evidenciava a isenção dos choques culturais em relação a esses perigos, uma 

vez que a transculturação pressupõe que nesses choques “nenhum elemento 

se sobrepõe a outro, mas um se torna outro até converter‐se em um terceiro” 

(Ortiz, F. apud Walter, 2003: 352 e 353) 9 . 

Zilá Bernd (2003: 17‐25) faz uma revisão do que ela chama de “viagens 

dos ideologemas” que tratam dos “procedimentos de criação do novo a partir 

de elementos culturais de origens diversas”. A autora faz um reconhecimento 

de que, anteriormente à sistematização desse fenômeno pelo antropólogo 

Fernando Ortiz, o Movimento Antropófago, lançado pelo nosso Modernismo, já 

defende a liberdade na escolha dos referenciais que uma dada cultura deseja 

assimilar de outra, no modo como digeri‐las e transformá‐las. Conforme a 

autora (Bernd, 2003: 18), a Antropofagia não lança um termo explícito para 

definir as “fricções culturais”, mas constitui um antecessor a vários conceitos 

ligados à desconstrução do mito da dependência cultural da América Latina 10 . 

Contudo, entre esses vários “ideologemas”, Bernd faz uma defesa do conceito 

de transculturação em relação, sobretudo, ao de reatualização (de Jocelyn 

Létourneau). 

Eleger um desses “ideologemas” não é relevante para a abordagem que 

faremos da relação entre a dança armorial, a obra de Ariano Suassuna e os 

princípios norteadores da estética armorial. O que mais interessa à discussão 

que faremos acerca do processo cultural que escolhemos analisar é entender 

9 Tradução nossa da citação em espanhol: “[n]ingún elemento se sobrepone a outro (…) uno se 
torna otro hasta convertirse en un tercero”. 

10 A autora menciona e explica, ainda que sucintamente, os conceitos de transculturação 
(Fernando Ortiz, 1940), transculturação narrativa (Angel Rama, 1970), crioulidade (Éloge 
de la créolité, 1989), hibridação, Recusa Global (movimento estético lançado em 1948, 
pelo artista plástico Paul‐Émile Borduas) e reatualização (Jocelyn Létourneau).



35 

que a compreensão positiva ou negativa de determinadas trocas culturais está 

relacionada com a “narrativa identitária” na qual se quer investir; e que, 

dentro de um mesmo movimento estético, as narrativas identitárias podem 

transformar‐se ao ponto de deixar de corroborar uma compreensão das 

identidades como algo a priori. 

Por esse motivo, quando desejarmos nos referir às trocas culturais que 

fazem parte do processo estudado, a exemplo dos diálogos estabelecidos 

entre a literatura de Ariano Suassuna e a literatura de cordel ou da dança do 

Grupo Grial e os folguedos populares, faremos referência a cada um desses 

casos de troca específico sem nomear esses processos por nenhum desses 

ideologemas. 

Já a necessidade de identificar que concepção de identidade está 

implícita em cada uma das práticas culturais a serem analisadas nos convida a 

utilizar algum modo de classificação dos discursos acerca da identidade. E, 

neste campo, julgamos que a classificação estabelecida por Glissant é 

bastante satisfatória, por conter a plasticidade botânica das metáforas que o 

autor utiliza através da teoria do rizoma de Deleuze e Guattari, cuja lista de 

características aproximativas que explicam o pensamento rizomático ainda 

nos fornece uma série de aspectos epistemológicos atrelados a uma 

concepção de identidade como algo por se construir e a diferencia ricamente 

da concepção de identidade como essência, atrelada ao modelo de 

pensamento que os autores de Mil Platôs chamam de livro‐raiz. 

Passemos, finalmente, ao que tais conceitos que se referem às trocas 

culturais fazem entender: a afirmação da concepção de identidade rizoma (ou 

relação), e, implicitamente, a negação da concepção de identidade que ele 

nomeia de identidade raiz única. A identidade rizoma é outro importante eco 

ou “lugar‐comum” da contemporaneidade, que Glissant e vários outros 

autores (com outras formas de tratar a questão) fazem reverberar 

insistentemente em seus discursos. 

O modo de Glissant nomear e explicar o confronto entre diferentes 

concepções de identidade, como elas negociam espaço hoje no mundo e como 

elas se relacionam com outros temas nos pareceu um bom mirante de onde 

poderíamos olhar para um dos aspectos a que nos referimos e o qual



36 

discutimos nesta tese. A interpretação deste autor acerca das complexas 

negociações entre diferentes pensamentos e concepções culturais nos 

possibilitou uma compreensão que nos interessou aprofundar: os 

desdobramentos da tentativa de uma dança armorial estão resultando na 

reformulação de antigas questões pensadas e defendidas pelo Movimento 

Armorial. Além disso, sentimo‐nos identificada pelo caráter propositivo das 

análises deste escritor e teórico, não limitadas a descrever e criticar maneiras 

de olhar para as questões discutidas, mas dispostas a contribuir, através do 

que chama de “proposta de mudança de imaginário”, para o abandono de 

posturas intolerantes, preconceituosas e opressoras em relação à totalidade 

de diferenças existentes no mundo. 

As especificações oriundas da Botânica, rizoma (caule de várias 

raízes) 11 e raiz única, são inspiradas na noção de rizoma de Deleuze e Guattari 

(1995). Antes, portanto, de explicarmos como se caracterizam as duas formas 

opostas de entender a identidade expostas por Glissant, vemos como 

necessário ampliar o escopo para compreender a que contexto mais amplo de 

discussão esses termos pertencem. 

Deleuze e Guattari (1995: 11‐37) tratam dos tipos de livro como 

modelos epistemológicos, sua matéria significante, sua relação com um 

sujeito, e que tipo de espelho sua lógica estabelece para representar o 

mundo. Três figuras de livro são descritas pelos autores ‐ o livro‐raiz, o 

sistema‐radícula e o rizoma ‐, mas seu foco recai sobre a defesa do terceiro 

sistema descrito, isto é, o rizoma, em detrimento dos dois anteriores. 

Compreender como funciona cada uma dessas imagens de “livro” será, 

sem dúvida, relevante para nossa análise posterior do processo que estamos 

investigando, pelo fato de que essa abordagem de Deleuze e Guattari é 

elucidativa da conexão existente entre sistemas de pensamento e as matérias 

significativas que se confundem com eles. Essa abordagem também permite 

avaliar como, por exemplo, determinadas concepções de sujeito e de 

identidade, bem como visões de mundo, se articulam na própria forma de 

11 Caule carnudo, muitas vezes horizontal e subterrâneo, e, com freqüência, um órgão de 
armazenamento de reservas, possuindo várias raízes.



37 

estruturação dos discursos e das matérias artísticas que abordaremos 

posteriormente. 

O que Deleuze e Guattari chamam de livro‐raiz é aquele que 

estabelece uma relação de espelho com o mundo e que tem a árvore ou a raiz 

por imagem. É ainda característica desse “livro”, ou modelo de pensamento, 

a relação de um “dentro” com um “fora”, pois ele é “constituído pela 

interioridade de uma substância ou de um sujeito” (Deleuze e Guattari, 1995: 

18). As leis desse livro são a reflexão, o Uno e a lógica binária. O 

funcionamento parte do “Uno que se torna dois, depois dois que se tornam 

quatro...” (Deleuze e Guattari, 1995: 13). Como exemplo, os autores citam 

uma corrente da lingüística (a Gramática Transformacional – GT), cujo gráfico 

inspirado na imagem da árvore é gerado de um ponto e desdobrado em 

dicotomias. 

Nessa lógica, a multiplicidade é apagada, porque, por mais que do Uno 

se passe a três, quatro ou cinco, o que está implícito é, sempre, um tronco 

principal que gera as raízes secundárias, conforme argumentam os autores 

(Deleuze e Guattari, 1995: 13): 

Isto quer dizer que este pensamento nunca compreendeu a 
multiplicidade: ele necessita de uma forte unidade principal, unidade que 
é suposta para chegar a duas, segundo método espiritual. (…) As relações 
biunívocas entre círculos sucessivos apenas substituíram a lógica binária 
da dicotomia. A raiz pivotante não compreende a multiplicidade mais do 
que o conseguido pela raiz dicotômica. Uma opera no objeto, enquanto a 
outra opera no sujeito. 

No sistema‐radícula, ou na raiz fasciculada, afirma‐se a multiplicidade, 

mas não se faz o múltiplo. É a figura do livro da modernidade no Ocidente, 

segundo os autores. A lógica binária e a idéia do Uno sobrevivem ao aborto de 

uma raiz principal (Deleuze e Guattari, 1995: 14): 

Desta vez, a realidade natural aparece no aborto da raiz principal, mas 
sua unidade subsiste ainda como passada ou por vir, como possível. (…) 
Vale dizer que o sistema fasciculado não rompe verdadeiramente com o 
dualismo, com a complementaridade de um sujeito e de um objeto, de 
uma realidade natural e de uma realidade espiritual: a unidade não pára 
de ser contrariada e impedida no objeto, enquanto que um novo tipo de 
unidade triunfa no sujeito.



38 

O dualismo não é superado porque a lei ainda é a da reflexão: o livro 

ainda continua sendo imagem do mundo. Verdadeiramente diferente do livro‐ 

raiz e do sistema‐radícula é o sistema que os autores chamam de rizoma, no 

qual “o uno faz parte do múltiplo” (Deleuze e Guattari, 1995: 15). 

O rizoma é um tipo de caule que cresce horizontalmente, em geral, 

subterrâneo, mas que pode apresentar partes aéreas. Apresenta raízes 

adventícias, o que, em morfologia botânica, significa “que nasce(m) fora do 

lugar” (Houaiss, 2001). Mas outras acepções nos interessam por estabelecer 

relações semânticas sugestivas com o uso filosófico feito por Deleuze e 

Guattari deste termo. Adventício significa também, por exemplo, 1. aquele 

que chega de fora, de outra localidade ou país; forasteiro, estrangeiro; e 2. o 

que ocorre inesperadamente; casual, imprevisto (Houaiss, 2001). As raízes 

adventícias do rizoma, já no sentido usado por Deleuze e Guattari, possuem, 

como veremos a seguir, esses dados de existirem no “fora” (seu princípio de 

multiplicidade) e de contarem com uma imprevisibilidade (própria à condição 

de mapa, e não decalque, do rizoma). 

Quanto à forma do rizoma, as diversas possibilidades parecem 

interessar no que têm em comum, o seu crescimento e sua ramificação 

imprevisíveis, o que nos remete, mais uma vez, à idéia do “sistema 

determinista errático”, próprio ao conceito de caos, de que trata Glissant. 

Sobre as diversas formas do rizoma, dizem Deleuze e Guattari (1995: 15): 

O rizoma nele mesmo tem formas muito diversas, desde sua extensão 
superficial ramificada em todos os sentidos até suas concreções em bulbos 
e tubérculos. Há rizomas quando os ratos deslizam uns sobre os outros. Há 
o melhor e o pior no rizoma: a batata e a grama, a erva daninha. Animal e 
planta, a grama e o capim‐pé‐de‐galinha. Sentimos que não 
convenceremos ninguém se não enumerarmos certas características 
aproximativas do rizoma. 

Defender o rizoma como modelo epistemológico é o objetivo de 

Deleuze e Guattari. Dessa forma, detêm‐se mais atentamente a este sistema, 

enumerando seis “características aproximativas”: 

• princípio de conexão, que diz respeito à conectividade do 

rizoma entre seus pontos, sem submissão a nenhuma estrutura 

hierárquica;



39 

• princípio de heterogeneidade, referente ao caráter heterogêneo 

do pensamento rizomático, como conseqüência da 

heterogeneidade própria às línguas; 

• princípio de multiplicidade, que é responsável pela ausência, no 

rizoma, de pontos ou posições como se encontra numa 

estrutura, numa árvore, numa raiz, existindo apenas linhas, que 

fazem do pensamento rizomático um tipo de escrita com 

“encadeamento quebradiço de afetos com velocidades variáveis, 

precipitações e transformações, sempre em correlação com o 

fora” (Deleuze e Guattari, 1995: 18); 

• princípio de ruptura a‐significante, cujo melhor exemplo está 

ainda na metáfora do livro e sua relação com o mundo: “o livro 

não é a imagem do mundo segundo uma crença enraizada. Ele 

faz rizoma com o mundo, há evolução a‐paralela do livro e do 

mundo (…)” (Deleuze e Guattari, 1995: 20); 

• princípio de cartografia, através do qual o rizoma, tal qual o 

mapa, tem múltiplas entradas, é aberto, desmontável, 

reversível, suscetível de receber modificações constantemente; 

• e princípio de decalcomania, que não permite que fixemos a 

dicotomia entre mapa e decalque para definir o rizoma, uma 

vez que é próprio ao mapa poder ser decalcado, e isto simboliza 

que um rizoma cruza as raízes e, às vezes, confunde‐se com 

elas, “no coração de uma árvore, no oco de uma raiz ou na axila 

de um galho, um novo rizoma pode se formar” (Deleuze e 

Guattari, 1995: 24). 

As características do rizoma estão subentendidas no que Glissant chama 

(e propõe) como “mudança de imaginário”, através da afirmação do caos‐ 

mundo, da crioulização e da identidade relação (ou rizoma). No tom de 

manifesto dos “slogans” com que Deleuze e Guattari professam 12 sobre o 

rizoma, a reviravolta epistemológica proposta parece querer propagar‐se ao 

12 Num dos sentidos usados por Derrida (2003: 46), a saber: o ato de professar como um ato 
performativo, “uma crença, uma decisão, um compromisso público, uma responsabilidade 
ético‐política, etc.”.



40 

ponto de parecer propor, de fato, uma transformação na mentalidade quanto 

à formulação de muitos aspectos, entre eles a interpretação (negativa ou 

positiva) acerca da relação entre as culturas, a concepção de identidade, a 

supremacia política da escrita, entre outros. 

Da mesma forma que Deleuze e Guattari opõem a idéia de raiz única 

(através da árvore como imagem do mundo) e a de várias raízes indo ao 

encontro de várias outras (na imagem dos rizomas), Glissant contrapõe uma 

identidade de raiz única a uma identidade rizoma (ou identidade relação). 

Seu objetivo é claro: defender esta segunda concepção de identidade, como 

sendo a melhor forma de lidar com a questão identitária hoje, uma vez que é 

essa forma de pensar a identidade que resulta do fenômeno da crioulização e 

é ela a que melhor se adequa à conformação das culturas, atualmente, como 

“culturas compósitas”. Segundo o autor (2005, 28‐30), é necessário abdicar da 

idéia de uma identidade raiz única para entrar no conjunto de implicações da 

identidade relação/rizoma: 

Se não fizermos a seguinte pergunta: é necessário renunciarmos à 
espiritualidade, à mentalidade e ao imaginário movidos pela concepção 
de uma identidade raiz única que mata tudo à sua volta, para entrarmos 
na difícil complexão de uma identidade relação? – se não nos fizermos 
esse tipo de pergunta, parece‐me que não estaremos em simbiose, em 
relação com a situação real do mundo, com a situação real do que está 
acontecendo no mundo (Glissant, 2005: 28). 

Na defesa que faz da passagem urgente da concepção de identidade 

raiz única para a identidade rizoma, Glissant não situa nem aprofunda, 

filosófica ou historicamente, nenhuma das duas, embora a definição da 

identidade rizoma se delineie com mais clareza, uma vez que o autor a trata 

como resultado da crioulização e do caos‐mundo. Este não aprofundamento 

deve‐se, obviamente, às circunstâncias enunciativas dos textos em que trata 

dessas questões (conferências), mas também porque seu interesse é enfatizar, 

com base em dados históricos muito concretos e recentes, os perigos de 

manter‐se uma lógica fundada na identidade de raiz única e as vantagens do 

fortalecimento da idéia de identidade rizoma, para as relações entre culturas. 

Embora Deleuze e Guattari não problematizem explicitamente sobre 

concepções de identidade, podemos extrair das páginas que teorizam sobre e 

defendem o rizoma em detrimento do livro‐raiz e do sistema radícula uma



41 

teorização sobre que tipo de sujeito está atrelado a cada um desses modelos 

epistemológicos e que modo de pensar a identidade se pode atribuir a eles: 

A árvore impõe o verbo “ser”, mas o rizoma tem como tecido a conjunção 
“e...e...e...” Há nesta conjunção força suficiente para sacudir e 
desenraizar o verbo ser. Para onde vai você? De onde você vem? Aonde 
quer chegar? São questões inúteis. (Deleuze e Guattari, 1995: 37) 

Certamente, essa contraposição entre a imagem da árvore e a do 

rizoma é a mais esclarecedora para compreendermos a relação desses 

modelos epistemológicos com as concepções de identidade que Glissant 

nomeia tomando de empréstimo os termos utilizados por Deleuze e Guattari. 

No pensamento arborescente criticado por estes autores, está implícito um 

sujeito centrado, possuidor de uma consciência, de um eixo, de uma base 

fixa, que o faz idêntico a si mesmo no decorrer do tempo: 

Os sistemas arborescentes são sistemas hierárquicos que comportam 
centros de significância e de subjetivação, autômatos centrais como 
memórias organizadas. Acontece que os modelos correspondentes são tais 
que um elemento só recebe suas informações de uma unidade superior e 
uma atribuição subjetiva de ligações preestabelecidas. (Deleuze e 
Guattari, 1995: 26) 

Cremos que pode ser esclarecedor fazer uma aproximação entre o 

sujeito que se pode inferir do sistema arborescente e o que Stuart Hall (1999) 

chama de sujeito do Iluminismo, ou sujeito moderno. Vários aspectos 

atribuídos ao “indivíduo soberano” da modernidade o identificam, 

imediatamente, à imagem do pensamento inspirada na árvore ou na raiz. Hall 

(1999: 25) cita duas propriedades atribuídas por Raymond Williams ao sujeito 

moderno: a indivisibilidade; e a singularidade. René Descartes, o primeiro, 

segundo Hall, a delinear as qualidades do sujeito concebido desta forma, 

parte de uma visão dualista quando postula a divisão entre a matéria e a 

mente: 

No centro da “mente” ele colocou o sujeito individual, constituído por sua 
capacidade para raciocinar e pensar. “Cogito, ergo sum” era a palavra de 
ordem de Descartes: “Penso, logo existo” (ênfase minha). Desde então, 
esta concepção de sujeito racional, pensante e consciente, situado no 
centro do conhecimento, tem sido conhecida como “sujeito cartesiano”. 
(Hall, 1999: 27)



42 

Hall menciona, ainda, a contribuição de Locke, com a característica da 

“mesmidade” atribuída ao indivíduo, o que garantiria que sua identidade 

permanecesse a mesma e o indivíduo pudesse, através de sua consciência, 

deslocar‐se para trás, para “alguma ação ou pensamento passado” (Locke 

apud Hall, 1999: 28). 

Podemos agora nos apropriar melhor do que significa o vínculo, 

apontado por Deleuze e Guattari, de um lado, entre o verbo “ser” no 

infinitivo e a árvore; e, de outro, entre o rizoma e a conjunção “e... e... 

e...”, que deixa em aberto os predicativos do sujeito, da mesma forma que o 

“sendo” que Glissant defende. Fica, também, bastante clara uma extensão 

das características aproximativas do rizoma à forma como o sujeito e sua 

identidade são concebidos dentro do sistema de pensamento rizomático. 

A identidade rizoma é, de fato, conectável com as várias esferas em 

que o sujeito participa ‐ a organização social, a sexualidade, as lutas sociais, 

as negociações de poder, etc. (princípio de conexão); é heterogênea, pois, 

assim como a língua (Deleuze e Guattari, 1995, 1995: 16), ela “não se fecha 

sobre si mesma” (princípio de heterogeneidade); é segmentada, 

territorializada, organizada, significada, ao mesmo tempo em que 

desterritorializada, de forma que ela não pode ser fixada em um dos termos 

das dicotomias (princípio de ruptura a‐significante); pela abertura de seus 

predicativos, ela é um sistema em aberto, portanto é “mapa” e não 

“decalque” (princípios de cartografia e de decalcomania). 

Nas “viagens dos ideologemas” (Bernd, 2003: 19), é difícil mensurar até 

que ponto podemos fazer equivalências. Mas torna‐se quase inevitável uma 

aproximação entre a identidade rizoma e a identidade do sujeito pós‐ 

moderno, explicada por Hall (1999), cujas identificações são continuamente 

deslocadas. Embora Glissant não situe com precisão histórica as concepções 

de identidade, como o faz Hall (1999) em relação às concepções de sujeito e 

suas respectivas identidades, parece possível fazer esse paralelo. Os traços 

atribuídos ao sujeito pós‐moderno, conforme Hall, parecem estar ligados à 

forma de conceber sujeito e identidade que está inscrita implicitamente no 

modelo epistemológico rizomático, com suas características de conectividade, 

heterogeneidade, condição em aberto (de mapa e não decalque) e sua



43 

multiplicidade. Ao contrário do sujeito do Iluminismo, o sujeito pós‐moderno 

não é interpretado como tendo uma essência universal fixa, nem uma 

identidade “plenamente unificada, completa, segura e coerente” (Hall, 1999: 

12‐13). 

A concepção de identidade do sujeito pós‐moderno é fruto de 

“descentramentos” identificados e enumerados por Hall (a exemplo do 

inconsciente freudiano e o impacto do feminismo), que conduzem à conclusão 

de que o processo de identificação está associado aos sistemas de significação 

e representação cultural, e, uma vez que estes se multiplicam, “somos 

confrontados por uma multiplicidade desconcertante e cambiante de 

identidades possíveis (…)” (Hall, 1999: 13). 

A possibilidade de referimo‐nos a vários tipos de sujeitos, vinculados a 

suas respectivas concepções de identidade, existe, dessa forma, porque as 

concepções de sujeito e de identidade são figuras discursivas, comprometidas 

com um determinado sistema de pensamento. E este, por sua vez, está 

comprometido com a afirmação ou negação de uma dada estrutura social. 

Tomaz Tadeu da Silva (aliás, um importante tradutor de Hall para o 

português) afirma que o processo de produção de identidade oscila entre duas 

direções: fixação ou desestabilização da identidade (Silva, T., 2006: 84), 

posicionando‐se, porém, em favor desta última. Aponta como exemplos de 

“movimentos” que tendem a fixar a identidade a diferenciação de gênero com 

base em argumentos biologistas; e as políticas de preservação de uma 

identidade nacional, apoiadas em essencialismos culturais, imposição de 

línguas oficiais e forjamento de símbolos do nacional, como hinos, bandeiras, 

brasões e, sobretudo, mitos fundadores 13 (Silva, T., 2006: 84‐85). 

A idéia de movimento, de deslocamento ou de viagem é o que está no 

centro das discussões sobre a direção contrária à fixação da identidade: a 

desestabilização ou subversão. A teoria cultural contemporânea estuda o 

caráter móvel, fronteiriço e discursivo da identidade, conforme Tomaz Silva 

(2006: 86‐89), nos processos de diásporas (literais ou metafóricas); de 

hibridização resultante de relações assimétricas entre grupos sociais, raciais e 

13 Retornaremos essa discussão nos dois próximos itens deste capítulo, bem como no segundo 
e no terceiro capítulos, onde trataremos, entre outras questões, das características 
nacionalistas do Movimento Armorial e da obra literária e teórica de Ariano Suassuna.



44 

étnicos, cujo resultado “não é determinado, nunca, unilateralmente, pela 

identidade hegemônica”; ou nos questionamentos acerca das fixações binárias 

nas identidades de gênero e de sexualidade (feminino/masculino; 

heterossexual/homossexual). Em todos esses questionamentos, aposta‐se 

sempre na possibilidade de “estar na fronteira”, através de uma identidade 

ambígua, indefinida (Silva, T., 2006: 89). 

Essas duas tendências discursivas quanto à concepção de identidade 

não são estanques, bem como não o são as noções de raiz e de rizoma. 

Glissant alerta para o fato de que tendemos a funcionar segundo uma lógica 

dual, em que temos sempre que optar e excluir o outro. “Como ser si mesmo 

sem fechar‐se ao outro” (Glissant, 2005: 28) é a “senha”, na atualidade, para 

entendermos que a identidade indo ao encontro de outras identidades não é 

sinônimo de diluição. 

A impossibilidade de fazer desses pares dicotomias estanques é o que 

constitui a complexidade do processo de identificação. Conforme a 

interpretação que Bhabha (2003: 75 e 76) faz da analítica do desejo 

construída por Fanon em Peau Noire, Masques Blancs (1971), as condições 

desse processo revelam a impossibilidade de fixação da identidade. Essas 

condições são: existir é sempre em relação a uma alteridade e ao desejo de 

ser o outro; o lugar de identificação é um espaço de cisão; e o processo de 

identificação nunca afirma a identidade como algo pré‐dado, mas como a 

“produção de uma imagem de identidade e a transformação do sujeito ao 

assumir aquela imagem” (Bhabha, 2003: 76). 

Essa complexidade que exige a ruptura com uma lógica binária é a 

mesma que compreende a relação entre o pensamento arborescente e o 

rizoma, que, igualmente, não são modelos monolíticos. A defesa do rizoma 

em detrimento da árvore é o que leva Deleuze e Guattari (1995: 25) a 

asseverarem: “Estamos cansados da árvore. Não devemos mais acreditar em 

árvores, em raízes ou radículas, já sofremos muito”. Mas são os mesmos 

autores que deixam implícito que tal divisão entre árvores e rizomas com a 

finalidade de defender esta última é “apenas” (se é que esse advérbio é 

adequado) uma atitude de orientação política, mas não uma revalorização das 

dicotomias.



45 

Portanto, definitivamente, essa discussão não pode ser travada em 

termos simplistas. No interior de um mesmo discurso, podemos detectar 

forças divergentes convivendo e sobressaindo‐se alternadamente: uma voz 

defensora de uma concepção de identidade de raiz única, por exemplo, 

“cedendo o turno” para a defesa de uma identidade rizoma, e vice‐versa. 

Veremos, posteriormente, em nossas considerações sobre as obras de dança 

armorial mais recentes, o quão valiosa se mostra essa ponderação. Ela nos 

permite enxergar que, no interior do discurso construído por um mesmo 

movimento estético, num mesmo grupo artístico e, ainda mais radicalmente, 

num mesmo espetáculo de dança, nem sempre poderíamos tratar como 

excludentes entre si as tendências diferentes na forma de compreensão, 

reelaboração e transmissão da cultura popular e, implícito nisso, o modo de 

conceber as identidades. 

Épico, Nação e identidades populares 

O discurso épico, por seu estilo, tom e caráter 
imagético, está infinitamente longe do discurso de um 
contemporâneo que fala sobre um contemporâneo aos 
seus contemporâneos. (Bakhtin, 2002: 405) 

Édouard Glissant, em suas reflexões sobre a compreensão do texto 

global como um caos‐mundo, discute os modos de representação da 

identidade. Segundo o autor, o épico tradicional, que, segundo Hegel, funda‐ 

se em uma espécie de “consciência da comunidade”, está em consonância 

com uma comunidade que, por não estar certa de sua ordem, tenta sentir‐se 

segura definindo, através do “grito poético”, o que compreende essa 

comunidade. Dessa forma, essa “consciência da comunidade” representada no 

que o autor chama de “épico tradicional” é uma consciência excludente, que 

precisa definir aquilo que ela não é, e que, portanto, não pode dar conta da 

diversidade que é pressuposto das comunidades compósitas e da concepção de 

identidade (identidade rizoma) que lhe é implícita (Glissant, 2005). Podemos



46 

ver como a crítica de Glissant está em consonância com o pensamento de 

Lucchesi, na relação entre o épico e as comunidades incertas de sua ordem: 

Ao lermos uma epopéia, não estamos apenas lidando com modos da 
estruturação da obra, mas, acima de tudo, com formas de apreensão e 
expressão de um “eu”, sob o disfarce de um narrador, a revelar sua 
relação com o espaço existencial. Assim sendo, quando um autor elege 
criar um poema épico, em lugar de um poema lírico, está ele 
denunciando, de início, um modo particular de compreender o mundo. 
(…) Só há epopéia (autêntica) na história de povos que se lançaram a 
conquistas. Seja o desejo por uma nacionalidade ainda não definida, seja 
o ressentimento por um império desfeito, em ambos os casos, um “eu” 
chora a falta do que não há. (Lucchesi, 1992: 14 e 15) 

Ao épico tradicional dos livros fundadores da humanidade, Glissant 

contrapõe a necessidade de um “épico novo e contemporâneo”, condição sine 

qua non para a mudança de imaginário e a transformação da noção de que a 

identidade deve ser uma “raiz única, fixa e intolerante” (Glissant, 2005: 80). 

Entendemos que a opção do escritor martinicano pelo termo épico deve 

ter relação com que essa narrativa contenha ainda uma “consciência da 

comunidade”, mas reelaborada a tal ponto que nela estejam implícitas outras 

concepções de comunidade e de identidade. No entanto, o problema de 

insistir nesse conceito, além do próprio fracasso dessa noção de “consciência 

da comunidade”, é a carga ideológica que lhe é pressuposta, tendo sido o 

gênero épico entendido como um “discurso alegórico do poder” (Lucchesi, 

1992: 14). Sobre a impossibilidade de criar um “épico novo”, a interpretação 

crítica da epopéia feita por Bakhtin, no valioso capítulo Epos e Romance, de 

seu Questões de Literatura e de Estética (2002: 397 e 401), parece 

esclarecedora: 

Encontramos a epopéia não só como algo criado há muito tempo, mas 
também como um gênero já profundamente envelhecido. (…) Em todas as 
épocas clássicas do seu desenvolvimento, estes gêneros [todos com 
exceção do romance, segundo Bakhtin] conservaram a sua estabilidade e 
o seu cânone; suas variações segundo as épocas, as correntes e as escolas 
são periféricas e não tocam a ossatura de gêneros que está neles 
solidificadas. 

As características que Glissant projeta nisso que ele chama de “épico 

novo” parecem estar contidas no caráter inacabado e nas múltiplas 

possibilidades de criação do romance de que Bakhtin trata. Ele aponta três



47 

das particularidades do romance que ele considera fundamentais: 1. a 

tridimensão estilística ligada à consciência plurilíngüe que se realiza no 

romance; 2. a transformação radical das coordenadas temporais das 

representações literárias; 3. na estruturação da imagem literária, contato 

máximo com a contemporaneidade no seu aspecto inacabado. 

O que Glissant propõe como uma “literatura épica nova” tem como 

principais características o estabelecimento da relação e não da exclusão, 

uma nova compreensão de identidade como sendo, a fratura do universal 

generalizante, a necessidade do multilingüismo em detrimento do 

monolingüismo e a passagem da supremacia da escrita para a da oralidade: 

Tenho a impressão de que uma literatura épica nova, contemporânea, 
começará a despontar a partir do momento em que a totalidade‐mundo 
começar a ser concebida como comunidade nova. Mas temos de 
considerar que esse épico de uma literatura contemporânea será 
transmitido, ao contrário dos grandes livros fundadores das humanidades 
atávicas, através de uma fala multilingüe “dentro mesmo” da língua na 
qual for elaborado. Essa literatura épica excluirá também a necessidade 
de uma vítima expiatória, tal como esta aparece nos livros fundadores da 
humanidade atávica. A vítima e a expiação permitem excluir aquilo que 
não é resgatado, ou então “universalizar” de maneira abusiva. A nova 
literatura épica estabelecerá relação e não exclusão. Finalmente, essa 
literatura épica talvez faça economia da noção de ser, para surpreender‐ 
se com o imaginário do sendo, de todos os sendos possíveis do mundo, de 
todos os existentes possíveis do mundo. (Glissant, 2005: 81) 

Por outro lado, o que Glissant nomeia criticamente como “épico 

tradicional” é exatamente o objeto da leitura crítica de Bakhtin (2002), a 

partir do maior exemplo de gênero épico, a epopéia. Apesar de o foco do 

autor estar no romance, para explicar as particularidades desse gênero em 

relação aos traços épicos, o autor russo faz uma discussão acerca de três 

traços constitutivos da epopéia que muito nos interessam para entender o que 

estamos assumindo, junto a Canclini (2005), como a afirmação épica das 

identidades populares. 

Tais traços constitutivos são: 1. o passado nacional épico ou o “passado 

absoluto” como objeto; 2. a lenda nacional como fonte; e o isolamento da 

contemporaneidade pela distância épica absoluta (Bakhtin, 2002: 405). O 

autor esclarece que esses elementos, identificados com a epopéia, estão 

presentes, em maior ou menor grau, em outros gêneros “elevados” da 

Antigüidade clássica e da Idade Média (Bakhtin, 2002: 409) E é por isso que



48 

podemos vê‐los remanescer na obra de Ariano Suassuna e na influência que 

suas referências estéticas da Idade Média e do Barroco exerceram sobre os 

ideais armoriais. 

Passemos, portanto, a uma melhor compreensão de cada uma dessas 

características, que servirão tanto para identificar a afirmação épica da 

identidade e da cultura popular no discurso armorial e na obra de Ariano 

Suassuna, quanto para discutir a desestabilização de alguns pontos dessa 

“afirmação” nas tentativas mais recentes de construir um corpo armorial. 

O mundo que interessa à epopéia é o passado nacional tido, 

hierarquicamente, como superior ao presente, por nele estar compreendido o 

apogeu da história nacional, o lugar dos “primeiros” e dos “melhores” 

(Bakhtin, 2002: 405). Ou seja, as noções de “começo”, de “primeiro”, de 

“fundador”, não são apenas categorias temporais, mas extremamente 

valorativas. Ao mesmo tempo, temporais e axiológicas: 

(…) neste passado tudo é bom, e tudo é essencialmente bom (“o 
primeiro”) neste passado. O passado épico absoluto é a única fonte e 
origem do que é bom para os tempos futuros. (Bakhtin, 2002: 407) 

Bakhtin (2002: 406) faz uma distinção entre os cantos primitivos e os 

aedos, que se relacionavam com seus contemporâneos (quase repentistas da 

Antigüidade), e os cantos épicos que nos são acessíveis, que se originaram 

“bem depois da criação da epopéia, já em solo da antiga e poderosa tradição 

épica”. Nessa tradição, o discurso épico já não se refere aos seus 

contemporâneos, mas ao “mundo dos ‘pais’, das origens e dos fastígios, como 

que os canonizando em vida” (Bakhtin, 2002: 406). E, dessa forma, o mundo 

representativo dos personagens é caracterizado por um tempo e por valores 

inacessíveis, separados pela distância épica, pela mesma que, em uma 

sociedade patriarcal, desloca os representantes das classes dominantes para 

um “mundo dos ancestrais” (Bakhtin, 2002: 406 e 407). 

Neste passado, tratado com esse distanciamento épico, tudo é visto 

como melhor, e não cabe nisso nenhuma relatividade, por isso trata‐se de um 

“passado absoluto”: “não há lugar para o inacabado, para o que não está 

resolvido, nem para a problemática” (Bakhtin, 2002: 408).



49 

Segundo Lucchesi (1992: 15), Prosopopéia (Bento Teixeira, 1601), O 

Uraguai (Basílio da Gama, 1769), Mensagem (Fernando Pessoa, 1934), entre 

outros exemplos, “são manifestações de uma expressão singular que, 

artificialmente, tenta recuperar a epicidade perdida”. De certa forma, nosso 

trabalho contempla, entre seus objetivos, o de discutir se o Romance d’A 

Pedra do Reino não seria, ou poderia ser, um desses outros tantos exemplos 

que Lucchesi insinua. 

O “passado absoluto” do discurso épico se mostra na forma de uma 

lenda nacional, “sagrada e peremptória, que envolve uma apreciação 

universal e exige uma atitude de reverência para consigo” (Bakhtin 2002: 

408). Trata‐se do segundo traço constitutivo da epopéia, como exposto por 

Bakhtin. Isso não implica que, necessariamente, a lenda é a fonte efetiva do 

discurso épico, mas que este se vale, em sua forma, do dispositivo da lenda. 

Com isso, o mundo a que ele se refere se erige como “inacessível à 

experiência individual e não admite pontos de vista e apreciações pessoais” 

(Bakhtin, 2002: 408). A lenda, portanto, é um traço “formal‐conteudístico” da 

epopéia, aquilo que serve como ponto de apoio e forja um ponto de vista 

“universal”, que exclui outras interpretações do passado e conduz a uma 

“profunda veneração com relação ao objeto de representação e pelo próprio 

discurso que o evoca, enquanto discurso da lenda” (Bakhtin, 2002: 408). 

Construído fora do contato com o presente e seu caráter inacabado, o 

discurso épico dos gêneros “elevados” orquestra os acontecimentos e heróis 

que comunguem do “passado absoluto”, ou seja, que também sejam 

constituídos de um caráter acabado, não sujeito a reinterpretações, e por isso 

mesmo valorizados: 

(…) penetrando nos gêneros elevados (…), os acontecimentos, os heróis e 
os vencedores de uma atualidade “sublime”, como que comungam do 
passado, ligam‐se por meio de diferentes elos e ligações intermediárias a 
uma única trama do passado heróico e da lenda. Seu valor, sua 
eminência, eles adquirem exatamente através dessa comunhão com o 
passado, como fonte de tudo que é autenticamente essencial e de valor. 
Eles, por assim dizer, se arrancam de seu tempo com o que ele tem de 
irresoluto, de aberto, de possível reinterpretação e reavaliação. Eles se 
elevam no nível axiológico do passado e adquirem nele o seu caráter 
acabado. (Bakhtin, 2002: 409 e 410)



50 

Já estamos no terreno do terceiro traço constitutivo a que se refere 

Bakhtin, o isolamento da contemporaneidade (apesar de os limites entre os 

três traços serem bastante borrados). O discurso épico sustenta a ideologia de 

que “não se pode ser ‘grande’ no seu tempo” (Bakhtin, 2002: 410), e por isso, 

a imagem do herói e os acontecimentos são construídos no plano do futuro 

longínquo, com condições de serem comemorados e mantidos na memória de 

futuros descendentes. 

Segundo Bakhtin (2002: 410), “o passado épico é uma forma particular 

de percepção literária do homem e do acontecimento”, que coincidiu durante 

um período significativo da história com a percepção literária e a 

representação em geral, de forma que não era dimensionada sua 

potencialidade ideológica como particularidade. Conforme essa forma 

particular de percepção, a época contemporânea no seu aspecto vivo, 

inacabado, narrativa por se contar, não serve de objeto de representação. Ela 

ocupa um lugar “inferior” frente ao passado épico. 

Nos traços constitutivos tais quais explicados por Bakhtin, podemos ver 

implícitas duas outras características do épico: o monolingüismo, ou a 

consciência da comunidade na forma de uma “consciência excludente” 

(Glissant, 2005: 43), uma vez que a forma de “lenda nacional” exclui as 

reinterpretações ou outros pontos de vista do passado; e a criação de heróis‐ 

síntese, que consolidam os valores “típicos” de uma comunidade imaginada. 

Os cinco aspectos aqui expostos terão um lugar de destaque na nossa 

discussão acerca da afirmação épica do popular no discurso sobre a arte 

armorial, na obra de Ariano Suassuna, bem como nas tentativas de dança 

armorial, até mesmo para identificar o momento dessa dança em que tais 

aspectos se enfraquecem. 

Mas em que contexto se torna coerente a afirmação épica das 

identidades populares? Em um contexto em que o povo seja identificado com 

o passado para, assim, construir‐se a continuidade histórica necessária para as 

narrativas do nacional e da nação. A nação é um artefato político que se vale 

de estratégias narrativas em que podemos identificar traços épicos. Tentar 

encontrar uma resposta para a pergunta de Benedict Anderson (apud Bhabha, 

2003: 201) é um bom começo para explicarmos a relação da representação da



51 

nação com o passado épico: “Mas por que as nações celebram sua 

antigüidade, não sua surpreendente juventude?” De fato, a nação é muito 

jovem. Ela não é contemporânea das primeiras epopéias. O que a liga ao 

épico é o fato de ela celebrar “sua antiguidade”. As aspas se esclarecerão à 

medida que discutirmos o caráter inventivo desta antiguidade. 

A política internacional entre os anos de 1848 e 1870 girava em torno 

da criação dos Estados‐nações europeus. Dentro e fora da Europa, a 

construção de Estados‐nação (ou o “nation‐making”, segundo Walter Bagehot) 

foi uma característica dominante no século XIX (Hobsbawm, 2000: 127), de tal 

forma que é tida, naquele momento, como óbvia e lógica. E a transformação 

de nações em Estados‐nações era implicado pela existência de “território 

coerente, definido pela área ocupada pelos membros da “nação”, que por sua 

vez era definida por sua história, cultura comum, composição étnica e, com 

crescente importância, a língua” (Hobsbawm, 2000: 127 e 128). 

No entanto, Hobsbawm desautomatiza essa implicação lógica 

desfazendo a equivalência entre grupos de homens que se distinguem de 

outros grupos e o que o século XIX entendia por “nação”; e ainda desfazendo 

a coincidência entre esse conceito e o modo como, no século XIX, tais grupos 

estavam organizados em Estados territoriais. Segundo o autor, é preciso, 

portanto, “distinguir bem claramente a formação de nações e 

‘nacionalismos’, na medida em que isso ocorreu durante nosso período, da 

criação de Estados‐nações” (Hobsbawm, 2000: 128). 

O argumento ideológico para o nacionalismo, conforme Hobsbawm 

(2000: 129), se sustentava em uma idéia um tanto imprecisa de características 

culturais de cada povo e na resistência à exploração de um povo por outro: 

(…) os irlandeses eram irlandeses e não ingleses, os tchecos eram tchecos 
e não alemães, os finlandeses não eram russos e nenhum povo deveria ser 
explorado ou dirigido por outro. Argumentos históricos poderiam ser 
encontrados ou inventados para explicar essa afirmação – sempre se pode 
encontrá‐los (…). 

O que embasava a separação entre um povo e outro interessa 

diretamente à nossa discussão porque diz respeito, sobretudo, à identificação 

da cultura oral de cada povo, a fim de “encontrar, recuperar e sentir orgulho 

dessa herança do folclore” (Hobsbawn, 2000: 129). E é nisso que a construção



52 

da nação como um artefato está relacionada com um outro fenômeno, de que 

Hobsbawm também trata em outra obra: a invenção da tradição (Hobsbawm e 

Ranger, 2002), que explicaremos mais adiante. 

A nação era, na realidade, a idéia de unidade necessária para dar 

sentido ao desenvolvimento da sociedade burguesa, moderna, liberal e 

progressista. Os seus princípios eram: independência entre nações e 

unificação no interior de cada nação, mesmo que esta unificação não se 

fundasse em argumentos históricos. Nestes casos, muito freqüentes, ela era 

formulada como um programa político (Hobsbawm, 2000: 130). 

A “homogeneidade” da nação era, dessa forma, forçadamente imposta 

pelos que identificavam o Estado‐nação com o progresso, negando “o caráter 

de ‘nações reais’ aos povos pequenos e atrasados”, que deveriam integra‐se 

aos grandes Estados‐nações, sob pena de que se não o fizessem iriam 

sucumbir, reduzidos pelo progresso, como “meras idiossincrasias provinciais 

dentro das ‘grandes nações’” (Hobsbawm, 2000: 131). 

Desta forma, o caráter artificial da nação lhe conferiu a definição de 

uma “comunidade imaginada” (Anderson, 2005: 25, 26 e 27), cuja explicação, 

embora longa, é importante reproduzirmos: 

Assim, num espírito antropológico, proponho a seguinte definição da 
nação: é uma comunidade política imaginada – e que é imaginada ao 
mesmo tempo como intrinsecamente limitada e soberana. 

É imaginada porque até os membros da mais pequena nação nunca 
conhecerão, nunca encontrarão e nunca ouvirão falar da maioria dos 
outros membros dessa mesma nação, mas, ainda assim, na mente de cada 
um existe a imagem de sua comunhão. 

(…) 
A nação é imaginada como limitada porque até a maior das nações, 

englobando possivelmente mil milhões de seres humanos vivos, tem 
fronteiras finitas, ainda que elásticas, para além das quais se situam 
outras nações. 

(…) 
É imaginada como soberana porque o conceito nasceu numa época em 

que o Iluminismo e a Revolução destruíam a legitimidade do reino 
dinástico hierárquico e de ordem divina. (…) as nações anseiam por ser 
livres e, ainda que sujeitas a Deus, por ser directamente livres. O Estado 
soberano é o garante e o emblema dessa liberdade. 

Por fim, a nação é imaginada como comunidade porque, 
independentemente da desigualdade e da exploração reais que possam 
prevalecer em cada uma das nações, é sempre concebida como uma 
agremiação horizontal e profunda.



53 

Se é inventada e formula‐se como uma “grande narrativa”, cabe‐nos 

procurar entender o funcionamento do seu modo de narrar e quais suas 

estratégias: Anderson (2005: 46) argumenta que a representação que a nação 

faz da comunidade a que se refere utiliza‐se do romance e do jornal como 

meios técnicos para “re‐apresentar o tipo de comunidade imaginada que é a 

nação”. Segundo o autor, esses meios operam com a idéia de simultaneidade 

de ações, através das quais os membros de uma sociedade, embora não 

estejam relacionados, concebam a existência do outro pela noção de 

integração em uma sociedade. 

A forma como essa idéia de simultaneidade e essa noção de integração 

são incentivadas é através da construção de outros artefatos: a continuidade 

histórica e a identificação do elo entre um passado e o presente que justifica 

a consolidação de uma nação: 

Se os Estados‐nação são amplamente reconhecidos como “novos” e 
“históricos”, as nações às quais dão expressão política surgem sempre 
como emanações de um passado imemorial e, o que é ainda mais 
importante, movem‐se gradual e imperceptivelmente em direção a um 
futuro sem limites. A magia do nacionalismo é converter o acaso em 
destino. (Anderson, 2005: 33 e 43) 

Isso nos remete claramente aos traços constitutivos do épico: o passado 

longínquo como objeto; a lenda nacional como fonte; o isolamento da 

contemporaneidade; o monolingüismo; e a criação de heróis‐síntese. 

A relação com um passado imemorial se constitui como uma estratégia 

de estímulo aos sentimentos nacionalistas para a unificação em torno de um 

determinado programa político, de forma a fortalecê‐lo e legitimá‐lo: 

Havia uma diferença fundamental entre o movimento para fundar 
Estados‐nações e o “nacionalismo”. O primeiro era um programa para 
construir um artifício político que dizia basear‐se no segundo. 
(Hobsbawn, 2000: 133) 

Em várias nações, apenas o mito e a propaganda tomariam por certo o 

nacionalismo de massa e o patriotismo, em meados do século XIX. A fase pós‐ 

sentimental e folclórica do movimento “nacional” envolveu, nessas nações, a 

publicação de jornais nacionais e literatura, sociedades nacionais, e o



54 

engajamento político de instituições educacionais e culturais (Hobsbawm, 

2000: 135): 

E, na medida em que “Estado” e “nação” coincidiam na ideologia dos que 
estabeleciam instituições e dominavam a sociedade civil, a política em 
termos de Estado implicava a política em termos de nação. 
(Hobsbawm, 2000: 141) 

Apesar de os programas políticos que envolviam o mito e a propaganda 

terem conseguido incentivar “poderosos sentimentos e lealdades nacionais” 

(Hobsbawm, 2000: 141), fica evidente que a nação não era espontânea, mas 

sim um artefato, tal como aponta Perrone‐Moisés (2007: 14) nesta passagem: 

A nação é uma construção idealizada ora para fins políticos (justos, como 
formas de organização social e/ou de resistência a ataques exteriores), 
ora para fins de eliminação de outros (injustos e belicosos). Nação e 
identidade nacional são “grandes narrativas” (…). 

As grandes narrativas da nação e da identidade nacional tentam forjar 

“sua antiguidade” através da invenção de uma tradição: “muitas vezes, 

‘tradições’ que parecem ou são consideradas antigas são bastante recentes, 

quando não são inventadas” (Hobsbawm e Ranger, 2002: 9). 

A tradição inventada se define por práticas estabelecidas, reguladas 

por regras “tácita ou abertamente aceitas”, que visam a impingir valores e 

comportamentos, através da repetição e da invariabilidade, “o que implica, 

automaticamente, uma continuidade em relação ao passado” (Hobsbawm e 

Ranger, 2002: 9). No entanto, as tradições inventadas estabelecem com um 

passado histórico uma continuidade bastante artificial. São reações a 

situações novas que, ou assumem a forma de referência a situações 

anteriores, ou estabelecem seu próprio passado através da repetição quase 

que obrigatória (Hobsbawm e Ranger, 2002: 10). 

A tradição não se confunde com os costumes, nem com a convenção ou 

a rotina (Hobsbawm e Ranger, 2002: 10 e 11). Aliás a tradição se fragiliza 

quando é justificada por um motivo pragmático: 

(…) os objetos e práticas só são liberados para uma plena utilização 
simbólica e ritual quando se libertam do uso prático. As esporas que 
fazem parte do uniforme de gala dos oficiais de cavalaria são mais



55 

importantes para a “tradição” quando os cavalos não estão presentes (…). 
(Hobsbawm e Ranger, 2002: 11 e 12) 

Assim como no épico, o passado a que temos acesso na invenção da 

tradição é um passado longínquo, cuja existência se erige através do 

dispositivo formal‐conteudístico da lenda nacional, formulando‐se de modo a 

não motivar reinterpretações desse passado. 

Na relação entre a nação e a invenção de uma tradição, o que podemos 

entender é que várias práticas encontradas no passado – tais como canções 

folclóricas, folguedos, literatura oral – podem ser modificadas, ritualizadas e 

institucionalizadas para servir a novos propósitos nacionais: 

Naturalmente, muitas instituições políticas, movimentos ideológicos e 
grupos – inclusive o nacionalismo – sem antecessores tornaram necessária 
a invenção de uma continuidade histórica, por exemplo, através da 
criação de um passado antigo que extrapole a continuidade histórica real 
seja pela lenda (…) ou pela invenção (…). Também é óbvio que símbolos e 
acessórios inteiramente novos foram criados como parte de movimentos e 
Estados nacionais, tais como o hino nacional (…), a bandeira nacional (…), 
ou a personificação da “Nação” por meio de símbolos ou imagens oficiais, 
(…) ou não oficiais (…). (Hobsbawm e Ranger, 2002: 15) 

Existe, segundo Hobsbawm e Ranger (2002: 19), uma diferença entre as 

práticas antigas e as inventadas. As práticas que representam uma tradição 

inventada a fim de justificar sentimentos patriotas, nacionalistas, eram 

praticamente obrigatórias – a exemplo de cantar o hino nacional da Grã 

Bretanha e hastear as bandeiras nas escolas norte‐americanas (elas também 

se tornaram praxe no Brasil na ditadura do Estado Novo). Há nessas práticas 

uma carga simbólica e emocional associados ao sentimento forçado do 

nacional, cuja importância reside em uma universalidade indefinida, mas que 

não se contesta: 

O elemento de invenção é particularmente nítido neste caso, já que a 
história que se tornou parte do cabedal de conhecimento ou ideologia da 
nação, Estado ou movimento não corresponde ao que foi realmente 
conservado na memória popular, mas àquilo que foi selecionado, escrito, 
descrito, popularizado e institucionalizado por quem estava encarregado 
de fazê‐lo. (Hobsbawm e Ranger, 2002: 21) 

Toda tradição inventada usa a história como legitimadora das ações de 

um determinado momento político e como forma de unir em um único projeto



56 

nacional os mais diversos grupos sociais de uma população. O dispositivo da 

invenção da tradição foi amplamente aplicado na inovação histórica que foi a 

nação e seus fenômenos associados: o nacionalismo, o Estado nacional, os 

símbolos nacionais, as interpretações históricas, e daí por diante. (Hobsbawm 

e Ranger, 2002: 22). A constituição das nações tenta apagar seu caráter de 

novidade, afirmando estarem enraizadas na mais remota antiguidade e serem 

comunidades humanas “naturais”. 

Veremos, no terceiro capítulo, como esse dispositivo pode ser aplicável 

à criação de uma simbologia para apoiar a “nação castanha” defendida no 

discurso armorial e dar força à tradição inventada que torna coerente a 

narrativa dessa nação. Veremos como isso acontece nas explicações de Ariano 

acerca dos princípios e propósitos do Movimento Armorial, na sua tese em 

defesa de uma “Nação Castanha” propriamente dita, e na versão artística 

dessa defesa, que encontramos no Romance d’A Pedra do Reino. 

Fica claro, portanto, que há nos discursos da consciência nacional, da 

nação e do nacionalismo, uma visão ideológica épica, justamente através de 

um investimento na idéia de tradição (identificada com a valorização do 

passado nacional épico), como o “espaço” histórico que comporta o 

“autenticamente nosso”. A conformação desse passado dá‐se através da 

estratégia da lenda nacional, como dispositivo formal‐conteudístico, que não 

dá espaço para reinterpretações do passado. E, desta forma, a unidade 

nacional opera um controle razoável sobre a heterogeneidade de sua 

população, reforçando o monolingüismo. 

A valorização da cultura popular no interior da narrativa da nação está, 

portanto, impregnada pelas razões que movem a invenção da tradição como 

argumento histórico forjado para sustentar a assimilação da nação. 

O artefato político da nação é inventado e ganha força dentro do 

contexto do capitalismo, no qual a busca dos bens populares tem um interesse 

de controle sobre a história de luta e resistência que está implícita na cultura, 

nas tradições e formas de vida das classes populares. Conforme Hall (2003: 

247), o ponto de partida para o estudo sobre a cultura popular e suas 

transformações deve ser a “luta mais ou menos contínua em torno da cultura 

dos trabalhadores, das classes trabalhadoras e dos pobres” durante a longa



57 

transição para o capitalismo agrário e na formação e no desenvolvimento do 

capitalismo industrial. 

Assim como a “nação”, a idéia de “cultura popular” foi inventada no 

século XIX. Os sentidos atribuídos pelos românticos e pelos folcloristas 

“configuram uma matriz de significados que, reelaborados, recuperados, 

prolongam‐se até hoje nas discussões que fazemos” (Ortiz, 1992: 6): 

Os românticos são os responsáveis pela fabricação de um popular ingênuo, 
anônimo, espelho da alma nacional; os folcloristas são seus 
continuadores, buscando no Positivismo emergente um modelo para 
interpretá‐lo. Contrários às transformações impostas pela modernidade, 
eles se insurgem contra o presente industrialista das sociedades européias 
e ilusoriamente tentam preservar a veracidade de uma cultura ameaçada. 

Esse contexto de valorização da cultura popular pode ser aproximado 

da “consciência de comunidade” de que está investido o que Glissant chama 

de “épico tradicional”, e que Bakhtin define simplesmente como épico. A 

cultura popular, nesses discursos (românticos ou folcloristas) é identificada 

com um repertório de elementos a serem ativados como que em um “passado 

longínquo” para forjar uma continuidade histórica que justifique a “nação” e 

seus fenômenos associados: o nacionalismo, o Estado nacional, os símbolos 

nacionais, as interpretações históricas, e daí por diante. (Hobsbawm e 

Ranger, 2002: 22). 

O período romântico comporta certas características políticas que 

abrem espaço para a valorização do que, a partir de então, conforme Peter 

Burke, começa a ser chamado de cultura popular, ainda que essa valorização 

viesse somada de um olhar através da lente do exotismo.  Na passagem do 

século XVIII para o século XIX, a tradição popular é descoberta pelos 

intelectuais. O debate sobre a cultura popular surge dentro de um contexto 

em que a Alemanha tenta se constituir como uma civilização‐organismo, 

através da afirmação de uma unidade nacional, para defender‐se da 

dominação estrangeira, sobretudo da França (Ortiz, 1992). 

É na relação de resistência da Alemanha, que ainda não se configurava 

como uma nação, com relação ao progresso de países europeus como a França 

e a Inglaterra, que as idéias de Herder encontram o seu fundo político. Sua 

oposição à idéia de progresso, a defesa de que cada civilização‐organismo



58 

possui seu próprio destino, a recusa do universal a proveito do particular e a 

predileção pela Idade Média, são idéias que, no plano dos pensamentos, 

reivindica “a paridade dos direitos para o povo alemão” (Ortiz, 1992: 21). 

Da necessidade de estabelecer uma identidade para se contrapor à 

dominação estrangeira, “parte da Intelligentzia alemã volta sua atenção para 

as tradições para nelas encontrar o substrato de uma autêntica cultura 

nacional” (Ortiz, 1992: 22). É na publicação de Canções Populares (1770), de 

Herder, que pela primeira vez se presencia o argumento de que a cultura 

popular é o que há de mais puro na cultura: 

Retomando sua perspectiva organicista, Herder argumenta que a poesia 
autêntica é expressão espontânea da alma nacional. Como para ele cada 
nacionalidade é modal, intrínseca, sua essência só pode realizar‐se 
quando em continuidade com seu passado. (…) a nação repousa na 
existência de uma consciência coletiva, elo solidário que solda os 
diferentes grupos de um país. Os costumes, as lendas, a língua, são 
arquivos de nacionalidade, e formam o alicerce da sociedade. (…) O 
estudo da cultura popular é o reatamento com o que havia se perdido, ele 
é a ponte para se pensar a unidade nacional. (Ortiz, 1992: 22 e 23) 

No entanto, o correspondente a que se refere o termo cultura popular 

não são as classes populares com sua cultura do presente, mas sim um 

significado mais específico de “povo”, que, para Herder, por exemplo, não 

coincide com a “ralé nas ruas, que nunca canta ou cria canções mas grita e 

mutila as verdadeiras canções populares”: 

Existem pois, os excluídos do organismo‐nação. Não é a cultura das 
classes populares, enquanto modo de vida concreto, que suscita a 
atenção, mas sua idealização através da noção de povo. (…) Os costumes, 
as baladas, as lendas, os folguedos, são contemplados, mas as atividades 
do presente são deixadas de lado. Movimento de imigração para a cidade, 
formas de produção, inserção do camponês na sociedade nacional, são 
esses os temas ausentes, tabus; eles escapam à própria definição do que 
seria o popular. (Ortiz, 1992: 26) 

Esse hiato entre o popular e as classes trabalhadoras é interpretado 

criticamente por Stuart Hall (2003: 262), segundo o qual o termo “popular” já 

indica um relacionamento deslocado entre a cultura e as classes, na qual ao 

“bloco do poder”, que não constitui uma classe inteira, tem cabido decidir o 

que pertence e o que não pertence à cultura popular representada em seus 

discursos. Quando Ortiz (1992: 26) afirma que as inclusões e exclusões



59 

implícitas na definição romântica do popular terão influência no pensamento 

posterior, refere‐se, como constataremos a seguir, ao enfoque folclorista. 

Entretanto, interessa‐nos antecipar aqui que, também ao longo do século XX, 

essa concepção se reproduz. Veremos, no segundo capítulo, detalhes de como 

a visão positiva de Ariano Suassuna sobre cultura popular não admite nessa 

noção a inclusão de quaisquer manifestações oriundas da classe trabalhadora. 

Em 1878, formaliza‐se, na Inglaterra, a primeira Sociedade do Folclore 

(Folklore Society), para atender ao ensejo de intelectuais europeus – 

sobretudo ingleses, alemães e franceses – de conhecer empiricamente as 

culturas populares e fazer desse estudo uma nova ciência a ser divulgada de 

forma sistemática. Através de dois grandes congressos ‐ o primeiro em Paris 

(1889) e o segundo em Londres (1891) e das publicações de inúmeros artigos 

no periódico de cunho internacional Folklore Record (posteriormente Folklore 

journal), o termo inglês Folklore ficou amplamente difundido e aceito para 

nomear os mais variados estudos da cultura popular desenvolvidos dentro e 

fora do território inglês. Essa aceitação reflete a “hegemonia e a consagração 

de um determinado tipo de análise da cultura popular” (Ortiz, 1992: 29), 

marcada por parâmetros do Positivismo e pela correspondência da cultura 

popular com o tradicional e com o primitivo. 

Embora o árduo esforço dos folcloristas fosse delimitar, de maneira 

inequívoca, suas fronteiras em relação aos estudos românticos, com estes a 

ciência do Folclore manteve vários pontos em comum. É na definição de 

Folclore de um dos membros da Folklore Society, Andrew Lang (apud Ortiz, 

1992: 33 e 34), que vemos o “povo” correspondente da cultura popular que 

interessava estudar não incluir todas as classes populares: 

Propriamente falando, o folclore concerne às lendas, costumes, crenças 
do povo, das classes que foram menos alteradas pela educação e que 
participam menos do progresso. Mas o estudo do folclore logo mostra que 
essas classes não progressivas retêm várias crenças e maneiras dos 
selvagens. (apud Ortiz, 1992: 33 e 34) 

Isso não parece muito diferente da definição excludente de “povo” do 

Romantismo. A novidade do folclore nessa representação do povo que não 

inclui toda a classe popular e que defende ser a parcela isenta às influências 

da modernidade é sua identificação com o homem primitivo. Trata‐se de uma



60 

visão profundamente influenciada pela publicação do livro Cultura Primitiva 

(Primitive Culture, 1871), de Edward Burnett Tylor, um antropólogo 

representante do evolucionismo cultural, que se baseou nos estudos 

evolucionistas de Charles Darwin para definir o que entendia por Antropologia 

como campo de conhecimento: 

A influência de Tylor na conceptualização do folclore pode ser facilmente 
traçada. Basicamente, os folcloristas ingleses estabelecem uma divisão de 
trabalho entre as áreas que se ocupam das coisas primitivas. 
Reconhecendo a importância da Antropologia, eles reivindicam como 
objeto a análise da cultura selvagem no seio das sociedades modernas. 
(Ortiz, 1992: 33) 

Dessa forma, o enfoque primitivista se torna um traço definidor do 

folclore como domínio de conhecimento, não só na Inglaterra. A associação da 

cultura popular com o primitivo ou o selvagem não representa uma retomada 

pelos folcloristas da ótica negativista do povo, anterior ao período romântico. 

Porque, diante da imagem das classes trabalhadoras da cidade como “classes 

perigosas”, o elemento selvagem atribuído aos campesinos encerra um 

aspecto positivo. 

Assim como Herder diferencia o “povo” da “ralé”, Tyler faz a distinção 

entre a “selvageria” e a “civilização decadente”, composta pelos proletários 

das grandes cidades. Essa diferença se reflete na visão positiva dos folcloristas 

sobre a cultura popular identificada com o selvagem, diferentemente da 

classe burguesa, que entende toda a classe popular, campesina e citadina, 

como um entrave às exigências do progresso. Embora tanto os interessados no 

progresso quanto os folcloristas se preocupem com uma função pedagógica ou 

civilizatória do “homem deseducado” (Ortiz, 1992: 36), a conotação com que 

são vistas as classes populares do campo e da cidade não é a mesma para 

esses dois grupos dominantes. 

Os folcloristas não aceitam facilmente a idéia de progresso e, em seus 

estudos, prevalece o tom nostálgico, em uma luta contra o tempo, para que o 

passado seja salvaguardado, como patrimônio histórico. E é no contexto da 

valorização nostálgica do passado que a cultura popular é incluída, como 

fazem ver essas palavras publicadas em uma das edições do Folklore Journal 

(Machado y Álvares apud Ortiz, 1992: 39):



61 

O povo é um verdadeiro relicário, uma fonte de achados, um 
conglomerado de remanescência de hábitos, pensamentos e costumes 
perdidos, um verdadeiro museu de antiguidades, cujo valor e preço é 
inteiramente desconhecido por aquele que o possuía; o povo é o arquivo 
da tradição. 

Certamente, um apanhado de definições do povo semelhantes a essa 

levou Canclini (2003: 208) a fazer uma analogia entre os folcloristas e os 

românticos, afirmando que “mesmo em muitos positivistas permanece uma 

inquietude romântica que leva a definir o popular com o tradicional”. Ele 

argumenta, ainda, que, apesar de um pretenso caráter científico 

característico à empreitada dos estudos folcloristas, “suas táticas 

gnosiológicas não foram guiadas por uma delimitação precisa do objeto de 

estudo, nem por métodos especializados, mas por interesses ideológicos e 

políticos” (Canclini, 2003: 208). 

Essa “encenação do popular” como fiel ao passado rural não permite 

entender as relações que o povo estabelece com a modernidade, ou seja, “é 

‘resgatado’, mas não conhecido” (Canclini, 2003: 210), e isso não é uma 

particularidade de como os estudos folclóricos se desenvolveram em países 

europeus, naquele período histórico; tal visão é perpetuada até hoje, 

inclusive nas pesquisas realizadas na América Latina: 

Em países tão díspares como Argentina, Brasil, Peru e México, os textos 
folclóricos produziram, desde o final do século XIX, um amplo 
conhecimento empírico sobre os grupos étnicos e suas expressões 
culturais: a religiosidade, os rituais, a medicina, as festas e o artesanato. 
Em muitos trabalhos vê‐se uma identificação profunda com o mundo 
indígena e mestiço, o esforço para lhe dar um lugar dentro da cultura 
nacional. Mas suas dificuldades teóricas e epistemológicas, que limitam 
seriamente o valor de seus informes, persistem em estudos folclóricos 
atuais. 

Esses obstáculos epistemológicos, que permanecem sendo os mesmos 

no caso da América Latina, se dividem entre os seguintes aspectos, segundo 

Canclini (2003: 211): 

1. o recorte do objeto de estudo, interessando aos estudiosos mais os 

bens culturais – objetos, lendas, músicas – do que os agentes produtores e 

consumidores desses bens, por se acreditar que eles não apresentariam, ao 

longo da história, diferenciação social, pois estariam a salvo das “ameaças 

modernas”;



62 

2. as motivações desses estudos foram, assim como no contexto 

europeu, a necessidade de fundar a formação das nações na noção de 

identidade fixa e a tendência romântica a resgatar os sentimentos populares 

como contraponto ao iluminismo e ao cosmopolitismo liberal; 

3. objetivos pouco científicos, como os de fixar o terreno da 

nacionalidade em que se fundem o negro, o branco e o índio (caso em que se 

aplicam determinadas interpretações nacionalistas do Brasil); 

4. escassez de explicações sobre o popular, de forma que os folcloristas 

“não conseguem reformular seu objeto de estudo de acordo com o 

desenvolvimento de sociedades em que os fenômenos culturais poucas vezes 

têm as características que o folclore define e valoriza” (Canclini, 2003: 213); 

5. a ausência de discussão acerca do que acontece com as culturas 

populares quando a sociedade se massifica, em uma “tentativa melancólica 

de subtrair o popular à reorganização massiva, fixá‐lo nas formas artesanais 

de produção e comunicação, custodiá‐lo como reserva imaginária de discursos 

políticos nacionalistas” (Canclini, 2003: 213). 

Todos esses obstáculos podem ser resumidos no entendimento do 

“povo” e da cultura popular pela lente do estereótipo, conforme define 

Bhabha (2003: 105), como: 

(…) uma forma de conhecimento e identificação que vacila entre o que 
está sempre “no lugar”, já conhecido, e algo que deve ser ansiosamente 
repetido... como se a duplicidade essencial do asiático ou a bestial 
liberdade sexual do africano, que não precisam de prova, não pudessem 
na verdade ser provadas jamais no discurso. 

Conforme o autor, o estereótipo é uma simplificação, não por 

constituir‐se como falsa representação (toda representação pode ser 

igualmente falsa ou verdadeira), mas por ser uma forma fixa, presa, de 

representação. 

Bhabha trava a discussão sobre o funcionamento do estereótipo a partir 

da questão racial, porém, podemos aplicar a mesma reflexão à problemática 

das culturas populares. Frente à discussão que travamos acerca da crise das 

definições essencialistas das identidades, concluímos que só pelo estereótipo 

é que se pode insistir na afirmação épica das identidades populares, que as



63 

fixam em uma “essência” inventada, no passado, para justificar o projeto da 

nação. 

A afirmação épica das identidades populares e sua vinculação com a 

construção de uma identidade nacional e de uma nação também são uma 

constante na história da cultura brasileira. Discutiremos como isso acontece 

na história do Brasil no segundo capítulo, no qual articularemos esse tema 

com o pensamento do Movimento Armorial, seus princípios estéticos e as 

atuações políticas de Ariano Suassuna. 

Para desestabilizar as identidades populares 

As narrativas da nação representam as identidades populares como 

fixas e seu correspondente como uma massa homogênea (embora seleta, 

como vimos), do “povo‐como‐um” (Bhabha, 2003: 213). Contra essa 

homogeneização encenada nos discursos dos que pertencem ao que Hall 

designa como “bloco do poder”, este mesmo autor adverte: 

(…) o termo “popular” – e até mesmo o sujeito coletivo ao qual ele 
deve se referir – “o povo” – é altamente problemático. (…) assim como 
não há um conteúdo fixo para a categoria da “cultura popular”, não há 
um sujeito determinado ao qual se pode atrelá‐la – “o povo”. “O povo” 
nem sempre está lá, onde sempre esteve, com sua cultura intocada, suas 
liberdades e instintos intactos, ainda lutando contra o jugo normando ou 
coisa assim; como se, caso pudéssemos “descobri‐lo” e trazê‐lo de volta à 
cena, ele pudesse estar de prontidão no lugar certo a ser computado. 
(Hall, 2003: 262 e 263) 

Essa idéia de povo malogra porque é forjada dentro dos discursos do 

nacional, na tentativa de criar uma homogeneidade para o artefato político 

que é a nação, mas este significado do povo como homogêneo é 

desestabilizado pelas individualidades, pelas diferenças, assinaladas no 

interior da nação: 

Estamos diante da nação dividida no interior dela própria, articulando a 
heterogeneidade de sua população. A nação barrada Ela/Própria [It/Self], 
alienada de sua eterna autogeração, torna‐se um espaço liminar de 
significação, que é marcado internamente pelos discursos de minorias,



64 

pelas histórias heterogêneas de povos em disputa, por autoridades 
antagônicas e por locais tensos de diferença cultural. (…) As contra‐ 
narrativas da nação que continuamente evocam e rasuram suas fronteiras 
totalizadoras – tanto reais quanto conceituais – perturbam aquelas 
manobras ideológicas através das quais “comunidades imaginadas” 
recebem identidades essencialistas. (Bhabha, 2003: 209‐211) 

O discurso dentro do qual o povo aparece identificado como um 

conteúdo fixo é, segundo Bhabha, o discurso colonial, que tem no estereótipo 

sua principal estratégia. O estereótipo se define e funciona, conforme Bhabha 

(2003: 105), como uma forma de conhecer que vacila entre o que deveria 

estar sempre “no lugar” e algo que só se confirma pela repetição, jamais por 

provas, por argumentos construídos pelo discurso. A ambivalência é central 

para o estereótipo e para a forma de o discurso colonial representar o 

colonizado sob a lente do estereótipo: o colonizado, no interior do discurso 

colonial, é um “outro”, mas um outro apreensível e visível. Ele está articulado 

em uma forma de narrativa “pela qual a produtividade e a circulação de 

sujeitos e signos estão agregadas em uma totalidade reformada e 

reconhecível” (Bhabha, 2003: 111). 

Bhabha trata, em muitos exemplos, de realidades e de representações 

de casos clássicos de trocas culturais, em que houve, de fato, processos de 

colonização, diásporas, migração, dominação política, religiosa, lingüística, 

etc. No entanto, os termos envolvidos nos processos coloniais – colonizador e 

colonizado ‐ servem como metáforas para outros níveis de relação de poder, a 

exemplo do culto e do popular, até porque a problemática da relação entre 

culturas populares e culturas de elite não está dissociadas do lugar ocupado 

por essas categorias nos processos históricos de colonização. 

A partir desse esclarecimento, podemos fazer um proveito do 

funcionamento do discurso colonial, do estereótipo e da ambivalência, para 

tentarmos entender como os textos culturais produzidos por sujeitos de elite 

podem relacionar‐se com a representação das culturas populares e do povo, 

em um contexto em que o objetivo seja articular uma narrativa nacional em 

que o povo e sua cultura sejam pensados como a salvaguarda da identidade da 

nação. 

Após termos feito presente uma faceta da discussão crítica sobre a 

identidade como algo fixo e termos mostrado em que contextos ganha



65 

coerência uma afirmação épica das identidades populares, podemos fazer um 

fechamento da visão crítica sobre a existência do popular através de sua 

afirmação épica. Para isso, trazemos alguns pontos sobre as tentativas de 

fixação das identidades populares e outros que enfatizam a condição não 

estática das culturas populares, inclusive com alguns exemplos no contexto 

pernambucano. 

O modo de a afirmação épica do popular operar é valorizá‐lo como 

passado, já que é neste tempo, para a “ideologia da epicidade”, que está a 

fonte gloriosa de uma nação. Ainda que inserida em um contexto discursivo de 

valoração positiva, a identificação das culturas populares com um suposto 

passado fastigioso, em contraponto a um presente “profano”, parte de uma 

representação do popular que, segundo Canclini (2003: 200 e 201), apresenta 

ao menos dois problemas: 

a. Idealiza algum momento do passado e o propõe como paradigma 
sociocultural do presente, decide que todos os testemunhos atribuídos são 
autênticos e guardam por isso um poder estético, religioso ou mágico 
insubstituível. As refutações da autenticidade sofridas por tantos fetiches 
“históricos” nos obrigam a ser menos ingênuos. 
b. Esquece que toda a cultura é resultado de uma seleção e de uma 
combinação, sempre renovada, de suas fontes. Dito de outra forma: é 
produto de uma encenação, na qual se escolhe e se adapta o que vai ser 
representado, de acordo com o que os receptores podem escutar, ver e 
compreender. As representações culturais, desde os relatos populares até 
os museus, nunca apresentam os fatos, nem cotidianos nem 
transcendentais; são sempre re‐apresentações, teatro, simulacro. Só a fé 
cega fetichiza os objetos e as imagens acreditando que neles está 
depositada a verdade. 

Que a cultura popular se moderniza, isso é fato. No entanto, tal 

modernização é interpretada do ponto de vista da identificação do popular 

com o tradicional tanto por grupos hegemônicos quanto pelos que defendem 

as causas populares. Para aqueles, trata‐se de uma confirmação de que o 

tradicionalismo da cultura popular não tem saída; para estes, uma evidência 

de que a dominação impede que a cultura popular seja ela mesma. Nas duas 

reações, há uma compreensão essencialista, que não consegue enxergar a 

transformação histórica como próprias às culturas populares. 

Para Canclini (2003: 206), ao contrário, é pressuposto que os setores 

populares aderem à modernidade, buscam‐na e misturam‐na a suas tradições; 

a modernidade é buscada como parte do movimento produtivo das culturas



66 

populares; e, a partir de tudo isso, traços identificados com o popular – como 

tradicional, local, nacional e subalterno – se reformulam. A questão é, 

portanto, como isso se dá. E essa discussão é fundamental para 

compreendermos a impossibilidade de insistir em uma afirmação épica das 

identidades populares. 

Os argumentos que Canclini enumera e desenvolve para demonstrar que 

é possível formular uma nova interpretação das culturas populares assumindo 

que elas interagem com a cultura de elite e com as indústrias culturais nos 

servem para questionar a afirmação épica das identidades populares. Isso 

porque esses argumentos são construídos a partir da desconstrução de alguns 

atributos da cultura popular definidos pelo enfoque folclorista que têm, direta 

ou indiretamente, relação com a valorização da cultura popular através de 

sua inserção em um universo épico de valores. 

Assim, contrariando a representação do popular que é feita pela visão 

dos folcloristas desde o século XIX, Canclini (2003: 215‐238) torna evidente, 

através de vários exemplos, que: o desenvolvimento moderno não suprime as 

culturas populares tradicionais; as culturas camponesas e tradicionais já não 

representam a parte majoritária da cultura popular; o popular não se 

concentra nos objetos; o popular não é monopólio dos setores populares; o 

popular não é vivido pelos sujeitos populares como complacência melancólica 

para com as tradições; e a preservação pura das tradições não é sempre o 

melhor recurso para se reproduzir e reelaborar sua situação. 

A clareza dessas refutações dispensa que nos delonguemos nas 

explicações e nos exemplos utilizados por Canclini a fim de apoiá‐las. Mais 

interessante para a construção de nosso raciocínio e compreensão do contexto 

cultural a que nos referimos nesse trabalho é pensarmos em como a realidade 

relatada através desses enunciados se concretiza em Pernambuco. 

Da entrevista que realizamos com a diretora do Grupo Grial de Dança, 

podemos extrair um bom exemplo de que as preocupações com a perda das 

tradições nem sempre são compartilhadas pelos agentes populares, que, não 

raras vezes, movem‐se com desenvoltura por variados sistemas culturais. Em 

um dos ensaios de Ilha Brasil Vertigem, Maria Paula Costa Rêgo surpreendeu‐



67 

se com a habilidade de um dos brincantes em lidar com os códigos do espaço 

teatral e, ainda assim, sentir‐se com a emoção do folguedo Maracatu Rural: 

(…) como trabalhar com esses bailarinos tradicionais (…) Como trabalhar 
este distanciamento com uma arte que eles fazem. Como eles repartirão 
aquela emoção sempre a 100%, sabendo que não estão no maracatu rural, 
que aquilo ali é uma cena. Como ter essa consciência desse 
deslocamento? Martelo tem. Martelo já adquiriu isso. Até que num dia 
desses, a gente estava ensaiando e ele disse: “não! Vamos colocar aqui. A 
cortina está aqui e vocês estão lá trás cabendo mais cinco. Vamos 
embora!” Aí eu volto a argumentar: quer dizer, ele conseguiu, de 
repente, ele não se vê mais no terreiro, ele não está deslocado, ele não 
está perdido. Está deslocado, mas consciente de que aquilo ali é público. 
Aqui é a cortina e que os meninos ficam atrás da cortina. Tudo isso no 
Armazém 14 (...). (Costa Rego, 2006b) 

A surpresa de Maria Paula revela uma certa expectativa subestimada, 

uma vez que todo deslocamento promove transformação e, no caso dos 

contatos entre danças erudita e popular, isso não é diferente. Como explica 

Jane Desmond, nos cruzamentos entre tipos de corpos com formações 

diversas, há mudanças tanto no léxico corporal de grupos dominantes quanto 

nos corpos de grupos populares (Desmond, 1997: 38). Surpreendente seria, 

portanto, essas mudanças não se pronunciarem. Mas, de qualquer forma, há, 

na perspectiva da diretora, a abertura de, através desse contato real com os 

agentes populares, desfazer tal expectativa. Em suma, o que o convívio de 

Maria Paula com os brincantes, durante a montagem desse espetáculo, 

permitiu à diretora enxergar foi uma realidade mais ampla e inserida na 

história que motivou outras interpretações do popular, não mais concentradas 

nos objetos. E isso repercutiu em sua obra, conforme trataremos mais 

detalhadamente no capítulo seis, em que o processo de preparação do 

espetáculo Ilha Brasil Vertigem constituirá uma parte importante da 

discussão. É claro que a transformação do olhar de Maria Paula é motivada 

pelo convívio concreto com os agentes populares, mas também por seu corpo 

estar implicado em um ambiente em que outras referências começam a 

ganhar força. Na discussão desenvolvida no capítulo seis, ficará claro que suas 

interpretações do popular e sua compreensão do que pode constituir um corpo 

armorial a partir de referencias das danças populares não poderiam ser 

similares ao entendimento das culturas populares predominante nos discursos 

14 Teatro Armazém 14, localizado no bairro do Recife Antigo.



68 

de Ariano Suassuna, uma vez que, hoje, a coreógrafa dialoga com outro 

conjunto de visões, estudos e discussões acerca não só da cultura popular, 

mas também de concepções de corpo, que não são compatíveis com a crença 

em identidades fixas (populares ou não). 

Se é verdade que os enfoques romântico e folclorista analisados 

criticamente por Ortiz (1992) e Canclini (2003) ainda reverberam no discurso 

do senso comum e até em estudos da atualidade, é também verdade, por 

outro lado, que essas visões vêm dividindo um espaço de tensão com outras 

formas de interpretar o popular, mais afinadas com proposições teóricas como 

as de Canclini e de outros autores dos estudos contemporâneos da cultura. 

No Recife, em 2005, uma coleção intitulada Maracatus e 

Maracatuzeiros, editada pela Associação Reviva, aponta outra tendência no 

modo de abordar as questões relativas às culturas populares, a começar pelo 

título dessa coleção, já afinado com um interesse não só pelos bens culturais 

(no caso, os maracatus rurais), mas também pelos agentes que produzem 

esses bens. Os três volumes têm como pressuposto a transformação histórica 

do folguedo em questão e a sua interação com agentes da modernidade, tais 

como o mercado, as instituições de regulação ou organização dos folguedos, a 

mídia, entre outros. 

O primeiro deles, Festa de Caboclo, escrito pelo historiador Severino 

Vicente (Silva, S., 2005) desautomatiza a visão a‐histórica que se tem do 

maracatu rural através da ampla exploração que houve, a partir da década de 

noventa, da imagem do caboclo de lança em propagandas produzidas por 

publicitários pernambucanos e em propagandas institucionais do Gorverno do 

Estado e da Prefeitura do Recife. O autor devolve essa imagem ao conjunto de 

referências a que ela pertence, para entendê‐la no contexto mais amplo dos 

elementos que compõem o maracatu rural, destacando o caráter recente de 

sua história, desde o início do século XX. 

Todas as informações abordadas por Severino Vicente (Silva, 2005) 

estão relacionados com a historicidade dos maracatus e dos seus criadores e 

brincantes, de forma que o enfoque escolhido subentende, de antemão, que 

os bens culturais de que se trata não surgiram, existiram e existem em 

comunidades autônomas, auto‐suficientes e isentas às transformações da



69 

modernidade, com todas as suas contradições. Além disso, sua leitura dessas 

transformações se apóia em um foco significativo nas narrativas orais dos 

brincantes, mestre e donos dos maracatus, como Mestre Duda (Cambinda 

Brasileiro – Nazaré da Mata); Mestre Zé Duda (Estrela de Outro – Chã de 

Câmara); Mestre João Paulo (Leão Misterioso – Nazaré da Mata); entre outros. 

O autor discute dados conjunturais (econômicos e sociais) do final do 

século XIX e início do século XX, na região da Zona da Mata Norte, para 

explicar em que ambiente histórico os trabalhadores da cana‐de‐açúcar 

criaram a dança e a música do maracatu; as razões históricas da migração de 

boa parte dos “caboclos” para o Recife (a crise do açúcar e a expulsão dos 

trabalhadores pelos donos de engenho); a inserção do elemento da corte no 

folguedo como exigência da Federação Carnavalesca Pernambucana, para que 

a dança dos caboclos fosse aceita como maracatu, à medida que eles 

começaram e continuaram a se apresentar no carnaval do Recife; e o 

significado e importância, além de mudanças ao longo da história, dos demais 

elementos do maracatu rural, para além do caboclo de lança. 

João, Manoel, Maciel Salustiano: três gerações de artistas populares 

recriando os folguedos de Pernambuco é o título do segundo volume da 

referida coleção. Trata‐se de uma adaptação da dissertação de mestrado de 

Mariana do Nascimento, na área de Adminstração Rural e Comunicação Rural 

(UFRPE). A pesquisa da autora consistiu em um estudo de caso para observar 

como, ao longo de três gerações da família Salustiano, as hibridizações e 

reconversões culturais (conceitos utilizados por Canclini em Culturas Híbridas) 

definiram as transformações e permanências de costumes, hábitos cotidianos 

e modos de lidar com, interpretar e ressignificar os folguedos populares que 

esta família vem produzindo, difundindo e recriando. 

O foco desse trabalho é na história oral da família Salustiano (Meihy 

apud Nascimento, 2005: 29), considerando como marcos três de seus 

membros, tidos, pela autora, como “figuras‐chave”: seu João, pai do 

conhecido Mestre Salu; Manoel, o próprio Mestre Salu 15 ; e Maciel, um dos 

quinze filhos dos Mestre Salu, que se destaca por vir participando de trabalhos 

musicais (como o grupo Chão e Chinelo, projeto Orchestra Santa Massa, e, 

15 Morto em agosto de 2008.



70 

atualmente, trabalho solo) que admitem explicitamente suas interações com 

outras referências musicais que não oriundas de culturas populares: 

Nossa intenção foi procurar enxergar o fenômeno do popular sob uma 
nova ótica, estudando as tradições desta família na contemporaneidade, 
enquanto grupo de influência e produtor de bens culturais de consumo e 
através de seus embates, combates, conflitos, assimilações, inter‐ 
relações e reconversões com a cultura massiva.  Quisemos analisar as 
estratégias de comunicação que realizam para manterem‐se híbridos, ou 
seja, para alcançarem o massivo e, ao mesmo tempo, “preservarem suas 
características populares”, procurando descobrir as maneiras através das 
quais atuam enquanto produtores de bens simbólicos, bem como suas 
percepções acerca daquilo que produzem. (…) Encontramos diversos tipos 
de reconversão na fala dos personagens: espontâneas, como as que 
Mestre Salu foi fazendo em seu cotidiano ao chegar ao Recife, 
aprendendo novas formas de comer e até ir ao banheiro, bem como as 
novas maneiras de vestir de Maciel, inspiradas nos amigos mangueboys 16 e 
em outros artistas, mas alvo de alguma pilhéria por parte dos tios e outros 
parentes; intencionais, como quando Salu aprendeu e passou a utilizar‐se 
dos códigos hegemônicos ao lidar com o governo e a mídia, e a sua nova 
forma de organizar suas brincadeiras (deveríamos descrever esta como 
forçada?), e como quando Maciel aprendeu a fazer projetos. 

As várias nuances da trajetória de um contexto rural e popular para um 

contexto urbano e massivo, reveladas pelas entrevistas para Mariana do 

Nascimento, corroboram, facilmente, as refutações de Canclini às falsas 

expectativas dos folcloristas em relação a uma condição perene das 

identidades das comunidades em que se produzem as manifestações 

populares. A continuidade da produção de folguedos como o maracatu rural e 

o cavalo‐marinho, dentro e fora dessa família, as criações artísticas de 

membros da família que transformam esses folguedos, os inúmeros artistas 

que, desde a década de noventa (a exemplo do Movimento Mangue) se 

inspiram nesses elementos e em trocas culturais transnacionais, reforçam que 

as culturas populares não são suprimidas à medida que se modernizam, ou se 

transformam para melhor se relacionarem com as condições atuais de 

mercado e de produção cultural. A análise generalizante que Canclini faz da 

16 Artistas que fizeram parte do cenário da música Mangue, dentro do contexto do Movimento 
Manguebeat, fundamentado enfaticamente com traços híbridos por estarem com os pés 
fincados no mangue (referência metafórica às referências culturais do Recife), mas com 
antenas parabólicas para o mundo. E, desta forma, a música mangue é marcada, 
fortemente, pela mescla de ritmos e instrumentos de folguedos e outras manifestações de 
Pernambuco com o rock, o hip hop e a música eletrônica. Para saber mais sobre o 
Manguebeat, cf. Teles (2000); Teixeira (2002); Souza (2002); Neto, Moisés. (2003 e 2007); 
Santos (2003); Neto, Manuel (2004), entre outros.



71 

situação das culturas populares em toda a América Latina, com 

desenvolvimento gradual à medida que se transformam, parece, em parte, 

pertinente em se tratando do contexto pernambucano. E as causas disso 

também parecem dever‐se às relações complexas com os dados da 

modernidade, como “a impossibilidade de incorporar toda a população à 

produção industrial urbana”, o interesse mútuo entre os meios massivos e os 

bens simbólicos tradicionais e seus agentes, os interesses políticos em 

“incluir” o popular, ainda que com vista na manutenção da hegemonia e da 

legitimidade de determinados programas políticos, e à continuidade na 

produção cultural dos setores populares (Canclini, 2003: 215). 

Fica muito claro, ainda (e para isso também contribuíram fenômenos 

culturais como, por exemplo, as já quase quatro décadas de Movimento 

Armorial), que o popular deixa de ser monopólio dos setores populares, o que, 

na complexidade do processo histórico, nem sempre acontece de forma justa, 

exatamente devido a velhas crenças que associam o popular ao anonimato. 

A complacência melancólica com relação às tradições, em muitos 

exemplos, mostra‐se muito mais uma forma de os “intelectuais da cultura 

popular” se relacionar com seu objeto (a exemplo dos românticos e 

folcloristas) do que um sentimento vivenciado realmente pelos sujeitos 

populares; a não ser quando, no intricado jogo de relações de poder e de 

representações de papéis sociais, os agentes populares assimilam suas 

próprias imagens através dos discursos de outrem e passam a reproduzir uma 

imagem de si como salvaguarda da cultura nacional. Tanto a tranqüilidade 

com relação às transformações quanto a resistência às mudanças ficam 

bastante evidentes na pesquisa de Mariana do Nascimento, através, 

principalmente, do que dizem os representantes das duas gerações mais 

recentes dos Salustiano – Manoel (pai) e Maciel (filho). 

Esses aspectos que fazem parte da complexa transformação histórica 

das culturas populares também são tratados por Valéria Vicente, em Maracatu 

rural: o espetáculo como espaço social, o terceiro título da trilogia Maracatus 

e Maracatuzeiros 17 , um trabalho produzido na área de Comunicação Social. A 

autora se ocupa, no entanto, de um quadro mais abrangente: o processo de 

17 A publicação é uma versão da monografia de conclusão do curso de Comunicação Social, 
pela Universidade Federal de Pernambuco.



72 

valorização do folguedo maracatu rural e sua maior inserção na Imprensa e na 

mídia de um modo geral. 

Um conjunto de fatores é elencado por Valéria Vicente para relativizar 

a hipótese redutora de que o Movimento Mangue, na década de noventa, teria 

sido o principal responsável pelo ganho de espaço desse folguedo na mídia. 

Conforme a autora, seria permitir vários silêncios na história não considerar, 

na construção desse fortalecimento, o protagonismo dos próprios maracatus, 

através de ações como a criação da Associação de Maracatus de Baque Solto, 

a relação que os agentes populares estabeleceram com produtores culturais, 

os Encontros de Maracatus de Nazaré da Mata, o Projeto Maracatu Atômico, o 

Projeto Maracatus de Pernambuco e dados como a boa interlocução de Mestre 

Salustiano com a mídia e com os órgãos públicos: 

O Maracatu de Baque Solto tem sua história ligada às transformações da 
sociedade da qual faz parte, o que é uma conclusão óbvia, porém muitas 
vezes evitada por uma visão paternalista e romântica das culturas 
populares. Sendo assim, (…), esse folguedo precisou incorporar mulheres 
e homossexuais entre seus integrantes, e organizar‐se conforme as 
exigências das instituições carnavalescas – sempre numa negociação de 
ambas as partes. Além disso, articulou‐se com políticos para conseguir 
estrutura para sua organização e, algumas vezes, para a sua comunidade, 
e intensificou o desejo por beleza e riqueza a tal ponto que essas 
características se tornaram seu principal atrativo e referência externa. 
(Vicente, 2005: 134 e 135) 

O amplo consumo visual da imagem do caboclo de lança, reforçado 

pelas fotografias jornalísticas e pelo seu uso em publicidades pernambucanas 

é um dos aspectos considerados por Valéria Vicente. como índice da 

ampliação do espaço do folguedo em questão na mídia. Exploraremos mais 

detalhadamente esse assunto no sexto capítulo, por ele importar para a 

análise que faremos da abordagem dos caboclos de lança no espetáculo Ilha 

Brasil Vertigem, do Grupo Grial. 

Por ora, interessa‐nos a discussão que a autora faz, em seu último 

capítulo sobre a preocupação, por um lado, dos agentes populares em 

ocuparem, cada vez mais, o espaço do espetacular, substituindo, por 

exemplo, materiais de sua indumentária e acessórios, de forma a torná‐los 

mais brilhantes e visíveis; e, por outro, o retorno concreto que a crescente 

exploração visual trouxe para os brincantes. Quanto a isto, os dados relatados



73 

mostram uma visão crítica de brincantes como o Mestre Salustiano com 

relação ao fato de que, em nossa sociedade, a utilização de imagens no 

contexto de jornalismo, assim como as entrevistas para pesquisadores, não 

devem ser pagas. Conforme Valéria Vicente (2005: 129), “Salu não é o 

primeiro artista popular a questionar essas premissas, afinal, em termos 

práticos, esses são os consumidores mais constantes de sua arte”. 

A admissão das transformações, como pressuposto da ocupação mais 

ampla do massivo e da permanência dos folguedos, corrobora o que Canclini 

pondera em relação à preservação pura das tradições. Nem sempre o verbo 

“preservar” é o que melhor auxilia a produção cultural nos setores populares 

a “reproduzir e reelaborar sua situação” (Canclini, 2003: 236).  Isso não quer 

dizer, no entanto, que a interação com o massivo seja a solução para as 

dificuldades econômicas reais da maior parte dos artistas populares, e que 

esta situação de ganho de espaço na mídia seja vista sempre de forma 

positiva e ingênua pelos agentes do popular. 

Um conjunto complexo de aspectos pertencentes à realidade de 

brincadores de cavalo‐marinho é discutido por Maria Acselrad (2002), em sua 

dissertação de mestrado, intitulada “Viva Pareia!”: A arte da brincadeira ou a 

beleza da safadeza ‐ uma abordagem antropológica da estética do Cavalo‐ 

Marinho. O trabalho debruça‐se sobre um cavalo‐marinho específico, o de Biu 

Roque, do bairro rural de Chã do Esconso, Município de Aliança, Zona da Mata 

Norte de Pernambuco, onde a autora ficou instalada durante períodos 

diferentes em três viagens diversas, com o objetivo de desenvolver a 

pesquisa. 

Para além da revisão bibliográfica sobre o assunto, a pesquisa contou 

com a realização de entrevistas com a maior parte dos brincadores do grupo 

de Biu Roque, a participação em dezesseis brincadeiras de cavalos‐marinhos 

diferentes, convivência com a família de Biu Roque e com outros brincadores 

deste e de outros cavalos‐marinhos, “incluindo idas à feira, conversas 

noturnas, trabalhos caseiros, passeios pela região, brigas de família, idas ao 

Sindicato dos Trabalhadores Rurais” (Acselrad, 2002: 14). 

A aproximação através desse convívio e o foco nas vozes dos 

brincadores mostram seus resultados nas descrições e análises que Acselrad



74 

faz da brincadeira do cavalo‐marinho. Para compreender os valores que estão 

implícitos na brincadeira do cavalo‐marinho, sua estrutura, suas 

transformações, as razões históricas (como as informações novas que chegam 

à Zona da Mata) da redução do tempo de apresentação e do número de 

“figuras” (personagens) colocadas na ação da brincadeira, a autora dá uma 

espaço significativo às explicações fornecidas pelos próprios brincadores. 

É com o apoio desses depoimentos vivos, que o estudo de Acselrad faz 

as observações do folguedo cavalo‐marinho procurando entendê‐lo dentro do 

processo histórico, levando em conta aspectos como as condições sociais dos 

brincantes e a relação dessas condições a fatores como: as conseqüências da 

passagem do sistema engenho para o sistema usina, na realidade econômica 

da Zona da Mata; o agravamento do processo de proletarização da massa de 

trabalhadores rurais da Zona da Mata Norte, resultante das transformações de 

ordem econômica desencadeadas pela emergência das usinas, da valorização 

do açúcar no mercado internacional e da ampliação do mercado interno 

(Acselrad, 2002: 18). 

A autora faz um estudo do corpo dos brincadores implicado no 

ambiente da Zona da Mata, com todas as contextualizações que são muito 

mais abrangentes do que o que foi mencionado acima, de modo a considerar, 

em sua abordagem, a individualização do corpo do brincante (entendido fora 

da uma noção de povo –como‐um): 

Cada brincador e, conseqüentemente, cada figura tem a sua própria 
maneira de dançar. Refiro‐me ao pantinho, categoria nativa que procura 
dar conta da expressividade ou estilo pessoal que qualifica e individualiza 
o samba de cada brincador, e que pode ser relacionado ao conceito de 
qualidade de movimento, elaborado por Rudolf von Laban. (Acselrad, 
2002: 105) 

A transformação histórica e cultural é tratada pela autora como 

pressuposto do folguedo, de forma que vários aspectos – como problemas na 

transmissão do saber e a inconstância de brincadores – “contribuem para a 

constante reestruturação de uma sambada de Cavalo‐Marinho”: 

Além disso, o improviso, enquanto técnica de representação bastante 
recorrente nas brincadeiras da região, aliado à memorização baseada na 
versificação métrica, favorece a produção de inesperados, dentro de um



75 

universo que está sempre por se fazer, porque extremamente dependente 
da história de vida de cada brincador e das intervenções do público. 
(Acselrad, 2002: 105) 

Acselrad faz uma leitura crítica das razões históricas de algumas 

transformações na estrutura do folguedo e das condições sociais em que 

vivem os brincadores, e, dentro disso, da importância de dados como a 

desnutrição e o alcoolismo, para compreender valores que lhe são implícitos e 

características dos corpos dos brincadores. Paralelamente a isso, porém, a 

autora pondera que, apesar da ameaça que esses problemas têm representado 

à brincadeira do cavalo‐marinho, os brincadores têm continuado a brincar, 

ano após ano (Acselrad, 2002: 121). 

Isso parece ir ao encontro do argumento de Canclini sobre o não 

desaparecimento automático de manifestações populares como conseqüência 

do “desenvolvimento moderno”, apesar do entendimento de que a 

complexidade das relações sociais dentro da realidade econômica desse 

desenvolvimento pode trazer algumas dificuldades e a necessidade de que 

culturas populares tradicionais se reformulem, o que parece, de resto, 

inevitável em relação a tudo que existe dentro do processo histórico, não 

significando essa constatação uma indução à acomodação passiva com relação 

às relações injustas. 

Assim como os demais estudos citados, a realidade tratada por 

Acselrad, e o modo como é abordada, servem como bons exemplos das 

refutações de Canclini aos obstáculos epistemológicos dos folcloristas, além 

de lidarem com objetos, manifestações populares de Pernambuco – sobretudo 

o maracatu rural e o cavalo‐marinho ‐ que dizem respeito diretamente à 

matéria pesquisada e transposta para os textos culturais produzidos com 

propósitos armoriais, que discutiremos nos próximos capítulos, sobretudo, 

neste caso, no capítulo seis, dedicado à trajetória do Grupo Grial de Dança. 

Os exemplos de abordagem aqui mencionados, entre outros, 

representam uma tendência nos estudos sobre as culturas populares 

preocupada em não repetir dificuldades epistemológicas relacionadas com a 

visão romântica ou as origens do enfoque folclorista e muitos de seus 

desdobramentos posteriores. Esses estudos, a partir de recortes distintos, 

também funcionam como norteadores do que interessados nas culturas



76 

populares devem, de antemão, levar em conta para estudá‐las, citá‐las, ou 

mesmo recriá‐las: que, como argumenta Stuart Hall (2003: 254) “não existe 

uma “cultura popular” íntegra, autêntica e autônoma, situada fora do campo 

das forças das relações de poder e de dominação culturais”. 

No mais, ainda há de se problematizar a própria categorização 

dicotômica fixa entre o que pertence ou não à cultura popular/povo. Os 

conteúdos das categorias popular e culto mudam de tempos em tempos, de 

forma que essas oposições não podem ser construídas de forma puramente 

descritiva: 

O valor cultural das formas populares é promovido, sobe na escala 
cultural – e elas passam para o lado oposto. Outras coisas deixam de ter 
um alto valor cultural e são apropriadas pelo popular, sendo 
transformadas nesse processo. (…) O significado de uma forma cultural e 
seu lugar ou posição no campo cultural não está inscrito no interior de sua 
forma. Nem se pode garantir para sempre sua posição. (…) Quase todo 
inventário fixo nos enganará. O romance é uma “forma” burguesa? A 
resposta só pode ser historicamente provisória: quando? Quais romances? 
Para quem? Sob quais condições? (Hall, 2003: 257 e 258) 

Há vários exemplos disso: a história da literatura de cordel e as 

referências com as quais ela dialoga, a história do balé clássico, que não pode 

ser dissociada de danças campesinas que foram profundamente metrificadas, 

“eruditizadas” e transformadas em seu sentido de uso, até tornar‐se o que 

hoje se conhece por balé clássico. Vários exemplos, ainda, nos levam para 

uma outra nuance dessa relação de continuum entre o popular e o culto: as 

apropriações de referências cultas pelo popular como forma de legitimação. É 

preciso complementar, ainda que o continuum entre popular e culto assume 

variadas facetas e que, hoje, as regências desses trânsitos passam pelo 

consumo e suas formas midiatizadas



Movimento Armorial: poética e política 

2



78 

Histórico do Movimento Armorial 

Movimento Armorial existe, oficialmente, desde 18 de outubro de 

1970.  O evento que anunciou a existência de uma arte armorial 

aconteceu na Igreja de São Pedro dos Clérigos, no bairro de Santo 

Antônio, no Recife, e foi composto por um concerto e uma exposição de Artes 

Plásticas. Esse acontecimento foi organizado pelo Departamento de Extensão 

Cultural (DEC), da Universidade Federal de Pernambuco, sob a direção de 

Ariano Suassuna. Nessa sua primeira gestão cultural (nesse caso, muito 

vinculada à Educação) da qual temos notícia, o escritor dava início a uma 

trajetória de política cultural que não pode ser dissociada de sua história 

como artista e intelectual e de suas opções estéticas pessoais, como 

discutiremos mais adiante. 

No programa do concerto e da exposição, Ariano Suassuna, idealizador 

e diretor do Movimento, explica o uso que faz do termo armorial. 

Originalmente substantivo (livro em que se registram os brasões da nobreza), 

o termo é usado pelo escritor para adjetivar (hoje a acepção como adjetivo já 

figura em dicionário da língua portuguesa), para qualificar a arte com a qual 

Suassuna sonhava para o Nordeste, inspirada nos “esmaltes da Heráldica”, 

mas da Heráldica ligada às “raízes” da cultura popular brasileira, conforme 

explica o escritor em uma espécie de manifesto intitulado O Movimento 

Armorial: 

A unidade nacional vem do Povo, e a Heráldica popular brasileira está 
presente, nele, desde os ferros de marcar bois e os autos dos Guerreiros 
do Sertão, até as bandeiras das Cavalhadas e as cores azuis e vermelhas 
dos Pastoris da Zona da Mata. Desde os estandartes de Maracatus e 

O



79 

Caboclinhos, até as Escolas de Samba, as camisas e as bandeiras dos 
Clubes de futebol do Recife ou do Rio. (Suassuna, 1977: 41) 18 

Para definir o que vinha a ser a Arte Armorial, Ariano Suassuna, nessa 

mesma publicação, cita um outro texto seu, publicado no Jornal da Semana, 

em maio de 1973: 

A arte Armorial Brasileira é aquela que tem como traço comum principal a 
ligação com o espírito mágico dos “folhetos” do Romanceiro Popular do 
Nordeste (Literatura de Cordel), com a música de viola, rabeca ou pífano 
que acompanha seus “cantares”, e com a Xilogravura que ilustra suas 
capas, assim como com o espírito e a forma das Artes e espetáculos 
populares com esse mesmo Romanceiro relacionados. (apud Suassuna, 
1977: 39) 

Embora em nenhum momento, nessa definição, seja feita qualquer 

referência à cultura de elite e de formação européia, sabemos que este era e 

é o lugar de onde partiam os artistas do Armorial. O objetivo do Movimento 

Armorial era (e continua a ser) investir na criação de uma arte brasileira 

erudita a partir de elementos da cultura popular nordestina (principalmente 

folhetos e folguedos nordestinos), porém valorizada através de seus laços e 

vínculos inevitáveis com elementos, referências ou períodos de uma cultura 

européia que hoje pertencem a um cânone artístico, claramente consagrado: 

as novelas de cavalaria, os autos vicentinos, o Barroco espanhol, etc. 

Várias obras artísticas com características idênticas ou aproximadas à 

proposta armorial já vinham sendo produzidas antes da oficialização do 

Movimento Armorial. É o próprio criador do Movimento que anuncia: “a Arte 

Armorial precedeu o Movimento Armorial” (Suassuna, 1977: 39). Considerando 

a afirmação de Ariano Suassuna de que “a arte armorial tinha precedido a 

proclamação do movimento” (Santos, 1999: 21), Idelette Santos (1999: 26) 

identifica a evolução do Movimento Armorial dividida em três fases: 

I. uma fase preparatória (1946‐1969), em que se enquadram, basicamente, 

os trabalhos (já com traços de armorialidade), criados a partir de 1946, 

por Ariano Suassuna com o Teatro do Estudante de Pernambuco (TEP), 

pelo Teatro Popular do Nordeste (TPN), com Hermilo Borba Filho, pela 

18 Esse texto foi publicado pela primeira vez em 1974, porém a edição que utilizamos é de 
1977.



80 

Sociedade de Arte Moderna do Recife (Samr), com Abelardo da Hora e 

Hélio Feijó, e o Atelier Coletivo, com Franscisco Brennand e Gilvan 

Samico, além do próprio Abelardo da Hora; 

II. uma fase experimental (1970‐1975), que coincide com o período em que 

Ariano Suassuna ocupou o cargo de diretor do Departamento de  Extensão 

Cultural, da Universidade Federal de Pernambuco. Essa fase, então, é 

marcada pelas constantes pesquisas pluridisciplinares realizadas no 

ambiente deste departamento. São frutos dessas pesquisas: a criação da 

Orquestra Armorial de Câmara e do Quinteto Armorial; e as primeiras 

publicações da Geração de 65, da qual faziam parte Alberto da Cunha 

Melo, Ângelo Monteiro, José Rodrigues de Paiva, José Carlos Targino, 

Marcus Accioly, Raimundo Carrero, Janice Japiassu, Paulo Bruscky, Lucila 

Nogueira, Maximiano Campos, entre vários outros. Além disso, é desse 

período o romance de Ariano Suassuna mais representativo da literatura 

armorial: o Romance d’A Pedra do Reino, que discutiremos no terceiro 

capítulo. Tratou‐se, no entanto, de uma fase em que muitos artistas se 

integraram (com interesses editoriais, por exemplo) sem 

necessariamente estarem totalmente comprometidos com os propósitos 

armoriais, e, por isso, teve uma amplitude que não correspondia ao 

conjunto de artistas que de fato estavam preocupados em fazer uma arte 

armorial. 

III. e uma fase “romançal” (a partir de 1976), que, ao contrário da anterior, 

revela um afunilamento, uma melhor definição da armorialidade. Teve 

como marco a gestão de Ariano Suassuna como Secretário da Cultura 

(1975‐1979), no mandato de Antônio Farias. Tenta dar continuidade às 

pesquisas que incentivou à frente do DEC. Algumas ações são: “a criação 

da Orquestra Romançal, a partir do Quinteto Armorial; política de co‐ 

edição com a Editora Artenova, do Rio de Janeiro, encomenda a 

escultores populares, tentativa de relançar a tapeçaria armorial com os 

Tapetes de Casa Caiada etc.” (Santos, 1999: 30). 

Idelette Santos (1999: 32) comenta a dificuldade de delimitar uma data 

final para esta última fase, uma vez que isso implica estipular uma data final 

para o próprio movimento. Mesmo assim, ela arrisca dizer que o Armorial



81 

“deixou de existir como movimento cultural, para se transformar numa 

referência histórica ou num posicionamento individual” em 1981. 

A autora tem razão ao admitir o risco dessa definição, por ser esta uma 

questão das mais delicadas. Apesar de arriscar uma data final nesta parte de 

sua pesquisa, sua conclusão aponta para a continuidade do movimento 

Armorial, através de experiências como as de Antônio José Madureira e 

Antônio Carlos Nóbrega, que mantiveram traços armoriais em suas criações; e 

as dos pintores Romero Andrade Lima (também encenador) e Manuel Dantas 

Vilar Suassuna (sobrinho e filho de Ariano Suassuna, respectivamente), que, 

para além do parentesco com o criador do Armorial, assumem em seus 

resultados estéticos a “dimensão emblemática da arte armorial” (Santos, 

1999: 297). A esses exemplos, poderíamos acrescentar um bastante 

significativo, que é nada menos do que o do grupo de dança Grial (existente 

desde 1997), cuja trajetória e sua relação com o pensamento do Armorial e a 

literatura de Ariano Suassuna é um dos focos deste trabalho. 

O escritor afirma, em O Movimento Armorial, que um ponto em comum 

entre os artistas armorialistas é considerar a criação mais importante do que a 

teoria, e que aquela, portanto, deve vir antes desta. Umberto Eco (1989) faz 

uma distinção entre vanguarda e experimentalismo que nos permitiria, 

através dessa assertiva de Ariano Suassuna, identificar o Movimento Armorial 

com um exemplo de experimentalismo, e não de vanguarda.  Segundo o 

escritor e teórico italiano, a vanguarda está mais para um movimento cultural 

revolucionário que rompe com valores da sociedade, de uma tradição 

estética, e todo o discurso renovador produzido por uma vanguarda só se 

reflete em um conjunto de obras artísticas posteriormente à efervescência 

daquele movimento cultural. O experimentalismo, diferentemente, acontece 

antes e no interior de determinadas obras, que, não necessariamente, estão 

reunidas sob uma designação comum e com propósitos nomeadamente 

revolucionários, e só depois é identificado, sistematizado e classificado por 

historiadores ou teóricos da arte.  Ou seja, na vanguarda, a poética antecede 

a obra, ao passo que, no experimentalismo, a obra antecede a poética 19 . 

19 Poética no sentido dos referenciais estéticos que direcionam um determinado artista e 
sobre os quais a sua própria obra, ao fazer‐se, reflete.



82 

No caso do Movimento Armorial, as obras produzidas antes de 1970 por 

artistas, oriundos de diversos domínios artísticos, com formações intelectuais, 

estéticas e situações econômicas e sociais próximas às de Ariano Suassuna 20 , 

puderam, por afinidades e semelhanças estéticas, ser reunidas sob o rótulo do 

armorial. A diferença é que isso não foi identificado por um intelectual, 

historiador ou teórico externo a esse grupo de artistas. O próprio Ariano 

Suassuna, artista, intelectual, professor de Estética durante um tempo 

significativo (1956‐1989) na Universidade Federal de Pernambuco, cumpriu 

esse papel de identificar que aquele conjunto de obras e artistas, entre os 

quais se inseria, poderia, até pela afinidade já tácita entre eles, formar um 

amplo movimento de cultura. Tal como acontece com o fenômeno do 

experimentalismo, conforme descrito por Eco (1985), as obras armoriais 

antecederam a poética. 

Numa entrevista realizada pelo Guia de Poesia 21 , Ariano Suassuna diz‐se 

contrário às vanguardas no papel que elas têm de investir contra toda 

tradição: “Eu sou contrário a isso. O Brasil, por exemplo, não há nenhuma 

necessidade de você tentar destruir o que do passado nos veio”. 

O lançamento do Movimento Armorial constituiu a anunciação da 

existência, já havia algum tempo, da identificação entre esses criadores de 

áreas diversas com o propósito comum de criar uma arte brasileira erudita 

partindo do repertório popular nordestino, em um entendimento desse 

repertório como um ponto de confluência de elementos europeus, negros e 

indígenas. A sistematização propriamente dita do que constitui o Armorial só 

viria nos anos que se seguiram ao lançamento, e foi condensada no tal texto 

que citamos anteriormente, aliás publicado com este propósito. Nele, Ariano 

Suassuna define em que consiste e como se caracteriza a estética armorial e 

20 Idelette Santos (1999: 24) contextualiza a realidade dos “artistas armorialistas” da seguinte 
forma: “são todos originários do Nordeste. Nasceram quase todos no que Suassuna chama de 
‘coração do Nordeste’, os estados irmãos de Pernambuco, Paraíba e Alagoas. Oriundos, na 
sua maioria, de famílias abastadas, senão ricas, ligadas ao latifúndio, passaram sua infância 
no sertão, no agreste ou na zona da mata, em contato estreito com a natureza, as tradições 
populares e rurais. Transplantados para a cidade, onde realizaram estudos e vida 
profissional, conservaram do mundo rural uma nostalgia muito forte.” 

21 Celestino, Jaime Palmeira, Machado, Luiz Alberto. Ariano Suassuna: entrevista. Sobre sites. 
Disponível em: http://www.sobresites.com/poesia/arianosuassuna.htm Acesso em: 18 abril 
2008.

http://www.sobresites.com/poesia/arianosuassuna.htm


83 

quais os domínios artísticos compreendidos, àquela altura (em 1974) 22 no 

Armorial como movimento cultural. 

O discurso assumido nesse documento nos leva a crer que o que os 

artistas do armorial vinham fazendo antes mesmo de 1970 era algo a ser 

considerado novo: “o Movimento Armorial pretende realizar uma Arte 

brasileira erudita a partir das raízes populares de nossa cultura” (Ariano 

Suassuna, 1977: 40). Pelo menos pretensamente, o Movimento traz à tona 

criações que, embora valorizem a tradição, contêm, na sua materialidade, 

características transformadoras (quanto ao entendimento do que são a 

cultura, a arte e a identidade brasileiras), e que questionam, gradualmente, 

portanto, uma ordem vigente (de descaracterização e vulgarização da cultura 

brasileira). Tomando como base o critério de Eco (1989) de que, no 

experimentalismo, a obra precede a sistematização e a classificação dos 

aspectos novos que tal obra apresenta, poderíamos afirmar que as obras 

armoriais são experimentais. Entretanto, o grau de experimentação (nos 

vários níveis passíveis de avaliação) dos sentidos articulados nesse objetivo 

comum de mesclar referências, formas, gêneros, etc. de obras vindas de um 

contexto popular com as de uma tradição histórica erudita ou de elite é 

passível de discussão e certamente é com isso que, parcialmente, esse estudo 

também se compromete. 

Na fase que Idelette Santos (1999) nomeia de “preparatória”, os 

artistas e intelectuais que, juntamente a Ariano Suassuna, já vinham 

imprimindo em seus trabalhos traços que, mais tarde, seriam identificados 

como afins às propostas estéticas do Armorial, estavam enquadrados, em sua 

maior parte, a três projetos anteriores ao Movimento oficializado em 1970. 

Foram eles: o Teatro do Estudante de Pernambuco (TEP); o Teatro Popular do 

Nordeste (TPN); e o Movimento de Cultura Popular (MCP). 

O TEP foi fundado em 1946 por um grupo de poetas, atores, escritores 

e pintores, que, como Ariano Suassuna, estudavam na Faculdade de Direito do 

Recife, e sofreram a forte influência de Hermilo Borba Filho. O compromisso 

com a luta contra a “mercantilização e aburguesamento da arte”, com a 

cultura popular, e com experiências e criações artísticas mais aproximadas 

22 Ano de primeira publicação do documento, e não da versão que utilizamos (1977), como 
explicamos anteriormente.



84 

das coisas da região era o elo principal entre esses artistas. Um dos 

integrantes do grupo, o poeta José Laurênio de Melo, na “Nota 

Biobibliográfica” publicada junto com a peça Uma Mulher Vestida de Sol 23 , de 

Ariano Suassuna (2003: 9), enumera três objetivos para os quais as atividades 

do TEP deveriam direcionar‐se: 

(…) levar o teatro ao povo, representando em praças públicas, teatros 
suburbanos, centros operários, pátios de igrejas, etc.; instaurar entre os 
componentes do conjunto uma consciência da problemática teatral, 
através não só do estudo das obras capitais da dramaturgia universal mas 
também da observação e pesquisa dos elementos constitutivos das várias 
modalidades de espetáculos populares da região; e finalmente estimular a 
criação de uma literatura dramática de raízes fincadas na realidade 
brasileira, particularmente nordestina. (…) No TEP, que em seis anos de 
existência montou, ao lado de originais brasileiros, peças de Sófocles, 
Shakespeare, Ibsen, Tchecov, Ramon Sender e García Lorca, encontrou 
Suassuna o terreno que lhe permitiu descobrir‐se a si mesmo como 
dramaturgo, aproveitar suas potencialidades criadoras e exercitar sua 
vocação. 

As atividades do TEP foram intensas e só se encerraram por 

dificuldades financeiras (Santos, 1999: 39‐41): no próprio ano de 1946, o 

grupo promove um encontro de cantadores no Teatro Santa Isabel, organizado 

por Ariano Suassuna, que já escreve sua primeira peça; ainda em 1947, é 

organizada uma mesa‐redonda, em sua maior parte formada por 

representantes da cultura popular; o TEP cria, ainda, um departamento de 

bonecos e lança o grupo A Barraca, para fazer teatro ambulante. O TEP fora 

de tal forma instigador da produção dramatúrgica de Ariano Suassuna, que a 

maior parte de suas peças e entremezes foram escritos durante os anos em 

que o grupo estava em atividade e que antecederam a fundação do TPN. 

Em 1950, Hermilo Borba Filho vai trabalhar em São Paulo, de onde 

volta em 1959. Após quase uma década fora do Recife, retorna e lança, 

juntamente com Ariano Suassuna, o Teatro Popular do Nordeste (TPN). Este 

grupo dava continuidade a vários dos objetivos e características do TEP, o que 

levaria os próprios fundadores do TPN a reconhecer o TEP como a matriz e a 

principal inspiração desse novo grupo (Reis, 2004/2005: 14). Tanto em um 

quanto no outro, identifica‐se a influência do Regionalismo de Gilberto 

Freyre, principalmente no que diz respeito ao “empenho em inserir o regional 

23 Escrita em 1947, um ano após à fundação do TEP.



85 

no universal” (Reis, 2004/2005: 16). Misturar o regional e o universal, o 

tradicional e o moderno, eis o que foi um dos intentos para o qual o TPN pode 

ter funcionado como um laboratório (Reis, 2004/2005: 21). Opções por 

dosagens diferenciadas de cada um desses itens foi, segundo Luís Reis 

(2004/2005: 21) um dos aspectos, no entanto, responsáveis por deixar claro, 

com um tempo, discordâncias entre Ariano Suassuna e Hermilo Borba Filho: 

Se uma espécie de espontânea comunhão com os ideais Regionalistas 
havia desde o início unido Hermilo e Ariano em torno desse importante 
projeto teatral, agora, especialmente no TPN pós‐golpe militar, era a vez 
das contradições inerentes a esse pensamento virem à tona, revelando 
divergências internas sobre diversas questões, tornando‐se algumas delas 
(…) quase irreconciliáveis; a ponto de Ariano, sobretudo após a 
inauguração da sede, em 1966, ir gradativamente se retirando do dia‐a‐ 
dia do grupo. (Reis, 2004/2005: 20) 

Em relação ao TPN, e mais especificamente em relação a Hermilo 

Borba Filho, Ariano Suassuna divergia dos caminhos escolhidos no processo de 

apropriação da cultura popular nos espetáculos teatrais 24 . Estes caminhos, 

criticados por Ariano, tinham um significado, a um só tempo, estéticos e 

políticos. Tratava‐se, por exemplo, das afinidades de Hermilo com "artistas de 

vanguarda" que vinham redirecionando o teatro no Ocidente, como Antonin 

Artaud e Bertold Brecht (Reis, 2005). Deste último viria a simpatia do 

dramaturgo e encenador pernambucano ao exercício do teatro épico 25 anti‐ 

ilusionista, ao contrário de Ariano Suassuna, que, em várias entrevistas, 

aponta o anti‐ilusionismo como responsável por investir contra o 

encantamento do teatro.  Outra divergência diz respeito ao fato de que 

Hermilo passa a entender a cultura popular como "conseqüência das injustiças 

sociais" (Reis, 2004/2005: 26), ao passo que Ariano Suassuna via a 

24 Sobre o assunto ver Reis (2004/2005). 
25 É importante ficar claro que, na história do teatro, o sentido de épico, especialmente no 

teatro épico de Brecht, tem conotações bastante diferentes do sentido que discutimos no 
primeiro capítulo e que comporta os traços constitutivos (segundo Bakhtin) que associamos 
ao que Canclini nomeia de uma “afirmação épica das identidades populares”. O adjetivo 
épico na história do teatro está mais relacionado com o fato de o gênero dramático dispor 
de modos de narrar que não só a ação (drama). E, portanto, o épico, neste caso, é usado 
como sinônimo de narrativo, mas sem os traços temáticos e ideológicos descritos por 
Bakhtin como próprios à epopéia. O teatro épico de Brecht quebra o ilusionismo, 
justamente, através da intervenção de um narrador, “isto é, de um ponto de vista sobre a 
fábula e sobre sua encenação” (Pavis, 1999: 130). Seu objetivo era estabelecer um 
estranhamento e uma leitura política (ou politizada) de ações ou fatos tidos como naturais 
em outros contextos.



86 

possibilidade de conciliação entre "melhor condição de vida para o povo e a 

preservação dos valores culturais próprios ao país" (Didier, 2000: 74). 

Quase paralelamente à fundação do TPN, em 1960, é criado o 

Movimento de Cultura Popular (CPC), sendo integrado por Germano Coelho, 

Hermilo Borba Filho, Paulo Freire, Luis Mendonça, Abelardo da Hora, 

Francisco Brennand, o próprio Ariano Suassuna, entre outros. Sua sede foi o 

Sítio da Trindade e, basicamente, existiu através do apoio de Miguel Arraes 

como Prefeito do Recife (1960‐1962) e, logo em seguida, como Governador de 

Pernambuco (1962‐1964). Com o golpe militar, o movimento foi extinto. 

O MCP amplia os objetivos do TEP e do TPN, compreendendo a cultura 

popular como a base para a construção de uma cultura nacional. Amplia, 

também, as metas: difundir as manifestações populares como um todo, e 

comprometer‐se, ainda, com a alfabetização de crianças e adultos, com o 

propósito de dar ao povo as ferramentas (o conhecimento) para uma leitura 

mais crítica da realidade social. Com isso, suas atividades abrangem: 

(…) um programa de educação para adultos, com o método Paulo Freire, 
e a realização institucionalizada de festas tradicionais (como o São João e 
o Natal), a promoção de praças de cultura, espetáculos teatrais e 
festivais. (Didier, 2000: 93). 

Ariano Suassuna discordava dos objetivos prioritariamente políticos e 

pedagógicos defendidos por boa parte dos integrantes do MCP. Apesar do 

Movimento Armorial ter uma base comum à do MCP – o popular como suporte 

simbólico para a construção de uma cultura e de uma identidade nacional ‐, o 

idealizador do Armorial se opunha ao dirigismo, às finalidades política e 

educacional como prioritárias no processo de criação artística e, mais ainda, 

às posturas condenatórias em relação aos artistas que não submetem sua 

criação aos fins educativos e políticos (Didier, 2000: 95 e 96). 

Ariano Suassuna afinava‐se com o TPN e o MCP quanto à valorização da 

cultura brasileira com base na cultura popular. No entanto, das divergências 

com algumas das opções estéticas e das finalidades destes dois projetos, o 

escritor extraiu o motivo para a criação de um outro movimento de cultura, o 

Armorial. É necessário considerar, no entanto, que o Movimento Armorial 

também nunca apresentou uma homogeneidade. Em todo movimento de



87 

cultura, tanto o discurso quanto os resultados estéticos são passíveis de 

apresentar vozes dissonantes. As diferenças podem acontecer nos dois níveis 

ou apenas em um deles. 

Neste trabalho, examinamos um exemplo disso no sexto capítulo, 

quando confrontamos os níveis do discurso e da criação de Ariano Suassuna e 

da diretora do Grupo Grial, Maria Paula Costa Rêgo. Esta, totalmente afinada 

com os propósitos de uma arte armorial, a nosso ver, apresenta, porém, 

resultados criativos que reformulam, em parte, os pressupostos do Movimento 

Armorial quanto às concepções de identidade e cultura popular, pelo que é 

possível apreender nas explicações de Ariano Suassuna sobre o movimento, 

assim como em sua obra. 

Movimento Armorial, cultura popular e identidade nacional 

Os princípios que embasam o Movimento Armorial, apesar de não terem 

sido sistematizados, reunidos e publicados em forma de manifesto à ocasião 

do lançamento oficial do Movimento, podem ser depreendidos de inúmeros 

textos, em sua maior parte, posteriores à oficialização do Armorial. 

Idelette Santos (1999: 32 e 33) menciona escritos teóricos em número 

suficiente “para constituir uma bibliografia” mediante a qual podemos ter 

acesso ao “pensamento” do Movimento Armorial. Além da “armorialidade” 

que se pode inferir do conjunto de traços recorrentes das obras de cada área 

artística compreendida pelo movimento, a autora enumera os seguintes 

escritos teóricos do armorial como sendo os principais: o Programa da 

exposição de artes plásticas, evento inaugural do movimento (juntamente 

com o concerto da Orquestra Armorial, em 1970l), no qual, segundo Santos 

(1999: 32), Ariano Suassuna “dá as primeiras definições e elementos teóricos 

da armorialidade”; o Almanaque armorial do Nordeste, crônica semanal 

publicada por Ariano Suassuna no Jornal da Semana; a brochura O Movimento



88 

Armorial (Suassuna, 1977), que retoma vários trechos do Almanaque, mas que 

apresenta um formato mais “condensado, estruturado e menos anedótico do 

que o do ‘Almanaque’, em conseqüência do tipo de publicação”, 

provavelmente de caráter mais acadêmico. Idelette Santos cita, ainda, o 

prefácio de Ângelo Monteiro ao seu primeiro livro de poesia, Proclamação do 

Verde (1968); e a Poética, pré‐manifesto ou anteprojeto do realismo épico, 

publicada por Marcus Accioly, em 1977. 

Além da exegese feita pelos armorialistas, mas, sobretudo, por Ariano 

Suassuna, sobre suas próprias obras, é preciso considerar como das mais 

relevantes, para o entendimento dos preceitos armoriais, as inúmeras 

entrevistas concedidas pelo criador do armorial acerca desse conceito, desde 

a década de 1970 até hoje (2008), ora explicando o armorial como movimento 

estético, ora como pensamento fundador de uma política, ora como o 

contexto mais amplo em que sua obra se enquadra; e os artigos, monografias, 

dissertações e teses sobre o Armorial, tanto os que corroboram, quanto os que 

lançam um olhar crítico. 

Podemos arriscar afirmar que o pensamento ou teoria do Movimento 

Armorial confunde‐se com o pensamento do próprio Ariano Suassuna, 

principalmente se levarmos em consideração que a maior parte das definições 

deste movimento se encontra em textos de sua autoria ou nas entrevistas que 

já concedeu para os mais variados veículos de comunicação, revistas 

acadêmicas, projetos de pesquisa, etc. É por esta razão que julgamos 

pertinente e suficiente analisar ‐ além de alguns trabalhos acadêmicos – 

entrevistas, depoimentos, artigos de Ariano Suassuna, para termos uma 

compreensão de alguns aspectos do que estamos chamando de “pensamento 

armorial”. 

A leitura que desejamos fazer da “teoria” armorial está além da 

descrição de características que marcam cada um dos domínios artísticos de 

que o movimento é composto. Interessa‐nos, de fato, uma interpretação das 

visões do Movimento Armorial, através do discurso explicativo sobre este 

movimento, bem como da interpretação de autores que já se debruçaram 

sobre o assunto, a exemplo de Idelette Santos (1999), Maria Thereza Didier 

(2000), e Sônia Ramalho Farias (2006), entre outros. Abordamos a visão de



89 

Ariano Suassuna e do Movimento Armorial, sobretudo, no tocante a como, 

através da noção de “nação castanha”, dá‐se uma afirmação épica das 

identidades populares. 

A despeito de algumas discordâncias com opiniões de Gilberto Freyre 26 , 

Ariano Suassuna credita ao autor de Casa grande & senzala, bem como a Silvio 

Romero e a Euclides da Cunha algumas de suas mais importantes influências. 

Aliás, embora coloque Gilberto Freyre em terceiro lugar entre os três, é dele 

a herança de um discurso positivo sobre a mestiçagem e sobre o mestiço. 

Quando Ariano Suassuna, ao explicar a arte armorial, afirma que esta parte da 

valorização da cultura popular nordestina como uma mescla das origens índia 

e negra e as heranças ibéricas medievais e da cultura moura, o seu 

pensamento já se encontra dentro de um contexto discursivo que incorporou a 

positividade do mestiço e da mestiçagem, o que, segundo Renato Ortiz (2003: 

41), é a guinada empreendida por Gilberto Freyre, através da passagem do 

conceito de raça para o de cultura. 

A noção de “Nação Castanha”, que Ariano Suassuna defende em seus 

discursos literário e teórico, também se forma no interior desse contexto 

discursivo da mestiçagem como algo positivo, mas igualmente compreendido 

como fusão harmônica. Trata‐se, portanto, de uma compreensão do diverso 

oposta à que Glissant descreve como caos‐mundo, pois na concepção aqui 

discutida, o conjunto de diferenças é assimilado pela sua fusão em uma só 

visão. Justificando‐se como extração da diversidade, o que se auto‐denomina 

como “universal” apaga de sua formação o processo de transformação do 

particular em universal, a partir do qual o “outro” sempre é legível pelo 

modelo da transparência daquele que o interpreta, como detentor de uma voz 

hegemônica. 

Segundo Maria Thereza Didier (2000: 45), a forma de o armorial 

entender a identidade nacional pressupõe a mistura racial entre negros, 

brancos e índios, e sugere a relação desse aspecto com a formação intelectual 

26 Ele dá um exemplo de discordância com Gilberto Freyre nos Cadernos de Literatura 
Brasileira. N. 10, nov. 2000: “Quando Gilberto Freyre diz que a arte portuguesa é produto 
da cultura de uma raça adiantada em relação aos negros e aos índios, eu não posso 
concordar.”



90 

de Ariano Suassuna, na qual foram marcantes, segundo a autora, os “discursos 

raciológicos, através de Sílvio Romero e Gilberto Freyre”. 

Ortiz (2003: 41) afirma que não há ruptura entre Gilberto Freyre e os 

intelectuais brasileiros do final do século XIX (especialmente, Sílvio Romero, 

Euclides da Cunha ou Nina Rodrigues). O trabalho de Gilberto Freyre vem, 

conforme Ortiz (2003:40), atender a uma demanda: superar as teorias 

raciológicas, para investir numa outra interpretação do Brasil. Mas, sua 

direção é diferente da que é assumida, por exemplo, por Sérgio Buarque de 

Holanda e Caio Prado Jr., que produzem, no ambiente acadêmico, uma 

“compreensão distinta da realidade nacional” (Ortiz, 2003:40). Ao contrário, 

Gilberto Freyre dá continuidade à tradição; apenas desloca a temática racial 

para uma discussão sobre o conceito de cultura, e, com isso, elimina, da 

construção de uma identidade nacional mestiça, as dificuldades e 

ambigüidades impostas pela abordagem racial: 

O mito das três raças torna‐se então plausível e pode se atualizar como 
ritual. A ideologia da mestiçagem, que estava aprisionada nas 
ambigüidades das teorias racistas, ao ser reelaborada pode difundir‐se 
socialmente e se tornar senso comum, ritualmente celebrado nas relações 
do cotidiano, ou nos grandes eventos como o carnaval e o futebol. O que 
era mestiço torna‐se nacional. (Ortiz, 2003: 41) 

Ortiz chama atenção para o fato de que Casa Grande & Senzala, apesar 

de dar continuidade ao pensamento tradicional atende à demanda do Estado 

Novo de incluir a todos através da “afirmação inequívoca de um povo que se 

debatia ainda com as ambigüidades de sua própria definição” (Ortiz, 2003: 

42). Desta forna, a questão nacional é pensada de forma que o povo brasileiro 

possa ver‐se positivamente e se transforme em unicidade nacional. 

Guardadas as nuances históricas, essa é a noção de identidade nacional 

que está implícita no Armorial. O discurso de unidade nacional predomina 

também nos anos 70, quando o Movimento é oficializado. Embora toda a 

história política de Ariano Suassuna o identifique “mais à esquerda”, o projeto 

armorial de valorização da cultura brasileira e da identidade nacional 

interessou ao governo militar a tal ponto, que não faltaram apoios para 

pesquisas, ações políticas, e incentivos a artistas ligados ao Armorial. São 

exemplos disso os apoios recebidos do ministro Ney Braga (do governo de



91 

Ernesto Geisel) para patrocinar excursões do Quinteto Armorial, criar a 

orquestra, etc.; além do cargo de Secretário da Cultura do Município, no 

Governo de Antônio Farias. 

Os dois períodos mencionados constituem dois quadros históricos de 

ditaduras, cujos fundos sociais e políticos confirmam o que é identificado 

como o ambiente típico dos regimes ditatoriais: “o de uma sociedade abalada 

por uma profunda transformação econômica e social, a qual ativa o interesse 

e a participação política de faixas cada vez maiores da população, e faz 

emergir o princípio da soberania popular” (Bobbio et alii, 2000a: 373). Neste 

quadro, o “povo” torna‐se o fundamento principal de justificação do Governo, 

mas ele precisa estar conformado na idéia de “povo‐como‐um” da narrativa 

da nação, representado como a “consciência da comunidade” que não diverge 

do projeto de poder desta nação. 

É desta forma que o ambiente da ditadura é fértil para a “afirmação 

épica” das identidades populares, de modo a homogeneizá‐las, tentando 

ofuscar os conflitos e a heterogeneidade da população, que faz com que a 

nação esteja dividida no interior dela mesma. Os traços épicos tornam‐se a 

estratégia ideal para constituir a narrativa do nacional, caracterizada pela 

valorização de um passado absoluto, o apelo ao dispositivo formal‐ 

conteudístico da lenda nacional, o isolamento da contemporaneidade, o 

monolingüismo e a criação de heróis‐síntese. 

O apelo à genealogia de um povo, de uma nação, como o modo de 

definir o que constitui a nacionalidade, é um dos processos que tendem a 

fixar a identidade. Como discutimos no primeiro capítulo, nos projetos e 

discursos que têm o interesse de fixar a identidade nacional, alguns 

elementos são utilizados, como a homogeneidade lingüística, a literatura e os 

símbolos nacionais – hinos, bandeiras, brasões e mitos fundadores (Silva, T., 

2006: 85). São estratégias através das quais comunidades e tradições não 

existentes de forma natural possam ser inventadas: 

É necessário criar laços imaginários que permitam “ligar” pessoas que, 
sem eles, seriam simplesmente indivíduos isolados, sem nenhum 
“sentimento” de terem qualquer coisa em comum. (Silva, T., 2006: 
85)



92 

Embora o compromisso de Ariano Suassuna e do Movimento Armorial 

seja prioritariamente estético (vimos como ele inclusive rejeita a hipótese de 

uma arte comprometida em primeiro lugar com a política), sua concepção de 

nação (sobretudo na defesa da “nação castanha” de Ariano Suassuna) e de 

identidade nacional, bem como compreensão que tem da cultura popular, 

parecem ter possibilitado um espaço de intersecção com os interesses do 

governo militar em relação à cultura brasileira. Através da Política Nacional 

de Cultura (PNC), com uma visão essencialista da cultura, o governo pretendia 

“criar, em tom imperativo, uma memória única sobre a cultura brasileira” 

(Didier, 2000: 43). Para isso, não media esforços em estimular as 

“’peculiaridades’ regionais, de maneira a ressaltar harmoniosamente as suas 

diferenças – tratando‐as como pluralidade sincrética ‐, diluindo‐as no conceito 

de nação brasileira” (Didier, 2000: 43). Isso, mais uma vez, aproxima‐se da 

forma de Gilberto Freyre pensar a cultura brasileira, pois opera a união de 

todos na diversidade, removendo a complexidade e os antagonismos sociais, 

em prol de construir uma idéia de nação. 

Uma concepção de identidade nacional e nação mestiça 27 , ou 

“castanha”, atualiza‐se no discurso teórico de Ariano Suassuna e no seu 

Romance d’A Pedra do Reino (1971) 28 . Quaderna, seu protagonista, narrador e 

autor textual, assume um discurso conciliador entre as contribuições negra e 

indígena, por um lado, e dos Fidalgos ibéricos, por outro, na definição do 

nacional, conforme analisa Sônia Ramalho Farias (2006: 344): 

Através desta fusão “cordial”, as aspirações nacionalistas de Quaderna 
reatualizam a concepção freyriana de uma nação brasileira luso‐tropical, 
alicerçada na ideologia conciliadora de uma convivência democratizante 
entre os três povos que constituem o fundamento da nacionalidade (o 
europeu, o africano e o indígena). 

Dessa conciliação entre essas duas contribuições, bem como entre as 

visões aparentemente antagônicas dos mentores intelectuais de Quaderna 

27 O sentido de mestiçagem utilizado por Ariano Suassuna aproxima‐se mais do sentido 
criticado por Glissant, por nela estar implícita uma previsibilidade das trocas culturais. A 
abordagem de uma “nação castanha” é muito próxima do enfoque positivo de mestiçagem 
dado por Gilberto Freyre, mas que não consegue desvincular a compreensão da cultura 
brasileira do enfoque redutor do encontro de três raças. 

28 Retomaremos essa discussão acerca do discurso teórico de Ariano Suassuna e do Romance 
d’A Pedra do Reino no terceiro capítulo.



93 

(Samuel e Clemente), é que emerge a defesa de uma nação “castanha”, que 

se funda na harmonia entre binômios que não se superam. Assim como no 

pensamento de Gilberto Freyre, vemos em todo o discurso de Ariano Suassuna 

um raciocínio conciliador de conceitos bipolares, em que se subentende uma 

“ideologia da harmonia” (Ortiz, 2003: 93), o apagamento das contradições e 

dos conflitos sociais através da univocidade de um discurso que engloba a 

diversidade de modo a torná‐la una. 

A partir desta perspectiva, a diversidade é tratada com os traços que 

fazem Tomaz Silva (2006) preterir este termo ao da multiplicidade. Enquanto 

a diversidade é encarada como formada por diferenças “essenciais” à 

“natureza” humana e, portanto, é estática, estéril, pois limita‐se ao 

existente; a multiplicidade é ativa, é produtiva e “estimula a diferença que 

se recusa a se fundir com o idêntico” (Silva, T., 2006: 100 e 101). Na idéia de 

uma nação homogênea, como é entendida a “nação castanha”, está implícita 

a concepção de identidade como raiz única, fixa e existente como um dado a 

priori; além de uma visão de cultura popular e de povo que tende a lhes 

remover a historicidade, entendendo‐os como isentos às transformações e às 

negociações com as culturas de elite e com a cultura de massa. Esta é, aliás, 

abominada por Ariano Suassuna, como declara explicitamente no trecho a 

seguir: “(…) Gosto da diversidade da cultura brasileira. Mas não me venham 

incluir nessa diversidade a cultura de massa americana. Tenho que aceitar um 

idiota como Elvis Presley?” 29 

Na suposição de que a cultura popular abriga a autenticidade e a 

unidade da cultura nacional está implícito um enfoque desta instância da 

cultura que se aproxima, sobretudo, de uma das correntes protagonistas, 

segundo Canclini (2003: 206), da “teatralização do popular” ‐ o folclore 30 ‐ e 

que corresponde ao que também Canclini (2005) designa de “afirmação épica 

das identidades populares”, por reforçar uma concepção fixa de identidade, 

fiel ao que a cultura popular supostamente sempre teria sido em um “passado 

absoluto”. Vejamos como Ariano Suassuna relaciona unidade nacional a uma 

29 A citação foi extraída de um texto que relata a participação de Ariano Suassuna na edição 
de 2005 da Festa Literária Internacional de Paraty (Flip), publicado no próprio site do 
evento. Disponível em: http://www.flip.org.br/noticias.php3?id=54 Acesso em: 18 Abril 
2008. 

30 As demais são as indústrias culturais e o populismo político.

http://www.flip.org.br/noticias.php3?id=54


94 

concepção de cultura popular que a valoriza mais como dado petrificado e a 

uma noção de “povo‐como‐um” quando, por exemplo, afirma que “A unidade 

nacional brasileira vem do Povo” e ainda o representa por um conjunto de 

símbolos isolados: pelas bandeiras das Cavalhadas, pelas cores azuis e 

vermelhas dos Pastoris da Zona da Mata, pelos estandartes de Maracatus e 

Caboclinhos, pelas Escolas de Samba, camisas e bandeiras dos Clubes de 

futebol do Recife ou do Rio, etc. (Suassuna, 1977: 40 e 41). 

A migração de símbolos isolados do “Povo” (grafado com inicial 

maiúscula para reforçar sua interpretação própria, assim como o povo de 

Herder ou de Tyler) para o contexto da arte erudita, como propõe o discurso 

de Ariano, concorre para uma das tarefas do folclore, a saber, a apreensão do 

popular como tradição: 

Essa fascinação pelos produtos, o descaso pelos processos e agentes 
sociais que os geram, pelos usos que os modificam, leva a valorizar nos 
objetos mais sua repetição que sua transformação. (Canclini, 2003: 
211) 

Esse fascínio do sujeito da elite por “resgatar” o povo, mas não 

conhecê‐lo, remove das manifestações populares sua historicidade e sua 

capacidade própria de transformação, vendo‐as, dentro do processo histórico, 

como incapazes de construírem suas próprias condições de se manterem vivas. 

Segundo Hall (2003: 260), como vimos no primeiro capítulo, fazê‐lo é analisar 

as “formas culturais populares como se estas contivessem, desde o momento 

de sua origem, um significado ou valor fixo e inalterável”. 

Ao descrever a arte Armorial atrelada à forma de entender unidade 

nacional, cultura popular e povo que subjazem à narrativa da “nação 

castanha”, Ariano Suassuna deixa claro que sua maior motivação é criar uma 

arte erudita brasileira com base em símbolos isolados da cultura popular, 

diferentemente de Hermilo Borba Filho, que ampliava o espaço das 

inquietações políticas em relação à condição social dos artistas populares e, 

justamente por isso, julgava‐se distante do projeto armorial, por considerá‐lo 

como uma "aristocratização do popular" (Borba Filho apud Reis, 2004/2005:



95 

25) 31 . Para Luís Reis, um ponto de partida possível para começar a entender 

essas “fraternais divergências” é evidenciando qual a relação implícita desses 

dois intelectuais e artistas com a denominação dada por Gilberto Freyre para 

a linha de pensamento procedente do Primeiro Congresso Regionalista do 

Recife: "Movimento Regionalista, Tradicionalista e, ao seu modo, 

Modernista”. Ambos eram, claramente, regionalistas, mas Ariano Suassuna 

estava bem mais interessado no enfoque tradicionalista, e Hermilo Borba 

Filho, no modernista 32 . 

Na nossa discussão, importa enfatizar, porém, que essas diferenças 

parecem fruto de uma tensão epistemológica mais ampla entre modos 

diversos de definir e valorizar a cultura popular. Uma, a tradicionalista, 

afinada e apoiada em parâmetros que valorizam o popular (mas uma certa 

“cultura popular”, como vimos no primeiro capítulo) pelo seu vínculo com um 

passado “fastigioso”, ou seja, em um discurso de afirmação épica das 

identidades populares. E outra (não sabemos até que ponto “modernista” é o 

termo que melhor a descreve), que não aparta o popular (relativo 

concretamente às classes trabalhadoras) do processo histórico, e, portanto, 

compreende suas complexas relações com os agentes da modernidade. 

Em mais um aspecto Quaderna se mostrará como emblemático da visão 

de mundo de Ariano Suassuna, que Hermilo Borba Filho define como 

“aristocratização do popular”, porque, 

Na condição de intelectual, com um alto grau de erudição, encampa 
paternalisticamente as manifestações culturais do dominado. Seu apego 
ao popular não contradiz, contudo, os interesses da classe senhorial que 
representa. Pelo contrário, como assinala Carlos Guilherme Mota (1978, 
p. 63), apoiado em Alfredo Weber, “O gosto pelo popular, de resto, 
compõe um traço peculiar à visão aristocrática do mundo”. (Farias, 
2006: 446) 

Este modo de dirigir‐se à cultura popular é o que também podemos 

identificar (como faremos com mais detalhes nos capítulos dedicados à dança) 

31 Não se pode deixar de reconhecer, porém, os méritos e os efetivos ganhos da insistência de 
Ariano Suassuna em valorizar a cultura popular, sobretudo no que isso teve de conseqüência 
em termos de reconhecimento dos valores culturais populares pelas classes média e alta, 
mesmo que filtrados por uma forma des‐historicizada e despolitizada de apropriação e 
ressignificação de símbolos da cultura popular. 

32 Para ler os desdobramentos da comparação embasada nesse critério, ver Reis (2004/2005).



96 

na compreensão de Ariano Suassuna de onde partiria uma dança brasileira 

erudita: de um corpo que, por ser formado na técnica clássica, era 

supostamente “neutro” e no qual se imprimiriam traços da “brasilidade”. Essa 

era sua compreensão de uma dança “ideal” na década de setenta: tanto ao 

convidar a professora de balé Flavia Barros para ser coreógrafa do Balé 

Armorial do Nordeste, quanto na sua insistência para que os integrantes do 

Balé Popular do Recife fizessem aulas em tal técnica, entendendo que essa 

seria a preparação adequada para se dançarem as “danças brasileiras”. Trata‐ 

se de tornar a cultura popular reconhecível para o público ao qual sua 

recriação, almejada pelo projeto armorial, dirige‐se. Trata‐se, ainda, de 

“compreender” o outro, ou seja, reduzi‐lo “ao modelo de minha própria 

transparência”, negando‐lhe o que Glissant (2005: 86) nomeia de “direito à 

opacidade”. 

Despojadas de seu significado histórico, as manifestações populares só 

em aparência podem ser consideradas incluídas, tanto nas reelaborações 

eruditas do Movimento Armorial, quanto no tratamento que lhes é reservado 

pela visão ufanista e integrativa do Brasil no período da ditadura militar. O 

significado histórico das manifestações populares ao qual nos referimos 

engloba sua história passada; a relação com a condição social dos agentes que 

as realizam; seu trabalho; o modo como dialogam com as relações de poder; e 

ainda a transformação dessas manifestações, com a incorporação de novos 

elementos como forma de adequar‐se às condições do mercado de consumo, 

através do diálogo com as culturas de elite e com a cultura de massa, o que 

Canclini (2003) nomeia de “reconversão cultural”. 

Vimos, no primeiro capítulo, alguns exemplos em Pernambuco, em 

especial o que foi descrito pela pesquisa de mestrado de Mariana Nascimento 

(2005), ou seja, as mudanças que foram sendo incorporadas a cada uma das 

três gerações de artistas da família Salustiano, como um processo inevitável 

de inter‐contaminação com o ambiente cultural. 

No entanto, nem sempre ou raramente, nos discursos de valorização da 

cultura popular, as mudanças, principalmente as advindas do diálogo com a 

cultura de massa, são vistas como algo positivo, ou são sequer levadas em 

conta. A associação imediata da cultura popular com a tradição e sua



97 

compreensão como salvaguarda da identidade nacional confere às 

manifestações populares uma pureza que elas nunca tiveram e o fardo de só 

existirem na condição de passado. Aliás, o objetivo referido por esses 

discursos de “preservar” as culturas populares tais quais eram em sua origem 

é inalcançável, uma vez que não temos como identificar que momento 

histórico pode ser considerado isso que chamam de “origem” das 

manifestações populares. E, ainda que se identificasse esse momento, até que 

ponto poderíamos garantir que tais manifestações não já haviam sofrido 

contaminações de outras instâncias da cultura. 

Ao propor que a verdadeira arte brasileira erudita e a valorização do 

que é nacional devem partir de onde nossa cultura mantém sua originalidade, 

ou seja, da cultura popular, o discurso armorial pode ser identificado nessa 

visão acima referida. Do lugar de um sujeito de elite, a representação da 

cultura popular feita pelo discurso de Ariano Suassuna promove uma imagem 

ora idealizada, ora ingênua das manifestações culturais populares e de seus 

agentes, quando, por exemplo, afirma: 

(…) consultamos os tocadores de rabeca, os cantadores populares, os 
violeiros, e terminamos por observar como é feita a Arte Brasileira, à 
margem de toda uma influência cosmopolita. (apud Didier, 2000: 38) 

Ou ainda, sobre o artista popular, arrisca: 

(…) a despreocupação com a técnica e o desrespeito pela questão formal 
tornam mais livre esse artista. E o aproveitamento pelo erudito das 
formas populares é a única maneira de se formar uma arte nacional, por 
causa de sua pureza. (apud Didier, 2000: 71) 

Ariano Suassuna apresenta, nesses depoimentos, uma representação da 

cultura popular que parece acreditar numa isenção ao processo histórico, às 

contaminações inevitáveis por outras culturas e às negociações, por parte dos 

próprios agentes populares, com técnicas e procedimentos que fazem parte 

do que se entende por uma cultura erudita. Quando menciona que a arte dos 

cantadores e violeiros é feita à margem da influência cosmopolita, é 

certamente, sobretudo, à cultura norte‐americana que ele se refere. Toda 

referência cultural que provém dos Estados Unidos é arduamente criticada,



98 

negada, abominada por ele. Sua concepção de “nação castanha” é claramente 

baseada na idéia de uma origem, de uma genealogia do povo brasileiro, 

exatamente como funciona a mentalidade das comunidades que Glissant 

(2005) classifica como atávicas e da concepção de identidade como raiz 

única. Dessa forma, ele aceita as referências ibéricas e mouras na nossa 

cultura, por fazerem parte de nossa “origem”, mas nega o processo de 

constante inter‐contaminação entre o Brasil e outras “nações” como a 

americana, como se, ao negar, pudesse evitar o que é parte da dinâmica 

histórica. Vejamos, nessas passagens a seguir, como ele desdobra o seu 

raciocínio “arborescente” (base da identidade de raiz única) acerca da origem 

da cultura popular nordestina e, mais amplamente, acerca da cultura 

brasileira: 

(…) o francês pensava que era uma história popular do seu país, o 
espanhol pensava que a origem estava na novela picaresca espanhola 
[respectivamente, as histórias do enterro do cachorro e do cavalo que 
defecava dinheiro, que são usadas em O Auto da Compadecida, como 
histórias populares do Nordeste] – até que outro crítico espanhol mostrou 
que ambas eram do séc. XV. Tinham vindo do norte da África, com os 
árabes, alcançando a Península Ibérica e de lá vieram parar no Nordeste 
brasileiro. Quer dizer: eram histórias universais e atemporais. 
(…) 
Acho que estamos vivendo um momento ruim, difícil, porque todo o nosso 
empenho visa nos transformar numa caricatura de segunda categoria dos 
Estados Unidos. Nossa aproximação é com Portugal, com o Norte da 
África, com a Ásia – isso é o que somos de verdade, é isso que devemos 
procurar. (Cadernos de Literatura Brasileira: 25 e 46) 

Reforça‐se nesse testemunho o atavismo implícito nas concepções de 

nação, identidade nacional e cultura popular da “nação castanha” e da arte 

armorial, pois a filiação de nossa cultura é definida com base na inclusão de 

algumas influências e exclusão de outras, negando, desta forma, parte da 

complexidade não só da cultura e da identidade brasileiras, como de qualquer 

cultura que exista, hoje, dentro do caos‐mundo do qual trata Glissant. 

Aparece nessa fala, ainda, um outro aspecto controverso no pensamento de 

Ariano Suassuna, a noção de universalidade, tão problematizado por Glissant 

(1992, 1997 a e b e 2005). Assim como a nação é uma versão particular das 

histórias locais (Mignolo, 2003: 317), o que se entende por universal nada mais



99 

é do que a imposição de valores particulares, e, em geral, do Ocidente 

(Glissant, 1992: 99). 

Ao contrapormos os pronunciamentos acerca da ausência de técnica dos 

artistas populares com este penúltimo, em que Ariano Suassuna eleva as 

histórias populares nordestinas à condição de universal e atemporal, 

percebemos uma base contraditória no olhar armorial sobre a cultura popular. 

Ao mesmo tempo em que a arte popular é vista como “livre” das técnicas e 

procedimentos mais rígidos, os quais só lhes são acrescentados nas 

reelaborações eruditas, ela é legitimada através de seu vínculo (ou às vezes 

semelhança) com narrativas européias hoje já consagradas ou pertencentes a 

um cânone. É o que vemos ser alvo desta crítica de Carlos Alberto Dória (apud 

Didier, 2000: 58) ao trabalho de Jô de Oliveira, outro artista armorial: 

(…) o armorial não passa de uma tentativa de, eruditamente, emprestar à 
cultura popular nordestina uma suposta dignidade e nobreza que seus 
mentores só conseguem identificar na Idade Média européia. As elites 
locais sabem muito bem que não possuem um passado tão glorioso e que 
jamais produziram um Carlos Magno. É preciso inventá‐los trabalhando 
sobre o imaginário popular de modo a frisar seus elos e ligações passadas 
com a cultura européia, isto é, o lado cultural da dominação colonial 
diluído pelos séculos nesta coisa amorfa que é o folclore. 

Em outro trecho da entrevista de Ariano Suassuna aos Cadernos de 

Literatura Brasileira, presenciamos o agravamento da visão contraditória 

sobre a arte popular.  A visão sobre o popular como “livre” de técnica, 

espontâneo (visão esta que arrisca circunscrever as manifestações populares 

“num caráter ‘primitivo’, originário e ‘infantil’ [Didier, 2000: 72]), 

embaralha‐se ao ter que ceder espaço a essa estratégia de legitimação da 

cultura popular através de uma aproximação com aspectos que são 

normalmente tidos como méritos das elaborações artísticas eruditas, a 

exemplo do hermetismo poético. Ao ser questionado se o Simbolismo seria 

uma forma de aproximar o hermético do cordel, Ariano Suassuna esclarece e 

defende o seguinte: 

Veja bem, na própria poesia popular, às vezes, você tem esse 
hermetismo. Vou lhes dizer uma décima popular, veja que coisa mais 
linda: “No tempo em que os ventos suis/faziam estragos gerais/fiz 
barrocas nos quintais/semeei cravos azuis/nasceram esses tatus/amarelos 
como cidro/Prometi a Santo Izidro/com muito jeito e amor/levá‐los como



100 

uma flor/em uma taça de vidro”. É uma décima surrealista, não é? E é 
uma coisa popular – quer dizer, o público tem também atração pelo 
obscuro. (Grifo nosso) 

A parte que sublinhamos reflete com clareza a ideologia que está 

contida no discurso de Ariano Suassuna para erigir a poesia popular à condição 

de uma manifestação poética devidamente reconhecida: seu valor é 

comprovado através de sua semelhança com uma poesia (a poesia surrealista) 

proveniente de um contexto eruditizado, culto, ligada a um movimento 

artístico formado por artistas intelectuais. O efeito “surpresa” expresso pela 

adversativa “E é uma coisa popular” e, a partir disso, a conclusão sobre o 

gosto pelo obscuro do público que se subentende como público popular, 

mostram a que dimensão chega a necessidade de Ariano Suassuna valorizar a 

cultura popular através de uma analogia ou equivalência com a cultura 

erudita. 

Essa valorização do hermético ou do obscuro como qualidades da 

cultura erudita ou da “alta cultura” é um dos parâmetros de julgamento e de 

acusação dos mass media para uma “concepção fatalmente aristocrática do 

gosto” (Eco, 2004: 38). Segundo Eco (2004: 39), entre as “peças de acusação” 

aos mass media que precisam ser discutidas está a suposta característica de 

que, em vez de sugerirem uma emoção, eles já a entregam “confeccionada” 

(Eco, 2004: 40). Este autor enumera um “rol de imputações” aos mass media 

que se desdobra em quinze itens, correspondendo ao que classifica de atitude 

apocalíptica. 

É na visão apocalíptica que podemos situar o radicalismo de Ariano 

Suassuna contra o que, desde o lançamento do Armorial até hoje, ele prevê 

como a “descaracterização e vulgarização da cultura brasileira”. Várias são as 

atitudes e declarações em que ele se revela como um intelectual apocalíptico 

radical (se isso não já é uma redundância) em relação à cultura de massa 

americana, à televisão e outros veículos de comunicação de massa, como a 

Revista Caras, a música feita por bandas no estilo da Calypso, etc. São vários 

os exemplos em que se evidencia que a “diversidade” bem digerida por Ariano 

Suassuna considera legítimas algumas influências e manifestações e descarta, 

quando não abomina, outras.



101 

Na década de 1970, não conferia legitimidade ao Tropicalismo, por 

dizer que esse corroborava a imagem que os norte‐americanos construíam dos 

latinos; na década de 90, o Movimento Manguebeat, apesar de também 

valorizar a cultura popular pernambucana, não recebia os melhores aplausos 

de Ariano porque o mais popular de seus representantes era conhecido como 

Chico Science e não Chico Ciência, e porque não negava referências oriundas 

da cultura norte‐americana, como a guitarra, o rock e o Hip Hop. 

Ao ser procurado pela revista Caros Amigos e, em um recado, confundir 

com o nome da revista Caras, sua reação foi uma resposta em tom indignado: 

“com a revista Caras eu não falo, não. Que me respeitem!”. O mal‐entendido 

foi desfeito e foi concedida a entrevista. Questionado se queria manter os 

cantadores populares na redoma e se não achava que era bom para eles poder 

assistir à televisão, a resposta de Ariano Suassuna é a seguinte: 

É. Televisão eu vejo também. Agora, é preciso olhar com um olhar 
crítico. Filtrar, saber o que pega dali e o que não pega, porque se eles 
forem pegar eles se lascam, vão terminar é fazendo Robocop, não é? 

Nessa espécie de “profecia”, vemos inscrita a crença estrita em outras 

marcas negativas dos mass media: o suposto poder de destruir as 

características culturais próprias de cada grupo étnico”; e a pretensa 

inconsciência de seu público‐alvo como grupo social caracterizado, de modo 

que não manifestaria exigências frente à cultura de massa, mas receberia 

passivamente seu conteúdo, sofrendo “as propostas sem saber que as sofre” 

(Eco, 2004: 40). Sua crítica contra a televisão, no entanto, é atenuada quando 

parece reconhecer que esse veículo pode ter um papel definitivo na difusão 

da literatura, inclusive (ou principalmente), a de sua autoria, da qual os 

leitores mais simples estão distantes: 

Isso me machuca muito. E aí, tenho que apostar no futuro. Um país com 
160 milhões de habitantes, onde as tiragens iniciais maiores não passam 
de 150 mil exemplares – e são raríssimas ‐. Vocês vejam a defasagem. 
Então tenho que apostar na passagem do tempo ou em que a TV cada vez 
mais coloque a literatura ao alcance da população. (Cadernos de 
Literatura Brasileira: 47)



102 

Em seguida, na mesma entrevista, ao ser questionado se a adaptação 

de O Auto da Compadecida para a televisão e para o cinema ajudava nas 

vendas desse título, Ariano Suassuna responde com uma opinião que reflete 

mais um pouco da sua visão idealista da arte, negando a importância do 

mercado e dependência que a cultura também tem dele, reforçando um 

caráter autotélico da arte: “E nem é preciso que o livro venda. Basta que as 

pessoas tomem conhecimento da obra” (Cadernos de Literatura Brasileira: 

47). 

É surpreendente, por outro lado, que haja o consentimento para que 

signos representativos do Armorial (códigos visuais, formas, cores, etc.) sejam 

utilizados explicitamente como estratégias de marketing, como forma de 

agregar valor a produtos que não deixam dúvidas quanto a sua finalidade de 

venda e de lucro, a exemplo dos copos armoriais criados pela Companhia 

Industrial de Vidros (CIV), uma empresa do grupo ICAL/ Cornélio Brennand. No 

mínimo provoca surpresa defrontarmo‐nos com a referência ao armorial como 

o meio através do qual a série de copos “Bella Cor” da Civ poderá vender 

mais, como verificamos nesta passagem de uma matéria da revista de 

arquitetura Sim!: 

Com códigos visuais que fazem referência ao Movimento Armorial, que 
surgiu no Nordeste nos anos 70 sob inspiração e direção do escritor Ariano 
Suassuna, a Companhia Industrial de Vidros (CIV) está incrementando sua 
linha de Utilidades em Vidro, neste mês de setembro, com o lançamento 
da linha Bella Cor de copos decorados com quatro modelos diferentes. (…) 
Direcionadas para o uso doméstico e institucional: hotéis, bares e 
restaurantes, entre outros, as Utilidades em Vidro respondem atualmente 
por 20% dos negócios da empresa, cujo faturamento foi de 200 milhões de 
reais, em 2003. Os produtos surgiram a partir de pesquisas, junto ao 
público consumidor que avaliaram características como design, estampas, 
motivos e, inclusive, o número de cores e elementos. Quanto à decoração 
do copo, o levantamento apontou a preferência por imagens geométricas 
e figurativas, além da transparência do vidro e a visibilidade do conteúdo. 
Outro fator determinante foi o perfil reto e longilíneo, por estar associado 
a padrões de elegância e nobreza. 

Um outro exemplo em que a estética armorial não está a serviço da 

própria estética pode ser conferido em um passeio pelo Shopping (ou, mais 

adequadamente, “centro de compras”) Paço Alfândega, no Recife Antigo, 

criado pela Pontual Arquitetos. O projeto é uma revitalização sofisticada de 

um edifício de 1720, que já funcionou como o convento dos padres da Ordem



103 

de São Felipe Néri (1720), como a Alfândega de Pernambuco (1826) e como 

armazém (1923). Como é tombado pelo Instituto do Patrimônio Histórico 

Nacional (Iphan), várias exigências foram feitas e vários cuidados foram 

tomados, a exemplo de prospecções arqueológicas e arquitetônicas durante 

mais de um ano, que “permitiram descobrir elementos das diversas etapas de 

existência da edificação” (Arcoweb) 33 . Todo o respeito ao passado, que é 

imprescindível em um projeto desta natureza, não poderia “casar” melhor do 

que com um estilo que remonta claramente ao Armorial: um átrio central, 

com uma cúpula e um mosaico de características armoriais, cerâmica 

Brennand. Além disso, placas indicam que o 1º piso se chama “Ariano 

Suassuna”, e as três entradas/saídas desse piso foram batizadas com nomes 

de obras do escritor, com um mosaico, em cada uma delas, alusivo ao 

universo narrativo de cada uma dessas obras: Auto da Compadecida; Uma 

Mulher Vestida de Sol; e A Pedra do Reino. 

Todos esses signos compõem o ambiente sofisticado em que se 

encontram exposições de artesanato local com preços quadriplicados e lojas 

caras. Ao contrário do que parece desejável ao criador do Armorial, a cultura 

agrega‐se a este “centro de compras”, para criar o ambiente 

“adequadamente” sofisticado em que grifes caras são destinadas à elite: 

“Essa é a primeira proposta realizada no Brasil preocupada especialmente 
com a promoção da cultura. E por esse diferencial no mercado é que o 
Paço tem impressionado o público e os turistas em passeio na cidade, 
ganhando cada vez mais notoriedade e novos negócios”, destaca o 
gerente de marketing, Sérgio Brasileiro. 
(…) 
O potencial de vendas das lojas do Paço Alfândega está acima de R$ 70 
milhões por ano. A previsão de movimentação com os novos 
empreendimentos é de 80 mil pessoas por semana, somadas às que já 
freqüentam o Bairro do Recife, totalizam 140 mil pessoas por semana. 
Serão também grandes atrativos para dois milhões de turistas que visitam 
o Recife por ano. (Revista Pro news) 

Independentemente de alcançar ou não a movimentação de 80 mil 

pessoas por semana e o potencial de vendas de R$ 70 milhões por ano, tal 

como previsto, o fato é que esse sempre foi o principal objetivo a serviço do 

qual podemos conferir o “projeto armorial”, neste caso, estender‐se à 

arquitetura.  Apesar de exemplos como esses, é o próprio Ariano que diz não 

33 http://www.arcoweb.com.br/arquitetura/arquitetura486.asp



104 

fazer concessões, e de fato é bastante duro em relação a tantas questões, que 

os exemplos seriam intermináveis. Critica as vanguardas em prol da tradição, 

talvez como mais uma influência da visão dicotômica de Gilberto Freyre entre 

cultura e técnica. Demonstra uma visão da consumação da globalização como 

derrota. E, por valorizar uma cultura popular idealizada, como dissemos, à 

margem de qualquer “influência cosmopolita”, certamente, não concordaria 

com o bom humor de Hermilo Borba Filho ao deparar‐se com a incorporação 

de um elemento do imperialismo americano ao brinquedo do Mamulengo, 

como cita Didier (2000: 66): 

Ironizando os defensores de que a verdadeira cultura popular deve 
permanecer como referência exata a registros do passado, Hermilo Borba 
Filho conta que foi assistir a um mamulengo numa cidade do interior de 
Pernambuco, “o clássico ‘O Velho com o Saco nas Costas’, que vinha do 
mamulengueiro Doutor Babau e de Cheiroso, não tinha mais, nas costas, 
um saco, mas uma miniatura de Coca‐Cola. Os puristas ficam revoltados 
com isso, mas, afinal de contas, o brinquedo (no sentido medieval) 
pertence ao povo e o povo pode fazer dele o que quiser”. 

À parte outros purismos que também podem ser atribuídos a Hermilo 

Borba Filho, uma diferença fundamental entre sua visão e a de Ariano 

Suassuna e do Armorial sobre a cultura popular parece estar contida neste seu 

depoimento, pois nele se revela uma compreensão de que as transformações 

da cultura popular fazem parte do processo histórico e podem partir dos 

próprios agentes populares, não só dos sujeitos de elite. Não importa se essas 

transformações impliquem a relação com outras culturas, a desestabilização 

de uma identidade cultural com base nas raízes ou na genealogia de uma 

nação, e ainda o risco de as fronteiras da própria nação serem borradas.



105 

O Armorial como política cultural da mesmidade 

Um olhar sobre o Armorial e sobre como seus preceitos estéticos são 

norteados pela concepção de uma “nação castanha” deve englobar as ações 

culturais, principalmente através de cargos assumidos por Ariano Suassuna, 

que possibilitaram, desde a oficialização deste movimento, boa parte dos 

resultados artísticos afinados (ou que pelo menos tentaram afinar‐se) com os 

preceitos armoriais. Para além da identificação e contribuição espontânea de 

alguns artistas com a proposta do Armorial, a abrangência deste movimento ‐ 

que já se estendeu à literatura, música, pintura, escultura, teatro, 

arquitetura, tapeçaria, dança, etc. ‐ deveu‐se (e ainda se deve), em boa 

parte, às iniciativas de Ariano Suassuna nos cargos públicos que tem assumido, 

ligados à gestão de cultura: diretor do Departamento de Extensão Cultural da 

Universidade Federal de Pernambuco (1969‐1974); secretário de Educação e 

Cultura do Recife, na gestão do prefeito Antônio Farias (1975‐1979); 

secretário estadual de Cultura, no governo de Miguel Arraes (1995‐1998); e, 

atualmente, secretário especial de Cultura do governo de Eduardo Campos 

(2007). 

É o que reconhece Idelette Santos (1999: 28), ao afirmar: 

Sem pretender, como alguns dos seus detratores, que Ariano Suassuna é o 
movimento Armorial, deve‐se reconhecer que o movimento só existe por 
ele e graças a ele: não por se tornar um mestre ditatorial que comanda a 
criação dos artistas, mas porque, ao identificar pontos comuns e 
tendências paralelas em artistas e escritores, permitiu a sua reunião em 
torno de um centro, o movimento, e deu‐lhes os meios de realizar seus 
projetos e seus sonhos. Proporcionar aos artistas os meios de expressão 
transformou‐se, a partir de 1969, numa preocupação constante de 
Suassuna, o que o levou a aceitar cargos na administração universitária, 
mais tarde na municipal, onde podia desempenhar esse papel de 
promotor e provocador – no sentido positivo – da criação artística. 

Convém acrescentar um aspecto que talvez restrinja um pouco do 

sentido positivo que Santos atribui ao papel político de Ariano Suassuna: de 

fato, ele teve um “papel de promotor e provocador da criação artística”, 

mas, é preciso esclarecer, da criação artística prioritariamente armorial. 

Suas ações para a cultura foram guiadas pelas suas concepções, e não são



106 

poucas as críticas em relação à sua atuação como um secretário que 

privilegiou (com dinheiro público) suas opções estéticas. Desta forma, é muito 

importante compreender suas gestões como o contexto gerador de boa parte 

das obras armoriais, entre elas, a literatura e a dança; e como parâmetro 

para avaliar esses resultados artísticos. 

Dessa forma, desejamos, aqui, fazer uma avaliação das ações de Ariano 

Suassuna voltadas para a cultura e que relação elas estabelecem com suas 

opções estéticas individuais. Consideramos em nossa discussão como uma 

concepção de política cultural baseada numa pedagogia e exercício do 

“gosto” está por trás de determinadas opções e ações políticas que se 

sustentam em um discurso de valorização de idéias como identidade nacional 

e nação (Miller e Yúdice, 2002). Discutimos também por que essas ações 

pressupõem a exclusão de determinados bens simbólicos ou manifestações 

culturais, e como isso é avaliado à luz do que é considerado uma política 

democratizadora pelos Estudos Culturais. Comentaremos, ainda, os 

significados, a importância e o papel das aulas‐espetáculo realizadas por 

Ariano Suassuna como um dos principais instrumentos de sua política cultural. 

Não é nosso objetivo fazer uma descrição detalhada do que 

caracterizou cada uma das gestões de Ariano Suassuna, uma vez que isso 

extrapola o que é pertinente para a discussão que propomos neste trabalho. 

Fazemos aqui, portanto, uma discussão sobre a atuação política do escritor, 

desde 1969 até hoje (2008), a fim de entender como se estabeleceu, e ainda 

se estabelece, a relação entre os cargos públicos que assumiu na área 

cultural, o projeto estético específico do Armorial, e, ainda, a vinculação 

desse projeto estético com a “ideologia da epicidade” embutida na concepção 

da “nação castanha”. 

É na condição de diretor do Departamento de Extensão Cultural da 

UFPE (DEC), a partir de 1969 34 , que Ariano Suassuna dá início às investidas em 

proliferar a atividade criativa com base nos princípios do Armorial, que se 

transformaria em movimento oficial um ano depois. Suas passagens pelo TEP, 

pelo TPN e pelo MCP já tinham deixado claro para ele o que lhe interessava 

aproveitar da formação intelectual pela qual passara, qual era o papel que a 

34 Foi convidado pelo Reitor Murilo Humberto Guimarães, amigo de Ariano Suassuna, e que 
permanceu na reitoria de 1966 a 1971.



107 

arte deveria cumprir, qual sua visão sobre cultura brasileira, e que concepção 

de arte brasileira ele desejaria difundir, incentivar, fomentar. É a partir dessa 

clareza que o DEC cumpriu um papel de laboratório de pesquisa e criação 

voltado para o claro objetivo de incentivar a produção artística afinada com a 

estética armorial. 

De 1946 a 1969 foi o período que Idelette Santos (1999: 26) considerou 

“preparatório” para o Movimento Armorial, ao passo que o tempo da gestão 

de Ariano Suassuna no DEC corresponde à fase que esta autora identifica como 

“experimental”, justamente por ser um período profícuo em termos de 

pesquisa e investimento nos artistas, de diversas áreas, que comporiam, no 

futuro, a parte mais significativa da produção armorial. Certamente, a 

oficialização do Movimento Armorial, através da realização de um concerto e 

uma exposição a 18 de outubro de 1970, bem como sua “proclamação” 

(Santos, 1999: 21), através de outra exposição realizada em 26 de novembro 

de 1971, representaram o marco dessa primeira gestão cultural de Ariano 

Suassuna. É ainda neste último ano que Ariano publica o seu romance mais 

representativo da estética armorial, O Romance d’A Pedra do Reino. Mas o 

vínculo de sua atuação com a possibilidade de o Movimento desdobrar‐se e 

gerar frutos estabelece‐se, obviamente, através de uma série de ações de 

Ariano Suassuna no DEC, conforme relata Santos (1999: 28 e 29): 

Convoca músicos nordestinos, famosos como Guerra Peixe, ou 
desconhecidos, para trabalhar conjuntamente na elaboração de uma 
música erudita nordestina, a música armorial. (…) As pesquisas avançam 
em todas as direções, musicais em primeiro lugar – com a criação da 
Orquestra Armorial de Câmara e do Quinteto Armorial, mais conforme à 
visão de Suassuna – revelando jovens músicos e compositores de talento, 
Antônio José Madureira, Egildo Vieira, etc. No campo literário, realizam‐ 
se as primeiras publicações de jovens poetas da Geração de 65 na revista 
da universidade, Estudos Universitários. 

A idéia era abarcar na arte armorial todos os domínios artísticos. O 

campo das artes plásticas, por sua vez, mesmo com o fato de os artistas 

terem sido “menos numerosos e mais fugazes” (Santos, 1999: 29), foi dos mais 

promovidos pela direção de Ariano Suassuna: foram feitas várias encomendas 

e aquisições de obras de arte para a futura Pinacoteca da Universidade 

Federal de Pernambuco, inaugurada apenas em 1977, já por Marcus Accioly, 

que sucedeu Ariano Suassuna na direção do DEC (Santos, 1999: 29). Conforme



108 

Didier (2000: 39), Ariano Suassuna, no DEC, deu apoio aos artistas populares 

envolvidos com a literatura de cordel, xilogravura e escultura: 

O escultor armorial Ferrando Lopez da Paz [sic], sobre o Departamento de 
Extensão Cultural, disse: “pôde me dar o que eu nunca tinha tido antes – 
a oportunidade de trabalhar com alguma tranqüilidade, exercitando 
livremente minha imaginação criadora. (Didier, 2000: 39) 

É também no período da direção do DEC por Ariano Suassuna, mais 

especificamente a partir de 1970, que Antônio Carlos Nóbrega, atuante como 

artista armorial até hoje, situa o início de sua “longa jornada de pesquisa, 

estudo e aprendizado das formas da expressão teatral dos artistas populares 

brasileiros” (apud Didier, 2000: 39): 

Fascinado e também encorajado pelo trabalho de estudiosos da Cultura 
Popular, como Gustavo Barroso, Rodrigues de Carvalho, Leonardo Mota, 
Mário de Andrade, Câmara Cascudo, Théo Brandão e de artistas e 
escritores como Ascenso Ferreira, Hermilo Borba Filho e Ariano Suassuna, 
lancei‐me a uma convivência com o amplo e festivo universo dos 
brincantes, folgazões ou presepeiros dos espetáculos populares, circos 
mambembes, ruas e praças do Brasil. (apud Didier, 2000: 39) 

Neste período, porém, vários artistas também se aproximaram com 

interesses em descobrir possibilidades de caminhos criativos ou em ter espaço 

para publicar, sem que seus resultados estéticos tenham, de fato, dialogado 

ou se afinado com os princípios armoriais. A atuação de Ariano como diretor 

alcançou, mesmo assim, um saldo importante para a continuação da 

existência do Movimento, após 1974, e a partir de então, com uma definição 

mais precisa dos nomes em que Ariano Suassuna, já na condição de Secretário 

de Educação e Cultura do Município, deveria investir para dar continuidade ao 

projeto armorial. 

Em 1975, quando Ariano Suassuna aceita o convite de Antônio Farias, 

prefeito indicado, para assumir o cargo de Secretário Municipal de Educação e 

Cultura, vê neste convite a possibilidade de continuar as investidas em uma 

arte armorial, sob o argumento de criar uma dança, um teatro, um romance 

ou um cinema “autenticamente brasileiro” (apud Didier, 2000: 41). Isso 

porque o interesse de Antônio Farias, afinado também com a tônica do 

Governo Geisel e do Ministério de Educação e Cultura de Ney Braga, era 

apoiar iniciativas culturais que dessem continuidade ao destaque que, por



109 

exemplo, fora dado pelo Movimento Regionalista 35 ao Recife (Didier, 2000: 

41). 

Cabe ressaltar que uma matéria publicada em 2 de novembro de 1975 

(Diário de Pernambuco, 1975) dimensiona a importância da Secretaria 

assumida por Ariano Suassuna para o programa de governo do então prefeito 

Antônio Farias: 

Estimular os novos valores culturais do Recife, nos vários setores da 
criação artística, é um dos pontos principais do programa de Governo do 
prefeito Antônio Farias. Através da Secretaria de Educação e Cultura vem 
ele procurando recolocar as atividades artísticas em situação compatível 
com o desenvolvimento social e econômico da cidade. À frente da 
Secretaria de Educação e Cultura do Município encontra‐se o escritor 
Ariano Suassuna, cuja obra literária o coloca entre os maiores nomes das 
letras nacionais. Os planos, já em execução, na Secretaria de Educação 
do Município, abrangem uma vasta área de atividades culturais, indo 
desde a música erudita à valorização da literatura de cordel. Os autores 
jovens do Recife, com o programa de edições conjuntas terão agora sua 
vez. 

Assim como o renome de Ariano Suassuna como escritor parece 

justificar seu cargo como secretário, suas opções estéticas parecem 

suficientemente legítimas para guiar suas ações e seu plano para cultura, 

incluindo um grande incentivo para artistas ligados, em maior ou menor grau, 

ao Movimento Armorial. Nesta mesma matéria, são registrados que artistas ou 

grupos, além dos jovens autores Raimundo Carrero, Maximiano Campos e 

Ângelo Monteiro (integrantes do Armorial), “terão agora sua vez”. Algumas 

dessas ações foram a criação da Orquestra Romançal Brasileira, regida por 

Antônio José Madureira (também integrante do Quinteto Armorial) e a 

reformulação do Conselho Municipal de Cultura, com o convite de vários 

35 Criado por Gilberto Freyre em fevereiro de 1926, quando lança o Manifesto Regionalista, 
que, ao mesmo tempo em que vem enfatizar “um movimento de reabilitação de valores 
regionais e tradicionais desta parte do Brasil [Recife]” apresenta o curioso esclarecimento: 
“Seu fim não é desenvolver a mística de que, no Brasil, só o Nordeste tenha valor, só os 
sequilhos feitos por mãos pernambucanas ou paraibanas de sinhás sejam gostosos, só as 
rendas e redes feitas por cearense ou alagoano tenham graça, só os problemas da região da 
cana ou da área das secas ou da do algodão apresentem importância. Os animadores desta 
nova espécie de regionalismo desejam ver se desenvolverem no País outros regionalismos 
que se juntem ao do Nordeste, dando ao movimento o sentido organicamente brasileiro e, 
até, americano, quando não mais amplo, que ele deve ter” (Freyre, 1926). Disponível em: 
http://www.arq.ufsc.br/arq5625/modulo2modernidade/manifestos/manifestoregionalista. 
htm Acesso em: 15 maio 2008.

http://www.arq.ufsc.br/arq5625/modulo2modernidade/manifestos/manifestoregionalista.htm


110 

nomes vinculados em algum nível ao Movimento Armorial naquele momento, a 

exemplo de Gilvan Samico, Antônio Carlos Nóbrega e o próprio Antônio José 

Madureira. 

A relação entre a compreensão de cultura popular, identidade e a 

“nação castanha” de Ariano Suassuna e a do governo militar é ambígua. Como 

os governantes não viam na cultura popular sua devida dimensão política, não 

a concebiam como ameaça, e assumiam, desta forma, um discurso de 

valorização e preservação da cultura popular como salvaguarda da identidade 

nacional, mas sempre de forma a remover os significados históricos e políticos 

da cultura popular. Neste sentido, atraía intelectuais que estavam decididos, 

nos anos setenta, a fazer da valorização do tronco da cultura popular uma 

bandeira contra a gradual inserção dos mass media, sobretudo a televisão, e 

dos “enlatados” americanos no Brasil. Para aparentemente comungar desta 

visão, o governo militar, através, por exemplo, do texto do Plano Nacional de 

Cultura, parecia não ver nenhum entrave em assumir um discurso que conferia 

negatividade aos meios de comunicação de massa e a descaracterização da 

cultura brasileira, quando, na verdade, era o próprio governo que se utilizava 

desses suportes como garantia de seu modelo econômico e de seu regime 

repressor: 

A proposta estética armorial – de criar uma arte brasileira partindo das 
matrizes culturais mais antigas do país – estava em consonância com a 
visão essencialista de um governo que já não pretendia apenas negar 
experiências, mas criar, em tom imperativo, uma memória única sobre a 
cultura brasileira. (Didier, 2000: 43) 

Pelo espaço de intersecção entre o projeto estético armorial e os 

interesses do governo militar, do mandato de Ney Braga como ministro e do 

Plano Nacional de Cultura de sua gestão, é que Ariano Suassuna, não só 

obteve apoio para sua secretaria, como para o Movimento Armorial. Havia 

nisto uma contradição, que era alvo de muitas críticas ao Movimento 

Armorial. Ao mesmo tempo em que concebia a cultura brasileira como a 

harmonia entre as raízes ibérica, indígena e negra e criticava as influências 

americanas e da cultura de massa, recebia apoio do próprio governo



111 

responsável pelo crescimento da TV no Brasil e por contratos 

(inconstitucionais) com grupos norte‐americanos de comunicação. 

Algo da imperatividade do governo militar “respinga” para as escolhas 

de Ariano Suassuna, na condição de secretário, sobre o que apoiar e 

incentivar, em prol de sua própria concepção de cultura brasileira. Dessa 

concepção, viria a decisão de continuar a política de pesquisa e criação 

artística como desenvolvida no DEC, mas agora apoiado em uma estrutura 

municipal, através da qual se empenhou para criar a Orquestra Romançal 

Brasileira, restaurar o Mercado de São José, isentar impostos dos poetas 

populares (Didier, 2000: 42), fazer várias encomendas a escultores populares, 

tentar relançar a tapeçaria armorial com os Tapetes de Casa Caiada (Santos, 

2000: 104), fomentar a existência do Balé Armorial do Nordeste e da 

montagem do espetáculo Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados, 

fundar o grupo Balé Popular do Recife, entre outros. 

Não temos conhecimento do poder conferido ao Conselho Municipal de 

Cultura a essa altura, mas é revelador, de qualquer forma, constatar que sua 

composição era um apoio estratégico à política armorial a ser desenvolvida 

pela gestão de Ariano Suassuna, no que ela tinha em consonância com as 

intenções de Antônio Farias: 

A composição do Conselho Municipal de Cultura, que auxilia o prefeito e o 
guia nas suas escolhas culturais, confirma o papel de apoio estratégico, 
que representa para o movimento a nova responsabilidade assumida por 
Suassuna. Presidido por Murilo Guimarães, ex‐reitor e amigo de Ariano, o 
conselho compreende seis outros membros, dos quais quatro são artistas 
do Movimento Armorial: Marcus Accioly, Raimundo Carrero, José Antônio 
Madureira e Gilvan Samico (JU, 1975, 3). Contudo, no seu discurso de 
instalação, Suassuna defendia‐se de estar ligado a uma tendência contra a 
outra, ou de querer oficializar o movimento. (Santos, 1999: 30) 

Certamente, esta estrutura que garantia ações favoráveis a uma 

determinada concepção de cultura brasileira fazia com que, já na década de 

setenta, as polêmicas em torno do Armorial estivessem bastante avigoradas. 

As críticas apontavam no movimento uma atitude paternalista em relação à 

cultura popular; resultados estéticos que partiam da “seiva” da cultura do 

povo, mas que se dirigiam apenas para a elite; negação do que era de fato 

pop/popular; e, como na visão do escritor e cineasta Jomard Muniz de Britto,



112 

o empobrecimento do entendimento da cultura brasileira através da negação 

de tudo que vinha de novo (apud Didier, 2000: 47 36 ). As críticas de Jomard 

Muniz de Britto ao movimento tiveram um lugar de destaque em meio às 

polêmicas, a tal ponto que, na discussão que Maria Thereza Didier faz sobre o 

Armorial, mereceram e ganharam um comentário mais detalhado. A seguir 

reproduzimos um trecho (Didier, 2000: 48) que traz um dos aspectos mais 

controversos entre a visão de Muniz de Britto e a de Ariano Suassuna, a 

cultura de massa, que, na verdade, é um divisor de águas entre vários outros 

intelectuais: 

A polêmica com as idéias armoriais seria fundamentada no caminho 
escolhido por Jomard Muniz de Britto, que defendia a cultura de massa 
como uma possibilidade de “embaralhar” ou “misturar” o que ele 
considerava como dicotomia clássica, expressa no pensamento 
nordestino, entre cultura popular e cultura erudita. Muniz de Britto 
argumentava que a “cultura de massa” não é fatalmente unificadora e 
propunha transformar as potencialidades técnico‐funcionais, 
desenvolvidas na cultura de massa, em técnico‐reflexivas, captando o real 
como processo evolutivo e criador. (Didier, 2000: 48) 

Passados vinte anos, uma entrevista com Ariano Suassuna sobre o 

programa que desenvolveria como Secretário da Cultura no mandato de Miguel 

Arraes como Governador do Estado de Pernambuco, de 1995 a 1998, explicita 

a continuidade e radicalização da política armorial, com uma visão radical 

com relação às influências da cultura americana, aos mass media e ao 

mercado. A entrevista foi realizada por Ivana Moura e publicada na capa do 

caderno Viver, no Diario de Pernambuco, em 9 de julho de 1995, com a 

manchete Quixote da Cultura Brasileira e com um tom que transparece 

perplexidade e reservas à postura assumida por Ariano Suassuna. No subtítulo, 

ou “sutiã” da entrevista, está dito: “Na contramão do que impera nos ‘mass 

mídia’, o secretário Ariano Suassuna desenvolve projeto para uma cultura 

nacional no Estado”. Na contracapa, a continuação da página E‐1 (capa do 

caderno) trazia uma matéria dando notícia sobre a operacionalização da Lei 

de Incentivo à Cultura; uma outra a respeito dos excluídos do Programa do 

Secretário; uma vinculada que menciona a solidariedade expressa pelos 

36 Este depoimento de Jomard Muniz de Brito foi gravado, segundo Didier (2000: 47), “na 
residência do cineasta na cidade do Recife, em 6 de fevereiro de 1990”.



113 

artistas populares contemplados pela política dessa gestão; e uma outra 

vinculada que trazia a reprodução de um abaixo‐assinado de contestação 

contra o Programa Pernambuco‐Brasil, da gestão de Ariano Suassuna. 

A entrevista revela, na voz de Ariano Suassuna, o tom autoritário de 

sua política, que se assume, explicitamente, como excludente, 

preconceituosa e radical com relação às manifestações culturais que não 

estão de acordo com a sua visão de cultura brasileira. Em alguns momentos, 

há também no depoimento dados por Ariano Suassuna uma relação doméstica 

com as questões do âmbito público, reforçando uma confusão entre âmbitos 

público e privado, cujo maior exemplo é utilizar‐se de um cargo público para 

incentivar os artistas afinados com uma proposta estética e uma visão 

particular de cultura, e promovidas, arbitrariamente, à condição de 

“universais”. Os exemplos mais significativos de seu radicalismo e que 

apontam o caminho excludente do Programa Pernambuco‐Brasil são os 

pronunciamentos de Ariano Suassuna sobre o rock ou “música de guitarra” 

feita nos Estados Unidos, cuja introdução no Brasil diz ser inadmissível; sobre 

o caráter assumidamente excludente do programa; e sobre sua secretaria 

como uma projeção de sua visão estética. 

Quando questionado se o Programa Pernambuco‐Brasil é excludente, 

Ariano Suassuna respondeu (Moura, 1995: E‐1): 

Está escrito no projeto. Eu não sou amorfo. Tem um tipo de pessoa que 
gostaria muito que eu fosse secretário repassador de verba. Eu não sou. 
Pra isso, por que o governador Arraes iria criar uma secretaria de 
cultura?! Seria muito mais barato colocar uma caixa de Secretaria da 
Fazenda e toda pessoa que chegasse lá dissesse: “eu preciso de tanto 
para fazer isso”. Não, nem eu fui convocado pra secretaria pra isso. Todo 
mundo sabe do meu pensamento, conhece meu pensamento. Eu vim pra 
cá para executar um programa e se eu tiver, se minha verba só der para 
um tanto, eu vou excluir gente. Por isso digo que é excludente. Tudo que 
acho que já recebe apoio do mercado, não vai receber daqui não.



114 

Box na capa do Viver em que foi publicada a entrevista com Ariano Suassuna 
(Diário de Pernambuco, 09 de julho de 1995) 

Sem dúvida, o que está por trás dessa polêmica é uma discussão em 

torno de concepções de política cultural, como abordaremos mais adiante. 

Dizer que é excludente pelo limite de verba não é o principal problema dessa 

declaração de Ariano Suassuna. Em parte, todo programa de política cultural 

acaba por ser excludente, uma vez que não é possível abranger todas as 

produções, lançar editais, premiações e projetos estruturadores e de 

continuidade suficientes para contemplar todos os artistas e/ou pesquisadores 

da área de cultura. O que revela mais fortemente o autoritarismo e teor de 

herança aristocrática da política de Ariano Suassuna são os seus critérios de



115 

inclusão e exclusão, com base em um entendimento “monolingüe” sobre a 

cultura brasileira. Quando afirma que não haverá apoio para os que já se 

sustentam através do mercado, o problema é o tom agressivo implícito contra 

artistas que conseguem criar um circuito independente através de opções 

estéticas que não estão afinadas com as do Secretário. Não temos a garantia, 

por exemplo, de que um grupo (de música, dança, teatro, etc.) com proposta 

armorial que já tivesse uma boa inserção no mercado deixaria de receber os 

incentivos dessa secretaria. Questionado se sua política é uma projeção de 

suas escolhas estéticas, ele responde categoricamente (Moura, 1995: E‐1): 

Como é que pode ser diferente? Era para eu admitir a estética de quem?! 
Tem que ser do secretário. Se o secretário é escolhido pra cá... É o 
mesmo que você perguntar se a política do Estado é a política do 
governador Arraes. Não foi para isso que ele foi eleito. Ele vai fazer uma 
política abrangente? Tem que fazer? 
(…) 
Não. Ele tem que fazer escolhas. Qualquer governante é assim. Olha aí, 
Fernando Henrique foi eleito, ele acha que deve entregar a Petrobrás e 
entregou.  Está fazendo uma política de escolhas e de exclusão. Ele 
excluiu o monopólio do petróleo, não é não? (risos). É assim. Agora as 
pessoas, às vezes, não têm coragem de dizer. Eu tenho. Eu assumo a 
minha verdade. É claro que a orientação da política cultural do Governo é 
feita pelo pensamento do secretário. Se o secretário está em sintonia com 
o governador. O que eu acho que está, porque ele me chamou pra isso. 
Evidente que ele está. 

As fragilidades que se revelam nesse discurso sem concessão são 

inúmeras: a comparação entre um cargo indicado e o de alguém que foi eleito 

em um processo que se supõe democrático; a idéia de que um governador 

eleito não tem que fazer uma política abrangente; a analogia irônica infeliz 

com as decisões políticas e o modelo econômico de Fernando Henrique, com a 

qual certamente o escritor Ariano Suassuna não concorda, e mostra, portanto, 

ao contrapor suas escolhas às do ex‐presidente, o quanto é capaz de assumir 

uma lógica dual de uma certa visão contra outra, como se a superação de um 

caráter excludente não pudesse ser uma solução inteligente. 

Certamente, as fragilidades dessa postura assumida por Ariano 

Suassuna agravaram a concepção estrita de cultura brasileira que norteou seu 

programa também nessa gestão e impulsionaram artistas, produtores culturais 

e intelectuais a tomar a decisão de fazer um abaixo‐assinado que contestou e 

repudiou o Programa Pernambuco‐Brasil em público, alegando que tal



116 

programa tirava o direito fundamental inerente a todos que se dedicam à 

produção cultural, a liberdade de expressão, e feria a Constituição do Estado 

de Pernambuco, promulgada em 1989, nos Artigos 197 (sobre a 

obrigatoriedade do Estado de garantir a todos a participação no processo 

social da cultura), e o Artigo 199, nos Incisos IV, V, VI, VII e IX:. 

No documento constam nomes como do escultor Abelardo da Hora, dos 
maestros Geraldo Menucci e Duda, dos artistas plásticos Sérgio Lemos, 
Tiago Amorim, Montez Magno, Jobson Figueiredo, do escritor Nélson 
Saldanha, do produtor Raimundo Campos e da cineasta Kátia Mesel. (…) 
Ao mesmo tempo, cita que o Pernambuco Brasil fere a Constituição do 
Estado de Pernambuco, promulgada em 1989, que em seu artigo 199 reza 
que o poder público deve observar os preceitos de “apoio à produção 
cultural local; informar sobre os valores culturais, regionais, nacionais e 
universais; respeitar a autonomia, criticidade e pluralismo cultural; 
participação das entidades representativas dos produtores culturais na 
discussão de planos e projetos de ação cultural e tratamento da cultura 
em sua totalidade, considerando as expressões artísticas e não artísticas”. 
(Moura, 1995: E‐6) 

A forma de Ariano Suassuna reagir às reivindicações e demonstrações 

de insatisfação vai da indiferença à argumentação de que não vê nenhuma 

injustiça em incluir, em seu programa, aqueles que, em outras políticas 

culturais, estariam na vez de serem excluídos, insistindo numa espécie de 

“um dia da caça outro do caçador” como postura pública. 

Reprodução do abaixo‐assinado contra o Programa Penambuco‐Brasil de Ariano Suassuna. 
(Diário de Pernambuco, 09 de julho de 1995: E‐6)



117 

Ao ser indagado sobre que equação utilizaria para solucionar a 

“revolta dos excluídos”, Ariano Suassuna respondeu o que certamente o levou 

a, em 2007, ignorar as querelas passadas e dar continuidade à sua forma de 

fazer política cultural: “O que é que eu posso fazer? Pretendo equacionar de 

jeito nenhum, minha filha. Sei não...” (Moura, 1995: E‐1). 

Em 2007, com a vitória de Eduardo Campos (PSB, Partido Socialista 

Brasileiro) para o governo de Pernambuco, mais uma vez, Ariano Suassuna foi 

nomeado, para o que essa gestão chama de Secretaria Especial de Cultura. Do 

ponto de vista burocrático, é “especial” porque ganha autonomia em relação 

à Educação (na gestão anterior, de Jarbas Vasconcelos, Educação e Cultura 

compunham a mesma secretaria), mas também porque não constitui uma nova 

pasta. Trata‐se, na verdade, de uma secretaria executiva, um “órgão 

especial, vinculado ao gabinete do governador” (Leão e L, 2006: D6). A função 

dessas secretarias executivas é “apenas” de planejamento, de forma que a 

Fundarpe (Fundação do Patrimônio Histórico e Artístico de Pernambuco), 

órgão executor das políticas culturais do Estado 37 , continua atrelado à 

Secretaria de Educação. Essa estrutura incomum é possível graças a uma 

reforma administrativa feita para viabilizar o programa de governo. 

Do ponto de vista da concepção, no entanto, o caráter “especial” dessa 

secretaria deve‐se, certamente, a outras peculiaridades. Este órgão tem como 

incumbência (pelo menos prioritariamente) montar um espetáculo (ou aula‐ 

espetáculo) por cada ano de gestão e fazê‐los circular pelo interior do estado 

e pelas periferias da capital. Serão aulas‐espetáculo que ilustram a 

interpretação de cultura brasileira que Ariano Suassuna e os demais 

componentes do já conhecido Movimento Armorial perseguem em sua obra. 

O objetivo desses espetáculos é ilustrar uma aula sobre a cultura 

brasileira, conforme ela é entendida pelo Secretário. Segundo a coreógrafa 

Maria Paula Costa Rêgo (diretora do Grupo Grial), que compõe o quadro de 

Ariano Suassuna com uma função chamada, para fins burocráticos, de 

Coordenação de Coreografia, o projeto de Secretaria de Suassuna é baseado 

37 Responsável, entre outras coisas, por gerir o Fundo Pernambucano de Incentivo à Cultura, o 
Funcultura.



118 

em um ideal: “ideal de que todos possam ter acesso à informação sobre a 

formação cultural do Brasil” 38 . 

Apesar de não nortear suas novas diretrizes pela insatisfação que sua 

gestão anterior provocou, o tom assumido por Ariano Suassuna, ao menos ao 

explicar o papel de sua secretaria, parece hoje mais atenuado. Sobre os 

objetivos deste órgão especial e com o intuito de “tranqüilizar” “os que 

possam supor que o armorial irá pairar onipresente sobre a cultura 

pernambucana em sua gestão”, o próprio secretário explica: 

Aqui fizemos uma secretaria de propósito pequena. Aqui temos, digamos, 
aquilo que gostaria que fosse. Acontece que o governo não é formado 
apenas por pessoas que gostam de Clóvis Pereira, Ariano Suassuna ou 
Jarbas Maciel. O governo é uma coisa muito mais ampla. E então 
combinou‐se o seguinte: a Fundarpe se encarrega desta outra parte, é 
gestora do Funcultura, e atenderia pessoas que têm outros gostos, outras 
posições. (Teles, 2007:1). 

Os outros gostos e posições são os que não estão afinados com o projeto 

armorial, com sua concepção de cultura, seus princípios criativos e seu 

entendimento sobre que bens de cultura são legítimos e dignos de veiculação. 

Foi esse projeto que Ariano Suassuna claramente defendeu na aula‐espetáculo 

inaugural dessa gestão, realizada no dia 16 de março de 2007, em que realçou 

que o armorial foi criado, desde o início, “para acabar com o processo de 

vulgarização e descaracterização da cultura brasileira” (Assumpção, 2007: B4) 

e citou, como exemplo dessa vulgarização nos dias atuais um trecho de uma 

canção da banda Calypso, cujo dono e guitarrista, Chimbinha, foi chamado de 

“imbecil” pelo secretário. 

A complexidade cultural e a diversidade estética prevêem que a música 

de bandas no estilo da Calypso agrade a uma parte da sociedade e a outra, 

não, como, de resto, toda manifestação cultural. Se aqueles que não se 

agradam estão no lugar da elite, isso não lhes confere o direito de que sua 

visão estética seja o referencial, o parâmetro, a partir do qual se julgam 

outras escolhas, outros gostos, outras expressões. Cada uma das expressões 

tem valor legítimo como lugar de significação e identificações. É 

surpreendente que uma gestão cultural, hoje, não parta desse 

38 Depoimento concedido em entrevista por correio eletrônico.



119 

entendimento, ou, no mínimo, não tenha implícito em suas ações e seu 

discurso o reconhecimento de que bandas como a Calypso representam, 

inclusive, uma expressão econômica, pois constituem um circuito 

independente de produção, circulação e consumo e empregam milhares de 

músicos, técnicos, dançarinos, etc., especialmente no Norte e no Nordeste do 

Brasil. Uma matéria de Renato L publicada no Caderno Viver, do Diário de 

Pernambuco, em 25 de julho de 2007, noticia mais uma etapa do sucesso da 

Banda Calypso: o resultado da pesquisa realizada pela agência de publicidade 

F/Nazca Saatchi &Saatchi, que revela que a banda é a mais ouvida do Brasil, 

através de uma entrevista com “2.166 habitantes de 135 cidades espalhadas 

por todas as regiões do país” (L, 2007: D1). Nesta mesma matéria, ao 

mencionar que Chimbinha, sendo evangélico, atribui parte de seu sucesso à 

ajuda do “Senhor”, o jornalista Renato L mostra, com um certo sarcasmo, 

estar atento à polêmica gerada pelo adjetivo “imbecil” disparado por Ariano 

Suassuna contra o guitarrista, na aula‐espetáculo inaugural dessa sua nova 

gestão: 

Tomara que o Senhor (e o sucesso) ajude os preconceituosos a se 
aproximarem com mais benevolência da produção da periferia. Afinal, 
nem é preciso gostar da música do Calypso para perceber que não dá 
para entender a cultura brasileira atual (e o próprio país) sem levar em 
conta fenômenos de massa como esses. 

A disposição de Ariano Suassuna a dar continuidade às metas 

perseguidas desde a década de 70 já provoca, portanto, perplexidade e 

descontentamento. Artistas, intelectuais, formadores de opinião, jornalistas, 

parecem partir do consenso de que é necessário considerar a heterogeneidade 

cultural, e que uma política cultural deve ser, por isso, uma política 

“multilingüe”, a única forma, conforme Canclini (2003: 156), de conceber um 

política democrática: 

Para que serve uma política que tenta abolir a heterogeneidade cultural? 
Para suprimir algumas diferenças e marcar outras. Divulgar massivamente 
o que alguns entendem por ‘cultura’ nem sempre é a melhor maneira de 
fomentar a participação democrática e sensibilização artística. 

Da mesma forma, o questionamento dos que contestam a política 

“monolingüe” com base nos preceitos armoriais ou, no mínimo, na forma



120 

como Ariano Suassuna concebe a cultura brasileira, constrói‐se em torno de 

entender qual a serventia de uma política cultural que esteja a serviço de 

propagar exclusivamente o entendimento que os que gostam de Clóvis 

Pereira, Ariano Suassuna ou Jarbas Maciel têm de cultura. Desse 

questionamento vem uma série de outros. Se a ação prioritária da política de 

Ariano Suassuna for mesmo montar aulas‐espetáculo e circular com elas para 

ilustrar sua concepção de cultura brasileira, com a finalidade de que a 

população tenha acesso à “qualidade”, poderemos identificar o que será sua 

função com o que Canclini julga insuficiente para considerar uma política 

como democratizadora. Embora o escritor esclareça que a Fundarpe cuidará 

dos “outros gostos” e das “outras posições”, as perguntas persistem e até se 

proliferam: então “gosto” é um critério adequado para pensar e estruturar‐se 

uma política pública? 

O Diário de Pernambuco fez uma série de reportagens que discutia o 

“programa armorial enquanto política pública” (Leão e L, 2007: D1 e D6) e, já 

na sua primeira reportagem, de 16 de março, um box intitulado Multicultural 

ou monocultural? trazia a manifestação de intelectuais e artistas que estão 

expressamente desconfortáveis com uma suposta revitalização do armorial 

através de uma estrutura pública. Apontavam a necessidade e a preferência 

por que se investisse em uma política pluralista, multicultural. 

Uma vez que se entenda que uma política democrática pressupõe a 

“polissemia interpretativa”, como defende ainda Canclini, a discussão sobre o 

que se entende por cultura, as divergências quanto ao que se considera 

legítimo como bem de cultura, e a aceitação da diferença devem ser 

consideradas imprescindíveis para uma política pública que se pretenda 

democrática: 

(…) uma política democratizadora é não apenas a que socializa os bens 
‘legítimos’, mas a que problematiza o que deve entender‐se por cultura e 
quais os direitos do heterogêneo. Por isso, a primeira coisa a ser 
questionada é o valor daquilo que a cultura hegemônica excluiu ou 
subestimou para constituir‐se. (Canclini, 2003: 157) 

A discussão sobre o papel de uma política cultural e os significados que 

estão por trás da escolha de ela conferir‐se um determinado atributo deve ser



121 

feita com cautela. Toby Miller e George Yúdice (2002) fazem uma discussão 

bastante enriquecedora para a avaliação da forma como Ariano Suassuna 

concebe, desde a década de 1970 até hoje, sua política cultural. Os autores 

(Miller e Yúdice, 2002: 13) indicam que existe uma luta entre conceber a 

política cultural como uma esfera transformadora e concebê‐la como uma 

esfera funcionalista. Ao dizer que não é “amorfo”, nem “um repassador de 

verbas”, mas que, ao contrário, foi chamado para a Secretaria (a de Arraes, 

mas poderia ser tanto a de Antônio Faria quanto a de Eduardo Campos) para 

executar um programa que parte do seu pensamento, já conhecido por todos 

(ou seja, o pensamento armorial e sua defesa de uma “nação castanha”), 

Ariano Suassuna deixa claro que enxerga a política cultural não como uma 

esfera funcionalista, mas como uma esfera transformadora, mesmo que a 

partir de seu pensamento de valorização da tradição. 

Ariano Suassuna tem utilizado suas gestões da cultura como 

ferramentas para um projeto de “educar o gosto” dos cidadãos, o que, 

conforme Miller e Yúdice (2002: 18) corresponde ao controle cultural ou, mais 

amplamente, à própria política cultural. 

A hegemonia, conforme Gramsci (apud Miller e Yúdice, 2002: 19), é 

assegurada quando

(…) a cultura dominante utiliza a educação, a filosofia, a religião, a 
publicidade e a arte para conseguir que seu predomínio pareça natural 
aos grupos heterogêneos que constituem a sociedade. O sucesso deste 
“consenso” se cristaliza no que logo aparece como um “estado ético”, 
que merece lealdade universal e transcende as identificações de 
classe 39 . 

As políticas culturais, igualmente, constituem um meio através do qual 

a hegemonia é assegurada e apoiada em um “estado ético” ou na suposta 

universalidade do gosto que é “ensinado” aos cidadãos. Elas “proporcionam 

um meio para conciliar identidades culturais antagônicas erigindo a nação 

39 Tradução nossa do espanhol: “cuando la cultura dominante utiliza la educación, la filosofía, 
la religión, la publicidad y el arte para lograr que su predominio les parezca natural a los 
grupos heterogéneos que constituyen la sociedad. El logro de este “consenso” se cristaliza 
en lo que luego aparece como um “estado ético”, que merece lealtad universal y 
transciende las identificaciones de clase.”



122 

como a essência que transcende os interesses particulares 40 .” Nada parece 

mais apropriado para interpretarmos a forma como Ariano Suassuna tem 

concebido e posto em prática a sua política cultural, fundada em um discurso 

de valorização da cultura brasileira, de defesa de uma “nação castanha”, de 

povo e da cultura popular e na aposta de “educar” a cidadania para um gosto 

que, apesar de local, é “universal”. 

O que é projetado como valor estético universal, no entanto, baseia‐se 

numa série de exclusões, no caso da política de Ariano Suassuna, assumidas, 

verbalmente, em seu programa político, e materializadas na pedagogia e no 

exercício do gosto nas suas aulas‐espetáculo. Estas assumem, na política de 

Ariano Suassuna, desde a gestão Arraes, um instrumento fundamental para as 

pretensões transformadoras dessa política, que tem implícita a ideologia de 

solucionar uma “incompletude ética”: 

A política cultural descobre, serve e nutre a um sentido de 
pertencimento, valendo‐se do regime educativo e de outros regimes 
culturais baseados na insuficiência do indivíduo contra o benevolente 
pano de fundo histórico do Estado soberano. (…) “O bom gosto” torna‐se 
tanto o signo de uma cidadania melhor quanto o meio para alcançá‐la 41 . 
(Miller e Yúdice, 2002: 28) 

Assim, através de aulas‐espetáculo, a política cultural desenvolvida por 

Ariano Suassuna supostamente cumpre esse papel de suprir essa 

“incompletude ética” ou insuficiência do indivíduo, que carece de aprender o 

“bom gosto” baseado numa determinada concepção de cultura brasileira, 

para elevar sua condição cidadã. Da cultura popular representada pela nação 

castanha de Ariano Suassuna, são excluídas e tratadas com preconceito várias 

manifestações culturais, assim como as seletas definições de “cultura 

popular” no século XIX, cujo correspondente – o “povo” – não contempla nem 

a ralé, nem a “civilização decadente”, como vimos no primeiro capítulo. 

40 Tradução nossa do espanhol: “Proporcionan um medio para conciliar identidades culturales 
antagônicas erigiendo la nación como la esencia que trasciende los intereses particulares.” 

41 Tradução nossa do espanhol. Texto original: “La política cultural descubre, sirve y nutre a 
um sentido de pertenencia valiéndose de régimen educativo y de otros regímenes culturales 
basados en la insuficiencia del individuo contra el benevolente telón de fondo histórico del 
Estado soberano. (…) ‘El buen gusto’ deviene tanto el signo de una ciudadanía mejor como 
el medio para lograrla.”



123 

As aulas‐espetáculo de Ariano Suassuna, sem dúvida, revelam quão 

conectadas estão suas facetas de artista, político e educador. Porém elas 

revelam, igualmente, como o pensamento armorial acerca de identidade 

cultural e da cultura popular se traduz em termos de pedagogia. Segundo 

Tomaz Silva (2006: 97), as questões relacionadas à identidade, à diferença e 

ao outro constituem um problema social, porque, em um mundo heterogêneo, 

o encontro com o outro, com o diferente, é inevitável. Ao mesmo tempo, 

conforme o autor, impõem um desafio para a pedagogia, tanto pela interação 

das diferenças no espaço da escola quanto porque a questão do outro e das 

diferenças não podem deixar de ser matéria de preocupação da Pedagogia 

(Silva, T., 2006: 97), que não tem como ignorar o outro, o diferente: 

Mesmo quando explicitamente ignorado e reprimido, a volta do outro, do 
diferente, é inevitável, explodindo em conflitos, confrontos, hostilidades 
e até mesmo violência. O reprimido tende a voltar – reforçado e 
multiplicado. E o problema é que esse “outro”, numa sociedade em que a 
identidade torna‐se, cada vez mais, difusa e descentrada, expressa‐se 
por meio de muitas dimensões. O outro é o outro gênero, o outro é a cor 
diferente, o outro é a outra sexualidade, o outro é a outra raça, o outro 
é outra nacionalidade, o outro é o corpo diferente. 

E o outro é, ainda, o outro gosto, ou os outros gostos, cuja 

responsabilidade Ariano Suassuna, na condição de Secretário da Cultura, 

explica ficar a cargo de outras instâncias como a Fundarpe, em uma atitude 

que nos leva a detectar na principal ação de sua secretaria, a aula‐ 

espetáculo, uma “pedagogia da mesmidade”. Utilizamos essa expressão para 

diferenciar o enfoque pedagógico das aulas‐espetáculo de Ariano Suassuna das 

três estratégias descritas por Tomaz Silva (2006: 97 a 102): a primeira, 

designada de “liberal”, que consiste numa “boa vontade” para com a 

diversidade cultural, mas sem “questionar as relações de poder e os processos 

de diferenciação que, antes de tudo, produzem a identidade e a diferença”; a 

segunda, chamada de “terapêutica” por atribuir “a rejeição da diferença e do 

outro a distúrbios psicológicos”, de forma que a estratégia pedagógica 

consiste em tratar essas atitudes “inadequadas”; e a terceira, a “pedagogia 

da diferença” que corresponde à proposta do autor de que a pedagogia trate 

a identidade e a diferença como questões políticas, levando em conta as 

contribuições das teorias culturais mais recentes:



124 

Em seu centro, estaria uma discussão da identidade e da diferença como 
produção. A pergunta crucial a guiar o planejamento de um currículo e de 
uma pedagogia da diferença seria: como a identidade e a diferença são 
produzidas? Quais são os mecanismos e as instituições que estão mais 
ativamente envolvidos na criação da identidade e de sua fixação? (…) Ela 
tem que colocar no seu centro uma teoria que permita não simplesmente 
reconhecer e celebrar a diferença e a identidade, mas questioná‐las. 
(Silva, T., 2006: 100) 

A forma de entender a diferença, nessa perspectiva, é acolhendo o 

outro como outro, o estrangeiro como estrangeiro, e não “deixar que o outro 

seja como eu sou” (Pardo apud Silva, T., 2006: 101): 

(…) acolher outrem, pois, em sua irredutível diferença, em sua 
estrangeiridade infinita, uma estrangeiridade tal que apenas uma 
descontinuidade essencial pode conservar a afirmação que lhe é própria. 
(Blanchot apud Silva, T., 2006: 101) 

Essa forma de acolhimento é a que se alia ao que Glissant chama de 

“direito à opacidade”, ou seja, a não necessidade de compreender o outro ao 

preço de reduzi‐lo “ao modelo de minha própria transparência” (Glissant, 

2005: 86). 

A “pedagogia da mesmidade” das aulas‐espetáculo armoriais parte de 

uma perspectiva inversa a esta: a identidade e a diferença não são tratadas 

como questões políticas e como resultantes de produção discursiva, ao 

contrário, são naturalizadas ou essencializadas; a complexidade da construção 

e da fixação das identidades, principalmente no seio de algumas instituições, 

não é trazida à tona; e, por fim, a compreensão do outro, no máximo, 

significa reduzir sua outridade “relativamente a mim” ou “relativamente ao 

mesmo” (Pardo apud Silva, T., 2006: 101). Na parte falada de suas aulas‐ 

espetáculo, Ariano Suassuna costuma arrancar risos de apoio a comentários 

que conotam um certo menosprezo (com um misto de desconhecimento) por 

algumas manifestações – como o funk (carioca). E, através dessa forte arma 

de adesão que é o riso, contribui para formar ou reforçar opiniões acerca do 

que deve e do que não deve ser assimilado dentro dos limites do popular. 

Curiosamente, em uma espécie de devolução a esse humor que achata 

diferenças abismais como as existentes entre o que significa funk e punk, 

encontramos, na internet, além de vários trechos de suas aula‐espetáculo, um



125 

vídeo intitulado Funk do Suassuna 42 . Neste vídeo, como uma espécie de ironia 

aos desafetos do escritor para com tal tipo de manifestação, seu discurso é 

colado e mixado ao ritmo do funk carioca, pondo em xeque a legitimidade de 

seu discurso. 

É tentador, neste momento, voltarmos para o início, quando 

tratávamos das origens do Movimento Armorial, e lembrarmos das 

discordâncias entre Ariano Suassuna e outros membros do Movimento de 

Cultura Popular (MCP), principalmente no que dizia respeito à finalidade 

política e educacional de que este movimento queria incumbir a arte. Em 

primeiro lugar, havemos de ressaltar a contradição implícita na utilização, 

feita por Ariano Suassuna, de bens simbólicos a serviço do ideal de ensinar 

uma determinada concepção de cultura brasileira. Além disso, não precisamos 

nos esforçar muito para detectar outras discrepâncias, entre, por exemplo, a 

“pedagogia da mesmidade” das aulas‐espetáculo do atual secretário e os 

pressupostos da atividade pedagógica conforme um dos idealizadores do MCP, 

o educador Paulo Freire: a dialogicidade; o respeito aos saberes dos 

educandos; o risco, a aceitação do novo e rejeição de qualquer forma de 

discriminação; a consciência do inacabamento; e a autonomia do ser do 

educando. 

Um terreno rico dos sintomas da concepção de Ariano Suassuna como 

educador é a Introdução do seu Inciação à Estética (1979), no qual podemos 

presenciar sua defesa ao conceito de Verdade, apesar de não exigir que os 

alunos o sigam: 

Não vejo por que motivo devamos recusar verdades que foram 
incorporadas de uma vez para sempre ao entendimento do mundo por 
obra de pensadores, solitários ou de sistemas, que, tendo uma visão geral 
talvez diferente da nossa, encontraram aquelas verdades e conseguiram 
expressá‐los de modo definitivo. (…) Temos de perder a mania de inovar a 
qualquer preço, de sistematicamente discordar dos pensadores que 
antecederam o nosso século somente pelo temor de nada dizer de novo. 
(Suassuna, 1979: 17 e 19) 

Conforme o próprio escritor, suas posições estão “mais ou menos 

definidas” nesta obra. Se ainda mantém um caráter “didático”, com uma taxa 

mais elevada de caráter expositivo e informativo, é devido às condições em 

42 Disponível em: http://www.youtube.com/watch?v=0D92AS8HqLA Acesso em: 15 maio 2008.

http://www.youtube.com/watch?v=0D92AS8HqLA


126 

que lhe chegavam os alunos de Estética (ou seja, sem bons conhecimentos de 

Arte, Literatura e Estética). O seu desejo, no entanto, era o de escrever a 

obra com a qual sempre sonhou: uma “Introdução Brasileira à Filosofia da 

Arte”, ou seja, provavelmente com o conteúdo que amplamente expõe, 

argumenta e difunde, através de suas aulas‐espetáculo. 

Em parte, o “sonho” de Ariano Suassuna em escrever esta obra é um 

dado a partir do qual podemos compreender como a idealização da “Obra da 

Raça”, tematizada pelo Romance d’A Pedra do Reino, é mais do que um 

episódio fictício do universo quadernesco. Trata‐se, na verdade, de um ideal 

sempre perseguido pelo escritor, e que tem como pressuposto a crença na 

possibilidade de escrever uma obra definitiva para a compreensão de uma 

determinada cultura, por nela estar formulada uma espécie de “consciência 

da comunidade”. 

Veremos, no próximo capítulo, como esse projeto de uma obra 

definitiva para a interpretação da cultura brasileira e do “povo castanho” é 

responsável por que os discursos teórico e literário de Ariano Suassuna tenham 

entre si uma relação de contigüidade. No que eles formulam, a cultura 

popular é buscada com objetivos que se assemelham aos das narrativas da 

nação, sendo parte do que identificamos como uma “simbologia armorial”, a 

fim de forjar uma continuidade histórica e tornar convincente a unidade 

nacional, como discutiremos a seguir.



A afirmação épica do popular na narrativa da 

“Nação Castanha” de Quaderna e Ariano Suassuna 

Se dissessem a mim: “toda a sua obra vai ser destruída, 
você só tem o direito de fazer escapar uma”, eu faria 
escapar A Pedra do Reino, porque foi onde eu me 
expressei de maneira menos incompleta. De tudo que 
escrevi, A Pedra do Reino é o que mais expressa o meu 
universo interior. 43 

43 Carvalho, Eleuda. Entrevista com Ariano Suassuna. Jornal de Poesia. Disponível em: 
http://www.revista.agulha.nom.br/ecarvalho02c.html Acesso em: 18 Abril 2008. 

3

http://www.revista.agulha.nom.br/ecarvalho02c.html


128 

notável a relação de complementaridade entre a obra literária e textos 

de outra natureza – tese, artigos, entrevistas e ensaios ‐ de Ariano 

Suassuna no que diz respeito à sua preocupação teórica em definir o que 

viria a ser uma “autêntica cultura nacional” e, no interior desta, a 

importância da cultura popular. Entre as obras literárias, no entanto, é o 

Romance d’A Pedra do Reino a obra em que Ariano Suassuna mais 

completamente desenvolveu a sua noção de “Nação Castanha”, que viria, 

ainda, a defender como tese de livre docência, sob o título A Onça Castanha e 

a Ilha Brasil, em 1976, cinco anos após a primeira edição do romance. 

É, certamente, por esta razão, entre outras, que A Pedra do Reino é 

considerada pelo seu próprio autor como a mais representativa de seu 

“universo”, que corresponde à interpretação de Brasil, de identidade nacional 

e de cultura popular apoiada em uma “simbologia armorial”. 

A estética armorial não só define as características da obra de Ariano 

Suassuna e, especialmente, do Romance d’A Pedra do Reino, como faz parte 

do conjunto de referências do universo fictício de Quaderna. Este 

protagonista, autor textual e narrador, apresentando‐se como profundo 

conhecedor das “coisas armoriais”, é o próprio emblema do artista ou 

intelectual armorialista: 

Para que vossas excelências não estranhem que eu seja tão entendido 
em Onça e bandeira, explico, primeiro, que sou membro do nosso querido 
e tradicional “Instituto Genealógico e Histórico do Sertão do Cariri”, 
fundado pelo Doutor Pedro Gouveia, e no qual, para se entrar, a gente 
tem que fazer um curso completo de bandeiras, brasões e outras coisas 
armoriais. (RPR – Folheto II, p. 42) 

É



129 

Essa referência à exigência de um “curso completo de bandeiras, 

brasões e outras coisas armoriais” por um instituto que cuida da matéria 

genealógica e histórica de uma região nos remete à inventividade dos 

símbolos que asseguram a continuidade histórica em que se sustentam as 

narrativas da nação, como vimos no primeiro capítulo. Quaderna é, não só 

aquele que admite celebrar a antiguidade de sua “nação castanha” através do 

aprendizado de um conjunto de símbolos e acessórios inventados, mas 

também um verdadeiro co‐criador e defensor dessa inventividade, assim como 

Ariano Suassuna. 

O Romance d’A Pedra do Reino foi escrito de 1958 a 1970, mas, 

segundo o narrador, a história se passa entre os anos de 1935 e 1938. O tempo 

a partir do qual Quaderna se dirige a todos os brasileiros e ao Supremo 

Tribunal Federal é o dia 9 de outubro de 1938, em que se encontra preso, na 

cadeia da Vila de Taperoá, e, nessa condição, conta a história e os motivos 

que o levaram a estar ali, incluindo o inquérito que se desenrolara neste 

mesmo ano. A situação enunciativa do interrogatório com o Corregedor 

constitui a maior parte da narrativa (Folheto XLIX ao Folheto LXXXV, que 

encerra o romance) e corresponde, segundo Quaderna, a quatro horas 

seguidas de depoimento, relacionado com os episódios do qual é suspeito: a 

morte de seu padrinho Sebastião Garcia‐Barreto e os antecedentes da 

cavalgada moura que traria o príncipe do cavalo branco à Vila de Taperoá. 

No entanto, nesse depoimento, os acontecimentos relacionados a sua 

condição de suspeito dão margem a que Quaderna construa, para o 

Corregedor, uma narrativa lendária acerca da região em que se encontram, o 

Sertão do Cariri, mas que emblematiza uma reconstrução genealógica da 

própria “nação castanha” defendida por Ariano Suassuna e representada 

artisticamente por Quaderna: 

Quaderna descreve detalhadamente ao corregedor o ocorrido, revelando 
a sua construção armorial e castanha. Datas, acontecimentos simbólicos, 
reais e imaginados norteiam a rememoração quadernesca. Na 
reconstrução desses episódios, entrecruzam‐se muitos outros, formando 
uma rede de símbolos que dimensionam o universo castanho. Sob a 
tessitura armorial‐castanha de Quaderna, está o universo infantil do 
narrador, permeado por canções de gesta, folhetos, cantadores, ciganos, 
circo e lendas entrelaçadas com episódios temporalmente fragmentados,



130 

como a batalha de Alcácer‐Quibir, Zumbi dos Palmares, a revolta da 
Pedra do Reino e Canudos. (Didier, 2000: 181) 

Do entrecruzamento desses episódios, símbolos e tempos históricos 

fragmentados, erige‐se a defesa de uma “nação castanha” e, no interior 

desta, a afirmação épica do popular, de um modo muito particular: fazendo 

equivalências entre o contexto popular nordestino e o universo da nobreza 

européia, mas sem desfazer‐se da lógica e dos conteúdos ideológicos próprios 

a este último. Vejamos o que é possível apreender através da definição do 

contexto enunciativo feita pelo narrador: 

Este, como as Memórias de um Sargento de Milícias, é um “romance” 
escrito por um “brasileiro”. Posso começá‐lo, portanto, dizendo que era e 
é, “no tempo do Rei”. Na verdade, o tempo que decorre entre 1935 e 
este nosso ano de 1938 é o chamado “Século do Reino”, sendo eu, apesar 
de preso, o Rei de quem aí se fala. (…) Para ser mais exato, preciso 
explicar ainda que meu “romance” é, mais, um Memorial que dirijo à 
Nação Brasileira, à guisa de defesa e apelo, no terrível processo em que 
me vejo envolvido. (RPR, 33 e 34) 

As aspas que destacam as palavras “romance” e “brasileiro”, 

certamente, encerram a ambigüidade de que Ariano Suassuna deseja atribuir 

a elas: o brasileiro e o caráter “universal” desejado por Ariano Suassuna; e o 

termo “romance” e a confusão que lhe é própria. Conforme Idelette Santos 

(1999: 112), eis um termo importante para o conhecimento e a compreensão 

da poesia oral, e para a “descoberta do universo armorial e ‘romançal’. E a 

autora explica a ambigüidade que é inseparável do termo da seguinte forma: 

Via de regra, o romance dito tradicional e de origem ibérica é 
considerada como “uma narrativa cantada com acompanhamento 
instrumental. Caracteriza‐se por ser cantada, breve, tradicional, 
impessoal e de tom popular” (Almeida, 1957, 97). Geralmente dialogado, 
com temática variada, apresenta‐se em versos longos, de dois 
hemistíquios heptassílabos, e rimados. Os dois tipos de romance, citados 
pelo mestre [João Melchíades], correspondem, portanto, ao romance 
tradicional e ao romance em prosa, de aventuras ou cavalaria. 

Dessa forma, a dubiedade do termo não parece englobar um sentido 

afinado com a caracterização do romance por Bakhtin e com sua relação 

crítica com os demais gêneros. Nesta relação, “não se pode falar de uma 

harmonia possível”, pois, conforme o autor (Bakhtin 2002: 399), “o romance



131 

parodia os outros gêneros (justamente como gêneros), revela o 

convencionalismo das suas formas e da linguagem”, e, apesar de integrar 

outros à sua construção particular, reinterpreta‐os e dá‐lhes um outro tom. 

Isso explicita que a condensação romance‐epopéia proposta por Ariano 

Suassuna não representa nenhuma impossibilidade nem contradição. O 

Romance d’A Pedra do Reino opera todos os itens dessa relação do romance 

com outros gêneros, mas não cremos que há um visão crítica sobre eles, em 

especial, sobre o gênero épico. A romancização do gênero épico na Pedra do 

Reino não atinge o ponto que Bakhtin considera o mais importante da relação 

crítica que o romance estabelece com os demais gêneros na época em que o 

romance se estabelece como predominante (segunda metade do século XVIII): 

Como se exprime a “romancização” dos outros gêneros? Eles se tornam 
mais livres e mais soltos, sua linguagem se renova por conta do 
plurilingüismo extraliterário e por conta dos extratos “romanescos” da 
língua literária; eles dialogizam‐se e, ainda mais, são largamente 
penetrados pelo riso, pela ironia, pelo humor, pelos elementos de 
autoparodização; finalmente – e isto é o mais importante ‐, o romance 
introduz uma problemática, um inacabamento semântico específico e o 
contato vivo com o inacabado, com a sua época que está se fazendo (o 
presente ainda não acabado). (Bakhtin, 2002: 400 – grifo nosso) 

É justamente esse contato vivo com o presente inacabado que não 

presenciamos introduzir‐se em O Romance d’A Pedra do Reino, ao contrário, 

consideramos muito mais forte a presença nesse romance dos componentes 

épicos do passado absoluto e do isolamento da contemporaneidade, conforme 

Bakhtin (2002). A presença de um humor no discurso de Quaderna, não raras 

vezes paródico, dirige‐se não a deslegitimar qualquer “ideologia da 

epicidade”, mas a desconstruir a univocidade da História oficial, para erigir 

um discurso fictício, igualmente épico, de apoio à tese da “Nação Castanha”. 

O objetivo do humor está relacionado com a conquista de adesão dos 

leitores, assim como isso também constitui uma estratégia das aulas‐ 

espetáculo de Ariano Suassuna em relação a seu público. À condição assumida 

para produzir um tom humorístico, que o próprio escritor costumeiramente 

nomeia de “rei‐palhaço”, soma‐se, ainda, a de “louco”. A palavra “delirante” 

(do Rei “de quem aí se fala” e que se encontra preso) é interdita. Ao mesmo 

tempo em que não é ouvida, pode ser creditada como portadora de alguma



132 

verdade oculta, de “uma razão ingênua ou astuciosa, uma razão mais razoável 

do que a das pessoas razoáveis” (Foucault, 1996: 11). E é valendo‐se dessas 

estratégias que Quaderna busca legitimidade e a adesão da “Nação 

Brasileira”, não só para sua defesa no “terrível processo” em que se vê 

envolvido, mas, sobretudo, para as teses que construirá acerca de sua “Nação 

Castanha”. 

Vimos, no segundo capítulo, que a noção de “Nação Castanha”, 

defendida ora explícita ora implicitamente pela variedade de discursos de 

Ariano Suassuna, incluindo sua obra literária, está afinada com a atribuição de 

sentidos positivos às idéias de mestiço e mestiçagem, tal como tais noções 

foram reinterpretadas por Gilberto Freyre, isto é, deslocando‐se do enfoque 

racial para o cultural e, ao mesmo tempo, numa compreensão de fusão de 

povos como unidade harmônica. 

É uma variação dessa visão que está exposta tanto na tese de Ariano 

Suassuna, A Onça Castanha e a Ilha Brasil, quanto no Romance d’A Pedra do 

Reino, com a peculiaridade de ajustar a interpretação freyriana às influências 

barrocas sofridas pelo criador do Armorial e, dessa forma, equalizar a união 

harmônica que caracteriza o nacional na visão de Gilberto Freyre, com uma 

“união de contrários, da tendência para assimilar e fundir contrastes numa 

síntese nova e castanha que dá unidade a complementaridade de opostos” 

(Suassuna, 1976: 4). Sobre como as idéias freyrianas de uma miscigenação 

harmônica como marca da nação brasileira se atualizam no discurso de 

Quaderna, explica Farias (2006: 345 e 346): 

O conceito de “Povo Fidalgo‐Castanho” através do qual Quaderna 
explicita a sua concepção de Nação brasileira remete à ideologia da 
“miscigenação abrasileirante e democratizante” que informa o discurso 
de Gilberto Freyre, podendo ser lido como uma variante dessa ideologia. 
É em torno desse conceito, em que são eclipsadas as contradições de 
raça, de cultura e de classe social, que o narrador Quaderna constrói a 
ficção de um Brasil cadinho, cujos personagens, como já se viu, 
travestem‐se de fidalgos e cavaleiros medievais. 

Nas equivalências com os elementos cavaleirescos medievais, o modo 

de se relacionar com o passado confere ao Romance d’A Pedra do Reino todos 

os traços épicos teorizados por Bakhtin: a valorização de um passado 

absoluto, utilizando‐se do dispositivo da lenda nacional; o isolamento da



133 

contemporaneidade, uma vez que tudo que está situado no passado 

“fastigioso” nacional é colocado numa condição superior em relação ao 

presente. Além disso, o personagem principal, também narrador e autor 

textual do Romance d’A Pedra do Reino, Quaderna, representa o herói‐síntese 

da “Nação Castanha”, por encerrar a característica de “fusão de opostos”, 

cuja conciliação contém uma idéia de suposta completude que não deixa 

espaço para outras visões, conformando, assim, uma consciência monolingüe 

do mundo. 

Como lugar de escritura de uma narrativa da nação, a relação que o 

Romance d’A Pedra do Reino estabelece com a cultura popular é a partir dos 

mesmos obstáculos epistemológicos presentes nos discursos daqueles que 

estavam interessados na constituição das nações européias a partir do século 

XVIII. A exigência de verossimilhança implica a necessidade de buscar 

símbolos que forjem uma continuidade histórica, e vários desses símbolos 

serão buscados em cantigas tradicionais, equivalências com o contexto 

brasileiro, lendas, histórias orais, manifestações populares, etc. É neste 

contexto que a valorização da cultura popular e as inúmeras referências a ela, 

no Romance d’A Pedra do Reino, implicam uma afirmação épica das 

identidades populares, pois tal valorização sempre se dá por sua identificação 

com um passado glorioso, e não pelos seus desdobramentos e transformações 

no presente: 

Assim, para o autor d’A Pedra do Reino, (…), o interesse primordial pela 
obra popular e pelo povo parte do pressuposto romântico de que a cultura 
popular é a fonte pura, as raízes definidoras de uma autêntica cultura 
nacional da qual a cultura erudita se alienou e à qual deve regressar em 
busca de sua identidade nacional. (…) A ideologia da unidade nacional 
permeia, pois, as várias formulações do autor sobre as manifestações 
culturais populares. (Farias, 2006: 58 e 59) 

Neste capítulo, discutiremos de que forma se dá a afirmação épica das 

culturas populares no Romance d’A Pedra do Reino, buscando, sempre que 

isto for elucidativo, fazer conexões com a tese A Onça Castanha e a Ilha Brasil 

(1976) ‐ em que as teses implícitas no romance se configuram como uma 

verdadeira Tese da “Nação Castanha”. Dividimos nossa discussão em temas 

que correspondem aos traços que identificamos, no primeiro capítulo, como



134 

pertencentes ao discurso épico, a partir de Bakhtin (2002), Lucchesi (1992) e 

Glissant (2005), mas apenas como pontos de partida para as discussões acerca 

das compreensões de cultura popular e de identidade implícitas no discurso 

narrativo de Quaderna e de Ariano Suassuna. 

Que popular é encenado na “Nação Castanha” 

Muitos aspectos da relação de Ariano Suassuna com a cultura popular 

encontra suas bases no período romântico e nos estudos folcloristas das 

culturas populares. Assim como o folclore nega o romantismo, mas repete 

vários das dificuldades epistemológicas do enfoque romântico das culturas 

populares, como vimos no primeiro capítulo, muito do que Ariano Suassuna diz 

hoje acerca da cultura popular alegando não confundi‐la, por um lado, com o 

folclore e, por outro, com a cultura de massa, incorre na repetição da 

afirmação épica das identidades populares, o que foi um pressuposto da forma 

como os folcloristas viam a cultura popular dentro do contexto de constituição 

das nações européias. 

No discurso de Ariano Suassuna – em entrevistas, artigos, tese, aulas‐ 

espetáculo – a definição do popular afina‐se com a seletividade de que estava 

imbuída a concepção de cultura popular dos românticos e dos folcloristas, 

identificada com um repertório de elementos associados com um “passado 

longínquo”, capaz de forjar uma continuidade histórica de modo a justificar a 

constituição de uma “nação”. Desta forma, a valorização da cultura popular, 

entendida sempre como tradição, é atravessada pela atribuição de valor ao 

passado e o isolamento da contemporaneidade, e por isso, determinadas 

manifestações do presente são excluídas (sob o argumento de serem 

decadentes, deteriorantes), e as transformações históricas da cultura popular 

não interessam a esses discursos.



135 

Essa concepção está claramente refletida no Romance d’A Pedra do 

Reino e o príncipe do sangue do vai‐e‐volta, no qual a valorização de um 

passado absoluto e o isolamento da contemporaneidade se dão, sobretudo, 

através das escolhas intertextuais. As fontes se alternam: a literatura 

medieval, principalmente os romances de cavalaria de origem ou em versão 

ibérica; a literatura de cordel, sobretudo, a vertente que reproduz temas do 

romanceiro medieval; e ainda obras brasileiras de escritores, historiadores, 

sociólogos, etc. O objetivo da retomada atravessa todas as citações, quando 

articuladas no discurso de Quaderna, e é muito semelhante à finalidade dessa 

mesma operação na tese A Onça Castanha e a Ilha Brasil, de Ariano Suassuna: 

reunir o conjunto de obras representativas da cultura brasileira e do “espírito 

peculiar e único” do nosso país (Suassuna, 1976: 3). A fim de mostrar como as 

“marcas essenciais que caracterizam a Cultura brasileira” (Suassuna, 1976: 3), 

o autor da tese referida constrói uma verdadeira genealogia dos pensadores e 

escritores “mais representativos” de como se delineou, ao longo da História, a 

“união de contrários” como marca da “Nação Castanha”, conforme a leitura 

“focalizada” do escritor armorial.  Quando dizemos uma leitura “focalizada” 

estamos nos referindo ao ajuste dessas obras a um “sistema óptico” de Ariano 

Suassuna, a fim de obter de tais referências a confirmação de sua 

interpretação da cultura brasileira, baseando‐se esta numa lógica binária, 

como detalharemos e discutiremos mais adiante. 

O ajuste a tal sistema óptico tem como fim, portanto, um projeto: a 

defesa da “nação castanha”; e é subordinada a tal projeto que a literatura 

popular, bem como as demais referências, é “lida”, citada e recriada n’A 

Pedra do Reino. Um dos aspectos que fortalece a adequação da literatura 

popular a esse propósito é a seletividade das fontes, e, conseqüentemente, o 

que fica definido como o popular no Romance d’A Pedra do Reino. 

Recriada para novos versos ou de forma “diluída” na prosa de 

Quaderna, a fonte popular a que Ariano Suassuna recorre é, sobretudo, a 

literatura de cordel, que chegou ao Nordeste do Brasil através dos 

colonizadores lusitanos e começou a ser difundida no século XVI ou século XVII 

(Diegues Júnior, 1986: 31). O romanceiro que nos vem de Portugal já é, desde 

lá, híbrido, proveniente de fontes diversas, e, por isso, mais peninsular do que



136 

lusitano (tanto que também se divulgou em países de colonização espanhola). 

No Brasil, a literatura de cordel se difunde e se forma, ao mesmo tempo, a 

partir das trocas com outras referências, a exemplo das histórias contadas 

pelos akpalôs 44 registrados por Câmara Cascudo (Diegues Júnior, 1986: 37). E, 

certamente, ao longo da história, outras trocas se realizaram e se realizam. 

Vários fatores contribuíram para que o Nordeste constituísse o 

ambiente propício para que a literatura de cordel surgisse e se difundisse 

facilmente. As trocas culturais (não sem conflitos) entre os portugueses e 

africanos, a organização da sociedade patriarcal, o surgimento de 

manifestações messiânicas e bandos de cangaceiros, entre outros fatos que 

não raramente ganham equivalência com outros elementos medievais 

ibéricos, pareciam tornar fértil o ambiente para o aparecimento de cantorias 

que representavam uma espécie de “consciência da comunidade” sobre tais 

fatos 45 . Na verdade, muito antes de “herdarmos” manifestações culturais 

como a literatura de cordel, herdamos as condições relacionadas à formação 

social que lhes eram favoráveis e que, portanto, também favoreciam a 

representação épica desse “cenário”, o que nem sempre é interpretado de 

forma crítica pelos nossos estudiosos, como podemos constatar nessa 

observação de Diégues Júnior (1986: 35) a respeito dessa herança peninsular: 

Da península foi que nos veio: é uma das heranças que devemos, o Brasil a 
Portugal, os outros países americanos à Espanha, fazendo com que o 
épico e o lírico, pelo que o povo se manifestava, persistissem entre nós, 
ora em sua forma tradicional, das narrativas registradas no romanceiro, 
ora em suas formas ocasionais, pelo registro de fatos circunstanciais, de 
momento, que mereceram a atenção das populações, conservando‐os na 
memória popular. 

Essa visão que tende a apagar as complexidades e as relações 

conflituosas da “mímica colonial” (Bhabha, 2003) também está presente no 

discurso de Ariano Suassuna e em sua escolha clara pela vertente de literatura 

de cordel que mantém o vínculo mais forte com o romanceiro ibérico 

44 A respeito dos Akpalôs, Amarino Queiroz (2007: 141) fornece a seguinte informação: “A 
esse propósito, é ainda Cascudo (p. 154) quem assegura: os akpalôs se constituíram numa 
"instituição africana florescida no Brasil na pessoa de negras velhas que só faziam contar 
histórias”, negras “que andavam de engenho em engenho contando histórias às outras 
pretas, amas dos meninos brancos". 

45 Para mais informações sobre as condições favoráveis da difusão da literatura de cordel no 
Nordeste, ver Diégues Júnior (1986).



137 

tradicional, em que a “ideologia da epicidade” (Lucchesi, 1992: 15) está mais 

acentuada – em primeiro lugar, pela opção por perpetuar histórias do passado 

e nisto estar contida a escolha pelo “isolamento da contemporaneidade”; e, 

em segundo lugar, pelo próprio conteúdo épico do romanceiro e dos temas 

tradicionais: 

Castelos, damas, cavaleiros e princesas povoam os folhetos populares do 
interior nordestino, contando‐nos sobre batalhas e reis entre os quais se 
encontram Carlos Magno e seus vassalos, cristãos e mouros, reis e 
imperadores vislumbrando histórias de amores e fantasias. Símbolos e 
cores nos estandartes das cavalhadas fazem referência a um mundo 
religioso povoado de anjos e demônios, onças e cobras. Das artes das 
ruas, das festas, dos autos populares, dos folhetos, mamulengos e 
cantigas populares que permeiam o interior nordestino, juntamente com 
a tradição ibero‐medieval, os armoriais recriam e constroem uma arte 
popular erudita. (Didier, 2000: 178 e 179) 

Desde suas origens, a literatura de cordel apresenta, quase que 

simultaneamente, duas vertentes: por um lado, a divulgação de narrativas 

tradicionais, através da conservação e transmissão da memória popular, os 

“chamados romances ou novelas de cavalaria, de amor, de narrativas de 

guerras ou viagens ou conquistas marítimas” (Diegues Júnior, 1986: 31); e, por 

outro, o relato de fatos recentes, “de acontecimentos sociais que prendiam a 

atenção da população” (Diegues Júnior, 1986: 31). Essas duas tendências 

permaneceram sendo cultivadas no decorrer do tempo e definiram, 

relativamente, os tipos de temática incorporados pela literatura de cordel: 

Desta maneira, podemos desde logo evidenciar a existência, no 
romanceiro e hoje na literatura de cordel, de dois tipos fundamentais da 
temática: os temas tradicionais, vindos através do romanceiro, 
conservados inicialmente na memória e hoje transmitidos pelos próprios 
folhetos – e aí se situam as narrativas de Carlos Magno, dos Doze Pares de 
França, de Oliveiros, de Joana d’Arc, de Malasartes, etc.; e os temas 
circunstanciais, os acontecimentos contemporâneos ocorridos em dado 
instante, e que tiveram repercussão na população respectiva – são 
enchentes que prejudicaram populações, são crimes perpetrados, são 
cangaceiros famosos que invadem cidades ou praticam assassínio, são 
também hoje, com a facilidade das comunicações 46 , certos fatos de 
repercussão internacional. Temos assim os temas tradicionais, de um 
lado; e de outro lado, os fatos circunstanciais, quando a literatura de 
cordel se transforma em jornal escrito e falado e em crônica ou fixação 
dos acontecimentos. (Diegues Júnior, 1986: 51) 

46 Observemos que quando esse texto foi publicado (1986), a facilidade das 
comunicações a que o autor se refere ainda não inclui o fenômeno de comunicação e 
tecnologia chamado Internet.



138 

Relacionada a essa tipologia, há ainda uma divisão entre dois tipos de 

poesia: a chamada “obra feita”, tradicional, que já faz parte da memória dos 

cantadores; e o repente, improvisado, “o verso do momento, dito à face de 

um fato momentâneo, ou a propósito de uma pessoa presente” (Diégues 

Júnior, 1986: 43). 

Na seletividade das fontes populares d’A Pedra do Reino, fica clara a 

predominância de citação de fontes populares cuja temática é advinda do 

romanceiro ibérico, e não das que “noticiam” fatos circunstanciais ou 

acontecidos recentemente; e, ainda, a predileção explícita pela “obra feita”, 

que o próprio Ariano Suassuna classifica de “poesia de composição”, em 

contraposição à “poesia improvisada”. 

Na preferência pelas “obras feitas” está implícita a possibilidade de 

maior controle dos conteúdos ideológicos a serem veiculados, pois nelas o 

impacto da cultura dominante que se assinala no cancioneiro tradicional 

anônimo é bastante mais evidente (Colombres, 1995: 155). Veremos, no sexto 

capítulo, como a presença dessa noção de “obra feita” e, portanto, menor 

espaço para a improvisação, será importante para a compreensão dos 

primeiros espetáculos do grupo Grial, assim como a sua flexibilização será 

determinante nos espetáculos mais recentes. 

N’A Pedra do Reino, talvez a exceção em relação à predileção pelas 

“obras feitas” que retomam os temas do romanceiro tradicional fique por 

conta de alguns poucos exemplos de versos que complementam os próprios 

fatos fictícios narrados, como este a seguir, que amplia a plasticidade da cena 

do tiroteio e da confusão em torno da chegada do Rapaz‐do‐Cavalo‐Branco a 

Taperoá: 

“E era um barulho danado, 
todo esse Povo atirando! 
As balas, por perto deles, 
passavam no Ar, silvando! 
O tiroteio imitava 
um tabocal se queimando!” (RPR – Folheto III, p. 52) 

Portanto, os versos se relacionam com notícias que são engendradas 

dentro do próprio universo fictício evocando um passado épico nacional, 

espelhado na correspondência com os valores ibéricos medievais. Eles não são



139 

retomados de folhetos de acontecimentos referentes ao período histórico em 

que se passa a história do romance. 

Não faz parte de nossos objetivos um levantamento das fontes literárias 

e dos procedimentos formais que as recriam n’A Pedra do Reino; tampouco 

objetivamos fazer um reconhecimento dos gêneros populares citados e 

recriados por Ariano Suassuna, assim como uma tipologia dos modos de 

citação desses gêneros. Esses já foram esforços empreendidos 

satisfatoriamente por Idelette Santos, em seus respectivos trabalhos de 

mestrado (Santos, 1974) e doutorado (Santos, 1999). 

A utilização das referências e recursos da literatura de cordel na 

estrutura romanesca d’A Pedra do Reino constitui um de seus pontos fortes, 

pois, como explica Farias (2006: 291), o romance dialoga profundamente, em 

seus vários níveis, com o vasto material desta vertente literária: 

Sejam da autoria de um vate sertanejo, famoso ou anônimo, sejam de 
autoria do próprio Quaderna ou dos poetas João Melchíades e de seus 
discípulos, recriados ou não, citados literalmente ou readaptados ao sabor 
dos eventos dramatizados, os folhetos de cordel – a par das demais formas 
de expressão estética da cultura popular – assumem um relevo especial no 
corpus da obra. Ligam‐se à substância mesma da existência do narrador, 
modulando conseqüentemente a ação narrada, que se tece a partir da 
experiência oralmente transmitida pelo imaginário poético do sertão. 
(Farias, 2006: 294) 

No entanto, nosso interesse na discussão sobre a relação entre o 

Romance d’A Pedra do Reino e a literatura de cordel, e entre esta e suas 

origens cavaleirescas, é explicitar os caminhos por onde se reforça o interesse 

de Ariano Suassuna por uma “ideologia da epicidade”. 

Os componentes épicos podem ser identificados em inúmeros aspectos 

do Romance d’A Pedra do Reino, tanto no que é referente ao que apreendido 

da literatura popular, ou seja, o que da literatura popular interessa a este 

romance, quanto no que se relaciona com o modo como a citação dessa 

literatura é contaminada pelo projeto armorial e pela noção de uma “nação 

castanha” que estão subjacentes ao Romance d’A Pedra do Reino. 

Ao passo que os folhetos de acontecimentos recentes, como lugar 

privilegiado de inscrição de novas interpretações da história, são 

praticamente abolidos, n’A Pedra do Reino, a correspondência entre o mundo



140 

da nobreza européia e o mundo rural do Sertão feita pelos folhetos de matéria 

cavaleiresca é repetida, sem nenhum teor crítico. 

É interessante relacionarmos a distinção feita por Bakhtin (2002: 406) 

entre os cantos primitivos e os aedos de um lado, e os cantos épicos que nos 

são acessíveis de outro, com as duas vertentes da literatura de cordel, das 

quais uma, assim como os aedos, se relaciona com seus contemporâneos e 

com os fatos históricos do presente; e a outra, assim como os cantos épicos, 

se origina como uma interpretação épica do passado, parecendo não referir‐se 

a seus contemporâneos, “mas ao ‘mundo dos ‘pais’, das origens e dos 

fastígios, como que canonizando‐os em vida” (Bakhtin, 2002: 406). 

Na preferência pelos temas tradicionais e não pelos acontecidos 

recentes, também está implícita a opção por suprimir a faceta do cordelista 

como “jornalista, conselheiro do povo e historiador popular” (Curran, 2003: 

19). A condição do poeta como aquele que fala a seus contemporâneos, 

interpretando a história recente a seu modo, é preterida em prol de versos 

que retomam interpretações já estáveis (épicas) do passado. 

A relação com a literatura de cordel e a matéria cavaleiresca revela o 

quanto, no discurso e na obra de Ariano Suassuna, é mais inventivo do que 

verdadeiro que o fundo da valorização da cultura popular seja o Povo (com a 

inicial maiúscula como o escritor costuma grafar, como índice dessa 

valorização). Ambas as referências estavam no rol de elementos que deixavam 

borradas as fronteiras entre cultura de elite e cultura popular, antes dos 

séculos XVII e XVIII. O gosto pelos romances de cavalaria era generalizado, e a 

literatura de cordel não era associada ao povo inculto: 

Pode‐se dizer que antes cultura de elite e cultura popular se 
misturavam, suas fronteiras culturais não eram tão nítidas, pois os nobres 
participavam das crenças religiosas, das superstições e dos jogos; as 
autoridades possuíam ainda uma certa tolerância para com as práticas 
populares. Vários esportes, considerados violentos, eram patrocinados 
pelos senhores da terra, o gosto pelos romances de cavalaria era 
generalizado, e as baladas e a literatura de cordel não eram associadas, 
pela minoria educada, ao povo inculto, ela participava também da mesma 
inclinação estética. (Ortiz, 1992: 15 e 16) 

Isso é muito revelador de como a valorização da cultura popular que 

está no discurso e na obra de Ariano Suassuna, e que se estende aos princípios



141 

armoriais, é sintoma, na verdade, da valorização do que sempre foi a 

“inclinação estética” da elite européia. O trabalho armorial não é, portanto, 

dar um outro estatuto ou posição às práticas populares dentro da sociedade 

brasileira, mas incentivar relações aproximadas com as que a elite européia 

estabelecia, antes dos séculos XVII e XVIII, com tais práticas. 

Conforme Colombres (1995: 142), o “ciclo de cavalaria” caracteriza‐se 

como “literatura eminentemente aristocrática que cede pouco espaço ao 

imaginário popular e narra, sobretudo, a luta entre cristãos e infiéis” 47 . Os 

conteúdos ideológicos da cultura dominante são retransmitidos através da 

recriação dos temas cavaleirescos na literatura de cordel baseada no 

romanceiro medieval, embora muitas vezes com um caráter contestatório, 

nisto consistindo o caráter ambíguo do romanceiro tradicional anônimo 

(Colombres, 1995: 155). 

Apesar de o riso ser um dos elementos de contestação em relação aos 

“ricos, o clero e o poder político” (Colombres, 1995: 155) e estar fortemente 

presente no Romance d’A Pedra do Reino, não é esse caráter contestatório 

que se sobressai ao se retomarem os cordéis com temas cavaleirescos nesse 

romance, mas sim a corroboração de seus conteúdos ideológicos, nem sempre 

verdadeiramente favoráveis aos poetas populares como agentes, e ainda num 

tipo de tradução da realidade nordestina brasileira para um sistema de 

valores imperialistas europeus que apaga, ao menos em parte, os conflitos 

coloniais advindos desse sistema: 

A poesia épica popular tem sua expressão mais genuína entre nós no 
cancioneiro histórico, escrito durante as guerras de independência e 
outras, tanto anticoloniais quanto internas, que se sucederam nos séculos 
XIX e XX. A maioria destes versos, como a quase totalidade dos corridos 
mexicanos, cantam as façanhas dos heróis verdadeiramente populares, 
ainda que não faltem louvores aos que representaram interesses 
contrários a estes setores. 48 (Colombres, 1995: 156) 

47 Tradução nossa do espanhol. Texto original: “literatura eminentemente aristocrática que 
cede poço sitio al imaginario popular y narra sobre todo la lucha entre cristianos e infieles.” 

48 Tradução nossa do espanhol. Texto original: “La poesía épica popular tiene su expresión 
más genuina entre nosotros em el cancioneiro histórico, escrito durante las guerras de 
independência y otras, tanto anticoloniales como intestinas, que se sucedieron em los siglos 
XIX y XX. La mayoría de estos versos, como la casi totalidad de los corridos mexicanos, 
cantan las hazañas de los héroes verdaderamente populares, aunque no faltan loas a los 
que representaron intereses contrários a estos sectores.”



142 

Entre os elementos retomados de forma positiva, está o significado da 

corte, relacionada, por exemplo, no ciclo arturiano, à idéia de harmonia: “A 

noção de Corte está extremamente ligada à de harmonia, funda os valores e 

as coisas, sendo que a ligação entre rei e vassalos é uma espécie de equilíbrio 

que se busca” (Ferreira, 1991: 54). Vejamos como esses conteúdos ideológicos 

são perpetuados pela valorização de um passado absoluto, através das 

correspondências feitas por Quaderna entre o Sertão e mundo da nobreza 

européia 49 . 

As explicações de Quaderna sobre como se iniciou e se desdobrou seu 

encanto pela literatura de cordel que recria as matérias cavaleirescas são 

dadas, principalmente, nos Folhetos de XI a XIV. Neles, em um raciocínio de 

“livro‐raiz”, que retomaremos mais adiante, o personagem recupera a origem 

desse seu interesse e o atribui às influências, ainda na adolescência, de sua 

Tia Filipa e dos ensinamentos do poeta João Melchíades Ferreira 50 , que, na 

trama ficcional, é o seu “padrinho‐de‐crisma”. 

Sob as influências de “Tia Filipa”, vemos a relação com um passado 

épico construir‐se no imaginário de Quaderna já bastante misturadas com suas 

referências pessoais, e totalmente desprovidas de seus significados históricos. 

Consentido a brincar com a tia e as meninas com uma cantiga de roda, das 

filhas de La Condessa, Quaderna, como cavaleiro, deveria escolher uma dessas 

filhas. Encantado pela dinâmica da brincadeira que o fizera estar próximo à 

Rosa, sua “escolhida”, Quaderna interessa‐se pelos significados dos 

elementos: 

(…) Perguntei a Tia Filipa o que era uma Condessa e o que significava um 
Cavaleiro. 
‐ Isso são coisas antigas, Dinis! – disse ela. – É melhor você perguntar a seu 
Pai, que é homem mais ilustre do que eu! Acho que uma Condessa é uma 
Princesa, filha de um Fazendeiro rico, de um Rei como Dom Pedro I ou 
Dom Sebastião! 

49 Sobre a reverberação do universo cavaleiresco, através da retomada de elementos que lhe 
são fundamentais como o cavalo, e das matrizes cavaleirescas no Romance d’A Pedra do 
Reino, cf. Farias (2006: 294‐302). 

50 Alguns dados biográficos desse poeta são fornecidos pelo próprio Quaderna, ao apresentá‐ 
lo, e correspondem à realidade: João Melchíades, poeta e violeiro, foi soldado, combateu 
na Guerra de Canudos, sobre a qual escreveu um romance (cordel) e também foi o primeiro 
poeta a escrever sobre Antônio Conselheiro.



143 

‐ E um Cavaleiro? – insisti, depois de anotar, em meu sangue, aquela 
noção de Princesa, misturada para sempre, agora, ao cheiro e aos seios 
de Rosa. 
‐ Um Cavaleiro – explicou Tia Filipa – é um homem que tem um cavalo e 
monta nele, para brigar de faca com os outros e casar com a filha do Rei! 
Foi então por isso, nobres Senhores e belas Damas, que a Cantiga de La 
Condessa contribuiu danadamente para que eu me entusiasmasse quando, 
depois, soube a história da Pedra do Reino, com os Pereiras, Barões do 
Pajeú, montados  a cavalo e comandando a tropa de Cavaleiros que iria 
acabar, a faca, com o Trono real dos Quadernas. (…) (RPR, Folheto XI ‐ 
pp. 88 e 89) 

Nas explicações de Tia Filipa já estão contidas a valorização do passado 

épico (do qual os homens “ilustres” são melhores conhecedores) e uma 

interpretação dos fatos de modo a esvaziá‐los de ideologia. E, no “arremate” 

explicativo de Quaderna a seus “leitores virtuais” acerca de como aqueles 

elementos iam se entranhando em seu sangue, se evidenciam marcas 

enunciativas (“nobres Senhores e belas Damas”) que o removem da condição 

de um “contemporâneo” que se dirige a seus “contemporâneos”. As 

influências sobre a relação axiológica de Quaderna com o passado, de modo a 

considerá‐lo superior ao presente, exemplifica‐se, também mais adiante, na 

evocação elogiosa do cangaceiro Jesuíno Brilhante, a quem Tia Filipa e a 

amiga Sá Maria Galdina consideravam: 

(…) “o mais corajoso e cavaleiro do Sertão, um Cangaceiro muito 
diferente desses Cangaceiros safados de hoje em dia, que não respeitam 
mais as famílias”, como dizia a Velha do Badalo, com plena concordância 
de Tia Filipa. 

Eu, o que mais admirava em Jesuíno Brilhante e nos outros 
Cangaceiros, era a coragem que todos eles tinham de enfrentar morte 
cruel e sangrenta. Impressionado pelas mortes dos Reis meus 
antepassados, no Pajeú, sentia‐me, ao mesmo tempo, fascinado e 
apavorado com elas. Desejava imitá‐los na grandeza real que tinham 
mantido na vida e na morte, mas sabia que não tinha coragem suficiente 
para isso. (…) (RPR ‐ Folheto XII, pp. 90 e 91) 

Ou ainda nessa outra síntese de Quaderna: 

Todas essas grandezas e monarquias iam, assim, tocando fogo em meu 
sangue, com o desejo de me sentar no Trono de meus antepassados e de 
me assenhorear de novo do Castelo de pedra que eles tinham levantado 
no Pajeú. Quando, porém, meu sonho atingia o auge de fogo, lá vinha a 
lembrança estarrecedora: todos os Reis da minha família tinham 
terminado de garganta cortada, de morte violenta tinha acabado Jesuíno 
Brilhante, o Rei do Sertão! Então, envergonhado, eu baixava a cabeça, 
corria de enfrentar morte cruel para realizar minha realeza, e confessava



144 

para mim que preferia ser um covarde vivo a ser um Rei degolado. (RPR 
‐ Folheto XIV, p. 105) 

A solução do impasse entre o fascínio pelo passado épico e o mero 

pavor da condição presente de Quaderna é encontrada, pelo personagem, nos 

ensinamentos do poeta João Melchíades, a partir dos quais a possibilidade de 

tornar‐se cantador tem a seguinte interpretação pelo narrador: 

Intrigado, fui procurar meu Padrinho, João Melchíades, e ele me fez, 
então, aquela que seria, talvez, a maior revelação para a minha carreira. 
É que os Cantadores, assim como faziam Fortalezas para os Cangaceiros, 
construíam também, com palavras e a golpes de versos, Castelos para 
eles próprios, uns lugares pedregosos, belos, inacessíveis, amuralhados, 
onde os donos se isolavam orgulhosamente, coroando‐se Reis, e que os 
outros Cantadores, nos desafios, tinham obrigação de assediar, tentando 
destruí‐los palmo a palmo, à força de audácia e de fogo poético. Os 
Castelos dos poetas e Cantadores chamavam‐se, também, 
indiferentemente, Fortalezas, Marcos, Obras. 

Foi um grande momento em minha vida. Era a solução para o beco 
sem saída em que me via! Era me tornando Cantador que eu poderia 
reerguer, na pedra do Verso, o Castelo do meu Reino, reinstalando os 
Quadernas no trono do Brasil, sem arriscar a garganta e sem me meter em 
cavalarias, para as quais não tinha tempo nem disposição, montando mal 
como monto e atirando pior ainda! 

***
Assim firmou‐se para mim a importância definitiva da Poesia, única 

coisa que, ao mesmo tempo, poderia me tornar Rei sem risco e exalçar 
minha existência de Decifrador. Anexei às raízes do sangue aquela 
fundamental aquisição do Castelo literário, e continuei a refletir e 
sonhar, errante pelo mundo dos Folhetos. (RPR ‐ Folheto XIV, pp. 
106 e 107) 

A errância de Quaderna “pelo mundo dos Folhetos”, assim como por 

outras manifestações populares, é norteada pelos mesmos obstáculos 

epistemológicos que Canclini (2003) associa às abordagens romântica e 

folclorista do popular, entre os quais nos interessa ressaltar por ora o 

interesse maior pelos bens do que pelos seus agentes produtores. Sob o 

pretexto dos ensinamentos de João Melchíades, Quaderna apresenta os vários 

tipos de romances aprendidos de seu mestre, sem estabelecer, por exemplo, 

nenhuma reflexão significativa com as condições em que tais folhetos são 

produzidos e consumidos. 

Apesar de os recursos de edição, reescritura e apropriação autoral 

serem amplamente utilizados como estratégia de recriação dos folhetos n’A 

Pedra do Reino, eles praticamente se apagam como reflexão sobre a ação



145 

concreta dos poetas e como parte constitutiva da própria dinâmica editorial 

dos cordéis, na representação feita dos poetas populares dentro do romance. 

Esse aspecto peculiar da acumulação das funções de poeta, editor e 

proprietário, inaugurada por João Martins de Athayde, de 1921 a 1949 

(Amorim, 2003: 25), é tratada no romance como uma característica quase 

picaresca de “um tal de José de Santa Rita Pinheiro Nogueira”, que “pega uns 

livros que compra no Recife, escreve de novo, ajeita, corta, aumenta assina 

com o nome Visconde de Montalvão para não ser preso, imprime e vende!”. 

Seguindo o exemplo deste poeta, Quaderna diz que poderá, então, 

beneficiar‐se de tal estratégia, a fim de suprir sua falta de imaginação, sem 

ser incriminado pela ação de plágio. Assim, a forma como a relação entre 

poeta e editor se modifica a partir de um determinado momento da história 

da literatura de cordel é tratada com superficialidade e “à transparência” dos 

valores da elite. A aproximação dessa relação, mesmo que pela ironia de 

Quaderna, à falta de imaginação e ao plágio não condiz com a complexidade 

da relação entre oralidade e movimento editorial que atravessa a produção da 

literatura de cordel. 

Segundo Idelette Santos, Suassuna desenvolveu longamente sua visão 

do poeta popular no Romance d’A pedra do reino, através, por exemplo, da 

auto‐definição de João Melchíades de seu papel poético e social. Nessa 

definição, o poeta reencontra, para a autora, duas funções, presentes 

também nos escritores armorialistas: a ligação com o passado, “representado 

pelas histórias antigas, presentes na voz e na memória viva do cantador”; e 

uma relação “com o além”, “próxima do conceito platônico de poesia” 

(Santos, 1999: 145): 

Para Melchíades – como para Suassuna? – um poeta nasce poeta, não se 
torna poeta por capricho ou esforço. E, do mesmo modo que definiu seis 
categorias de romances, João Melchíades chega a definir seis tipos de 
poetas – correspondentes às categorias citadas – aos quais se acrescentam 
o poeta de loas e o cantador improvisador. (…) Não se trata mais de 
gêneros literários, de escolhas poéticas, mas de uma espécie de 
predestinação que o poeta‐astrólogo lê nas estrelas. Só o eleito pode 
pretender a universalidade. 

No entanto, essa definição de “tipos de poeta” confere ao poeta 

popular uma condição estática, muito identificada com os essencialismos e



146 

com o funcionamento da representação estereotípica que vimos no primeiro 

capítulo, e que, também, teria levado Décio de Almeida Prado (1996: 79) à 

seguinte consideração crítica acerca do teatro de Ariano Suassuna: 

Ele não põe em cena o camponês, o trabalhador braçal, entendidos 
enquanto classe social ou força revolucionária, e, sim, especificamente, o 
‘amarelo’, o cangaceiro, o repentista popular, com toda a carga de 
pitoresco que a região lhes atribui. 

Essa condição estática do poeta popular é muito representativa, na 

obra de Suassuna, da visão de povo (o correspondente da cultura popular) que 

se deseja reforçar, e, mais do que através da auto‐representação de João 

Melchíades, tal estaticidade se reafirma pela relação que é estabelecida n’A 

Pedra do Reino com a oralidade. Com as opções pela “obra feita” e com 

temas tradicionais empreendidas nesse romance, podemos considerar que a 

oralidade com a qual ele se relaciona é a que Colombres (1995: 148) considera 

uma segunda oralidade: 

(…) aquela que já não é gerada a partir das mais antigas tradições, mas 
de textos transferidos a este meio por aculturação, ou apropriação 
seletiva, como seria o caso das gestas de Carlos Magno e os Doze Pares de 
França em mãos de grupos étnicos colonizados nos séculos XVI e XVII. 
Comumente, tais grupos não diferenciam claramente este tipo de relatos 
dos que respondem à sua mais pura tradição 51 . 

Na transferência dessa “segunda oralidade” para a escritura de 

Quaderna, quase nada se preserva da dinâmica própria à oralidade: rasuras, 

modificações, adendos, redundância, preponderância do ritmo, etc. É o 

conjunto desses traços que confere movimento à oralidade, possibilitando que 

ela não seja só tradição, mas “devir, projeto” (Colombres, 1995: 140). Por 

essa dinâmica própria à oralidade, em suas condições de produção, Glissant a 

associa com o corpo em movimento, em contraponto à escrita, relacionada 

por ele à imobilidade, a “uma espécie de tradição do encadeamento que 

chamaríamos de pensamento linear”: 

51 Tradução nossa do espanhol. Texto original: “(…) la que no se genera ya a partir de las más 
antiguas tradciones, sino de textos que se travasaron a este medio por aculturación o 
aproiación selectiva, como sería el caso de las gestas de Carlo‐magno y los Doce Pares de 
Francia em manos de grupos étnicos colonizados em los siglos XVI y XVII. Por lo común, 
dichos grupos no diferencian claramente este tipo de relatos de los que responden a su más 
pura tradición.”



147 

A oralidade, o movimento do corpo se manifestam na repetição, na 
redundância, na preponderância do ritmo, na renovação das assonâncias e 
tudo isso se dá bem longe do pensamento da transcendência, e da 
segurança que o pensamento da transcendência continha, bem como dos 
exageros sectários que esse pensamento desencadeia como que 
naturalmente. (Glissant, 2005: 47) 

No Romance d’A Pedra do Reino, a supressão desse caráter móvel, de 

devir e projeto da oralidade dá‐se por dois vieses. Em primeiro lugar, através 

da preferência pelas obras não improvisadas, preterindo os gêneros da poesia 

de repente, como constata Santos (1999: 120): 

Curiosamente, ao passo que a literatura de folheto e as cantigas 
tradicionais, gêneros poéticos não improvisados, são longamente 
analisados e apresentados, o Romance d’A pedra do reino dedica poucas 
páginas à cantoria, suas regras e seus gêneros poéticos específicos. 

A autora cita, como uma das exceções, um único desafio, Peleja de 

Romano do Teixeira, cantada por duas personagens femininas, mas a partir de 

uma versão “estabilizada” por um folheto publicado por Leandro Gomes de 

Barros, e, além disso, a fim de enriquecer o universo semântico do narrador, 

sem, no entanto, ser “explicado nem valorizado por seu valor poético” 

(Santos, 1999: 120). 

É curioso que o desafio não seja explorado, porque, na mesma lógica 

de retomada de textos que justificam a característica considerada por 

Suassuna como “essencial” da cultura brasileira, em sua tese A Onça Castanha 

e a Ilha Brasil, tal gênero poderia apoiar a constituição da personalidade de 

Quaderna, a partir da “peleja” entre as visões de Clemente e Samuel, 

aspectos que discutiremos mais adiante. 

Ao menos a peleja escrita 52 , como gênero em que se exercita o gosto 

pelo torneio, e na qual disputa verbal substitui a ação do combate 

cavaleiresco (Ferreira, 1991: 71) poderia ser, a exemplo das tantas obras que 

fundamentam a “nação castanha” de Ariano Suassuna, a fonte inspiradora 

52 Segundo Ferreira (1991: 73), “A peleja escrita que também se faz conhecer como 
imaginária ou recriada é aquela artificialmente composta, que se desenvolve por escrito, 
reproduzindo disputas com contendores fictícios ou reconstituindo desafios que se 
passaram, e mesmo recompondo cantorias que de fato, aconteceram e que foram assistidas 
pelos autores. Daí, a composição resultaria da memória de alguns trechos da imaginação de 
outros, da concentração e síntese de um amplo intertexto cultural, que aí se condensa.



148 

para a estrutura dual entre Clemente e Samuel, e a fusão de suas visões 

antagônicas em Quaderna, sobretudo porque, no seu aparente contraponto 

dialógico, está a serviço de reforçar um discurso monológico: 

Chamei a atenção para o fato de as falas não se contraporem 
dialogicamente mas, ao contrário, servirem para reforçar o universo 
monológico, criando uma espécie de fala para si mesmo, apesar da 
aparência de disputa. Aí o jogo da memória assume grandes proporções e, 
mesmo se a disputa é por escrito, ela sugere a rapidez e a prontidão da 
resposta, o recurso imediato para lembrar, a partir de outras respostas ou 
para criar, partindo da lembrança de um repertório comum. (Ferreira, 
1991: 72) 

Não só os gêneros próprios à cantoria são preteridos, como também, 

em muitos exemplos, as versões em folhetos mais atuais das cantigas 

tradicionais deixam de ser a fonte inspiradora da recriação de Ariano 

Suassuna, para dar espaço a versões mais antigas e não atualizadas por poetas 

brasileiros, ou, ainda, a romances tradicionais que nem possuem versão 

brasileira. Alguns dos inúmeros exemplos são: 

‐ o Romance d’A Nau Catarineta, que, ao invés de uma versão 

brasileira, é recriada a partir de outras versões, como as fontes portuguesas, 

de Almeida Garret e Teófilo Braga (Santos, 1999: 151); 

‐ duas estrofes citadas por Tia Filipa e Dona Maria Galdina (RPR ‐ 

Folheto XII, p. 95), retiradas de um romance épico hispânico antigo, Rey Moro 

que reta a Valencia, uma recriação de um dos episódios do El poema de mio 

Cid (Santos, 1999: 152), taxadas pelo poeta João Melchíades, dentro da 

narrativa, como parte de “uns romances velhos, meio desmantelados e meio 

fora de moda”, embora não saibamos se se confirma o conhecimento de tal 

texto por este poeta, uma vez que nenhuma versão brasileira foi localizada 53 

(Santos, 1999: 152); 

‐ e O Romance da Demanda do Sangral (RPR ‐ Folheto LXXXII), baseado 

no romance tradicional A Demanda do Santo Graal, uma das novelas do ciclo 

arturiano, do qual não se conhecem versões populares, nem ibéricas, nem 

brasileiras (Santos, 1999: 162). 

53 A provável versão utilizada para recriação n’A Pedra do Reino é, segundo Santos (1999: 
152), a citação desse romance antigo numa peça de Gil Vicente, O Auto da Lusitânia.



149 

Dessa forma, concordamos com Idelette Santos quando relativiza as 

inúmeras declarações de Ariano Suassuna que afirmam ser a poética popular a 

principal fonte da criação e o modelo poético do escritor armorial: 

O texto popular está conscientemente transformado afim [sic] de que 
possa introduzir, no texto citante, os elementos que o escritor deseja 
evidenciar “como citação popular”. Esta “passagem” por um pseudo‐ 
enunciação popular valoriza e legitima estas palavras, dando‐lhes o peso 
da aprovação coletiva que Suassuna e os demais armorialistas sempre 
procuraram no folheto. (Santos, 1999: 166) 

Isso que a autora chama de “pseudo‐enuciação popular” pode ser 

atribuído ao fato de que o que é recriado da literatura popular é o que nela se 

destaca como tradição, e não como mobilidade e oralidade, através da 

valorização, sobretudo, das formas estabilizadas por versões arcaicas, cujas 

retomada, reescritura e consagração operam aquilo que Colombres descreve 

da seguinte forma: 

A escritura, ao fixar um feito no tempo, submete‐se à ação do mesmo, 
pelo fato de que seu envelhecimento e morte resultam inevitáveis. Por 
outro lado, produz uma apropriação individual da palavra por quem 
domina a técnica, o que impede toda intervenção posterior. Tal 
apropriação não pode deixar de projetar‐se no nível ideológico, no qual se 
observará uma debilitação dos laços da coesão social. Porque, 
diferentemente da escritura, o conjunto de técnicas que conformam a 
oralidade está aparelhado de uma série de princípios que outrora 
serviram para democratizar a palavra, e que são resultado desta 
expressão livre e solidária 54 . (Colombres, 1995: 140) 

A relação da escritura com a transcendência que Glissant aponta é 

reveladora da condição em que Quaderna se coloca frente ao mundo que ele 

relata (apesar de seu pseudo‐anti‐heroísmo), como aquele que reúne as 

qualidades para assumir, na escrita, uma “consciência da comunidade”. 

Segundo Benedict Anderson (2005: 34), forjar uma “língua sagrada” foi um dos 

meios através dos quais “todas as comunidades clássicas se conceberam a si 

54 Tradução nossa do espanhol. Texto original: “La escritura, al fijar um hecho en el tiempo, 
se somete a la acción del mismo, por lo que su envejecimiento y muerte resultan 
inevitables. Por otra parte, produce una apropriación individual de la palabra por quien 
domina la técnica, lo que impide toda posterior intervención. Dicha apropriación no puede 
dejar de proyectarse en el nivel ideológico, donde se observará un debilitamiento de los 
lazos de cohésion social. Porque, a diferencia de la escritura, el conjunto de técnicas que 
conforman la oralidad lleva aparejado una serie de principios que otrora sirvieron para 
democratizar la palabra, y que son un resultado de esta expressión libre y solidaria.”



150 

mesmas como estando no centro do cosmos”. Para este papel, “(…) quanto 

mais morta estivesse a língua escrita ‐ quanto mais distante ela estivesse da 

oralidade ‐, melhor” (Anderson, 2005: 34). A condição de Quaderna, associada 

com a transcendência e, ao mesmo tempo, distanciada da oralidade e da 

mobilidade do corpo, mostra‐se ainda mais fortemente se nos defrontarmos 

com a visão sobre corpo que está implícita na declaração deste personagem‐ 

narrador no início do romance: 

Daqui de cima, no pavimento superior, pela janela gradeada da 
Cadeia onde estou preso, vejo os arredores da nossa indomável Vila 
sertaneja. O Sol treme na vista, reluzindo nas pedras mais próximas. Da 
terra agreste, espinhenta e pedregosa, batida pelo Sol esbraseado, parece 
desprender‐se um sopro ardente, que tanto pode ser o arquejo de 
gerações e gerações de Cangaceiros, de rudes Beatos e Profetas, 
assassinados durante anos entre essas pedras selvagens, como pode ser a 
respiração dessa Fera estranha, a Terra – esta Onça‐Parda em cujo dorso 
habita a Raça piolhosa dos homens. Pode ser, também, a respiração 
fogosa dessa outra Fera, a Divindade, Onça‐Malhada que é dona da Parda, 
e que, há milênios, acicata a nossa Raça, puxando‐a para o alto, para o 
Reino e para o Sol. (RPR: 31) 

Há nessa divisão entre “Onça Parda” e “Onça Malhada” uma 

compreensão implícita que se afina com o dualismo platônico entre a alma 

“alada e perfeita” e a que “perde suas asas, decai através dos espaços 

infinitos até se consorciar a um sólido qualquer” (Platão, 2003: 83). A 

primeira rege a segunda, quando esta toma a forma de corpo terrestre, e é na 

forma deste conjunto dividido em dois que Platão concebe o “ser vivo e 

mortal”, cujo corpo é desprivilegiado, porque é a alma que “participa do 

divino mais do que qualquer coisa corpórea” (Platão, 2003: 83), porque ela é 

a única que mantém o nexo com a condição anterior, antes da perda das asas. 

Para Platão (2003: 84 e 85), nas alturas, está a divindade e o “céu da 

Verdade”; na terra, apenas a “simples Opinião”. 

Podemos, agora, retomar a pergunta indireta a que nos propomos nesse 

tópico do capítulo e arriscar que o que é delimitado como cultura popular 

pela “nação castanha” não está na mobilidade lingüística, corporal e histórica 

que pode conduzi‐la à decadência da “Raça piolhosa dos homens”, a “ralé”, 

como diria Herder, ou a “civilização decadente”, como diria Tyler; mas sim na 

imobilidade e “transcendência” de um popular já consagrado por aqueles que,



151 

como Quaderna, se encontram no “pavimento superior”, mais próximos do 

“Reino” e do “Sol”. 

Esta relação entre oralidade e escritura na recriação de elementos da 

cultura popular será um aspecto importante a considerar, no sexto capítulo, 

quanto às convergências e divergências entre os textos culturais produzidos 

pelo Grupo Grial e por Ariano Suassuna. Na dança, veremos como a 

problemática da oralidade, e a mobilidade que lhe é própria, ganham 

equivalência no uso da improvisação. Discutiremos, ainda, como isso acontece 

de diferentes formas na história do Grupo Grial, considerando, por exemplo, 

As Visagens de Quaderna, em que ainda há uma afinidade maior com o que 

acontece n’A Pedra do Reino; e Ilha Brasil Vertigem, no qual a passagem dos 

elementos orais (vocais e corporais) para uma “escritura” implica bem menos 

a remoção da dinâmica própria à oralidade. 

O popular pela invenção da tradição e pelo dispositivo da lenda nacional 

A defesa de uma “nação castanha” nos discursos teórico e literário de 

Ariano Suassuna dispõe de estratégias de afirmação muito aproximadas das 

que descrevemos no primeiro capítulo quando tratávamos de como a narrativa 

da nação constrói sua verossimilhança inventando uma tradição e apoiando‐se 

no dispositivo da lenda nacional, tal como descrito por Bakhtin (2002) como 

traço constitutivo do épico. 

A visão “castanha” está afinada, como já discutimos, com tendências 

específicas de interpretação da cultura brasileira, nas quais a mestiçagem 

tem um valor positivo. Na história do Brasil, tal interpretação se fortaleceu, 

em diferentes momentos, por diferentes estratégias de forjar uma 

continuidade histórica que a justificasse, tendo os elementos populares um 

lugar muito especial entre os símbolos institucionalizados para servirem aos 

propósitos nacionalistas.



152 

No entanto, na obra de Ariano Suassuna, bem como nas 

fundamentações do movimento estético que ele liderou desde o início, a 

invenção de uma continuidade histórica que se sobrepõe à continuidade 

histórica real ganha contornos muito particulares, por apoiar‐se em um 

conjunto de “símbolos e acessórios” que compõe o que podemos tratar por 

uma “simbologia armorial”. A “arte de criar símbolos” 55 da nação castanha de 

Ariano Suassuna, sobretudo no Romance d’A Pedra do Reino, diferencia‐se das 

estratégias usadas por outras narrativas nacionais históricas, incluindo a 

brasileira, porque deixa ainda mais evidente, embora não assumidamente, o 

caráter artificial com que é forjada uma continuidade histórica que extrapola 

a história real, através do dispositivo da lenda nacional e da modificação, 

ritualização e institucionalização particulares de práticas do passado. Trata‐se 

de um modo particular, mas que, justamente por sua alta “taxa” de 

inventividade, situa, novamente, o armorial em uma relação ambígua com os 

procedimentos utilizados em governos de ditadura, quanto à característica de 

criar “símbolos e acessórios totalmente novos” (Hobsbawn e Ranger, 2002: 

15). A “simbologia armorial”, assim como os símbolos forjados por programas 

de governo ditatoriais, não corresponde sempre “ao que foi conservado na 

memória popular, mas àquilo que foi selecionado, escrito, descrito, 

popularizado e institucionalizado por quem estava encarregado de fazê‐lo” 

(Hobsbawn e Ranger, 2002: 21). 

O caráter peculiar da “simbologia armorial” nos fornece um exemplo 

bastante claro do que Bakhtin explica acerca da lenda como sendo o traço 

formal‐conteudístico da epopéia, esclarecendo que isso não significa que as 

lendas nacionais sejam as sua fontes efetivas: “o discurso épico é enunciado 

sob a forma de lenda (…), sagrada e peremptória, que envolve uma 

apreciação universal e exige uma atitude de reverência para consigo” 

(Bakhtin, 2002: 408). 

O dispositivo enunciativo da lenda, mesmo forjada, fortalece a 

interpretação da cultura brasileira pela “nação castanha”, porque é capaz de 

conferir a uma versão particular dos fatos a condição de verdade “anônima e 

irrecusável” ou “ponto de vista universal que exclua qualquer possibilidade de 

55 Uma das acepções de simbologia fornecida pelo Houaiss (2001: 2573).



153 

outra opção” (Bakhtin, 2002: 408). Com nuances específicas a depender do 

ambiente discursivo que Ariano Suassuna ocupa, mas tal dispositivo se repete 

através da operação de justificação da “unidade nacional brasileira” na idéia 

de povo‐como‐um e através de escolhas muito particulares (embora afiliada a 

movimentos ideológicos coletivos) sobre que características são 

representativas dessa unidade. 

Na tese A Onça Castanha e a Ilha Brasil, a unidade nacional e a 

continuidade histórica são forjadas pela reconstituição genealógica de uma 

súmula de obras literárias, sociológicas e filosóficas, sobretudo ibéricas e 

brasileiras, que explicam, segundo a leitura focalizada de Ariano Suassuna, a 

formação característica “essencial” do povo castanho, ou seja, a fusão de 

contrários. Apenas o título dos capítulos e a indicação dos séculos a que eles 

se referem já nos permitem o acesso ao raciocínio genealógico, ou seja, de 

continuidade, desenvolvido pelo autor, a fim de fundamentar a “antiguidade” 

ou mesmo “naturalidade” da nação castanha: 1. Camões e a Ilha de Dupla 

Face – séc. XVI; 2. Frei Vicente, o Mito e a História – sécs. XVI‐XVII; 3. Novas 

Grandezas do Brasil – sécs. XVI‐XVII; 4. Gregório de Matos e o elemento 

Popular no Barroco – séc. XVII; 5. O Ser e o Devir no Barroco Brasileiro – séc. 

XVIII; 6. O Nascimento do Indianismo – séc. XVIII; 7. O índio e o Sertanejo – 

séc. XIX; 8. O Estranho Sertão de Canudos – sécs. XIX‐XX; e 9. A Ilha Brasil e o 

Avesso do Mundo – séc. XX. 

Em cada um dos capítulos, no entanto, uma nova gama de referências é 

articulada pelo autor de forma a demonstrar nossas “raízes” como povo 

castanho. O quarto capítulo é especialmente relevante para a nossa discussão, 

pois nele Ariano Suassuna argumenta como se formam as duas linhagens do 

nosso Barroco – “um Barroco vegetal, esverdeado, opulento e luxuriante, da 

Zona da Mata, e um Barroco despojado, castanho e ensolarado, do Sertão” 

(Suassuna, 1976: 76). Através dessas linhagens, o escritor reconstitui as raízes 

de algumas características do “espírito do Povo brasileiro de modo a 

reaparecer no nosso extraordinário Romanceiro Popular do Nordeste” 

(Suassuna, 1976: 76). Porém, a busca de “fios condutores” da continuidade 

histórica leva o escritor a formar uma longa e interminável “árvore” de



154 

referências autorais, que ultrapassam o âmbito literário, a fim de explicar 

suas “ramificações” na arte e na cultura brasileiras: 

O caráter barroco, a personalidade dos grandes barrocos como Cervantes, 
Shakespeare e Bach, caracteriza‐se pela união de contrastes, pela 
unidade de contrários que é capaz de empreender e criar. (…) Na música 
de Bach, encontramos as mais puras das músicas religiosas e o elemento 
popular, festivo e de dança dos concertos de Brandeburgo. No “Dom 
Quixote” ou no “Hamlet”, encontramos as considerações e os momentos 
mais aristocráticos da fina poesia, aliados aos trocadilhos obscenos e às 
cenas de puro Cômico, às vezes até vulgares e grosseiras. Velásquez 
pintou um Cristo agonizante, impressionador e poderoso, mas pintava 
também, ao lado das cenas mundanas, os anões, os bobos, os corcundas e 
aleijados das estradas espanholas, para ser fiel, também, ao lado 
grotesco que existe na pobre tragédia do homem; e antinomias 
semelhantes podem se encontrar em Goya ou em qualquer outro desses 
grandes barrocos. (Suassuna, 1976: 78) 

Dessa forma, o autor recompõe como se delineia, continuadamente, ao 

longo da história, a “união do misticismo mais puro e elevado” com o 

“realismo e o riso popular” que iria refletir‐se nos escritos de Santa Teresa, 

Gôngora e, finalmente, na poesia de Gregório de Matos (Suassuna, 1976: 78). 

E o seu raciocínio genealógico se desenvolve de tal forma que ele reconstrói o 

que Glissant (2005: 43) explica como característica do atavismo, a “idéia de 

uma filiação, ou seja, de um elo contínuo do presente da comunidade” com 

uma Gênese, cujo “grito poético” fundador está na Bíblia, como defende 

ainda Suassuna: 

De fato, quem pode afirmar algo, com segurança, sobre o autor desta 
saga cruel e doida, mas fascinante e bela, que é a Bíblia, essa história de 
amor divino, cheia de massacres, emboscadas, e que terminam com o 
Senhor mandando, por amor, seu Filho aos homens, para ser crucificado e 
coroado de espinhos? (Suassuna, 1976: 80) 

Ariano Suassuna reconstitui, portanto, uma longa narrativa, que deseja 

recuperar uma Gênese para o entendimento da “consciência da comunidade” 

formada na cultura brasileira, mostrando que tal consciência apresenta dois 

troncos fundamentais, resultantes em um só, como prevêem Deleuze e 

Guattari (1995), na sua crítica às epistemologias monológicas fundadas no 

modelo arbóreo:



155 

Ora, um dos pontos fundamentais para a explicação do ângulo aqui 
adotado é a consideração de que a Cultura brasileira tem dois troncos 
fundamentais: a raiz barroco‐ibérica, que nós herdamos dos Portugueses e 
Espanhóis, e a raiz popular. De fato, as duas são uma só, porque não é 
atoa [sic] que a fonte mais próxima dos nossos folhetos nordestinos 
cômicos seja, na Europa, a novela picaresca, que é tipicamente ibérica. 
João Grilo não é senão uma versão nordestina desse Pedro Maas‐Artes ou 
Pedro de Udermalas que os Portugueses e Espanhóis fizeram brotar de seu 
solo e que para cá nos trouxeram com tantas outras coisas. (Suassuna, 
1976: 80) 

Na seleção de referências que interessam à obra de Ariano Suassuna e 

ao que ele considera como parte da cultura brasileira, vemos a operação de 

construção de uma narrativa identitária, afinada com o que Glissant (2005: 43 

e 44) chama de “consciência excludente”, pois, ao reunir tudo aquilo que 

constitui a comunidade, “exclui tudo aquilo que não é ela”: 

A história dos movimentos identitários revela uma série de operações de 
seleção de distintas épocas articulados pelos grupos hegemônicos em um 
relato que lhes dê coerência, dramaticidade e eloqüência. (Canclini, 
2000: 67) 56 

Essa narrativa afina‐se com a concepção de identidade como raiz única, 

conforme a classificação de Glissant, que discutimos no primeiro capítulo: 

Símbolos e imagens da cosmologia medieval, vindos para o Brasil sob a 
vertente ibero‐moura e misturando‐se aqui com os negros e índios 
formando o ser castanho, são elementos da imagética armorial que a 
relacionam com um passado de tradições autênticas brasileiras. (Didier, 
2000: 180) 

Nas explicações sobre as razões do adjetivo “armorial” para um 

movimento estético que se lança como resistência a um contexto histórico, 

em 1970, de larga entrada de produtos culturais americanos 57 , podemos, 

conferir, igualmente, de que modo a defesa de uma nacionalidade se apóia 

em um conjunto de símbolos inventados ou recriados a partir de combinações 

e equivalências com os valores da nobreza européia, em uma interpretação 

muito particular da cultura brasileira: 

56 Tradução nossa do espanhol. Texto original: “La historia de los movimientos identitarios 
revela una serie de operaciones de selección de elementos de distintas épocas articulados 
por los grupos hegemónicos en un relato que les da coherencia, dramaticidad y elocuencia.” 

57 Facilitada pelo próprio Governo Militar, que, contraditoriamente, apoiou amplamente as 
ações armoriais da primeira gestão de Ariano Suassuna.



156 

Acontece que, sendo “armorial” o conjunto de insígnias, brasões, 
estandartes e bandeiras de um Povo, no Brasil a Heráldica é uma Arte 
muito mais popular do que qualquer outra coisa. Assim, o nome que 
adotamos significava, muito bem, que nós desejávamos ligar‐nos a essas 
heráldicas raízes da Cultura popular brasileira. E tanto assim era, que, 
continuando as palavras que acabo de citar, dizíamos naquele mesmo 
programa de 1970: 

A unidade nacional brasileira vem do Povo, e a Heráldica popular 
brasileira está presente, nele, desde os ferros de marcar bois e os autos 
dos Guerreiros do Sertão, até as bandeiras das Cavalhadas e as cores azuis 
e vermelhas dos Pastoris da Zona da Mata. Desde os estandartes de 
Maracatus e Caboclinhos, até as Escolas de Samba, as camisas e as 
bandeiras dos Clubes de futebol do Recife ou do Rio. 

Discutimos como essa abordagem de símbolos isolados da cultura 

popular fortalece sua afirmação épica, pela associação com a tradição e pela 

omissão da historicidade de seus agentes produtores. Além disso, interessa‐ 

nos agora realçar que a equivalência desses elementos com a “coleção de 

brasões” (Heráldica) identificadoras das antigas dinastias funciona como um 

modo inventivo peculiar de justificar a unidade da nação brasileira, 

utilizando‐se da adaptação, para o popular nordestino, de modos já históricos 

de as nações celebrarem “sua antigüidade, não sua surpreendente juventude” 

(Anderson, apud Bhabha, 2003: 201). 

N’A Pedra do Reino, a invenção da tradição através do dispositivo da 

lenda nacional se apóia na justaposição de símbolos isolados de origens 

diversas, mas, sobretudo, das novelas de cavalaria, de outras obras já 

consagradas, além de bens isolados da cultura popular que estejam já 

identificados com esses outros dois universos de referências. 

Nesse romance, os “campos semânticos privilegiados no discurso de 

Quaderna” (Farias, 2006: 380) – realeza, batalha, religião – estão relacionados 

com os sistemas culturais – comunidade religiosa e reino dinástico – que 

precederam o nacionalismo e que, segundo Benedict Anderson (2005: 33), 

eram inquestionados, assim como a nacionalidade hoje. Anderson (2005: 43) 

esclarece que seria redutor pensar as comunidades imaginadas das nações 

como simples continuadoras das comunidades religiosas e dos reinos 

dinásticos, pois com o declínio dessas antigas formas de comunidade, “ocorria 

uma mudança fundamental nos modos de percepção do mundo” que, acima 

de tudo, tornava possível “pensar” a nação (Anderson, 2005: 43). Porém, o 

autor faz um paralelo entre os dois sistemas culturais e o nacionalismo, a fim



157 

de explicar o que peculiariza os modos de representação e de simultaneidade 

da qual todos esses sistemas se valem para funcionar como comunidades 

imaginadas. Naqueles, segundo o autor, a “representação da realidade 

imaginada era esmagadoramente visual e auditiva” e a idéia de 

simultaneidade era identificada com o Benjamin chama de “tempo 

messiânico, uma simultaneidade do passado e do futuro num presente 

momentâneo” (Anderson, 2005: 44 e 45). Para o nascimento da comunidade 

imaginada da nação, por sua vez: 

O que veio a tomar o lugar da concepção medieval de simultaneidade ao 
longo do tempo foi, retomando ainda Benjamin, uma ideia de “tempo 
vazio e homogéneo” no qual a simultaneidade é, por assim dizer, 
transversal, transtemporal, marcada não pela figuração e pelo 
cumprimento mas pela coincidência temporal, medida pelo relógio e pelo 
calendário. (Anderson, 2005: 46) 

Para compreender por que essa transformação na forma de conceber a 

simultaneidade é importante para o surgimento da comunidade imaginada da 

nação, Anderson ressalta a importância de “duas formas de imaginação que 

floresceram inicialmente na Europa no século XVIII: o romance e o jornal” 

(Anderson, 2005: 46). Ambas estão relacionadas com o capitalismo de 

imprensa e tornaram possível, cada qual por suas especificidades, que um 

número crescente de indivíduos pensasse acerca de si mesmos e se sentisse 

pertencente a uma coletividade através de novas formas de perceber o 

mundo. 

Interessa‐nos, especialmente, como o romance apresenta o dispositivo 

de compor a simultaneidade. Ele opera com um sentimento de pertença às 

sociedades como entidades sociológicas de uma realidade “tão sólida e 

estável” que garante a relação de seus membros (personagens), mesmo que 

estes não cheguem a se conhecer jamais. Seu dispositivo de simultaneidade 

integradora funciona “pela coincidência temporal, medida pelo relógio e pelo 

calendário”, mas também pelo que é dado ao leitor onisciente integrar: “só 

este, como Deus, vê A telefonar a C, vê B ir às compras e D jogar bilhar ao 

mesmo tempo” (Anderson, 2005: 47):



158 

A ideia de um organismo sociológico que se move ao ritmo do 
calendário através de um tempo vazio e homogéneo é precisamente 
análoga à idéia da nação, também concebida como uma comunidade 
sólida que percorre a História de modo continuado. 

Nessa diferenciação que Anderson faz entre formas de comunidade 

imaginada mais antigas e as da nação, com seus respectivos modos peculiares 

de integração, o que é importante para nossa discussão é como, no Romance 

d’A Pedra do Reino, o discurso opera embaralhamentos que parecem coincidir 

com uma adaptação de antigas a novas formas de comunidade imaginada e do 

sentido de simultaneidade nelas embutidas. Relacionada a isso, torna‐se 

relevante a escolha dupla (de Ariano Suassuna e de Quaderna) por fazer um 

romance‐epopéia, que condensa dois contextos de comunidades imaginadas: 

as que se davam através das comunidades religiosas e reinos dinásticos e a da 

nação. Nesse sentido, os elementos épicos e do romance não podem ser 

totalmente dissociados nesse objetivo comum: o de imaginar tipos de 

comunidade. A superposição desses tipos de comunidade pode estar associada 

com o fato de que no Brasil, ao contrário das outras colônias americanas, 

“foram feitas sérias tentativas de reinstituição do princípio dinástico” – 

anderson, 2005: 82). 

A valorização do passado absoluto épico, ou a simultaneidade entre 

passado e futuro, define os campos semânticos priorizados pelo romance, os 

da realeza, batalha e religião, mencionados anteriormente. Ao mesmo tempo, 

à semelhança das narrativas da nação, que deriva sua legitimidade das 

populações ‐ e não das línguas sagradas, dos centros elevados e das 

divindades, como acontecia nas comunidades religiosas e dinásticas ‐, a 

defesa da “nação castanha” no discurso de Quaderna vale‐se da empatia com 

o “povo”, ou pelo menos de sua representação de povo‐como‐um, integrado 

como homogêneo no interior da nação. E, para tanto, aciona um conjunto de 

elementos identificados com esta representação de povo que interessa 

reforçar.

Não se constituindo como fonte expressa, mas como traço formal‐ 

conteudístico do romance, o dispositivo da lenda nacional é forjado, n’A 

Pedra do Reino, pelos inúmeros embaralhamentos históricos que se 

desdobram dessa equalização, ou equivalência, entre formas distintas de



159 

comunidades imaginadas. Tais embaralhamentos se tornam possíveis, 

justamente, pela conciliação entre elementos isolados de universos distintos, 

o que Colombres (1995: 152) identifica como traço identificador da lenda, 

formando um conjunto de elementos isolados, “como o remanescente de um 

sistema simbólico desaparecido”. Dessa forma, a “simbologia armorial” 

acionada pelo discurso narrativo d’A Pedra do Reino justapõe brasões, coroas, 

onças, damas, caval(h)eiros, cangaceiros, estandartes, cores azul e vermelha 

(ao mesmo tempo do pastoril e da luta entre cristãos e mouros), além de 

citações das mais diversas fontes que delineiam, segundo Ariano Suassuna e 

Quaderna, o “espírito” do povo castanho. Entre tantas citações, o popular 

ganha um papel específico, relacionado com o que explica Idelette Santos 

(1999: 152): n’A Pedra do Reino, “a citação popular aparece (…) como uma 

confirmação do relato pela vox populi. A lenda empresta sua caução à 

narrativa”. 

A justaposição de ditos, versos, contos populares como símbolos 

isolados n’A Pedra do Reino não se diferencia muito do que foi (e ainda é) 

uma prática comum em espetáculos de dança que transportaram as danças 

populares para o palco. No quarto capítulo, veremos em que medida isso tem 

sido feito pelo Balé Popular do Recife. Vários ritmos são levados à cena, ou 

colocados numa relação de embaralhamento de referências, de forma a se 

esvaziarem de seus significados históricos e serem vistos pelo filtro do 

estereótipo, para fortalecer as narrativas da nação, na qual a cultura popular 

entra em cena como a salvaguarda de nossa cultura. 

No discurso narrativo de Quaderna, esses embaralhamentos dão‐se 

através de inúmeras estratégias, entre as quais a que Farias (2006: 360) 

nomeia de “jogo anagramático” com que o narrador opera uma série de 

alterações na versão historiográfica oficial acerca de fatos como o 

messianismo da Pedra do Reino e da Serra do Rodeador. A fim de substituir o 

valor negativo do fenômeno messiânico da Pedra Bonita por um valor positivo, 

Quaderna faz uso, segundo Farias (2006: 380), de dois suportes intertextuais: 

o bíblico e o cavaleiresco. Tais alterações, que aliás se estendem, em vários 

momentos, às outras fontes evocadas no romance, são identificadas por Farias 

(2006: 360 e 361) através de verbos como colar, acoplar, omitir (sem registrar



160 

tais omissões), substituir, deslocar, intercalar antepor (títulos nobiliárquicos, 

por exemplo), etc. 

Um dos exemplos fornecidos por Farias (2006) é a “sagrada Coroa de 

couro e prata”, “verdadeira Coroa do Brasil” (RPR, Folheto VIII, p. 80) que 

Quaderna conta ter sido vista na cabeça de João Ferreira (na narrativa, bisavô 

de Quaderna), mas que pertence, na verdade, ao “jogo anagramático” que 

Quaderna faz com a versão dos fatos da historiografia oficial, pois, na 

verdade, o “texto de Antônio Áttico registra apenas que João Ferreira portava 

uma coroa na cabeça” (Farias, 2006: 373). Segundo a autora, essa, entre 

outras, é uma estratégia usada pelo narrador para remover a conotação 

negativa de alguns fatos históricos, como os acontecimentos da Serra do 

Rodeador e da Pedra do Reino, apoiando‐se no dispositivo da “lenda nacional” 

que é forjada pelas suas alterações das fontes citadas. Veremos, no sexto 

capítulo, que esse elemento da coroa acoplada de um chapéu de couro será 

retomado por um dos espetáculos do Grupo Grial, As Visagens de Quaderna ao 

Sol do Reino, que vem a ser, como discutiremos, o trabalho do grupo que 

apresenta um maior amadurecimento nas afinidades com a estética e o 

pensamento armorial. 

A maior parte das alterações está subordinada ao objetivo de conferir 

uma epicidade a fatos acontecidos no contexto nordestino brasileiro. Para 

tanto, os bens culturais populares relacionados com esse contexto são 

valorizados, pelo discurso de Quaderna, por um jogo de equivalências com 

valores aristocráticos: 

Chegamos ao trecho mais epopéico, bandeiroso e cavalariano da história 
da Pedra do Reino. Digo isso porque é agora que aparecem os Cavaleiros 
sertanejos, comandados pelo Capitão‐Mor Manuel Pereira, Senhor do 
Pajeú, todos galopando em cavalos, armados de espadas reluzentes e 
arcabuzes tauxiados de prata, na sua expedição punitiva contra os Reis 
castanhos e Profetas da Pedra do Reino. (RPR – Folheto IX, p. 81) 

A citação de um poema de Leandro Gomes de Barros, identificado como 

O Reino da Pedra Fina (RPR – Folheto XLVI, p. 322) é um exemplo em que 

Ariano Suassuna realiza modificações em uma citação, acrescentando as 

“palavras‐chave de seu universo poético” (Santos, 1999: 165), para que esta



161 

fonte se constitua como parte da “lenda nacional” e fortaleça a “ideologia da 

epicidade” da narrativa quadernesca: 

(…) assim o texto do folheto não inclui nenhuma referência às pedras do 
reino; os versos destacados pelo comentário correspondem, no folheto de 
Leandro, aos seguintes: “e havia uma serra/por muitas pedras formada.” 
O procedimento é generalizado: se O reino da Pedra Fina compreende 
estrofes parecidas com as citadas, e conta a história de uma busca, a 
exemplo da quase totalidade das histórias maravilhosas, algumas das 
palavras destacadas – Cantador, Prinspo – são introduzidas através de uma 
primeira reescritura (…). (Santos, 1999: 165) 

Em outros exemplos, as alterações e superposições de contextos 

históricos ficam a cargo dos próprios folhetos escolhidos para compor o 

conjunto de obras acionadas por Quaderna para dar coerência à epicidade de 

sua interpretação da cultura nacional. É o que acontece com a citação da 

História de Roberto do Diabo (RPR – Folheto L, p. 349), citado por Quaderna, 

sem questionamentos quanto aos embaralhamentos históricos, para provar ao 

corregedor que os cangaceiros são como cavaleiros medievais: 

Os Cangaceiros sertanejos são Cavaleiros medievais, como os Doze Pares 
de França! E tanto isso é verdade que, na França, na Idade Média, havia 
Cangaceiros! 

(…) 

“Na terra da Normandia, 
na remota Antigüidade, 
vivia um tal Duque Alberto, 
cheio de fraternidade: 
era ele o soberano 
de toda aquela cidade.” 
(…) 
“Juntaram‐se os Príncipes todos, 
nacionais e estrangeiros. 
Mandaram chamar Roberto, 
o bandido cangaceiro: 
deram a ele um Cavalo, 
gordo, possante e ligeiro. 

E começaram as justas: 
Roberto saiu primeiro. 
Meteu a Lança no peito 
de um Príncipe estrangeiro: 
este morreu de repente, 
sendo o melhor Cavaleiro! 

Num certo dia encontrou, 
num esquisito Roteiro, 
trinta homens bem armados, 
sendo o chefe um Cangaceiro:



162 

antes de falar com eles, 
ameaçou‐os primeiro. 

Disse esses versos e comentei vitorioso: 
‐ Está vendo, Sr. Corregedor? É por isso que eu digo que os fidalgos 

normandos eram cangaceiros e que tanto vale um Cangaceiro quanto um 
Cavaleiro medieval. 

A mistura entre fato e ficção é característica do cordel, mas não com 

os mesmo objetivos de como isso é feito n’A Pedra do Reino. É recorrente 

tanto no discurso de Ariano Suassuna sobre a estética armorial, quanto no de 

Quaderna, estabelecer uma relação entre os fatos acontecidos no contexto 

nordestino e o universo da nobreza medieval européia de modo que este 

legitime aquele através das semelhanças. Igualmente, estabelece‐se uma 

relação de equivalência entre o romanceiro medieval e os seus 

desdobramentos na literatura popular nordestina, com o mesmo objetivo de 

conferir paridade aos contextos históricos diferenciadores dessas 

manifestações culturais: 

Aos sábados, Tia Filipa me levava para a feira, e ficávamos na rua até 
o dia seguinte, para assistirmos à Missa do domingo. Uma vez, terminada 
a feira, houve uma Cavalhada, coisa que também iria ser de importância 
capital na minha vida. 

Havia vinte e quatro Cavaleiros. Doze deles representavam os Doze 
Pares de França do Cordão Azul, e os outros doze, os Doze Pares de 
França do Cordão Encarnado. Havia, portanto, um Roldão do azul e outro 
do encarnado, de modo que, apesar de serem vinte e quatro os 
Cavaleiros, aqui os Doze Pares de França eram realmente doze, a saber: 
Roldão, Oliveiros, Guarim de Lorena, Genardo de Mondifér, Gui de 
Borgonha, Ricarte de Normandia, Tietri de Dardanha, Urgel de Danoá, 
Bosim de Gênova, Hoel de Nantes, o Duque de Nemé e Lamberto de 
Bruxelas. (RPR: 99) 

É o próprio Quaderna, no Folheto II (p. 44), quem dá a chave para que 

interpretemos a valorização do popular pelas equivalências com seus 

ascendentes europeus, portanto mais pela sua repetição do que pela sua 

transformação: 

Explico a Vossas Excelências que, sendo já, como sou, um Acadêmico, 
tive, na infância, muito contacto com os Cantadores sertanejos, tendo 
mesmo, sob as ordens de meu velho primo João Melchíades Ferreira da 
Silva, praticado um pouco da Arte da Cantoria. Depois, porém, por 
influência do Doutor Samuel e do Professor Clemente, passei a desprezar 
os Cantadores. Até que, lá um dia, li um artigo de escritor consagrado e 
Acadêmico, o paraibano Carlos Dias Fernandes, artigo no qual, depois de 
chamar os Cantadores de “Trovadores de chapéu de couro”, ele os



163 

elogiava, dizendo que “o espírito épico de nossa Raça” andava 
certamente esparso por aí, nos cantos rudes daqueles “Aedos sertanejos”. 
Depois daí, senti‐me autorizado a externar meu velho e secreto gosto, 
minha velha e secreta admiração. Perdi o acanhamento acadêmico a que 
tinha me visto obrigado (…). 

Fica muito claro que a afirmação épica das culturas populares implica 

uma idealização e despolitização das mesmas. Para além da seletividade de 

Ariano Suassuna quanto ao que considera aceitável como cultura popular, 

desta não sabemos até que ponto ele apreende e reafirma um teor crítico. 

Martin‐Barbero (2001: 161) faz uma interpretação do que a literatura de 

cordel faz com os temas tradicionais, conferindo a essa literatura um papel 

mediador, que, ao mesmo tempo, difunde tais temas (através da 

vulgarização, como rebaixamento, simplificação e estereotipia) e parodia 

(através das reapropriações e mestiçagens): 

“Ao passar pelos lábios dos cegos trovadores as idéias de ‘honra’ e de 
‘cavalaria’ se adaptam a figuras de bandoleiros e toureiros dando lugar a 
uma nova criação, que mantendo a essência do velho romance o põe a 
serviço desse novo estamento que cresce e enfrenta a pudibunda 
aristocracia neoclássica, põe‐no a serviço de um povo que começa a 
viver.” (…) Não há só anacronismo, como pensam os literatos, mas o uso 
rebelde da cultura tradicional de que fala Thompson, um contrateatro 
que ao revolver e confundir os tempos permite ao povo fazer ouvir sua 
voz. Ao aplicar as “velhas” idéias de honra e de cavalheirismo aos 
bandoleiros e outros delinqüentes, os pliegos de cordel não falam, ou ao 
menos não falam só, de um passado tresnoitado, se vingam a seu modo de 
uma burguesia aristocrática erigindo seus próprios heróis (…). 

Além de nem sempre ser tão clara essa coincidência entre mestiçagem, 

reapropriação e rebeldia da literatura de cordel contra os temas tradicionais, 

a sua valorização por intelectuais como Ariano Suassuna, certamente, pode 

até partir de um reconhecimento positivo do tom burlesco, mas não tem como 

objetivo corroborar um enfrentamento de valores aristocráticos. 

A atração estética de Ariano Suassuna pela monarquia, pelos reis e 

rainhas (revisada depois de muito tempo na vida pública,) o conduz a uma 

inversão do que Martin‐Barbero descreve. Ao passo que a literatura de cordel 

opera um “rebaixamento” dos cavalheirismos ao ponto de até mesmo seus 

heróis ganharem equivalentes nos “bandoleiros e outros delinqüentes”, os 

heróis do popular são valorizados por Ariano Suassuna, justamente, por terem



164 

seus equivalentes nos romances de cavalaria e em outras referências hoje 

cultas. 

Na equivalência entre o popular nordestino e um sistema cultural que, 

ao longo da história, já se transmudou em valores “cultos”, podemos concluir 

que se trata de uma falsa exaltação dos valores populares, desfeitos, por sua 

vez, de seus significados históricos para assumir o papel de símbolo 

“tradicional” ilustrativo da continuidade histórica pressuposta na narrativa do 

nacional. Nesse esvaziamento da historicidade dos bens culturais populares, 

apagam‐se, inclusive os significados conflituosos que estão implícitos nas 

adaptações – imitações e paródias ‐ de obras tradicionais européias. Quanto a 

isso, cabe perguntarmos qual o lugar ocupado por cada um que está situado 

no que Bhabha (2003) nomeia de “mímica colonial”. Essa imitação se define 

pelo mesmo processo seletivo e pelo mesmo resultado se é o “popular” que 

imita o “culto”, ou se é o “culto” que imita o “popular”? Se é o colonizado 

que imita o colonizador, ou se é o colonizador que imita o colonizado? 

Ao valorizar, sem criticidade, a reprodução do teor épico na literatura 

e demais manifestações populares, seja através do que elas já contêm ou de 

acréscimos, colagens, etc., a narrativa d’A Pedra do Reino omite e, com isso, 

favorece as contradições da “intenção épica da missão civilizadora” (Bhabha, 

2003: 129) implícita no discurso colonial. Se a “mímica colonial é o desejo de 

um Outro reformado, reconhecível” e, ainda, “uma estratégia complexa de 

reforma, regulação e disciplina que se ‘apropria’ do Outro ao visualizar o 

poder” (Bhabha, 2003: 130), isso não se dá de forma igual a depender de 

quem opera a imitação ‐ o colonizador ou o colonizado –, e esses traços 

constitutivos da mímica mostram o quanto essa relação é conflituosa. 

Dessa forma, do lugar da elite, o discurso de valorização da cultura 

popular, assumido por Ariano Suassuna e por Quaderna, retoma o que nesse 

sistema cultural é fruto da apropriação do Outro visando ao poder, isto é, o 

que nele, como colonizado, há em termos de substituição das referências 

culturais e da natureza, mas sem mudar o pensamento de mundo do 

colonizador. Farias (2006: 426) faz uma leitura pertinentemente crítica da 

atribuição quadernesca de um valor revolucionário às mudanças almejadas 

pelos beatos sebastianistas do Sertão, mostrando que:



165 

(…) embora as profecias dos beatos visem a um novo reordenamento dos 
papéis sociais no âmbito do mundo rural, elas não objetivam a 
transformar radicalmente a estrutura da sociedade, substituindo‐a por 
outra disposição diferente, onde houvesse uma modificação qualitativa do 
tecido social. A aspiração de ocupar o lugar dos proprietários e o desejo 
de apossar‐se de seus bens, constituem, é verdade, uma contrapartida da 
pobreza, mas não uma subversão da hierarquia do sistema sócio‐ 
econômico e político vigente, conforme faz supor romanticamente 
Quaderna ao conferir às palavras dos prosélitos das seitas um sentido 
revolucionário. 

Essa inversão de papéis, na religiosidade popular, portanto, não é a 

mesma coisa que uma transformação do jogo social. Igualmente, a analogia 

entre o homem do cangaço e o cavaleiro medieval despoja o cangaceiro de 

sua rusticidade típica, de sua situação de dominado, transmudando essas 

características em atributos de “fidalgos do sertão” (Farias, 2006: 450). Cabe 

aqui um paralelo com a intenção de se desfazer da rusticidade dos agentes 

produtores das danças populares através de um corpo formado pelo balé 

clássico, o que foi o intento no Balé Armorial do Nordeste, e que Ariano 

Suassuna queria, em parte, repetir no Balé Popular do Recife, como veremos 

nos capítulos 4 e 5. O Grupo Grial, em seu início e durante um bom tempo, 

também investiu nessa tentativa de apagamento da rusticidade, embora não 

através do treinamento no balé clássico, e deixou de fazê‐lo sobretudo em 

Ilha Brasil Vertigem, como discutiremos no sexto capítulo. 

A história do Brasil é descontextualizada por Quaderna, através de 

interligações cuja funcionalidade é a composição da lenda nacional como 

traço formal‐conteudístico em que se configura o discurso épico. Como 

exemplo, é ainda Farias (2006: 434) que analisa criticamente os 

embaralhamentos feitos pelo narrador entre a “Guerra do Reino” e dois 

outros episódios políticos do Brasil representativos das “forças conservadoras 

da oligarquia do sertão nordestino: a sublevação de Juazeiro (1913‐1914) 

contra o governo do Estado do Ceará e a insurreição de Princesa Isabel (1930) 

contra o governo do Estado da Paraíba (Farias, 2006: 434): (…) dominantes e 

dominados se acham ideologicamente nivelados sob a mesma categoria 

conceitual: a de fidalgos e nobres cavaleiros medievais – a fidalguia ‘castanha’ 

do Brasil”. 

É, portanto, em função de constituir a lenda nacional em que o 

discurso épico se enuncia, que a narrativa de Quaderna opera os



166 

embaralhamentos e esvaziamentos da história oficial, entre os quais as 

equivalências entre o popular e o culto vão ao encontro “dos interesses da 

classe senhorial que representa” (Farias, 2006: 446), como filho de fazendeiro 

arruinado, como intelectual, que, a partir do lugar de dominante dá voz ao 

dominado, numa abordagem paternalista dos valores populares. 

Podemos concluir reforçando que a narrativa da “nação castanha”, 

tanto no discurso teórico quanto literário de Ariano Suassuna, apóia‐se na 

invenção de uma tradição por meio da seleção de símbolos – fontes textuais, 

objetos, personagens, valores, etc. – rearticulada em uma “longa narrativa”, 

que se enuncia sob a forma de uma “lenda nacional”. 

Para compreender a construção formal‐conteudística da lenda, para 

que ela resulte “anônima e irrecusável” (Bakhtin, 2002: 408), é Ariano 

Suassuna que nos fornece a chave, ao explicar, como vimos, que é no nosso 

Barroco que se situa a irrupção daquilo – o elemento popular ‐ que completa 

os dois troncos formadores da nossa cultura “castanha”. Segundo Sevcenko 

(apud Katz, 2005b: 8), o Barroco foi a época “em que o Brasil se consolidou e 

que ‘se transformou em sua latência’” (apud Katz, 2005b: 8). É nesse período 

que uma série de embaralhamentos sobrepõe a exuberância aos conflitos, 

como explica Katz (2005b: 8): 

Uma mistura de conflito, dor e alienação regida pela exuberância de uma 
Natureza de Pujança jamais vista, que dava ênfase aos sentidos e às 
festas. Reservas de ouro e diamantes que não trouxeram redenção aos 
que as descobriram, mas sim fome e guerra. Época de um certo 
deslocamento, simbolizado pelo esplendor do interior das Igrejas 
circulando pelas ruas nas procissões, nas quais a hierarquia organizava 
autoridades do reino e da Igreja na frente; militares nas suas armaduras 
atrás deles; em seguida, as irmandades e confrarias; e, lá no fim, os 
escravos debaixo de Santa Misericórdia. Disparidades e contradições em 
uma certa convivência, uma afeição pela tragédia e pela esperança. (…) 
Precisamos estudar melhor nossos anos de Brasil‐colônia para descobrir 
neles os traços desse Barroco‐latência que nos constitui. Pois foi no 
Barroco que os minuetos e as contradanças escaparam do salão para as 
varandas, onde se dançavam os lundus, e dali para os congos, batuques e 
cucumbis dos terreiros (Sevcenko, 2000). Foi a época em que se 
consolidaram os embaralhamentos, seja nas procissões, seja nas danças 
(…). (Katz, 2005b: 8‐10) 

Há razão no discurso de Ariano Suassuna em identificar a latência de 

nossa cultura no período Barroco, mas a sua reconstituição lendária da nossa 

formação sobrepõe a exuberância às contradições. No seu modo “barroco” de



167 

embaralhar as explicações históricas de nossa cultura, opta por apagar as 

marcas de como o obstáculo epistemológico do interesse pelos bens 

populares, mas não pelos seus agentes produtores, sempre esteve relacionado 

com o “acordo tácito de que a matéria capaz de produzir riqueza” pertence a 

esses agentes, mas “não a possibilidade de usufruir dos benefícios dessa 

riqueza” (Katz, 2005b: 8). 

A força da vox populi de que se vale a formulação lendária do discurso 

de Ariano Suassuna e de Quaderna forja um “ponto de vista universal que 

exclua qualquer possibilidade de outra opção” (Bakhtin, 2002: 408), ou seja, 

de outras interpretações acerca de nosso “barroco‐latência”. Porém, é nas 

brechas e contradições deixadas pela tentativa de formular essa idéia de 

“universal” que se revela o lugar da elite de onde se enuncia esse discurso, na 

verdade, profundamente dualista e monológico, como discutiremos a seguir. 

O Povo‐como‐um: Quaderna, herói‐síntese e monolingüe da “Nação 

Castanha” 

Logo à introdução da tese A Onça Castanha e a Ilha Brasil fica muito 

clara a representação das identidades populares como fixas e seu 

correspondente – o “povo” ‐ como uma massa homogênea, ou “povo‐como‐ 

um”. Ariano Suassuna define o seu “empreendimento ousado” como sendo o 

de definir as “características essenciais da nossa Cultura”, mas tornando‐o 

“mais ousado ainda” ao reduzir os traços marcantes do “Povo brasileiro” a um 

só: a fusão de contrários (Suassuna, 1976: 4). 

Como que para omitir que, “assim como não há um conteúdo fixo para 

a categoria da “cultura popular”, não há um sujeito determinado ao qual se 

pode atrelá‐la – ‘o povo’” (Hall, 2003: 262), na narrativa épica da nação 

parece necessário criar um herói‐síntese que seja representativo da fixidez e 

da homogeneidade não demonstráveis das identidades de sua população. É



168 

tendo como pressuposta essa necessidade que Ariano Suassuna (1976: 14) 

discute qual das hipóteses – a de Gilberto Freyre ou Euclides da Cunha – tem 

razão quanto à definição da região onde habita o “Brasileiro típico”: 

Gilberto Freyre, supervalorizando a Cultura luso‐tropical e afro‐brasileira 
– o que fez por seu apego à Zona da Mata – discorda de Euclydes da Cunha 
quando este sustenta que a “a rocha‐viva da Raça brasileira” é o 
Setanejo, que o Sertanejo é o Brasileiro típico, por ter nele começado a 
se estabilizar, através do mameluco, o jagunço bronzeado, cruzando‐se o 
tronco ibérico com algum contingente do sangue negro e com o sangue já 
pardo dos tapuias. Como já disse, estou mais de acordo com Sylvio 
Romero e Euclydes da Cunha: creio que no início de fusão castanha do 
Sertão é – e será mais ainda, depois – um fato de repercussão muito mais 
ampla, é um anúncio profético não só da Raça e da Cultura brasileiras 
como da própria Rainha do Meio‐Dia, incluídas aqui a América Latina, a 
Europa mediterrânea, a Ásia e a África. (Suassuna, 1976: 14) 

Voltaremos a discutir a noção de “típico”, mas, por ora, cabe realçar 

que, em momento algum, o autor põe em dúvida essa suposta possibilidade de 

fixar e homogeneizar uma população inteira em um de seus “pedaços”, o que 

se delineia como um tipo de representação muito parecido com o que Bhabha 

(2003: 105) identifica como o estereótipo: “algo que só se confirma pela 

repetição, jamais por provas”. Presenciamos nesses argumentos a repetição 

da fusão (castanha) como o critério que possibilita identificar a tipicidade do 

brasileiro com o Sertão. Isso é amplamente corroborado pela construção do 

protagonista d’A Pedra do Reino, como aquele que ilustra essa possibilidade 

de um “Brasileiro típico”. 

Contra a instabilidade evidenciada pelas individualidades e diferenças 

assinaladas no interior da nação, a “nação castanha” defendida n’A Pedra do 

Reino forja a sua noção homogênea de povo, através de sua síntese na figura 

de Quaderna. É esse personagem que condensa a “característica essencial” do 

“povo castanho”: a fusão de contrários. Como tal, é pouco relevante se ele, 

por vezes, assume a feição de um anti‐herói, pois continua sendo o “herói‐ 

síntese” de um povo concebido como “um”, e, principalmente, que resulta de 

uma lógica binária. 

Nada é mais esclarecedor do que está implícito nessa redução da 

“essência” do “povo brasileiro” a uma fusão de contrários do que o modelo de 

pensamento que Deleuze e Guattari (1995) nomeiam de livro‐raiz, em que 

está implicada a relação entre um dentro (“essência”) e um fora, e cujas leis



169 

são a reflexão, o Uno e a lógica binária. O seu gráfico inspirado na imagem da 

árvore pressupõe tanto um ponto que se desdobra em dicotomias quanto o 

movimento contrário, os dualismos que se fundem no “Uno”. 

Vemos essa lógica predominar em todos os escritos ou conferências de 

Ariano Suassuna que temos presenciado, nos quais suas argumentações 

comumente se organizam através de divisões duais, tais como “Brasil oficial x 

Brasil real”, seu lado “rei” x seu lado “palhaço”, “trágico x cômico”, 

“dionisíaco x apolíneo”, entre tantos outros pares de opostos. Esse é o modo 

corrente de o escritor formular seus pensamentos de mundo. Não surpreende, 

portanto, que a narrativa mais representativa de sua interpretação da cultura 

brasileira obedeça exatamente às leis desse modelo que tem a árvore por 

imagem.

Dessa forma, a personalidade de Quaderna, bem como seu meio de 

expressão – sua escrita –, são inspirados nessa lógica “arbórea”. De forma 

indissociável com relação à construção do caráter de Quaderna, podemos 

dizer, ainda, que é sob o raciocínio dual que a relação entre o popular e o 

culto é formulada n’A Pedra do Reino, assim como o é nos demais escritos de 

Ariano Suassuna. Vejamos por partes cada um desses aspectos em que a fusão 

de contrários reflete o modelo do livro‐raiz. 

A concepção de mestiçagem como uma fusão harmônica de condições 

culturais opostas está implicada no modo como Quaderna é construído como 

representante do povo brasileiro, e, mais ainda, como o “gênio da raça 

brasileira”. Coerentemente com a formulação do pensamento como um livro‐ 

raiz, está implícita nessa representação de “identidade nacional” a concepção 

que Glissant, inspirado em Deleuze e Guattari, nomeia de identidade de raiz 

única. Isto se reflete na reconstrução genealógica embutida nas explicações 

de Quaderna acerca de sua personalidade e de sua condição atual de 

prisioneiro, e ainda no seu modo de narrar. 

Numa tendência clara à construção de uma continuidade genealógica, a 

narrativa de Quaderna se estrutura em digressões que funcionam como a 

reconstrução de cada fato narrado e, mais amplamente, das características de 

sua personalidade. Num plano macroestrutural, a narrativa também funciona 

assim em relação às circunstâncias em que o personagem‐narrador se



170 

encontra: preso. A cada momento dessa “grande narrativa”, sub‐narrativas se 

apresentam como digressões que desdobram ou resgatam uma relação causal 

entre o fato recém contado e um fato anterior que o explica. 

Buscando mostrar a “raiz” de sua “identidade”, Quaderna sempre a 

explica como resultante de duas influências que se fundem. Em primeiro 

lugar, relata, no Folheto X, que sua tia, Dona Felipa, é a responsável por seus 

primeiros interesses pelos assuntos cavaleirescos; e que seu padrinho‐de‐ 

crisma, o cantador João Melchíades Ferreira é o responsável por seu 

encantamento pela poesia popular. Para dar coerência a esse raciocínio “em 

ramos”, Quaderna desdobra tais influências em relatos sobre cada uma delas 

nos “Folhetos” que se seguem: o XI, sobre Tia Felipa; e o XII, sobre João 

Melchíades. Através dessa “recuperação de linhagens”, Quaderna elucida 

como nele se dá a fusão entre o interesse pela matéria cavaleiresca medieval 

e o gosto pelos folhetos de cordel nordestino. 

A recuperação da formação dual de Quaderna é, no entanto, mais 

extensa e complexamente desenvolvida pelo relato da larga influência 

estético‐ideológica daqueles que o personagem considera seus “mestres” – 

Clemente e Samuel –, portadores de pensamentos quase simetricamente 

opostos, pois representativos de papéis sociais igualmente distintos. O 

primeiro representa os “homens ‘litorâneos’ (os senhores de engenho de 

Pernambuco, concebidos como representantes da ‘burguesia açucareira”; e o 

segundo, “os fazendeiros do sertão, ‘a nobreza fidalga sertaneja’, 

representantes autênticos da ‘aristocracia nordestina’” (Farias, 2006: 64). 

A partir dessas duas posições opostas, várias outras oposições se 

apresentam entre Samuel e Clemente, entre as quais se destacam as 

concepções de nacionalismo e, a partir disso, as idealizações em torno do 

perfil do “gênio da raça brasileira” e das características – formais e temáticas 

‐ daquela que seria a “obra da raça”. 

O “gênio da raça”, segundo Samuel, “era a pessoa que condensava em 

si, exaltadas e apuradas, as características marcantes do País” e que deve 

escrever uma “Obra considerada decisiva para a consciência de sua Raça!” 

(RPR – Folheto XXVIII, pp. 187 e 189).



171 

Samuel, como símbolo da intelectualidade branca de direita, defende 

um discurso nacionalista lusófilo, e, para ele, o tema da obra da raça deve ser 

o Brasil, mas “visto sob uma perspectiva eurocêntrica, calcada na cultura e 

nos valores do colonizador ibérico”, em uma definição de Brasil que engloba 

os critérios de raça, cultura e religião (Farias, 2006: 328). Quanto à forma, o 

personagem defende que, assim como “todas ‘obras das raças’ dos Países 

estrangeiros são chamadas de ‘poemas nacionais’” (RPR – Folheto XXX, p. 

196), a obra do gênio da raça brasileira deve ser escrita em versos. 

Contrária a esta visão é a de Clemente, representante da 

intelectualidade negra, para o qual em prosa é que deve ser escrita tal obra, 

apoiando‐se no argumento segundo o qual “o filósofo Artur Orlando disse que 

‘em prosa escrevem‐se hoje as grandes sínteses intelectuais e emocionais da 

humanidade’” (RPR – Folheto XXX, p. 196). E, na síntese que idealiza, também 

do Brasil, ele se baseia apenas nos critérios de raça e cultura, concebidos de 

forma totalmente distinta dos de Samuel: 

Defensor de um nacionalismo xenófobo, ele só aceita como valores 
autenticamente brasileiros a raça e a cultura negro‐tapuias. Com base 
nesses valores, contesta o nacionalismo eurocêntrico de Samuel, 
propondo como tema da “Obra da Raça” a mitologia negro‐tapuia, a qual 
empresta um caráter social revolucionário em contraposição à cultura 
hegemônica legada pela colonização européia (…). (Farias, 2006: 329) 

Da mesma forma, enquanto para Samuel, o gênio da raça deve ser um 

escritor e Fidalgo dos engenhos pernambucanos; para Clemente, ele deve ser 

um homem do povo, descendente dos negros e tapuias. 

Frente a essas posições antagônicas, que sintetizamos brevemente 

aqui 58 , Quaderna representa a possibilidade de uma fusão harmônica, quanto 

à concepção de nacionalismo, quanto ao perfil do “gênio da raça” e quanto à 

obra que deve representar uma espécie de “consciência da comunidade”. A 

partir das lições nos mais variados assuntos extraídos da contenda entre 

Samuel e Clemente, Quaderna acumula as referências necessárias para fazer 

da sua a mais completa “Obra da Raça”: 

58 Para ter acesso a uma análise mais aprofundada dessas visões antagônicas e como elas 
refletem perspectivas nacionalistas distintas, cf. Farias (2006).



172 

Eu tinha lido um dia, no Almanaque, um artigo onde se dizia que “uma 
Obra, para ser clássica, tem que condensar, em si, toda uma Literatura, e 
ser completa, modelar e de primeira classe”. Isso me garantia que nem 
Samuel nem Clemente, um do Cordão Azul, e o outro, do Encarnado, 
podia ser completo, pois cada um era radical por um lado só. Somente eu, 
juntando as opiniões azuis de um com as vermelhas do outro, poderia 
realizar a receita do Almanaque. (RPR – Folheto XXXI, p. 197) 

A completude da obra idealizada por Quaderna advém da condensação 

das “receitas” opostas de Samuel e Quaderna, resultando na fusão de assuntos 

e modelos, incluindo gêneros, como veremos mais adiante. Mas, ainda quanto 

aos requisitos do “gênio da raça”, Quaderna explica a sua “invencibilidade”: 

(…) eu descobrira que o escritor que se preocupasse a escrever a “Obra da 
Raça Brasileira” tinha de “possuir emotividade eólia, para fundir no crisol 
de si mesmo essas psicoses surpreendentes que aureolam de originalidade 
os personagens de sua Tragédia, de seu Poema, de seu Romance”. (…) 
Finalmente, o “gênio da Raça” devia ser “felino” – e, para isso, eu tinha o 
Oncismo, de Clemente; devia ser dotado de “pungente ironia”, 
“formidavelmente grandíloquo e cruelmente mordaz”, pois só assim seria 
capaz de fazer um livro (ou de erguer um Castelo) “rubro por dentro e por 
fora”; uma “obra flamejante”, capaz de vir a ser a “luminosa ogiva de 
toda a construção intelectual da Raça Latina” – e o Tapirismo de Samuel 
não me deixaria falhar, unindo eu o Sebastianismo negro de um e o 
Sebastianismo ibérico do outro, numa nova espécie de “Sebastianismo 
castanho” que realizasse o sonho da Pedra do Reino num futuro ainda 
mais ensolarado e acastelado! 

E havia mais. Clemente e Samuel, um Negro e outro Branco, 
desprezavam‐me por ser, eu, um descendente moreno de Cabras e 
Mamelucos, de Caboclos. Mas Carlos Dias Fernandes escrevera: “Amemos 
a nossa Pátria por seu maravilhoso Sertão, que alenta o Gênio da Raça, 
com o puro sangue dos seus Caboclos!(…)” (RPR – Folheto XXXVI, pp. 
237 e 238) 

Dessa forma, Quaderna defende ser o legítimo “gênio da raça” através 

da representação de sua “identidade” como uma fusão harmônica das 

dicotomias apresentadas através das visões de Samuel e Clemente, o que o 

constitui como o “Brasileiro típico” ou, ainda, o herói‐síntese pressuposto na 

narrativa épica da “nação castanha”: 

É, portanto, da confluência conciliadora das idéias político‐literárias de 
Clemente e Samuel, em que se defrontam duas concepções 
aparentemente antagônicas acerca da identidade nacional (uma 
concepção que postula uma subserviência total aos valores culturais 
ibéricos, e outra que rejeita integralmente estes valores em nome dos 
valores culturais negro‐tapuias) que surge o projeto literário de Quaderna 
e o Romance d’A Pedra do Reino. Projeto e romance erigidos em canto de 
louvor ao sertão e às glórias de seu povo: o “Povo Fidalgo‐Castanho do 
Brasil”. Na própria conjunção dos elementos díspares que adjetivam o



173 

conceito de povo (“Povo Fidalgo‐Castanho”) depreendem‐se as premissas 
ideológicas que informam, através de um discurso cordial, o nacionalismo 
de Quaderna. Calcado num critério de miscigenação étnico‐cultural, tal 
nacionalismo procura fundir “harmonicamente” as bipolarizações de raça 
e cultura em torno das quais se constroem as concepções nacionalistas de 
seus amigos e professores (…)”. (Farias, 2006: 343) 

Ferreira (1991: 80) dá exemplos, na literatura de cordel, da 

amplificação épica do poeta/herói cavaleiresco através do acúmulo de 

façanhas. Cabe um paralelo entre esse acúmulo de façanhas com o modo 

como Quaderna constrói a sua amplificação épica. Esse acúmulo é substituído 

por uma única grande façanha, a conciliação harmônica dos dois opostos 

representados nas figuras de seus dois “mestres”, Samuel e Clemente. É esse 

seu caráter de herói‐síntese que lhe atribui a invencibilidade e 

invulnerabilidade do herói do mundo cavaleiresco e épico. 

As características conciliatórias de Quaderna estendem‐se à obra que 

ele idealiza como a “Obra da Raça”, noção esta que parece reclamar para si o 

status de livro fundador, no qual está implícita uma “consciência da 

comunidade” na forma de uma consciência excludente, cuja concepção de 

identidade deve ser a de “raiz única, fixa e intolerante” (Glissant, 2005: 80). 

Diferentemente das opções formais apresentadas e defendidas por Samuel e 

Clemente ‐, Quaderna decide que a obra decisiva para a consciência de sua 

raça deve ser um romance‐epopéico, por este gênero, “mestiço” como ele, 

atender às indicações de uma das referências aprendidas com seus mestres, 

Carlos Dias Fernandes, de que “a Epopéia é a cristalização de uma 

nacionalidade” (apud Farias, 2006: 341), e de que “nos tempos de hoje, a 

Epopéia foi substituída pelo Romance!” (RPR – Folheto XXX, p. 197). Aqui cabe 

lembrarmos que essa escolha não deixa de estabelecer relação com a fusão de 

diferentes formas de representar as “comunidades imaginas”, como vimos nos 

tópico anterior. 

À semelhança da prosa seiscentista de caráter épico, Quaderna concebe 

a “Obra da Raça” a partir da imitação dos melhores modelos, a fim de extrair 

deles o que sobrevive como universal: 

(…) os dois primeiros preceitos da imitação que constam do Tratado da 
imitação norteiam as preceptivas poéticas do XVI e do XVII. Ali se defende 
que a imitação implica a eleição não de um modelo, mas do melhor de



174 

vários; e que se imita não o particular, mas o universal que a obra 
contém. (Muhana, 1997: 46) 

Essa relação com o “melhor de vários” está tanto na visão de Ariano 

Suassuna como teórico, como se reflete na tese A Onça Castanha e a Ilha 

Brasil, quanto no que o autor projetou, em O Romance d’A Pedra do Reino, 

como a síntese de conhecimentos necessários para a formação da “obra 

máxima” da “raça brasileira”, escrita por Quaderna. A “obra da raça”, assim 

como seu “gênio” deve reunir as características “essenciais” da cultura, mas 

estando essa noção de essência atravessada pelo interesse pelo “universal” 

que está contido no “particular”. 

Nas escolhas empreendidas pelo narrador Quaderna, no que diz 

respeito a seus intertextos, e à combinação entre eles para chegar ao que 

entende por “arte universal”, a relação com folguedos, com a literatura de 

cordel e demais elementos tidos como parte do rol da cultura popular 

estabelece‐se com base no que de cada um pode ser extraído de “universal”, 

ou seja, o que cada um possui em comum com elementos estéticos 

particulares que foram elevados ao status de universal: 

À luz de emblemas, conceitos e alegorias, homens reais e personagens de 
ficção, eventos sucedidos e passíveis de suceder, acontecimentos naturais 
e poéticos são o mesmo, desde que sobressaídas neles características 
universais. Saber descobri‐las na invenção é tarefa do poeta. (Muhana, 
1997: 45) 

A extração do “universal” a partir da imitação do que há de “melhor 

nos melhores modelos” e sua associação com a representação do “Brasileiro 

típico” revela o monolingüismo do discurso narrativo de Quaderna, pois “cada 

noção ideológica universal é sempre hegemonizada por algum conteúdo 

particular que colore sua própria universalidade e é responsável por sua 

eficiência” (Zizek apud Katz, 2005b: 7): 

Zizek nos chama a atenção que tal tipo de noção se constitui a partir de 
uma distorção onde um certo conteúdo particular, que funciona como 
pano de fundo de uma noção universal, é declarado como ‘típico’. O 
conteúdo particular passa a funcionar como substituto do universal, ou 
seja, o particular se torna universal. Mas a operação não pára por aí. Há 
nela um outro aspecto, que é ainda mais fascinante de ser apreendido. 
Zizek explica que, para que esse mecanismo que distorce o particular em 
universal funcione, ele precisa incluir uma série de atributos capazes de



175 

fazer com que todos os particulares que ficarem excluídos possam 
reconhecer como genuinamente seus. “Cada universalidade hegemônica 
tem de incorporar pelo menos dois conteúdos particulares – o conteúdo 
popular autêntico e sua distorção pelas relações de dominação e 
exploração” (2004: 12). (Katz, 2005b: 7) 

Na extração do universal a partir de uma visão particular, vemos assim 

como no livro‐raiz descrito por Deleuze e Guattari, a multiplicidade ser 

apagada para dar lugar ao Uno, e a diversidade ser traduzida em uma “voz 

unificante”, que contraria o funcionamento de mundo como um caos‐mundo, 

conforme Glissant (2005). Através da imitação do que, no discurso de 

Quaderna, entende‐se como o melhor dos modelos populares, vemos realizar‐ 

se a “mímica colonial”, a partir do lugar do sujeito de elite, a fim de tornar o 

“conteúdo popular autêntico” reconhecível através de “sua distorção pelas 

relações de dominação e exploração”. Assim como na poética seiscentista, o 

verossímil se sobrepõe ao histórico e ao natural, “visto que o poeta não se 

obriga à verdade do particular que desrespeite o verossímil do universal” 

(Muhana, 1997: 45). 

Em mais um aspecto, vemos o discurso de Quaderna (e, logo, de Ariano 

Suassuna) ser atravessado pela lógica do livro‐raiz, sendo os termos 

contrários, nesse caso, o popular o culto, que são compreendidos, de forma 

equivocada, como equivalentes ao binômio regional‐universal. E o que será 

“elevado” à condição de “universal” é escolhido a partir dos critérios do que 

torna o “popular autêntico” reconhecível, ou verossímil. A passagem do 

popular para um contexto erudito se confunde, nessa visão, com uma 

passagem da matéria bruta para uma matéria elaborada, refinada. 

Não só por causa da “verossimilhança” não interessa imitar tal e qual o 

natural e o histórico do popular, mas também por devido à conveniência, o 

pressuposto da persuasão. O verossímil e o conveniente trabalham pela 

eliminação da “monstruosidade” da natureza, ou seja, seus excessos (sub ou 

sobrenaturais), de forma que a “a arte deve ser justamente a que pode, e 

deve, eliminar os defeitos do natural” (Muhana, 1997: 54). Na tese A Onça 

Castanha e a Ilha Brasil, confirmamos que a relação dual entre o popular e o 

erudito é um dos aspectos a ser conciliado pelo “povo castanho”, e, no que é 

atribuído a cada um dos termos, temos a chave de como é compreendida a



176 

passagem do popular para o erudito na narrativa de Quaderna, como, de 

resto, nos princípios da arte armorial: 

Se examinarmos o Povo brasileiro do ponto de vista de seu 
comportamento social, de sua Psicologia, de sua História, de sua Arte, de 
sua Literatura, encontraremos sempre essa tendência assimiladora e 
unificadora de contrários – (…) violência de mau‐gosto do popular e 
refinamento do erudito; o épico e a introspecção individual chegando às 
vezes à idolatria do Eu; o lirismo personalista e o social coletivo; as 
convenções e a festa; o Belo e o Feio; espírito profético e comportamento 
orgiático; o vegetal da Mata e o deserto do Sertão; o Trágico e o Cômico; 
a aldeia e o mundo; otimismo e pessimismo; embriaguez da Vida, o pó e a 
cinza da Morte; o Dramático e o Humorístico; o fogo da destruição e o 
culto da florescência e da ressurreição. (Suassuna, 1976: 5) 

Assim, da cultura popular interessa a Ariano Suassuna eliminar o seu 

“excesso”, que vem a ser justamente a sua historicidade e o que faz com a 

cultura popular, por exemplo, dialogue com a cultura de massa (ou nem 

mesmo possa desta separar‐se) e não esteja alheia às negociações necessárias 

para manter‐se viva, e entre tais negociações, os pressupostos para inserção 

no mercado de consumo. 

Há que relacionar isso com o que é o “verossímil” e o “conveniente” a 

cada contexto histórico e como isso também é definidor do modo de 

transformar os modelos a serem copiados. Trata‐se de uma questão da maior 

valia para pensarmos as transformações que Ariano Suassuna opera nos 

modelos da literatura popular que ele escolhe “imitar”, como também para 

entendermos os diferentes modos, ao longo da história, de transformar as 

danças populares para um outro contexto cênico e social, a fim de realizar‐se 

o que o criador do Armorial idealizou como uma dança armorial. 

A mesmidade do “gênio da raça brasileira” 

Tanto nos depoimentos e entrevistas de Ariano Suassuna, que 

discutimos no capítulo anterior, quanto em seus discursos acadêmico e 

literário, há uma contigüidade facilmente reconhecível e que concorre para



177 

todo o conjunto de seu pensamento e criação estabeleça uma afirmação épica 

das identidades populares. 

A duplicação metalingüística construída n’A Pedra do Reino possibilita 

um paralelo entre o que o personagem‐narrador idealiza como a “Obra da 

Raça” e o próprio Romance d’A Pedra do Reino escrito por Ariano Suassuna, 

no plano da realidade. Escrita seis anos após a primeira publicação desta 

obra, a tese de livre‐docência do autor em discussão, A Onça Castanha e a 

Ilha Brasil, mostra‐nos que os atributos que se interpretam como necessários 

à “Obra da Raça” – uma obra que condense em si toda uma literatura e que 

seja “decisiva para a consciência da sua Raça!” – depreendem‐se como 

pressupostos tanto desta tese de Ariano Suassuna acerca da formação do 

“espírito do povo castanho” quanto da obra literária considerada como a mais 

representativa de seu “universo”: de seu pensamento e de suas escolhas 

estéticas, o Romance d’A Pedra do Reino. 

Uma entrevista concedida por Ariano Suassuna, em 1989, realizada por 

Moraes Neto, revela uma auto‐crítica do escritor em relação ao que está 

implícito na idéia de “povo castanho”, que se formula nas duas obras aqui 

discutidas: 

[…] minha idéia do castanho – como todas as semelhantes formuladas 
pelos discípulos de Sylvio Romero – era uma forma inconsciente de 
racismo. O meu sonho de castanho, que era uma transfiguração do pardo 
de Euclydes da Cunha, baseava‐se inconscientemente num impulso de 
apagar a ‘mancha negra’ que se diluiria nesse ‘pardo’ da ‘raça brasileira 
futura’, como se profetizava em Os sertões” (apud Santos, 1999: 
300) 

De fato, tal auto‐crítica é pertinente, pois essa forma “inconsciente de 

racismo” é o que vemos explicitar‐se em declarações da tese de  Ariano 

Suassuna como a de que “povos mais ‘brancos’ do que ‘negros’ (…) aspiram 

inconscientemente ao castanho”, partindo do sul da Europa para o Norte da 

África, ao mesmo tempo em que “os povos mais ‘negros’ do que ‘brancos’ (…) 

procuram também se clarear até o castanho pela atração irresistível da 

mestiçagem” (Suassuna, 1976: 13). 

No mesmo período em que faz essa revisão acerca de sua idéia de 

“castanho”, em 1989, ano de seu reaparecimento na vida pública (da qual



178 

ficara afastado desde 1981), outras reformulações são apresentadas pelo 

criador do Armorial, a exemplo da ruptura com a crença de que o Brasil real, 

o do Povo e o de Conselheiro só poderia se realizar no campo, admitindo que 

“qualquer Favela urbana era um Arraial de Canudos encravado na Babel das 

cidades” (apud Santos, 1999: 300). 

Mais tarde, em 1993, faria, ainda, uma auto‐avaliação crítica de suas 

idéias monárquicas, das quais abdicava naquele momento, à ocasião do 

plebiscito através do qual o povo brasileiro escolheria de que forma queria ser 

governado, entre presidencialismo e parlamentarismo e entre república ou 

monarquia: 

Talvez os sonhos do escritor tenham perturbado a visão política do 
cidadão. Eu sempre achei a monarquia mais bonita que a república. Mais 
poética. A figura do rei e da rainha encarnam muito mais a excelência 
humana que a figura de um presidente. Na cultura popular, não se 
encontra um conto ou poesia que encarne um presidente. Há sempre um 
rei ou rainha. Além disso, Antônio Conselheiro, em Canudos, era 
monárquico e socialista. Há ainda a questão da imagem paterna que o rei 
encarna. Perdi meu pai cedo, aos três anos. Ele encarnava para mim a 
figura de um rei. Também tive muitas influências na infância sobre essa 
questão. Tenho esses sonhos, mas depois que descubro que estava errado, 
tomo posição. (apud Santos, 1999: 302) 

Através dessas reformulações, podemos constatar que nem todas as 

idéias implícitas nos preceitos armoriais e em suas obras permaneceram sendo 

pensadas exatamente da mesma forma. Algumas delas se atualizaram pelas 

condições históricas e se apresentam com novas nuances no discurso de seu 

principal ideólogo. 

No entanto, mesmo que, por exemplo, sua noção de “castanho” não se 

dirija ao mesmo sentido de “embranquecimento” e “racismo inconsciente”; 

mesmo que sua noção de povo possa agora referir‐se aos que habitam a 

favela, e não só o campo; mesmo que seus reis e rainhas tenham sido 

relocados à condição de fantasia, sonho ou infância; ainda assim, variados 

aspectos do que constitui uma afirmação épica das culturas populares 

permanecem em seus depoimentos e ações mais recentes, como vimos no 

segundo capítulo. 

Entre tais aspectos, podemos destacar uma visão bastante seletiva do 

que define como cultura popular, a partir de escolhas estéticas muitos



179 

aproximadas às do passado, apenas, em alguns casos, adaptadas no modo de 

mediar os bens da cultura popular, a fim de que eles possam ser melhor 

reconhecidos pelos sujeitos de elite, como veremos exemplificar‐se nas 

tentativas de dança armorial empreendidas pelas “gestões de cultura 

armorial” em diferentes conjunturas históricas. 

Dessa forma, quando Ariano Suassuna se refere à “Favela”, com inicial 

maiúscula, a exemplo de tantos outros termos nos quais imprime um sentido 

particular, sua recriação é bastante clara: a favela a que ele alude não parece 

mais abrangente do que o seu correspondente da cultura popular, o “Povo”, 

também com maiúscula, a julgar pelas considerações que ele tem declarado, 

em público, sobre algumas manifestações culturais. Se as letras de Calypso 

renderam um “imbecil” a seu compositor, não temos a garantia de que a visão 

de Ariano Suassuna sobre, por exemplo, o funk das favelas brasileiras seria tão 

positiva ao ponto de considerá‐lo como parte da cultura popular de seu “Brasil 

real”. 

Essa noção de “Brasil real”, contraposta à de “Brasil oficial”, oposição, 

aliás, ainda corrente em seus discursos, é outro elemento em que se deixa 

expor o quão inventiva, fantasiosa e particular é a interpretação de Brasil 

feita por Ariano Suassuna, a exemplo dos “jogos anagramáticos” de Quaderna 

com relação à historiografia oficial. Na sua idealização de “realidade”, ainda 

parece não caber o presente inacabado “sujeito a reinterpretação e a 

reavaliação” (Bakhtin, 2002: 409); senão, como explicar que no 

correspondente da cultura popular que admite como legítima não caiba ainda 

todos os agentes populares do presente? 

De onde vêm esses reis e rainhas que tão bem encarnam a excelência 

humana? Em qual cultura popular não se encontra outra coisa senão a imagem 

dessa excelência? E o que Ariano Suassuna realmente consegue revisar quando 

descobre que “estava errado” engloba a compreensão do que está no 

princípio dessa sua separação entre visões estetizantes de reis e rainhas e 

conjunturas políticas? Ou continua e continuará a repetir a afirmação épica do 

popular, não entendendo, por exemplo, qual a abrangência real do que 

denomina Povo com “P” maiúsculo, o correspondente da cultura popular que 

tanto valoriza? Ou continuará, a exemplo de Herder e de Tyler, a afirmar que



180 

no seu “Povo” que se encontra no passado não cabe a “ralé” ou a “civilização 

decadente” do presente? Como, senão através dessa comparação podemos 

compreender seu desprezo por determinadas manifestações culturais? 

É a partir de como a afirmação épica das culturas populares implícita 

na “nação castanha”, formulada artística e teoricamente na década de 1970, 

atualiza‐se no discurso e nas ações recentes de Ariano Suassuna, que 

discutiremos os pontos de maior convergência e ou divergência entre essas 

idéias e as tentativas de realizar uma dança brasileira erudita, desde a 

década de 1970, mas, sobretudo, na trajetória do Grupo Grial, de 1997 até a 

atualidade.





UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS‐GRADUAÇÃO EM LETRAS 

DOUTORADO EM TEORIA DA LITERATURA 

Deslocamentos Armoriais: 
da afirmação épica do popular na “Nação Castanha” 

de Ariano Suassuna ao corpo‐história do Grupo Grial 

(segunda parte e anexos) 

Roberta Ramos Marques 

Orientador: Alfredo Cordiviola ‐ UFPE 

Co‐orientadora: Helena Katz – PUC‐SP 

Recife ‐ PE, 2008



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS‐GRADUAÇÃO EM LETRAS 

DOUTORADO EM TEORIA DA LITERATURA 

Deslocamentos Armoriais: 
da afirmação épica do popular na “Nação Castanha” 

de Ariano Suassuna ao corpo‐história do Grupo Grial 

(segunda parte e anexos) 

Roberta Ramos Marques 

Orientador: Alfredo Cordiviola ‐ UFPE 

Co‐orientadora: Helena Katz – PUC‐SP 

Tese de doutorado apresentada ao 
Programa de Pós‐Graduação em Letras 
da Universidade Federal de Pernambuco 
– UFPE, para obtenção do grau de 
Doutora em Teoria da Literatura. 

Recife ‐ PE, 2008



Marques, Roberta Ramos 
Deslocamentos  Armoriais:  da  afirmação  épica 

do  popular  na  “ Nação  Castanha”   de  Ariano 
Suassuna ao corpo­história do Grupo Grial / Roberta 
Ramos Marques. –  Recife  : O Autor, 2008. 

466 folhas: il. 

Tese  (doutorado)  –  Universidade  Federal  de 
Pernambuco. CAC. Teoria da Literatura, 2008. 

Inclui bibliografia e anexos. 

1.  Literatura  comparada.  2.  Arte  e  literatura.  3. 
Cultura  popular.  4.  Identidade.  5. Estudos culturais. 
6. Movimento Armorial. 7. Dança. 8. Corpo. I.Título. 

82.091  CDU (2.ed.)  UFPE 
809  CDD (22.ed.)  CAC2008­56



egunda parte 

4 Experiências, fundamentos e resultados 

de dança armorial 

5 Dança, corpo e identidade 

6 Grupo Grial: reformulações na demanda de um 

corpo armorial 

O corpo armorial sem conclusão 

S



Experiências, fundamentos e resultados 

de dança armorial 

Há uma complexidade, no que se chama de brasileiro, 
difícil de ser identificada por nós mesmos, imagine‐se, 
então, por quem vê o Brasil de longe, mesmo quando 
está aqui. 
(Katz, 2004: 10) 

4



183 

s realizações ou tentativas de realização em dança que podem ser 

relacionadas com a história de uma dança armorial apresentam 

diferenças entre si quanto ao lugar e ao peso que assumem dentro 

dessa história; à concepção do caminho mais adequado para construir uma 

dança brasileira erudita com base nas danças populares; quanto aos resultados 

alcançados; e quanto à pertinência de considerarmos tal experiência como 

armorial.  Portanto não podemos equiparar a atenção que daremos a cada 

uma dessas realizações. 

O nosso foco no que diz respeito à dança recai sobre a trajetória do 

Grupo Grial (1997), à qual dedicaremos o capítulo seis. Este grupo tem, a 

nosso ver, um lugar de destaque entre as tentativas de uma dança armorial 

que tiveram o apoio de Ariano Suassuna, pois é um grupo que continua a 

existir até hoje e com a intencionalidade de ser dança armorial. É sua própria 

diretora que costuma dizer, em discursos de estréias, debates, etc., que não 

está muito certa de que o trabalho que faz figura no que se entende por 

dança contemporânea, mas tem certeza de que se trata de dança armorial. 

Damos uma atenção especial ao processo e ao resultado alcançado pelo 

grupo Balé Armorial do Nordeste (1975‐1976), que foi a primeira iniciativa 

importante nas tentativas de incluir a dança nos propósitos estéticos do 

Armorial. A experiência do grupo não passou da montagem do espetáculo 

Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados (1976), mas este é 

bastante revelador das projeções e expectativas de Ariano Suassuna em 

relação a uma dança armorial (embora o resultado final não o tenha deixado 

A



184 

totalmente satisfeito). O objetivo de Ariano Suassuna em relação ao Balé 

Armorial do Nordeste era dar continuidade com a montagem de novos 

trabalhos e aprofundamento da busca de uma linguagem de dança brasileira 

erudita, porém o grupo, por motivos diversos, dissolveu‐se, impossibilitando 

que essa pesquisa se desenvolvesse nesse caminho, como trataremos mais 

adiante. 

O Balé Popular do Recife, atuante até hoje, também foi fundado com o 

apoio de Ariano Suassuna (1977), como a segunda grande tentativa de se criar 

uma dança brasileira erudita, mas não chegou a ser considerado parte do 

Armorial pelo criador deste movimento, devido a discordâncias quanto ao 

caminho escolhido (incluindo formas de treinamento e resultado estético) 

para a construção de uma dança brasileira erudita. No entanto, o grupo tem 

uma trajetória das mais significativas tanto em termos de atuação profissional 

em dança no Recife, quanto ao papel importante que teve na difusão das 

danças populares, sobretudo pela classe média do Recife, no fim da década 

de 80 e início da década de 90. 

Além disso, a recusa de seu processo como parte do Armorial merece 

uma discussão, não para necessariamente refutá‐la, mas para complexificar a 

separação entre este grupo e os propósitos armoriais, principalmente 

considerando o desdobramento do Balé Popular do Recife com a criação do 

Balé Brasílica, cujos objetivos e características talvez não possam ser tão 

radicalmente apartados da concepção do Movimento Armorial do que viria a 

ser uma dança brasileira erudita. 

Por estes motivos, também reservamos um espaço neste capítulo para 

uma avaliação dos desdobramentos do Balé Popular do Recife e de sua relação 

com os preceitos armoriais, no pensamento e nos resultados estéticos, 

fazendo uma discussão de sua produção de uma maneira mais ampla, sem nos 

dedicarmos a uma análise mais detalhada de seus espetáculos. Faremos um 

breve histórico de seu surgimento e sua continuidade, mas sem nos 

estendermos sobre isso, uma vez que outros trabalhos já se ocuparam 

suficientemente de fazê‐lo 1 . Dessa forma, nossa reflexão está mais centrada 

1 Ver Oliveira (1993); Galdino (2008); e a base de dados do RecorDança, disponível em: 
www.fundaj.gov.br/recordanca Informações mais direcionadas para uma compreensão do



185 

no que diz respeito aos pontos de contato entre o Balé Popular de Recife e a 

história de tentativas de uma dança armorial. 

Uma discussão sobre o processo de montagem e do produto final do 

espetáculo Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados, tanto quanto 

um olhar mais global sobre a produção do Balé Popular do Recife, ajuda‐nos 

bastante a compreender por que aspectos os caminhos trilhados pelo Grial 

parecem mais alinhados à compreensão de Ariano Suassuna do que seja uma 

dança brasileira erudita 2 , ao mesmo tempo em que reformula, em seus 

últimos espetáculos, principalmente Ilha Brasil Vertigem, a compreensão 

sobre identidades populares implícita no Movimento Armorial. 

Por fim, no último item deste capítulo, fazemos breves comentários 

sobre experiências em dança em que, por algum motivo, podemos detectar 

traços de armorialidade, com destaque, obviamente, para todo o trabalho de 

Antônio Carlos Nóbrega, por seu vínculo direto com o Movimento Armorial, e, 

sobretudo, com Ariano Suassuna. As demais experiências não chegam a 

constituir tentativas consistentes de dança armorial, mas não podem deixar 

de entrar na discussão sobre a compreensão de uma dança brasileira erudita 

baseada na transposição e/ou reelaboração das danças populares: o 

espetáculo Pernambuco do Barroco ao Armorial (1998), com participação do 

Grupo Vias da Dança (Recife); e o espetáculo Stagium Dança o Movimento 

Armorial (2002), do Ballet Stagium (São Paulo). 

A discussão sobre os caminhos de construção de uma dança brasileira 

erudita com base na dança popular envolve os possíveis modos de diálogo 

entre a cultura de elite e a cultura popular, o que, no caso da dança 

especificamente, significa discutir de que forma as danças populares são 

reelaboradas a fim de ganhar um espaço antes reservado às danças de 

papel significativo do Balé Popular do Recife e, especificamente, sobre como o frevo é 
utilizado em espetáculos deste grupo, ver, ainda, Vicente (2008). 

2 Essa observação parte de nossas interpretações a partir do discurso da diretora do grupo, 
Maria Paula Costa Rêgo, e das análises dos espetáculos. Isto, porém, não pôde ser 
confirmado em depoimentos de Ariano Suassuna como objetivávamos. No desenrolar dessa 
pesquisa, tentamos durante mais de dois anos consecutivos (2006, 2007 e início de 2008), 
agendar entrevista com o escritor Ariano Suassuna, com o objetivo de obter depoimentos e 
informações acerca de aspectos sobre as tentativas de dança armorial ainda não publicados, 
como o detalhamento de sua avaliação de alguns processos e/ou resultados, sua relação 
com o trabalho do Grial, etc. No entanto, devido à atividade de Secretário da Cultura de 
Pernambuco (assumida em 2007), não foi possível concretizar a entrevista. O roteiro 
preparado para tal segue em anexo.



186 

formação erudita. O diálogo entre o “popular” e o “erudito” e a reelaboração 

das danças populares acontecem através das trocas de informações com 

estilos de dança erudita, seja no resultado coreográfico a ser obtido, seja nos 

processos e métodos de treinamento do corpo dos dançarinos, ou 

simplesmente no rearranjo da disposição espacial ou da estrutura narrativa 

dos folguedos para sua colocação em um palco de teatro. 

Na discussão sobre os processos de criação de Iniciação armorial aos 

Mistérios do Boi de Afogados e das criações do Balé Popular do Recife de uma 

maneira mais global, a fim de identificar que concepções de identidade, 

cultura popular e povo estão inscritas nas reelaborações das danças populares 

realizadas por essas experiências, consideramos os seguintes aspectos: 

1. o treinamento – em que relacionamos as técnicas e/ou referências 

utilizadas no processo de treinamento com o tipo de corpo que se quer 

construir ou no qual se quer investir em cada uma das experiências; 

2. a qualidade da pesquisa da cultura popular – em que consideramos quais 

folguedos são pesquisados e o que é apreendido nesses folguedos: o 

movimento, suas narrativas, seus significados históricos, etc.; além do 

modo como foi realizada a pesquisa; 

3. a autoria no processo de criação – analisamos aqui qual a participação dos 

demais componentes, além do coreógrafo e do roteirista (quando há um 

roteiro prévio), no processo de criação e quais as implicações dessas 

participações na produção de significados das obras; 

4. a relação de diálogo entre o(a) coreógrafo(a) com o pensamento do 

Movimento Armorial – para entender o nível de afinidade entre as 

propostas armoriais e o entendimento subjacente à criação coreográfica; 

5. o nível de envolvimento dos demais criadores (músicos, iluminador, 

cenógrafo, etc.) com os propósitos armoriais. 

É preciso realçar que nossa reflexão acerca desses processos parte 

desses critérios, mas não está organizada na forma de itens separados, uma 

vez que nem sempre é possível nem produtivo separá‐los. A sua disposição em



187 

tópicos cumpre, portanto, apenas o objetivo organizacional nesta exposição 

inicial. 

Devemos esclarecer que, no que diz respeito a essas duas primeiras 

tentativas de criação de dança armorial, cujos limites documentais são 

consideráveis, optamos por focar nossa discussão no processo preparatório 

para a construção dos espetáculos, levando em consideração que nesta fase, 

em que se delineia o ponto de partida para a construção de uma dança 

brasileira erudita (principalmente a partir das expectativas expressas por 

Ariano Suassuna), já está inscrita uma série de projeções, visões ideológicas e 

representações da cultura popular.  A escassez ou, em alguns casos, falta de 

registros das obras nos impossibilita a análise dos resultados dos espetáculos, 

o que faremos sistematicamente em relação às obras escolhidas para nosso 

estudo do Grupo Grial, no capítulo seis. Desta forma, sobre o único espetáculo 

do Balé Armorial e a obra global do Balé Popular do Recife, fazemos, não 

análises, mas breves reflexões possibilitadas pelas entrevistas que realizamos 

com seus criadores (Flavia Barros e André Madureira), por uma revisão das 

publicações de críticas desses espetáculos, ou pelo que os escassos registros 

(como fotos e programas) permitem ver. 

As primeiras experiências de uma dança “quase” armorial 

A afirmação de Ariano Suassuna (1977: 39) de que “a Arte Armorial 

precedeu o Movimento Armorial”, que já havíamos mencionado no segundo 

capítulo, incluiria a dança, se uma criação (1959), junto à professora Ana 

Regina Moreira (1934‐1965), tivesse atendido às projeções do escritor e 

criador do Armorial em relação à construção uma dança armorial e tivesse 

sido considerada por ele como a primeira experiência válida para o alcance 

desse objetivo:



188 

(...) faltava muita coisa, de modo que a dança armorial, por exemplo, é 
só uma aspiração nossa, (...) à espera de coreógrafos e dançarinos com 
preocupações semelhantes às nossas e com suficiente espírito criador 
para esquecer o que aprenderam de errado, ver que o nosso Povo faz em 
matéria de dança e recriar tudo num sentido mais alto e mais profundo. 
(apud Siqueira e Lopes, 2004: 73) 

Esta criação inseria‐se na programação da temporada de 1959 e se 

chamava Os Medalhões, com música de Guerra Peixe e roteiro do próprio 

Ariano Suassuna, que estabelecera contato com Ana Regina através de 

sobrinhas dele que faziam aula com esta professora e coreógrafa. A 

programação desta mesma temporada, ainda contava, entre outros números, 

com Vinde, Doce Morte, baseado num fato triste ocorrido na vida de Ana 

Regina, a morte de uma empregada que tivera em sua casa. Vinde, Doce 

Morte teve música de Bach e poema homônimo de Ariano Suassuna (Siqueira, 

2005: 54 e 55), 

A história de Os Medalhões se passava numa feira livre, com elementos 

que remontavam à realidade de uma cidade do interior do Nordeste, o que 

era incrementado pelo trabalho cenográfico de Hélio Moreira 3 , com adereços 

pesquisados e comprados na feira de Caruaru, como potes, jarras e bonecos 

do Mestre Vitalino (Siqueira e Lopes, 2004: 72). A trama se desenvolve 

conforme o roteiro criado para a música de Guerra Peixe: 

Numa barraca de feira, Tereza, a dona, recebe de seu namorado, Manoel 
do Óleo, um frasco de perfume barato. Uma jovem sonhadora, Das Dores, 
revela seu amor por um homem cujo retrato conduz num medalhão. Outra 
moça, Mariana, também tem seu medalhão e seu namorado e quando, 
com rivalidade bem feminina vão comparar suas posses, descobrem que o 
homem é o mesmo. As duas brigam, Tereza vai pacificar as duas mas, 
infelizmente, também tem seu medalhão com o retrato de Manuel do 
Óleo e descobre que ele é o figurão das outras duas. A briga agora é de 
três. A polícia entra em cena, e quando ele vai fugindo prende o grande 
conquistador, causa do incidente. E a feira continua. (apud Siqueira, 
2005: 55) 

Apesar do cuidado da cenografia, da música de Guerra Peixe (um 

conhecedor dos ritmos nordestinos) e do roteiro com tema e personagens 

nordestinos e populares, o conjunto da criação, incluindo aí certamente o 

3 Arquiteto e professor aposentado da Universidade Federal de Pernambuco, Hélio Moreira era 
esposo de Ana Regina.



189 

resultado coreográfico, não correspondeu ao que, no ideal de Ariano 

Suassuna, significaria a concretização de uma dança brasileira erudita. 

Não se sabe ao certo, por não haver detalhamento nos relatos ou 

comentários sobre o espetáculo, o que era exatamente que faltava para ser 

considerado representativo de uma dança armorial, mas esse depoimento 

deixa pistas de que a proposta coreográfica não atingia o que quer que Ariano 

tivesse idealizado 4 , certamente devido à inexistência de semelhança entre as 

preocupações estéticas do criador do Armorial e Ana Regina. Apesar de ter 

sido dele a iniciativa de convidar uma professora do balé clássico, o desejo 

expresso de Ariano de que futuros coreógrafos, mais afinados com a proposta 

armorial, esquecessem o que "aprenderam de errado", sugere uma expectativa 

por parte do escritor de que a criação da dança brasileira erudita partisse de 

uma transformação no vocabulário da técnica clássica. E essa transformação 

deveria acontecer com base nas danças populares. 

Balé Armorial do Nordeste: iniciação aos bens populares 

Depois de oficializado o Movimento Armorial (1970), ele já englobava, 

em 1975, vários domínios artísticos, quando Ariano, na condição de secretário 

da cultura da gestão do Prefeito Antônio Farias, decide criar um grupo de 

dança, para a montagem, inicialmente, de um espetáculo. Em comum acordo 

com Antônio Farias e com o professor Murilo Guimarães, identifica Flavia 

Barros como a pessoa certa para estar à frente dessa primeira grande 

tentativa de uma dança afinada com os preceitos armoriais, que norteavam o 

programa de política cultural de Ariano Suassuna desde essa época, como 

relatamos e discutimos no segundo capítulo. 

Flavia Barros, carioca, nasceu em 1934 e decidiu estudar balé em 1949. 

Resolveu, apesar da resistência de seu pai, que a dança era o caminho que 

gostaria de trilhar. Começou a ter aulas particulares com a professora 

Consuelo Rios, no Clube Militar do Rio de Janeiro. E, em seguida, 1951, fez 

4 Não pudemos checar mais detalhes dessa idealização com o próprio escritor, uma vez que 
não foi possível realizar uma entrevista com o mesmo, como explicamos em nota anterior.



190 

concurso e entrou para a Escola do Theatro Municipal, sua formação mais 

sólida. Sua dedicação obstinada (continuava a ter aulas particulares 5 , 

paralelamente às aulas do Municipal) e seu corpo favorável (aspecto relevante 

no balé clássico) contribuíram para que tivesse um amadurecimento muito 

rápido em seu desenvolvimento como bailarina, de forma que, além de ter 

saltado alguns anos no processo de aprendizado, em 1953, ela já começaria a 

apresentar‐se pelo Theatro Municipal, mesmo antes de ser declarada formada 

pela Escola de Danças Clássicas dessa instituição, em 1957 (Siqueira, 2004: 15‐ 

20). 

No Theatro Municipal, Flavia Barros herdou, ora direta, ora 

indiretamente, conhecimentos e orientações estéticas da tradição européia 

do Balé, haja vista o grande número de artistas e profissionais da Europa que 

constituíram a escola e o corpo de baile daquela instituição. Segundo Siqueira 

(2004: 20), "a própria configuração histórica da dança cênica brasileira é 

tributária da disseminação técnica e estética dessa tradição", e isso se deu 

desde o início da história da formação do balé no Brasil (Pereira, 2003). Entre 

professores que figuram no rol daqueles que contribuíram de maneira 

significativa para a formação de Flavia Barros, estão a polonesa Maryla Gremo 

(1908‐1985) e a russa Nina Verchinina (1910‐1995). 

Devido a crises enfrentadas pela instituição, Flavia foi levada a deixar o 

Corpo de baile do Theatro Municipal (Siqueira, 2004: 29) e mudou‐se para o 

Recife no ano de 1957, com a proposta de dar aula de dança, na sede social 

do Sport Club do Recife. 

Antes de sua chegada, a cidade contava, ou havia contado, com outros 

cursos de dança, como os de Norma Franco, Bila D'Ávila, Betsy Gatis, Ana 

Regina, Tânia Trindade, entre outros. Dentre estes cursos, alguns, na década 

de cinqüenta, já haviam conquistado um espaço de destaque no contexto do 

ensino em dança. É o caso dos cursos de Ana Regina, no Clube Internacional, e 

o de Tânia Trindade, no Teatro Santa Isabel. Se esta ainda encontrou 

resistência ao início de sua trajetória como professora (das alunas do Santa 

Isabel que, em 1957, não digeriram bem a substituição de Bila D'Ávila por 

5 Além das de Consuelo Rios, freqüentava as aulas particulares de Tatiana Leskova e Johnny 
Franklin, na época, diretora e primeiro bailarino do Corpo de baile do Theatro Municipal, 
respectivamente.



191 

Tânia Trindade) e algumas ressalvas ao seu trabalho como coreógrafa, àquela, 

desde o início, no começo da década de cinqüenta, foram atribuídos méritos 

pedagógicos e estéticos por seu trabalho como professora de balé, como se 

pode verificar em alguns comentários de Waldemar de Oliveira (apud Siqueira, 

2005: 28‐30), publicados na época no Jornal do Commercio, acerca da 

"seriedade pedagógica" da professora e a "real importância artística" que viria 

a ter o corpo de baile formado por ela: 

Tenho a impressão de que, despertando com tanta seriedade pedagógica 
a sensibilidade de suas educandas, Ana Regina está realizando um 
trabalho básico de muita solidez, credenciando‐se a formar, dentro de 
algum tempo (sem aquela pressa que é inimiga da perfeição), um corpo 
de baile de real importância artística. (Jornal do Commercio, 12 de 
fevereiro de 1953) (apud Siqueira, 2005: 30) 

Sua exigência como professora e seu senso estético apurado, para o 

qual contribuiu a sua formação em Arquitetura, na Escola de Belas Artes da 

Universidade Federal de Pernambuco, foram as causas do espaço que 

conquistou na história da dança cênica, em especial, no ensino de balé, o que 

se evidenciou na procura cada vez maior pelas suas aulas, já nos primeiros 

anos de sua trajetória. Em 1958, Ana Regina foi a precursora em levar 

informações da dança do Recife para outro estado do Nordeste, quando foi 

especialmente convidada, com patrocínio do Governo do Estado de 

Pernambuco, para o I Congresso Brasileiro de Teatros de Amadores, no Rio 

Grande do Norte (Siqueira, 2005: 45 e 46). 

Em 1959, dividiu com Flavia Barros um espaço no Festival de Ballet em 

homenagem a Vaslav Veltchek, na ocasião de encerramento do curso intensivo 

que este professor e coreógrafo oferecera, neste ano, no Santa Isabel 

(Siqueira, 2005: 51). E, em 1960, Ana Regina assumiu oficialmente o cargo de 

professora efetiva no Curso de Teatro da Escola de Belas Artes, na 

Universidade do Recife (atual UFPE), passando a compor um corpo docente 

formado por Alfredo de Oliveira (Caracterização), Ariano Suassuna (Teoria do 

Teatro), Hermilo Borba Filho (História do Espetáculo) e José Carlos Cavalcanti 

Borges (Psicologia), entre outros nomes (Siqueira, 2005: 57). 

Foi com uma sólida formação e com a pouca experiência, vez por outra, 

de substituir professoras de algumas escolas no Rio de Janeiro que Flavia



192 

Barros começou a dar aula de balé no Recife. No entanto, sua consolidação no 

ensino da dança e o reconhecimento pelo trabalho que passou a realizar não 

tardaram muito a acontecer, certamente devido à consistência do que 

aprendera nos anos anteriores, a seu empenho e a seu rigor. Seu número de 

alunos, logo ao primeiro ano, aumentou, e, em 1958, já em novo endereço 6 , 

pôde realizar sua primeira temporada no Santa Isabel, em parceria com a 

amiga Ruth Rozenbaum, que se tornou a pianista que acompanhava suas aulas 

e a sua parceira à frente das atividades do curso de Flavia Barros. 

Esta apresentação, em que Flavia dançou um pas‐de‐deux e um solo, 

além de ter coreografado as dez partes do programa, foi responsável pelo 

início dos elogios através da Imprensa e pelo reconhecimento de sua 

qualidade como bailarina e coreógrafa, refletido na concessão de uma bolsa 

de estudos para que passasse, no ano seguinte, cincos meses em Nova York, 

num intenso programa de sete cursos de dança e oportunidade de assistir a 

inúmeros espetáculos 7 . 

A partir da década de sessenta, esses primeiros frutos do trabalho de 

Flavia Barros se multiplicaram e lhe renderam um reconhecimento ainda 

maior. Após três anos em seu segundo endereço de aula, ela precisou 

novamente mudar‐se 8 , pelo fato de o espaço não ser mais proporcional ao 

número crescente de alunos; em 1960, realizou sua segunda temporada, com 

progressos em relação à primeira, e deu início à sua participação como 

coreógrafa e bailarina, junto com suas alunas, na programação da TV Jornal (à 

época, Canal 2); em 1961, tomou parte no elenco do espetáculo Jesus Mártir 

do Calvário, que viria a se desdobrar posteriormente na Paixão de Cristo de 

Nova Jerusalém; em 1962 e 1964, realizou as terceira e quarta temporadas, 

respectivamente. Estas duas apresentações revelam um momento de 

amadurecimento dos seus alunos e do início de uma série de trabalhos de 

Flavia Barros, sendo que a de 1964 coincide com o momento em que a 

aceitação dos resultados atingidos pela forma de Flavia Barros trabalhar 

6 Seu contrato de um ano com Sport Clube acabara e ela então abriu seu próprio curso num 
apartamento do Edifício Santa Rita, na Rua Barão de São Borja, no Bairro da Boa Vista. 

7 A bolsa foi concedida mediante a recomendação de Flavia Barros, pelo adido cultural dos 
Estados Unidos no Recife, Rod Horton, ao Serviço de Informações dos Estados Unidos. 

8 Foi convidada para dar aula no Instituto do Recife, passando lá cerca de dois anos, quando 
então se mudou para o endereço em que consolidou seu trabalho como professora e 
coreógrafa: a Casa D'Italia, na Fernades Vieira.



193 

chegou ao auge, o que se verifica num significativo comentário de Waldemar 

de Oliveira, ressaltando neste espetáculo a superação de padrões "escolares" e 

o mérito de localizar o momento desta apresentação como o ponto mais alto 

na história do balé local (Siqueira, 2004: 37). 

Desta forma, já na primeira metade da década de sessenta, Ana Regina 

e Flavia Barros preenchiam, claramente, os lugares de professoras e 

coreógrafas mais referenciadas no contexto de ensino de balé no Recife. 

Não por acaso seus respectivos cursos foram os únicos a representarem 

Pernambuco nas duas primeiras edições do importante Encontro de Escolas de 

Dança do Brasil, em 1962 e 1963 9 . A iniciativa era do então Secretário Geral 

do Conselho Nacional de Cultura, Paschoal Carlos Magno, e se projetou como 

o primeiro evento de dança realmente representativo do Brasil porque 

promoveu o intercâmbio entre grupos de vários estados do país, reuniu 

representantes da Imprensa também de diversos lugares do território 

nacional, além de contar com nomes representativos da dança nacional e 

internacional. Além de uma programação que incluia atividades de uma 

abrangência inédita na história da dança do país, o encontro ainda tinha a 

importante dimensão e caráter pioneiro de colocar em pauta temas como 

subvenção a grupos e escolas, legislação profissional (discussões que estão em 

curso até hoje no Brasil) e a idealização de um ballet nacional. Ana Regina, 

em especial, teve uma participação bastante destacada no primeiro desses 

encontros, de forma que tanto sua aula pública quanto a apresentação de seu 

grupo de alunas foram elogiadas por pessoas de renome, como Helenita Sá 

Earp, e por veículos da Imprensa local e de outros estados do país. Por essa 

sua projeção, foi convidada pela Associação de Ballet do Rio de Janeiro para 

fazer um curso de especialização da Royal Academy of Dancing – RAD, de 

Londres, embora Ana Regina não tenha chegado a usufruir deste convite. 

Todo esse reconhecimento nos faz pensar que Ana Regina, juntamente 

a Flavia Barros, durante toda década de sessenta e a década de setenta, teria 

continuado a percorrer o caminho de um trabalho rigoroso e de reconhecida 

qualidade profissional, se não tivesse sido, no ano de 1965, vítima de uma 

morte precoce, aos trinta anos, no parto de seu sétimo filho. Muito 

9 As terceiras e quarta edições do evento só viriam a acontecer em 1976 e em 1977.



194 

possivelmente, seu "embasamento artístico", apontado por Siqueira (2005: 30) 

como sendo "mais amplo que o comumente encontrado", teria feito com que 

ela conseguisse com seus alunos resultados semelhantes aos que levaram 

Flavia Barros, na década de setenta, a ser a pioneira, na cidade, quanto a 

assinar um repertório de coreografias que equiparava seu trabalho junto a 

seus alunos à estrutura própria de um grupo profissional, e não à de um curso 

de dança (Siqueira, 2004: 38). 

Esse caráter profissional com que Flavia Barros e seu grupo de alunos 

encaravam suas atividades em dança foi a condição ideal para a idealização e 

criação do Grupo de Balé do Recife (GBR), em 1972. A perspectiva com que 

este grupo surgiu foi o direcionamento profissional e alguns dos motivos por 

que se destacava eram: excelência artística; uma organização de grupo 

inédita no Recife, embora adaptada ao ambiente da dança na cidade; um 

repertório que refletia o amadurecimento técnico; e circulação nacional 

desde o ano de sua criação. Para esses traços contribuíram algumas conquistas 

estruturais do GBR: se, por um lado, os bailarinos não recebiam cachês (e por 

isso Flavia Barros esclarece que não se tratava de um grupo profissional), por 

outro, recebiam sapatilhas e não pagavam pelos figurinos das apresentações, 

além de terem as condições para as montagens dos espetáculos, o que, na 

época, já era bastante para o contexto da dança no Recife (Siqueira, 2004: 

57‐67). 

O tempo durante o qual Flavia permanecera no Municipal, de 1951 a 

1957, parece ter sido suficiente para que ela ainda tenha respirado ali ares 

herdados de uma tradição galgada desde o princípio: a dos balés com música e 

temática brasileiras. Em 1942, em coreografias criadas por Yuco Lindberg 

(1906‐1948) que constituíram um grande sucesso na história do Corpo de Baile 

do Theatro Municipal, a linha de convergência entre o pensamento político do 

Brasil naquele momento e um balé nacionalista tem continuidade. 

Coreografou, por exemplo, Batuque, com música de Alberto Nepomuceno; 

Senzala, música de José Siqueira; e Congada, música de Francisco Mignone. 

Como as criações do Municipal passavam a compor o repertório deste 

grupo oficial, segundo Siqueira (2004: 25), Flavia viria, já na década de 

cinqüenta, a dançar vários desses trabalhos inspirados no universo popular,



195 

afinados com a preocupação de construir um "balé brasileiro". Outra 

coreografia de inspiração brasileira dançada por Flavia, criada por Maryla 

Gremo em 1954, foi Bachianas no. 1, com música de Villa Lobos. 

Certamente, todas essas participações ficaram como referência para o 

direcionamento futuro da carreira de Flavia Barros como coreógrafa. E, já no 

Recife, onde essa carreira, de fato, teve início e se desenvolveu, podemos 

perceber uma inclusão quase sistemática, em suas temporadas, de 

coreografias com temas e músicas brasileiras. 

Siqueira (2004: 32) aponta dois aspectos como aqueles que destacavam 

o trabalho de Flavia Barros e Ruth Rozenbaum, já na apresentação de 1958, 

ambos relacionados com uma tendência a incluir o nacional como um 

elemento imprescindível aos balés que veio a montar posteriormente: 1. o 

acompanhamento de uma orquestra dirigida por um maestro da cidade, Clóvis 

Pereira (apenas Bila D'Ávila, bailarina e carioca que ensinara durante um ano 

na Escola oficial do Santa Isabel, utilizara orquestra sinfônica numa 

apresentação de balé na cidade); 2. um programa com duas músicas de 

compositores da região feitas exclusivamente para a temporada: Pas de Deux, 

de Sarita Mutchnick, e Invocação, de Waldemar de Almeida. 

Em suas primeiras temporadas, a coreógrafa Flavia Barros variava em 

sua programação entre peças românticas, neoclássicas e aquelas inspiradas 

em temas e músicas brasileiras. Conforme Siqueira (2004: 37), ao longo dos 

anos de trabalho com seus alunos, seus trabalhos começavam a investir em 

outros temas, mas não deixavam de incluir músicas e temas brasileiros, a 

exemplo da temporada de 1964, cuja programação incluía Alma Brasileira, 

com música de Villa Lobos; e a de 1966, que incluía a criação Ritual Afro‐ 

brasileiro, dividida em sete partes: Ogum, Ode, Oxum, Yemanjá, Yansã, 

Xangô e a última parte, que era a reunião de todas as outras. A música que 

acompanhava era composta por instrumentos de percussão, segundo Siqueira 

(2004: 38) "exóticos para a época": iã, beocó, melé e agogô. 

Em entrevista concedida para o Projeto RecorDança, Flavia Barros 

reforça essa sua inclinação por utilizar, em seus espetáculos, músicas de 

compositores brasileiros e elementos de "raiz brasileira" (Barros, 2003). 

Embora não fique claro de que forma, com que tipo de reelaboração, ela fazia



196 

uso dessas referências, certamente, o fato de ela ter isso como um traço 

recorrente de sua obra coreográfica contribuiu para que Ariano Suassuna a 

tenha concebido como a pessoa capaz de enfrentar os riscos que estavam em 

jogo na tentativa de se fazer uma dança brasileira erudita com base na 

cultura popular brasileira. 

De certa forma, podemos dizer, em síntese, que o rigor no trabalho de 

Flavia Barros e seu total reconhecimento no período da iniciativa de criação 

de uma dança armorial, somados ao seu interesse anterior e à sua experiência 

em criar balés com músicas e temas nacionais, podem ter sido os principais 

motivos pelos quais a escolha de Flavia Barros constituiu uma decisão unânime 

entre os idealizadores do Balé Armorial do Nordeste 10 . 

Entretanto, uma outra evidência emerge dessa escolha: a opção por 

contratar uma professora e coreógrafa de balé clássico para estar à frente da 

empreitada de realizar o que Ariano vislumbrava como uma dança brasileira 

erudita. Nessa opção está contida uma série de entendimentos sobre de onde 

deve partir essa dança brasileira erudita, sobre que corpo é apto a dançá‐la, 

entre outras questões que discutiremos no próximo capítulo. 

Com subsídios do Município, a renomada professora teria cerca de um 

ano para ensaiar e coreografar seu elenco, e estrear, em 1976, o espetáculo 

Inciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados. O termo de 

responsabilidade e compromisso dos componentes do Balé Armorial 11 registra 

como prazo inicial e experimental para os estudos do Balé Armorial do 

Nordeste o período de um ano, a partir de 1º de julho de 1975. Este tempo 

seria renovado automaticamente em mais um ano, e assim sucessivamente até 

a validade do convênio (ou seja, duração da gestão). No entanto, como 

veremos mais adiante, esse prazo nunca chegou a ser renovado, e o Balé 

Armorial do Nordeste ficou limitado à experiência desse primeiro e único 

espetáculo. 

10 Ariano Suassuna, o Prefeito Antônio Farias e Murilo Guimarães, conforme texto de Ariano 
Suassuna, intitulado O Balé Armorial e o Brasil, publicado no programa de Iniciação 
Armorial ao Mistério do Boi de Afogados (em anexo). 

11 Documento a que tivemos acesso através de Flavia Barros (em anexos).



197 

Sob o regime de “Bolsas de Trabalho”, o núcleo fixo do grupo chamado 

Balé Armorial do Nordeste seria composto por dançarinos 12 , que, enquanto 

durasse o convênio, não poderiam “desvincular‐se do grupo por ordem 

pessoal” e deveriam “revelar as qualidades técnicas, artísticas e disciplinares 

necessárias” sob pena de ter cancelada a bolsa. Aliás, boa parte dos itens do 

documento que regula o convênio com a Prefeitura (o termo de 

responsabilidade já referido) diz respeito às responsabilidades dos bailarinos‐ 

bolsistas, que deveriam ainda: participar de uma aula técnica por dia; fazer 

parte das aulas mesmo que doentes (com exceção de uma doença grave); 

participar de todos os trabalhos e ensaios determinados pela direção; ter um 

total de cinco faltas ao ano; ter interesse pelo trabalho, pelos colegas e pelo 

conjunto; não se apresentar em programas de televisão, a não ser com 

consulta prévia e autorização da direção; e não participar de outros 

espetáculos estranhos ao Grupo de Ballet do Recife. 

Essas eram, portanto, as condições que separavam os bailarinos‐ 

bolsistas do grupo popular do Mestre Capitão Antônio Pereira do Boi Misterioso 

de Afogados, que participariam do momento das pesquisas e do espetáculo da 

forma como descreveremos mais adiante, mas não constituiriam o núcleo fixo 

do grupo. Assim, ao que tudo indica, receberiam cachês para apresentações 

isoladas (durante alguns ensaios e apresentações dos espetáculos), mas não 

teriam o fomento (a bolsa) mensal para o desenvolvimento de um trabalho. 

Esse é um dos aspectos por que a participação de um grupo de cultura popular 

no processo do Balé Armorial deve ser interpretada com ressalvas: é pago 

para fornecer sua matéria‐prima (fonte expressa a ser recriada) para a criação 

de uma obra erudita, mas não tem sua produção devidamente subsidiada, 

nem valorizada como processo, mas como algo já acabado (como aponta o 

depoimento de Flavia Barros) e objeto isolado de seu contexto e de seus 

agentes. 

12 Esses bailarinos, em parte, pertenciam já ao quadro de bailarinos do GBR (Grupo de Balé do 
Recife); e em parte, por alunos do curso de Educação Física da UFPE que se submeteram ao 
teste de seleção para participação do elenco.



198 

O espetáculo Iniciação Armorial ao Mistério do Boi de Afogados 

A fugacidade das artes cênicas, incluindo a dança, nos impõe a 

impossibilidade de nos depararmos novamente com a obra a não ser através 

de seus vestígios: os registros em vídeo, fotos, anotações, críticas, etc. A falta 

de registro audiovisual de Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados 

ainda leva ao extremo o limite de nosso olhar sobre o espetáculo. De todas as 

mídias que restituem uma memória desse momento fugaz que é o espetáculo, 

o vídeo é, segundo Pavis (2003: 37), o mais completo “para reunir o maior 

número de informações, particularmente sobre a correspondência entre os 

sistemas de signos e entre a imagem e o som”. Nossos instrumentos para a 

discussão (convém não chamarmos de análise) do Balé Armorial – entrevistas, 

programa, fotografias, desenhos do figurino e matérias de jornal – são 

insuficientes para contemplarmos todos os aspectos quanto aos resultados do 

espetáculo a que nos propomos em nosso questionário com a finalidade de 

respondermos às questões que nos interessam. Em especial, é‐nos bastante 

árduo, senão impossível, reconstruir uma visão global sobre a obra, a ponto de 

podermos avaliar como o diálogo com os elementos da cultura popular – 

dança, narrativas, significados – materializou‐se nos componentes da cena, na 

estrutura (temporal e espacial) do espetáculo e no resultado coreográfico. 

Dessa forma, o que desenvolvemos aqui tem a marca dessas 

impossibilidades e, portanto, debruça‐se mais extensamente sobre os 

documentos a que tivemos acesso e sobre o relato da coreógrafa Flavia Barros 

acerca do processo de criação do espetáculo, do treinamento utilizado, das 

pesquisas da cultura popular, bem como da inserção de elementos em cena e 

dos resultados alcançados. 

O roteiro inicial escrito por Ariano Suassuna para o espetáculo data de 

07 de agosto de 1975 e intitula‐se Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de 

Afogados: um falso capítulo do Romance d’A Pedra do Reino – Quaderna conta 

como se converteu ao sangue castanho do Brasil, e é escrito em primeira 

pessoa, na voz de Quaderna, assim como o próprio romance, que discutimos 

no terceiro capítulo. Um estudo à parte poderia ser feito de tal texto a fim de



199 

analisá‐lo como gênero. Como isso não constitui nosso foco, é relevante dizer 

a esse respeito apenas que ele apresenta um aspecto híbrido entre o tônus 

narrativo oriundo do próprio romance e sua intenção de ser um roteiro de um 

espetáculo de dança a ser montado (mesclando tempos verbais – passado e 

presente ‐ e expressões que oscilam do universo narrativo para o universo da 

cena). Isso acontece, em parte, por causa do caráter metalingüístico do 

roteiro, que constitui um espetáculo dentro do outro; em parte também 

porque a maior experiência do escritor não consistia na escrita de roteiros de 

espetáculos de dança. 

Quaderna narra, nesse roteiro, como sucedeu sua “viração dançarina”, 

ou a maneira pela qual “o sangue castanho do Brasil terminou predominando” 

no seu sangue, “sobre as superposições e falsificações vindas de fora” 

(Suassuna, 1975: 1): 

Junto da minha casa, em Taperoá, no Sertão do Cariri da Paraíba do 
Norte, morava uma viúva moça, La Condessa de nome, a qual tinha 8 
irmãs. Ela “tinha ido à Europa”, como [com?] Dona Carmem Gutierrez 
Torres Martins; tendo aprendido dança por lá, resolvera‐se seguindo um 
conselho desta ilustre dama, a “ensinar os sertanejos broncos de Taperoá 
a dançarem balé”. Suas primeiras alunas foram suas irmãs. Então eu, que 
não queria ficar atrás em nenhuma dessas espetaculosidades e pelo 
tiquices [sic] de teatros e comédias, destaquei 8 dos meus irmãos mais 
moços para que também fossem seus alunos; e logo todos formaram 
aquilo que ficou se chamando de “Grupo de Dança de Taperoá”. 

Certo dia, nós tínhamos combinado fazer nossa primeira demonstração 
de balé ao Povo taperoense na proça [sic] onde ordinariamente se 
realizam nossas Cavalhadas. Eu convocara 5 dos meus outros irmãos que 
eram músicor [sic], aqueles que tocavam viola, violão, pífano, rabeca, 
marimbau e percussão. Tínhamos combinado que as moças e os rapazes 
dançarinos iriam entrando para o recinto da praça, onde de acordo com 
um plano traçado por La Condessa, dançariam 12 músicas, escolhidas por 
mim entre as do repertório dos meus irmãos. 

(…) 
Ao terminar essa primeira dança, que causou, juntamente com uma 

certa estranheza, razoável impressão ao povo presente, meus irmãos 
músicos estavam se preparando para tocar a segunda música quando, 
conduzindo um estandarte, entrou na praça o “Capitão” Pereira, 
acompanhado por um “Caboclo”, uma “Diana” e pela percussão de seu 
grupo de Bumba‐meu‐Boi, o famoso “Boi Misterioso de Afogados”. Os 
tocadores dispuseram‐se na praça e, a um apito do “Capitão”, chamaram 
“Mateus” e “Bastião” que, sob os nossos olhos espantados, mas para 
delícia do Povo, entraram e dançaram sua parte no espetáculo. 

Vê‐se que Quaderna é narrador e personagem de uma história em que 

se montará um espetáculo, e cria, dessa forma, uma justificativa enunciativa



200 

para descrever elementos do próprio espetáculo para o qual tal narrativa foi 

escrita. Os elementos que compõem o espetáculo da história contada por 

Quaderna funcionam como indicativos do espetáculo a ser montado por Ariano 

Suassuna e Flavia Barros, e vários deles chegam, de fato, a ser norteadores da 

montagem final: as doze partes em que se divide a narrativa com base nas 

músicas, os cinco músicos (justamente o número que compunha o Quinteto 

Armorial, participante do Balé Armorial), e a própria trama envolvendo a 

querela entre o grupo local (representado pelo Boi Misterioso de Afogados) e o 

grupo “europeizado” de La Condessa. Na narração de Quaderna acerca da 

realização do espetáculo, no passado, são indicados, ainda, elementos como 

figurino, entradas e saídas de personagens, etc. 

Nessa hibridez, é ainda importante observar, os elementos fornecidos 

para construir a dramaturgia de um espetáculo de dança são insuficientes, 

como era de se esperar por ter sido escrito por alguém com conhecimento 

limitado sobre tal domínio artístico. Dessa forma, mais do que a falta de 

referência a movimentos que comporiam os chamados “quadros” do roteiro, 

há de se destacar a ausência de qualquer descrição ou pista do que 

constituiria a fusão – entre danças popular e erudita ‐ de onde deveria partir a 

construção de uma dança brasileira erudita. 

Vários detalhes desse roteiro mais extenso (são 6 páginas) são alterados 

até chegar à forma que é encenada, mas a trama, representativa dos próprios 

princípios armoriais de criação de uma dança brasileira erudita a partir de 

uma fusão, mantém‐se a mesma que é delineada no primeiro texto 13 . No que 

permanece destes roteiros até o resultado cênico está a idealização da 

construção de um “corpo brasileiro erudito” de forma coerente com as 

características “essenciais” do “povo castanho” defendidas nos escritos de 

Ariano Suassuna, sobretudo sua tese de livre‐docência e o Romance d’A Pedra 

do Reino, como discutimos no terceiro capítulo. Esse “corpo castanho” é, 

13 Entre os documentos que se encontram no acervo pessoal de Flavia Barros, há um outro 
texto, em manuscrito, de Ariano Suassuna. No entanto, por não fornecer data, não sabemos 
se é anterior ou posterior ao que citamos acima. Além desses, há, ainda, os manuscritos da 
própria Flavia Barros, contendo informações repetidas de forma mais resumida, mas 
também observações específicas sobre a relação entre partes da narrativa, música e 
quantidade de bailarinos em cena (detalhando quantos homens e quantas mulheres), entre 
informações gerais sobre data de estréia e demais apresentações, etc.



201 

portanto, resultante da visão dualista e “arbórea” (no sentido de Deleuze e 

Guattari) que está implícita na fusão de contrários. 

A partir das intervenções do grupo “Boi Misterioso” no espetáculo de 

dança clássica que seria apresentada por La Condessa, Quaderna tenta 

conciliar de forma que a apresentação alterna o andamento do espetáculo 

programado por La Condessa com interferências do grupo do Capitão Pereira. 

Paralelamente, componentes de cada grupo despertam interesses pelos do 

outro, como um caboclo e uma das pastoras, e esses romances (que se 

expressarão pelos pas‐de‐deux) em tudo facilitarão o que é almejado: a 

conciliação do popular com o erudito. Através de uma matéria publicada 

antes da estréia do espetáculo (Diário de Pernambuco, 1976a), podemos 

confirmar que os aspectos principais dessa narrativa se mantêm: 

Nos seus números, o Balé Armorial conta a tentativa imaginária de se 
apresentar o balé clássico no sertão, na praça de uma pequena cidade. O 
espetáculo é interrompido por um conjunto de bumba‐meu‐boi: 
entretanto, posteriormente, surge o romance entre um integrante do 
corpo de baile e outro do bumba‐meu‐boi, e que teria condições para a 
fusão gradativa entre os dois ritmos e técnicas. Só que, no caso, o bumba‐ 
meu‐boi prevalece, sua influência é mais forte, no entanto sem desprezar 
a técnica do balé convencional. 

Dessa descrição, certamente, apenas a última observação não 

corresponde ao que de fato foi levado ao palco: o bumba‐meu‐boi não 

prevaleceu, nem no espetáculo, nem no processo de criação do mesmo. Os 

papéis principais, mesmo os personagens representativos do grupo popular 

(com exceção do Capitão, que é encarnado pelo próprio) são interpretados 

pelos dançarinos do elenco ensaiado por Flavia Barros. E o final do 

espetáculo, que representa a celebração da conciliação entre o grupo popular 

e o de balé clássico, não conta com a participação do “Boi Misterioso de 

Afogados”. 

O relato do processo de preparação para montagem do espetáculo, 

feito por Flavia Barros (2006), corrobora o entendimento de que o balé é a 

técnica básica para dar a condição mínima para alcançar uma forma desejada, 

ao mesmo tempo em que confirma que, em se tratando da construção de uma 

dança brasileira, a ordem é formar esse corpo nessa técnica reconhecida, 

para, em seguida, imprimir‐lhe o tom nacional. É inevitável relacionar essa



202 

concepção de construção de “corpo brasileiro erudito”, ou “corpo castanho”, 

com o modo como a analogia entre o homem do cangaço e o cavaleiro 

medieval despoja o cangaceiro de sua rusticidade típica, de sua situação de 

dominado, transmudando essas características em atributos de “fidalgos do 

sertão”, como vimos acontecer no Romance d’A Pedra do Reino. 

A respeito da preparação do elenco, Flavia descreve que os bailarinos 

faziam aulas separadamente no Curso de Danças Clássicas Flavia Barros. 

Enquanto os mais adiantados faziam as aulas do Grupo de Balé do Recife, os 

mais atrasados faziam as aulas oferecidas pela escola. Em seguida, eles 

faziam, juntos, uma aula que Flavia Barros preparava especialmente para o 

processo do Balé Armorial, baseada na técnica clássica, mas já 

“desmanchando um pouco a rigidez das posições” (Barros, 2006). Após essa 

aula, eles procediam ao ensaio, no qual a estratégia usada pela coreógrafa 

era a audição de ritmos populares (vários) para realizar laboratórios, nos quais 

os bailarinos criavam, improvisavam, e ela decidia o que era possível 

aproveitar para o resultado coreográfico.  No espetáculo, os mais avançados 

na formação clássica tinham os papéis de maior destaque. Considerando esses 

dois aspectos ‐ a rotina de treinamento e a divisão hierárquica dos 

personagens de acordo com a capacidade técnica dos bailarinos – vemos que 

várias características que estão implícitas na construção de um corpo na 

técnica clássica faziam parte também da perspectiva da qual partia o Balé 

Armorial do Nordeste. 

A relação hierárquica entre os bailarinos clássicos fundamenta‐se num 

critério relacionado à aquisição de habilidades, a serviço da qual se constrói a 

“identidade” do bailarino, para, afinal, servir também ao coreógrafo, mas, 

fundamentalmente, à tradição (Foster, 1997: 241). O corpo é ordenado a 

praticar e realizar ideais de movimentos, como disse Flavia Barros (2006), 

para ser capaz de “segurar os desenhos” dos movimentos. No processo de 

criação e no resultado do Balé Armorial do Nordeste, essa hierarquia deu‐se 

entre os próprios bailarinos do elenco, em função dos seus diferentes níveis 

técnicos e tempo de dedicação à técnica clássica. E entre os bailarinos e 

componentes do Grupo de Bumba‐meu‐boi de Afogados, que nem sequer eram 

considerados verdadeiramente do elenco do espetáculo, e, por isso, não



203 

participaram do processo de criação, tendo sido inseridos no espetáculo 

quando esse já se encontrava definido 14 . Abordaremos a seguir essa 

problemática da participação dos dançarinos, e em especial dos agentes 

populares, no processo de criação do espetáculo, mas gostaríamos de já 

destacar a divisão do elenco em função da apropriação desse saber específico 

que é a técnica do balé clássico. 

Questionada sobre como imaginaria uma possível continuidade ao 

trabalho conjunto com Ariano Suassuna a fim de levar à frente o projeto de 

uma dança armorial (como foi cogitado pelo escritor), Flavia Barros foi 

enfática quanto à necessidade de um tempo maior para o trabalho dos 

bailarinos no treinamento clássico e nos ensaios. Isso nos remete, 

obviamente, a uma das exigências do balé: a necessidade de um longo e 

dedicado compromisso com um treinamento intensivo, a fim de construir um 

corpo “capaz de manifestar os traços formais e geométricos da tradição” 15 

(Foster, 1997 241). Para atingir essa meta, que não é nada menos do que a 

“construção de um corpo”, a dura disciplina e a repetição são fundamentais, 

e é dessa forma que, se a dança, de uma perspectiva da estética 

fenomenológica, é uma manifestação artística baseada na “poetização da 

experiência do corpo” 16 (Alderson, 1997: 130), o balé clássico, por sua vez, 

pode ser entendido como a “poetização do controle do corpo”. 

Pensar na etapa do treinamento é fundamental, porque cada técnica 

investe em uma determinada forma de entender o corpo, que representa, de 

antemão, uma certa visão estética, de um determinado coreógrafo ou de uma 

tradição, como no caso do balé clássico, como voltaremos a discutir no 

próximo capítulo. 

A partir disso, podemos pensar que significados podem ser produzidos 

a partir do momento em que uma determinada técnica (ou várias) é (são) 

14 As fotos a que tivemos acesso, através do acervo pessoal de Flavia Barros, não fazem 
registro dos momentos de participação do grupo popular no espetáculo. As únicas fotos do 
Boi de Afogados são da ocasião de uma apresentação contratada durante o processo de 
criação do espetáculo, a fim de inspirar a criação coreográfica. 

15 Tradução nossa do ingles. Texto no original: “Success in this technique depends in part on 
thin, long limbs capable of displaying the formal geometric features of the tradition.” 
(grifo nosso correspondente à parte citada e traduzida). 

16 Tradução nossa do ingles. Texto no original: “From the perspective of phenomenological 
aesthetics, David Michael Levin has called dance the 'poetizing' of bodily experience.” (grifo 
nosso correspondente à parte citada e traduzida) .



204 

usada(s) para “traduzir” as danças populares para um outro sistema 

cultural/cênico. Para refletirmos sobre esse aspecto no caso da criação 

resultante da parceria entre Ariano Suassuna e Flavia Barros, devemos 

considerar, primeiramente, como se deram as pesquisas acerca da cultura 

popular, em específico, as danças populares. 

Ao contrário de pesquisas através de visitas in loco, ao longo dos 

ensaios de Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados, o grupo 

popular do Capitão Pereira era quem, segundo Flavia Barros (2006), visitava o 

grupo de bailarinos clássicos. A partir disso, podemos mensurar que uma 

apreensão mais aprofundada do contexto de origem daquela manifestação não 

era interesse porque não estava compreendido no modo de entender as 

relações entre o erudito e o popular nessa primeira experiência 17 . Através das 

visitas do grupo popular de Bumba‐meu‐boi, e de apresentações contratadas 

para essas visitas, o que era apreendido no processo criativo das coreografias 

do Balé Armorial, conforme a coreógrafa (Barros, 2006), era o ritmo dos 

movimentos realizados pelos dançarinos populares. A partir da impressão que 

ficava dessas apresentações nos ensaios, é que a criação coreográfica era 

pensada, ao passo que os movimentos populares propriamente ditos só seriam 

executados, no espetáculo, pela participação do próprio grupo de Bumba‐ 

meu‐boi. Havia claramente, então, uma divisão entre a criação coreográfica 

do Balé Armorial e o que seria o papel do grupo popular: pequenas inserções 

com dança, recital e interação com o público, contando com o elemento da 

improvisação. No processo em que estavam envolvidos os bailarinos clássicos 

se localizava o trabalho de reelaboração da dança popular, mas partia de 

aspectos muito superficiais do folguedo escolhido para a pesquisa, de forma 

que nenhum elemento que apontasse para o contexto mais abrangente deste 

folguedo era levado em consideração. 

Isso em muito se aproxima ainda da apreensão do popular pela ótica do 

estrangeiro nas montagens dos bailados nacionais do Rio de Janeiro, no 

período do Estado Novo. Constrói, igualmente, um discurso segundo o qual a 

dança brasileira erudita deve partir da valorização da cultura e do “espírito” 

17 É interessante relacionar esse modo de compreender a relação entre o erudito e o popular 
com o dado histórico de que, na relação entre a casa grande e a senzala, os protagonistas 
são da Casa Grande e a Senzala é quem sempre vai até a Casa Grande ‐ e não o inverso.



205 

do povo, mas investe numa representação da cultura popular que valoriza 

mais o que ela tem de repetição do que de transformação, tendendo, com 

isso, a promover uma reafirmação de uma identidade fixa do povo, ou uma 

“afirmação épica das identidades populares”. 

Essa visão do povo construída a partir do lugar da elite ganha reforço, 

no processo de montagem do Balé Armorial, através do espaço que é 

concedido, ao longo do processo criativo e no espetáculo, ao grupo do Capitão 

Pereira. As visitas desse grupo aos ensaios eram, conforme Flavia Barros 

(2006), constituídas de apresentações do folguedo do Bumba‐meu‐boi para os 

bailarinos e a coreógrafa do Armorial, sem que houvesse nenhuma troca de 

idéias com o objetivo de que o grupo popular fizesse interferências ou fosse 

co‐partícipe na criação do espetáculo. Quando este já estava estruturado, 

com suas partes divididas em função do roteiro, da música e das coreografias, 

Ariano Suassuna e Flavia Barros conversavam para decidir as intervenções do 

Bumba‐me‐boi que “ligariam” partes do espetáculo, como descreve a 

coreógrafa: 

(…) eles só participaram dos ensaios quando o espetáculo já estava 
definido, quando eles entrariam em cena, e o que eles iam fazer nos 
momentos que eles estariam em cena, porque eles já têm a coisa toda 
pronta. É só dizer: “Olha! Isso assim, isso assim” – e eles fazem. Fazem 
do jeito deles mesmo. Agora, quanto à coreografia, já não era trabalhada 
dessa maneira, porque existia um roteiro do espetáculo. Então, a gente 
tinha que ensaiar cada pedaço, cada trecho o que aquilo representa ou 
quando havia os espaços para o grupo, de o Bumba‐Meu‐Boi entrar, a 
gente orientava como é que ia acontecer, a gente fechava os espaços, 
seguia no ensaio normal até o fim do espetáculo. (Barros, 2006) 

Então, se, por um lado, tratava‐se da abertura de um espaço 

privilegiado numa obra erudita apresentada num espaço nobre (o Teatro Santa 

Isabel) para as inserções da manifestação popular, por outro, o grupo 

representante da cultura popular não tinha qualquer participação na decisão 

dos momentos em que seria inserido e nos significados que suas aparições, em 

diálogo com o andamento da narrativa, produziriam no espetáculo. 

Os bailarinos clássicos também não opinavam na ordem da narrativa, no 

método utilizado para a transformação das danças populares, etc., mas 

contribuíam para as coreografias através dos laboratórios de movimentos, a 

partir dos quais Flavia Barros definia o que era passível de inclusão no



206 

espetáculo: “escolhia um ritmo que eles iam trabalhar, eles então 

improvisavam. Eu então colocava o olho em cima e decidia: isso aqui eu posso 

aproveitar, isso eu não posso, e ia guardando o material” (Barros, 2006). 

Logo, percebemos no aspecto autoral, uma hierarquia que funcionava 

da seguinte forma: o processo criativo era protagonizado pela coreógrafa e o 

roteirista; os bailarinos clássicos tinham uma pequena contribuição na 

estratégia criada por Flavia Barros para a criação coreográfica; e ao grupo 

popular era reservado reproduzir o que, aos olhos dos criadores do Balé 

Armorial, era representativo da tradição popular, sob o argumento, como 

explicou Flavia Barros (2006), de que “eles já têm a coisa toda pronta”. 

Implícitas a essa forma de incluir a participação do grupo popular estão duas 

características que são atribuídas à cultura popular por um enfoque folclorista 

e que devem ser compreendidas com ressalvas: a persistência no tempo e a 

aprendizagem informal (Oliveira, 1993: 32). Afinal, o que é característico das 

condições de produção da cultura popular (o improviso) não deve ser 

perenizado como algo “essencial” aos produtos artísticos populares, como se, 

ao participarem de uma obra que conta com outras possibilidades de 

elaboração, não pudessem também incorporar características conseqüentes 

desse processo de preparação 18 . 

A partir do momento em que referências de uma manifestação popular 

migram para um outro espaço cênico que não o seu de origem, por que não 

prepará‐la nas mesmas condições de elaboração? Por que não investir em um 

processo criativo diferenciado para esse sistema cultural em função de uma 

obra específica, partindo do argumento de que tal sistema é sempre o mesmo, 

não muda? A resposta para essas questões parece estar associada ao fato de 

que a separação entre arte erudita e arte popular é quase sinônimo de uma 

visão dicotômica entre o que se entende por Arte e o que se entende por arte 

popular: “os produtores da primeira seriam singulares e solitários enquanto os 

populares seriam coletivos e anônimos” (Canclini, 2003: 243). 

18 Confrontar uma obra erudita, elaborada com um tempo prévio, reparos, ajustes, etc. com 
uma manifestação popular apresentada em condições espontâneas, e atribuir os resultados 
díspares desses dois processos distintos à “essência” de cada sistema cultural, é um erro 
similar aos estereótipos que são atribuídos à escrita e a fala quando comparados os gêneros 
mais formais da escrita com os gêneros mais informais da fala.



207 

Esse processo de criação do espetáculo, em que o popular e o erudito 

estavam apartados em termos de preparação para estar em cena não poderia, 

certamente, resultar em uma fusão propriamente dita, como desejava o 

idealizador Ariano Suassuna, o que encontrará conseqüências em sua opinião 

sobre o resultado final do trabalho. No entanto, embora não fique evidente se 

esse entendimento era compartilhado pelo escritor, ele parecia, no mínimo, 

corroborar a metodologia encontrada para construir as coreografias com base 

na apreensão de elementos da dança que fazia parte do folguedo que se 

apresentava no processo de criação do Balé Armorial. E parecia, ainda, 

concordar com o fato de que os componentes do grupo popular só viessem a 

ser encaixados nas cenas quando o espetáculo já se encontrava definido. 

Segundo o relato de Flavia Barros (2006), o idealizador do Balé Armorial 

assistia aos ensaios, acompanhava o grupo popular que se apresentava para o 

elenco clássico e para a coreógrafa, conversava sobre a cultura popular e 

opinava, por fim, sobre a colocação das cenas do Bumba‐meu‐Boi e sobre os 

elementos que ele gostaria que fossem mostrados pelo grupo nas 

apresentações de Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados. Uma 

matéria publicada posteriormente à estréia do espetáculo (Veja, 1976) deixa‐ 

nos constatar que a não preparação do grupo de Antônio Pereira em condições 

simétricas às do elenco ensaiado por Flavia Barros teria conseqüências, como 

um grito ufanista inesperado dos componentes do grupo, a certa altura do 

espetáculo: “Viva o nosso governador Moura Cavalcanti e viva o prefeito 

Antônio Farias”, o que fez com que Ariano explicasse ao público, ao final do 

espetáculo, que tal “verso” não estava no roteiro e exigisse sua retirada no 

segundo dia de apresentação. Na mesma publicação, menções a comentários 

ou críticas revelam os resultados ambíguos (positivos e negativos) da 

justaposição mal alinhada entre o grupo popular e os bailarinos eruditos: 

“O grande achado do balé armorial foi a inserção pura e simples de 
quadros do bumba‐meu‐boi, mas não na sua estilização”, comenta o 
padre Jaime Diniz, professor de música da Universidade Federal de 
Pernambuco. “Também a conversão das formas de dança do povo, 
anunciada na história, não apareceu de modo convincente.” Já um crítico 
presente comentava à saída: “Foi como um bolo que levou muitos 
ingredientes. A massa não uniu e o bolo solou”. (Veja, 1976)



208 

Além das discrepâncias entre as duas partes do “elenco”, que 

impossibilitavam o êxito de uma desejada fusão entre os dois universos, as 

orientações do escritor eram sobre o Movimento Armorial, sobre aspectos da 

cultura popular e sobre a estrutura global do espetáculo em diálogo com seu 

roteiro. Não incluíam, portanto, pistas para uma fusão entre as danças 

populares e o balé clássico, a fim de constituir o que era imaginado como uma 

dança armorial, ou ainda a “viração dançarina” pela qual “o sangue castanho 

do Brasil terminou predominando” no sangue de Quaderna, “sobre as 

superposições e falsificações vindas de fora” (Suassuna, 1975: 1). 

O resultado dessa não clareza sobre de que modo se daria essa fusão 

vê‐se nas fotos a que tivemos acesso como registro do espetáculo. Elas, 

mesmo em sua condição de “gestos em pausa”, indicam a predominância 

clara da utilização do vocabulário clássico de movimentos. Considerando as 

fotos do programa (que apresentam melhor qualidade) na ordem em que se 

encontram nos anexos 19 , podemos observar o seguinte: a primeira apresenta 

vários pas‐de‐deux 20 (composição típica do balé clássico), numa postura em 

que o homem se mostra reverente à mulher (heranças do balé romântico) e 

em posições de pernas e pés en dehors e port de bras 21 . Na segunda, os 

caboclos, em uma primeira aparição 22 , e as caboclas se encontram com os 

braços em posições mais naturais, com exceção do que está situado no centro 

da cena, o velho do pastoril, para o qual todos convergem. Essa foto é 

especialmente interessante porque ela parece flagrar um momento em que os 

bailarinos não estão dançando, mas movendo‐se em função de algum 

momento da narrativa do espetáculo, o que revela a compreensão do que era 

o dançarino estar ou mover‐se “naturalmente” em cena: com pés em en 

dehors, e deslocamentos, por exemplo, em 4ª posição alongé croisé 23 (como 

se encontra o dançarino à esquerda da foto, mesmo que sem o port de bras). 

19 Outras fotos foram reproduzidas a partir do acervo pessoal de Flavia Barros, mas por essa 
reprodução não apresentar boa qualidade, focamos nossas análises nas fotos que se 
encontram no programa, em anexo. 

20 “Passo de dois. Movimentação coreográfica executada, geralmente, pela primeira bailarina 
e pelo primeiro bailarino, em conjunto, fazendo parte da apresentação em público.” 
(Pavlova, 2000: 162) 

21 Para fora e posição de braço, respectivamente. 
22 A identificação dos personagens que estão nas fotografias é possível devido às indicações 

que se encontram no desenhos dos figurinos a que tivemos acesso (em anexo). 
23 Alongado e cruzado a partir do ponto de vista de quem se encontra na platéia.



209 

Ou seja, o aprendizado da técnica clássica não é apenas direcionado para a 

aquisição de movimentos dançados, mas para codificar o corpo cênico e, 

certamente com isso, construir uma certa leitura ideológica sobre corpo, 

como discutiremos no próximo capítulo. A terceira foto reforça a 

predominância do vocabulário clássico no espetáculo: as pastoras, que se 

encontram em pé, estão posicionadas em dégagé derrier éffacé 24 , com braços 

em 4ª posição alongé. Já os caboclos (com a roupa de sua aparição final) 25 , de 

joelhos, mantêm os pés em en dehors e os braços também alongés. 

Percebe‐se, ainda, em todas as fotos, um padrão postural que foi 

sempre almejado pela técnica clássica: com uma ênfase na verticalização e 

um modo específico de alinhar a cabeça e ocupar o espaço cênico, nas 

direções admitidas pelo balé clássico, e que têm relação, historicamente, com 

a visibilidade da dança espetacular da perspectiva da platéia. 

Segundo relato de Flavia Barros (2006), no entanto, o uso da dança 

clássica não era predominante, opinião que é compreensível em se tratando 

de alguém que vivenciara e dançara o repertório do Balé do Theatro 

Municipal, com todo o rigor do treinamento e das formas alcançadas. É a 

partir desse contexto que ela afirma que na coreografia de dança clássica, 

aspectos da dança popular eram facilmente visíveis, e que, ao contrário da 

impressão causada a Ariano Suassuna, aquela não prevalecia em detrimento 

desta: 

(…) os passos eram colocados de maneira que seriam as bases; porque, se 
você comparar alguns movimentos de caboclinho, você vai encontrar o 
que mais se assemelha a esses passos no balé (…) umas poses com 
algumas terminações realmente de balé: quando o rapaz ajoelhava e ela 
sentava no joelho dele. (…) Então, depois do casal, dançavam três casais: 
um começou um pouquinho clássico, depois evoluiu; quando chegou nessa 
evolução continuou a evolução da coreografia – tinha que passar por esse 
processo justamente para dar o desfecho do espetáculo, em que já tinha 
passado todo o grupo pelo palco com o Bumba‐Meu‐Boi em cena. Eles já 
vinham dançando juntos, tanto o grupo quanto o Boi, para dar o desfecho 
do espetáculo que não era uma dança folclórica, mas era muito forte, 
muito ritmado e muito brasileira, muito armorial, então, um movimento 
muito dentro da música, a música fluía na coreografia e na execução 
também. (Barros, 2006) 

24 Perna deslocada para trás aberta (sem estar cruzada) da perspectiva de quem se encontra 
na platéia. 

25 Como indica o desenho de figurino.



210 

Não sabemos até que ponto um processo de criação conduzido de uma 

outra forma, não apartando os dois sistemas de cultura que estavam em jogo, 

poderia resultar em algo diferente do que levou Ariano Suassuna a afirmar que 

o espetáculo ficou parecendo uma “cobra de duas cabeças” (Oliveira, 1991: 

139). Porém, acreditamos que a convivência dos dois subgrupos que 

compunham o elenco (os treinados da técnica clássica e os componentes do 

grupo do Capitão Antônio Pereira) teria levado a uma troca inevitável de 

referências, certamente com efeitos sobre as formas populares pesquisadas, 

mas também sobre o léxico corporal dos bailarinos clássicos. A fusão pode 

aproximar‐se do que Jane Desmond (1997: 37) classifica como 

“embranquecimento” (“whitening”) das danças de origem negra e indígena 

(no caso do Brasil), mas não pode ser compreendido como um processo 

unilateral e simplista. 

A importância atribuída ao texto escrito previamente e à música como 

determinantes da estruturação ou da dramaturgia do espetáculo parte de um 

entendimento da relação da dança com esses elementos que é muito próximo 

do que prevalece no balé clássico, de forma que as expectativas de não 

supremacia de componentes do balé clássico, nutridas por Ariano Suassuna, 

que criou o roteiro e escolheu as músicas, soam‐nos bastante irrealistas. 

Outro aspecto a considerar é o nível de envolvimento da equipe do Balé 

Armorial com os preceitos do Movimento Armorial. Dos demais artistas 

envolvidos com o processo criativo de Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi 

de Afogados, apenas os músicos eram comprometidos de fato com o 

Movimento Armorial, pois o grupo participante, o Quinteto Armorial 26 , já 

compunha o movimento estético antes mesmo dessa tentativa de dança 

armorial. Isso pode ter refletido nos resultados insatisfatórios para Ariano 

Suassuna, pois a equipe não partia do mesmo entendimento sobre o modo de 

abordar elementos das culturas populares e mesclá‐los às referências 

eruditas. Flavia Barros, por sua vez, relata que seu conhecimento sobre o 

Movimento Armorial começa com a música, mas depois inclui algumas obras 

26 Formado no Recife, em 1970. Os instrumentos que compunham o grupo eram: rabeca, 
pífano, viola caipira, violão, zabumba, violino, viola e flauta transversa. Seus integrantes eram 
Antônio José Madureira, Egildo Vieira do Nascimento, Antonio Nóbrega, Fernando Torres Barbosa e 
Edison Eulálio Cabral. A respeito do grupo, cf. http://cliquemusic.uol.com.br/artistas/quinteto‐ 
armorial.asp e http://www.ogamita.com.br/movimentoarmorial/artistas.htm

http://cliquemusic.uol.com.br/artistas/quinteto-armorial.asp


211 

literárias, artigos de Ariano Suassuna no jornal e trabalhos de Samico. Não 

encontra equivalências na dança, no entanto, para a valorização de uma 

herança ibérica para a cultura brasileira. Sobre a relação entre identidade 

nacional e sua “salvaguarda” na cultura popular, a coreógrafa parece partir 

de uma compreensão que está afinada com uma afirmação épica da 

identidade popular: 

Acho que é muito forte a preservação que existe na dança e nas raízes 
brasileiras porque as riquezas do Nordeste são muito grandes. Você sai 
por aí, você vai descobrir muitas coisas. No Brasil inteiro, aonde você for. 
(Barros, 2006) 

Como essa é uma visão de amplo alcance e aceitação, não implica, 

necessariamente, uma filiação aos princípios armoriais, como não garantiu 

que a professora e coreógrafa Flavia Barros estivesse, de fato, imersa nas 

projeções armoriais para uma dança brasileira “ideal”. 

Apesar dos resultados insatisfatórios ao olhar de Ariano Suassuna, o 

espetáculo alcançou sucesso de público e de repercussão na imprensa 27 , o que 

se pode constatar na passagem a seguir de uma matéria publicada após a 

semana de estréia: 

Durante toda a semana, o Balé Armorial centralizou os comentários sobre 
o acontecimento teatral do ano, que foi sua estréia no dia 18. Nos meios 
educacionais, principalmente os de nível superior, e culturais, o BAN foi o 
principal assunto, tanto pelo espetáculo visual proporcionado na recriação 
erudita das festas populares do Nordeste, quanto pela qualidade da 
música do Quinteto Armorial, que fez o acompanhamento e participou, 
também, da coreografia. Na abertura do espetáculo teatral, tocou a 
Orquestra Romançal, um já consagrado sucesso na música popular 
erudita. (Diário de Pernambuco, 1976b) 

A intenção de Ariano Suassuna era dar continuidade aos trabalhos do 

Balé Armorial, servindo‐se, em uma próxima experiência, do trabalho da 

própria Flavia Barros e da contribuição de um grupo de teatro, Gente da 

Gente, coordenado por André Madureira. Motivos pessoais levariam bailarinos 

a abandonar o trabalho (apesar de isso não estar previsto no termo de 

responsabilidade e compromisso). Com isso, o grupo se dissolveu e Flavia 

27 Isso também pôde ser constatado pela quantidade elevada de artigos, reportagens ou notas 
que foram publicadas acerca do Balé Armorial do Nordeste durante o ano de sua preparação 
e após a estréia de seu primeiro de único espetáculo.



212 

Barros voltou para o Rio de Janeiro em 1978, só retornando ao Recife em 

2003, para aqui fixar novamente residência. 

Balé Popular do Recife: um “retrato do Brasil” por que não armorial? 

A origem do Balé Popular do Recife está relacionada com a história do 

Balé Armorial do Nordeste. Na continuidade pretendida por Ariano Suassuna 

para a proposta do Balé Armorial, a intenção era substituir o grupo tradicional 

que participara do primeiro espetáculo (por ter ficado muito díspar da outra 

parte do elenco do Armorial) pelo então grupo de teatro dirigido por André 

Madureira, chamado de Gente da Gente, que, até aquele momento, atuava 

em programas de TV e montava espetáculos infantis baseados em contos de 

Walt Disney (Vicente, 2008: 86). 

O grupo de André Madureira 28 , aprendendo Bumba‐meu‐boi, ficaria no 

lugar do Boi de Afogados e, juntamente aos bailarinos de Flavia Barros e os 

atletas selecionados para o primeiro espetáculo, comporiam o elenco para a 

segunda tentativa do Balé Armorial do Nordeste, para, talvez, resultar em 

uma pesquisa em dança mais satisfatória em relação ao que Ariano Suassuna 

idealizava. Estava tudo acertado, não fossem os problemas de relacionamento 

e decisões pessoais que levariam ao fim do Balé Armorial do Nordeste. 

Diante disso, André Madureira e os integrantes do Gente da Gente são 

convidados a e aceitam levar a proposta adiante a partir de um caminho 

diverso do anterior: criar uma dança brasileira erudita a partir da própria 

pesquisa in loco dos folguedos, sendo disponibilizados, para isso, todos os 

recursos que haviam sido assegurados ao primeiro grupo, fomentado pela 

secretaria de Ariano Suassuna. 

Entre as regalias que o início privilegiado do Balé Popular do Recife 

possibilitou estavam: salas para ensaio, teatro para apresentação, recursos 

28 Composto, nessa primeira etapa, por Ana Madureira, Anselmo Madureira, Antúlio Madureira, 
Anthero Madureira, Silvia França, Ângela Fischer e Walmir Chagas.



213 

para produção de espetáculo, salário para os componentes e incentivo 

financeiro à pesquisa das danças populares através de apresentações 

remuneradas de grupos tradicionais em suas próprias comunidades (Vicente, 

2008: 85). 

Como se tratava de um novo trabalho, com metodologia, direção e 

elenco diversos, outro nome lhe seria atribuído. Até um primeiro espetáculo 

preliminar, com base em poucos meses de pesquisa e apresentado apenas 

para convidados e para a comissão que autorizaria o investimento da 

Prefeitura, o nome dado foi Grupo Circense de Dança Popular. Aprovado pela 

comissão, o novo desafio era, em nove meses, continuar a pesquisa e montar 

outro espetáculo. 

Sob a supervisão de três membros do Conselho Municipal de Cultura – 

Antônio Carlos Nóbrega, Bérgson Queiroz e Antônio José Madureira (irmão de 

André Madureira) – deu‐se início ao processo de pesquisa dos folguedos, 

através do contato com grupos populares em apresentações contratadas para 

a finalidade de estudos do grupo, que participava da brincadeira, por 

entender que essa era a única forma de assimilar as danças e a organização de 

cada folguedo. As apresentações se davam nas comunidades a que pertenciam 

os grupos contratados, e o estudo que se desdobrava para além do âmbito 

festivo dessas apresentações incluía gravar as músicas, desenhar elementos e 

movimentos, memorizar passos para levar para os ensaios, catalogar e nomear 

tais passos e criar variações (Vicente, 2008: 87). De tal pesquisa e recriação 

dos passos, o grupo elaborou o seu primeiro espetáculo: Brincadeiras de um 

Circo em Decadência (1977). Nesse trabalho, são usados frevo, maracatu, 

pastoril, e uma sucessão de quadros com diferentes folguedos (em estrutura 

circense) é apresentada. 

Com o sucesso junto ao público e ao Conselho Municipal, esse 

espetáculo marca o início do Balé Popular do Recife, nome atribuído por 

Ariano Suassuna para dar continuidade à sua busca por uma dança brasileira 

erudita. Apesar da visão crítica do escritor em relação à subordinação ao balé 

clássico na tentativa anterior, do Balé Armorial do Nordeste, a insistência no 

nome “balé” englobava tanto um entendimento de que era assim que devia 

ser nomeada uma experiência do porte de uma “dança nacional brasileira”



214 

(Suassuna apud Diário Oficial, 20 de maio de 1977); quanto a convicção de 

que, mesmo seguindo caminho diverso ao de Flavia Barros, o novo grupo 

deveria ser, inequivocamente, preparado na técnica clássica. 

Os integrantes resistiram à mudança do nome, mas sem êxito; já 

quanto às aulas de balé clássico, a oposição foi mais forte e, segundo André 

Madureira (2006), o treinamento na técnica clássica não chegou a acontecer. 

Segundo ele, por causa da resistência do grupo, que argumentava que a 

linguagem da dança que desejava fazer surgiria da própria prática com as 

danças populares, de forma que não seria necessária a “influência de outras 

técnicas, de outras danças, de outros gêneros” (Madureira, 2006). Os motivos 

envolviam, ainda, o receio dos integrantes masculinos em relação a possíveis 

preconceitos, e dos componentes em geral, por não se sentirem à vontade 

dançando clássico, como artistas representantes da cultura popular, pois 

“toda a postura da dança, a vestimenta, etc. estão distantes da sua realidade 

do dia‐a‐dia” (Oliveira, 1993: 160). 

Ariano Suassuna incluía em seus argumentos, para insistir nas aulas de 

balé clássico, a importância de, através da “técnica” (usada como sinônimo 

da técnica clássica), adquirir‐se “mais flexibilidade, prá [sic] ter mais domínio 

do corpo, pra desenvolver uma técnica; até mesmo por conta dos acidentes, 

de torções e tal” 29 (apud Oliveira, 1993: 161). Além desses argumentos em 

prol preparação física do corpo, uma opinião de Ariano Suassuna sobre o Balé 

Popular do Recife, após a estréia bem‐sucedida do seu primeiro espetáculo, 

leva‐nos a deduzir que disciplina e aprimoramento artístico eram outras duas 

competências que ele acreditava necessárias a seus integrantes: 

“(…) Entre os defeitos e dificuldades, reconhecemos que os integrantes do 
Balé Popular precisam se corrigir de um certo amadorismo e de uma falta 
de preparo. Além do mais, eles têm que partir do nada. As qualidades já 
evidentes são a grande estabilidade emocional e de personalidade do 
elenco do Balé Popular, integrado por 14 pessoas. Eles têm entusiasmo, 
são modestos, talentosos e estão conscientes de que o trabalho do grupo 
é experimental e que ainda estamos longe do que pretendemos alcançar”. 
(apud Diário Oficial, 20 de maio de 1977) 

29 Essas palavras fazem parte, na verdade, do relato de André Madureira a respeito dos 
argumentos usados por Ariano Suassuna.



215 

Pela iniciativa anterior de convidar uma professora e coreógrafa de 

balé clássico de excelência já reconhecida na cidade, não seria surpreendente 

imaginarmos que o criador do Armorial acreditava que a correção desse 

amadorismo e uma maior proximidade dos objetivos almejados só seriam 

alcançadas através de um treino disciplinado que incluísse a aquisição da 

técnica clássica. Além de que, certamente, o balé clássico era a referência de 

dança erudita predominante na cidade naquele momento, e a erudição era 

um dos ingredientes necessários à fusão almejada pela estética armorial e à 

composição da noção de “povo castanho”, em todas as manifestações 

artísticas. André Madureira (2006) relata que o grupo convenceu Ariano 

Suassuna de que tal formação não era necessária, mas não sabemos até que 

ponto essa “falta” não constituiu uma das impossibilidades para que o 

trabalho do Balé Popular do Recife tivesse sido considerado armorial pelo seu 

maior empreendedor. 

Mesmo não atendendo às expectativas do criador do Armorial, o Balé 

Popular prosseguiu tendo o apoio do secretário até o final da gestão (março 

de 1979), mas certamente em condição similar aos de algumas manifestações 

populares que tiveram certo incentivo da Secretaria de Educação e Cultura do 

governo de Antônio Farias, a exemplo do “plano de ajuda à literatura de 

cordel” através da criação do “Festival Permanente da Literatura de Cordel” 

(Diário de Pernambuco, 2 de novembro de 1975). 

Entretanto, do primeiro espetáculo (já citado) ao segundo, o Balé 

Popular apresentava algumas diferenças no modo de transpor as danças 

populares para o palco. Enquanto Brincadeiras de um Circo em Decadência 

“trazia coreografias ainda muito calcadas no universo ‘puramente’ popular”, 

muito próximas da “movimentação que acontecia no terreiro” (Galdino, 2008: 

42), Prosopopéia: um Auto de Guerreiro (1978) 30 inaugurava o modo de 

mediar as danças populares que o Balé Popular, ao longo dos próximos anos, 

“iria instituir e propagar” (Galdino, 2008: 42): 

30 Os documentos a que tivemos acesso, como a revista comemorativa dos 15 anos do Balé 
Popular do Recife indicam a data de dezembro de 1979 como estréia, mas Galdino(2008) e 
Vicente (2008) indicam 1978. Procurado para desfazer a dúvida, André Madureira esclarece 
que a primeira estréia aconteceu em dezembro de 1978, após o que o espetáculo sofreu 
inúmeras modificações e reestreou em dezembro de 1979.



216 

Segundo André Madureira, é em Prosopopéia: um Auto de Guerreiro 
que o grupo inicia a “mesclagem” de passos, um procedimento 
fundamental para o repertório de movimentos desenvolvido pelo grupo, e 
que consistia na junção ou fusão de movimentos, em que o movimento de 
uma dança, como o frevo, por exemplo, fosse integrado em outra, como 
os caboclinhos, e transformado, gerando um novo passo. (Vicente, 
2008: 89) 

Dessa forma, para além da catalogação de passos, os objetivos do Balé 

Popular incluíam a criação de movimentos “com o intuito de criar um 

repertório de passos que seriam a base da sua “dança erudita brasileira” 

(Vicente, 2008: 89). Talvez, no entanto, tal “mesclagem” não correspondesse 

ainda à fusão idealizada por Ariano Suassuna, por não contar com referências 

eruditas de dança. Apesar dos argumentos do grupo na época e de André 

Madureira de que o caminho para uma dança erudita brasileira seria 

encontrado nos próprios elementos populares, essa opção carregava o risco de 

“cair na estilização do folclore” a que Ariano Suassuna se referia já no 

programa de Inciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados. 

Entre os trechos de críticas publicadas sobre o espetáculo Prosopopéia, 

o Balé Popular do Recife, mesmo já apartado das ações políticas ligadas ao 

criador do Armorial, explorou amplamente o seguinte depoimento de Ariano 

Suassuna: “Se o Brasil quiser enviar ao exterior um retrato dançado de si 

mesmo, mande o Balé Popular do Recife com sua “Prosopopéia”, que estará 

bem representado” 31 . Tal depoimento não implica, porém, que os objetivos 

armoriais com que o Balé Popular do Recife fora fundado pelo escritor haviam 

sido alcançados no espetáculo em questão. 

O registro em vídeo a que tivemos acesso, disponível no Acervo 

RecorDança, foi feito em 1987, passados quase dez anos do espetáculo e no 

mesmo período em que outro trabalho, Nordeste: a Dança do Brasil tem sua 

estréia. Portanto, não sabemos até que ponto tal registro corresponde ao 

espetáculo tal como ele foi criado e apresentado em 1979; ou se ele inclui 

alterações, devido a possíveis influências desse novo espetáculo, pela 

necessidade de que os trabalhos do grupo tivessem uma estrutura adaptável 

para as apresentações turísticas. 

31 Documento disponível no Acervo RecorDança, através do código 0010300407.



217 

Da forma como Prosopopéia apresenta‐se nesse registro, o espetáculo 

mostra‐se como uma sucessão de quadros justapostos que apresentam várias 

das danças ou folguedos populares pesquisados pelo Balé Popular do Recife. 

Apesar de essa estrutura aproximar‐se da que é adotada pelo grupo 

posteriormente com a facilidade de adaptar‐se às apresentações turísticas 

com durações variadas, uma crítica publicada em 1981 por Cláudio Heermann 

(Zero Hora, março de 1981) não identifica caráter exótico, nem 

características de apresentações voltadas para o turismo (apud Vicente, 2008: 

91). 

A não vinculação do Balé Popular do Recife ao Movimento Armorial, 

porém, tem razões imprecisas e não sabemos, ao certo, se isso ficou bastante 

claro antes ou depois do fomento municipal deixar de ser concedido, com a 

mudança de governo: 

(…) nós nunca nos sentíamos dentro do movimento armorial; nós éramos 
sempre um trabalho experimental, paralelo ao movimento. Ariano nunca 
aceitou, nem assumiu a gente como sendo do grupo armorial. Não sei por 
quê. Talvez porque a gente tinha enveredado por um caminho de 
sobrevivência, de cultura popular voltada para espetáculos, inclusive 
voltada para turistas. Eu não sei bem se isto ia contra a filosofia do 
Movimento Armorial, eu sei que a gente precisava sobreviver, então a 
gente ganhou o mundo na propagação de nossos espetáculos, de nossas 
pesquisas, de nossos trabalhos e, então, eu não sei lhe dizer realmente o 
que foi que aconteceu (…). (Madureira, 2006) 

Através do raciocínio de André Madureira, vemos que não fica muito 

claro se a não inclusão do Balé Popular do Recife no Armorial fica definida 

antes ou depois de extinguir‐se o fomento municipal ao grupo. Essa pergunta 

só importa para tentarmos entender os motivos desta exclusão. Eles podem 

estar relacionados à recusa, pelo grupo, da técnica clássica, e isso ter 

resultado, na visão de Ariano Suassuna, em uma impossibilidade de superar o 

“amadorismo” e realizar a fusão entre o popular e o erudito, pressuposto do 

armorial, o que explica a não inclusão no Armorial mesmo durante os três 

primeiros anos de existência do Balé Popular. Ou, sem que essas duas 

hipóteses se excluam, podem estar relacionados, ainda, ao viés turístico em 

que o grupo teve de investir, como explica André Madureira. Mas isso só viria 

a acontecer após o término do convênio com o Município, como possibilidade 

de garantir a continuidade profissional. Certamente, se os resultados



218 

alcançados pelo Balé Popular já não eram de todo satisfatórios aos padrões 

armoriais, a decisão de sobreviver, através do investimento no mercado 

turístico, deve ter afastado definitivamente o interesse de Ariano Suassuna 

pelo grupo, uma vez que isso contrariava a visão do escritor de que a arte tem 

um fim nela mesma, apesar das contradições contidas nessa visão 32 . 

Vejamos com que olhar crítico tal concepção autotélica da arte e uma 

visão purista da cultura popular são pensadas mais recentemente: 

Assim como a análise das artes cultas requer livrar‐se da pretensão de 
autonomia absoluta do campo e dos objetos, o exame das culturas 
populares exige desfazer‐se da suposição de que seu espaço próprio são 
comunidades indígenas auto‐suficientes, isoladas dos agentes modernos 
que hoje as constituem tanto quanto suas tradições: as indústrias 
culturais, o turismo, as relações econômicas e políticas com o mercado 
nacional e transnacional de bens simbólicos. (Canclini, 2003: 245) 

Em consonância com essa complexidade histórica das culturas 

populares e de seu uso, viagens, apresentações em hotéis (dentro e fora de 

Pernambuco) e uma temporada permanente no Centro de Convenções (Recife) 

voltada para turistas foram ações que viabilizaram o Balé Popular do Recife a 

partir da década de 1980. Para cuidar dos empreendimentos do grupo foi 

criada, nesta década, a Nuclearte, Núcleo de Arte Popular do Nordeste, a 

produtora formal das atividades do Balé Popular do Recife. Um maior 

investimento governamental, neste período, na cultura voltada para o turismo 

favoreceu essa guinada do Balé Popular e fez com que ele alcançasse o 

máximo destaque, ainda nessa década, e uma estrutura que contava com três 

elencos simultâneos (1987) “para garantir todas as solicitações de 

apresentações” (Vicente, 2008: 94). 

As novas condições implicaram a proposição de um outro discurso – o da 

preservação da cultura popular – e um modo diferente de tratar os elementos 

populares em cena, ampliando, a partir de Nordeste: a Dança do Brasil, o 

espaço de recriação dos passos catalogados e “incremento dos elementos: 

figurino, cenografia, adereços e música, já existentes no espetáculo 

Prosopopéia”, transformações estas que Ângelo Madureira – ex‐dançarino e 

32 Apesar da visão crítica de Ariano Suassuna com relação à arte interessada em sobreviver, 
vimos suas contradições, no segundo capítulo, quando o nome ou vários dos princípios 
estéticos armoriais são emprestados para projetos, produtos ou estabelecimentos que não 
têm outro objetivo senão vender.



219 

solista do Balé Popular do Recife ‐ atribui à preocupação mercadológica, de 

circulação: “o Balé foi tendo que entrar nesses moldes de limpeza, de um 

figurino mais pomposo, mais brilhoso” (apud Vicente, 2008: 93). 

O estilo instaurado por essa compreensão provavelmente afastou ainda 

mais drasticamente o Balé Popular do Recife dos propósitos do Movimento 

Armorial, porém esse afastamento não se reflete tão claramente no discurso 

do diretor do Balé Popular do Recife. André Madureira afirma haver afinidade 

entre o Balé Popular do Recife e o Movimento Armorial na forma de pensar 

identidade nacional e, dentro disso, a cultura popular, “porque nós somos da 

mesma idéia de que a cultura brasileira tem que partir da cultura popular do 

povo, da sabedoria do povo. Da maneira recriada, da maneira estudada” 

(Madureira, 2006). 

Dessa forma, mesmo divergindo do caminho de treinamento clássico e 

tendo que apostar no turismo como possibilidade de sobreviver, a concepção 

de criação de uma arte “genuinamente brasileira” com base na recriação da 

cultura popular, próxima à visão de Ariano, parece ter sido preservada no 

pensamento e nos planos do Balé Popular do Recife. Tanto que, no início da 

década de 1990, com o objetivo de difundir o método de dança brasílica 33 , é 

fundado o Centro Cultural Brasílica e, com ele, o Balé Brasílica, grupo 

formado por jovens formados no método de dança brasílica. 

Valéria Vicente (2008) associa a criação do Balé Brasílica à necessidade 

de o Balé Popular do Recife criar novas estratégias para consolidar e 

aprofundar a idéia da “dança brasileira erudita”. A dificuldade para mudar o 

formato dos espetáculos, relacionada com a função de preservação dos 

folguedos que o Balé Popular foi gradualmente ocupando (mesmo que, desde 

o início, estivesse claro que havia recriações em seus espetáculos) e os 

conflitos internos no grupo que essas questões implicaram 34 , formavam o 

conjunto de fatores com o Balé Popular se deparou e que demandaram dele 

33 Como André Madureira já nomeava o modo de o Balé Popular do Recife mediar, ou seja, 
recriar, as danças populares, e o método criado pelo grupo para ensinar essas danças 
transformadas. 

34 Segundo Valéria Vicente (2008: 101), pela falta de contato com e informação sobre os 
folguedos, tanto o público quanto os novos integrantes do Balé Popular confundiam a dança 
brasílica com os folguedos “tradicionais e autênticos”. Dessa forma, parte dessa nova 
geração de dançarinos “estimula o desejo de experimentar novas formas de uso do 
vocabulário da dança brasílica encontrando resistência em parte do elenco veterano”.



220 

um redirecionamento, a fim de que pudesse evitar “virar um museu vivo de si 

mesmo” (Vicente, 2008: 102). Em 1991, o Balé Brasílica surge para dar 

continuidade ao Balé Popular Infantil. Este último era integrado, 

praticamente, por filhos de pessoas do próprio elenco, dos diretores (a 

exemplo de Deca Madureira e Ângelo Madureira) e de parentes. A partir de 

então, montaram os espetáculos Baile do Menino Deus (1991); Oh! Linda 

Olinda (1992); e Brasílica... o Romance da Nau Catarineta (1992, com 

remontagem e reestréia em 1995). 

Segundo André Madureira (2006), “a proposta do Balé Popular do Recife 

é uma e a do Brasílica é outra: enquanto no primeiro se percebe, claramente, 

segundo Madureira, “uma linha mais aproximada do que o povo realmente 

dança ‐ guerreiro, bumba‐meu‐boi, frevo, maracatu, caboclinho”, o segundo 

surge como “possibilidade de experimentar mais profundamente os 

movimentos, sem estar comprometido com a cultura popular”, ou seja, 

inspirando‐se na cultura popular, “mas não de modo tão arraigado como Balé 

Popular do Recife pretendia e pretende” 35 . 

Essa diferença também se refletiu na escolha dos meios de treinamento 

e de preparação do corpo para comportar as recriações das danças populares 

e até influir no modo como elas seriam recriadas. O Balé Brasílica, então, 

“recebeu influência de pessoas com estudos de outros gêneros de dança: 

clássico, moderno, contemporâneo” (Madureira, 2006). E tais influências 

foram incorporadas aos trabalhos do Brasílica. 

Em resposta à pergunta sobre que espetáculos do Balé Popular se 

aproximam mais da proposta armorial, André Madureira afirma serem 

justamente dois que fazem parte do repertório do Balé Brasílica: O Baile do 

Menino Deus e Brasílica...o Romance da Nau Catarineta, ambos devido “ao 

aproveitamento dos movimentos, dos gestos populares, dos passos, das 

danças, da coreografia, que são recriados a partir do povo, mas através de 

uma linguagem mais erudita, mais estudada” (Madureira, 2006). A prontidão 

35 Esse modo de comprometimento arraigado do Balé Popular, no entanto, já contava com 
transformações das danças populares desde o início; o que acontece, portanto, é que a 
gradual associação entre o que o Balé Popular apresentava e a cultura popular autêntica, 
feita pelo público e pelas gerações posteriores de bailarinos, que não estavam na origem 
das pesquisas de folguedos, praticamente, impelem o Balé Popular a assumir esse papel de 
representante genuíno das danças populares. Sobre o assunto, ver Vicente (2008) e Galdino 
(2008).



221 

com que lembra deste último, seu roteiro, determinadas características 

formais, além de outras opiniões (como a de Ângelo Madureira) nos levam a 

interpretá‐lo como ainda mais próximo do Armorial. 

Para Ângelo Madureira, responsável pela segunda montagem de 

Brasílica... O Romance da Nau Catarineta, esse espetáculo é “o marco de 

‘implementação’ da proposta original do Balé, que previa a criação de dança 

nacional baseada nos folguedos populares” (Vicente, 2008: 108). Ainda 

segundo Ângelo, é nesse espetáculo que os movimentos pesquisados são 

usados com maior liberdade em relação aos folguedos “originais”, a serviço da 

consolidação de uma poética de dança brasílica. (Vicente, 2008: 108) 

A ocasião em que Brasílica... O Romance da Nau Catarineta foi 

montado pela primeira vez, em 1992, foi a comemoração dos quinze anos do 

Balé Popular do Recife. Com uma proposta de superprodução 36 , o espetáculo 

reunia os elencos do Balé Brasílica e do Balé Popular e crianças. A forma nova 

de utilizar a dança brasílica, porém, não foi de aceitação unânime para o 

elenco do Balé Popular, e, por isso, só aconteceram as três apresentações da 

estréia. Um dos responsáveis pela criação dos movimentos já nessa primeira 

montagem foi Ângelo Madureira, que, certamente, sabendo da potencialidade 

criativa desse espetáculo, ficou à frente de sua remontagem, em 1995, “sem 

mudanças na estrutura do espetáculo, nem no roteiro ou no desenho 

coreográfico, tampouco nas movimentações” (Vicente, 2008: 108), mas 

apenas no nível de exigência quanto à precisão técnica do elenco. 

Como até os períodos de montagem e remontagem desse trabalho, 

ainda não havia ficado claro, nem no discurso nem na prática, a que 

resultados chegariam os indicativos de uma fusão na construção de uma dança 

brasileira erudita (o que, aliás, não está claro até hoje 37 ), caberia uma 

36 Na revista comemorativa dos quinze anos do Balé Popular, que também apresenta o 
programa do espetáculo, um dos textos, intitulado Um salto de 120.000 dólares!, 
dimensiona o tamanho, o esforço e os custos de tal produção: “Antigo sonho de André 
Madureira, “Brasílica... O Romance da Nau Catarineta” é fruto de dez anos de pesquisa e 
preparação. (…) Além de 70 bailarinos em cena, estão previstas nada menos que mil peças 
de figurino e 1500 adereços, com um custo total de produção em torno dos  120.000 
dólares. A equipe técnica também é numerosa (…)”. Esse documento encontra‐se disponível 
no Acervo RecorDança, através dos códigos de 0010900101 a 0010900111. 

37 Embora o convite de Maria Paula Costa Rêgo para compor a equipe de criação coreográfica 
na gestão atual de Ariano Suassuna como Secretário da Cultura do Estado possa ser 
interpretado como um indicativo das afinidades estéticas entre o criador do Armorial e o 
trabalho da coreógrafa, não tivemos acesso a nenhuma informação que nos leve a ter



222 

discussão se tal espetáculo não poderia inserir‐se no conceito de armorial 38 . 

Pois tanto o roteiro ‐ o conto popular da Nau Catarineta –, quanto a 

preocupação de recriar danças e folguedos populares através das trocas com 

estilos eruditos de dança convergem com as descrições de uma dança armorial 

feitas por Ariano Suassuna. Somem‐se a isso, na segunda montagem, os 

objetivos de Ângelo Madureira alcançar um rigor na performance do elenco, o 

que, mesmo involuntariamente, vai ao encontro das preocupações iniciais do 

criador do armorial e fundador do Balé Popular do Recife em que os 

dançarinos se corrigissem de “um certo amadorismo e de falta de preparo” 

(Suassuna apud Diário Oficial, 20 de maio de 1977). 

O Baile do Menino Deus (texto de Ronaldo Brito e Assis Lima) apresenta 

uma atualização para o contexto brasileiro da narrativa mítica do nascimento 

do “menino Deus”. Através de elementos da cultura popular nordestina, opera 

um tipo de embaralhamento de referências que muito se aproxima da prática 

de Ariano Suassuna em sua obra, e que tem implícito o discurso de valorização 

da cultura popular como salvaguarda da identidade nacional. 

No entanto, em Brasílica...o Romance da Nau Catarineta, a ligação com 

o armorial é ainda mais forte, em primeiro lugar, pela utilização de um 

romance tradicional, que integra as tradições do ciclo dos trabalhos do mar, 

que foi retomado e recriado por Ariano Suassuna no Folheto XXXIV do 

Romance d’A Pedra do Reino.  Neste espetáculo, os traços de uma afirmação 

épica das identidades populares ficam mais evidentes. Eles estão moldados 

dentro de uma narrativa de natureza eminentemente épica, adaptada para 

comportar uma valorização da cultura popular nordestina que parece 

justificar‐se não por tudo que ela apresenta no presente, mas como 

representação da continuidade histórica de uma nação, ou seja, como mais 

um dos símbolos de uma “tradição inventada”, como podemos conferir no 

texto do programa do espetáculo 39 : 

Baseado num romance popular em que uma barca zarpa de um porto 
imaginário e perde‐se no mar. Na rota da Nau Catarineta são retratadas 

certeza de que o trabalho do Grial corresponde às idealizações de Ariano Suassuna em torno 
de uma dança armorial. 

38 Essa era mais uma das questões que seriam levantadas em entrevista com Ariano Suassuna. 
39 Disponível no Acervo RecorDança, através dos códigos de 0010300501 a 0010300506.



223 

as contribuições recebidas pela cultura popular – notadamente a 
nordestina – desde o início da colonização até hoje. O romance da Nau 
Catarineta divide‐se em três partes: na primeira enfocam‐se as três raças 
– o índio da nova terra, o colonizador navegante e o negro trazido nos 
porões das embarcações; a Segunda toca a miscigenação e as 
contribuições dos movimentos mais significativos, desde os ciclos ligados 
diretamente ao campo (gado, cangaço) até as manifestações libertárias 
como Canudos, a independência e a república, sempre de um ponto de 
vista atento ao nordeste. A terceira e última parte sintetiza os 23 anos do 
Balé Popular do Recife e seus experimentos, além de referenciar a 
própria evolução da dança popular. 

São claras as afinidades entre este roteiro e o ideário de Ariano 

Suassuna: o discurso de afirmação de um passado nacional, apoiado numa 

reconstrução fictícia da genealogia de nossa cultura; uma visão positiva de 

nossa miscigenação, mas ainda em uma compreensão tripartida; a exaltação 

épica de outras narrativas históricas (a história do cangaço, Canudos, 

independência do Brasil, etc.); e, ainda, a tendência metalingüística dos 

roteiros de Ariano Suassuna para a dança (a exemplo do Balé Armorial e A 

Demanda do Graal), que deixa escapar que é mais importante para a dança 

armorial o filtro ou mediação que ela opera (nesse caso, através do balé 

clássico) do que o objeto de sua valorização: as danças populares. 

O embaralhamento das referências históricas, identificado com o que 

associamos no terceiro capítulo com o “barroco‐latência” (Katz, 2005b), 

reflete‐se na mesclagem promovida entre passos dos vários folguedos e ritmos 

utilizados, apenas justificados pela narrativa épica que as engloba. E a 

reafirmação da tradução do popular por um corpo formado em uma técnica 

erudita se mostra mais claramente nesse trabalho através do solo criado e 

executado por Ângelo Madureira, em que passos oriundos e recriados a partir 

do frevo são fundidos ou alternados com movimentos do balé clássico 40 . 

No programa do primeiro espetáculo do Bale Brasílica, O Baile do 

Menino Deus, um texto, assinado por André Madureira, explicando as razões 

de criação desse desdobramento do Balé Popular, constrói, embora vinte anos 

depois, um discurso semelhante aos objetivos nacionalistas e 

preservacionistas do Movimento Armorial frente às invasões estrangeiras, 

sobretudo americanas, no contexto da década de 70: 

40 Cf. estudo específico sobre a utilização do frevo mesclado ao balé clássico nesse espetáculo 
em Vicente (2008).



224 

Sentindo a necessidade de uma iniciativa onde jovens brasileiros hoje 
tão massificados por culturas alienígenas à sua raça, nos propomos a 
manter firme um trabalho de resistência para concretização da nossa 
identidade cultural enquanto povo civilizado (…). 

No Romance da Nau Catarineta, no entanto, tanto em sua recriação no 

romance de Ariano Suassuna quanto no roteiro do espetáculo do Balé Popular 

e na sua utilização do balé clássico, o embaralhamento de referências apaga 

qualquer visão crítica sobre os processos sangrentos de colonização que estão 

implicados no passado “fastigioso” que parece explicar a identidade cultural 

que havemos de valorizar em detrimento de “culturas alienígenas” à “nossa 

raça”. 

Através desse espetáculo, portanto, pode ser problematizada, mais 

claramente, a separação entre o Balé Popular do Recife e os propósitos 

armoriais. Porém, tal problematização pode estender‐se à toda produção do 

Balé Brasílica e, ainda, do Balé Popular do Recife, se levarmos em conta as 

afinidades entre vários aspectos do discurso de seu diretor e o do criador do 

Movimento Armorial. 

Observamos essas afinidades, sobretudo, no que tange à compreensão 

de cultura popular como salvaguarda de uma identidade nacional e à difusão 

de uma convicção implícita de que a cultura popular necessita ser mediada 

(ou traduzir‐se à “minha própria transparência”) para que seja legitimada. É o 

que podemos identificar na explicação de André Madureira acerca dos 

elementos implementados pelo Balé Popular do Recife para obter uma maior 

espetacularização dos folguedos: arranjos musicais, recriação dos figurinos, 

criação de coreografias mais rápidas e mais dinâmicas, movimentos mais 

amplos e exagerados, ou seja, estratégias de criação de “artifícios para 

empolgar a platéia e fazer com que aquilo que era dançado acanhadamente 

em algumas manifestações culturais de rua ganhasse proporções 

contagiantes” (Madureira, 2006).



225 

Armorialidades na dança: outras experiências 

As experiências relatadas a seguir variam em grau de filiação com a 

estética armorial, indo do vínculo mais direto (como é o caso do trabalho de 

Nóbrega ou do espetáculo Pernambuco do Barroco ao Armorial), ao mais 

distanciado. Porém, a abordagem de referências populares e o interesse pela 

construção de um discurso cênico e coreográfico a partir desse diálogo nos 

permitem identificar pontos de convergência entre essas experiências e o 

projeto de Ariano Suassuna em construir uma dança brasileira erudita. 

Nóbrega: de longe, um armorialista 

Antônio Carlos Nóbrega, nascido no Recife em 1952, é hoje conhecido 

nacionalmente como um artista múltiplo e por um trabalho que utiliza a 

cultura popular nordestina como matéria criativa. Sua trajetória artística 

começou na música: violinista desde criança, antes dos vinte anos, no final da 

década de 60, já integrava a Orquestra de Câmara da Paraíba e a Orquestra 

Sinfônica do Recife. É neste momento que é convidado por Ariano Suassuna 

para integrar o Quinteto Armorial (1970), como músico e compositor, de 

forma que é desde o período em que o Armorial passou a existir oficialmente 

que se deu o contato de Antônio Nóbrega com os princípios estéticos deste 

movimento e com o pensamento de Ariano Suassuna, sobre o qual Nóbrega 

demonstra, claramente, um conhecimento bastante consistente 41 . 

Com a entrada no Quinteto Armorial, o violino foi substituído em cena 42 

pela rabeca, e o interesse por este instrumento deu início a uma longa 

41 Isto fica bastante evidente, por exemplo, em suas declarações sobre o Movimento Armorial 
e sobre os seus significados na entrevista que concedeu à revista Caros Amigos (apud 
Amaral, Souza et alii, jan. 2004). 

42 Nóbrega não parou de estudar o violino. Na entrevista que deu à Caros Amigos (apud 
Amaral, Souza et alii, jan. 2004), por exemplo, conta sobre sua dedicação diária ao



226 

trajetória de pesquisa sobre artistas e espetáculos populares nordestinos: os 

passistas de frevo, os repentistas, os presepeiros, o candomblé. “Tal contato 

ampliou o interesse musical de Nóbrega, alargando‐o para a dança e o teatro” 

(Katz, 1989c). 

Na gestão de Ariano Suassuna de Secretário da Cultura durante o 

governo de Antônio Farias, Nóbrega passa a integrar o Conselho Municipal de 

Cultura da Prefeitura do Recife, e é nesta condição que, juntamente a outros 

dois membros do Conselho, Bergson Queiroz e Antônio José Madureira, 

supervisionará a pesquisa desenvolvida pelo Balé Popular do Recife no início 

de sua existência (1977), ainda atrelada ao Armorial. 

Antes disso, porém, quando o Quinteto Armorial participa da montagem 

do Balé Armorial (1976), Nóbrega, paralelamente à sua atuação como músico, 

começa a desenvolver sua própria criação em artes cênicas. Em seu primeiro 

espetáculo, A Bandeira do Divino (1976) além de músico e cantor, assume 

outras funções: autor, ator, mímico e dançarino. Todas essas aptidões já 

estavam a serviço da construção do seu personagem Tonheta, baseado no 

Mateus do Bumba‐meu‐boi, e que, como um clown, é retomado em vários de 

seus espetáculos posteriores. Tal trabalho rendeu ao artista o reconhecimento 

público de Ariano Suassuna, que parece identificar, na obra de Antônio Carlos 

Nóbrega, elementos idealizados pelo projeto armorial. Sobre o espetáculo, o 

escritor declara: 

De fato, agora com A Bandeira do Divino, com a aparição no palco 
brasileiro dessa extraordinária, ágil, comovente e ao mesmo tempo 
cortante, aguda e satírica figura do Tonheta – criado e recriado por 
Antônio Nóbrega a partir do Mateus do Bumba‐meu‐boi – agora posso dizer 
que surgiu aquela bandeira de encenar e representar com a qual eu 
sonhava. Antônio Nóbrega leva muito além e muito adiante aquele 
modelo que eu simplesmente imaginava para o verdadeiro ator brasileiro 
porque ele, no campo do teatro encarado como espetáculo, é completo 
sendo não somente autor, mas ainda ator, mímico, dançarino, cantor e 
músico, tocador admirável de uma endemoniada rabeca – ágil, possessa e 
meio insana, como seu dono e como todo artista que se preza. (…) Existe 
um momento comovente em seu último espetáculo quando ele dança uma 
música de Bach com passos de capoeira. É uma beleza! (Suassuna, 
2001) 

instrumento e sobre seu desejo de fazer uma expedição a um país do Leste Europeu 
(Bulgária) para estudá‐lo ainda mais a fundo.



227 

E sobre a trajetória de Antônio Carlos Nóbrega, Ariano Suassuna faz a 

seguinte avaliação: 

Antônio Carlos Nóbrega conseguiu impor aquilo com o que a gente 
sonhava na década de 70. Assim como ele, Dantas Suassuna, Romero de 
Andrade Lima e outros que fazem a arte que procura ser fiel ao nosso país 
e ao nosso povo! (Suassuna, 2001) 

Os títulos de vários de seus espetáculos posteriores são bastante 

ilustrativos de sua afinidade e seu compromisso com o ideário armorial e com 

a matéria popular que tal movimento estético valoriza e difunde: A Arte da 

Cantoria (1981); Maracatu Misterioso (1982); Mateus Presepeiro (1985); O 

Reino do Meio Dia: a dança das onças (1989); Figural (1990); Brincante (1992); 

Segundas Histórias (1994); Na Pancada do Ganzá (1995); Pernambuco para o 

Mundo (1998); O Marco do Meio‐dia (2000), entre outros. 

Dentre os espetáculos mencionados, é importante realçar que O 

Reino do Meio Dia: a dança das onças (1989) é inspirado no Romance d’A 

Pedra do Reino (Santos, 1999: 296). Assim como esse romance, o trabalho de 

Nóbrega constrói um entendimento sobre a formação e o caráter do “povo 

brasileiro”: 

Três onças – a negra, a parda e a branca – simbolizam respectivamente os 
negros, os índios e os europeus. Das três origina‐se a onça malhada, a 
alegoria da “brasilidade”. No rosto da onça malhada, Nóbrega infunde o 
aspecto feminino – “emocional e dionisíaco, em oposição à figura 
masculina, lógica e apolínea.” (Katz, 1989c) 

É bastante clara a convergência entre o conteúdo da sinopse descrita 

acima desse espetáculo com a “nação castanha” da qual o Romance d’A Pedra 

do Reino trata e faz uma defesa. A visão dualista que se concilia em uma 

síntese também está aí presente. Antônio Nóbrega reconhece explicitamente 

o elo com Ariano Suassuna. No entanto, aceita com cautela sua classificação 

como artista ou dançarino armorial: sob a condição de que isso não se torne 

um elemento redutor, embora não esclareça em que consistiria tal redução: 

“se o Movimento Armorial coincide com o que eu procuro na dança, e me 

parece coincidir, então eu sou um artista armorial” (apud Santos, 1999: 296). 

De fato, em muitas outras declarações e escolhas, vemos seu discurso e seu

file:///javascript/void(0);


228 

trabalho alinharem‐se ao pensamento e aos princípios estéticos armoriais. Sua 

visão sobre a relação da dança com a “expressão de uma determinada 

cultura” é bastante emblemática de sua afinidade com o Armorial: 

Ela [a dança] pode expressar o caráter, o temperamento, a maneira de 
ser de um espanhol, ela se identifica com a própria Espanha. Você 
imediatamente se remete àquela nação. Você vê a dança Hindu e 
imediatamente pressente que ela é vinda daquele determinado país. E eu 
acho que nós podemos ter uma dança que expresse o que nós somos. É 
isso que eu defendo. (apud Almeida, 2007) 

Nessa pequena passagem, vemos seu discurso muito afinado com a 

forma de considerar “povo” e “cultura popular” (nesse caso, dança popular) 

que está inscrita dentro da narrativa da nação. O povo é visto como um 

“todos‐em‐um”, ao ponto de parecer que podemos ter uma idéia do que é o 

espanhol (uma massa homogênea de espanhóis) e o povo hindu (igualmente 

um valendo por vários). O efeito de tais generalizações é reforçar 

determinados estereótipos. Isso traz, ainda, uma outra problemática 

relacionada ao equívoco de, por ser a dança um discurso do corpo, suas 

características serem percebidas como “verdade” ou verdadeiramente 

expressivas do caráter de um povo. Não se percebe como, ao se fazer tal 

conexão, obscurece‐se a consciência de que a dança é um sistema simbólico 

(Desmond, 1997: 43): 

É onde o aspecto não‐verbal dança e nossa ignorância geral sobre o 
movimento como um significativo sistema de comunicação reforça 
crenças populares a respeito de uma suposta transparência da 
expressividade. 43 

Ao ser questionado se esse seu pensamento o aproxima do 

“armorialismo de Ariano Suassuna” e se ele “carrega essa bandeira”, sua 

resposta não só confirma essa ligação, como a ilustra através de mais um 

dado, que vem a ser a compreensão de que a recriação da cultura popular 

consiste em uma passagem para o universal: 

43 Tradução nossa do inglês. Texto no original: “This is where the nonverbal aspect of dance 
and our general ignoring of movement as a meaningful system of communication reinforce 
popular beliefs about the supposed transparency of expressivity”.



229 

É, sem dúvida, tem ligação com o espírito do Movimento Armorial. O que 
ele prega é que a gente tem uma arte popular que, se assimilada, se 
reverenciada, ela pode, recriada, traduzir da melhor maneira o país que 
nós somos. Não é que seja somente a arte popular. A arte popular e 
folclórica não traduz isso completamente, mas se ela for recriada, ou 
seja, se ela entrar em diálogo com outras informações que vamos chamar 
de universais, ela pode expressar o que é aquele povo. Porque nós não 
somos só cultura popular, mas também não somos só "off gate" 
(influenciados por uma cultura externa a nossa). É o diálogo dessas duas 
vertentes culturais, é no meio dele que o Brasil se encontra. (apud 
Almeida, 2007) 

Apesar de nessa sua declaração fazer uso de uma equivalência entre 

arte folclórica e arte popular, assume sobre o termo Folclore uma visão 

crítica, expressa nessa mesma entrevista. Segundo ele, a palavra mantém um 

ranço conservador, tradicionalista (o que de fato vimos ser pertinente no 

primeiro capítulo). E, através dessa visão crítica, expressa uma visão mais 

abrangente sobre a historicidade da cultura popular, admitindo o caráter 

dinâmico, evolutivo, ao menos no que identifica nas manifestações da música 

e da dança frevo: 

O frevo é uma dança em evolução, muito dinâmica, e não pode ser 
considerada como uma dança folclórica enquadrada dentro dessa visão. 
Se nós tivéssemos os mecanismos de incentivar as pessoas a cultivá‐la e 
conservá‐la, certamente ela teria um lugar de relevo entre a gente e não 
seria chamada de folclórica. (apud Almeida, 2007) 

Nóbrega apresenta uma postura um pouco mais compreensiva com 

caminhos que divergem do seu no modo de fazer uso de referências das 

culturas populares e mesclá‐las com outras informações. No que diz respeito, 

especificamente, ao Manguebeat, por exemplo, cujas trocas culturais com 

referências musicais americanas foram bastante criticadas por Ariano 

Suassuna, Nóbrega se pronuncia, por um lado, com certo distanciamento, 

dizendo conhecer mal essa música e que ela diverge de suas escolhas, mas, 

por outro, reconhecendo que suas apropriações do universo pop e fusão com 

ritmos locais resultaram em “coisas bastante valorativas” (apud Almeida, 

2007). Essa consideração é bastante diversa da de Ariano Suassuna, quando 

conclui como equivocada a forma de fundir elementos do Movimento Mangue, 

dizendo não entender como “uma coisa ruim como o rock pode valorizar uma 

coisa boa como o maracatu” (Cadernos de Literatura Brasileira, 2000: 42).



230 

Na entrevista para a Revista Caros Amigos, Nóbrega, porém, aproxima‐ 

se dessa visão. Ao lamentar, valora negativamente a escolha de jovens 

brasileiros pelo rap em detrimento das formas ligadas à poesia popular, a 

exemplo da embolada, que teria “uma consonância muito mais forte com a 

própria prosódia do nosso falar” (apud Amaral, Souza et alii, jan. 2004: 34). 

Assim como Ariano Suassuna, tenta argumentar em prol de uma concepção 

essencialista da arte como um todo e de uma visão imanentista da suposta 

maior qualidade artística de uma determinada manifestação cultural em 

detrimento de outra (nesse caso, a embolada em comparação ao rap), como 

se a definição de arte e o que é considerado qualidade não fossem questões 

atravessadas por valorações variáveis historicamente: 

Acho que há uma ignorância muito grande em relação não só ao Brasil, 
mas até o que é verdadeiramente a arte, qual o significado, a missão de 
arte. (…) Depois, ela [a embolada] é mais rica realmente, uma embolada 
tem uma tessitura de rima e de quadratura rítmica que eu acho superior 
ao rap. Por exemplo, uma décima de sete sílabas é uma décima com 
rimas determinadas e que o poeta popular utiliza quando improvisa, e ele 
toca com pandeiro aquele ritmo, e não perde de vista uma coisa muito 
importante, uma melodia, coisa que o rap não tem. Ele tem uma dicção 
monódica contínua. E os jovens que estão diariamente se confrontando 
com a prosódia do rap começam a ter dificuldade para desenvolver um 
outro senso melódico que não seja esse. Então começam a prestar um 
desserviço. Mas é isso que os meios de comunicação mostram como 
referência, isso vem como um trator pela indústria cultural. (apud 
Amaral, Souza et alii, jan. 2004: 34) 

O pressuposto de ambas as declarações acerca de arte e de qualidade, 

tanto a de Nóbrega quanto a de Suassuna, é uma visão essencialista e 

imanentista, que está muito clara na argumentação do inventor do Armorial 

contra o que chamou de “relativismo ontológico”, em relação ao qual se 

posiciona da seguinte forma: 

Eu não gosto de Kant, e um dos motivos é esse. Ele dizia que nós não 
podemos afirmar a realidade exterior, que aquele jasmineiro é uma coisa 
para mim, outra para você, outra para ele. Mais do que isso, ele 
acreditava que nem sempre posso provar que a imagem que eu tenho 
corresponde ao real. Entrou em cena, então, um relativismo ontológico, a 
ponto de um dramaturgo como Pirandello escrever Assim é se lhe parece. 
Pois eu pensei em escrever uma peça chamada Pareça ou não pareça, que 
teria um pensador kantiano discutindo esse assunto. (Cadernos de 
Literatura, 2000: 30)



231 

À parte esse humor que tem conquistado platéias massivas, o fundo 

dessa afirmação vai de encontro a formas mais democráticas de lidar com o 

heterogêneo, e reforça uma visão monológica. Para além da consideração 

hierarquizante entre sistemas culturais diversos, Nóbrega apresenta alguns 

outros pontos de convergência com essa abordagem essencialista de Ariano 

Suassuna: sua visão sobre a televisão e a cultura de massa; a idéia de que 

algumas manifestações culturais (como o pagode “que a gente vê na 

televisão”) são “falsificações” ou “vulgarizações” da cultura popular; ou ainda 

a extensão de uma concepção de identidade fixa para outros domínios, além 

do nacional, como os estereótipos de gêneros que vemos arrolados nessa sua 

declaração a seguir, relacionada com a associação da cultura popular com o 

feminino: 

A angola é o feminino, é mais fluida, mais teatral, mas [sic] cheia de 
sedução... é menos cartesiana. Vejam o balé clássico como é muito 
cartesiano, formas diagonais, linhas retas, e o dançarino do Oriente, não, 
é mais sinuoso, requer mais o mito. E a cultura popular salvaguarda esse 
universo do feminino. O primado dela é o feminino. Agora, é claro que 
carregamos dentro de nós esses dois princípios. A gente não precisa 
buscar lá. A gente tem um povo que ainda não está em desarmonia com 
isso. É preciso apenas restituir. Por isso que eu digo: além do pandeiro, a 
gente precisava dançar. Todo dia, às 5 horas, a gente podia dançar. (…) 
(apud Amaral, Souza et alii, jan. 2004: 36) 

A proposição de Nóbrega de todos dançarem às cinco horas reflete, na 

verdade, sua própria rotina, ao menos, no período em que foi feita essa 

entrevista. Diariamente, às 17 horas, Antônio Carlos Nóbrega dançava. Sua 

rotina de trabalho, que incluía, a essa altura, estudar violino e voz, nadar, ir 

para o Brincante tratar da produção de projetos em andamento, terminava 

com a dança no final da tarde (apud Amaral, Souza et alii, jan. 2004: 37). 

Esse trabalho diário reflete a importância da dança para o artista, de forma 

que, em quase todos os seus espetáculos, ela é integrada ao conjunto de 

expressões que compõem a sua performance cênica. Em alguns de seus 

trabalhos a dança teve um espaço mais privilegiado. É o caso de Figural 

(1990), cuja sinopse publicada no próprio site de Nóbrega já indica esse foco 

na dança e no corpo:



232 

A partir de passos, posturas, coreografias e acrobacias aprendidos em 
seus anos de convívio com artistas populares brasileiros, Antônio Nóbrega 
foi criando uma extensa linguagem gestual e corporal brasileira. Todo 
este trabalho ganhou forma em “Figural”, uma coletânea de arquétipos 
com que ele constrói uma dramaturgia e uma coreografia essencialmente 
brasileiras. 44 

O trabalho feito em O Marco do Meio‐Dia (2000), ainda em estado 

bruto, apontava para uma direção de inserir muitos elementos de dança, mas 

o desenvolvimento disso não aconteceu, segundo Helena Katz (2002), para 

quem, nesse período, ainda não era possível dizer que existia uma “dança de 

Nóbrega”, uma vez que esta era apenas um complemento em seus 

espetáculos: “aproveito para fazer uma reclamação pública ao Nóbrega. Eu 

acho que, devido à importância do trabalho dele, e devido ao que se percebe 

que ele poderia fazer, ele dedica‐se muito pouco à dança” (Katz, 2002: 17). 

Segundo Katz, porém, Nóbrega seria a pessoa mais indicada para “dar a forma 

contemporânea para uma possível dança armorial”, o que revela, mesmo na 

condição complementar de sua dança, os pontos de convergência com o 

projeto armorial e justifica o reconhecimento de Ariano Suassuna. 

Mais recentemente, tal “reclamação” foi atendida, já que essa já era 

uma necessidade do próprio Nóbrega, e, ainda, as circunstâncias 

oportunizaram a decisão de dar uma atenção mais especial à dança. Pois em 

2004 o artista, juntamente a Roseane Almeida (sua esposa e parceira de 

trabalho), é convidado para estar à frente de uma ampla pesquisa e uma série 

de documentários intitulada Danças Brasileiras (exibida originalmente em 

2004 e 2005 no Canal Futura) 45 , co‐produzida pela produtora Giros e pelo 

Canal Futura, e idealizado e dirigida por Belisário França. Tratou‐se de um 

projeto que implicava viagens por vários lugares em que havia manifestações 

das danças escolhidas, a exemplo do samba‐de‐roda, samba‐de‐parelha, 

caboclinhos, maracatu rural (ou de baque solto), capoeira de Angola, 

maracatu nação (ou de baque virado), reisado, frevo, etc. De acordo com 

Nóbrega, a singularidade da série consiste em os apresentadores (ele e 

Roseane) vivenciarem as experiências que são apresentadas para o público 

44 Disponível em: http://www.antonionobrega.com.br Acesso em: 03 maio 2008. 
45 Vários trechos dessa série encontram‐se acessíveis no site do Youtube. Disponível em: 

http://www.youtube.com/results?search_query=passos+%2B+antonio+n%C3%B3brega&searc 
h_type= Acesso em: 4 maio 2008.

http://www.antonionobrega.com.br/
http://www.youtube.com/results?search_query=passos+++antonio+n%C3%B3brega&search_type


233 

(Katz, 2004). Além disso, os artistas apresentadores explicam as danças 

registradas ensinando os passos de que são compostas: 

É muito importante deixar claro que cada um dança bem uma dança, e eu 
e Roseane, que não somos artistas do povo, aprendemos por empatia, 
comunhão, fomos aprendendo passos de dança diferentes aqui e ali, e 
fomos compreendendo que parece que você precisa dominar a mecânica 
do passo para depois poder ir desfibrando esse mesmo passo. Parece que 
é a própria musculatura que pede outros passos, os que ainda não foram 
criados. A cultura popular não fica prateleira, não, ela não fica parada, 
ela é muito dinâmica. (Nóbrega apud Katz, 2004 grifo nosso) 

Apesar do enfoque no passo, há nessa declaração de Nóbrega uma 

percepção de que, a partir do próprio estudo de movimento das danças 

populares, é inevitável concluir que elas não são imutáveis, pois suas 

condições de existência (inclusive físicas) as impulsionam para uma 

transformação constante. Além disso, a compreensão sobre a relação dança e 

ambiente parece ampliar os objetivos do projeto para algo que vai além de 

tratar os passos como objetos isolados e destacados da História, como 

Roseane explica: 

Só se chega a cada dança com o tipo de vida fora dela. É isso que o 
documentário vai registrar. A gente pena para aprender os cordões, os 
desenhos coreográficos, a ocupação do espaço de cada dança, e demora 
um tempão até descobrir, só para dar um exemplo, quanto o corpo do 
terreiro está presente nas diferentes misturas do profano com o sagrado e 
no acolhimento de todos, do pobre, do rico, do homossexual (…). (apud 
Katz, 2004) 

Entre 2006 e 2007, no embalo das comemorações do frevo (fevereiro de 

2007), Nóbrega lança o CD 9 de Frevereiro (volumes 1 e 2), cujo show 

homônimo inclui dança, mas novamente na condição de complemento, uma 

vez que, a julgar pela repercussão na mídia, tratou‐se muito mais de um show 

de lançamento de cd do que um espetáculo de dança. Neste caso, a música 

frevo parece ter se sobreposto à dança. 

Não é o caso de Passo (2008), o mais recente espetáculo de Antônio 

Nóbrega, concebido e dirigido por ele e no qual participa em dois momentos: 

início e fim (Katz, 2008). O nome “Passo” é pista do foco na dança. Essa foi,



234 

no início do século XX, a designação da “dança frevo” 46 , para não confundir 

com a música. Nessa separação está, no entanto, inscrita uma outra divisão, 

que entende a música frevo como parte da cultura popular, e a dança como 

folclore, sob o argumento de que nesta não são identificáveis autores e 

protagonistas, diferentemente do que acontece naquela. A “dança frevo” é 

oriunda de camadas mais pobres e, embora tenha sido incorporado por 

integrantes da elite e da classe média, era prática de “grupos marginais, não 

aceitos socialmente”. Já a música era composta por músicos das bandas e 

integrantes de clubes. A explicação dessa divisão com base no anonimato é 

questionada por Valéria Vicente (2008: 67 e 68), como podemos conferir: 

Pergunto‐me se o anonimato é uma característica da dança frevo ou uma 
condição imposta pela característica das pessoas que a estavam 
construindo: marginais, biscateiros, prostitutas, todos analfabetos e sem 
legitimidade social. A denominação Folclore está ligada, portanto, ao 
sistema de exclusão social. (…) O status do frevo como dança folclórica 
tem na denominação “Passo” para a dança, um dos seus “difusores”. Essa 
diferença de nomenclatura para a música e para a dança do frevo pode 
ser entendida como reflexo da compreensão (…) que defende uma origem 
popular para música do frevo e uma origem folclórica para a dança do 
frevo. 

Portanto, se, por um lado, o título escolhido por Antônio Nóbrega 

revela o lugar de importância que a dança tem em seu novo trabalho, carrega 

uma herança histórica que mescla dois níveis de redução indissociáveis: a 

dança reduzida por uma metonímia – passo – que reforça o interesse folclórico 

pelos objetos, e não pelos agentes e sua história. Trata‐se, contudo, de um 

título que não condiz com a compreensão de uma complexidade maior nas 

danças populares, como vimos estar contido em declarações de Antônio 

Nóbrega citadas anteriormente. 

Passo, porém, constitui o momento artístico de Antônio Nóbrega em 

que a dança não é complementar, e por isso neste trabalho se evidencia a 

potencialidade de Nóbrega como um dos desdobradores do projeto de levar o 

armorial para a dança, conforme a interpretação de Helena Katz (2008): 

46 Designação proposta por Valéria Vicente (2008), por acreditar que o termo “passo” como 
sinônimo não dá conta da complexidade da linguagem dinâmica da dança frevo, que 
envolve mais do que os passos propriamente ditos, não podendo, por exemplo, estar 
apartada de seus improvisos, sua historicidade e suas transformações. E por não concordar a 
autora com a conotação ideológica que o termo “passo” como diferenciador entre a dança e 
música reforça e difunde.



235 

Passo restabelece a primazia a dança na sua produção, mas faz mais do 
que isso. Passo é uma proposta de dança brasileira que atualiza a 
possibilidade de uma dança armorial. (…) Passo pode ser lido nessa 
perspectiva. Torna‐se visível, nas suas danças, uma metodologização de 
várias misturas. 

À parte seus resultados estéticos, interpretados por Katz (2008) 47 , 

Passo parece apontar para o ganho de espaço da dança na carreira de Antônio 

Carlos Nóbrega, desde que começou a pesquisá‐la e para a forma como isso 

aconteceu através de seu gradual envolvimento com o material pesquisado da 

cultura popular: “aqueles passos me colocavam dentro de uma expressão que 

roçava uma língua, e eu sabia que precisava ampliar aquelas informações no 

meu corpo” (apud Katz, 2008). 

Para a ampliação contou bastante a relação com os ambientes com os 

quais conviveu, dado sempre imprescindível de ser considerado, como 

trataremos no próximo capítulo. A ida de Nóbrega para São Paulo, em 1986, e 

sua incorporação, por um período, ao quadro de professores do Instituto de 

Artes da Unicamp (onde implantou e assumiu a disciplina Danças Brasileiras), 

certamente, alargaram seu conhecimento sobre e seu envolvimento 

profissional com a dança. Nestas circunstâncias “ambientais” foi que Nóbrega 

entrou em contato com o que chama “conhecimentos patrimoniais do 

mundo”, no seu caso, as aulas com Klauss Viana, ensinamentos de Eugenio 

Barba, Peter Brook, Pina Baush, Khatakali, e outros (Katz, 2008). Dessa forma, 

o modo como ocorre essa ampliação (na relação com referências não 

provenientes de agentes populares) confirma a filiação de Antônio Carlos 

Nóbrega com os princípios da criação de uma arte erudita brasileira, 

objetivada pelo Movimento Armorial. 

47 Furtamo‐nos de tocar nesse aspecto uma vez que ainda não tivemos acesso a esta obra no 
momento em que está sendo escrita esta tese.



236 

Pernambuco do Barroco ao Armorial e Stagium Dança o Movimento 

Armorial 

Pernambuco do Barroco ao Armorial (1998) foi montado no Recife pelo 

grupo, ainda hoje atuante, Vias da Dança. Stagium Dança o Movimento 

Armorial (2002), como o próprio título indica, é um trabalho do Balé Stagium, 

de São Paulo. Parece estranho agrupar duas produções tão distintas e oriundas 

de contextos tão diferentes. No entanto o fizemos pela razão de que ambas 

consistem em espetáculos isolados e que, diferentemente de Iniciação 

Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados, não ocupam um lugar significativo 

entre as experiências que transpuseram a estética armorial para o âmbito da 

dança. Além disso, sobre ambos, dispomos de escassa informação. 

Exclusivamente para a montagem de Pernambuco do Barroco ao 

Armorial o grupo Vias da Dança assumiu o nome Arraial Vias da Dança, unindo 

os dançarinos do grupo, o trabalho de coreografia de Heloísa Duque (diretora 

do Vias da Dança até hoje), com a direção de Marisa Queiroga e a participação 

de seus alunos. O espetáculo inspira‐se nos 200 anos da música de 

Pernambuco àquela altura (1998), e a idéia não só foi pensada como também 

roteirizada por Ariano Suassuna, então secretário da cultura do estado da 

segunda gestão de Miguel Arraes no Governo de Pernambuco (1995‐1998): 

Com Pernambuco do Barroco ao Armorial, Ariano está tentando uma 
síntese."A primeira vez que tentei essa experiência foi na década de 70", 
lembra. "O Boi Misterioso do Capitão Pereira foi caso de mistura mesmo". 
(…) Com o espetáculo Pernambuco do Barroco ao Armorial, o escritor 
procura divulgar a riqueza musical pernambucana. "Pernambuco é um 
centro cultural há muito tempo, sua importância começou desde o século 
XVI", garante. Este ano, Ariano pretende dar uma atenção especial à área 
de dança. "A Secretaria não fez nada em 95". No começo do ano foi 
montado A Demanda do Graal Dançado, com coreografias de Maria Paula 
Costa Rêgo, que persegue uma linguagem brasileira na dança. (Moura, 
1998a) 

Isso significa que tal montagem, assim como a fundação do Grupo Grial, 

em 1997, representou mais um dos empreendimentos de Ariano Suassuna, 

como gestor, para expandir as realizações artísticas, neste caso para o campo 

da dança, afinadas com a estética do Movimento Armorial. A crítica publicada



237 

em outro veículo significativo da cidade reconhece a filiação desse espetáculo 

com os princípios armoriais: “a união entre o popular e o erudito ‐ base da 

alquimia armorial ‐ permeia e vitaliza todo o espetáculo” (Polo, 1998). 

Segundo uma matéria publicada pela Imprensa local, o espetáculo 

dividia‐se em três partes: 

1. a primeira, acompanhada de um Te‐Deum (canto de ação de graças), do 

compositor barroco pernambucano Luís Álvares Pinto, tratava da temática do 

pecado. “Há aparições de Jesus, a opressão da mulher, Jesus que encontra 

Madalena. Os movimentos são dançados com motivos populares” (Moura, 

1998). 

2. em seguida, com a Missa Armorial de Capiba (Lourenço da Fonseca 

Barbosa), principal músico homenageado do espetáculo, são dançados o 

xaxado, o coco e o frevo, por Viviane Madureira (posteriormente integrante 

do Grupo Grial) e Bruno Ranaco; 

3. por fim, com o tema de encontros e desencontros, apenas músicas de 

Capiba são utilizadas: 

O terceiro movimento é moderno. Simplesmente Capiba. (…) Valsa Verde, 
mostra Cem Anos de Choro, o maracatu É de Tororó, Valsa Antiga Nº 2, 
Relembrando Nazaré, Choro para Elyana Caldas e Simplesmente Valsa. 
(Moura, 1998a) 

A subordinação da dança à música parece contaminar a visão do público 

e refletir‐se, por exemplo, no termo utilizado pela jornalista para referir‐se à 

terceira parte: “terceiro movimento”. A direção foi de Marisa Queiroga; as 

coreografias, de Heloísa Duque; a cenografia e o figurino, de Dantas Suassuna 

(filho de Ariano Suassuna, e artista armorial ao qual já nos referimos no 

segundo capítulo). Nessa mesma matéria de divulgação do espetáculo são 

fornecidos, ainda, dados referentes à produção do espetáculo, como 

orçamento, e vínculo de parte da equipe com seu idealizador, Ariano Suassuna 

(aspecto que se repete na gestão atual de Ariano Suassuna e na produção de 

suas aulas‐espetáculo): 

O orçamento da montagem ficou em R$ 12 mil, divididos para pagar os 
ensaios dos bailarinos, a coreógrafa Heloísa Duque e material para 
confecção de cenário e figurino. A diretora do espetáculo, Marisa 
Queiroga, não recebeu nada por este trabalho. O artista plástico Dantas



238 

Suassuna também não cobrou para criar e pintar cenários e figurinos. Mas 
ninguém se anime, pois Ariano garante que Dantas abriu mão do cachê, 
porque isso é coisa de filho para pai. (Moura, 1998a) 

Sobre o resultado do espetáculo, não temos informações acerca do 

nível de satisfação de seu idealizador, Ariano Suassuna 48 em relação à tão 

almejada fusão de linguagens na idealização de uma dança armorial, apenas 

comentários da única crítica publicada, já citada anteriormente: 

A coreografia, de Heloísa Duque e Marisa Queiroga é, na maior parte do 
tempo, didática. Esta despretensão consegue captar a atenção do público 
não familiarizado com a linguagem da dança e o cativa. Quando os 
aplausos eclodem, são sinceros. Além do mais, mescla bem o escracho 
popular com o refinamento erudito e tem momentos de lampejo criativo 
bem instigantes. Malandragem, picardia e malícia se alternam a 
momentos de climatização mais "séria", numa dosagem bem temperada. A 
iluminação, também simplificada, deixa ver todos os detalhes, o que 
facilita a compreensão da "história" que está sendo dançada. (Polo, 
1998 ‐ grifo nosso) 

Embora tais apreciações não relatem suficientemente um suposto êxito 

de tal experiência em alcançar a dança idealizada por Ariano Suassuna, elas 

dão pistas, na parte grifada, de que a fusão (ou justaposição?) de referências 

(cultas e populares), mesmo que através da representação do estereótipo, foi 

um objetivo a ser alcançado em cena. 

Stagium Dança o Movimento Armorial (2002) é a penúltima montagem 

do Ballet Stagium, fundado em 1971, em São Paulo, dirigido desde o início por 

Marika Gidali e Décio Otero. O interesse em montar esse espetáculo inspirado 

no Movimento Armorial e dedicado a Ariano Suassuna não é algo fortuito em 

se tratando deste grupo. Seu surgimento é um marco na história da dança do 

Brasil entre as tentativas de construir uma dança nacional, como podemos 

verificar na descrição dos objetivos com que o grupo foi criado, que figura no 

próprio site da companhia: 

Em 1971 enquanto o teatro, o cinema e a música popular eram 
amordaçados pela censura da ditadura militar o Stagium recusa o 
colonialismo e a alienação de então, decidindo seu destino. Nos passos do 
teatro Oficina, do Arena e do Cinema Novo, que não podiam manifestar‐ 
se, percorre um caminho diferente daquele que havia pautado a dança no 
Brasil impondo‐se como a mais gratificante experiência no gênero. Em 

48 A entrevista que realizaríamos com o escritor teria obter essa informação como um de seus 
objetivos.



239 

suas criações utilizando vertentes universais da dança com aspectos 
tipicamente brasileiros, conquistou um vasto público em todo país, 
público esse até então avesso às manifestações coreográficas. 49 

A afinidade da história do Stagium com o Armorial é com a utilização 

da cultura popular como fonte, mas, ainda mais que isso, com os primeiros 

caminhos encontrados na dança armorial para realizar uma dança brasileira 

erudita. Guardadas as inúmeras nuances, assim como o Theatro Municipal do 

Rio de Janeiro, no período do Estado Novo, o Stagium e Ariano Suassuna, na 

década de setenta, partiam do seguinte entendimento: 

(…) de que se forma o corpo primeiro na técnica do balé, e depois a ele 
se agrega aquilo que lhe confere o caráter nacional e o transforma em 
corpo brasileiro e faz da sua dança uma dança brasileira. (Katz, 2004: 
125) 

A diferença entre o Stagium e as propostas dos bailados nacionais do 

Estado Novo e do Balé Armorial (não nivelando também estes dois últimos) 

carrega uma proposta de nacionalismo modernista e se caracteriza por um 

engajamento que não era prioridade para Ariano Suassuna: 

(…) a chamada “dança moderna” desempenhou um papel de vanguarda, 
renovando a linguagem estética e contribuindo para nova discussão sobre 
o que seria o “nacional” na dança, debate que esteve diretamente ligado 
com uma nova consciência crítica da situação política e social do país. (…) 
De forma geral, a representação do nacional na dança significava, 
naquele momento, a negação de uma estrutura estrangeira, a oposição a 
uma arte que estava “distante da realidade brasileira”. É preciso ressaltar 
que no corpo que dançava havia inscrições de uma técnica importada, 
porém acreditava‐se que era uma forma “moderna” mais condizente com 
o homem, seus problemas “reais” e temáticas que representassem suas 
angústias e conflitos, não mais inspirações românticas e fantasiosas como 
no balé europeu. (Reis, D. 2005: 2) 

Apesar de o balé ter sido a forma de treinamento predominante do 

grupo, no final da década de setenta, o Stagium passa a preocupar‐se com a 

formulação de um corpo dançante que desse conta de realizar a “dança 

brasileira” almejada pelo grupo para além do nível temático: 

49 Disponível em: http://www.stagium.com.br/page_detail.cfm?id_noti=48&secao=companhia 
Acesso em: 05 maio 2008.

http://www.stagium.com.br/page_detail.cfm?id_noti=48&secao=companhia


240 

Neste segundo momento, não apenas a temática nacional passou a ser 
preocupação da companhia, mas a própria elaboração do trabalho 
corporal das coreografias. Para tanto a idéia de oposição ainda se fazia 
presente, na medida em que o coreógrafo afirmava não ter utilizado 
nenhum passo acadêmico de escolas clássicas ou modernas, sendo para 
ele impossível enfocar o assunto por formas codificadas da dança. Dessa 
forma, o autor valorizava a sua opção estética por meio de um discurso 
sobre a verossimilhança, como se a “autêntica” dança dos índios tivesse 
sido levada para o palco. (Reis, D. 2005: 12) 

Vemos que o problema da representação do índio está presente, e essa 

é uma constante nas várias tentativas brasileiras (e também de outras 

nacionalidades) de representar o nacional através de referências populares. 

Dessa discussão trataremos com mais atenção no último item do próximo 

capítulo. Porém, o que por ora nos interessa é constatar que, na história do 

Stagium, está inscrita uma transformação em busca de encontrar qual o 

caminho mais apropriado para uma representação anti‐colonialista do 

nacional, muito embora com todas as contradições da impossibilidade de 

negar as trocas culturais inevitáveis, principalmente quando se trata das 

trocas realizadas no e pelo corpo. E nisso a história do Stagium aproxima‐se 

da história de tentativas de criar uma dança armorial. 

Assim como várias referências brasileiras foram inspiradoras do 

repertório do grupo ao longo de sua trajetória – Guimarães Rosa, Plínio 

Marcos, Cecília Meireles, Elis Regina, o rádio e o teatro musical brasileiros, 

entre outros – o diálogo com Armorial, no espetáculo Stagium Dança o 

Movimento Armorial, parece algo bastante coerente com a proposta que o 

grupo sempre apresentou e buscou aprofundar. 

A direção é de Marika Gidali e a coreografia, de Décio Otero. A trilha é 

composta por composições de Antônio Nóbrega, Antônio José Madureira, 

Ednardo, Villa‐Lobos, Capiba, Luiz Gonzaga, Humberto Teixeira e Richard 

Wagner. Encontramos pouco material crítico acerca do espetáculo – apenas 

trechos da crítica de Inês Bogea (Folha de São Paulo) e de Antônio Hohlfeldt 

(Jornal Do Comercio de Porto Alegre). Apesar de ambos referirem‐se à fusão 

entre popular e erudito como algo presente no espetáculo, em trechos a que 

tivemos acesso 50 , há indicações de que tal fusão não alcança os movimentos. 

50 Publicados no site do Youtube. Disponível em: 
http://www.youtube.com/results?search_query=stagium+dan%C3%A7a+o+movimento+armor 
ial&search_type= Acesso em: 05 maio 2008.

http://www.youtube.com/results?search_query=stagium+dan%C3%A7a+o+movimento+armorial&search_type


Dança, corpo e identidade 5



242 

corpo tem sido, na História, um lugar privilegiado de afirmação do 

“universal generalizante”. Foucault (2002: 146) afirma ser esse um 

grande fantasma: a idéia de um corpo social constituído pela 

universalidade das vontades. Ao contrário de acreditarmos que esse corpo 

social é resultante de um consenso, o autor nos encoraja a descobrir que esse 

fantasma nada mais é do que a “materialidade do poder se exercendo sobre o 

próprio corpo dos indivíduos”. 

Não é nosso objetivo, nesse capítulo, reconstituir uma narrativa 

histórica exaustiva acerca do controle que os saberes construídos em 

diferentes domínios exerceram sobre o corpo do indivíduo. Para o raciocínio 

que desejamos construir, será suficiente, em primeiro lugar, entender, em 

uma perspectiva mais global, como pensamentos de diferentes momentos 

históricos, por estarem comprometidos com determinadas compreensões de 

mundo, têm contribuído para erigir e fortalecer certas visões ideológicas 

sobre o corpo. Ao mesmo tempo, o corpo tem sido usado, de diferentes 

formas, como metáfora de diferentes compreensões de mundo e dele próprio: 

Assim, lembrando o corpo‐organismo, o corpo sem órgãos, o corpo com 
plataforma semântica e o corpo treinado, percebe‐se que se a metáfora 
muda, muda o entendimento ontológico do corpo e a sua possibilidade de 
experimentação. (Greiner, 2005: 122) 

Essa discussão nos interessa para refletirmos acerca de como a 

materialidade do poder que se exerce sobre o próprio corpo dos indivíduos dá‐ 

se na forma dos textos culturais, em especial, na dança, que tem o corpo 

O



243 

como principal matéria, tema e lugar de inscrição de discursos. Vejamos, 

portanto, como a dança tem sido um meio em que o poder exercido sobre o 

corpo também ganha materialidade; mas, ao mesmo tempo, como ela tem 

podido e pode contribuir para fazer emergir novas possibilidades de 

interpretar o corpo e, com ele, outras questões, como as concepções de 

sujeito e de identidade. Para essas novas possibilidades de interpretação, 

ganha relevo o fator da relação de inter‐contaminação constante entre corpo 

e ambiente, que nos leva para outras metáforas do corpo: como a do 

corpomídia e a do corpo‐história, que impossibilitam uma compreensão de 

identidade fixa, estável ou de raiz única. 

Por fim, faremos, na última parte do capítulo, uma reflexão sobre a 

relação entre as tentativas da década de 1970 de criar uma dança armorial, 

entre outras experiências de reelaboração de danças populares, e as 

compreensões sobre corpo e identidade das quais elas partem. Nosso objetivo, 

neste capítulo, é montar um quadro que confronta diferentes pensamentos 

ideológicos sobre corpo e identidade refletidos em diferentes momentos da 

dança, a fim de entender com que referências já lida o Grupo Grial, na 

década de 1990, quando dá início à sua trajetória e continuidade ao projeto 

de Ariano Suassuna de levar o Armorial para o campo da dança. 

A materialidade do poder sobre o corpo na dança 

Que corpo está em jogo? 
(Louppe, 2004: 70) 

O poder que se exerce sobre o corpo produz (ao mesmo tempo em que 

é produzido no interior de) uma realidade histórica ambígua: “o domínio, a 

consciência de seu próprio corpo só puderam ser adquiridos pelo efeito do 

investimento do corpo pelo poder” (Foucault, 2002: 146). O conhecimento



244 

construído no interior dessa ambigüidade é o que, em um certo momento 

histórico, torna forte o poder; e, em outro momento, o ataca: 

(…) a ginástica, os exercícios, o desenvolvimento muscular, a nudez, a 
exaltação do belo corpo... tudo isto conduz ao desejo de seu próprio 
corpo através de um trabalho insistente, obstinado, meticuloso, que o 
poder exerceu sobre o corpo das crianças, dos soldados, sobre o corpo 
sadio. Mas, a partir do momento em que o poder produziu este efeito, 
como conseqüência direta de suas conquistas, emerge inevitavelmente a 
reivindicação de seu próprio corpo contra o poder, a saúde contra a 
economia, o prazer contra as normas morais da sexualidade, do 
casamento, do pudor. (Foucault, 2002: 146) 

No desdobramento dessa história de “ataque e contra‐ataque”, o poder 

não recua, mas se desloca e investe em outros lugares e através de outras 

estratégias. A sua complexidade não permite a redução de seu efeito a um 

“controle‐repressão”, pois, a depender da situação histórica dessa “luta”, o 

poder pode penetrar no corpo na forma de um “controle‐estimulação”, 

através, por exemplo, da exploração econômica da erotização, “desde os 

produtos para bronzear até os filmes pornográficos” (Foucault, 2002: 147). 

O poder não impede o saber sobre o corpo, ao contrário, ele induz à 

produção desse saber; e, além disso, o poder está localizado em mecanismos 

elementares, cotidianos, que funcionam para além, fora, abaixo, ao lado dos 

“aparelhos de Estado”, no que Foucault chama de micro‐poderes (Foucault, 

2002: 149 e 150). Trata‐se, ainda segundo o autor, de um “mosaico muito 

complicado”, que intriga por seu caráter anônimo (não há quem tenha 

pensado seu conjunto) e, ao mesmo tempo, pela sutileza de “sua 

distribuição” e de seus mecanismos (Foucault, 2002: 151). 

Importa‐nos destacar que a passagem de uma “civilização contra o 

corpo” para uma “civilização do corpo” (Bernard, 1995: 13), que se deu na 

transformação dos comportamentos sociais e da construção dos saberes sobre 

o corpo, não implicou a primazia da experiência individual do corpo em 

relação ao “impacto sociológico e ideológico de uma sociedade onipresente” 

(Bernard, 1995: 14). Ao contrário, na forma de uma cultura negativa do corpo, 

ou de uma cultura positiva do corpo, o que permanece é justamente este 

impacto sobre o corpo, investindo em sua condição de “corpo universal”.



245 

Interessa‐nos aqui refletir como os textos culturais, em especial os 

produzidos no campo da dança, relacionam‐se com este “impacto sociológico 

e ideológico de uma sociedade onipresente” exercido sobre o corpo ao longo 

da História; e, ainda, como os domínios artísticos se munem da construção de 

um saber paralelo no qual está apoiada a sua relação com o poder – seja de 

afirmação ou de contestação. 

Os micro‐poderes exercidos sobre o corpo, através de mecanismos sutis 

e cotidianos, constroem um conjunto de crenças e saberes que parece 

encontrar um correspondente no que Godard (2002) chama de “mitologia do 

corpo”: 

A mitologia do corpo que circula em um grupo social se inscreve no 
sistema postural e, reciprocamente, a atitude corporal dos indivíduos 
serve de veículo para essa mitologia. Determinadas representações do 
corpo que surgem em todas as telas de televisão e de cinema participam 
na constituição dessa mitologia. A arquitetura, o urbanismo, as visões de 
espaço e o ambiente no qual o indivíduo evolui exercerão influências 
determinantes em seu comportamento gestual. Os dançarinos que 
partilham a experiência social comum ao grupo a que pertencem irão 
trabalhar com essa experiência como substrato, com suas danças 
constituindo, alternadamente, expressão ou instrumento de 
questionamento dessa experiência. (Godard, 2002: 21 e 22) 

É inevitável atrelar essa discussão ao debate sobre as concepções de 

identidade (de gênero, nacionalidade, sexualidade, etnia, etc.) que, ao longo 

da história, foram sendo construídas e, hoje, negociam o espaço do 

hegemônico. O corpo é lugar de inscrição desse debate, de forma que ele 

pode ser concebido como tão estável quanto a identidade (em uma concepção 

de identidade como algo a priori) ou como sistema em aberto (convergente 

com a concepção de que a identidade só existe como construção discursiva). 

Logo, a crise ontológica do sujeito é uma discussão que também diz respeito 

ao corpo, sobretudo em uma compreensão não dicotômica entre corpo e 

mente. 

A história da dança tem refletido as transformações desse binômio 

corpo‐identidade, ao mesmo tempo em que serve de narrativa dos diferentes 

modos que a dança, entre os demais domínios artísticos, tem encontrado para 

se relacionar com o conjunto de crenças relacionadas a esse binômio. Godard



246 

argumenta que as mitologias do corpo se inscrevem, por exemplo, na relação 

que o corpo estabelece com a gravidade: 

O sentido ligado às modulações de peso que se exerce sobre o eixo 
gravitacional permite o reconhecimento de evoluções profundas na 
história da dança. Por exemplo, o desenvolvimento da estética do balé 
romântico está, inevitavelmente, vinculado à busca de elevação que se 
exprime através da evolução da técnica que, ao longo dos anos, “esticou” 
o corpo até a morfologia característica das bailarinas balanchinianas (…). 
(Godard, 2002: 22) 

O corpo idealizado para o balé romântico faz o cruzamento de diversos 

estereótipos identitários, mas talvez o mais notável seja o de gênero, 

relacionado com o ideário romântico em torno da figura feminina. De fato, o 

balé romântico tende a naturalizar traços do masculino e do feminino 

construídos culturalmente, e relacionados com o lugar econômico e social do 

homem e da mulher, sobretudo, no século XIX. Ann Daly (1997: 113) relata 

criticamente a definição de dança de Théophile Gautier, em seus escritos 

sobre o balé romântico, como “a arte da exposição de belas formas em 

posições graciosas”. Nessa definição, segundo a autora, 

Ele, de qualquer modo, claramente diferenciava as participações 
feminina e masculina nessa beleza, sendo seus respectivos papéis muito 
estreitamente definidos. É de bom tom, escreveu ele, que o homem fique 
com as partes de ação – como pantomimos ou personagens – mas eles são 
inadequados para as partes de dança pura (i.e. pura exposição), porque 
estas feminizam os homens, resultando “naquela graça ilusória, aquela 
conduta ambígua, revoltante e afetada que fez com que o público se 
desgostasse com a dança masculina 51 ”. (Daly, 1997: 113) 

Para a fixação desses papéis contribuiu fortemente o significado da 

repetição no balé romântico. A elaboração de um sistema repetitivo, tanto no 

treinamento, quanto na passagem, de um balé a outro, de um conjunto de 

gestos, pantomimas, etc. constitui, ao mesmo tempo, o meio através do qual 

o(a) dançarino(a) adquire as habilidades necessárias para a realização de 

ideais de movimentos, e o meio através do qual são correspondidas as 

51 Tradução nossa do inglês. Texto original: “He clearly differentiated, however, 
between female and male participation in this beauty, their respective roles being very 
narrowly defined. It was fine, he wrote, for men to take action parts pantomime and 
character roles – but they were unsuited for the pure dance (i.e., pure display) parts, 
because these effeminized men, resulting in “that specious grace, that ambiguous, 
revolting, and mincing manner which has made the public disgusted with male dancing.”



247 

expectativas do público. Segundo Prudhommeau (1982: 148 e 149), a 

repetição na dança, no século XIX, atende a motivações diversas: facilitar a 

compreensão, explorar o sucesso, proporcionar segurança no prazer estético 

através dos “mesmos signos que não enganam”. Podemos acrescentar a essas 

funções, a de representação estereotípica cujo funcionamento está atrelado à 

repetição, porque, uma vez que os atributos veiculados pelo estereótipos não 

podem ser provados, precisam ser “ansiosamente repetidos” (Bhabha, 2003: 

105). Vejamos, mais adiante, como a repetição também pode ser um dos 

meios através do qual os estereótipos de nacionalidade se afirmam nas danças 

ditas populares ou nelas inspiradas, sobretudo quando o foco recai nos passos. 

Contra os significados ideológicos veiculados pela repetição, durante 

séculos, dos atributos identificados nos escritos de Gautier, a dança moderna 

se insurge e “marca o retorno ao peso, à queda e ao pé descalço” (Godard, 

2002: 23). Convém, porém, ressaltar que a dança moderna não pode ser 

globalmente considerada como “uma”, devido aos vários corpos colocados em 

jogo “pelos diferentes atores da revolução coreográfica” (Louppe, 2004: 71) 

que, pelo seu impacto, acabam por se agrupar conjuntamente como um 

mesmo projeto homogêneo chamado de “dança moderna”. Cada um dos 

pontos de vista assumido por esses “atores” (Haumphrey, Graham, Holm, 

Nikolais, etc.) fundou um corpo distinto, ou seja, um pensamento corporal 

diferente. 

Na fundação de um corpo, ou de um pensamento corporal, na dança, os 

tipos de treinamento assumem uma parte fundamental da responsabilidade. O 

objetivo de treinar não é senão criar, construir um corpo, de forma que é 

imprescindível considerar que tipos de treinamento estão sendo utilizados, 

para compreender em que corpo se quer investir. Susan Foster (1997) faz uma 

diferenciação entre corpos formados em cincos técnicas distintas – a do balé 

clássico, a de Isadora Duncan, de Martha Graham, de Cunningham e do 

contact improvisation – a fim de discutir que “corpo‐de‐idéias” está implícito, 

em cada uma delas, entendendo que as lógicas das aulas introduzidas pelos 

tipos de treinamento ajudam a conectar o corpo dançante ao projeto estético 

de cada técnica (Foster, 1997: 252):



248 

Muito mais pode ser dito a respeito de cada uma dessas técnicas – como 
cada uma elabora um conjunto de relações entre partes do corpo, e entre 
corpos que dançam, e como cada uma desenvolve um corpo no interior de 
um entorno sonoro e arquitetônico. Os dançarinos de balé, por exemplo, 
insistiram em praticar diante de um espelho desde meados do século 
XVIII, ao passo que Duncan preferiu dar aulas ao ar livre, em um gramado 
cuidadosamente limpo. Através dessas escolhas, reiteradas diariamente 
em rotinas distintivas, cada técnica introduz os estudantes no conjunto de 
metáforas das quais seus corpos (palpáveis e ideais) vêm a ser 
construídos. Isto os instrui, ainda, nas relações retóricas que colam o 
corpo ao self e à comunidade 52 . (Foster, 1997: 253) 

No entanto, desconstrução dessa relação de causa e efeito entre 

técnica e corpo a ser construído vem com a prática, na dança contemporânea, 

de experimentar, tanto na preparação corporal quanto na criação 

coreográfica, uma interdisciplinaridade de vocabulários e gêneros de 

performance. E essa prática, a partir da experimentação de várias técnicas, 

concorre para superar as fronteiras precisas entre os corpos e, juntamente a 

isto, entre as “identidades” a eles antes “coladas”, que são, portanto, 

negadas em sua existência verdadeira e profunda, e passam a ser negociadas 

pela provisoriedade de cada movimento. 

Outra questão pertinente às fixações identitárias no corpo artista diz 

respeito aos estereótipos de nacionalidade, reforçados no interior das 

narrativas da nação, e para os quais a repetição tem um valor relevante 

(Bhabha, 2003: 105). No corpo, e em específico no corpo que dança, os 

mecanismos de invenção de uma continuidade histórica apoiada em símbolos 

isolados também encontram correspondentes, como veremos na última parte 

deste capítulo. 

Nas metáforas criadas pelo corpo que dança, a narrativa da nação e, no 

interior desta, uma afirmação épica do popular, podem ser reforçada, mas 

também podem ser desestabilizadas: 

52 Tradução nossa do inglês. Texto original: “Much more could be said about each of 
these techniques – how each elaborates a set of relations among parts of the body, and 
among dancing bodies, and how each develops the body within a sonoral and architectural 
environment. Ballet dancers, for example, have insisted on practicing before a mirror since 
the middle of the eighteenth century, whereas Duncan preferred teaching outdoors on a 
carefully groomed lawn. Through choices such as these, reiterated daily in their distinctive 
routines, each technique introduces students to the set of metaphors out of which own 
perceived and ideal bodies come to be constructed. It also instructs them in the rhetorical 
relations that bind body to self and to community.”



249 

(…) são os pensamentos organizados pelo corpo artista que nascem com 
aptidão para desestabilizar outros arranjos, já organizados 
anteriormente, de modo a acionar o sistema límbico (o centro da vida) e 
promover o aparecimento de novas metáforas complexas no trânsito entre 
corpo e ambiente. (Greiner, 2005: 109) 

Na história da dança, o reflexo dessa relação entre o corpo e o 

substrato com que ele lida não é estável, uma vez que na experiência do 

corpo artista as reformulações das experiências anteriores em termos de 

outra, ou seja a formulação da representação metafórica, implicam o 

nascimento de “metáforas imediatas e complexas que serão, por sua vez, 

operadoras de outras experiências sucessivas, prontas a desestabilizar outros 

contextos (corpos e ambientes)” (Greiner, 2005: 122 e 123). 

No dinâmico “indefinido da luta” entre o poder que penetra no corpo e 

a resistência que o corpo estabelece contra o poder, a dança assume um 

papel importante, porque, na produção sucessiva de metáforas 

desestabilizadoras, o corpo que dança colabora “para os estudos 

contemporâneos do corpo e a formulação de novas epistemologias” (Greiner, 

2005: 111). 

Da mesma forma, a história das teorias sobre dança, em que a 

discussão sobre o corpo é central, também nos permite ver como nela se 

reflete a mudança do próprio pensamento sobre o corpo, e a passagem de seu 

entendimento apenas como suporte para uma outra compreensão, cujo 

pressuposto é a não separação entre corpo e alma ou corpo e mente: 

Depois de séculos de separação religiosa entre corpo e alma no 
pensamento ocidental e depois de outros séculos de primado da razão 
sobre as sensações e percepções, o corpo – antes visto apenas como 
suporte – parece propenso a ser entendido como conjunto que reúne 
pensamento e percepção, carne e abstrações, sem que esses elementos 
sejam dicotômicos entre si, mas entendidos em um contexto cultural. 
(Siqueira, 2006: 39) 

A divisão entre corpo e alma encontra suas bases em Platão. A idéia de 

uma alma anterior ao corpo e governante deste funda‐se na teoria do céu 

platônico, como sendo uma “realidade sem forma, sem cor, impalpável” 

(Platão, 2003: 84), que só pode ser contemplado pela inteligência, em



250 

relação à qual o mundo sensível, o mundo das formas, representa apenas a 

queda das almas ao perderem as asas. 

Vê‐se nestas proposições a divisão entre plano material e plano 

espiritual, bem como a hierarquia entre estes planos, com um lugar 

desprivilegiado ao primeiro, o que permite a atuação da ideologia, e mais, o 

exercício do poder sobre o corpo do indivíduo. Esta divisão estende‐se à 

separação da sociedade entre os que exercem uma atividade intelectual e os 

que se incumbem de um trabalho físico. Aqueles cujo ofício pressupõe pensar 

e explicar o real também são os que se ocupam de formular, com caráter 

menos ou mais prescritivo a depender do contexto sócio‐histórico, quais as 

condutas que se ajustam aos esquemas civilizatórios. 

Além de justificar essa divisão social, este lugar desprivilegiado 

concedido ao corpo esclarece os intermináveis postulados que o regulam ao 

longo da História, sejam os do cômputo da filosofia; sejam os da medicina; ou 

seja, ainda, conjugando os outros dois, os da Igreja. 

No século XVII, o dualismo cartesiano entre res extensa (a máquina 

física reflexa) e a res cogitans (a máquina cognitiva não‐física) anuncia a 

certeza da existência mental em detrimento da existência física, na fórmula 

cogito ergo sum (Katz, 2005a: 104 e 105), porque, como “a crença de que 

temos um corpo provém dos sentidos”, é possível que “apenas pareça que 

temos um corpo”: 

A distinção qualitativa entre as duas res cartesianas patrocina os que 
falam da dança como sendo aquilo que vem de dentro mas que vai além 
das res extensa, pois que é meio diáfano, quase indescritível. Acontece 
no corpo material, na res extensa, mas não se restringe a ele. O dualismo 
cartesiano impregna muitos discursos, inclusive alguns que nem se dão 
conta da infiltração da sua presença poderosa. (Katz, 2005a: 105) 

Apesar da brevidade e da superficialidade 53 , um panorama histórico de 

alguns pensamentos sobre o corpo na dança, feito por Sônia Azevedo (2002), 

nos permite verificar como se dá a passagem, também na história desses 

pensamentos, de uma compreensão redutora do corpo como suporte da alma 

(ou ainda da mente) para outra que privilegia o pensamento produzido pela 

53 Certamente, justificáveis pela finalidade da autora, cujos interesses, nessa obra, 
estão voltados para a área de teatro.



251 

própria materialidade do corpo. Há várias nuances nas teorias sobre o corpo 

artista, suas aptidões e suas conotações políticas. 

Por fim, passemos à discussão sobre o corpo que é articulada na dança 

contemporânea, tal como a delineia Laurence Louppe (2004). Segundo a 

autora, a dança contemporânea opera explicitamente uma retirada dos 

dualismos tradicionais ‐ alma/ mente‐corpo, natureza‐cultura, entre outros – 

entendendo o corpo como pensante e produtor de sentido e negando uma 

suposta anterioridade da natureza em relação à cultura. Ele se recusa a 

estabelecer com o real uma relação ao modo de uma mecânica do sentido ou 

de um espelho do mundo, como o livro‐raiz interpretado criticamente por 

Deleuze e Guattari. Nessa posição política do corpo contemporâneo, está 

incluída uma recusa à hierarquia com que eram organizados os membros e 

uma desnaturalização da vinculação da face e dos olhos com a comunicação, 

substituindo “a expressividade do corpo inteiro” (Louppe, 2004: 66). 

Há um entendimento de que a questão “que corpo está em jogo?” é 

primordial tanto na criação coreográfica quanto nas possíveis leituras de um 

projeto coreográfico, porque ela nos revela as escolhas empreendidas pelo 

criador por um certo “estado de corpo” (Louppe, 2004: 61) e remove o 

equívoco, contra o qual luta a dança contemporânea, de que existe um corpo 

neutro a partir do qual se pode articular qualquer motivo coreográfico. Como 

a dança exige que se avance na consciência do material corporal, esse 

caminho implica, segundo Louppe (2004: 61), que “se iluminem zonas de 

saber, se revelem possibilidades de orientação, se imponham os 

posicionamentos” 54 . 

Com isso, a idéia de um corpo neutro perde sua força e, juntamente 

com ele, a suposição de um corpo absoluto, universal e unívoco, “verdadeiro 

fantasma conceitual, a partir do qual certos escritos, que têm a dança por 

objeto, mantêm estranhamente a visão essencialista” 55 (Louppe, 2004: 75). A 

partir de uma herança deixada pela dança moderna, de tantos corpos e 

práticas quanto pontos de vista diferentes, resta ao dançarino 

54 Tradução nossa do francês. Texto original: Chemin faisant s’éclairent des zones de 
savoir, se révèlent des possibilites d’orientations, s’imposent des partis pris”. 

55 Tradução nossa do francês. Texto original: “(…) véritable fantôme conceptuel, dont 
certains écrits, se donnant la danse pour objet, maintiennent étrangement la vision 
essencialiste”.



252 

contemporâneo, segundo Louppe, não inventar um novo corpo, mas 

compreender seu corpo ao máximo e fazer dele um projeto lúcido, 

entendendo que os limites do próprio corpo estão borrados em relação à 

presença de outros corpos. Assim, a dança contemporânea tem o mérito de 

repensar a anatomia desses corpos e redistribuí‐la, deixar entrever as 

múltiplas camadas de outros corpos que o corpo dito como “próprio” não 

contém.  Portanto, o corpo, assim como os processos de identificação, não 

está dado, mas é um sistema aberto, a ser descoberto e a inventar‐se: 

A anatomia humana e mesmo as funções elementares do corpo foram 
revisitadas, por vezes destacadas ou redirecionadas pela dança 
contemporânea a fim de convocar para além da figura aceita e 
reconhecível, todos esses outros corpos possíveis, esses corpos poéticos 
suscetíveis a transformar o mundo através da transformação de sua 
própria matéria 56 . (Louppe, 2004: 66) 

O corpo na dança contemporânea estabelece um lugar importante na 

história de “ataque e contra‐ataque” do poder se exercendo sobre o corpo, 

pois é historicamente marcado pelo abandono de um corpo social constituído 

pela universalidade das vontades ao qual se refere Foucault (2002). Não 

existe, de antemão, uma forma, um resultado que identifica a dança 

contemporânea. Existe apenas a dança de cada um. As numerosas técnicas 

são, na verdade, instrumentos de conhecimento que devem levar o criador à 

sua singularidade. 

A desnaturalização da idéia de um corpo neutro, universal ou absoluto 

conduz à compreensão do corpo como transitório, construindo‐se e 

reconstruindo‐se na história, sem condições de perenizar‐se em uma essência: 

um corpo‐história, evolutivo (Louppe, 2004: 45). Esta noção de corpo‐história 

será decisiva para a discussão que desenvolveremos no próximo capítulo, por 

estar implícita nos dados que se mostram na trajetória do Grupo Grial que 

inviabilizam a continuidade da crença em um “corpo brasileiro” e, por 

conseguinte, em uma identidade nacional. 

56 Tradução nossa do francês. Texto original: “L’anatomie humaine, et même les 
fonctions élémentaires du corps, ont été re‐visités, parfois détachées ou détournées par la 
danse contemporaine, afin de convoquer, au‐délà de la figure admise et reconnaissable, 
tous ces autres corps possibles, ces corps poétiques, susceptibles de transformer le monde à 
travers la transformation de leur matière propre.”



253 

Esta compreensão do corpo na dança contemporânea, certamente, 

reflete e também constitui a intricada história de construção e desconstrução 

de saberes sobre o corpo. Várias teorias, nos mais diversos domínios 

científicos, concorreram para que a idéia de provisoriedade do corpo ganhasse 

força. É exatamente isso que as explicações da criação de um conceito como 

corpomídia articulam: como o emaranhado desses saberes convergiu para 

desconstruir antigas “mitologias do corpo”, a exemplo de seu entendimento 

como oposto à mente, e, desta forma, suporte externo de uma consciência 

interior; e sua suposta condição universal, absoluta, neutra. Vejamos, 

portanto, de que forma o conceito de corpomídia pode elucidar a discussão 

acerca de como o corpo é pensado politicamente na dança contemporânea 

como um corpo‐história, e quais as implicações deste conceito para se 

repensar a relação entre corpo, sistemas epistemológicos (os modelos de 

“livros” de Deleuze e Guattari) e concepções de identidade. 

Corpomídia e identidade 

(…) a discussão do que está dentro ou fora, não diz 
respeito apenas ao corpo, mas ao dentro e fora de uma 
nação, de uma língua, de uma religião, de uma cultura, 
de uma tradição. 
(Greiner, 2005: 87) 

Os abalos que a relatividade significou para a concepção de ciência 

como “conhecimento de essências” foram radicalizados pela mecânica 

quântica, que acrescentou ao entendimento de que os fenômenos são 

observados por seres físicos o fato de que tais seres são “pesados”, ou seja, 

“formados por um número macroscópico de átomos e sujeitos a coações de 

nossos instrumentos de medição”. Este acréscimo significa que a mecânica 

quântica define a observação dos fenômenos como uma atividade em que 

observador está implicado na observação e, logo, no que é observado (Katz, 

2001: 88), o que equivale também a dizer que:



254 

Os objetos e eventos são representados, pois o acesso direto ao mundo 
está vetado. O que captamos do mundo não é o objeto menos nós, mas o 
objeto co‐produzido por nós. Nosso mundo pertence à nossa visão de 
mundo que, por sua vez, faz parte do mundo. (Katz, 2005a: 125) 

Essa condição inseparável da relação entre o “dentro” e o “fora” tem 

implicações significativas na compreensão do corpo, e do sujeito (afinal, 

somos nossos corpos e não em nossos corpos), em convívio com o ambiente 

que ele habita (Katz, 2001: 88). A partir disso, pode‐se afirmar que o corpo 

está implicado no ambiente e vice‐versa, sendo esta relação comunicativa e 

cognitiva entre organismo e meio a responsável para que não se possa 

interpretar por estável nenhuma das duas partes desse processo. 

Além da relatividade e da mecânica quântica, várias contribuições das 

Ciências Cognitivas 57 concorreram para que Helena Katz e Christine Greiner 

criassem o conceito de corpomídia, para explicar que o corpo é mídia da 

“corporização” sempre em processo. Isto é, no corpo se inscreve a “geografia 

comunicacional” que está sempre em marcha, “nunca aprontada”, entre 

corpo e ambiente. Portanto, nessa forma de compreeensão, o corpo, assim 

como o ambiente, é “mapa”, nunca “decalque” (no sentido conferido por 

Deleuze e Guattari aos termos). 

A chave de entendimento do conceito de corpomídia é a relação do 

corpo com o ambiente a ser entendida como co‐evolução e não como 

evolução. Pois ambos, corpo e ambiente, estão evoluindo e realizam suas 

trocas através do processo evolutivo. Essa relação não cessa e, por isso, para 

a teoria do corpomídia, “nosso corpo não passa de uma forma circunstancial 

que as muitas informações espalhadas pela vida tomam ao longo do tempo” 

(Katz, 2002a: 31). E ainda: “O corpo é uma mídia, um processo constante, 

57 Conforme Katz (2002: 30), essas contribuições consistem em uma confluência de saberes: 
“(…) biologia, filosofia, antropologia, matemática, sociologia, psicologia, neurofisiologia, 
filosofia da mente, teoria da evolução darwiniana, cosmologia, geologia, arqueologia, 
palenteologia, etologia, etc.”, unidas em uma mesma preocupação básica: “contribuir para 
explicar como nosso corpo aprende a conhecer o mundo ao seu redor”. A convergência 
entre os saberes produzidos por essas áreas resultou no que Jean‐Pierre Changeux chamou 
de “revolução neurológica” (Katz, 2005a: 93). Além de fugir a nosso foco de interesse, é‐ 
nos inviável, neste trabalho, retomar a trama complexa de contribuições teóricas, incluindo 
a da Semiótica de Peirce, utilizada por Katz e Greiner para a fundamentação do 
corpomídia. Para verificar o conjunto dessa discussão, cf. sobretudo Greiner (2005) e Katz 
(2005), além de vários outros textos cujas referências se encontram na bibliografia.



255 

permanente e transitório, de acomodamento dessas trocas inestancáveis com 

o ambiente onde vive” (Katz, 2002a: 35). 

Para a perspectiva em que é pensado o conceito de corpomídia, é 

fundamental “pensar o corpo como sendo um contínuo entre o mental, o 

neuronal, o carnal e o ambiental. Como pensar em corpo sem ambiente se 

ambos são desenvolvidos em co‐dependência?” (Katz e Greiner, 2001: 89): 

O que está fora adentra e as noções de dentro e fora deixam de designar 
espaços não conectos para identificar situações geográficas propícias ao 
intercâmbio de informação. As informações do meio se instalam no corpo; 
o corpo, alterado por elas, continua a se relacionar com o meio, mas 
agora de outra maneira, o que o leva a propor novas formas de troca. 
Meio e corpo se ajustam permanentemente num fluxo inestancável de 
transformações e mudanças. (Katz e Greiner, 2001: 90) 

A percepção transforma as informações que estão no mundo em corpo, 

“com as perdas habituais a qualquer processo de transmissão” e sob o 

pressuposto de que o corpo como mídia não o implica como “recipiente”, mas 

como lugar em que se inscreve, incessantemente, o processo de trocas com o 

ambiente. O corpo também não é um meio de mera passagem da informação, 

mas o resultado (sempre aberto) das negociações entre as informações que 

nele já se encontram e as que chegam (Katz e Greiner, 2005: 130 e 131). 

A idéia de que o corpo produz pensamento está subentendida numa 

compreensão do corpo em sua condição viva, na qual é impensável concebê‐lo 

sem movimento. É o movimento que dá forma ao corpo e faz dele corpomídia, 

um sistema em aberto, pois 

Quando construímos um movimento, uma ação psicomotora, o gesto se 
produz ao transportar a tensão de um músculo para o outro, passando por 
nossas articulações, movimentando nossos ossos como se fossem 
alavancas, informando, através da pele, as mudanças na sua forma. 
(Katz, 2005a: 115) 

Dessa forma é que o movimento pode ser considerado como a “matriz 

cinética” do pensamento do corpo, numa compreensão de pensamento como 

“uma ação movida por um propósito. E corpo é sempre assim corpomente 

assim mesmo, tudo junto” (Katz, 2005a: 129).



256 

O movimento como requisito do pensamento do corpo, e este como 

implicação de que não existe uma essência ou uma voz interior que dita o 

sujeito, supostamente sempre lá, são as chaves de conexão entre a “geografia 

comunicacional” que envolve o “dentro” e o “fora” de um corpo e outros 

trânsitos identificáveis em uma compreensão mais ampla, ou seja, entre 

nações, povos, sistemas culturais, etc. É produtivo aqui relacionar a 

importância do movimento para conceber o corpo como corpomídia, ou como 

“corpo‐história”, com a importância da idéia de deslocamento, para entender 

a necessidade de uma compreensão do processo identitário como algo sempre 

por se fazer, instável, em construção. Contra a idéia de um corpo que 

comporta uma identidade fixa, há os movimentos que tendem a desestabilizar 

as identidades, descritos inclusive por metáforas que guardam a idéia de 

movimento – diáspora, migração, trânsito: 

Na perspectiva da teoria cultural contemporânea, esses movimentos 
podem ser literais, como na diáspora forçada dos povos africanos por 
meio da escravização, por exemplo, ou podem ser simplesmente 
metafóricos. “Cruzar fronteiras”, por exemplo, pode significar 
simplesmente mover‐se livremente entre os territórios simbólicos de 
diferentes identidades. “Cruzar fronteiras” significa não respeitar os 
sinais que demarcam – “artificialmente” – os limites entre os territórios 
das diferentes identidades. (…) Se o movimento entre fronteiras coloca 
em evidência a instabilidade da identidade, é nas próprias linhas de 
fronteiras, nos limiares, nos interstícios, que sua precariedade se torna 
mais visível. (Silva, T., 2006: 87‐89) 

Precárias são as linhas que separam o dentro e o fora, assim como as 

que separam as diferentes identidades, e, portanto, precária é qualquer idéia 

de essência do sujeito. Numa compreensão mais abrangente, a relação corpo‐ 

ambiente explica por que os constantes trânsitos de povos, informações, 

referências culturais, concorrem para que não fiquem intactos nem o 

ambiente para o qual se migra, nem o que ou quem migra para tal ambiente: 

Assim, a discussão do que está dentro ou fora não diz respeito apenas ao 
corpo, mas ao dentro e fora de uma nação, de uma língua, de uma 
religião, de uma cultura, de uma tradição. (…) A partir deste 
encaminhamento, muita coisa muda. O reconhecimento de uma 
identidade, por exemplo, já traz consigo o reconhecimento da impureza 
dos processos. (Greiner, 2005: 87)



257 

A fertilidade do conceito de corpomídia para a discussão sobre a dança 

deve‐se, em primeiro lugar, à possibilidade de entendê‐la na sua própria 

materialidade: 

(…) há que se ler o corpo como um sistema aberto, onde tudo que se dá a 
ver (aparência) não está separado de forma alguma (nem temporalmente) 
do que o constitui (e que não é a essência – conceito que pede por uma 
faxina epistemológica urgente). (Katz, 2005a: 121 e 122) 

Mas deve‐se também à possibilidade de compreender mais claramente 

a complexidade do corpo que dança como um lugar de inscrição das 

constantes trocas com o ambiente (seja o ambiente cultural, econômico, 

social, ou o das referências de dança, de outros corpos dançantes, etc.). Para 

a nossa discussão, em específico, a noção de corpomídia importa, ainda, por 

auxiliar na desestabilização do conceito de identidade e por fundamentar o 

processo histórico dos corpos que dançam (e como o ambiente está neles 

implicado), de modo a constituí‐los como “corpos‐história”. 

Veremos, por exemplo, que articular tal conceito com o pensamento 

sobre o corpo do qual parte a dança contemporânea, será esclarecedor para 

entender por que a trajetória do Grupo Grial, como um todo, diferencia‐se 

das demais experiências de dança armorial, mas sobretudo a partir do 

momento, nos seus últimos espetáculos, em que uma imersão no ambiente da 

cultura popular conduz à impossibilidade de continuar a afirmar epicamente 

as identidades populares. 

O corpo na dança armorial 

A discussão que fizemos nos dois primeiros itens neste capítulo apóia a 

reflexão sobre como deveria construir‐se o corpo apto a dançar o que Ariano 

Suassuna idealizou, a partir da década de 1970, como uma “dança brasileira 

erudita”.



258 

Se aceitarmos como válida a teoria da “lei da constância” que 

estabelece o vínculo entre um personagem e seu autor (Mauriac apud 

Candido, 2000: 67 e 68), ganha relevância a primeira declaração de Quaderna, 

no início do Romance d’A Pedra do Reino, que citamos do terceiro capítulo, 

para entendermos a concepção de corpo da qual parte Ariano Suassuna, na 

década de setenta, em busca de um corpo armorial. 

Na afinidade entre a divisão entre “Onça Parda” e “Onça Malhada” e o 

dualismo platônico entre a alma “alada e perfeita” e a que “perde suas asas”, 

identificamos uma grande aproximação com a forma de entender o corpo que 

foi fortemente reforçada pelo balé romântico, cujas características acabaram 

se estendendo para o que se entendeu, e em parte se entende até hoje, por 

balé clássico. A legitimidade do balé, conseguida a partir dos séculos XVII e 

XVIII, através de um conjunto de fatores, que envolve conhecimento 

sistematizado, avanço técnico, profissionalização e ampliação de público, 

chegará ao cume no século XIX. Alguns autores concordam que a autonomia e 

a imagem que conhecemos do balé hoje é proveniente deste período. Alguns 

traços identificadores do que se nomeia, no senso‐comum, de balé clássico, 

foram adquiridos no período romântico 58 : a técnica de dançar sobre as pontas; 

a elevação ou verticalização, associadas ao objetivo de criar a ilusão de 

leveza ou falta de esforço e a uma condição etérea das bailarinas; a 

radicalização dos requisitos físicos dos dançarinos (mas principalmente as 

dançarinas) como pressuposto do sucesso da técnica; a saia “inflada” 

conhecida por tutu; entre outros. 

O fato é que o balé se tornou, ao longo de séculos, a técnica dominante 

e mais familiar da dança cênica. A supremacia alcançada por esse estilo de 

dança fez dele, nas palavras de Helena Katz (2004: 125), um “agente 

imperialista transhistórico”. Trata‐se, afinal, de uma manifestação estética 

oriunda da aristocracia; que se sistematizou como um saber específico e um 

58 Certamente, a origem romântica das características que atribuímos até hoje à técnica 
clássica foi o que levou Prudhommeau (1982: 145 e 146) a afirmar que, diferentemente do 
que acontece em outros domínios artísticos, na dança, “clássico” e “romântico” não se 
opõem, de forma que o balé clássico é fundamentalmente o balé romântico. Pereira (2003: 
15), por sua vez, afirma que “Se a dança cênica ocidental nasce como balé na Renascença, 
é no romantismo que a sistematização de sua imagem ganha perfis mais definidos, 
concedendo à dança alguns de seus parâmetros cênicos, que a balizam ainda nos tempos 
atuais.”



259 

vocabulário codificado; e que tem implícita uma certa representação de corpo 

que, durante séculos, interessou reiterar: a de um corpo disciplinado, dócil, 

capaz de produzir o “gesto eficiente” do qual trata Foucault (1997: 130). 

O entendimento sobre corpo que está implícito no discurso que 

Quaderna inicia o Romance da Pedra do Reino e a supremacia do balé clássico 

como meio privilegiado de reiteração desse discurso, certamente, estão 

relacionados com a escolha e a insistência de Ariano Suassuna, na década de 

1970, de que o corpo treinado na técnica do balé clássico era o ponto de 

partida para a realização de uma dança brasileira erudita. Afinal, na 

concepção do escritor, a reelaboração do popular pelo erudito sempre 

implicou uma passagem do “regional” para o “universal”, e, para tanto, nada 

mais apropriado, embora baseado em equívocos, do que um corpo formado 

numa técnica “universal”, formadora de um corpo “neutro”, que veicularia a 

valorização das alturas, lugar do divino, em detrimento do peso do corpo sem 

as asas. 

Tanto na experiência de Os Medalhões, com a professora Ana Regina, 

quanto na do Balé Armorial, com Flavia Barros, Ariano Suassuna partiu da 

investida no balé clássico como a técnica erudita que, em diálogo com as 

danças populares, dariam origem a uma terceira linguagem, que 

corresponderia ao que, na proposta armorial, idealizava‐se como uma dança 

brasileira erudita. 

Do resultado atingido por Ana Regina, Ariano Suassuna não saíra 

satisfeito, e, pelo que seus depoimentos permitem inferir, isso se deu pela 

sobreposição da técnica do balé clássico nesse espetáculo. No caso de 

Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados, apesar de, no texto do 

programa, o escritor dizer‐se consciente de que um dos riscos que corria com 

a montagem era repetir “em segunda mão, o balé europeu convencional”, sua 

opção foi, ainda assim, novamente traduzir as danças populares através do 

“filtro” do balé clássico. 

Não bastasse essas duas experiências, mais tarde, no processo de 

estruturação do grupo do Balé Popular do Recife, novamente Ariano Suassuna 

insistiria no balé clássico. Mesmo partindo de outro caminho de criação, com 

as pesquisas in loco como principal estratégia, a técnica do balé clássico como



260 

forma de preparação dos corpos dos dançarinos ainda era considerado, pelo 

criador do Armorial, como necessário à construção do “corpo armorial”. Dessa 

sua convicção, instaurou‐se uma cobrança para que os dançarinos do Balé 

Popular fizessem aulas na técnica clássica e para que o nome do grupo 

mudasse para “Balé” Popular do Recife. O diretor André Madureira (apud 

Oliveira, 1993: 161) revela a resistência dos participantes a freqüentar as 

aulas de balé clássico e relata os argumentos que motivavam Ariano Suassuna 

a essa insistência, relacionados com a necessidade de ter mais flexibilidade, 

ter mais domínio do corpo, “ter um conhecimento da técnica”. 

Observemos que o discurso construído por Ariano Suassuna acerca do 

balé clássico é o de que ele consiste numa espécie de “técnica universal”, 

com condições de preparar não importa que corpo para não importa que tipo 

de dança. 

É claro que devemos levar em conta que, se o propósito armorial em 

todas as áreas artísticas era criar uma arte brasileira erudita com base na 

cultura popular e em referências cultas européias, com a dança armorial o 

processo era imaginado da mesma forma. E, no Recife, até a década de 

Setenta, certamente, o maior, senão o único, referencial de dança com 

formação erudita era o balé clássico. Na opinião de Flavia Barros (2006), o 

espetáculo do Balé Armorial, pelos objetivos a que se propunha, talvez 

devesse ter partido da dança moderna, mas, como a própria professora 

ponderou, nenhuma técnica de dança moderna era suficientemente 

desenvolvida ou ensinada no Recife neste período. 

No entanto, outros caminhos de eruditização das danças populares 

poderiam ter sido buscados, a exemplo do que foi tentado posteriormente 

com a criação do Balé Popular do Recife. Em 1975, já havia, pelo menos, duas 

referências na dança popular cênica que poderiam ter sido cogitadas por 

Ariano Suassuna para dar início às pesquisas que resultariam na criação de 

uma dança brasileira erudita. A primeira era Francisco Nascimento Filho, 

conhecido como Nascimento do Passo, que desde o final da década de 

cinqüenta começara a ser convidado não só para participar de blocos, 

maracatus e caboclinhos, como para apresentar‐se em teatros, incluindo o 

“nobre” Teatro Santa Isabel (Oliveira, 1991), e inaugurara, em 1973, a Escola



261 

de Frevo Recreativa Nascimento do Passo; e o Grupo Folclórico Cleonice 

Veras, criado no início da década de setenta e pioneiro, no Recife, na 

reelaboração cênica de danças populares a partir de pesquisas in loco. 

Logo, decidir que a reelaboração cênica das danças populares, para 

investir na construção de uma brasileira erudita, deveria partir do balé 

clássico (como linguagem a ser fundida ou como forma de treinamento) não 

constituiu a única opção de Ariano Suassuna, mas uma escolha estética que, 

além das conotações ideológicas já aqui discutidas, encontra também 

antecedentes no balé romântico e na sua predileção pelo tema do nacional, e 

a repercussão que as características do balé romântico tiveram em períodos 

posteriores, inclusive na formação de um balé brasileiro, no contexto do 

Estado Novo. 

O pesquisador carioca Roberto Pereira (2003) investiga o percurso de 

formação da idéia de um balé no Brasil, associada à de um balé brasileiro, 

como um conjunto de investidas que partiam de uma concepção que tinha 

como pressuposto conceitos românticos. O autor vincula essa iniciativa mais 

fortemente ao período do Estado Novo, devido à ideologia do 

"abrasileiramento" própria a este período, e foca sua pesquisa nas 

"imbricações dessas informações, sem perder de vista as relações entre balé 

romântico e nacionalismo" (Pereira, 2003: 17). Segundo o autor, a relação 

entre o balé romântico e o nacionalismo, bem como as marcas que ela deixou, 

repercutiu na dança de períodos posteriores, no final do século XIX e em 

grande parte do que se produziu no século XX, incluindo aí a formação de um 

balé brasileiro (ou bailado, como se preferia no período estudado), sobretudo 

nas primeiras décadas deste último século. 

Assim como no balé romântico as reelaborações eram preferidas às 

danças nacionais originais, na formação do balé brasileiro, os temas nacionais 

eram recorrentes, em afinidade com o projeto político daquele momento 

histórico, mas o padrão europeu que era seguido significava um "cuidado" com 

a platéia, para que ela pudesse descansar dos ritmos "primitivos", por 

exemplo, da cultura negra (Pereira, 2003: 148).  Dessa forma, o balé clássico 

era o filtro através do qual o popular, "um popular distante, folclórico, 

nacional", subia à condição de arte (Pereira, 2003: 202).



262 

Alguns dos “parâmetros cênicos” que surgiram no balé romântico são 

justamente elementos ligados à representação do nacional na dança. Segundo 

um importante teorizador do balé romântico, Carlo Blasis, esses parâmetros 

são: “idiossincrasia nacional, estilo e espírito do povo, refinamentos da 

cultura e treino técnico” (Pereira, 2003: 38). 

Nesses requisitos que Pereira (2003: 38) chama de “chaves da questão 

do nacional no corpo da dança cênica romântica”, estão concentradas as 

razões por que os princípios do balé romântico ajustam‐se perfeitamente à 

concepção da qual partem as primeiras tentativas de se construir uma dança 

brasileira erudita, como as experiências dos bailados nacionais do Theatro 

Municipal, e que, embora com inúmeras nuances históricas, ideológicas e 

estéticas, pode ser relacionada à concepção implícita nas expectativas de 

Ariano Suassuna na concretização do Balé Armorial do Nordeste (1976). Isto 

porque o balé romântico soma ao que já constituía, no século XIX, a 

supremacia do balé, a força das noções de nação e povo. 

Nas duas experiências mencionadas acima, além de outras realizadas no 

intervalo entre elas, apesar de conjunturas históricas e resultados estéticos 

diversos, tanto a crença no balé como técnica universal quanto uma 

representação ontologizante do povo e da nação estão presentes. A tradução 

da brasilidade no corpo ‐ sendo esta brasilidade identificada com a cultura 

popular – consiste num “filtro” que, ao mesmo tempo em que promove uma 

certa legitimação do “estilo e do espírito do povo” através de uma “língua” (o 

balé) já reconhecida pela sociedade do mundo inteiro, consegue essa 

legitimação através de uma imagem recortada do povo que não o identifica. 

Assim, nessa tradução das danças populares através de um corpo formado na 

linguagem valorizada do balé clássico, “(...) o recorte do outro está em sua 

dança, que lhe é familiar: o balé. Perceber o outro através de si mesmo. (...) 

a língua que seu corpo fala, a técnica clássica do balé, é aquela que se 

entende.” (Pereira, 2003: 58) 

Ou ainda, segundo Katz (2005: 125): 

Essa técnica/língua, então, se torna o passaporte que garante a 
participação no mundo internacionalizado sem o estigma da alteridade 
(pois, afinal, todos compartilham uma técnica comum). Esse passaporte



263 

não exige vistos de entrada, pois reúne todos os seus portadores em um 
Mercado Comum da Dança. Balé‐passe livre. 

Nessa decisão pelo balé clássico como o ponto de partida para a 

construção de um corpo no qual se imprimiriam os traços de uma dança 

brasileira, reconhecemos uma afinidade ou convergências entre Ariano 

Suassuna e a experiência do Corpo de Baile do Theatro Municipal do Rio de 

Janeiro, entre outras experiências, como a do Ballet Stagium (SP), também na 

década de 1970. Apesar das nuances, nessas realizações está subjacente o 

raciocínio segundo o qual primeiramente o corpo deve formar‐se na técnica 

do balé, e a partir daí ele é acrescido dos traços que lhe conferem um caráter 

nacional, transformando‐o num corpo brasileiro (Katz, 2005c: 124 e 125). 

Assim como há diferenças claras entre as propostas e os resultados do 

corpo de baile do Theatro Municipal e o do Ballet Stagium (Katz, 2005c), 

encontramos peculiaridades no que foi alcançado pelo Balé Armorial, mas 

vemos claramente o seu idealizador identificado com o raciocínio acerca da 

necessidade do treinamento corporal na técnica do balé clássico. 

No texto do programa do espetáculo Iniciação Armorial aos Mistérios do 

Boi de Afogados (1976), Ariano Suassuna explica o caminho buscado naquele 

momento para construir a dança armorial da seguinte forma: 

(…) nosso desejo é unir, dentro das nossas próprias fronteiras, a dança 
herdada da antiga “metrópole” com a dança nacional; ou melhor, para 
ser mais preciso: quando atingirmos o que realmente desejamos, trata‐se 
de colocar a técnica tradicional a serviço da Dança nacional com a qual 
sonhamos – dionisíaca por um lado, hierática por outro, total, de festa, 
celebrativa e sagratória, na linha dos nossos extraordinários espetáculos 
populares. 

Querer “colocar a técnica tradicional (o balé) a serviço da dança 

nacional com a qual sonhamos” parece ser acreditar que a formação ou o 

treinamento do corpo no balé clássico possibilita a construção de um corpo 

“neutro”, para imprimir nesse corpo a brasilidade. Fica claro, a partir de sua 

reação a Os Medalhões e suas expectativas quanto ao Balé Armorial e ao Balé 

Popular do Recife, que o que o mentor do Movimento Armorial desejava do 

balé não era que a criação coreográfica estivesse submetida ao vocabulário 

desse estilo de dança, mas sim a construção de corpo possibilitada através da



264 

dura rotina de disciplina e treino na técnica clássica. Isso, certamente, por 

acreditar que a técnica do balé clássico é capaz de formar o corpo de modo a 

torná‐lo hábil para realizar não importa qual estilo de dança. 

É preciso, ainda, relacionar as retomadas do treinamento no balé 

clássico, em diferentes momentos históricos, como forma de construir o corpo 

apto a receber os signos da brasilidade, com as condições a que esta técnica 

subordina o corpo, com sua disciplina. Para que o discurso produzido pelo 

corpo em movimento seja coerente com a narrativa da nação, e, portanto, 

erija, sob controle, os símbolos e acessórios totalmente novos de sua 

continuidade histórica, nada mais apropriado do que o corpo “submisso, 

exercitado e dócil” (Foucault, 2005: 119) que o balé clássico é capaz de 

construir. O corpo que resulta do cruzamento entre o treinamento no balé 

clássico e símbolos isolados das manifestações populares (como passos, 

figurinos e adereços) é desprovido de rusticidade, reconhecível como um 

“corpo nacional”, e inventado. Tudo isto para estar a serviço de compor a 

simbologia que torna coerente a narrativa da nação, sem necessariamente 

corresponder “ao que foi realmente conservado na memória popular, mas 

àquilo que foi selecionado, escrito, descrito, popularizado e 

institucionalizado” (Hobsbawm e Ranger, 2002: 21). 

Ainda no texto do programa de Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi 

de Afogados, Ariano relata que era ciente dos riscos que corriam com o Balé 

Armorial: “por um lado, ficar repetindo, em segunda mão, o balé europeu 

convencional; por outro, cair naquilo a que se chama “estilização do folclore” 

(Suassuna, 1976). Apesar de saber dos riscos, decidiria, ainda assim, que a 

pessoa a enfrentar tais desafios seria uma coreógrafa que tinha tido a parte 

mais sólida de sua formação no Ballet do Theatro Municipal do Rio de Janeiro 

e, dessa forma, é improvável imaginar que o Balé Armorial sairia totalmente 

ileso às influências que o balé romântico exercera sobre a formação de um 

bailado nacional brasileiro, cujo repertório ainda havia sido dançado por 

Flavia Barros. 

Na metodologia utilizada durante o primeiro e único espetáculo do Balé 

Armorial, o tratamento estético diferenciado às suas metades de participantes 

– a popular e a erudita – refletir‐se‐iam numa clara justaposição de



265 

“contrários” que faria o próprio Ariano Suassuna considerar seu resultado 

como “uma cobra de duas cabeças”, mas que, ao mesmo tempo, partira de 

sua concepção dual de “povo castanho”. 

No Balé Popular do Recife, a opção de pesquisar os folguedos através 

de contratação de apresentações nos seus locais de origem pretendia investir 

em um caminho diferente da experiência anterior, partindo da própria dança 

popular para encontrar uma outra forma de eruditizá‐la. E a radicalização 

dessa proposta faria com que o grupo se recusasse até mesmo a fazer aulas 

preparatória na técnica clássica, o que, como vimos, contrariava os anseios de 

Ariano Suassuna. No entanto, o que se acentuou como o grande mérito do 

Balé Popular, seu extenso e rico trabalho de catalogação de passos, é o que 

também pode ser problematizado quando pensamos na representação que tal 

grupo fez das danças populares.  A mediação das danças populares a partir do 

foco no passo concorre para uma simplificação da cultura popular, que, 

quando a serviço das narrativas de valorização do nacional, retorna aos 

mesmos obstáculos epistemológicos do folclore, numa visão concentrada nos 

objetos, deixando de lado seus agentes. No caso específico da dança, 

associada ao recorte do popular pelo passo, está a supressão de vários 

aspectos que dizem respeito à complexidade da manifestação cultural em 

questão e, sobretudo, ao corpo dos brincantes: 

Tais imagens mediatizadas achatam as complexidades do estilo de dança 
(como prática social) numa “dança” (transportada como uma série de 
passos para a música) removida de seu contexto de origem e sua 
comunidade de performance. 59 (Desmond, 1997: 43) 

O passo pode ser um componente a ser pesquisado, e o resultado dessa 

investigação não é, automaticamente, a produção de um discurso que veicula 

uma afirmação épica das identidades populares. Em alguns exemplos, 

podemos ver como a investigação do passo, ou de outros elementos 

específicos das danças populares, mesmo apartados de um contexto mais 

amplo, pode produzir resultados coreográficos que não estão, nem 

59 Tradução nossa do inglês. Texto original: “Such mediated images flatten the complexities 
of the dance style (as a social practice) into a “dance” (transported as a series of steps to 
music) removed from its context of origin and its community of performance.”



266 

minimamente, comprometidos com o fortalecimento das narrativas da 

nação 60 . 

No entanto, quando o passo funciona como um dispositivo em que se 

apóia o discurso que estabelece os índices de nacionalidade, dentre tantos 

outros símbolos e acessórios, torna‐se, assim, o objeto ou bem em que se 

investe para representar uma tradição (inventada) a ser preservada, como os 

objetos e práticas que estão disponíveis para a utilização simbólica e ritual 

quando se libertam do uso a que pertencem. “As esporas que fazem parte do 

uniforme de gala dos oficiais de cavalaria são mais importantes para a 

“tradição” quando os cavalos não estão presentes (…)” (Hobsbawm e Ranger, 

2002: 11 e 12). 

A partir dessa compreensão de uso dos passos de folguedos 

pernambucanos, sua ampla exploração, catalogação, nomeação, recriação, 

ensino e difusão tornaram‐se um modo “naturalizado” de conhecer as danças 

populares, a partir, principalmente, da experiência do Balé Popular do Recife, 

desde a década de Setenta. Tal forma de dar a conhecer era quase confundida 

com as próprias danças, e não se percebia que essa forma de “mediar” partia 

justamente dos obstáculos epistemológicos que caracterizam a afirmação 

épica das identidades populares. No caso da dança, a formulação de um 

discurso que investe em defender uma identidade nacional a partir desse uso 

específico dos passos forja sua continuidade histórica, contraditoriamente, 

deixando de lado o corpo dos agentes populares como um corpo‐história. 

Levar em conta o corpo‐história é englobar a historicidade contida no 

próprio movimento, o que não corresponde à imagem e à identidade popular 

que cabia e cabe às narrativas da nação reforçar: imagem e identidade fixas, 

em termos de movimento, só possíveis através de um discurso altamente 

controlado como o dos passos. 

Como se poderia esperar que a condição de “relicário”, “fonte de 

achados”, “museu de antiguidades” e “arquivo da tradição” não contaminasse 

a noção de corpo dos agentes que produzem as danças populares conforme 

60 Há em São Paulo, por exemplo, o trabalho que vem sendo desenvolvido pela dupla Ângelo 
Madureira, ex‐dançarino do Balé Popular do Recife e do Balé Brasílica, e Ana Catarina 
Vieira; e, no Recife, esse tipo de pesquisa pode ser ilustrada com o último trabalho de 
Valéria Vicente, o solo Pequena Subversão (2007).



267 

sua representação pela lente do estereótipo? É exatamente nessa condição 

que é formatado um corpo pensado como um banco de passos. O que dele é 

retirado é sua natureza cultural e histórica, logo, sua condição de corpomídia 

ou corpo‐história. 

Em resumo, podemos dizer que as experiências do Balé Armorial  e do 

Balé Popular, em parte, corresponderam, respectivamente, aos dois riscos 

previstos por Ariano Suassuna – repetir o modelo europeu de nacionalismo na 

dança ou cair na estilização do folclore. Ambas devido às escolhas 

metodológicas, que pressupunham obstáculos epistemológicos e colaboraram 

para uma representação do popular afinada com tais obstáculos. Ora em 

relação à expectativa de criar um corpo neutro receptivo à brasilidade; ora 

em relação a achar que se pode conhecer um sistema cultural, sem, de fato, 

conviver com seus agentes e seu ambiente; ora em relação a reduzir a cultura 

popular a seus objetos, nesse caso, aos passos. 

A construção de uma dança brasileira baseada numa representação da 

cultura popular, ou do "povo brasileiro", através da lente do estereótipo e da 

caricatura, seria repetida por vários anos e ainda é recorrente hoje em várias 

produções realizadas em todo o país. Mas o debate crítico acerca dessa dança 

se aprofundou e não gira mais em torno do que vem a ser o "autêntico", e sim 

a propósito de quais são as possibilidades do "autêntico", uma vez que não 

temos acesso às origens a não ser pelas representações do presente. 

A antiga questão da dança brasileira ligada à concepção de que existe 

uma identidade e um corpo legitimamente brasileiros não mais pode ser 

pensada sem levar em conta as teorias sobre o corpo, em especial o corpo que 

dança, que se reformulam, ao mesmo tempo em que as discussões acerca de 

identidade. 

Qualquer reformulação do corpo brincante como objeto de estudo tem 

que levar em conta sua implicação no ambiente, sua condição corpo‐história 

de e de corpomídia, o modo como inúmeras informações passam a fazer parte 

desse corpo, “com as perdas habituais a qualquer processo de transmissão” 

(Katz e Greiner, 2005: 130). A idéia de corpomídia, pressuposta na condição 

de um corpo‐história, é incompatível com uma abordagem do corpo brincante 

que não o leve em conta como sistema em aberto, a se “aprontar” com o



268 

ganho e perdas de informações de seu ambiente, sua rotina, seu trabalho, 

outras danças conhecidas por esse corpo, incluindo as danças amplamente 

aprendidas e difundidas por meios massivos. 

O entendimento do corpo como corpo‐história ou corpomidia é o 

pressuposto para que antigos mitos que dizem respeito à dança brasileira, 

com seu longo histórico de reelaborações da dança popular, caiam por terra 

(Katz, 2005c): 1. "a dança brasileira é a que carrega a autenticidade das 

nossas raízes"; 2."o brasileiro é um povo dançante"; 3."um jeito brasileiro de 

dançar". 

Todos esses mitos estão relacionados à suposição de que as danças 

populares preservam a autenticidade da cultura brasileira e, portanto, são a 

"salvaguarda última da dança brasileira" (Katz, 2005c: 128). Contra tal idéia, 

Helena Katz argumenta que nenhuma manifestação popular está isenta das 

contaminações às quais o corpo é receptivo. A visão estática sobre cultura 

popular, em que se inclui a dança, corresponde a uma visão estática e 

generalizada sobre o povo brasileiro, sobre o qual se produzem estereótipos a 

pretexto de uma falsa valorização e inclusão, como vimos ser apontado por 

Stuart Hall e Canclini, entre outros, em nosso primeiro capítulo. Nos discursos 

generalizantes, como "o brasileiro é um povo dançante", este é representado 

como uma unidade, "todos‐em‐um" (Katz, 2005c: 124), e a dança deixa, 

erroneamente, de ser pensada como um sistema simbólico para comportar 

atributos que se estendem automaticamente ao caráter de um povo 

(Desmond, 1997: 43). 

O que é ontologizado no estereótipo é o povo removido de uma 

historicidade que inclui a complexidade e as ambivalências do desejo de posse 

do lugar do outro nos processos de construção da identidade, a exemplo da 

troca de olhares entre nativos e colonizadores, "quando nativos expressavam 

seu desejo de se tornarem colonos" (Katz, 2005c: 129). As discussões sobre a 

dança brasileira precisam ter como subentendido o fato de que as culturas são 

"ambíguas, coexistentes, co‐evolutivas, viróticas" (Katz, 2005c: 129, como 

resultado dos processos de hibridização, mestiçagem, ou crioulização. 

Entre as reelaborações de danças populares que vemos hoje se 

concretizarem em palcos do país, algumas parecem começar a apontar para



269 

um olhar que desconfia do estereótipo, explora a ambivalência como uma 

resposta ao controle das representações generalizantes, e parte do princípio 

de que as identidades não têm outro modo de existência que não seja como 

construção discursiva. 

Um exemplo muito instigante é o espetáculo Samba do Crioulo Doido, 

criado e dançado por Luiz de Abreu (São Paulo), como resultado da pesquisa 

realizada com recursos do programa Rumos Dança 2003/2004, do Instituto e 

Centro Cultural Itaú Cultural. Este espetáculo não tem como fim criar uma 

dança erudita a partir de referências populares. O seu objetivo principal é 

denunciar os processos de exploração do negro na história do Brasil. Mas, 

como utiliza o samba como matéria de sua pesquisa de movimento, faz, 

inevitavelmente, uma certa representação de uma dança popular, do povo 

brasileiro e da identidade nacional, e esta representação não corrobora a 

visão de identidade fixa de que tratamos anteriormente. 

No contexto recifense, outro exemplo de reelaboração de uma dança 

popular que aponta para direções ideológicas afinadas com discussões mais 

atuais acerca de identidade é o espetáculo Fervo, que estreou em 14 de 

fevereiro de 2006, e foi decorrente de um processo de pesquisa artística e 

teórica sobre o frevo, justamente um ano antes daquele em que se comemora 

o centenário deste ritmo (2007). Fervo, de Valéria Vicente, tem resultado 

estético muito diverso do espetáculo de Luiz de Abreu, e também propósitos 

específicos, como re‐historicizar uma manifestação popular, a fim de retomar 

discussões que interessam ao presente. Porém, mantém, com Samba do 

Crioulo Doido, pelo menos, dois pressupostos em comum: desestabilizar 

estereótipos de brasilidade"; e lançar para o mundo a pergunta "de que corpo 

se trata?". 

Digamos, portanto, que três são os tipos de relação semântica que 

artistas de dança interessados, direta ou indiretamente, em danças de origens 

negra e/ou indígena (no caso do Brasil) têm estabelecido com essas danças, 

em processos que resultam em recriações dessas manifestações. O primeiro 

tipo é aquele que vincula, sem questionamento algum, a transposição dessas 

danças a um discurso afirmativo de brasilidade; o segundo, ao contrário, que 

constrói uma dramaturgia que se enuncia, explicitamente, como anticorpo à



270 

“imagem do que se convencionou chamar de dança brasileira ou corpo 

brasileiro” (Greiner, 2007: 14); e o terceiro, que não pronuncia nenhuma 

dessas duas polaridades ideológicas, mas parte de princípios, elementos, 

questões pertinentes às danças populares (ou, principalmente, a alguma 

dança específica) como matéria de investigação criativa. 

No primeiro tipo, as dificuldades epistemológicas sistematizadas por 

Canclini têm o seu lugar privilegiado, porque tais representações das danças 

populares, no Brasil, se originaram e se difundiram a partir de determinados 

contextos históricos, que, mesmo distintos entre si por várias nuances, têm 

em comum o interesse político pela cultura popular já identificada com uma 

tradição, como forma de forjar uma continuidade histórica e um projeto de 

nação. O Estado Novo, com o exemplo dos bailados nacionais no Rio de 

Janeiro, e as tentativas de se realizar uma dança armorial no Recife, na 

década de Setenta, são dois exemplos bem diversos em seus complexos 

conjunturais (embora ambos sejam contextos de regimes ditatoriais), 

caminhos e resultados; mas que comungam, muito claramente, de um 

entendimento da cultura popular muito aproximado do que está diluído entre 

os cinco pontos descritos por Canclini, que discutimos no primeiro capítulo. 

Tudo isso que consideramos até aqui ‐ a discussão sobre como o poder 

exercido no corpo se materializa na dança, o pensamento sobre corpo 

subjacente à dança contemporânea, como a noção de corpo‐história, e nele 

subentendida uma compreensão do corpo como corpomídia, além das formas 

como algumas tentativas de uma dança armorial, entre outras experiências, 

têm representado as danças populares ‐ constitui o quadro a partir do qual 

desejamos olhar para a trajetória do Grupo Grial, a fim de entender como seu 

trabalho, por um lado, se relaciona com o projeto armorial de criação de uma 

“dança brasileira erudita”, mas, por outro, as noções de corpo‐história e de 

corpomídia são experimentadas pela própria prática do grupo e levadas como 

questão para seus últimos espetáculos, fragilizando uma afirmação épica das 

identidades populares.



Grupo Grial: reformulações na demanda de um 

corpo armorial 6



272 

proximadamente vinte anos após a criação do Balé Armorial do 

Nordeste e do Balé Popular do Recife, o Grupo Grial foi fundado, em 

1997, como mais uma iniciativa de Ariano Suassuna, em sua primeira 

gestão como Secretário da Cultura do Estado 61 , com o objetivo de investir na 

criação de uma linguagem de dança armorial. O Grial teve continuidade, já 

passa de sua primeira década, e sua diretora, Maria Paula da Costa Rêgo 

prosseguiu em sua parceria com o criador do Armorial. Hoje, por exemplo, ela 

integra a equipe da Secretaria Especial de Cultura do Estado de Pernambuco, 

sendo uma das responsáveis pela criação coreográfica das aulas‐espetáculo, 

que compõem, entre outras ações, a política cultural da atual gestão de 

Ariano Suassuna. No entanto, não nos é possível assegurar que os resultados 

artísticos alcançados pelo Grupo Grial correspondam exatamente às 

expectativas do escritor de ver concretizada a criação de uma obra dançada 

armorial 62 . 

O único documento publicado em que Ariano Suassuna trata 

diretamente do trabalho do Grupo Grial consiste em uma espécie de carta de 

recomendação, disponibilizada no site do grupo, e que atesta a “integridade 

de Maria Paula Costa Rêgo” e a “grande qualidade artística dela e de seus 

61 No segundo governo de Miguel Arraes do Estado de Pernambuco (janeiro de 1995 a janeiro 
de 1999). Hoje, como vimos no segundo capítulo, Ariano Suassuna se encontra em sua 
segunda gestão como Secretário da Cultura do Estado, no Governo de Eduardo Campos 
(PSB). 

62 Como explicamos em uma nota no capítulo 4, não foi possível realizar a entrevista que 
planejávamos com Ariano Suassuna para obter esse tipo de impressão. 

A



273 

companheiros do Grial” (Suassuna, 6 de janeiro de 2007) 63 . Nada é dito acerca 

de uma possível correspondência entre o que foi atingido pela pesquisa do 

Grial e o antigo sonho de estender o Armorial ao domínio da dança. 

Isso diria respeito à opinião que Ariano Suassuna tem sobre o trabalho 

do grupo, mas não ter acesso à impressão do escritor não anula determinados 

fatos: o Grial foi fundado com o objetivo de dar continuidade à pesquisa de 

uma dança brasileira erudita, e é a própria diretora do grupo que define seu 

trabalho como armorial, deixando clara a afinidade com os preceitos do 

Movimento Armorial e com seu mestre. Na página eletrônica do grupo, ele 

está definido como “um grupo contemporâneo de dança pertencente, 

também, ao Movimento Armorial” 64 . Se, por um lado, nenhuma declaração de 

Ariano Suassuna atesta publicamente a armorialidade do Grupo Grial, por 

outro, uma negação de tal afiliação também nunca foi publicada. 

Além disso, embora o trabalho de coreógrafa de Maria Paula Costa Rêgo 

na Secretaria de Cultura de Pernambuco atualmente esteja claramente 

separado de sua atuação como diretora do Grial, o fato de Ariano Suassuna 

convidá‐la, a essa altura em que dez anos de criação já foram mostrados, 

sinaliza, no mínimo, uma certa aprovação de seu trabalho. Um pequeno 

trecho da parte de dança da aula‐espetáculo inaugural da atual gestão de 

Ariano leva‐nos a refletir que as referências corporais de Maria Paula, 

determinante no que foi o trabalho de criação de uma linguagem do Grial, é 

também a que ilustrará, nas aulas‐espetáculo, o correspondente de uma arte 

brasileira erudita tal qual idealizada por Ariano Suassuna. 

Além disso, um cd‐rom intitulado Movimento Armorial: regional e 

universal, idealizado e coordenado por Arlindo Teles, atesta a 

representatividade do Grupo Grial, quando, na sessão de trechos de 

espetáculos, é a trajetória do grupo que é mostrada. 

63 Disponível nos anexos. 
64 Disponível em: http://www.grupogrial.com.br/novo/interna.html Acesso em: 21 maio 

2008.

http://www.grupogrial.com.br/novo/interna.html


274 

Alguns acordos metodológicos e conceituais 

Foi aceitando como legítima a auto‐definição do Grial como grupo 

contemporâneo e pertencente ao Movimento Armorial, que realizamos esse 

estudo de sua trajetória, focalizando como alguns aspectos do pensamento 

armorial se atualizam e se reformulam no trabalho deste grupo de dança. 

Para promovermos essa discussão, lançamos mão de um olhar sobre toda a 

produção artística do grupo, mas nos detemos em três espetáculos que, ao 

nosso ver, apresentam‐se como marcos do amadurecimento e das 

transformações no trabalho do grupo no decorrer dessa década de existência: 

A Demanda do Graal Dançado (1998); As Visagens de Quaderna ao Sol do 

Reino Encoberto (2000) e Ilha Brasil Vertigem (2006). 

A escolha desses espetáculos como marcos não está pautada numa 

crença de que eles revelam um processo evolutivo do grupo direcionando‐se a 

uma “desarmorialização”. Diferentemente, enxergamos no contraponto entre 

os três um processo de amadurecimento artístico do Grupo Grial, e, 

compreendido neste amadurecimento, uma mudança na compreensão do que 

viria a ser uma continuidade ao projeto armorial de criar uma dança brasileira 

erudita. 

Dessa forma, entendemos que A Demanda do Graal Dançado é um 

espetáculo do Grial que parte de uma compreensão das danças populares e de 

como iria se construir uma dança brasileira erudita muito aproximada de 

experiências anteriores de reelaboração das danças populares, especialmente 

das soluções desenvolvidas pelo Balé Popular do Recife, no que se refere à 

mesclagem de passos para criar outros (com um foco bastante evidente no 

passo) e na justaposição de ritmos. As visagens de Quaderna ao Sol do Reino 

Encoberto representa uma etapa de maior amadurecimento de Maria Paula 

Costa Rêgo na busca por uma linguagem de dança erudita brasileira, conforme 

os objetivos do Movimento Armorial, o que levou a coreógrafa a afirmar, em 

uma certa ocasião, que se trata do espetáculo “mais armorial do Grupo



275 

Grial” 65 . Ele nos serve de parâmetro e contraponto, portanto, para avaliar os 

pontos de maior proximidade e de distância com o Armorial, em Ilha Brasil 

Vertigem, espetáculo representativo da fase mais recente do grupo. 

Discutimos a reformulação, na trajetória do Grupo Grial, das 

concepções de identidade e de cultura popular articulando as análises dos 

espetáculos selecionados com as questões discutidas, principalmente, nos 

primeiro e terceiro capítulos. Nestas análises, além dos aspectos relativos à 

preparação corporal e à pesquisa da cultura popular considerados nas 

reflexões sobre o Balé Armorial e do Balé Popular do Recife, somamos outros 

elementos relacionados ao resultado final desses espetáculos: 

1. relação com possíveis roteiros ou textos anteriores, de autoria de 

Ariano Suassuna (isso pode ser um indicador de maior ou menor 

proximidade, em alguns aspectos, com características estéticas da obra 

de Ariano Suassuna); 

2. resultados do processo de transposição/migração dos elementos 

populares para um outro espaço cênico/social, especialmente no que 

diz respeito aos seguintes elementos: relação com os significados 

(narrativos e históricos) dos folguedos ou dos agentes que produzem os 

folguedos; estrutura (espacial, temporal) do espetáculo; figurino, 

cenário, trilha sonora, iluminação, etc. 

3. resultado coreográfico, com ênfase em três aspectos: 

a. relação entre as danças populares e as técnicas utilizadas como 

treinamento e como referências para a criação coreográfica; 

b. tipo de corpo 66 predominante e os significados ideológicos 

vinculados a esse corpo; 

c. nível de uso de vocabulário coreográfico, verificando, por um 

lado, qual o nível de utilização de passos e, por outro, sua 

recriação; 

d. quais os significados articulados pelo modo como é utilizada a 

improvisação. 

65 Depoimento dado informalmente em debate. 
66 Referimo‐nos a tipo de corpo como aquele em que é visível a predominância de uma 

formação mais sólida de dança; nossa questão é, em se tratando de uma pesquisa de dança 
que lida com diferentes corpos, se há e qual é o corpo que predomina em cada espetáculo.



276 

A problemática lançada pelo item 1 é relevante porque ela revela o 

quanto o tipo de relação que os trabalhos do Grial estabeleceram com 

possíveis roteiros ou textos literários de Ariano Suassuna reflete uma maior ou 

menor afiliação de cada espetáculo com as visões estéticas do discurso verbal 

que lhe serviu de matriz. A relação entre dança e texto ocupa um lugar 

privilegiado na discussão a respeito de como os pensamentos sobre corpo se 

materializam na história de uma dança armorial, porque, a depender de como 

essa relação se estabelece, os significados ideológicos construídos sobre o 

corpo são materializados nessa mesma relação, de forma que a dança (logo, o 

corpo) é o lugar de tradução semântica de um texto matriz (ocupando este 

último o lugar da mente, numa visão dicotômica entre corpo e mente). Michel 

Bernard (2001: 126) argumenta que, nesse caso, 

(…) os coreógrafos (…) parecem subestimar não só a originalidade de seu 
estatuto corporal, mas também a especificidade da extensão quase 
ilimitada do poder que ele lhe confere na abordagem da materialidade 
textual 67 . 

A fim de deixar claros os limites e as diferenças entre essa e outras 

formas de utilização do texto pela dança, e dissuadir os coreógrafos das 

utilizações que subestimem a especificidade do corpo dançante, Bernard 

organiza a descrição de cinco principais modalidades práticas de leitura 

coreográfica de textos: 

1. a abordagem semântica, na qual o texto é apreendido apenas pelo 

sentido e/ou significações que ele veicula; 

2. a estética, que explora o prazer ou júbilo provocado pela forma 

literária que, em sua “orquestração lingüística”, é, a um só tempo, 

plástica e musical; 

3. a poética ou ficcional (segundo o autor, por não achar termo mais 

eficaz), na qual o texto serve como catalisador de imagens, cuja 

profusão (de todos os tipos) se torna o nervo e o desencadeador do 

projeto coreográfico; 

67 Tradução nossa do francês. Texto original: “(…) les choréographes (…) paraissent 
méconnaître non seulement le privilège et l’originalité de leur statut corporel, mais aussi la 
spécificité et l’étendue quasi illimitée du pouvoir qu’il leur confere dans l’approche de la 
matérialité textuelle.”



277 

4. a pragmática, cujo foco está na dinâmica do poder lingüístico e 

discursivo, na capacidade de ação sobre o leitor, que é transposto para 

a intenção coreográfica de explorar o impacto da estratégia discursiva 

de um texto sobre a sensorialidade, a motricidade, a afetividade e a 

consciência do espectador; 

5. e, por fim, a rizomática (considerada como eminentemente 

coreográfica por Bernard, 2001: 131), na qual, partindo do sistema 

epistemológico que Deleuze e Guattari chama de rizoma, como vimos 

no primeiro capítulo, o enfoque do texto é “puramente sensorial, 

material, intensiva e combinatória” analogamente à composição 

coreográfica de variações do movimento dançado (Bernard, 2001: 130 e 

131). 

O que Bernard afirma a respeito da abordagem poética ou fictícia 

quanto a poder acompanhar o enfoque estético numa mesma obra (2001: 

128), nos leva a certificar nossa impressão de que a esquematização do autor 

dessas cinco formas de abordagem não implica, a depender da obra 

coreográfica, sempre uma exclusão entre elas, mas camadas de diálogo com o 

texto matriz. 

Apesar de apenas um dos espetáculos analisados ser baseado no 

Romance d’A Pedra do Reino, este romance funcionará como parâmetro de 

características do universo armorial e, portanto, como base de comparação 

com os outros dois espetáculos, para além do possível roteiro em que cada um 

tenha se baseado. 

Para a observação dos elementos populares que são transpostos para os 

espetáculos (item 2), tomamos como base: alguns estudos acerca, sobretudo, 

do cavalo‐marinho e do maracatu rural (folguedos mais amplamente 

pesquisados pelo Grial), entre eles, os que mencionamos e comentamos no 

último item do primeiro capítulo; e registros de apresentações desses 

folguedos, entre as quais estivemos presentes a algumas. Quando necessário, 

utilizamos coordenadas de análise dos componentes da cena sugeridas por 

Patrice Pavis (2003), embora, obviamente, adaptadas para as particularidades 

do domínio da dança.



278 

Além de retomar conceitos e/ou discussões teóricas que explicamos 

ou aludimos no capítulo anterior 68 , lançaremos mão, no que diz respeito aos 

resultados coreográficos (item 3), de parte do instrumental de análise de 

movimento legado por Rudolf Laban. A fim de identificarmos de que forma as 

danças populares são recriadas pelo Grupo Grial e que significados são 

produzidos por essas transformações, verificaremos como elas se dão quanto 

aos fatores que fundamentam o movimento segundo Laban (apud Rengel, 

2006: 121‐130): 

a) fator fluência, que pode ter qualidade livre e/ou contida, e que 

auxilia na integração (a sensação de unidade corporal), diz respeito à 

atitude de precisão do movimento, mostrando‐se na ligação dos 

movimentos “para orientá‐los em relação a eles mesmos e a outros 

movimentos” (Rengel, 2006: 125); 

b) fator espaço, com qualidades direta (quando o foco do corpo em 

movimento, ou partes dele, é único) ou flexível (quando a direção do 

corpo e movimento, ou partes dele, é multifocal), tem a tarefa de 

comunicação (fornecendo a noção do eu e do outro) e está relacionado 

com a atitude de atenção (Rengel, 2006: 126); 

c) fator peso, com qualidades leve ou firme, tem como tarefa a 

assertividade e está relacionado com a atitude de intenção (Rengel, 

2006: 126); 

d) fator tempo, com qualidades rápida ou lenta, tem a tarefa de 

operacionalidade e está relacionado com a atitude de decisão (Rengel, 

2006: 127); há uma divisão, ainda, entre tempos métricos (relativo à 

adequação a uma música ou ritmo de trabalho) e não‐métricos 

(relativos ao ritmo interno ou biológico e fundamentais nas 

improvisações). 

Diferentes combinações de qualidades desses fatores se apresentam nas 

ações corporais, que são, na visão de Laban, acontecimentos ao mesmo tempo 

físicos, intelectuais e emocionais. Segundo Rengel (2006: 128), “as ações 

68 Em especial, será importante articular a relação entre tipos de treinamento e a construção 
de um corpo, a partir da experimentação de várias técnicas corporais, como trata Foster 
(1997); e o conceito de corpomídia, implicado na abordagem do corpo dançante como um 
corpo‐história.



279 

estão presentes em danças de qualquer tipo, folclórica, clássica ou 

contemporânea”, e estão discriminadas, na teoria de Laban, em oito ações 

básicas ‐ deslizar, flutuar, pontuar, sacudir, pressionar, torcer, socar e 

chicotear – das quais outros atos derivam. Para Laban, todos os fatores e suas 

qualidades estão presentes em cada movimento, mas sempre a ênfase recai 

sobre dois fatores (Rengel, 2006: 123). 

Esse instrumental nos é útil para tratarmos, em termos apropriados, 

com que qualidades de movimento as danças populares são transpostas e 

recriadas nos corpos dos dançarinos do Grupo Grial, e que significados 

ideológicos (relacionados com as conexões entre fatores e qualidades de 

movimento e história da dança e do corpo) são produzidos por essas 

transformações. 

Reiteramos aqui que nossa análise não está organizada na forma dos 

três itens (e subitens) que enumeramos, mas as questões neles expostas 

permeiam nossa reflexão, por nos apontarem o que nos interessa discutir em 

todo este estudo: as concepções de identidade e cultura popular, 

representadas nas experiências de reelaboração da cultura popular 

especificamente da literatura de Ariano Suassuna e das tentativas de 

realização de uma dança armorial. Em cada análise, a discussão desses tópicos 

apresenta um modo diferente de articulação, de acordo com o que exigido 

pela realidade de cada espetáculo e pelo desenvolvimento de nosso raciocínio 

acerca de cada um deles 69 . Para realizar as análises fizemos uso de vídeos‐ 

registro dos espetáculo (último item dos anexos), e, quando necessário, 

também de fotos 70 . 

69 Entre nossos procedimentos metodológicos para proceder às análises do espetáculo, 
construímos extensos roteiros descritivos com uma espécie de “decupagem” dos registros 
dos espetáculos estudados. Para um melhor desenvolvimento dos tópicos relevantes para 
nossa discussão, não apresentamos tais descrições em nossas análises. 

70 Os vídeos‐registro de A Demanda do Graal Dançado e de As Visagens de Quaderna ao Sol do 
Reino Encoberto estão disponíveis no Acervo RecorDança; o de Ilha Brasil Vertigem, assim 
como as fotos de As Visagens de Quaderna, foram colhidos, com a diretora do grupo, 
durante a realização dessa pesquisa.



280 

Grupo Grial 

O nome Grial significa “graal” em galego‐português e em espanhol, e a 

escolha desse nome define o objetivo do grupo, usando a demanda do Graal 

como metáfora da busca de uma dança erudita brasileira. Esse foi o motivo, 

inclusive, do primeiro espetáculo do grupo, que analisaremos mais adiante. A 

opção pelo nome Grial, para o qual a opinião de Ariano Suassuna deve ter sido 

decisiva, ancora em um passado ibérico épico a fonte de elementos, 

populares e eruditos, que servirão de base para a construção de uma “dança 

ideal”, como a define seu idealizador (apud Criações do Grial, 2005). E é 

afiliado a essa proposta que surge o Grupo Grial, a terceira grande investida 

em uma dança armorial. 

Assim como a experiência isolada de Pernambuco: do Barroco ao 

Armorial, que relatamos no quarto capítulo, o Grupo Grial foi uma das 

iniciativas do Programa Pernambuco‐Brasil, criado na primeira gestão de 

Ariano Suassuna como Secretário da Cultura do Estado de Pernambuco, tendo, 

inclusive, sua estréia no Teatro Arraial, criado e batizado nessa gestão de 

Ariano Suassuna. 

Vinte anos depois das experiências do Balé Armorial e do Balé Popular 

do Recife, o grupo já começa diferente de tais experiências, no modo de 

conceber a formação de seu elenco, nas claras (e inevitáveis) diferenças entre 

a formação, referências e história corporal de sua diretora e as de Flavia 

Barros e André Madureira, na metodologia e técnicas utilizadas para 

preparação do corpo, entre vários outros aspectos. 

A formação inicial do elenco era de artistas com formação erudita e 

artistas com formação popular. Com “o mesmo tratamento estético” (Vieira, 

19 de março de 1998), ou seja, submetidos à mesma preparação corporal, 

estavam, de um lado, Fernanda Lisboa, Valéria Medeiros e a própria Maria 

Paula (compondo a parcela erudita do grupo); e, de outro, Jáflis Nascimento e



281 

Pedro Salustiano (compondo a metade popular) 71 . Do grupo inicial participava, 

ainda, como professor e músico, Manoel Salustiano, que dava as aulas de 

cavalo‐marinho a todo o grupo. 

A opção pela heterogeneidade na constituição desse elenco inicial do 

Grial, que participaria igualmente de todo o espetáculo, diferencia‐se 

bastante da estratégia assumida por Flavia Barros e Ariano Suassuna em 

Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados, cujo processo de criação 

do espetáculo envolvia, sobretudo, os dançarinos que, ou já eram formados, 

ou estavam por se formar na técnica clássica, ao passo que os componentes 

populares foram inseridos no espetáculo quando este já estava praticamente 

pronto, como vimos no quarto capítulo. E, ao mesmo tempo, diferia do 

caminho contrário, escolhido na experiência do Balé Popular, em que as 

referências eruditas em dança foram praticamente suprimidas, só sendo 

incorporadas posteriormente nas criações do Balé Brasílica. 

Muito do que podemos definir como diferença entre o Grupo Grial e os 

anteriores provém, ainda, da compreensão da qual já partia Maria Paula Costa 

Rêgo, para a qual influenciaram as referências corporais, bastante 

heterogêneas, que, ao longo de sua formação, foram participando da 

construção de seu corpo; além de algumas noções assimiladas, direta ou 

indiretamente, da dança contemporânea e dos pensamentos mais atuais sobre 

corpo e identidade. 

Mais do que recompor detalhadamente a teia cronológica da formação 

e da trajetória de Maria Paula Costa Rêgo na dança 72 , interessa‐nos 

compreender de que modo o conjunto de seu aprendizado corporal e de suas 

proposições, desde cedo, na área da dança, concorreram para o entendimento 

do qual ela partiu para a criação do Grupo Grial, bem como para os 

71 Fernanda Lisboa e Valéria Medeiros traziam em seus corpos referências das técnicas do balé 
clássico e de dança moderna, além de terem participado dos primeiros grupos de dança 
contemporânea do Recife, a exemplo da Cia dos Homens e do Cais do Corpo; Jáflis 
Nascimento, filho de Nascimento do Passo, já era passista de frevo, com experiências em 
dança e teatro (Vicente, 2008: 130), e Pedro Salustiano, filho de Mestre Salustiano, 
participava dos grupos de cavalo‐marinho e maracatu rural da família, além de outras 
manifestações provenientes da Zona da Mata Norte; e Maria Paula, com uma formação 
bastante híbrida, como veremos mais adiante. 

72 Um verbete sobre a trajetória da coreógrafa Maria Paula Costa Rêgo pode ser acessado na 
base de “Biografias” do sistema de informação criado pelo Projeto RecorDança, disponível 
na internet: www.fundaj.gov.br/recordanca



282 

redirecionamentos que colaboraram fortemente para as transformações do 

mesmo. 

Os primeiros fundamentos da dança com os quais o corpo de Maria 

Paula teve contato significativo (aproximadamente dos oito aos quinze anos 

de idade) foram adquiridos em aulas de dança oferecidas na escola em que 

estudava, a então recém fundada Mater Christi (1971). A responsável era a 

diretora da instituição, Enila de Resende, que, a partir de cursos com María 

Fux 73 , tinha como prioridade a expressão corporal individual e a improvisação. 

No contexto de uma escola cuja proposta era (e ainda é) a educação integral 

focada na arte, com base na Pedagogia da Dra. Maria Montessori, a idéia de 

um “corpo livre” e um projeto de estimular nas crianças “um caminho sem 

guias, sem mestres” (Fux, 1983: 17 e 24) substituía pertinentemente o balé 

clássico, sobre o qual María Fux tinha uma visão crítica, defendendo que a 

formação estética da criança em tal técnica não resultaria em um caminho 

criativo, mas em “um tecnicismo cheio de dificuldades físicas” que 

restringiriam e prejudicariam “seu mundo mental e físico” (Fux, 1983: 23). 

A segunda etapa importante na formação da diretora do Grial é 

quando, em 1982, começa a cursar Educação Artística na Universidade Federal 

de Pernambuco, ao mesmo tempo em que os primeiros contatos com Ariano 

Suassuna (pai de sua amiga de colégio na época) lhe renderam o ingresso no 

Balé Popular do Recife. Inicialmente ficou como estagiária, mas logo 

substituiria, na primeira turnê internacional do grupo, uma dançarina que 

estava grávida; e ficaria no Balé Popular até 1988, quando partiria para a 

Bahia, a fim de cursar uma pós‐graduação latu sensu em Coreografia, na 

UFBA. 

A essa altura, a sua trajetória como criadora já transcorria 

paralelamente a seu aperfeiçoamento profissional como dançarina: durante a 

graduação, criou um grupo de dança, chamado Apsaras (já por sugestão de 

Ariano Suassuna), no colégio em que cursara o Ensino Médio (Contato); grupo 

ao qual ensinava os conhecimentos que adquiria tanto no Balé Popular do 

Recife, quanto em sua formação universitária, e os ensinamentos de sua 

73 Bailarina e coreógrafa argentina, criadora da dançaterapia, método integrativo através da 
dança, aplicado em aulas direcionadas para públicos diferenciados – portadores de síndrome 
de down, surdos, entre outros.



283 

primeira relação com a dança. Já na Bahia, participa do grupo Odundê, 

dirigido pela professora Conceição Castro, que, segundo Maria Paula (2006a), 

foi a influência mais significativa do período na Bahia. É nesse período que 

começa a investir mais claramente em “uma linguagem própria a partir das 

dança populares” (Vicente, 2008: 134). Cria, como parte da especialização ao 

mesmo tempo que ainda vinculado ao nome do grupo Apsaras, o espetáculo 

Reino do Sol, com figurino de Romero Andrade Lima, músicas compostas por 

artistas armoriais e elenco constituído, em sua maioria, por alunos da Escola 

da Fundação Cultural 74 . 

A escolha dos artistas e das fontes intertextuais deste trabalho nos leva 

a constatar um interesse de Maria Paula pela estética armorial bem anterior à 

fundação do Grupo Grial, o que é confirmado pela afirmação de Maria Paula 

(2006a) de que “o Grial começou há muito tempo, desde o momento em que 

criei o Apsaras, dava aula no Contato e entrei no Balé Popular; não o Grial, 

mas a pesquisa do Grial”. Certamente, essa característica propositiva que 

marcou, desde esse período, a relação de Maria Paula Costa Rêgo com o 

Movimento Armorial, estabeleceu as razões pelas quais a experiência do 

Grupo Grial não tenha sido um empreendimento de “mão única” de Ariano 

Suassuna, e tenha tido, por isso, condições de continuidade e de opções mais 

autônomas ao longo de sua trajetória. 

Quando Maria Paula volta ao Recife, integra‐se à escola Cais do 

Corpo 75 , na qual daria continuidade à pesquisa a partir das danças populares, 

no entanto, tal projeto foi interrompido devido à mudança repentina de Maria 

Paula para a França. Morou neste país durante vários anos e cursou uma nova 

graduação, na Paris VIII, onde os semestres se alternavam em teóricos e 

práticos; e, dessa forma, entrou em contato com vários coreógrafos e 

aprendizados nas mais diversas técnicas: “Cunningham, Laban, Galotta, 

Bonnie Cohen, etc.” (Costa Rêgo, 2006a). 

74 Informações fornecidas em depoimento de Paulo Paixão, um dos alunos e dançarinos da 
Escola da Fundação Cultural, que participou deste trabalho de Maria Paula Costa Rêgo. 
Segundo ele, o espetáculo se dividia em seis coreografias: Onça Malhada, inspirada em 
trecho do Romance d’A Pedra do Reino; Procissão do Sol, inspirada no prefácio de Rachel de 
Queiroz a esta obra de Ariano Suassuna; Fogo das Pedras, sem referência literária 
explicitada no programa; Sonho sob o Sol, baseada na poesia de Maximiano Campos; Sonho 
sob a Lua; e O Sol como Reino. 

75 Logo depois o Cais do Corpo se tornaria também um grupo.



284 

Paralelamente a esse curso formal, fazia, ainda, aulas particulares com 

a brasileira Laura Proença, que há muito tempo já estava radicada na França, 

tendo dançado na companhia de Maurice Béjart durante vários anos. Com esta 

professora, que Maria Paula considera da maior relevância para sua 

construção corporal, as aulas mesclavam elementos do balé clássico (parte 

dos primeiros alicerces corporais de Laura Proença) com conhecimentos do 

hatha yoga, e estavam focadas na consciência corporal, através da observação 

do percurso do movimento (chamada de parcours por Maria Paula). As aulas 

de Laura Proença tiveram uma repercussão na criação de Maria Paula, 

especialmente nos primeiros espetáculos do Grial, em que a referência do 

corpo da coreógrafa ainda constitui o principal ponto de partida para a 

criação, apesar das influências dos demais dançarinos do grupo. 

O corpo de Maria Paula é por ela definido da seguinte forma: da bacia 

para baixo é formado pela experiência do Balé Popular do Recife; e da bacia 

para cima, pela técnica estudada com Laura Proença, fundamental para a 

compreensão subjacente ao modo da diretora do Grial “usar os braços e para 

a ênfase na abertura do plexo solar” (Vicente, 2008: 135): 

(…) talvez o Balé Popular tenha me trazido mais para a terra, não é? 
Porque foram seis anos dançando chão. Então a perna era forte, não é? 
Uma técnica centrada na bacia. Então realmente foi o Balé que me 
formou tecnicamente neste aspecto. E Laura deu as outras coisas. Ela me 
deu exatamente da bacia pra cima. Engraçado isso. (Costa Rêgo, 
2006a) 

Essa observação traz a discussão para o mérito de como a migração de 

estilos de dança, como resultado concreto de trocas culturais, resulta em 

formas muito imprevisíveis de se reinterpretarem os vários corpos que estão 

em jogo. Essa auto‐definição nos faz refletir sobre como Maria Paula 

reconstrói, em seu discurso verbal, uma narrativa sobre a história que está 

inscrita em seu corpo, tentando organizar sua “demanda” pessoal por um 

corpo armorial em consonância com a lógica binária de seu principal mestre. 

Tal perspectiva se mostrará, ao longo da análise dos espetáculos, como um 

dado importante para compreender como o Grupo Grial constrói uma poética 

a partir da pesquisa das danças populares. O mapeamento de seu corpo de 

modo a localizar suas referências populares em seu “centro de gravidade”



285 

(região pélvica) e suas referências eruditas em seu “centro de leveza” (região 

escapular) nos leva a interpretações, por um lado, dos significados com que 

alguns trabalhos do Grupo Grial jogam em sua transformação de “danças 

regionais” em “universais”; e, por outro, dos significados inevitavelmente 

diversos que surgem quando Maria Paula opta por, literalmente, retirar esse 

seu corpo “dual” de cena (em Ilha Brasil Vertigem). 

O estudo da trajetória do Grupo Grial se nos mostrou dos mais 

instigantes porque tal trajeto afirma quão sutis e pouco simplistas são as 

relações entre os discursos exegéticos e os próprios textos culturais. No 

exemplo que aqui discutimos, enquanto no primeiro, é possível Maria Paula 

Costa Rêgo manter o controle sobre uma invariável afiliação ao projeto 

armorial; no segundo, ou seja, em suas obras, com foco prioritariamente no 

corpo, a possibilidade de manter‐se totalmente fiel a este projeto se 

inviabiliza pela própria história do corpo, incluindo o seu, certamente bem 

mais complexo do que ela mapeia. 

Há de se destacar, ainda, que um elemento diferenciador do Grupo 

Grial em relação às experiências anteriores foi a possibilidade de continuar, 

não só atuando, mas também realizando uma pesquisa corporal. Esta 

continuidade, certamente, permitiu ao grupo: em primeiro lugar, investir na 

pesquisa de uma poética de dança armorial 76 ; e, por fim, lidar com a 

historicidade e a provisoriedade do próprio conceito de dança armorial, de 

forma que, a cada espetáculo, a preparação corporal apontava para novas 

possibilidades no modo de construir um “corpo armorial”. 

76 A construção de uma poética fica muito clara se compararmos os trabalhos do grupo, desde 
A Demanda do Graal Dançado, com o que se apresenta no duo que Maria Paula e Renata 
Lisboa dançaram, em 1997, para mostrar a Ariano Suassuna em que direção ia a dança que 
estava no corpo de Maria Paula naquele momento



286 

A Demanda do Graal Dançado: primeiro passo em uma afirmação armorial 

A Demanda do Graal Dançado (1998) ocupa um lugar significativo na 

história das tentativas de dança armorial que contaram com o apoio de Ariano 

Suassuna. Trata‐se do primeiro espetáculo de um grupo que é fundado com o 

objetivo de dar continuidade, por outro caminho, às experiências da década 

de 1970. O primeiro, em seu único espetáculo, não atingiu exatamente o que 

era esperado por seu idealizador; e o segundo foi considerado como um 

trabalho à parte do Movimento Armorial. O primeiro aspecto a observar em A 

Demanda do Graal Dançado, portanto, é quase obrigatoriamente o que ele 

apresenta, de antemão, como diferença em relação a essas experiências 

anteriores. 

A concepção de que a dança brasileira erudita parte de uma fusão 

persiste nesse trabalho, no entanto, essa compreensão logo se refletiu na 

composição do elenco, como vimos anteriormente 77 , e pela preparação sem 

diferenciação para as duas partes de artistas que compunham o grupo. O 

treinamento corporal para o espetáculo englobava uma parte preparatória 

com Maria Paula, focada na utilização da técnica do parcours, que explicamos 

anteriormente; aulas de dança contemporânea com Giordani Gorki 78 , em uma 

de suas vindas para o Brasil; mas, paralelamente, os dançarinos faziam aulas 

de mergulhão 79 , com o grupo do Mestre Salustiano. 

A dança do cavalo‐marinho é descrita da seguinte forma por Maria 

Acselrad (2002: 103): 

77 A versão do espetáculo a que tivemos acesso apresenta uma pequena diferença em relação 
à formação inicial do grupo, mas ainda segue a lógica da divisão entre dançarinos eruditos e 
populares: não faz mais parte Fernanda Lisboa, e participam Viviane Madureira e Maria 
Imaculada. 

78 Giordani Gorki participou da Cia dos Homens, desde sua fundação, em 1988, até 1989. Em 
1990, mudou‐se para a Europa, de onde retornou em 1996, para instalar‐se em São Paulo, 
onde trabalhou com a Cia. Terceira Dança (Gisela Rocha) e com Márcia Bozon. Em 1999, 
regressou para a Europa de onde voltou em 2007. Suas referências em dança mais 
significativas foram, segundo ele: Pina Bausch, Sonia Mota, Airton Tenório, Marisa Godoy, 
Dyenne Neyman, Rui Horta, Anne Teresa De Keersmaeker, Gisela Rocha, Henrique 
Rodovalho, entre outros. 

79 Uma das partes integrantes do longo roteiro que compõe um cavalo‐marinho.



287 

A dança do Cavalo‐Marinho, composta pela dança do mergulhão, dança 
dos galantes, dança dos arcos, dança das figuras e roda grande, de forma 
geral, é uma dança com ênfase na unidade inferior do corpo. 

Levando em conta o mapeamento que Maria Paula faz das referências 

que guarda em seu corpo, essa descrição da dança do cavalo‐marinho é 

significativa para pensarmos, mais adiante, como se dá sua transposição para 

A Demanda do Graal Dançado e As Visagens de Quaderna ao Sol do Reino 

Encoberto, nos quais, em especial neste segundo, tal folguedo ocupa um lugar 

significativo. 

Em A Demanda do Graal Dançado, a escolha do mergulhão pode ser 

justificada por este se caracterizar como um jogo que privilegia uma relação 

de troca bastante dinâmica, além de ter um certo caráter preparatório, como 

podemos apreender da descrição feita ainda por Acselrad (2002: 54): 

Pequena roda que se forma bem perto do banco, o mergulho, maguio ou 
mergulhão é uma dança em forma de jogo que tem ritmo binário, passo e 
toadas próprias, versos mais curtos e uma pequena variação na 
acentuação de um para o outro (…). É um jogo de olhares e gestos 
bastante expressivos, que segue o princípio de pergunta e resposta, 
chamada e recusa e percute com os pés um ritmo que não é tocado por 
nenhum instrumento do banco. O tombo do mergulho é dança que serve 
como aquecimento para a noite. É ali que os brincadores “acordam as 
pernas e o juízo”. A dificuldade se encontra no fato de que quando se é 
puxado por alguém para dentro da roda, deve se responder ao convite 
com o corpo, enquanto o olhar já deve estar direcionado para outra 
pessoa que, por sua vez, repete a mesma movimentação em relação à 
outra. Mas nem sempre. 

Logo, um certo grau de troca de referências entre corpos formados em 

técnicas e ambientes diversos foi o ponto de partida do Grial nesse seu 

primeiro espetáculo, mesmo que ainda não tenha havido nenhuma imersão no 

contexto mais amplo em que o folguedo do cavalo‐marinho se apresenta e 

existe originalmente, no qual a improvisação é um episódio criador bastante 

significativo. Esse ponto de partida se refletirá no modo como é organizado o 

roteiro que estrutura o espetáculo, que privilegia a inter‐contaminação, 

mesmo que superficial, de informações corporais entre as duas partes do 

elenco, como discutiremos mais adiante. 

Conforme Maria Paula (Rêgo, 2006b), a improvisação não foi usada 

como elemento propulsor da criação coreográfica:



288 

Na Demanda (…), muitas da referências usadas foram extraídas do meu 
corpo. Eu criava célula por célula ali com todo mundo em cena, e assim 
eu ia construindo. É lógico que nessas pequenas células que eu começava 
a criar, havia uma contribuição de Fernanda Lisboa (que estava na época 
da criação), de Lela (Valéria Medeiros). Mas elas diziam: “Não estou 
sentindo esse movimento não, acho que esse movimento é assim”. Mas, 
em geral, era um processo de construção de fora pra dentro. Não era um 
processo de improvisação. Na Demanda, não. 

Essa questão do processo de construção dos movimentos, que pouco 

dispunha do dispositivo da improvisação, remete‐nos a outro ponto, que é a 

autoria da criação. O que Maria Paula declara acerca da criação coreográfica, 

que se configurou para os dançarinos, segundo ela, como um processo criativo 

de movimentos de “fora para dentro” parece replicar, de certa forma, a 

relação entre os papéis de Maria Paula e Ariano Suassuna na autoria do 

trabalho. Não só o roteiro foi escrito por Ariano Suassuna, como as músicas 

também foram escolhidas por ele, e isso é definidor, no mínimo, da forma 

como são concebidas as relações entre a dança e texto e dança e música que 

estão subjacentes a esse espetáculo, além do que essa relação revela acerca 

de um outro binômio, culto‐popular: 

(…) na época eu disse a Ariano: “eu não quero escolher a música”. (…) Eu 
tinha acabado de chegar da França, eu não tinha disco, não tinha 
referência de música brasileira. Aí ele me deu uma seleção de música que 
eu conhecia: Villa‐Lobos, Beethoven, etc. Eu não chegaria, talvez, a essa 
“seleção”, mas eu achava que ele ia pegar grupos que ele conhecia, como 
o Gestas, o pessoal da Paraíba que estava fazendo música armorial, mas 
do qual eu só tinha ouvido falar. Mas ele me veio com essas músicas, 
inclusive que eu já trabalhava antes de ir embora pra França. Então, uma 
das músicas do Quinteto Armorial é uma música que vai crescendo e 
troca, nela mesma, de três ritmos: do maracatu, ela passa para o 
caboclinho, depois ela termina numa rabeca de cantiga de cavalo‐ 
marinho. Então, mais do que seguir a estrutura do Balé, seguíamos a 
própria música inserida no contexto que a gente estava na coreografia, 
porque no roteiro do espetáculo isto cabia. (Rêgo, 2006b) 

A música é também de tal forma definidora, que muito da estrutura do 

espetáculo, com a sucessão de ritmos, é estabelecida a partir dessa 

“obediência” à música, em uma relação igualmente de “fora para dentro”. 

Mas, no próprio relato de Maria Paula, podemos compreender que essa 

submissão da dança à música não está dissociada dos indicativos do próprio 

roteiro: “porque no roteiro do espetáculo isto cabia”.



289 

Para escrever o roteiro de A Demanda do Graal Dançado Ariano 

Suassuna inspirou‐se na versão portuguesa da novela de cavalaria A Demanda 

do Santo Graal, uma tradução, a partir do francês, da terceira parte do ciclo 

da Demanda do Graal, conservada em manuscritos do século XV (Saraiva e 

Lopes, s/d: 94). Essa tradução portuguesa constitui o texto português em 

prosa literária mais antigo, ainda que não seja original. O ciclo arturiano, do 

qual A Demanda do Graal faz parte, é composto de vários episódios: a origem 

do Graal, ou vaso, que continha o sangue de Cristo, recolhido por José de 

Arimateia e transportado por ele de Jerusalém até o Castelo de Corberic, na 

Inglaterra; as profecias de Merlim anunciando novos tempos com a chegada de 

um predestinado; as aventuras dos cavaleiros do rei Artur na busca do Graal; 

e, ainda, “o colapso do reino de Logres e a morte do rei Artur no meio de 

sangue, traição e lágrimas” (Saraiva e Lopes, s/d: 95). 

Como indica a sinopse publicada na página eletrônica do Grial, o 

episódio eleito pelo espetáculo é o que diz respeito à busca do Graal pelos 

cavaleiros do Rei Artur. A partir dessa fonte intertextual e do que Maria Paula 

estava desenvolvendo no processo criativo com seu elenco, o roteiro foi 

construído de modo que a busca do Graal é utilizada como metáfora de uma 

outra demanda, já antiga na história do Armorial: a de uma dança brasileira 

erudita, ou, como define Ariano Suassuna (Criações do Grial, 2005), uma 

“dança ideal”: 

No século XV foi feita, em Portugal, uma versão d’A Demanda do Santo 
Graal, novela de cavalaria que narra a aventura de 150 cavaleiros em 
busca do cálice sagrado, esculpido em uma só e grande esmeralda, onde 
se encontraria o sangue de Cristo recolhido no momento de sua morte. É 
a essa forte narrativa simbólica que alude o título do espetáculo que o 
Grupo Grial de Dança apresenta com músicas de Villa‐Lobos, Antonio 
Madureira, Beethoven, Antonio Nóbrega e Mestre Salustiano, numa bela e 
salutar unidade de contrastes que é brasileira e barroca. O título do 
espetáculo refere‐se a uma demanda; uma busca; a procura de um dos 
caminhos possíveis para a dança brasileira e tentada pela fusão da dança 
chamada contemporânea com a popular. 

O roteiro prévio 80 , incluindo as músicas que ele já prevê, é bastante 

determinante de boa parte das características do espetáculo que nos interessa 

discutir: a forma como são transpostos os elementos populares para todos os 

80 Em anexo.



290 

elementos da cena – espaço, figurino, cenário, trilha sonora, etc. –; e o 

resultado coreográfico. A dramaturgia encena o encontro da cultura popular 

com a cultura erudita, especificamente através da dança, numa operação que 

transplanta historicamente os elementos populares para que eles encontrem 

seus equivalentes em referências de um contexto épico medieval. 

A lógica binária com que é encenado o choque cultural, e a posterior 

fusão, alude às características do “povo castanho” (Suassuna, 1976), e é a 

mesma que já estava na dramaturgia de Iniciação Armorial aos Mistérios do 

Boi de Afogados, de forma que o popular migra para o interior de um discurso 

culto de afirmação épica das identidades populares. Porém, isso se aprofunda, 

nesse primeiro espetáculo do Grial, principalmente devido aos pressupostos 

ideológicos da fonte intertextual. 

A escolha de A Demanda do Santo Graal como matriz textual reforça, 

de antemão, uma afirmação épica da cultura brasileira, pela valorização de 

referências literárias de nossas “raízes” ibéricas, e por essas referências já 

pressuporem a afirmação nacional, através de símbolos de “resistência” e 

formação de identidades nacionais. Além disso, precisamos evidenciar os 

significados articulados pela afinidade com a missão doutrinária que as 

versões portuguesas das novelas de cavalaria foram assumindo 81 : em A 

Demanda do Graal Dançado, a pregação dos valores bons encontra seu 

correspondente na pregação de uma “arte ideal”, como de resto o faz todo o 

discurso de Ariano Suassuna ao tratar da arte armorial. O sentido do herói 

como “bom cavaleiro” também se articula nessa relação intertextual: 

O “bom cavaleiro” Galaaz livrara Persival “dos vinte cavaleiros que o 
perseguiram”, sua lealdade e solidariedade, sua ousadia e habilidade já 
nos são apresentadas. A seguir, o “torneio forte e maravilhoso” é visto 
como uma oportunidade para o herói Galaaz percorrer mais uma etapa na 
estrada em direção à sua predestinação. “[…] Estavam os de dentro tão 
desbaratados, que não esperavam senão a morte. E Tristão […] sofrera já 
tanto que tinha já muito quatro feridas” (MEGALE, 1988, p.579): será em 
auxílio dos que perdem, dos que estão sendo oprimidos e derrotados, que 
o herói irá utilizar seus talentos. (Puglia, 2007: 3) 

81 Sobre o assunto, ver Puglia (2007: 2). Disponível em: 
www.abralic.org.br/enc2007/anais/69/1622.pdf Acesso em: 22 maio 2008.

http://www.abralic.org.br/enc2007/anais/69/1622.pdf


291 

É por essa imagem de justeza de Galaaz que se contaminam os que 

estão empenhados na busca de uma “dança ideal”. A afinidade com todos 

esses significados históricos da novela de cavalaria, sobretudo os acentuados 

na versão portuguesa, é determinante no modo como os elementos populares 

são articulados no interior da cena de A Demanda do Graal Dançado. A 

metodologia utilizada no processo de criação possibilitou a troca de 

informações entre dançarinos populares e eruditos, o que tornou possível 

alcançar uma forma mais aprofundada de resolver a fusão de elementos em 

cena. No entanto, essa fusão, na mesma proporção em que é melhor 

realizada, é também mais fortemente articulada com os objetivos ideológicos 

da narrativa em que ela é inserida: a afirmação épica das identidades 

populares. E, exatamente por esses motivos, podemos dizer que A Demanda 

do Graal Dançado já parte de um ponto de maior proximidade com a estética 

e o discurso armoriais do que as experiências realizadas até então. 

Vejamos, portanto, como os elementos que elegemos como relevantes 

para a nossa discussão (já elencados no início do capítulo) revelam, nesse 

espetáculo, a ampla convergência que ele assume com relação à estética 

armorial na afirmação épica das identidades populares, na qual a cultura 

popular é valorizada no interior de um discurso monológico, de valorização de 

um passado absoluto, através do dispositivo da lenda nacional e de isolamento 

da contemporaneidade. Segundo Bakhtin, 

A idealização do passado nos gêneros elevados tem um caráter oficial. 
Todas as manifestações exteriores da força e da verdade dominantes (de 
tudo que está concluído), organizam‐se dentro da categoria axiológica e 
temporal do passado, em uma representação distanciada, longínqua 
(desde o gesto e o vestuário até o estilo, tudo é símbolo do poder). 
(Bakhtin, 2002: 411) 

Nada poderia ser mais apropriado para começarmos a refletir como se 

dá a transposição dos elementos populares para um outro espaço cênico e 

social nesse espetáculo. Tudo está organizado “dentro da categoria axiológica 

e temporal do passado, em uma representação distanciada, longínqua”, desde 

o embaralhamento e esvaziamento histórico dos significados dos folguedos 

representados, passando pela composição do espaço, do tempo, do figurino, 

do cenário e da trilha sonora, até os resultados coreográficos. Faremos uma



292 

descrição mínima de alguns elementos que serão requisitos para o 

desenvolvimento da análise. 

A divisão do elenco entre dançarinos populares e eruditos é utilizada na 

cena e está articulada com o decorrer da narrativa metalingüística da busca 

de uma dança brasileira erudita. Os dançarinos masculinos, populares, dão 

início ao espetáculo e, seguindo as pistas de novelos, adentram o palco de 

fora para dentro a partir da platéia, em uma sugestão da diáspora, ou 

deslocamento, da cultura popular para um outro lugar cênico de tradição 

“nobre”. No roteiro, há indicação de que os homens “usam roupas que aludem 

ao Mateus, ao Bastião e ao Birico” (provavelmente se fossem três dançarinos, 

o que não é o caso). E as roupas das mulheres sugerem “a da Mestra, a da 

Diana, a da Contramestra e a da Caterina [sic]”, com a ressalva de que “não é 

preciso ser cópia, serão alusões, sugestões, recriações” (Suassuna apud 

Siqueira, 2002: 77). 

No resultado apresentado 82 , os dançarinos masculinos, por seu gestual, 

seu figurino e seu significado na narrativa (incluindo essa entrada inicial), nos 

remetem a bufões, bobos ou mesmo personagens da Commedia dell’arte, ao 

mesmo tempo em que são alusivos ao pastoril, pois um traja azul, e o outro, 

vermelho. A entrada a partir da platéia pode lhes conferir o significado de 

quem conta a história a ser encenada, e, como bufão, tal história perde o 

compromisso com a verdade, ao mesmo tempo em que ganha conotações de 

uma “verdade oculta”, previsão do futuro, ou a visão ainda que ingênua 

daquilo “que a sabedoria dos outros não consegue perceber” (Pavis, 1999: 

35). Ao mesmo tempo, podemos identificar, pelo modo como se movem, e por 

suas funções, com os atores de commedia dell’arte, na qual se salienta: 

(…) o domínio corporal, a arte de substituir longos discursos por alguns 
signos gestuais e de organizar a representação “coreograficamente”, ou 
seja, em função do grupo e utilizando o espaço de acordo com uma 
encenação renovada. 

As dançarinas de formação erudita, que no início do espetáculo já se 

encontram no palco (na coxia), vestem roupas que, certamente pelo 

82 Ver ficha técnica de cada um dos espetáculos nos anexos. Apenas nos referimos aos autores 
de um determinado elemento cênico, quando isso se faz relevante para a discussão 
desenvolvida.



293 

embaralhamento de elementos, são de difícil identificação com referenciais 

históricos: calças com uma saia sobreposta com estampas que remetem às 

figuras do cenário, e ainda um véu cobrindo a cabeça e o colo. O gestual 

religioso com que iniciam o espetáculo dão ao véu que vestem nesse momento 

uma conotação também religiosa, assemelhando‐se a lenços usados pelas 

mulheres na cabeça, “provavelmente de origem moura” (Köhler, 2005: 262), 

na Espanha do século XIV;  apesar de o conjunto das roupas guardar mais 

semelhanças com roupas nobres da antigüidade africana (especificamente da 

Etiópia). 

Mais significativo, porém, é dizer que, paralelamente ao processo de 

absorção de elementos populares pelos corpos dessas dançarinas ao longo da 

peça coreográfica, há uma diminuição dos trajes usados por elas no início: 

primeiramente é retirado o véu; depois a saia, quando ficam na cintura ainda 

espécies de pedaços de couro 83 ; e, em seguida, ficam apenas a calça e blusa 

(ou macacão de malha) que estavam por baixo. Esse “desnudamento” também 

acontece com os dançarinos populares, porém quase ao final do espetáculo. A 

única dançarina que compõe a parte popular do elenco aparece com um 

vestido branco bastante simples e diverso da aparente realeza dos trajes das 

demais dançarinas. 

No cenário (de Dantas Suassuna), um imenso painel de fundo, com 

continuidade nos separadores das laterais, apresenta uma simbologia 

relacionada com o ideário armorial: aves, cobras, cactos (alusivos ao sertão 

nordestino), e outras figuras arquetípicas como quadrado, triângulo, círculo, 

cruz, todos desenhados com traços rudimentares; no centro, abaixo da cruz, 

uma porta à semelhança de uma arcada esconde, com um véu, um banco do 

cavalo‐marinho 84 (do grupo de Mestre Salustiano), que toca ao vivo, em 

diversos momentos do espetáculo. Todos os símbolos dispostos neste cenário 

evocam um ambiente de espiritualidade contraposta à realidade material. 

83 Isso é o que é possível identificar pelo vídeo. 
84 O banco, no cavalo‐marinho, é onde ficam os músicos, tocando os seguintes instrumentos: 

mineiro, baje, pandeiro e rabeca. Porém, é um elemento de tamanha importância, que 
pode ser considerado como mais um personagem do folguedo, com o qual os demais 
interagem, improvisam, etc. Os músicos que tocam no espetáculo são: Mestre Salustiano, 
Wellinton Salustiano, Gutemberg e Válber. A disposição dos músicos no banco pode ser vista 
no desenho intitulado “Geografia de uma roda de cavalo‐marinho” (Acselrad, 2002: 133), 
que se encontra nos anexos.



294 

Porém, o fato de o banco do cavalo‐marinho, que nesse espetáculo representa 

o emblema da cultura popular, estar situado na arcada, ao centro e abaixo da 

cruz ganha conotações alusivas ao lugar sagrado em que se encontrará algo 

fundamental na busca que se estabelece nesse espetáculo, como será 

revelado em uma cena específica que comentaremos mais adiante. 

A trilha sonora é outro elemento que compõe o quadro básico para o 

desenvolvimento de nossa análise. Pensada desde o roteiro de Ariano 

Suassuna, é composta, assim como o elenco, por uma justaposição de peças 

eruditas e populares. Estão no espetáculo o Quarteto n.1 para cordas, de 

Villa‐Lobos; Beethoven; Toque para Marimbau e Orquestra, de Antônio 

Madureira; Entremeio para Rabeca e Percussão, de Antônio Nóbrega; e, entre 

várias outras músicas tocadas ao vivo, Romaria, do Mestre Salustiano. 

A Demanda do Graal Dançado transpõe para a cena o frevo, a ciranda, 

o maracatu, o cavalo‐marinho, caboclinho, etc., mas não há relação com as 

narrativas ou com os significados históricos de nenhuma dessas manifestações. 

Os elementos ‐ personagens, instrumentos, acessórios, mas sobretudos passos 

– são transplantados para outro universo histórico, de modo que sua 

historicidade (e também sua contemporaneidade) lhes é removida. Isso tem 

relação com a subordinação dos elementos à narrativa épica de fundo, mas 

também com a qualidade da pesquisa sobre a cultura popular desenvolvida 

para esse espetáculo. 

Quando A Demanda do Graal Dançado estava em montagem, o 

referencial da “cultura tradicional de Pernambuco” da qual o grupo partia era 

ainda, conforme Maria Paula (Costa Rêgo, 2006b), muito fortemente as 

referências que ela havia assimilado em sua passagem pelo Balé Popular do 

Recife. E, devido a isso, o principal elemento em que se investiu nesse 

espetáculo foram os passos das danças representadas em cena: “para mim, na 

Demanda, o foco é o passo (Costa Rêgo, 2006b). Dessa forma, no resultado 

coreográfico de A Demanda do Graal Dançado, tanto nas referências às danças 

populares e nas suas recriações, quanto nas informações de dança oriundas de 

ambientes cultos, apreendemos que o ponto de partida é, de fato, o passo. 

Coerentemente com o roteiro, há, ao longo do espetáculo, uma 

gradação, uma passagem da execução de passos “puros” para uma recriação



295 

dos mesmos, como que a representar o trajeto narrativo da busca da “dança 

ideal” à qual se referiu Ariano Suassuna. Há cenas metalingüísticas, que 

tratam exatamente das trocas de informações entre corpos vindos de 

contextos diferentes (o popular e o culto) e que resultam no que, conforme a 

visão de Ariano Suassuna, é o ponto de partida para a criação de uma dança 

brasileira erudita: a idéia de fusão. Sobre isso o escritor relata em uma 

entrevista concedida à TVE: “eu escrevi o roteiro de uma maneira que os 

dançarinos de formação popular aproveitassem a experiência dos outros de 

formação erudita e vice‐versa” (apud Vicente, 2008: 130). 

Algumas cenas representam claramente a narrativa inspiradora do 

espetáculo, ao mesmo tempo em que representam metalingüisticamente a 

busca da dança brasileira “erudita”. Logo no início (2’30”) 85 , uma “procissão 

imploratória” (Suassuna apud Siqueira, 2002: 77) conduz um andor vazio, 

simbolizando exatamente o que será ainda buscado. Nesse momento, o 

conjunto de movimentações das dançarinas recria um gestual com significados 

religiosos. A referência clara à procissão se alterna com um quadro (4’30”) no 

qual, em uma espécie de digressão, além de outros gestos alusivos ao universo 

religioso da narrativa, conta‐se a história do corpo dessas dançarinas: suas 

referências eruditas praticamente ainda não mescladas às danças populares. 

Nesse momento, é predominante uma movimentação resultante da utilização 

de técnicas modernas, e alguns elementos de balé clássico. O fundo musical, 

que era a Romaria do Mestre Salustiano ao início da procissão, muda para o 

Quarteto n.1 para cordas de Villa‐Lobos. 

Terminada a procissão (8’50”), as dançarinas fazem uma passagem de 

temps levés 86 já mesclada com alguns movimentos recriados do frevo, como 

se um primeiro momento da troca com os dançarinos populares já tivesse tido 

início após a procissão. Na cena seguinte, a metalinguagem da fusão do 

popular com o erudito fica ainda mais clara: o dançarino vestido de azul com 

trajes e acessórios sugerindo um universo de realeza (o esqueleto de uma saia 

e uma coroa), faz movimentos explícitos do maracatu de baque virado, 

85 As indicações de tempo no registro em vídeo são aproximadas, não exatas. 
86 Segundo Pavlova (2000: 218): “(…) designação para o salto dado sobre um pé e realizado 

em qualquer posição. A(o) bailarina(o) sai do chão com o pé bem esticado, usando toda a 
extensão muscular para realizar a elevação na ponta do pé, ficando esta ponta para baixo e 
a perna esticada após o demi‐plié”.



296 

enquanto as dançarinas, que dançam ao seu redor, assimilam, 

gradativamente, elementos do maracatu, mas sempre recriando‐os a partir da 

mesclagem com saltos (alguns provenientes do balé clássico), atittudes, 

outras formas de usar o peso e a velocidade. O dançarino também é 

contaminado pelas referências corporais das dançarinas, e, ao final, também 

recria os movimentos, através da repetição dos movimentos de braço e de 

outra qualidade de velocidade e de uso do peso. O traje real estabelece, 

nessa cena, uma relação metonímica com a corte, um ponto de convergência 

entre as representações eruditas e populares, e a concepção de cultura 

mestiça como fusão harmônica: 

A noção de Corte está extremamente ligada à de harmonia, funda os 
valores e as coisas, sendo que a ligação entre rei e vassalos é uma espécie 
de equilíbrio que se busca. Tanto que, ameaçada a saúde do soberano, 
transtorna‐se o bem‐estar do reino. Vem a desolação, a terra gasta (The 
waste land), a morte. (Ferreira, 1991: 54) 

Mas a cena que mais evidentemente funciona como metalinguagem da 

inter‐contaminação entre os corpos dos dois subgrupos do elenco é a que 

transpõe para o palco uma representação do mergulhão do cavalo‐marinho, 

que foi, como vimos, um dos meios de preparação física para o espetáculo. 

Esse, inclusive, é o único momento do espetáculo em que a utilização do 

espaço, para o qual contribui a iluminação, faz referência (embora parcial) ao 

espaço do folguedo representado. Em primeiro lugar, o banco é posto em 

evidência (17’10”), e começa a tocar o ritmo do cavalo‐marinho. Em seguida, 

o dançarino vestido de vermelho entra em cena e faz as graças ou 

“pantinhos” 87 de quem está em evidência na roda do mergulhão, só parando 

quando vê entrarem em sua direção as três dançarinas eruditas, cada uma 

com uma espécie de tocha da mão (em uma possível sugestão de ritos 

iniciáticos de morte e renascimento) e já desprovidas dos acessórios ou trajes 

do início do espetáculo (véu, saia e couros na cintura). Elas se retiram e 

retornam, e, a partir daí, sucessivas passagens delas aludem ao jogo de 

pergunta e resposta próprio ao mergulhão, sempre com acréscimos graduais 

87 Segundo Maria Acselrad (2002: 105), “pantinho” é uma “categoria nativa [da Zona da Mata 
Norte] que procura dar conta da expressividade ou estilo pessoal que qualifica e 
individualiza o samba de cada brincador (…)”.



297 

de informações do cavalo‐marinho, bem como de sua recriação, na 

movimentação que elas realizam ao longo de todo esse “jogo”. É importante 

ponderar, no entanto, que embora a luz projete um círculo no chão, essa 

formação não se realiza pelo conjunto de dançarinos, uma vez que as 

dançarinas entram e saem de cena para a coxia, afirmando, com isso, a 

natureza do espaço cênico do teatro, e, de certa forma, tornando superficial 

o efeito da troca cultural. 

Inicialmente, o dançarino de vermelho mescla passos próprios ao 

momento do mergulhão com outras variações de pisada no chão e cruzadas de 

perna. As dançarinas realizam a “corrida” do mergulhão, enquanto os braços 

se mantêm ocupados das tochas (um elemento que não pertence à dança que 

está sendo representada, mas à narrativa na qual ela é inserida). Aos poucos, 

elas introduzem um tipo de movimentação com o tronco e com os braços, com 

uma ênfase na abertura do plexo solar, para a qual certamente contribuíram 

as referências da técnica do parcours aprendida com Laura Proença por Maria 

Paula e utilizada na preparação corporal desse espetáculo. É interessante, 

nesse momento, observar como se reflete claramente a forma como a própria 

Maria Paula mapeia o seu corpo: da cintura para baixo formado pela sua 

passagem no Balé Popular do Recife; e da cintura para cima, principalmente 

pelas suas aulas com Laura Proença. De fato, fica evidente, nesta cena, que, 

embora da cintura para baixo o tipo de movimentação das dançarinas seja 

mais aproximada com as que são realizadas nas rodas de cavalo‐marinho, a 

sua recriação se dá através de uma amplificação, que consiste numa ênfase na 

ação de saltar, e no preenchimento possibilitado pela execução simultânea do 

mesmo movimento pelas dançarinas, “coreografando” os passos do cavalo‐ 

marinho. Essa forma de transpor a dança popular é ainda bastante aproximada 

do método criado pelo Balé Popular do Recife para fazê‐lo. 

Curioso é notar que, ao passo que o dançarino de vermelho permanece 

em cena executando passos “puros” do cavalo‐marinho, numa qualidade que 

preserva sua individualidade como brincador, o dançarino de azul, em um 

certo momento (20’), acompanha as dançarinas em novas formas de dispor os 

movimentos do cavalo‐marinho no espaço (entrando e saindo de cena) e nas 

coreografias sincronizadas que recriam os passos dos folguedo. Isso ganha um



298 

significado decerto relevante se relacionarmos com duas outras cenas em que 

é esse mesmo dançarino que é contaminado pelas trocas com a parte erudita 

do elenco. Uma é anterior a essa cena do mergulhão que acabamos de 

analisar, aquela em que ele entra com roupas representativas da corte, que já 

comentamos anteriormente; e outro momento (26’55”) em que a dança 

representada é novamente a do maracatu de baque solto, ficando nesta 

segunda ainda mais evidente a recriação. Enquanto as dançarinas introduzem 

saltos que inexistem em um passo com cruzamento de pernas do maracatu, o 

dançarino de azul recria os movimentos dessa dança através da mesclagem 

com o frevo, o samba, passos do caboclinho, agachamentos, novos 

movimentos de braço, interrupções de movimentos já existentes, piruetas, 

inclinações de tronco, repetições e reformulações na velocidade com que 

comumente são realizados alguns dos passos do maracatu. 

Dessa forma, o dançarino de azul ganha, dentro da narrativa, o papel 

simbólico da contaminação também do popular pelo erudito. A escolha do 

azul para este papel ganha conotações ideológicas bastante significativas, se 

considerarmos que, na cultura ocidental, esta cor, em contraponto ao 

vermelho (em que está vestido o outro dançarino), é identificado com o 

imaterial, o celestial, ao passo que o encarnado é relacionado com o material 

e o terreno 88 . Como se a passagem do “regional para o universal”, objetivo 

pretendido por Maria Paula e Ariano Suassuna nessa demanda, coincidisse com 

esta outra passagem: do terreno para o celestial, da carne para o espírito, 

constituindo este o significado mais amplo que podemos apreender dessa 

“universalização” através de um deslocamento da ênfase na parte inferior do 

corpo para a parte superior. 

A dançarina popular, Maria Imaculada Salustiano, que, diferentemente 

da estréia, participa nessa versão que analisamos, cumpre também um papel 

relevante dentro da narrativa, pois é dela a incumbência de abastecer, com 

um cântaro de água, a bacia dos demais dançarinos, que se encontram 

imóveis nas laterais do palco, próximos aos separadores. À medida que ela 

abastece cada uma das bacias, o dançarino “contemplado” começa a realizar 

88 Além de essas cores representarem, respectivamente, os cristãos e os mouros, entre os 
quais a extensa história de lutas é comumente aludida por Ariano Suassuna, especialmente 
nas obras que analisamos no terceiro capítulo.



299 

um gestual inicialmente alusivo a um banho, mas depois, deslocando‐se para o 

meio da cena, para dançar o maracatu recriado que acabamos de descrever. A 

função simbólica dessa cena sobrepõe mais de um significado: relaciona, por 

um lado, o papel fertilizador da água com a cultura popular; e, por outro, 

remonta à simbologia da água na matéria de Bretanha ou no ciclo arturiano: 

Arthur teria sido concebido ao som das marés, em Tintagel, que fica sob o 
castelo do Duque da Cornualha; tirou a Bretanha das mãos bárbaras em 
doze batalhas, cinco das quais às margens de um rio; entregou sua 
espada, Excalibur, ao espírito das águas e, ao final de sua saga, foi 
carregado pelas águas para nunca mais morrer. 89 

Por fim, duas outras cenas revelam de que forma a representação da 

cultura popular é inserida no discurso épico desse espetáculo. Após a longa 

parte descrita do mergulhão, as dançarinas “eruditas” vão para trás do painel 

e puxam o véu que esconde o banco do cavalo‐marinho (21’30”), numa 

espécie de revelação do lugar em que se encontra o que é buscado nessa 

demanda, o ambiente da cultura popular. Na narrativa, a conotação desse 

momento é a proximidade com o Graal. Os significados ideológicos que 

extraímos dessa ação das dançarinas de rasgar o véu e revelar a “riqueza” 

antes oculta estão vinculados à relação do sujeito de elite com a cultura 

popular, na qual esta, numa condição passiva, depende daquele para “entrar 

em cena”. É nesse momento que os músicos do banco se adiantam para o 

meio do palco e, em círculo, dançam, fazem graça, gesticulam, ao mesmo 

tempo em que continuam a tocar; e, quando voltam ao seu lugar, o pacto do 

público com o significado desse emblema parece dar‐se facilmente: são 

aplaudidos em cena aberta. 

O outro momento é complementar desse deslocamento dos elementos 

populares para um significado específico dentro da narrativa, possibilitando 

uma leitura da definição de cultura popular com que esse espetáculo opera. 

Em uma segunda entrada para o meio da cena (37’20”), o rabequeiro do 

banco (Salustiano) entrega a rabeca para uma das dançarinas que se encontra, 

junto aos demais dançarinos, sentada em um círculo resultante do desenho 

coreográfico da cena anterior. A dançarina passa a rabeca para um dos 

89 Disponível em: http://users.hotlink.com.br/egito/santgrl.htm Acesso em: 27 de maio 2008.

http://users.hotlink.com.br/egito/santgrl.htm


300 

dançarinos, e assim se vai passando o objeto sucessivamente. A rabeca, em 

cena, é o signo que substitui o cálice, “entregue por cada bailarino a um 

integrante do grupo”, como descreve o roteiro, que também anuncia o frevo 

final, dançado como “celebração e sagração final, semelhante à dança de 

Davi diante da Arca, porque o Graal da Dança Brasileira foi reencontrado” 

(Suassuna apud Siqueira, 2002: 78). 

Apesar de A Demanda do Graal Dançado não partir mais da insistência 

no balé clássico como preparação obrigatória (embora uma parte do elenco já 

guarde essa referência na história de seus corpos), o espetáculo parte de uma 

lógica na relação entre dança e texto próxima à que os balés de repertório 

mantêm com as suas narrativas geradoras. Tal qual acontece nesses casos, a 

dança aspira a ser textual ou discursiva, e estabelece, portanto, um enfoque 

dos textos matrizes (A Demanda do Santo Graal e o roteiro de Ariano Sussuna) 

que submete a experiência do corpo dançante à tradução semântica dessas 

fontes intertextuais. Desse enfoque, que Michel Bernard (2001: 126) nomeia 

de semântico, advém uma série de convergências ideológicas entre esse 

espetáculo e o pensamento e a obra de Ariano Suassuna, sobretudo no que se 

refere à opção por uma “afirmação épica das identidades populares”. 

A relação de Ariano Suassuna com A Demanda do Santo Graal é 

certamente também atravessada pelo modo como a lenda arturiana chegou ao 

Brasil e teve bastante acolhida na tradição oral nordestina: não como forma 

literária rígida, mas como “uma ideologia dinâmica e atuante” (Ferreira, 

1991: 57). Apesar de a figura do rei Artur não ser salientada no que se 

absorveu do ciclo arturiano na tradição nordestina, o universo encantado da 

corte do rei Artur, que é vizinha do Reino da Morte, está ligado a um motivo 

ou tema constante no romanceiro nordestino de encantamento: a busca 

constante do outro mundo (Ferreira, 1991: 53‐59). A partir disso, podemos 

identificar vários deslocamentos em A Demanda do Graal Dançado que 

transfere para a história da busca de uma “dança ideal” os ideais de um 

mundo de eterna paz e felicidade, a ser conquistado com sacrifícios, “quando 

se pretende fundar na Bretanha, um país ideal sem medo, sem trabalho e dor, 

um Reino de Harmonia perfeita” (Ferreira, 1991: 54). Na construção dessa 

perfeição, o elemento constante é a ligação com o outro Mundo:



301 

(…) o país da fartura, onde se encontra, por exemplo, comida para todos 
na tigela inesgotável, no caldeirão da abundância, uma terra em que não 
penetram a morte nem a velhice, a terra da juventude e da fecundidade, 
de promessas geralmente ligadas ao talismã da abundância. (Ferreira, 
1991: 55) 

Os vários deslocamentos realizados nesse espetáculo ‐ históricos, 

narrativos, espaciais, etc. – operam um embaralhamento de referências 

semelhante à fusão entre as intertextualidades bíblica e cavaleiresca do 

Romance d’A Pedra do Reino, contribuindo para o “esvaziamento histórico dos 

vários contextos relacionados” (Ramalho, 2006: 405). Nesse esvaziamento, 

elementos do popular são valorizados como símbolos isolados, que ajudam a 

dar materialidade ao discurso inventivo de uma tradição e de uma 

continuidade histórica que justificam a constituição de uma nação. 

Além de a valorização da cultura popular pelo viés da tradição e por 

objetos isolados (os passos, a rabeca, etc.) estar condizente com a opção 

epistemológica que exclui o agente popular como correspondente histórico da 

cultura que ele produz (no presente), outra convergência desse espetáculo 

com o discurso armorial acerca da cultura popular e com o romance 

emblemático dessa estética nos revela outra falsa inclusão: a valorização das 

manifestações populares pela sua semelhança com a cultura de elite, e não 

pelas diferenças e reelaborações (que parecem ganhar um sentido de 

“rebaixamento” do qual é preciso retornar a “elevar‐se”). 

Em A Demanda do Graal Dançado, a dualidade entre este e o outro 

mundo é representado pelo véu que separa o banco do cavalo marinho, de 

onde sai a rabeca, assim como o Graal, uma metonímia do “outro mundo”, e, 

portanto, o “talismã da abundância”. É pelas conotações dessa epicidade, que 

o popular, o “outro mundo”, é contaminado na retórica construída por esse 

espetáculo. Mas essa lógica dual, como o livro‐raiz de que tratam 

criticamente Deleuze e Guattari, é o modo como está articulada a relação 

entre o popular e o culto de um modo geral dentro do espetáculo: nas 

sobreposições narrativas, nas cores, na música, na constituição do elenco e na 

divisão do corpo (da coreógrafa e diretora) do qual parte a criação de 

movimentos desse espetáculo, e, ainda, no entendimento implícito de que a



302 

nossa cultura é uma fusão de contrários (como uma fusão de passos oriundos 

de dois mundos opostos). 

Vimos, no capítulo anterior, como a concentração no passo pode ser 

interpretado como equivalente à primazia dos objetos isolados como um dos 

obstáculos epistemológicos, herdado dos folcloristas, no estudo da cultura 

popular. E vimos, ainda, como essa opção vinha sendo repetida na história das 

tentativas de criar uma dança armorial, até porque essa compreensão pode 

ser extraída do próprio discurso de Ariano Suassuna, como discutimos no 

segundo capítulo. Esse aspecto, no entanto, constitui um dos focos de ajuste 

na trajetória do Grupo Grial, como argumentaremos no decorrer do capítulo. 

Conforme Maria Paula (2006), no próprio processo de A Demanda do 

Graal Dançado, ela foi percebendo que havia uma diferença entre o que 

entendia como passo e o que entendia como linguagem, algo que, pela sua 

declaração, consistia em uma compreensão mais ampla e aprofundada das 

danças “tradicionais”. 

Na transposição do passo para a cena, Maria Paula (2006) pondera: 

Mesmo quando o foco ainda era o passo, o interessante dessa pesquisa era 
como fazer a releitura desse passo. (…) Então, por exemplo, colocamos 
uma tesoura de frevo em câmera lenta, com a cabeça estacada para trás, 
e aquilo ali dava uma outra dimensão. Era tão simples quanto isso: trocar 
o ritmo da tesoura e colocar uma cabeça estacada para trás que inexistia. 
O efeito daquilo já era como o de uma bomba atômica. (…) A sensação 
que eu tinha era essa, entendeu? E a partir dessa, eu passava a ter uma 
outra sensação: a de que o passo não me sustentava mais, não me 
correspondia mais. E eu acho que na própria Demanda houve alguns 
momentos em que eu falei de construção de linguagem. E a gente 
poderia, não somente mexer na estrutura do passo, como a gente poderia 
mexer na estrutura daquela célula de movimentos. (Costa Rêgo, 
2006b) 

Provavelmente, até pelo convívio com o grupo de cavalo‐marinho do 

Mestre Salustiano ao longo de todo o processo, a necessidade de ampliar o 

foco da pesquisa deve ter constituído um desejo futuro para Maria Paula, 

desde esse primeiro espetáculo, embora não possamos concordar com a 

afirmação sobre essa primeira experiência, reproduzida em uma matéria de 

divulgação da estréia de A Demanda do Graal Dançado, segundo a qual se 

tratava de “um mergulho de profundidade. Para chegar à criação de uma 

técnica corporal que leve em consideração o contexto e o modo de ser



303 

brasileiro” (Moura, 19 de março de 1998). Esse mergulho só seria dado algum 

tempo depois, mas naquele momento já parecia haver, ao menos, a 

necessidade de partir de uma imersão maior, para chegar aos objetivos que 

até então haviam sido frustrados. 

Além disso, podemos ver inscrito nesse espetáculo, diferentemente da 

experiência passada do Balé Armorial, o diálogo que o Grupo Grial, desde o 

início, estabelece com a “mudança em curso na relação com as culturas 

populares: o lugar do artista popular” (Vicente, 2008: 146), que “passou a 

protagonizar ações artísticas e ampliar seu espaço na mídia e no debate 

cultural”: 

Não bastava apenas se inspirar na cultura popular, como fez o BPR, mas 
apresentar o artista executando sua arte. Assim, mesmo que ainda de 
forma incipiente, Mestre Salustiano, Pedro Salustiano e Jaflis Nascimento 
protagonizam suas performances em cena, marcando suas interpretações 
individuais. O que poderia ser lido como um problema de coerência do 
elenco é a sinalização de um caminho que o grupo Grial investirá na 
década seguinte: ao invés de transformar o movimento e o modo de 
dançar dos artistas de tradição popular, buscará formas de tornar 
proeminente essa especificidade como qualidade artística. (Vicente, 
2008: 146) 

Veremos, pois, no decorrer de nossa discussão, como a compreensão de 

Maria Paula de que sua pesquisa não seria redutível aos bens populares, sua 

necessidade, a partir disso, de investir mais amplamente no contexto que 

originava tais bens, e seu convívio com esse ambiente e com os agentes 

produtores, ao ponto de querer transportá‐los para a cena, foram compondo, 

pouco a pouco, justamente o conjunto de fatores que incompatibilizaram, na 

fase mais recente do grupo, uma manutenção da “afirmação épica do 

popular” tal qual vimos encenada em A Demanda do Graal Dançado.



304 

As visagens de Quaderna ao Sol do Reino Encoberto: ampliando o passo 

O terceiro espetáculo do Grial, As Visagens de Quaderna ao Sol do 

Reino Encoberto (2000), representa um momento de maior maturidade em, 

pelo menos, três aspectos: na trajetória de Maria Paula Costa Rêgo como 

coreógrafa e diretora; nas escolhas das afinidades com a estética armorial; e 

na pesquisa corporal do grupo. Esses três indícios de maior maturidade dizem 

respeito a como, nesse trabalho, o grupo se mostra mais profundamente 

afinado com a visão estética de Ariano Suassuna, ao mesmo tempo em que se 

direciona a uma autonomia no modo de atualizar o armorial para o âmbito da 

dança. 

Este é o primeiro espetáculo do grupo que Maria Paula concebe, 

coreografa e roteiriza 90 . Seu roteiro é baseado na obra emblemática do 

armorial que aqui discutimos: o Romance d’A Pedra do Reino. No entanto, 

informações da ficha técnica (“livremente inspirado no “Romance d’A Pedra 

do Reino” de Ariano Suassuna), o depoimento de Maria Paula e o registro do 

espetáculo permitem constatar que a relação com a fonte intertextual é mais 

livre do que em A Demanda do Graal Dançado. Neste primeiro trabalho, os 

elementos narrativos da primeira fonte (A Demanda do Santo Graal) são 

substituídos, mas existe uma lógica temporal gradativa que parece fiel à idéia 

da demanda do Graal; e a estrutura do roteiro de Ariano Suassuna é seguida, 

apenas com algumas adaptações dos componentes cênicos (figurino, por 

exemplo). 

Ao inspirar‐se no Romance d’A Pedra do Reino, o que motivou o roteiro 

do espetáculo foi, segundo Maria Paula (Costa Rêgo, 2006b), ao mesmo 

tempo, a criação de um “universo estranho”, a distância que Ariano Suassuna 

tem com “o universo estético conhecido”, e o “delírio do Quaderna na 

90 A Demanda do Graal Dançado já tinha concepção e coreografia de Maria Paula Costa Rêgo, 
mas o roteiro e escolha das músicas são de Ariano Suassuna; já no Auto do Estudante que se 
Vendeu ao Diabo, segundo espetáculo do Grial, o roteiro era de Maria Paula, mas a direção 
geral era de Romero Andrade Lima.



305 

construção desse universo estético, a visão de Quaderna sobre estética”. Na 

apresentação do espetáculo, disponível no site do grupo, encontramos a 

seguinte descrição: 

As visagens de Quaderna ao Sol do Reino Encoberto inspirou‐se no 
Romance d’A Pedra do Reino de Ariano Suassuna. É nesse romance único, 
de visão barroca, estranha, forte, livre e brasileira do mundo, que o 
Grupo Grial de Dança foca seu objetivo principal: introduzir no seu 
dançar, na sua concepção coreográfica e estética, esta força singular. 
Quaderna, seu personagem principal, dá a impressão de estar em um 
grande circo que seria o seu mundo rodeado pelas visões de sua 
imaginação. Fatos acontecidos com seus antepassados, visões reais de 
uma coroação sertaneja, o sonho de uma obra essencialmente brasileira e 
uma suposta guerra entre mouros e cristãos são elementos de uma 
narrativa coreográfica que não conta a história do Romance d’A Pedra do 
Reino, mas por meio dela, avança mais um passo na construção de uma 
linguagem contemporânea de dança baseada na brasilidade de nosso 
povo. Em suas alucinações de um Brasil original, moreno e mestiço, todos 
se deparam com um Quaderna em si mesmo, e é com esta característica 
em comum, mítico [sic] e sonhadora, que o Grupo Grial de Dança constrói 
o seu picadeiro, o seu espetáculo. 

Do depoimento de Maria Paula, bem como dessa descrição disponível na 

página eletrônica, podemos extrair várias das questões que mostram como a 

relação do trabalho do grupo com a estética armorial não pode ser 

considerada em termos simplistas, e como isso está fortemente representado 

por esse espetáculo. A forma como Maria Paula adapta a obra inspiradora 

pode ser enquadrada nos modelos de leitura coreográfica que Michel Bernard 

(2001) nomeia de abordagem estética e abordagem poética ou ficcional, 

lembrando que é o próprio autor quem considera a hipótese de esses dois 

tipos de enfoque virem acompanhados entre si. 

O foco na transposição de um “universo estranho”, da visão estética 

tanto de Quaderna quanto de Ariano Suassuna (a coreógrafa sobrepõe as duas 

em seu depoimento), ajusta os objetivos de As Visagens de Quaderna a uma 

abordagem estética do Romance d’A Pedra do Reino. É o “delírio estético” de 

Quaderna que Maria Paula seleciona como elemento propulsor de sua criação, 

ou pelo menos é esta “chave” de leitura que seu depoimento e o próprio 

título do espetáculo nos fornecem. Para a transposição desses delírios, ou das 

“visagens de Quaderna”, o modo encontrado para reportar‐se ao universo 

narrativo do romance é através de uma profusão de imagens de todas as 

ordens (por sons, objetos, ritmos, características do cenário, etc.) extraídas



306 

da obra literária, o que faz com que o projeto coreográfico esteja 

comprometido com o texto inspirador também em uma abordagem poética ou 

fictícia, conforme Bernard (2001: 128). 

Se, por um lado, esses enfoques do texto implicam uma autonomia um 

pouco maior do coreógrafo se comparados à abordagem semântica 91 , por 

outro, no caso específico que aqui discutimos, revelam o caráter ativo de 

Maria Paula nas escolhas de suas “afinidades eletivas” com a estética 

armorial, seja a de Quaderna ou a de Ariano Suassuna, como sua própria 

descrição sobrepõe. E essas afinidades serão definidoras até na relação com o 

que constitui um sintoma de maior autonomia do grupo em relação à visão de 

Ariano Suassuna, a pesquisa corporal, como detalharemos mais adiante. 

Considerando as pistas dadas pela própria sinopse de As Visagens de 

Quaderna ao Sol do Reino Encoberto, tentemos entender por que tal 

espetáculo não conta a história desse romance, mas, através dela, “avança 

mais um passo na construção de uma linguagem contemporânea de dança 

baseada na brasilidade de nosso povo”, como descreve a sinopse. Como o 

elemento priorizado do romance é o ponto de vista de Quaderna sobre os 

acontecimentos, “suas alucinações de um Brasil original, moreno e mestiço”, 

e, ainda, o Quaderna que cada um tem dentro de si, vejamos como a 

dramaturgia do espetáculo, bem como seu projeto coreográfico, incluindo 

nisso a transposição da pesquisa corporal, estão atravessados pela leitura do 

texto literário. 

Kleber Lourenço (2008), dançarino, ex‐integrante do grupo, lembra que 

no período próximo à montagem de As Visagens de Quaderna, as aulas eram 

rotativas: ele e Valéria Medeiros davam aula de contemporâneo; Maria Paula 

oferecia aulas de improvisação. Mas, em resumo, relata que improvisação, 

consciência corporal e cavalo‐marinho foram as referências corporais 

utilizadas para a criação desse espetáculo, além de, em um determinado 

91 A ordem como Michel Bernard apresenta os tipos de enfoque insinua uma gradação do 
modelo mais preso ao texto ao mais livre. Porém, os que ele considera, de fato, como 
leituras originais do texto para um projeto coreográfico são os enfoques “pragmático” e 
“rizomático”, mas sobretudo este último, que o autor entende como o enfoque 
“eminentemente e propriamente coreográfico” (Bernard, 2001: 131).



307 

momento, algumas aulas de capoeira, samba, maracatu e afoxé com o Mestre 

Meia‐Noite 92 . 

Avançar mais um passo na construção de uma dança contemporânea 

brasileira com base na cultura popular implicou, nesse espetáculo, dar início 

ao “mergulho de profundidade” no ambiente popular, que se pretendia desde 

o primeiro trabalho. No lugar do enfoque superficial de vários folguedos ou de 

apenas um aspecto de cada folguedo (como o mergulhão aprendido com 

Mestre Salu durante a preparação de A Demanda do Graal), o objeto da 

pesquisa foi o universo do cavalo‐marinho como um todo, a fim de que se 

pudesse avançar também do foco no passo para a construção de uma 

linguagem. Para isso, na preparação do corpo para a montagem, a dança do 

cavalo‐marinho ganha o papel principal. Conforme Maria Paula (2006), o 

estudo do percurso do movimento (o parcours já mencionado anteriormente) 

ainda contribui para iniciar as aulas, como uma espécie de alongamento, mas 

é nos movimentos do cavalo‐marinho que os laboratórios de improvisação são 

baseados para a criação coreográfica: “o cardápio era cavalo‐marinho” (Costa 

Rêgo, 2006b). 

Quando havia uma apresentação ou um ensaio de cavalo‐marinho em 

uma das cidades da Zona da Mata Norte em que tal folguedo acontece, o 

grupo se organizava para ir durante o dia, “passar algumas horas com os 

mestres e ver a brincadeira à noite” (Costa Rêgo, 2008b), pois já não estavam 

no Grial nem o Mestre Salustiano, nem seus filhos, Maria Imaculada e Pedro 

Salustiano. Através dessas idas ao interior e da pesquisa de outras fontes, o 

grupo passava a investir na ultrapassagem do passo para chegar à construção 

de uma poética corporal. Além disso, nuances do cavalo‐marinho começaram 

a ser percebidas nessa pesquisa, a exemplo do fato de que existem inúmeras 

diferenças entre os diferentes cavalos‐marinhos: 

92 Conhecido também por Chau, trata‐se de Gilson Santana, idealizador e diretor da Daruê 
Malungo (1988), ONG situada na Comunidade Chão de Estrelas, criada para ensinar capoeira 
e das danças populares às crianças de Água Fria, Fundão, Beberibe e Chão de Estrelas, 
desdobrando‐se, posteriormente, em outras ações, educativas e culturais, que constituíram 
o espaço do Daruê Malungo como centro cultural, em 1990. 
Cf. http://sejogabrasil.wordpress.com/2008/01/09/pisando‐em‐um‐chao‐de‐estrelas/

http://sejogabrasil.wordpress.com/2008/01/09/pisando-em-um-chao-de-estrelas/


308 

Nas Visagens, a coisa tomou outra dimensão, até pelo tempo de pesquisa, 
pela apropriação da brincadeira, do cavalo‐marinho. Eu comecei a 
perceber nuances: o que um cavalo‐marinho tinha de diferente do outro, 
o que o de Condado tinha de diferente do Taquitinga, o que esse tinha de 
diferente do cavalo‐marinho de Itambé. Eu começava a perceber as 
diferenças; começava a perceber o que é que ressaltava num brincante. 
(...) Eu comecei a perceber a linguagem, a sair do passo, e a perceber 
que aqueles movimentos mais ricos eram aqueles que eram executados 
como se fosse uma cadeia; eram movimentos que aconteciam juntos a 
outros, o que formava uma seqüência que se repetia. 

Essa ampliação da abordagem da cultura popular, a partir do “zoom” 

em um único folguedo foi uma mudança significativa no processo de 

preparação desse espetáculo em relação aos trabalhos anteriores, e veio 

acompanhada do entendimento de que isso estava atrelado à pesquisa in loco, 

através do convívio com os brincantes e a participação nos períodos em que 

eles realizam as sambadas (espécie de ensaio). Isso foi aprofundado 

posteriormente, sobretudo, na experiência da coreógrafa a partir de sua 

trilogia A Parte que nos Cabe, da qual trataremos no próximo tópico. Mas o 

processo de construção de As Visagens de Quaderna ao Sol do Reino Encoberto 

representa, na trajetória do grupo, o início dessa mudança metodológica na 

pesquisa da cultura popular e, conseqüentemente, da compreensão que se 

quer encenar da mesma, como explica Maria Paula: 

(…) E se a gente mergulhasse mais na própria técnica do fazer popular, na 
verdade deles, nessa relação com o chão, tirasse o sapato, fosse para o 
terreiro, olhasse as pessoas fazendo, conversasse com elas, jantasse com 
elas e misturasse tudo aquilo, a gente poderia chegar a um resultado mais 
livre do que aprender o passo. Isso começou nas Visagens, porque até o 
Auto do Estudante, era isso, logicamente mais misturado, mas ainda era 
isso. Ainda era o passo. (Costa Rêgo, 2006b) 

Tal compreensão é semelhante à que é guardada por Kleber Lourenço, 

a partir de seu ponto de vista: 

(…) nos dois espetáculos anteriores, o cavalo‐marinho estava lá, mas 
neste se queria chegar a outro lugar além do passo. Fizemos muitas aulas, 
vimos vídeos, lemos o livro, fomos até o interior visitar os brincantes, 
assistíamos às apresentações. Foi um mergulho grande no folguedo. A 
relação aqui ia além do passo porque fomos conhecer o folguedo no seu 
aspecto amplo, por isso as visitas ao interior não só em dia de festa, mas 
no dia‐a‐dia dos brincantes. Estávamos buscando desenvolver a linguagem 
corporal, mas para isso tínhamos que entender o porquê de tudo aquilo. 
De toda a pesquisa do Grial e do armorial. Não só o passo importava. 
(Lourenço, 2008)



309 

Neste depoimento do ex‐dançarino do Grial, constatamos que, 

paralelamente à pesquisa do cavalo‐marinho, a leitura do livro de Ariano 

Suassuna e a compreensão dos fundamentos do Armorial compunham o 

conjunto das atividades e preocupações do grupo na preparação para o 

espetáculo. É natural, portanto, que tal conjunção tivesse reflexo nos 

resultados obtidos em cena, principalmente considerando que o binômio 

dança‐texto estava articulado no próprio modo de conduzir o processo 

criativo. Com movimentos próprios ao cavalo‐marinho, eram feitos exercícios 

criativos de improvisação, partindo, ao mesmo tempo, de sentimentos 

extraídos do universo narrativo do Romance d’A Pedra do Reino, 

principalmente de seu protagonista, Quaderna, como relata Maria Paula 

(Costa Rêgo, 2006b): 

Nas Visagens, (…) eu ia para o enfoque do sentimento: eu dizia, por 
exemplo, “Nesse momento da coreografia, eu preciso falar de uma 
angústia. Quaderna se sente angustiado”. Então a gente partia desse 
sentimento (…). A dança era o galante, por ser uma corrida, por se estar 
sempre correndo. Então, cada um ia fazer a sua célula coreográfica em 
cima do galante. É lógico que tinha pessoas que adquiriam a base do 
galante com muito mais facilidade, como Vivi [Viviane Madureira], por 
exemplo. Então, ela se sentia mais à vontade para criar cenas 
coreográficas em cima daquilo ali, enquanto outros adquiriam com mais 
dificuldade. Podemos dizer que o processo já estava sendo dividido, mas 
eu também não entrava nas improvisações psicológicas, eu não 
perguntava o que você sente, a gente ia atrás de um momento que me 
desse a sensação de angústia. E eu sempre tinha como busca o galante, 
por exemplo. A coisa já ficava meio tolhida, não é, mas tolhida entre 
aspas, depende do seu ponto de vista, mas a gente tinha aquela regra a 
seguir: primeiro a angústia, segundo o galante. Então, cada um saía pra 
procurar as suas células coreográficas, aí voltava e saía encaixando. 

Dessa forma, a pesquisa corporal é guiada pela “mola” dos sentimentos 

de Quaderna extraídos pela leitura particular de Maria Paula, numa certa 

compreensão, ainda, um tanto dualista entre corpo e mente. Desta forma, os 

exercícios de improvisação eram norteados por sentimentos externos àquele 

corpo, mas que deviam ser por ele incorporados. Os corpos dos dançarinos 

contribuíam no processo de criação, mas na seguinte proporção: improvisavam 

a partir de sentimentos alheios e com um repertório de movimentação 

também alheia a seus corpos (embora parte do elenco estivesse mais 

familiarizada com essa movimentação); e a partir da improvisação, a 

coreografia era definida por Maria Paula. Ainda assim, o espaço da co‐autoria



310 

dos dançarinos era nesse espetáculo bem mais amplo do que nos espetáculos 

anteriores, o que já anuncia parte das mudanças do grupo, e o que levaria 

Kleber Lourenço (2008) a considerar: 

Esse é o espetáculo que considero de mais forte criação e autoria: 
passamos quase um ano em processo de criação, de improvisações, que 
foram utilizadas no espetáculo. E Paula nos deu muito espaço como 
criadores. Ela utilizou muito do que criávamos. E também, em vários 
momentos, ela nos deu espaço para improvisarmos dentro da estrutura do 
espetáculo, o que nos fazia sempre criadores, ou co‐criadores . 

No entanto, a subordinação do uso de movimentos do cavalo‐marinho e 

da improvisação dos dançarinos à visão ou sentimentos de Quaderna encontra 

uma repercussão no modo de transpor os elementos populares, 

especificamente do cavalo‐marinho, que merece uma reflexão mais 

cuidadosa. Tal subordinação reflete como, apesar de uma maior autonomia de 

Maria Paula e da forte colaboração dos dançarinos no processo de criação, a 

representação do popular, nesse espetáculo, é ainda bastante comprometida 

com a visão estética de Ariano Suassuna e, portanto, com uma “afirmação 

épica das identidades populares”. 

A pesquisa do cavalo‐marinho para As Visagens de Quaderna ao Sol do 

Reino Encoberto não se debruçou em um elemento específico do folguedo, 

mas em seu todo: a encenação, as vestimentas, as máscaras, a “força da 

cena, os pontos altos e baixos, a fluidez... o delírio cênico” (Costa Rêgo, 

2008b). Na transposição desses elementos para o espetáculo do Grial, 

paralelamente à pesquisa corporal, eram estudadas que opções estéticas 

seriam feitas para deslocar aquela “matéria‐prima” para esse outro contexto: 

como a disposição do espaço, cenário, figurino, acessórios e iluminação; e, 

neste estudo, era levado em conta o conjunto do material pesquisado do 

folguedo, mas adequando este conjunto às exigências do roteiro inspirado no 

Romance d’A Pedra do Reino, como explica Maria Paula: 

Todo o material pesquisado era colocado à disposição de uma criação 
narrativa inspirada no romance de Ariano. E muito mais que a narrativa 
de Quaderna, o que me interessava era chegar àquela força criadora do 
romance, só que em dança. (Costa Rêgo, 2008b)



311 

O que vemos em cena é muito coerente com o que é descrito pela 

coreógrafa, o que nos leva a confirmar um domínio apurado da dramaturgia 

pretendida e executada. É muito claro, no espetáculo, o conjunto de 

elementos do cavalo‐marinho que são recriados de modo a ganhar 

significações relacionadas com a narrativa do Romance d’A Pedra do Reino e, 

mais fortemente, com a visão de Quaderna, incluindo sua lógica dual e 

conciliadora que lhe rende o papel de herói‐síntese da “nação castanha”. 

O primeiro aspecto que destacamos na transposição do folguedo do 

cavalo‐marinho para a dramaturgia de As Visagens de Quaderna ao Sol do 

Reino Encoberto é a opção por suprimir ou, no mínimo, atenuar ao máximo, os 

traços identificadores da diversidade de “figuras” que compõem a brincadeira 

do cavalo‐marinho. A figura condensa três significados, segundo Acselrad 

(2002: 104): personagem, etapa e brincador. Ao mesmo tempo em que 

constitui cada personagem que se apresenta ao longo da brincadeira (Mestre 

Ambrósio, Mateus, Bastião, Mané Gostoso, Mané do Baile, Caboclo Urubá, 

etc.), e, portanto, cada nova etapa dentro da estrutura do folguedo, 

representa a individualidade e a subjetividade de cada brincador ou 

“figureiro” ao “colocar” determinada “figura”, e sua multiplicidade, pelo 

conjunto de “figuras” que ele coloca ao longo da noite: 

As figuras são outros dentro de um só eu. A maneira como são colocadas, 
na maioria das vezes, sem ruptura ou transição enfática, sugere que a 
multiplicidade é constitutiva da integridade dos sujeitos que as colocam. 
A figura não está na máscara, nem está no traje. Muitas são as figuras que 
se utilizam da mesma máscara ou do mesmo traje. A figura está no 
figureiro. Na sua história, na sua forma de se movimentar, de cantar, de 
pensar, na sua capacidade e habilidade particular para assumir vários 
papéis. Embora também esteja no momento da noite e na relação que os 
brincadores e o público desenvolvem com ela, o que contribui para a 
eventual ausência ou presença de uma ou outra em determinados 
períodos históricos. A figura é de fato uma elaboração individual e 
coletiva com base no prazer estético que a música, a dança e a poesia 
proporcionam. (Acselrad, 2002: 108 e 109) 

A relação sujeito‐dança, portanto, está inscrita em cada figura e no seu 

modo particular de mover‐se, de dançar, através dos “pantinhos” de cada 

brincador, a que já nos referimos antes. Logo, podemos mensurar o que é 

descartado juntamente com a supressão das figuras em As Visagens de 

Quaderna ao Sol do Reino Encoberto, em que a diversidade de “figuras” (e,



312 

portanto, também de vozes e corpos) é praticamente substituída por uma 

homogeneização das mesmas. Os figurinos e a pista da sinopse (“todos se 

deparam com um Quaderna em si mesmo”) são as primeiras indicações que 

nos levam a uma interpretação de que um “corpo castanho” idealizado pelo 

caráter visionário de Quaderna sobrepõe‐se à diversidades de corpos das 

várias “figuras” do cavalo‐marinho. Os traços diferenciadores das figuras que 

compõem a maior parte do folguedo são neutralizados pela opção de vestir 

todos os dançarinos, na maior parte, com os mesmos figurinos‐base ‐ calça 

cinza e camiseta justa na cor terra ‐, aos quais, em vários momentos 

diferentes, são sobrepostos paletós em gradações claras da cor marrom (com 

exceção de um azul), compondo uma aparência semelhante à vestimenta 

básica de várias das figuras do cavalo‐marinho (como o Mestre Ambrósio, o 

Mané do Baile, Empata Samba, etc.), mas sem os adereços diferenciadores, 

sem o contexto que identifique cada um, tampouco a presença dos 

“pantinhos”. 

Através do figurino, além de identificar as personagens, localizar 

circunstâncias das ações enquadradas na dramaturgia, podemos, ainda, 

interpretar o gestus global do espetáculo (Pavis, 2003: 164), ou seja, a 

“maneira característica de usar o corpo, tomando, já, a conotação social de 

atitude” (Pavis, 1999: 187). E é por isso que, nesse espetáculo, a indicação 

dos figurinos, indicativos de uma homogeneidade, remete‐nos, ainda, à 

referência corporal predominante, como veremos mais adiante. 

Em momentos diferentes, os três dançarinos homens se alternam na 

representação da figura do próprio Quaderna, e um dos elementos 

identificadores é, novamente, um detalhe do figurino: ao invés do paletó, 

uma jaqueta que simula ser de couro, “à cangaceira”, como diria Quaderna, 

para representar aqueles que, segundo o personagem, são o equivalente 

sertanejo dos cavaleiros medievais. Ou, ainda, para delinear a imagem dos 

“Fidalgos, vaqueiros e cavaleiros do Sertão” idealizada por Quaderna para a 

composição de sua persona como o “Gênio da Raça Brasileira”. O que também 

nos permite a associação com Quaderna são outros objetos que aparecem nas 

cenas e que compõem a profusão de imagens fantasiosas, épicas, 

cavaleirescas, e, ao mesmo tempo, nordestinas, com as quais o narrador da



313 

Pedra do Reino sonha ou nas quais se vê projetado, incluindo a imagem de 

figuras históricas e/ou lendárias com as quais ele se identifica. 

A cena (03’19”) que praticamente abre a primeira parte do 

espetáculo, intitulada O Rei e o Encantamento, exemplifica um 

embaralhamento de referências condensado na figura de Quaderna, ao mesmo 

tempo em que anuncia o interesse do espetáculo em transpor para o âmbito 

da dança o “fenômeno messiânico da Pedra Bonita ou Reino Encantado”, 

segundo Sônia Ramalho (Farias, 2006: 348), a temática central do Romance 

d’A Pedra do Reino. Ao som indicativo de surrões 93 , com uma lança (ou 

guiada) na mão e uma coroa com uma cruz na cabeça, o dançarino Aldenes 

Nascimento representa um Quaderna que é, a um só tempo, um caboclo de 

lança e um rei espelhado na figura de Dom Sebastião 94 . Tal embaralhamento é 

proveniente do próprio discurso “delirante” de Quaderna, que, como vimos 

anteriormente, inicia a narrativa anunciando‐se como o próprio Rei do “Século 

do Reino”, correspondente ao período entre os anos de 1935 e 1938, em que 

se passa a história contada no romance (RPR, Folheto I, p. 33). Vimos como 

tal discurso delirante confere a Quaderna o direito de descumprir com 

qualquer verdade (da historiografia oficial), ao mesmo tempo que um status 

de portador de uma verdade oculta, em uma espécie de discurso profético. A 

lança indica simbolicamente um ponto de intersecção entre o caboclo e o 

Dom Sebastião: o objetivo de proteger a nação; e a coroa certifica o seu 

atributo régio, ao mesmo tempo em que lhe confere um saber de iniciado. 

Como figura lendária, Dom Sebastião, o “Desejado” e, ao mesmo tempo, o 

“Encoberto”, é aquele que se espera a qualquer tempo para salvar a nação, 

pois o povo português não aceitou a sua provável morte na batalha de 

Alcácer‐Quibir, alimentando a crença de que ele só estaria desaparecido. O 

caboclo de lança, por sua vez, 

(…) é o protetor de uma orquestra que mantém a sonoridade dos tempos 
antigos e de um povo que perdeu seu cacique, e que, por isso, precisa de 

93 Adereços usados presos aos ombros dos caboclos de lança, responsável pelo som que eles 
fazem ao se deslocarem, “com chocalhos pingentes, que sonorizam e ampliam o ritmo das 
passadas” (Silva, S., 2005: 35). 

94 Diferentes componentes do espetáculo têm memórias distintas em torno de tal personagem: 
enquanto Kleber Lourenço (2008) relata que o personagem representa Dom Sebastião, Maria 
Paula (Costa Rêgo, 2008) o explica como sendo o próprio Quaderna.

http://pt.wikipedia.org/wiki/Batalha_de_Alc%C3%A1cer-Quibir


314 

guarda. Ele dança para proteger os sonhos de seu povo e o seu território. 
(Silva, S., 2005: 30) 

A valorização da cultura popular através da transmudação de seus 

significados históricos, a fim de adaptá‐la ao discurso colonial é o modo de 

Quaderna, protetor de sua “nação castanha”, inventar uma tradição de 

símbolos sobrepostos, que escondem, em seus embaralhamentos de fontes 

históricas, lendárias e referências culturais, os conflitos sangrentos entre 

colonizador e colonizado. Em As Visagens de Quaderna ao Sol do Reino 

Encoberto, essa operação “quadernesca” é transferida para a questão de uma 

desejada linguagem contemporânea de dança brasileira, e, portanto, o modo 

de se buscar e de se criar tal linguagem é atravessado pela mesma 

problemática da valorização dos elementos populares em sua potencialidade 

de reforçar uma narrativa da “nação castanha”. Essa primeira parte do 

espetáculo se conclui (6’40”) com o rolamento de várias cabeças no chão, 

aludindo ao tiroteio acontecido na “Estranha Cavalgada”, em 1º. de julho de 

1935, que Quaderna relata como “a mais estranha Cavalgada que já foi vista 

no Sertão, (…) uma verdadeira “desfilada moura”, como muito bem a 

classificou depois, na noite daquele mesmo dia, o Doutor Samuel Waldernes 

(…)” (RPR, Folheto II, p. 35). A estetização de uma história de intolerância 

entre povos e religiões oculta a violência que nela está implicada. As 

contradições de um passado nacional não são evidenciados quando se trata de 

elencar os símbolos que reforçam a continuidade histórica e a justificativa da 

constituição de uma nação. Tal estetização está no Romance d’A Pedra do 

Reino, como parte do “passado fastigioso” de uma “nação castanha”, e é 

atualizada sem conotações críticas em As Visagens de Quaderna ao Sol do 

Reino Encantado. 

Embora o exemplo que acabamos de comentar refira‐se à utilização de 

alusões ao maracatu rural, e não ao cavalo‐marinho (predominante no 

espetáculo), ele é um importante indício de como a problemática que se 

estabelece em torno de uma dança brasileira, nesse trabalho, será mediada 

pelo discurso de Quaderna em torno de uma “nação castanha”, com todos os 

apagamentos históricos que lhe são implícitos. Mais adiante, tal passagem 

ajudará, ainda, a revelar as significações alcançadas pela opção de Maria



315 

Paula por colocar, em de Ilha Brasil Vertigem, oito caboclos de lança em cena 

(dos quais sete nativos de Condado, Zona da Mata Norte) sem a mediação do 

visionário Quaderna. 

Retomemos, porém, a discussão acerca das transformações operadas 

no folguedo do cavalo‐marinho, a fim de agora entendê‐las em associação à 

necessidade de alguns apagamentos pressupostos na construção de um “corpo 

castanho”. A supressão das figuras e dos “pantinhos”, portanto, pode ser 

compreendida a partir de tal necessidade, uma vez que tais elementos 

privilegiam a autonomia de várias vozes e corpos não mediados nem 

conciliados em uma voz unificante como a de Quaderna ou, ainda, a do Mestre 

Ambrósio. 

Há variações na estrutura, mas em vários cavalos‐marinhos, o Mestre 

Ambrósio é um dos primeiros a aparecer e responsável por “vender” ao 

Capitão as figuras que aparecerão ao longo da noite, funcionando como uma 

espécie de “índice” ou, quando nem todas as figuras que ele anuncia 

aparecem, “o papel de, ao menos, não deixar com que algumas figuras 

desapareçam por completo da memória coletiva dos brincadores” (Acselrad, 

2002: 113): 

Através da figura do Mestre Ambrósio, é possível identificar o que os 
brincadores entendem por todas as outras figuras da brincadeira e, 
inclusive, o que o próprio Mestre Ambrósio entende por ele mesmo. Isto 
porque, ao longo do processo de venda, o jogo estabelecido entre o 
Capitão e o Mestre Ambrósio é o da adivinhação. Enquanto o Mestre 
Ambrósio dança enfatizando a forma como cada figura se movimenta, o 
Capitão tenta adivinhar a identidade da figura representada. Como ele 
nunca consegue fazê‐lo, ao fim de cada apresentação o Mestre Ambrósio 
ameaça ir embora dizendo: “Mas o capitão é burro que é danado! Eu vou 
m´embora e não digo!”. 

Ao final de sua performance, depois de dançar muitas figuras, vem o 
momento da cobrança. O Capitão não quer pagar porque diz não ter visto 
nada, nenhuma figura sequer. (Acselrad, 2002: 114) 

A figura do Mestre Ambrósio é metalingüística, pois põe em discussão 

“o próprio fato de ser ou colocar figura” (Acselrad, 2002: 114), englobando a 

habilidade de cada figureiro assumir tantas figuras e subjetividades diferentes 

e, ao mesmo tempo, a realidade dos brincadores, que, não raras vezes, 

terminam a noite em uma roda bastante reduzida e “sem retorno financeiro 

imediato” (Acselrad, 2002: 114). Portanto, o Mestre Ambrósio reflete sobre a



316 

própria condição dos agentes produtores daquele folguedo. Ainda assim, a sua 

mediação das figuras constitui apenas o momento inicial da brincadeira, pois, 

ao longo da noite, à movimentação e às graças características de cada figura 

se somam ainda os “pantinhos” dos próprios brincadores responsáveis por 

cada figura, não sendo possível um controle sobre o que virá a ser dito ou 

sobre as nuances corporais que serão imprimidas por cada “figureiro”. 

Diferente da mediação de Mestre Ambrósio é a que feita do corpo e dos 

demais componentes do cavalo‐marinho pela visão quadernesca em As 

Visagens de Quaderna, na qual se apagam as relações entre a brincadeira e a 

realidade do brincador, o brincar e o refletir em que condições, em uma 

relação de sujeito com o mundo, que tem importância para além dos objetos 

da cultura popular. 

A segunda parte do espetáculo, O Sonho dos 7 Reinos e dos 7 Rios, 

introduz o aprofundamento na utilização dos elementos do cavalo‐marinho 

recriados de modo a se inserirem no discurso narrativo do Romance d’A Pedra 

do Reino. Há, a partir desse momento, uma referência clara ao banco dos 

músicos (nesse caso, ficam nele os próprios dançarinos), à estrutura espacial e 

à movimentação do cavalo‐marinho 95 . Porém, os dançarinos constituem um 

conjunto homogêneo que substitui a variedade de “figuras” e “pantinhos” por 

um único corpo: o “corpo castanho”, coerente com a “nação castanha” de 

Quaderna e de Ariano Suassuna. Em geral, portanto, as “figuras” do cavalo‐ 

marinho, com sua diversidade de cores (pelo colorido de suas vestimentas), 

vozes, corpos e nuances na relação com o mundo, são substituídas pelo corpo 

monológico de Quaderna, da qual o cromatismo homogêneo do espetáculo é 

um sinal. 

Coerentemente com a transposição dos vários corpos do cavalo‐marinho 

através da mediação da visão estética de Quaderna e de Ariano Suassuna, não 

podemos dizer que o tipo de corpo que predomina em As Visagens de 

Quaderna é o do cavalo‐marinho, apesar de a movimentação desse folguedo 

ser mais presente em comparação a outras referências corporais provenientes 

do ambiente popular, como a dança do maracatu de baque virado ou, ainda, a 

capoeira. Como a própria criadora explica, cada um dos espetáculos do Grupo 

95 Retornaremos à utilização desses elementos ‐ o espaço e a movimentação do cavalo‐marinho 
– mais adiante.



317 

Grial obteve resultados distintos, a depender do corpo que motivou a criação 

coreográfica (aliás isso será muito importante para a nossa discussão sobre o 

corpo armorial ao final desse capítulo). Em As Visagens de Quaderna, além de 

a parte do elenco com formação erudita ser mais numerosa, os corpos 

inspiradores são os de Kleber Lourenço e de Valéria Medeiros, que 

compunham justamente essa parte do elenco, o que leva Maria Paula a 

explicar: 

(…) se eu escolhesse Lela e Kébler seria as Visagens, por exemplo, porque 
as Visagens é mais no alto, tanto é que a gente dança o Stravinsky 96 , quer 
dizer, uma dança mais pulada, mais aérea. (Costa Rêgo, 2006b) 

Ainda na segunda parte do espetáculo, o trecho que se inicia aos 9’40” 

e se conclui aos 13’25” constitui um dos exemplos bastante ricos quanto ao 

modo de a dança do cavalo‐marinho ser recriada no espetáculo, de forma a 

fazer predominar um corpo inspirado nos corpos dos dançarinos mencionados 

pela coreógrafa e na relação com a profusão de imagens advindas da histórias 

de Quaderna. Algumas das estratégias usadas para reelaborar os movimentos 

do cavalo‐marinho são: 

‐ a soma de movimentos de pisadas, corridas ou cruzadas de perna do 

cavalo‐marinho, mas com outras qualidades de peso e velocidade, com 

movimentos de braços que originalmente não existem (Emerson e Kleber, 

10’30”), inclusive advindos de posições de braço do balé clássico (Valéria e 

Viviane, 9’52”); 

‐ Mesclagem com elementos de outras danças populares, como o 

maracatu de baque‐virado (Valéria e Viviane, 10’15”), com gestuais alusivos à 

narrativa, como movimentos de braços que remontam a pássaros (Kleber, 

10’15”)  e com saltos (Kleber, Aldenes e Mercinho, 12’), de modo a 

multiplicar o número de movimentos básicos do cavalo‐marinho; 

‐ Interrupção dos movimentos, destacando o seu momento de maior 

leveza (Emerson, 10’48”); 

96 A diretora refere‐se a uma coreografia do espetáculo dançada com uma das partes de A 
Sagração da Primaveira, peça composta por Igor Satravinsky para os Balés Russos de 
Diaghilev, e que estreou em 1913.



318 

‐ referência a partes constitutivas do cavalo‐marinho, como a “dança 

dos arcos”, através do trajeto percorrido pelos dançarinos e por uma alusão 

aos arcos com os braços postados nas laterais (Emerson e Aldenes, 12’25” e 

Viviane, Valéria, Kleber e Aldenes, 13’08”). 

Essas que mencionamos não esgotam as formas de recriação da dança 

do cavalo‐marinho em As Visagens de Quaderna, mas ilustram que, na maior 

parte das estratégias, a forma resultante de abordar o movimento transfere o 

foco do “centro de gravidade” para o “centro de leveza”, e dá ênfase à 

abertura do plexo solar e ao uso dos braços, invertendo as características que 

comumente se apresentam no modo de dançar o cavalo‐marinho dos 

brincadores nativos, como podemos conferir através da continuidade da 

descrição feita por Acselrad (2002: 103): 

A dança do Cavalo‐Marinho, composta pela dança do mergulhão, dança 
dos galantes, dança dos arcos, dança das figuras e roda grande, de forma 
geral, é uma dança com ênfase na unidade inferior do corpo. Do ponto de 
vista dos padrões de pé, está basicamente organizada a partir de sete 
passos, fortes ou leves, mas sempre extremamente rápidos e diretos. As 
variações são inúmeras, mas sempre enfatizam a pisada no chão ou a 
cruzada de pernas. Os braços não têm atividade muito enfática, 
funcionando mais como estabilizadores do movimento que se concentra 
da cintura para baixo 97 . À bacia, geralmente, cabe a função de sustentar 
o peso do corpo que, se estiver muito direcionado para o chão, inviabiliza 
a continuidade da dança por tempo prolongado, tamanha a sua 
velocidade. Isso implica em uma grande atividade do centro de gravidade 
do corpo, mais do que do centro de levitação, fazendo dos passos, muitas 
vezes, quase saltos. E da projeção da região pélvica, o ponto de origem 
de toda a movimentação. 

É verdade que, mesmo representando o mesmo Quaderna, diferenças 

são perceptíveis nos diferentes corpos dos dançarinos, com seus diferentes 

repertórios individuais de movimento 98 . A comparação entre os de Kleber 

Lourenço e de Emerson Dias é emblemática porque os dois dançarinos provêm 

de formações bastante distintas. Observar um solo de cada um deles 

(Emerson, 27’ e Kleber, 29’) e imaginar que tais passagens coreográficas 

foram resultantes de suas improvisações ao longo do processo de criação do 

espetáculo nos permite compreender suas diferenças atreladas justamente às 

97 A exceção fica com a dança dos arcos, composta por desenhos coreográficos realizados por 
dois cordões de galantes, onde os avanços, recuos, círculos, trançados enfatizam os 
desenhos de braço. 

98 Maneira como cada pessoa combina as qualidades constitutivas em relação aos fatores de 
movimento – Peso, Tempo, Fluxo, Espaço (Rengel, 2000: 96).



319 

informações que cada um dos dançarinos acumula em seu corpo. É muito 

clara, na movimentação de Kleber, uma série de elementos, como piruetas, 

contratempos, cambrés (inclinação do tronco para trás), ronds de jambe à 

terre (círculos de perna no chão), entre outros, que praticamente apagam 

qualquer referência à dança do cavalo‐marinho. Já o solo de Emerson é 

construído com bastantes referências dos movimentos de pernas do cavalo‐ 

marinho, embora os mescle a movimentos novos com os braços e com 

deslocamentos do dançarino por vários pontos do palco e por trás da cortina, 

que parecem aludir a um estado de devaneio do personagem representado. No 

entanto, mesmo no resultado alcançado por Emerson, a lógica da recriação 

dos movimentos é a partir da supremacia de um tipo de corpo que prioriza as 

qualidades de peso leve, transformando a ênfase das pisadas no chão (mais 

próximos às ações básicas de pressionar, ou, ao menos, pontuar) em 

movimentos semelhantes à ação de flutuar. Os resultados criativos deste solo 

de Emerson terão desdobramentos no espetáculo Brincadeira de Mulato 

(2005), primeiro trabalho da trilogia A Parte que nos Cabe, e no qual a 

experiência de abolir a lógica originada em um corpo com formação erudita 

ainda não chega a uma maior radicalidade como no Ilha Brasil Vertigem. 

Em resumo, esse “corpo castanho”, construído a partir de uma 

recriação da dança do cavalo‐marinho e de outras referências de dança 

popular, mediado por elementos de uma formação corporal erudita e pela 

visão ideológica de Quaderna, prioriza as qualidades de peso leve e as ações 

de flutuar, deslizar e saltar (essa última não aparece com essa designação 

entre as oito ações básicas nomeadas por Laban). Tal corpo converge, 

portanto, com a “superioridade divina” que Quaderna localiza no alto, mais 

perto do qual ele se encontra, apesar de preso, como podemos relembrar 

nessa sua declaração:

Daqui de cima, no pavimento superior, pela janela gradeada da 
Cadeia onde estou preso, vejo os arredores da nossa indomável Vila 
sertaneja. O Sol treme na vista, reluzindo nas pedras mais próximas. Da 
terra agreste, espinhenta e pedregosa, batida pelo Sol esbraseado, parece 
desprender‐se um sopro ardente, que tanto pode ser o arquejo de 
gerações e gerações de Cangaceiros, de rudes Beatos e Profetas, 
assassinados durante anos entre essas pedras selvagens, como pode ser a 
respiração dessa Fera estranha, a Terra – esta Onça‐Parda em cujo dorso 
habita a Raça piolhosa dos homens. Pode ser, também, a respiração



320 

fogosa dessa outra Fera, a Divindade, Onça‐Malhada que é dona da Parda, 
e que, há milênios, acicata a nossa Raça, puxando‐a para o alto, para o 
Reino e para o Sol. (RPR – Folheto I, p. 31) 

O maior controle sobre o corpo que se deseja predominante é, 

sobretudo, viabilizado pelo fato de que a improvisação tenha feito parte das 

estratégias de criação coreográfica de Maria Paula na montagem deste 

espetáculo, mas não seja experimentada “em tempo real” na própria cena. 

Essa supressão da dinâmica própria à improvisação (equiparável à dinâmica da 

oralidade) aproxima‐se dos significados ideológicos d’A Pedra do Reino, na sua 

operação de remover da oralidade o seu movimento, fazendo que com que se 

sobressaia o “pensamento da transcendência” do qual trata Glissant (2005: 

47). Nesta escolha, está localizado o apagamento de um outro aspecto 

importante da “matéria‐prima” pesquisada: o valor do improviso para o 

cavalo‐marinho. Segundo Maria Acselrad, o improviso “favorece a produção de 

inesperados, dentro de um universo que está sempre por se fazer, porque 

extremamente dependente da história de vida de cada brincador e das 

intervenções do público” (Acselrad, 2002: 105): 

No Cavalo‐Marinho, entrar e sair de cena não chegam a se configurar 
como movimentos claramente objetivos. Muito da vida de um brincador 
entra junto com ele na roda quando este coloca uma figura. 
Provavelmente, por isso, as figuras muitas vezes são chamadas pelo nome 
próprio ou apelido do figureiro que as coloca. Saudações, comentários e 
piadas são feitos entre os próprios brincadores, mas também em relação a 
eles por parte do público. Nestes momentos, é possível perceber o nível 
de intimidade e a relação de continuidade que a brincadeira estabelece 
com a vida cotidiana dos brincadores. (Acselrad, 2002: 108) 

Em As Visagens de Quaderna, mesmo passando‐se a uma compreensão 

mais ampla do cavalo‐marinho, a faceta de dançarino praticamente anula as 

de figura e brincador, importantes componentes na compreensão do 

funcionamento do folguedo. A partir da supressão de elementos como o 

“pantinho” e o improviso, é colocado em jogo o caráter histórico e de 

performer do brincador de cavalo‐marinho, e, portanto, um aspecto 

importante na sua habilidade e capacidade transformadora e de sua relação 

crítica com a sociedade, o que ajuda a reforçar uma imagem ingênua e 

estática das identidades populares.



321 

É interessante aqui relacionar essa atitude de utilizar a improvisação 

como elemento inspirador da criação, mas não mantê‐la como materialidade 

criativa, com os procedimentos da peleja escrita, peça escrita por um poeta 

popular, simulando uma disputa improvisada, mas produzida claramente em 

condições de escrita, o que rende ao poeta a denominação de “poeta de 

bancada ou de gabinete”, como “poeta que escreve até seu pretenso 

improviso” (Ferreira, 1991: 74). Veremos como a decisão de utilizar as 

condições orais como própria materialidade da cena será um dos elementos 

que diferencia a experiência do Ilha Brasil Vertigem em relação Às Visagens 

de Quaderna, no que se refere a um maior aprofundamento nas condições de 

produção da cultura popular. 

As significações ideológicas da homogeneidade corporal a partir da 

supressão de tais elementos são coerentes com a proposta de transpor para a 

dança a visão de Quaderna, e, portanto, de afirmar o corpo brasileiro como 

um “corpo castanho”, no qual está implicado um discurso de identidade 

nacional que pressupõe o povo‐como‐um (Bhabha, 2003: 213). Voltaremos, no 

entanto, a esse ponto, no último item deste capítulo, para mostrar como tal 

afirmação de homogeneidade da nação e de um corpo nacional é 

desestabilizada pela própria trajetória do Grupo Grial. 

Outros elementos de As Visagens de Quaderna refletem o fato de que o 

conjunto do material pesquisado no cavalo‐marinho é colocado à disposição 

de uma criação narrativa inspirada no Romance d’A Pedra do Reino, como os 

objetos, a música, a poesia, a estruturação das partes ou etapas do 

espetáculo e cenário. 

Os objetos, em sua maioria, não pertencem originalmente à brincadeira 

do cavalo‐marinho, e sim concorrem para acionar a proliferação de imagens 

extraídas do universo épico narrado por Quaderna, como estandartes, 

bandeiras, coroas, etc. Este último item, aliás, aparece em vários momentos, 

e com um feitio semelhante àquela que Quaderna, recriando os relatos da 

historiografia oficial, conta ter sido vista na cabeça de seu bisavô, João 

Ferreira. “Montada sobre um chapéu de couro”, como ilustrada no romance 

(Folheto XXIII, p. 159), tal coroa é defendida por Quaderna como “a 

verdadeira Coroa do Brasil” e, entre outros objetos, ajuda a compor a



322 

profusão de imagens extraídas do romance que se deslocam para as cenas do 

espetáculo com o mesmo conteúdo ideológico de valorização da cultura 

popular através de correspondências com os valores aristocráticos e invenção 

de uma continuidade histórica e de um passado fastigioso necessários à 

narrativa da nação. 

Trecho da ilustração do bisavô de Quaderna 
com a coroa “montada sobre um chapéu de couro” 

A música no cavalo‐marinho é bastante definidora das etapas da 

brincadeira, desde seu início, e, completamente atrelada às loas do cavalo‐ 

marinho, constitui um lugar de inscrição do pensamento dos brincadores, de 

produção de inesperado (com as improvisações), da relação de cada 

brincadeira com o ritmo próprio às circunstâncias diversas em que se dá uma 

roda de cavalo‐marinho. No espetáculo, os músicos do cavalo‐marinho e seus 

respectivos instrumentos – mineiro, baje, pandeiro e rabeca – são substituídos 

ora por música mecânica (Igor Stravinsky e Zoca Madureira), ora pela música 

tocada ao vivo no espetáculo, composta e executada por um único músico, 

André Freitas, que ora toca viola, ora, tambor (Ilú), ora rabeca. O 

instrumento predominante, porém, é a viola de dez cordas (de origem 

ibérica), a mesma usada pelos repentistas, substituindo a atmosfera musical 

do cavalo‐marinho e da Zona da Mata Norte pela do repente, do Sertão e do 

ambiente narrativo do Romance d’A Pedra do Reino. 

Juntamente à música, as loas são completamente suprimidas do 

material do cavalo‐marinho evocado em As Visagens de Quaderna, dando 

lugar para que o pensamento e a materialidade poética que estão implícitos 

no espetáculo sejam provenientes do romance de Ariano, o que chega a ser 

materializado na cena em que um dos dançarinos (Kleber Lourenço) recita 

trechos dos versos do poeta Lino Pedra‐Verde (RPR, Folheto LXXXII, pp. 709 e



323 

710), recontando A Demanda do Santo Graal, que nas sobreposições feitas por 

Lino Pedra‐Verde, à moda de Quaderna, torna‐se A Demanda do Sangral. Os 

versos retomados no espetáculo são os seguintes: 

São cento e cinqüenta Homens 
à procura do Sangral, 
rubi vermelho do Sangue 
na esmeralda do Grial! 
...
Todos viram este Cálice 
mas só um o reverá. 
… 
Por vinte anos e um dia 
na Caatinga ele errará, 
… 
São três vezes sete anos 
pelo Sertão a vagar. 

A temática da demanda do Graal pelos 150 cavaleiros do Rei Artur é 

recriada, nesses versos, para o ambiente do Sertão, a exemplo dos inúmeros 

embaralhamentos feitos por Quaderna, como vimos no terceiro capítulo, para 

acionar o dispositivo da lenda nacional pressuposto ao discurso épico e, neste 

caso, à narrativa da “nação castanha”. Sua retomada pelo terceiro espetáculo 

do Grial estabelece a continuidade de seu uso metafórico como a demanda de 

uma “dança ideal”, desta vez, porém, através do olhar delirante de 

Quaderna. Esta continuidade é o que leva Maria Paula a explicar que o roteiro 

de As Visagens de Quaderna ainda está fortemente ligado ao d’A Demanda do 

Graal Dançado, pois se trata da mesma busca “por essa dança de estética 

estranha” (Costa Rêgo, 2006b), com a diferença de ter‐se inspirado no 

romance de Ariano Suassuna: “tem Quaderna, as coroas, a luta dele para ser 

reconhecido no Reino, a cena fortíssima do assassinato das pessoas” (Costa 

Rêgo, 2006b). 

A busca dessa dança, nesse espetáculo, aprofunda‐se como pesquisa 

corporal, cujas razões discutiremos mais adiante, mas ainda reforça uma 

compreensão de que o corpo é o suporte de narrativas, sentimentos e 

conteúdos que lhe são externos. É dessa forma que, apesar da aproximação 

com os ambientes em que o folguedo acontece, a pesquisa dos movimentos do 

cavalo‐marinho não significa que eles venham acompanhados de seus próprios



324 

conteúdos, das diferenças entre os corpos ali presentes, suas próprias vozes, 

sua poeticidade, e outros elementos 99 . 

Desta forma, etapas da brincadeira do cavalo‐marinho não são 

utilizadas na estruturação do espetáculo, cuja organização em cinco partes, 

com seus respectivos conteúdos mostrados através de estandartes, é alusivo 

aos cinco “Livros” do Romance d’A Pedra do Reino, mas sem obediência à 

ordem, seja a dos livros, seja a dos acontecimentos neles narrados. Várias 

camadas de cortinas que se abrem e fecham ao longo do espetáculo, no fundo 

da cena e nas laterais, aludem, por sua vez, à subdivisão dos Livros em 

“Folhetos”, evocando origem dos folhetos com seu modo de exposição em 

cordéis. 

O espaço é um dos aspectos de maior diálogo de As Visagens de 

Quaderna com o cavalo‐marinho. Há, no rico uso do espaço em que o 

espetáculo investe, diversas referências à “geografia de uma roda de cavalo‐ 

marinho” (Acselrad, 2002: 133), cujo desenho representativo se pode conferir 

nos anexos. Tanto as disposições espaciais dos componentes do cavalo‐ 

marinho quanto os trajetos percorridos em diferentes etapas da brincadeira 

são referidos e recriados no espetáculo. Na segunda parte do espetáculo, mas 

também em outros momentos, o banco do cavalo‐marinho é situado no lugar 

de origem, mas sem os músicos. Um só músico se encontra atrás da cortina, 

não estando em evidência na “roda”, e o banco ganha nova função. No lugar 

de comportar os músicos, é um lugar em que a dança também acontece. 

Vários outros referentes espaciais do folguedo pesquisado são 

transpostos para a cena: como um trajeto que se aproxima e distancia‐se do 

banco em direção ao público (09’40”), sugerindo um diálogo com o espaço 

ocupado e percorrido pelos cordões dos galantes; o espaço mais amplo no 

centro da roda ocupado pela “dança dos arcos” (em diferentes momentos); e 

o pequeno círculo do mergulhão situado próximo ao banco. É interessante 

notar como a recriação em alguns casos, através da utilização de um espaço 

similar, mas com uma movimentação que não é originalmente própria à etapa 

que se localiza em tal espaço. É o que acontece ao utilizar‐se o círculo do 

mergulhão com um conjunto de movimentos e um gestual alusivo à narrativa 

99 Incluindo roteiro, diferentes “figuras” existentes no cavalo‐marinho, etc.



325 

do romance inspirador, e não ao jogo de “pergunta e resposta” do mergulhão 

(15’10”). Quase inversa é a referência ao espaço da “dança dos arcos”. Como 

se trata de um trajeto mais variado e menos delimitado na própria 

brincadeira, nesse espetáculo sua referência só é reconhecível pela sugestão 

dos próprios arcos pelos movimentos dos braços dos dançarinos (o melhor 

exemplo está no trecho entre os 13’ e 13’20”). 

A partir dessas referências básicas, várias outras formações espaciais 

são elaboradas, desfeitas, transformadas em outras, etc., o que determina 

que a utilização do espaço seja um dos aspectos de maior elaboração criativa 

do espetáculo. As disposições e trajetos originais do cavalo‐marinho são 

revisitados e multiplicados. Cruzamentos em linhas diagonais, formação de 

círculos mais amplos com trajetos também circulares, formação de fileiras de 

dançarinos alternadas e na posição frontal em relação ao público, diluição de 

linhas para formação de círculos e vice‐versa, são apenas alguns dos variados 

exemplos dos desdobramentos criativos que esse espetáculo opera na 

“geografia” da roda do cavalo‐marinho. 

No entanto, novamente a supressão da improvisação da cena traz 

conseqüências importantes. Se, por um lado, as formações espaciais estáveis 

do cavalo‐marinho se multiplicam em As Visagens de Quaderna, a 

possibilidade de variação dos trajetos, dimensões, disposições e criações 

momentâneas de acordo com as circunstâncias e da relação entre os próprios 

brincadores, e brincadores e público, é nula, devido à escrita prévia dos 

desenhos espaciais do espetáculo. 

Além disso, o espaço relativo do cavalo‐marinho é substituído pela 

predominância do espaço absoluto de uma dança teatral convencional. No 

primeiro, “é dado “um destaque maior para o dançarino enquanto sujeito da 

ação, capaz de criar o seu próprio espaço, dependendo da relação com ele 

estabelecida” (Acselrad, 2002: 106), ao passo que, no segundo, cujo 

paradigma é o espaço utilizado pelo balé clássico, o sujeito é “objeto de 

forças polares” e a direção privilegiada é aquela em que se localiza o público 

(Acselrad, 2002: 106). Além das inúmeras disposições espaciais que 

privilegiam uma relação frontal com o público, de um modo geral, os 

movimentos que originalmente são feitos de frente para o banco dos músicos,



326 

com os quais os figureiros também dialogam durante todo tempo, no 

espetáculo, são feitos de frente para a platéia. É preciso ponderar que, em 

parte, essa é uma imposição do próprio espaço teatral, que quase sempre 

conta com o dado da frontalidade para a platéia. Portanto, nossa observação 

não tem um valor prescritivo sobre qual seria a direção correta a assumir, 

porém registra, apenas, mudanças parcialmente inevitáveis, mas que se 

reforçam por algumas opções feitas no modo de reespacializar o folguedo no 

palco. 

No entanto, a maior autonomia criativa da direção de Maria Paula Costa 

Rêgo está associada aos aspectos em que ela não subordina sua criação nem 

ao cavalo‐marinho, nem ao discurso de Quaderna, entre os quais a supressão 

do riso, ou do humor, é a mais evidente. 

O riso é um elemento cultivado tanto no cavalo‐marinho, quanto no 

discurso de Quaderna (e de Ariano Suassuna), por razões aproximadas, embora 

com suas peculiaridades. No primeiro caso, está ligado à maestria das graças 

dos brincadores, que atribuem a isso “um dos elementos principais do que se 

entende por beleza” (Acselrad, 2002: 115): 

O riso é um sinal de aprovação na brincadeira. Um retorno que 
expressa contentamento, em relação à competência do trabalho. Existe 
na graça um prazer de desmontar, surpreender, transformar o público. “A 
graça é fazer o povo rir, procurando na teoria, que é importante para 
botar bem a figura. Eu boto uma tal de uma Velha que se o cabra tiver 
com três dias de raiva, ele ri. Ela é safada demais”, diz Mocó. 
(Acselrad, 2002: 115) 

No caso de Quaderna e Ariano Suassuna (especialmente em suas aulas‐ 

espetáculo), o riso é um dos componentes da criação estética inspirada em 

elementos da literatura medieval, na qual a paródia e o riso têm um papel 

primordial, e, ainda, uma forte estratégia de adesão do público e persuasão, 

fundamental para a condição “rei‐palhaço” de ambos. No Romance d’A Pedra 

do Reino, o humor é constitutivo dos embaralhamentos implícitos à narrativa 

da “nação castanha”, que muito se vale da paródia da historiografia oficial, e, 

ao mesmo tempo, um meio de conquistar a simpatia dos leitores para o 

discurso nacionalista subjacente a este humor: “(…) o que tentei fazer n’A



327 

Pedra do Reino foi um romance humorístico, uma novela humorística, épica e 

humorística” (apud Cadernos de Literatura, 2000: 29). 

Apesar da afinidade com a visão estética de Quaderna e de Suassuna, o 

foco de interesse de Maria Paula, na trajetória de seu grupo, revela‐se como 

sendo mesmo a pesquisa de linguagem, de modo que a preocupação em fazer 

do discurso armorial algo convincente não chega a constituir objetivo de suas 

obras, embora objeto de defesa em seus depoimentos. Da mesma forma, não 

é através da produção do riso que o trabalho do Grupo Grial (com exceção, 

em parte, do Folheto IV: Hemisfério Sol, 2003) tenta elaborar as condições da 

experiência estética do público, mas sim através de uma insistente construção 

em aberto do que ela nomeia uma “linguagem contemporânea de dança 

brasileira”. 

Quanto a esta construção, o trabalho de As Visagens de Quaderna ao 

Sol do Reino Encoberto representa, de fato, um salto significativo em relação 

aos primeiros espetáculos. Apesar dos elementos e das significações 

suprimidas do cavalo‐marinho, a escolha de um só folguedo como foco da 

pesquisa resulta em um visível maior aprofundamento, se compararmos com a 

justaposição de elementos tratados de forma mais superficial que se 

apresentavam em A Demanda do Graal Dançado. Além disso, apesar da 

recorrência do tema metalingüístico da busca de uma “dança ideal” a partir 

da fusão entre o erudito e o popular, o enfoque um tanto simplista das trocas 

entre informações corporais conferido pelo enredo do primeiro espetáculo não 

é repetido neste terceiro, certamente pela percepção extraída da própria 

prática de aprendizado corporal do grupo, e ainda pela feitura do roteiro por 

alguém que tem o corpo como uma questão de interesse central. 

Apesar do mapeamento binário que Maria Paula faz de seu próprio 

corpo, o investimento na idéia de “fusão” para a criação de uma linguagem 

ganha desdobramentos mais complexos do que uma conciliação entre 

contrários ao modo de Quaderna. Na verdade, cada um dos termos de um 

possível binômio entre popular‐erudito não constitui um todo homogêneo, e a 

relação entre eles, igualmente, não se sustenta no corpo em movimento como 

uma relação de opostos. Deixando mais claro, em se tratando de dança, o 

coreógrafo contemporâneo, atuando como um DJ (Katz, 1998: 11) trabalha



328 

com materiais preexistentes, que não se reduzem ao número dois, e não 

constituem, cada qual, um bloco monolítico, mas apresentam, desde sempre, 

fronteiras borradas em relação a outros materiais e outros corpos. 

O resultado coreográfico de As Visagens de Quaderna aponta para quão 

evidente é a fragilidade das fronteiras entre materiais quando o assunto é 

corpo, principalmente por ter dado lugar, no processo de criação, através da 

improvisação, aos diversos materiais e ao repertório individual que se 

encontrava no corpo de cada um dos dançarinos, incluindo a própria Maria 

Paula. É feita uma operação, pela diretora, de “amarrar” o que é produzido 

pelas improvisações e fazer com que as experiências de cada um dos 

dançarinos migre para o corpo dos demais. Isto determina que haja um tipo 

de corpo predominante, conciliador como a voz unificante de Quaderna, como 

discutimos antes; mas também que, por outro lado, tal tipo de corpo seja o 

resultado de “pedaços de movimentos provenientes de origens diversas” (Gil, 

2001: 84): 

Quando o bailarino pertence a um grupo que se dedica a esta mesma 
tarefa 100 coletivamente e este grupo possui um coreógrafo, este 
coreógrafo torna‐se o DJ master nesta festa. Enquanto observador 
externo das experiências individuais para fins de composição, o 
coreógrafo seleciona os ingredientes nascidos neste processo e os adapta 
ao seu projeto. (Katz, 1998: 23) 

O projeto de submeter o material pesquisado e transformado nas 

improvisações dos dançarinos à narrativa do Romance d’A Pedra do Reino 

forja, como vimos, a predominância da elevação, dos saltos, da dança “no 

alto”, como descreveu a própria Maria Paula. Porém, isso não anula a 

diversidade de materiais que se integram para formar um nexo e que, neste 

continuum, enfraquecem ainda mais as fronteiras que já eram frágeis. Trata‐ 

se de um funcionamento próprio à composição coreográfica contemporânea, 

na qual, segundo José Gil (2001: 84), 

Séries diferentes ou divergentes de gestos efectuados pelo mesmo corpo 
num tempo único acabam por “se integrar”; o mesmo se passa com séries 
de movimentos e de notas musicais (ou até mesmo ruído); ou ainda com 
qualquer objecto estranho aos gestos, introduzido por acaso no meio de 

100 A autora está se referindo à tarefa de improvisar.



329 

uma seqüência dançada: depois de um certo tempo, obtém‐se sempre 
uma continuidade de séries heterogêneas. 

Conforme ainda o autor, do contato entre as séries divergentes, nasce 

a conexão, o agenciamento. A impressão de que elas formam um todo, “é 

porque entram numa mesma continuidade de fundo composta pelo próprio 

ritmo da divergência que as separa (…)” (Gil, 2001: 86). O exemplo recorrente 

de José Gil nesse texto é a obra de Cunningham, cujo trabalho com o acaso 

confere sentidos específicos a essa reflexão acerca da construção de nexo a 

partir de séries divergentes (com vários exemplos de justaposição, ao sabor do 

acaso, entre música, série de movimentos, iluminação, etc.). Estamos nos 

referindo ao nexo que se estabelece a partir do uso de pedaços de 

movimentos de origens diversas, em As Visagens de Quaderna, sem estarmos 

nos referindo ao mesmo fenômeno dos exemplos extraídos de Cunningham, 

pois no nosso exemplo o acaso não é um episódio prioritário na criação. 

No espetáculo que discutimos, as séries divergentes se referem a: 

“pedaços de movimentos” de partes do cavalo‐marinho e com qualidades 

diversas (devido a memórias distintas desse folguedo armazenadas nos corpos 

dos dançarinos); danças pertencentes a outros folguedos ou manifestações; 

diferentes técnicas de dança; informações do balé clássico; gestos alusivos ao 

universo narrativo inspirador; relação entre dança e palavras (dos 

estandartes, implícitas ou recitadas); e, ainda, à utilização desses elementos 

em circunstâncias não habituais. 

Uma das partes mais ricas da produção desse nexo (17’15” – 19’) tece a 

atmosfera tensa exigida pelo momento narrativo evocado (a demanda do 

Graal) 101 , através do ritmo vigoroso do mergulhão, apesar de a música tocada 

no tambor não ser a habitual no cavalo‐marinho e de não se manter a 

pequena roda própria ao mergulhão. O movimento de deslocamento com 

variações de pisadas que pontua o princípio de pergunta e resposta do jogo do 

mergulhão é utilizado em toda essa passagem, em vários momentos 

funcionando como ponto de transição entre pedaços distintos de movimentos, 

provenientes de origens diversas. Fica muito claro, nessa cena, como se dá a 

ultrapassagem da utilização de passos, pois o que se identifica, de fato, é a 

101 A mesma em que são recitados os versos de Lino Pedra‐Verde.



330 

transposição do ritmo e do vigor de uma etapa inteira do folguedo. A 

migração para toda essa cena das qualidades rápidas (ou súbitas) e 

controladas dos movimentos do mergulhão, alternadas por movimentos 

desacelerados de curta duração, garante a manutenção do ritmo, assegurando 

o nexo coreográfico, que “implica uma continuidade de fundo da circulação 

da energia, ainda que, à superfície, se choquem séries, ou se separem, ou se 

quebrem (Gil, 2001: 87). 

São tantos os exemplos em que tais deslocamentos do mergulhão 

“deslizam” para outros movimentos que não provêm do cavalo‐marinho, que 

não convém fazer um descrição exaustiva. Algumas amostras são suficientes 

para tornar compreensível como se opera o nexo entre os diversos 

movimentos. Logo ao início da cena referida (17’15”‐17’23”), tal 

deslocamento é utilizado para a formação de um círculo, que se desfaz em 

seguida em um novo percurso, agora para frente do palco (17’24”‐17’27”), 

onde o movimento do mergulhão “agencia‐se” com ações de salto, pisadas e 

elevação de perna, que não fazem parte do repertório do cavalo‐marinho. Em 

seguida (17’28”), novamente os dançarinos se utilizam do mesmo movimento 

para deslocarem‐se para a lateral direita do palco (da perspectiva do 

público), concluindo‐o com um giro e parada de pernas em quarta posição, 

com elevação de braços alongados para frente e inclinação de cabeça e 

tronco para trás, acionando, novamente, informações corporais não 

provenientes do folguedo pesquisado. 

Em outro momento (17’54”), os demais dançarinos acompanham toda a 

passagem em que Kleber Lourenço recita os versos de Lino Pedra‐Verde, com 

uma espécie de variação de um dos movimentos de pisada e cruzada de 

pernas característico da dança dos galantes, alternado‐o com giros e uma 

posição dos braços de modo a sugerir, com o resultado produzido, a ação de 

cavalgada evocada pelos versos. Mais adiante (18’58”), é a corrida do 

mergulhão que novamente é utilizada em um percurso que segue uma linha na 

diagonal, para frente e para trás, a fim de sugerir o trajeto cavaleiresco da 

narrativa. 

Podemos concluir, a partir desses e vários outros exemplos, que o 

avanço, nesse espetáculo, na construção de uma linguagem buscada pelo



331 

Grupo Grial, deu‐se através da passagem de um enfoque isolado do passo para 

uma compreensão mais ampla do folguedo. Essa ampliação inclui, sobretudo: 

uma relação com o espaço (antes praticamente inexistente); com as 

possibilidades dinâmicas de alguns movimentos para a composição de novas 

espacialidades; um investimento na investigação sobre as possibilidades de 

uma “fusão”, que muitas vezes, na verdade, se realiza não como fusão, mas 

como contigüidade entre movimentos provenientes de diferentes vocabulários 

ou técnicas; e, ainda, na reelaboração de movimentos (principalmente os do 

cavalo‐marinho) através de sua combinação com novas qualidades 

constitutivas do esforço em relação, sobretudo, aos fatores Peso e Tempo. 

Neste último aspecto, discutimos ser o ponto de maior afinidade entre 

o corpo predominante neste espetáculo e a visão dualista de Quaderna entre 

corpo e alma, com a valorização do que está no alto. No entanto, de um modo 

geral, esta afinidade não anula todo o conjunto da pesquisa empreendida pelo 

grupo de estratégias mais complexas de recriação da dança popular. O 

percurso e os resultados práticos dessa pesquisa apontam, já nesse 

espetáculo, para caminhos que ultrapassam o mapeamento dual feito por 

Maria Paula de seu próprio corpo e a síntese quadernesca entre contrários. O 

percurso, porque, sendo ele diferente a cada espetáculo, indica que, a 

depender da combinação de preparações e treinamentos corporais buscados, 

o corpo construído será outro, o que desestabiliza a suposição de um “corpo 

brasileiro”. Neste espetáculo, cogitamos a idéia de um “corpo castanho” 

porque atravessado pelo discurso de uma “nação castanha”. Porém, a 

continuidade da trajetória do grupo evidencia que este é apenas um resultado 

estético alcançado, sobretudo devido à subordinação ao ideário armorial, não 

se confundindo com um corpo “essencialmente” brasileiro. 

Todos os dançarinos representam um corpo que é atravessado pelo 

discurso de Quaderna de valorização do popular através de sua transformação 

no que supostamente lhe rende a condição de “universal”, ou seja, ser 

puxada “para o alto, para o Reino e para o Sol” (RPR, Folheto I, p. 31); e, 

desta forma, se corrobora a visão do povo‐como‐um. Mas, ao estudarmos a 

estratégia de criar nexos entre os pedaços de movimento constitutivos dessa 

idéia de corpo homogêneo, chegamos à evidência da condição de artifício de



332 

tal estratégia, o que revela o claro amadurecimento artístico do grupo, mas, 

ao mesmo tempo, o indício de que o projeto de um “corpo castanho” só é 

viável como invenção da tradição. 

O presente: a parte que não nos cabe negar 

Vários aspectos que veremos extremar‐se em Ilha Brasil Vertigem em 

termos de um movimento de atualização do pensamento armorial já vemos 

surgirem em Brincadeira de Mulato (2005), o primeiro espetáculo da trilogia A 

Parte que nos Cabe, que, segundo o programa, “traduz o amadurecimento de 

uma busca por uma linguagem contemporânea inspirada e escrita com bases 

na Cultura Popular” (Grupo Grial de Dança, 2006), ou seja, representa um 

momento mais maduro da proposta de uma dança armorial. 

É a trilogia como um todo que inaugura uma fase nova na trajetória do 

Grupo Grial, e introduz determinadas transformações que consideramos 

fundamentais como uma reformulação no modo de tratar alguns temas‐chave 

que aparecem nos fundamentos do Movimento Armorial. No entanto, optamos 

por inserir no nosso corpus apenas o segundo espetáculo dessa trilogia, Ilha 

Brasil Vertigem (2006), porque é ele que, mais evidentemente, apresenta um 

discurso que promove, na sua textura (corporal, cênica) diferenças no 

tratamento dos conceitos de identidade, cultura popular e povo, em relação 

às abordagens implícitas ou explícitas no discurso de Ariano Suassuna sobre o 

povo e a nação “castanha”, desde a década de 1970. 

Quanto ao último espetáculo da trilogia, Castanha sua Cor 102 (2007), 

mereceria um estudo à parte. Só tivemos acesso às suas apresentações em 

102 Esse foi o título com que o espetáculo entrou em temporada em março de 2008 no Recife, 
porém, outros títulos já haviam sido atribuídos ao trabalho, a exemplo de Onça Castanha. 
Quanto aos recuos que identificamos nesse trabalho, certamente, coincidem com elementos 
que são levados em consideração por Maria Paula, quando avalia, em uma conversa informal 
(2008), que tal espetáculo deveria ter sido o primeiro da trilogia, pois ele representa, para 
a diretora, uma conclusão da etapa do grupo anterior a Brincadeira de Mulato e Ilha Brasil 
Vertigem.



333 

março deste ano (2008), mas, curiosamente, ele representa, em relação aos 

dois primeiros da trilogia, um recuo a características anteriores à trilogia, 

sobretudo no que concerne a uma clara subordinação do material pesquisado 

aos conteúdos ideológicos do discurso de Ariano Suassuna. Uma matéria sobre 

o processo de criação de Ilha Brasil Vertigem (Falcão, 2006a) relata que Maria 

Paula Costa Rêgo inspirou‐se na tese de livre‐docência de Ariano Suassuna, A 

Onça Castanha e a Ilha Brasil, para criar o título de seu segundo espetáculo, 

mas também para formular o conceito da trilogia como um todo, a partir da 

reflexão que o escritor faz sobre a cultura brasileira neste trabalho: 

Em Brincadeira de Mulato, foi a miscigenação do branco com o negro. Em 
Ilha Brasil, é o negro com o índio. E na terceira montagem, a Onça 
Castanha, Maria Paula encenará um solo que representa a união das três 
raças. “Tem duas imagens que me perseguem nessa idéia de Ilha Brasil. 
Ao me perder no meio das canas e encontrar num terreiro de uma casinha 
de taipa, um monte de caboclo a dançar... Isso é um universo paralelo 
que remete à idéia de ilha mesmo. Por outro lado, esses brincantes fazem 
parte de uma camada que está ficando soterrada. Os caboclos‐de‐lança 
são portadores de uma cultura que a gente não tem mais acesso [sic], que 
são os romances populares, as loas, as histórias e os mistérios”, explica a 
coreógrafa. (Falcão, 2006a) 

A explicação para a relação dos espetáculos da trilogia com os 

encontros dos povos (na matéria, aliás, a noção que aparece é a de “raça”) 

reduz as hipóteses sobre as influências etnológicas tanto do cavalo‐marinho 

(folguedo em que se baseia Brincadeira de Mulato) quanto do maracatu rural 

(tema de Ilha Brasil Vertigem), suprimindo a presença indígena entre os 

elementos do primeiro, e elementos ibéricos e brancos do segundo. Além 

disso, a idéia implícita de que tais encontros se deram harmonicamente não 

corresponde nem à realidade da colonização, nem a possíveis explicações de 

como surgiram tais folguedos, para as quais as tensas negociações entre 

brancos (proprietários de terras) e negros se refletem em vários elementos do 

cavalo‐marinho (Acselrad, 2002); e as relações conflituosas entre brancos e 

índios reverberam, por exemplo, nos significados dos caboclos de lança (Silva, 

S., 2005). Mas o que realmente nos interessa ressaltar a partir do que está 

dito neste trecho, retirado de um box da matéria referida, é que só 

conseguimos encontrar, mais diretamente, a relação mencionada com a tese 

de Ariano Suassuna no terceiro espetáculo da trilogia, Castanha sua Cor,



334 

justamente aquele em que percebemos um recuo em relação a algumas 

escolhas iniciadas em Brincadeira de Mulato e aprofundadas em Ilha Brasil 

Vertigem, que discutiremos no próximo tópico. 

Parece‐nos justo, antes, apontar algumas diferenças em Brincadeira de 

Mulato em relação ao trabalho do Grupo Grial anterior a esse espetáculo, pois 

tais diferenças foram responsáveis por despertar nosso olhar para o fato de 

que a continuidade das tentativas de expandir o projeto armorial para a 

dança, através da pesquisa do Grial, estava conduzindo a transformações nas 

idéias desse mesmo projeto. E isso, desde Brincadeira de Mulato, já parecia 

acontecer porque há questões na dança, às quais Maria Paula Costa Rêgo não 

é indiferente, que dizem respeito a como o corpo vem sendo pensado e 

discutido na contemporaneidade, conforme o breve panorama que fornecemos 

no quinto capítulo. Algumas dessas questões impedem, sobretudo, a 

permanência de um mesmo entendimento sobre identidade, e, 

conseqüentemente, a idéia de salvaguarda de identidade nacional através de 

representações das culturas populares de forma a remover‐lhes a 

historicidade. 

Outro dado que favorece as transformações já terem se iniciado a 

partir de Brincadeira de Mulato é a aproximação de Maria Paula Costa Rêgo 

em relação à realidade dos brincadores do cavalo‐marinho de Biu Alexandre, 

mesmo que isso também só tenha se intensificado na experiência de 

montagem de Ilha Brasil Vertigem. 

Um dos aspectos em Brincadeira de Mulato que já representa um ponto 

de distanciamento da dança do Grupo Grial em relação ao pensamento 

armorial e à obra de Ariano é o roteiro. Brincadeira de Mulato é sobre a 

história de uma pessoa, Luís Rodinha, que, apesar de não reconhecido como 

mestre entre brincantes de cavalo‐marinho, segundo Maria Paula: 

(…) pra nós, urbanos, era mestre porque sabia muito e dançava muito, (…) 
que era o Luís Rodinha. (…) Luís Rodinha não sabia quando ele estava 
começando a ser personagem, quando ele era real, quando era irreal: 
brincadeira e vida pra ele era a mesma coisa. (Costa Rêgo, 2006b) 

Este roteiro desloca o interesse dos bens da cultura popular para seus 

agentes produtores, e, especificamente, em relação a alguém que viveu mais



335 

recentemente, mais próximo da realidade e do tempo de quem está criando. 

Em uma comparação com as narrativas de cordel, estaria mais para o relato 

de fatos acontecidos recentemente, bem menos usada por Ariano Suassuna no 

Romance d’A Pedra do Reino, já que prefere a referência aos cordéis que 

retomam os temas do romanceiro ibérico, sendo este um dos índices de 

“ideologia da epicidade”, como tratamos no primeiro e no terceiro capítulos. 

Além disso, Brincadeira de Mulato permite um paralelo entre o 

brincante de cavalo‐marinho e o performer, por trazer para a cena um 

aspecto constitutivo mais complexo do brincante de cavalo‐marinho, que não 

se reduz nem à condição de personagem, nem à do agente produtor de tal 

personagem. Nisto vemos mais um avanço na pesquisa do cavalo‐marinho, se 

lembrarmos que, em As Visagens de Quaderna, a dimensão do brincador, com 

sua realidade, e como agente produtor do folguedo, é suprimido. Concentrar‐ 

se não em um dos arquétipos do folguedo (Mateus, Bastião, etc.) para 

mergulhar na complexidade do brincante é mudar, pelo menos em parte, a 

perspectiva e a compreensão acerca da cultura popular, incluindo nisso o 

pressuposto de que a identidade do brincante não está dada, estática, como 

se ele coincidisse com o achatamento que dele é feito, por exemplo, na 

imagem de caboclos de lança amplamente explorada pela publicidade. 

Vários outros aspectos em Brincadeira de Mulato nos levam a 

interpretar a fase do Grupo Grial que esse espetáculo inaugura como um 

momento de avanço na compreensão acerca da complexidade envolvida na 

cultura popular e na história de seus agentes. Podemos ponderar que o 

discurso construído pelos textos culturais do Grial, a partir de Brincadeira de 

Mulato, verse ainda sobre o autêntico, ou sobre uma suposta “essência” da 

cultura popular, mas abole, em parte, a noção de povo‐como‐um, uma vez 

que promove uma maior aproximação em relação à particularidade de cada 

folguedo pesquisado e à individualidade dos brincantes, sempre os mostrando 

em sua condição de inacabamento e de narrativa que continua a ser escrita.



336 

Ilha Brasil Vertigem: o corpo‐história do caboclo encenado 

O tempo constrói o homem 
No mesmo tempo destrói 
Depois que o tempo visita 
Vem o tempo e lhe destrói. 

Loa de maracatu rural cantada 
na trilha sonora de Ilha Brasil Vertigem 

Ilha Brasil Vertigem (2006) é o segundo espetáculo da trilogia A Parte 

que nos Cabe e, mais amplamente do que Brincadeira de Mulato, representa 

uma fase de grandes transformações nos procedimentos do Grupo Grial ao 

transferir um folguedo pesquisado para outro contexto cênico, tanto no que 

diz respeito à compreensão de cultura popular que é transposta para a cena, 

quanto na relação entre tal compreensão com uma afirmação épica das 

identidades populares na “Nação Castanha” idealizada por Ariano Suassuna. 

Se, por um lado, Maria Paula declarou que a trilogia foi motivada pela 

tese A Onça Castanha e a Ilha Brasil, por outro, o espetáculo em discussão 

não contou com um roteiro escrito norteador de sua estrutura, pois esta foi 

definida durante o processo da pesquisa corporal e da montagem do trabalho. 

Além disso, o principal argumento a ser desenvolvido por esse texto de Ariano 

Suassuna, acerca da fusão de contrários como traço definidor do “espírito do 

povo castanho”, não é corroborado pelo espetáculo do Grial, nem sequer 

aludido como questão sobre a qual se deveria refletir. 

O argumento desta obra é definido, no programa, da seguinte forma: 

Fala da descendência dos povos indígenas através de uma narrativa 
abstrata sobre a visão de mundo do Caboclo. Partindo das imagens do 
Maracatu Rural (manifestação popular de grande força na região da cana 
de açúcar em Pernambuco), adentramos na vida dos caboclos de lança do 
Maracatu Leão de Ouro do Condado e na relação de paixão e religiosidade 
de cada um deles para com esse “brinquedo popular”. (Grupo Grial, 
2006) 

Como podemos constatar na sinopse, Ilha Brasil Vertigem aborda o 

maracatu rural, abrangendo a complexidade que o constitui para além da sua 

existência em dias de desfile. A abrangência consiste nas suas diferentes



337 

etapas, incluindo preparação, produção e desfile, e seus vários elementos 

constitutivos: a sambada, que acontece no período preparatório, a criação 

artesanal de seus adereços, a música, a poesia e os significados espirituais 

atribuídos por seus agentes. A simultaneidade desses componentes na 

memória do caboclo assim como as dinâmicas estabelecidas nas sambadas, as 

sensações provocadas por elas e pelo desfile, etc. compõem o foco do 

espetáculo: 

Ilha Brasil Vertigem foi como uma janela, uma outra história. O roteiro 
era exatamente “não contar histórias”; mas falar da beleza do maracatu, 
de seus elementos, do que pode ser trazido para a cena de forma 
contemporânea. O que é, na verdade, também o trabalho do Graal, desde 
a Demanda do Graal Dançado até o Ilha Brasil Vertigem. Como eu trago 
esses elementos para uma cena erudita com tudo que o erudito pode 
propor de questionamento, de briga, de discussão. A partir disso, (…) O 
próprio desfile é um pouco o roteiro, a sambada é o roteiro. (Costa 
Rêgo, 2006b) 

Apesar da relação de continuidade com toda a trajetória do grupo 

desde o seu primeiro trabalho, no que diz respeito à problemática do 

deslocamento dos elementos pesquisados para um outro contexto (cênico, 

social), Ilha Brasil Vertigem apresenta claras diferenças em relação aos 

demais espetáculos do Grial. Isso é evidente no processo preparatório, no que 

diz respeito à forma como se dá a transposição do folguedo em questão para 

outro espaço, e, ainda, nos significados produzidos por essa transposição. 

Dando concretude ao plano apenas esboçado em As Visagens de 

Quaderna, e seguindo a tendência já iniciada em Brincadeira de Mulato, o 

processo de preparação do espetáculo Ilha Brasil Vertigem deu‐se através de 

uma maior aproximação de Maria Paula Costa Rêgo com o ambiente em que 

acontece o folguedo tematizado e representado neste espetáculo. A pesquisa 

envolveu a saída da diretora, no carnaval de 2006, como “cabocla de lança”, 

junto ao Maracatu Leão de Ouro do Condado, e sua residência neste 

município, no mesmo ano, pelo período aproximado de três meses que 

antecederam a estréia do espetáculo (setembro de 2006): 

(…) no Ilha Brasil Vertigem eu é que fui até eles. Em nenhum momento 
exigi ou imaginei trazê‐los para aqui. Era uma meta: eu quero ir a eles;



338 

eu quero chegar nessa brincadeira, eu quero observar e quero realmente 
trazer esses elementos tal qual. (Costa Rêgo, 2006b) 

Essa aproximação representou, para a diretora Maria Paula, a 

oportunidade de uma maior compreensão sobre a complexidade do maracatu, 

especificamente o Maracatu Leão de Ouro, para além de sua existência nos 

dias de desfile de carnaval; um aprofundamento sobre as características, 

estrutura e elementos da sambada; e o convívio com o cotidiano dos 

brincantes. 

Com o deslocamento para a cidade de Condado, a diretora pôde ter um 

tempo maior de convivência e participar das sambadas do grupo, apenas um 

pouco antes do período em que elas comumente se dão a cada ano, quando 

faltam, aproximadamente, seis meses para o carnaval: 

O maracatu rural, ou de baque solto, organiza os preparativos de carnaval 
durante os seis meses que o antecedem, e a reunião máxima desse 
período é a sambada, embate poético entre dois mestres de grupos 
diferentes. (…) Quando chega setembro, com o estio e a colheita da cana‐ 
de‐açúcar vem a inquietação da cabocaria. O rebuliço mais uma vez se 
instala, e já se ouve ao longe não apenas o assobio e o cantarolar dos 
aficcionados, nem somente o chocalhar da maquinada, mas a voz dos 
mestres que protagonizam os embates no próprio terreiro ou, quando 
convidados, no dos outros. Começa a temporada de ensaios, que, 
conforme as condições do grupo, pode variar de um simples ensaio de 
sede ou de barraca a uma sambada pé‐de‐parede. (Amorim, 2002: 63 
e 65) 

Diferentemente das experiências anteriores, o propósito não era 

pesquisar o folguedo e montar o espetáculo com seu corpo de dançarinos, 

mesclando as informações corporais pesquisadas às referências já presentes 

em seus corpos. Nesse trabalho, Maria Paula abdica da formulação de uma 

linguagem pela metodologia em que vinha investindo, para levar à cena, com 

exceção de apenas um de seus dançarinos veteranos (Emerson Dias), um 

elenco de brincadores do Maracatu Leão de Ouro do Condado: Fábio Soares 

(que começara a participar do Grupo Grial desde Brincadeira de Mulato), 

Sebastião de Lima, Marcos da Silva, Aguinaldo Roberto da Silva, Pino da Silva, 

Rosildo Mares e Bel Piola. 

Desse modo, o corpo dos brincadores é o que predomina no espetáculo. 

A exceção é só a inevitável diferença do modo de Emerson Dias mover‐se,



339 

obviamente, por este ter participado, desde o início do Grial, da elaboração 

de uma pesquisa corporal do grupo. 

A quadra em que se deram as sambadas foi exatamente o “ambiente” 

em que os sete caboclos, além do dançarino já antigo do Grial, se prepararam 

para estar em cena, e ainda o espaço em que o espetáculo foi concebido, 

montado e ensaiado. A foto de ensaio que aparece em uma matéria de 

cobertura do processo de criação (Falcão, 2006a) 103 nos permite ver que um 

linóleo apropriado para trabalhos com dança foi aplicado ao chão da quadra, 

substituindo as condições de terra batida ou chão cimentado em que 

normalmente se dão as sambadas e as apresentações de maracatu. 

A escolha de compor um elenco, quase em sua totalidade, por 

brincadores do folguedo pesquisado tem uma série de implicações estéticas, 

que trataremos mais adiante, mas também, a nosso ver, políticas. Podemos 

dizer, em parte, que tal opção “suaviza” o acordo tácito, estabelecido pelo 

sujeito de elite, de que a matéria popular capaz de produzir riqueza pertence 

a um determinado povo, “mas não a possibilidade de usufruir dos benefícios 

dessa riqueza. Não é exatamente isso o que ocorre ainda hoje quando 

continuamos a aceitar a exploração do “típico brasileiro”? (Katz, 2005b: 9) 

Vimos que a inserção dos próprios agentes populares em cena foi um interesse 

do Grupo Grial desde o seu primeiro espetáculo, embora nem sempre com 

uma clara intenção de desfazer tal acordo, principalmente no que se refere a 

fragilizar a noção de “típico”. Quanto a isso também Ilha Brasil Vertigem se 

apresenta com objetivos bem mais claros. 

Em contraponto à intervenção no espaço usual das sambadas, a 

preparação física do Ilha Brasil Vertigem, diferentemente do que ainda 

aconteceu em Brincadeira de Mulato, não contou nem com a noção 

convencional de alongamento, nem com o parcours aprendido com Laura 

Proença, nem com aulas em outras técnicas de dança utilizadas nos 

espetáculos já discutidos. Conforme descrição de Maria Paula (Costa Rêgo, 

2006b), 

(…) o alongamento, aquecimento, como eles se introduziam na 
brincadeira, no processo de criação, era através da sambada. Colocava a 

103 Disponível nos anexos, entre as matérias sobre a trilogia A Parte que nos Cabe (anexo 18).



340 

música e dizia “Vamos sambar 104 !” Isto é: sambar e dançar o maracatu. 
Sem gola, sem surrão, sem lança. 

Dessa forma, o “treinamento” se dava a partir de movimentações, 

dinâmicas e elementos próprios à sambada, na qual “Os folgazões 

comparecem trajados livremente, apenas um bastão de madeira marchetada 

à mão fazendo as vezes de lança” (Amorim, 2002: 67). 

Apesar de a sambada envolver também as baianas e outros brincantes, 

as que foram promovidas para a montagem de Ilha Brasil Vertigem se 

realizaram apenas com os caboclos. A estratégia de criação envolvia jogos de 

improvisação com elementos utilizados na própria sambada do maracatu, 

como o bastão, de forma a desautomatizar o modo de corriqueiro de 

“sambar”: 

Eu dava os elementos. Observava muito, às vezes colocava várias lanças 
no chão e dizia: “Não pode pisar na lança”. Na quadra, eles tinham que 
saltá‐las, tinham que pular, então, eu observava como eles se saíam, 
como achavam soluções para essas dificuldades. Então, eu colocava três 
[lanças]. Às vezes eu colocava uma cadeira, ou dizia “Não pode ficar de 
costas pra mim!” E saía colocando dificuldades na evolução da sambada, 
para fazer com que eles sambassem de uma outra forma(…), para que 
eles conseguissem sair de uma única maneira de fazer maracatu e 
perceber que eles podiam fazer tudo que eles quisessem com aquele 
corpo, com aquela dança (…). A partir disso eu extraía alguns resultados 
(…). (Costa Rêgo, 2006b) 

Podemos perceber o ineditismo, dentro da história do grupo, dessa 

proposta de preparação corporal a partir unicamente do que o próprio 

folguedo oferece como possibilidade de aquecimento, e, ainda, de utilizar 

como episódio criador o manancial de movimentos das próprias sambadas do 

maracatu e dos corpos dos caboclos. Tais aspectos são definitivos para que, 

neste trabalho, o espaço da co‐autoria tenha sido bastante alargado pela 

diretora, que declara ser correspondente a um percentual de setenta por 

cento ou mais, a criação dos próprios dançarinos (Costa Rêgo, 2006b), apesar 

104 Essa expressão (“sambar”) faz parte dos termos usuais no ambiente do maracatu, o que 
levou Maria Alice Amorim (2002: 71) a fazer o seguinte parêntese: “(um aspecto curioso é a 
nomenclatura utilizada no ambiente do maracatu – samba, sambada, sambador ‐, sendo 
este um dos tantos aspectos a serem investigados)”.



341 

de essa contribuição não ter feito sempre parte dos hábitos dos brincadores 

de maracatu, como declara Maria Paula: 

“(…) eles não estão acostumados a contribuir para a criação, como os 
bailarinos contemporâneos”, completa. Aos poucos, os brincantes passam 
a se apropriar dessa nova linguagem, conforme relata Risoaldo Silva. “É 
maracatu e não é. Temos que pensar nas coisas que a gente faz no 
natural. Era estranho, no início, dançar sem música também. Mas já me 
acostumei. Dei até a idéia de colocar algumas manobras”. (apud 
Falcão, 20 de agosto de 2006a) 

Discutiremos mais adiante as conseqüências positivas da co‐autoria nos 

resultados cênicos, mas vejamos, antes, como tal proposta implicou um 

aprofundamento da diretora do Grial no maracatu rural como um todo, a 

exemplo das características constitutivas da sambada, das diferenças entre 

ela e o desfile, e, ainda, dos demais aspectos que compõem o maracatu, com 

um relevo especial à relação do folguedo com a vida de seus brincadores. 

Há, ainda mais amplamente do que já acontecera em Brincadeira de 

Mulato, um interesse pelos brincantes, deslocando o foco exclusivo nos bens 

culturais para os agentes que produzem e também consomem a cultura 

popular, através, por exemplo, da tentativa de compreender seu cotidiano, 

suas transformações, e o modo de diálogo com o desenvolvimento das 

sociedades. A lógica da valorização das culturas populares mais em sua 

repetição do que em sua transformação é invertida, mesmo que, no discurso 

construído no espetáculo, o interesse em situar a relação entre os elementos 

populares e os agentes da modernidade ainda fique incipiente. 

Através da convivência com o cotidiano dos brincadores, Maria Paula 

relata que teve a oportunidade de entender como o maracatu estava presente 

em seus dias para além do que vemos no carnaval: falam de maracatu quando 

se reúnem à noite, durante o dia, mencionando lojas em que podem 

encontrar um determinado material mais em conta, como a lantejoula; ou 

falando a respeito do “desenho da gola de fulaninho e sicraninho” (Costa 

Rêgo, 2006b). A coreógrafa conta que, em tal convívio, aumentaram‐se as 

chances de se desfazerem as imagens estáticas e os estereótipos desses 

homens, em forma de clichês que são assimilados. Segundo ela, como todo 

mundo, os brincadores com quem conviveu desejam a novidade, o novo, como



342 

um objeto produzido pelas novas tecnologias, um nome artístico, etc. Além 

disso, se desautomatizaram, para a diretora, suas noções de educação, de 

bons costumes, como nos hábitos relacionados à forma de alimentar‐se, a 

partir de uma compreensão das diferenças. Ainda que seus parâmetros sejam 

compostos por valores de elite, e demonstrem, por vezes, uma certa 

expectativa negativa dos costumes populares, ainda assim, tais expectativas 

são desfeitas, e os parâmetros, flexibilizados. 

O mais importante, porém, para a nossa discussão acerca de Ilha Brasil 

Vertigem é o fato de que uma maior imersão no ambiente do maracatu rural 

implicou, segundo Maria Paula, a compreensão das claras diferenças entre as 

dinâmicas corporais da sambada e do desfile, devido inclusive à não utilização 

de todos os adereços nas sambadas; uma valorização de vários elementos do 

maracatu que estão em evidência em seu processo preparatório, mas que 

praticamente desaparecem durante os desfiles; um entendimento da 

importância do caboclo de lança para esse folguedo 105 , ao ponto de ter sido a 

única figura ou personagem transposto para a cena; e uma percepção 

ampliada da complexidade desses personagens, de sua ligação com o agente 

produtor dos folguedos e, na maior parte dos casos, o trabalhador do corte da 

cana‐de‐açúcar, de sua espiritualidade, etc. 

Maria Paula defende que o contato com a imagem do “caboclo de lança 

que a gente vê passar nos canaviais batendo surrão, com a lança na mão e 

uma gola” não é suficiente para se conhecer o maracatu, pois tal imagem, 

aliás, tão cristalizada pelo seu amplo uso com inúmeras finalidades, não 

contém o que a antecede, as sambadas, “o terreiro, os pontos míticos e 

místicos do caboclo de lança, (…) o complexo de coisas que se juntam (…), as 

crendices, os mistérios do caboclo” (Costa Rêgo, 2006b). 

O processo de preparação nas sambadas, o interesse pelos caboclos em 

seus cotidianos, e a relação de co‐autoria entre estes e Maria Paula, vemos 

traduzirem‐se artisticamente em Ilha Brasil Vertigem, através das escolhas do 

que e como abordar, em cena, o maracatu rural e o universo dos caboclos de 

lança. 

105 O caboclo de lança é um dos elementos que peculiariza o maracatu rural em relação ao 
maracatu‐nação ou de baque virado, sendo a “principal figura” deste folguedo (Nascimento, 
2005: 95).



343 

A pesquisa sobre as sambadas não resultam, cenicamente, numa recusa 

total do período carnavalesco. As referências à etapa preparatória são levadas 

para o palco a fim de, mescladas aos elementos das apresentações no 

carnaval, desestabilizarem a imagem estática do caboclo de lança, que 

normalmente é extraída do contexto em que se encontra em seu momento 

mais “espetacular” – nos desfiles do maracatu rural. 

Ao contrário da imagem cristalizada do caboclo de lança, são focos do 

espetáculo as sensações dos caboclos nas sambadas e nos desfiles; a relação 

com o artesanato; a música; a poesia; os jogos construídos pelos brincantes e 

a espacialidade desses jogos; além do que Maria Paula considera o mais 

importante: as questões que surgem da própria dança do maracatu, mas 

tratada com uma complexidade maior do que o foco no passo o fazia no início 

da história do Grial. 

A abordagem que é feita do caboclo de lança em Ilha Brasil Vertigem 

merece uma atenção especial porque nos remete criticamente à discussão 

sobre a apropriação política do Maracatu Rural como símbolo de Pernambuco. 

Esse uso simbólico, não dissociável do uso midiático do Maracatu, está 

relacionado com particularidades da história deste folguedo, em meio a 

outras expressões populares. 

Como vimos na última parte do primeiro capítulo, algumas ações de 

fortalecimento dos maracatus de baque solto, as transformações estéticas 

implementadas pelos mesmos, como forma de ganhar maior visibilidade, e o 

conseqüente ganho de espaço do Maracatu de Baque Solto na imprensa e na 

mídia, vêm acompanhadas, segundo Valéria Vicente (2005: 124), da 

publicação crescente, nos jornais, na década de noventa, de fotografias que 

registravam o folguedo. 

Esse investimento na difusão das imagens desse folguedo, 

especificamente, dos caboclos de lança, é relacionado, pela autora, com a 

constatação de que o consumo do maracatu rural é predominantemente 

visual. E isso pode ser comprovado através da análise de outros dados: o lugar 

secundário que as contratações para apresentações e visitas às sedes ocupam 

entre as formas de consumo; a utilização insipiente, em propagandas e até 

nas pesquisas de novas bandas locais, da música do maracatu rural, com sua



344 

característica “estridente, dissonante e regada aos tons agudíssimos das 

baianas” (Vicente, 2005: 126); e a exclusão de outros componentes do 

folguedo – a corte 106 , o mestre e os músicos nas contratações para 

apresentação: 

No carnaval de 2001, a Prefeitura do Recife contratou caboclos para 
desfilarem pelas ruas acompanhados por uma batucada de Maracatu 
Nação. Outra prática que está se tornando comum é a contratação de dois 
caboclos para ficarem parados e em pé na porta principal de eventos, 
com o simples intuito de enfeitar a entrada e criar um toque regional ao 
evento. (Vicente, 2005: 126) 

Esse uso da imagem do caboclo de lança, destacado do contexto e dos 

elementos que lhe conferiam outro sentido, e recombinado, muitas vezes, 

com outros contextos e elementos, foi amplamente explorado por 

publicitários pernambucanos. Ligado a inúmeros produtos e empresas, em 

várias campanhas,

(…) o caboclo de lança aparece isolado do restante do Maracatu. 
Recortado do fundo da fotografia e relocado para o contexto da peça 
publicitária, o caboclo é uma afirmação em si mesmo, sem referentes 
fora de cada publicidade. (…) 

O fato de o caboclo de lança ser retratado como objeto singular, fora 
de um contexto, contribui para que tenha sido aceito como símbolo do 
Estado. Vindo de uma história praticamente desconhecida e com um 
aspecto sem referências anteriores (sua indumentária não se liga 
diretamente a nenhum outro folguedo ou personagem folclórico do Estado 
ou do Brasil) e, destituído do seu contexto social, o homem por trás do 
caboclo pode ser qualquer um; a tal ponto que poucas vezes sabemos se o 
caboclo da publicidade é um maracatuzeiro ou alguém contratado para 
vestir suas roupas. A opulência e o brilho das fantasias ajudam a apagar o 
desemprego e a pobreza a que sua prática está ligada socialmente. 
(Vicente, 2005: 128) 

A forma como os elementos do Maracatu Rural foram postos no 

espetáculo do Grial representa um contraponto, em várias camadas de 

significado, ao contexto acima descrito. O caboclo de lança destacado de um 

desfile e usado como “logotipo” em peças publicitárias não é o mesmo que 

106 Os três livros da coleção Maracatus e Maracatuzeiros (2005) relatam que, no início, não 
existia a corte no maracatu rural. A presença desse elemento foi uma exigência da 
Federação Carnavalesca Pernambucana, “para que a dança dos caboclos fosse aceita como 
maracatu” (Silva, S., 2005: 48). Em Ilha Brasil Vertigem, o fato de esse componente não 
aparecer pode estar relacionado com o fato de a pesquisa ter sido focada nas sambadas, ou 
mesmo como uma forma de fazer realçar a figura central desse folguedo, mas ainda pode 
ser lida como uma opção de não valorizar a conotação ideológica da corte.



345 

protagoniza a cena em Ilha Brasil Vertigem. Ao contrário, este apresenta, em 

relação àquele, várias diferenças, todas relacionadas a um deslocamento de 

foco: da espetacularidade do caboclo como um produto‐símbolo do estado; 

para o maracatuzeiro, ou o homem que está por trás do caboclo, enfatizado 

como alguém que está em processo. Do “corpo‐mito”, que apóia 

artificialmente as narrativas da nação, o foco é deslocado para o “corpo‐ 

história”, que desestabiliza o nacionalismo e o patriotismo que o mito e a 

propaganda tomam por certo. 

Apesar de o espetáculo também tematizar o caboclo de lança separado 

do conjunto de elementos do desfile de maracatu – o mestre, a corte, os 

músicos e a própria organização do desfile ‐, várias pistas fazem interpretar 

que a representação do caboclo em Ilha Brasil Vertigem não é a mesma da 

imagem consumida como símbolo de Pernambuco. Ao contrário, trata‐se de 

colocar o caboclo em cena, para restituir‐lhe não só “o fundo da fotografia”, 

mas todos os aspectos de sua complexidade que são apagados pelo consumo 

visual a partir da imagem recortada do contexto mais amplo a que pertence: 

seu corpo‐história e tudo que nele está subentendido: a voz, o rosto, a 

poesia, a relação com o brinquedo, seus significados espirituais, a relação do 

folguedo com o trabalho violento do corte da cana, seus desejos de consumo, 

e, ainda, a individualidade de cada caboclo. 

Durante os dez primeiros minutos do espetáculo, o que protagoniza a 

cena é a voz de Martelo, um dos caboclos, em um relato oral e improvisado, 

embora com um tema prévio: “vida de caboclo”, expressão que o brincador 

repete ao longo de toda a história, como uma espécie de mote proposto ao 

improviso. Ainda na penumbra, ele está sentado em frente ao seu surrão, que 

se encontra no centro e na frente do palco. Quando a luz amplia o plano da 

cena, podemos ver que sete outros surrões estão espalhados na cena, 

deslocados de sua condição de figurino para cenário, escondendo os demais 

caboclos. Encostado em cada surrão, está o bastão que é usado nas sambadas 

(no lugar da lança), em um tamanho menor, mais leve e sem as fitas coloridas 

que enfeitam a lança. 

É impossível recuperar tudo que é dito através do registro em vídeo, 

mas a narrativa é sobre os vários aspectos englobados na “vida de caboclo”: o



346 

trajeto para encontrar o maracatu no período em que se iniciam os desfiles; 

suas paradas; a sonoridade que pontua esse trajeto (descrita por uma 

onomatopéia criada por Martelo); as sensações de fome e sede; a relação 

dessa condição com a função da personagem Catirina 107 , que pede dinheiro ao 

público, e a não rara falta de êxito desse apelo; a eventual impossibilidade de 

confeccionar novas roupas para as apresentações; as dificuldades da vida do 

caboclo, e os seus segredos, “agora, o segredo do caboclo ninguém conta (…) 

o segredo do caboclo ninguém pode contar” (trecho da fala de Martelo). 

Se, por um lado, o texto de Martelo se refere à difícil vida de caboclo 

no presente, por outro, ao tecer comparações com o passado, deste não 

omite as inúmeras contradições e dificuldades, o que fragiliza a representação 

épica de um passado de “fastígios”, apoiada nos símbolos da “riqueza 

cultural” de uma nação, não a contextualizando historicamente e apagando 

quaisquer conflitos. Com um tom irônico e desmistificador desse tipo de 

representação, Martelo repete: “vida de caboclo, vida de caboclo, vida de 

caboclo é parada!” 

Ao longo da fala de Martelo, os demais caboclos em cena, 

alternadamente, aparecem de trás de seus respectivos surrões, simulam cair 

sobre eles, deslocam‐se de um lugar a outro, por entre esses adereços, 

sempre alternando a corrida com passos do maracatu, quedas e pausas no 

chão. Nesses dez minutos, mas também em todo o espetáculo, os corpos em 

cena estabelecem uma relação complementar com a história oral de vida de 

Martelo e de outros brincadores que participam do vídeo‐cenário; e com a 

poesia das loas, que aparecem principalmente na trilha sonora gravada, mas 

também ao vivo (na voz de Martelo em outro momento). 

O destaque da poesia na trilha sonora é um dos elementos que o 

espetáculo recupera como da maior importância para o folguedo, e é um 

componente que aproxima o espetáculo dos elementos valorizados nas 

sambadas, pois: 

É lá, nos embates noturnos, que a verve do poeta faz a platéia delirar. 
Diferentemente das apresentações de carnaval, em que, apesar de o 
público aguardar ansiosamente os bons mestres e vibrar com tiradas 
poéticas inteligentes, o tempo é limitado e o fato de subir no palanque da 

107 Personagem do Bumba‐meu‐boi que também foi incorporada ao maracatu rural.



347 

federação cria uma certa obrigação de tecer loas às autoridades 
presentes. (Amorim, 2002: 66) 

Algumas das loas se referem ao tempo, ora abordando‐o como o que 

atribui aos caboclos uma condição transitória (como a que figura como nossa 

epígrafe), ora referindo‐se aos períodos do ano, em que nem sempre é tempo 

de brincar e de “sambar”: O tempo da primavera / e o tempo da aração / 

tem o tempo do inverno / e tem o tempo do verão. Outras revelam a 

preocupação comunicativa dos poetas com o seu público costumeiro: Eu vou 

cantar minha marcha nova / daquela que o povo gosta / Carrego no peito a fé 

/ E ô Zé, do começo até o fim / vejo a paz nos passarinhos / lá na beira da 

maré. E outras, ainda, revelam a ação de os brincadores refletindo sobre os 

valores implícitos nas imagens representadas do maracatu: A beleza do 

caboclo / é chapéu, gola e surrão / a nêga muito bonita / e uma guiada na 

mão. Através da inserção do elemento poético do maracatu, presenciamos 

reiterarem‐se conteúdos que restituem aos caboclos sua historicidade, 

incluindo os diferentes estados de ânimo motivados pelas estações do ano, a 

relação delas com o tipo de trabalho em que estão envolvidos, e a capacidade 

de atribuírem seus próprios significados à sua condição e aos textos culturais 

que produzem. 

Dessa forma, diferentemente dos espetáculos que discutimos antes, em 

Ilha Brasil Vertigem, os textos verbais com que a dança se relaciona são 

produzidos pelos próprios brincadores do folguedo pesquisado. Ao invés de 

algum roteiro ou texto literário prévio, a própria voz dos brincadores é 

transposta para o espetáculo e valorizada como meio de inscrição do 

pensamento de seus autores. 

Assim como o amplo espaço concedido à voz dos caboclos, o tipo de 

corpo predominante no espetáculo é o dos homens que estão vestidos desses 

caboclos. O que a tridimensionalidade desse corpo, que inclui voz, 

movimentos, deslocamentos, transformações, permite acessar é a condição 

histórica para além da imagem achatada dos caboclos de lança da 

propaganda: englobando sua realidade econômica, seu modo de mover‐se 

cotidianamente, a relação de seu corpo com o trabalho e com os períodos do 

ano, a exploração, a desnutrição, etc.



348 

O corpo dos brincadores está bastante visível, uma vez que alguns dos 

adereços utilizados em dias de desfile não compõem a imagem do caboclo de 

lança que protagoniza Ilha Brasil Vertigem. A fim de podermos fazer algumas 

comparações, vejamos uma descrição de um caboclo de lança com sua 

caracterização completa: 

Porta uma lança com cerca de dois metros de comprimento, com uma 
ponta afiada, a guiada, feita “de madeira imbiriba ou de quiri, cortada 
por eles mesmos na mata, assada e enterrada na lama por quatro ou cinco 
dias para endurecer, descascada e afilada na ponta de quatro quinas, 
antes de ser toda enfeitada por dezenas de metros de fitas coloridas”. Na 
cabeça, leva um chapéu de palha coberto de uma cabeleira de papel 
crepom ou celofane. Sob o chapéu, usa um lenço colorido cobrindo parte 
do rosto, pintado geralmente com urucum. Usa camisa e calça de tecidos 
coloridos, meiões e tênis; sob a gola bordada de lantejoulas ou vidrilhos, 
confeccionada quase sempre pelo próprio caboclo em trabalho que leva 
quase o ano inteiro, o folgazão carrega o surrão, estrutura de madeira 
coberta de lã de cor viva. Embaixo do surrão são presos os chocalhos, 
sempre em número ímpar para não dar azar. Usa óculos escuros – segundo 
Real, para esconder que está “atuado”, com algum caboclo “encostado” – 
e, na boca, traz uma flor. (Nascimento, 2005: 95) 

Em Ilha Brasil Vertigem, os caboclos começam apenas vestidos com a 

calça e a camisa, e, aos poucos, ao longo do relato de Martelo, que faz o 

mesmo, amarram o lenço na cabeça, pintam o rosto com urucum, colocam a 

flor na boca e os óculos no rosto, em vários momentos utilizam o bastão em 

dinâmicas próprias às sambadas, e, em outros, penduram o surrão nos 

ombros, com uma movimentação que favorece sua sonoridade. Não fazem uso 

da gola, da cabeleira 108 , do meião 109 ou do tênis. Ao abolir a composição 

completa, o que todo o aparato dos caboclos em dias de desfile esconde o 

espetáculo mostra: o corpo e o rosto de cada um deles. 

A escolha do uso de alguns elementos e não de outros revela uma opção 

por que significados se desejam destacar: a recusa da associação imediata 

com as imagens midiáticas dos caboclos através do não uso da cabeleira, da 

gola e da lança; e a afirmação do significado espiritual, através do uso dos 

óculos e da flor: “Bonald Neto explica que ‘muitos saem com um cravo branco 

ou rosa na boca ou no chapéu para ‘defesa’, para fechar o corpo, para que 

108 Com exceção de um único momento (27’50”) em que dois dançarinos, ao fundo da cena, 
usam a cabeleira e fazem movimentos que a põem em evidência. 

109 Apenas Martelo usa o meião.



349 

não entre nada nele, e o que for de maldade saia tudo’” (Nascimento, 2005: 

95 e 96).

No entanto, ao mesmo tempo em que a recusa da exploração midiática 

dos caboclos dá‐se através da supressão de alguns adereços, há, no figurino, 

um cuidado com as cores e com os tecidos que conotam uma atenção ao que 

os próprios brincadores idealizam como melhorias para seus grupos, numa 

relação de reelaboração de sua situação para manterem vivo o brinquedo. Ao 

passo que as opções artísticas na transposição do cavalo‐marinho para a cena 

de As Visagens de Quaderna eram atravessadas por parâmetros estéticos 

afinados com o universo narrativo d’A Pedra do Reino, em Ilha Brasil 

Vertigem, é a partir da própria noção de beleza dos brincadores, que os 

elementos do maracatu são deslocados para a cena. Em As Visagens de 

Quaderna, o colorido das roupas do cavalo‐marinho foi substituído por uma 

gradação de cores alusivas à “civilização do couro” no sertão nordestino. Já o 

do maracatu é acentuado, por tecidos e cores ainda mais brilhantes, numa 

compreensão de que esta é forma como os próprios brincadores, quando 

podem, têm tentado conferir maior beleza e espetacularidade às suas 

apresentações 110 . 

Outro aspecto de valorização do protagonismo dos brincadores, e de 

menor possibilidade de controle sobre os discursos a serem construídos por 

eles, é a ampliação do espaço da improvisação dentro do espetáculo. Isto 

difere, como vimos, d’As Visagens de Quaderna, em que a improvisação era 

utilizada como estratégia de criação coreográfica com colaboração dos 

dançarinos, mas os resultados coreográficos só iam para a cena depois de 

submetidos a um fechamento pela coreógrafa. Ilha Brasil Vertigem, pelo 

contrário, “não tem nada fechado”, como relata Maria Paula (2006b). 

Assim como a narrativa de Martelo, que segue um tema, mas se 

desdobra de diferentes formas a cada espetáculo, em muitos momentos, 

parece haver um roteiro que fixa, por exemplo, o modo de utilização do 

espaço, mas deixando uma abertura para que a forma de os dançarinos se 

moverem também seja variável a cada apresentação. Tanto o texto verbal 

quanto o dançado são, portanto, produzidos em condições de oralidade. 

110 Sobre essa gradual tentativa dos maracatus rurais de alcançar mais beleza e conseqüente 
ampliação de visibilidade na mídia, cf. Vicente (2005).



350 

A afirmação de Maria Paula de que nada é totalmente fechado explica 

por que é difícil isolar exemplos do espaço dado à improvisação, uma vez que 

se repete ao longo de todo o espetáculo a condição de se definirem etapas, 

trajetos ou ações, mas não todos os movimentos realizados pelos dançarinos. 

Ainda assim, podemos nos referir a algumas passagens a título de ilustração. 

Na cena que se inicia com a saída de Martelo do centro do palco (15’27”), 

após terminar de preparar‐se, parecem estar definidas disposições espaciais, 

formas de os dançarinos ocuparem a cena, percursos que sonorizam o surrão, 

pausas, retomadas, ações como inclinações do tronco, correr do fundo da 

cena ao proscênio e cair, retornar ao fundo, fazer movimentos com o bastão e 

bater em outro bastão, etc. Mas há uma clara abertura para a improvisação 

dos movimentos, dos passos do maracatu a serem utilizados no preenchimento 

de um determinado tempo, bem como na realização de um determinado 

trajeto. Dessa forma, as diferenças entre os repertórios individuais de 

movimentos ficam bastante evidentes, sobretudo entre os de Emerson Dias, 

dançarino antigo do grupo, e os demais componentes do elenco. Se naquele 

ainda percebemos uma maior ênfase no centro de leveza, nos demais, a 

ênfase recai no centro de gravidade. Todos apresentam, porém, diversidades 

nas escolhas de passos e movimentos, e várias nuances na qualidade de 

realização de um mesmo movimento. 

Em outro exemplo (a partir dos 19’), vemos os caboclos seguirem um 

roteiro prévio de corridas, quedas com uma perna estendida e a outra 

flexionada, formação de duplas, círculos, linhas, mas sem nenhum rigor 

quanto às qualidades de direção, tempo, peso e fluxo com que se movem, 

apenas obedecendo a limites de duração estabelecidos pelos inícios e 

términos da intervenção do terno do maracatu, que faz parte da trilha do 

espetáculo. Um outro trecho (a partir dos 20’48”), a um som que se 

assemelha a um possível início de verso mixado (ô ô ô ô ô ô ô ô ô ô), mostra 

ainda uma maior liberdade e individualidade de cada caboclo em improvisar, 

fazer uso de diferentes movimentos e combinações entre passos e ações, 

tendo em comum entre eles apenas o fato de pontuar tais ações com quedas. 

Essa relação entre improvisação em dança e oralidade produz 

significados dos mais interessantes em Ilha Brasil Vertigem, principalmente se



351 

retomamos o caráter de mobilidade e de transformação da oralidade, como 

vimos no terceiro capítulo. O espaço para a improvisação, seja na fala, seja 

na dança, aponta para uma transferência diferenciada, na história do grupo, 

de uma manifestação que se produz em “condições de oralidade” para um 

outro espaço cênico, em que, convencionalmente, as condições de produção 

de escrita são as que prevalecem. À ação de manter algo da mobilidade da 

oralidade do maracatu rural, está subjacente a visão de que, pelo seu próprio 

movimento, essa manifestação não é só tradição, “mas também devir, 

projeto” (Colombres, 1995: 140), o que parece ratificar‐se quando Maria 

Paula declara que seu objetivo neste espetáculo era tratar, não de “um 

maracatu de tradição, mas um maracatu‐corpo” (Costa Rego, 2006b). 

Acrescentaríamos: um corpo‐história, isto é, um corpo, que pelo seu próprio 

movimento, constitui uma “totalidade dialética” com o ambiente, que o 

impede de esclerosar‐se, ou de estar identificado apenas ao passado. Sua 

mobilidade configura este corpo como um sistema em aberto, o que 

desestabiliza as representações que sempre o identificam com a tradição, 

valorizando‐o pela repetição e não pela transformação. 

Se comparamos As Visagens de Quaderna a esse espetáculo, 

presenciamos a passagem do controle sobre a improvisação a um menor 

controle; e da supressão das vozes e multiplicidade dos brincadores, em 

função da supremacia da visão monológica de Quaderna, à valorização dos 

espaços de inscrição de pensamento e história dos brincadores, através de um 

maior espaço para sua voz e da predominância de suas informações corporais. 

Através de diferenças como essas, vemos exercer‐se menos controle sobre 

conteúdos que desestabilizam a afirmação épica das identidades populares. 

Apesar de mescladas a elementos do desfile, como os trajetos em 

linhas e círculos, as performances dos caboclos em cena, valorizados em suas 

individualidades, e a atmosfera global das cenas, estão mais próximas do que 

é mais comum nas sambadas: 

Quando acontece uma sambada, o clima é de muita satisfação e 
brincadeira. Todo mundo disposto, dançando. Os caboclos fazem 
acrobacias, saltam, se agacham, muitos deles dois a dois como se 
estivessem em luta corporal. Um bom número de participantes de outros 
maracatus se engaja no samba (…) e a preparação mobiliza a comunidade



352 

(…) e interessados de toda ordem que, dependendo do fôlego, 
acompanham até o final. (Amorim, 2002: 70) 

Nessas ocasiões, parece estar acentuada uma questão que interessou a 

Maria Paula como matéria de investigação na montagem desse espetáculo, e 

que mostra a complexidade da dança do maracatu muito além de sua 

abordagem com foco em passos: 

No maracatu não tem um vocabulário: é uma perna que vai para um lado, 
que vai para o outro; essa perna pode estar na frente, pode estar atrás; 
eu posso estar agachada, eu posso estar em pé, entendeu? É um desenho 
corporal, o que não quer dizer um passo específico, fechado. (…) Ele é 
preciso, mas é mais cheio de possibilidades, entendeu? O passo é um 
desenho, um riscado no espaço, traços. O maracatu não tem um traço no 
espaço, ele tem vários traços no espaço. (Costa Rêgo, 2006b) 

Podemos questionar se essa impossibilidade de identificar um 

vocabulário preciso de passos é, de fato, uma peculiaridade do maracatu 

rural, ou se outras danças ‐ a exemplo do frevo em que o improviso é um 

episódio criador tão importante ‐ também podem apresentar tal 

característica, caso a abordagem não fique restrita aos passos. No entanto, o 

que se insinua como mais relevante nessa reflexão de Maria Paula é 

percebermos como o foco em um único folguedo lhe permite, novamente, 

avançar ainda mais na pesquisa sobre as potencialidades criativas e 

transformadoras da dança deste folguedo, relacionadas inclusive com as 

diferentes ocasiões em que ela se realiza (se na sambada ou no desfile) para 

além da sua redução aos passos. 

Colocar essa potencialidade criativa da dança do maracatu em 

evidência, deslocando‐a para um outro espaço cênico, é um dos principais 

aspectos em que consiste a criação autoral de Maria Paula neste espetáculo. 

Ela apropria‐se de algo que já está feito, para, através do deslocamento e de 

pequenas intervenções, ressignificar “tal objeto” ou revelar significados que 

lhe estão latentes, ou apagados pelo uso cotidiano e por outros sentidos já 

cristalizados. 

Trata‐se de um trabalho que também pode ser aproximado ao de um 

editor ou de um Dj, cujas interferências são os cortes, repetições, alteração 

na velocidade e na duração, novas espacializações (tudo isso, sobretudo, em 

relação aos elementos da dança), refuncionalizações (como o surrão, que se



353 

torna também cenário), e conexões de elementos já existentes com outros 

que são acrescentados. Este último caso se exemplifica na relação de tudo 

que é posto em cena com o vídeo‐cenário, que nos fornece uma profusão de 

imagens relacionadas com o contexto histórico dos agentes que produzem o 

maracatu rural: seu trabalho, seu deslocamento para a cidade, seus 

depoimentos contendo suas interpretações acerca de sua condição e das 

mudanças históricas do folguedo que realizam, etc. 

Outra conexão é a que se estabelece entre o relato inicial de Martelo e 

o que é realizado em termos de dança, não só nesse momento, mas em todo o 

espetáculo. A abordagem textual que se identifica nesse espetáculo, 

diferentemente dos anteriores, é a partir de textos produzidos pelos próprios 

agentes da cultura popular, e o enfoque pode ser considerado como 

“pragmático”, no sentido definido por Bernard (2001: 129), para o qual: 

A intenção coreográfica visa a explorar o impacto da estratégia discursiva 
de um texto sobre a sensorialidade, a motricidade, a afetividade e, de 
forma mais geral, a consciência do espectador 111 . 

A opção de transformar pouco o discurso corporal do elenco de 

caboclos, inserir depoimentos que tratam do próprio processo de participação 

do folguedo e suas mudanças históricas, além de inserir imagens que 

remontam ao lugar de onde o folguedo se origina constituem uma escolha de 

romper com o viés meramente espetacular da manifestação popular para 

captá‐la “de dentro” do seu acontecimento. Ao privilegiar o espaço das 

narrativas verbais e corporais dos membros do Maracatu Leão de Ouro do 

Condado, Maria Paula, na sua prática artística, assume uma posição 

metodológica próxima à de Mariana do Nascimento em sua prática teórica, ao 

trabalhar com a história oral da família Salustiano, tal como mencionamos no 

primeiro capítulo. Assim como a história oral de uma família, o conjunto dos 

relatos verbais e emitidos pelos corpos dos brincadores, em Ilha Brasil 

Vertigem, procura evidenciar uma compreensão “da transformação do 

processo histórico que envolve os membros da comunidade”, tendo claro que 

111 Tradução nossa do francês. Texto original: “L’intention choréographique vise ici à 
exploiter l’impact de la stratégie discursive d’un texte sur la sensorialité, la motricité, 
l’affectivité et, plus généralement, la conscience du spectateur.”



354 

“há elementos culturais que mudaram e outros que dão unidade, que 

resistiram” (Meihy apud Nascimento, 2005: 29). Isso é bastante diferente de 

considerar uma determinada manifestação, assim como seus agentes, como 

aspectos estáticos, sem historicidade. Na relação entre corpo do brincador e 

seu depoimento em cena, está subjacente uma abordagem do texto como 

“produtor imanente de forças” e como “dispositivo performativo” (Bernard, 

2001: 129), de forma que voz e corpo possam, não só dizer, mas agir sobre o 

espectador. E a ação (o drama, em toda a sua força polissêmica) consiste em 

restituir (ou apenas encenar) a mobilidade, a historicidade e a condição de 

contemporaneidade do fenômeno cultural em jogo. 

Ao abdicar, neste espetáculo, do caminho de busca de uma linguagem 

de dança armorial através dos métodos anteriores, da fusão ou da junção de 

“pedaços de movimentos” para a formação de um “novo corpo”, Maria Paula 

investe em uma outra forma de reelaborar uma dança popular. Nesta outra 

forma, a ação não é mediar um determinado tipo de corpo à transparência 

dos parâmetros estéticos e ideológicos dos códigos de dança da elite, através, 

por exemplo, da transferência do foco no centro de gravidade para o centro 

de leveza, como vimos acontecer em As Visagens de Quaderna ao Sol do Reino 

Encoberto. 

A trilha sonora, assinada por Gustavo Vilar e pelo terno (conjunto de 

instrumentos percussivos que acompanham o folguedo) do próprio Maracatu 

Leão de Ouro do Condado, segue coerentemente a linha de uma intervenção 

que não traduz para outra musicalidade, mas fragmenta, reordena, 

desautomatiza a música do maracatu, composta pelo do terno, pelos 

instrumentos de sopro e pelas toadas, bem como o som dos surrões. E, dessa 

forma, não traduz “ao modelo da transparência” da elite (Glissant, 2005) a 

música do maracatu rural, “estridente, dissonante e regada aos tons 

agudíssimos das baianas” (Vicente, 2005: 126). 

O que acontece em Ilha Brasil Vertigem é a compreensão de que a 

recriação do material pesquisado pode partir, o mais amplamente possível, da 

potencialidade que está contida na própria historicidade (e também 

mobilidade) deste material, encenando o que, talvez, lhe constitua mais 

profundamente: o espaço tenso de negociação entre a representação do



355 

popular feita pelo sujeito de elite e a auto‐representação feita pelos agentes 

da cultura popular. 

Nesta tensão, cabem contradições transitórias: ao mesmo tempo em 

que a transferência do popular para outro contexto tenta preservar o “direito 

à opacidade” do outro, de que trata Glissant e que discutimos no primeiro 

capítulo, ainda há a necessidade de explicá‐lo através de códigos bastante 

aceitos, como o do audiovisual, a fim de que o “material bruto” encenado 

possa fazer mais sentido para o público a que a obra em discussão se destina: 

Eu ainda acho que estou num processo em que ainda necessito do 
contexto onde eles moram. Mas eu espero chegar a um resultado em que 
isso não seja obrigado. Por exemplo, no Ilha Brasil Vertigem, eu preciso 
saber desse mistério do caboclo, que mistérios são esses e como esses 
mistérios estão ligados ao cotidiano de cada um deles, entendeu? Mas eu 
poderia colocar esses mistérios de lado, se eu fosse escrever sobre outro 
tema, se eu escolhesse, por exemplo, um tema específico pra tratar com 
a linguagem corporal do maracatu. Não precisaria desses mistérios, não 
precisaria estar ligada ao cotidiano deles, entendeu? Mas nesse processo, 
que eu acho que já está mais solidificado, mas ainda tem determinadas 
partes frágeis. Eu preciso desse cotidiano, ainda. (Costa Rêgo, 2006b) 

Outra faceta dessa mediação, além dos conteúdos que tornam o 

maracatu legível, são as adaptações aos códigos do espaço para o qual se dá a 

transferência: o teatro. Se o movimento da oralidade não explora sua 

possibilidade máxima em Ilha Brasil Vertigem é pela própria condição do 

espaço cênico, que se configura como um espaço absoluto e distanciado da 

platéia, conferindo ao espetáculo uma condição de objeto contemplado, mas 

não passível de intervenções. Dessa forma, algo da multiplicidade de vozes é 

ainda suprimida, uma vez que se suprime uma parte dos dois pólos de 

interlocução que compõem a totalidade dialógica da oralidade (Colombres, 

1995: 140). Juntamente à presença desse outro pólo (o público), suprime‐se 

também a possibilidade de redirecionamentos a partir do “jogo sutil de 

perguntas e respostas” (Colombres, 1995: 140) e, portanto, a habilidade de 

quem está em cena em exercitar respostas às novas situações. Dessa forma, 

algo é, sim, fechado em Ilha Brasil Vertigem, contradizendo o que defende 

sua diretora. 

Porém, nem a contextualização do vídeo, nem a mediação da 

frontalidade, identifica‐se com o que a história das reelaborações das danças



356 

populares no Recife, incluindo as tentativas armoriais, consolidou‐se como 

uma afirmação épica das identidades populares. Há, nesse espetáculo, traços 

que não lhe tiram a condição de armorial, mas que, por diminuírem 

significativamente a “taxa de epicidade”, devolvendo o popular à sua 

historicidade e ao presente inacabado, atualizam o sentido do que seria 

realizar uma dança armorial nos dias de hoje, questão que discutiremos a 

seguir. 

O corpo‐história do Grupo Grial 

Discursos proliferam sem o controle de quem os 
emite. (…) Há discursos que não necessitam de 
autor, mas de serem subscritos. (Katz e Greiner, 
2005: 127) 

A impossibilidade de contar uma história da “dança brasileira” 

relaciona‐se com o enfrentamento da abordagem ontológica do corpo e da 

identidade que está na base da conceituação de dança brasileira. Não existe 

uma, mas inúmeras danças brasileiras. 

Quando se trata de construir uma dança brasileira a partir da 

abordagem das danças populares criadas, formadas e transformadas por povos 

co‐participantes na nossa complexa cultura, o problema se repete, pois a 

diversidade é enorme, e os caminhos assumem direções muito diferentes 

entre si. Vejamos o que diz Helena Katz (2008) a respeito das experiências 

que estão indo na corrente desse diálogo com as danças populares: 

Pouco expressivo na agenda midiática das últimas décadas, o trânsito 
entre a dança popular brasileira e a dança de extração européia vem, 
felizmente, conquistando um espaço que vem se alargando. E, como 
tende a ocorrer em circunstâncias como essa, aventureiros sempre se 
lançam em busca de um quinhão quando um segmento começa a entrar na 
moda. Face a essa situação, o trabalho de quem milita nele, como 
Antônio Nóbrega e sua companhia, a dupla Ângelo Madureira e Ana 
Catarina Vieira ou Maria Paula Costa Rêgo (Grial), dentre alguns outros, 
ganha uma importância maior. Afinal, precisamos contar com uma



357 

pluralidade de danças brasileiras para dar conta da diversidade cultural 
na qual vivemos. 

Desta forma, podemos identificar a impossibilidade de referirmo‐nos à 

história de uma “dança brasileira” aos similares obstáculos para tratarmos de 

uma “dança brasileira erudita”, como a “dança armorial”, uma vez que a 

variedade de seus resultados e, ao longo da história, os variados pontos de 

partida e pensamentos sobre o corpo que lhes são implícitos impossibilitam 

sua homogeneidade. 

Vimos essa variedade de resultados nas diversas experiências que 

relatamos e que surgiram a partir da intenção de realizar uma dança armorial. 

No entanto, nem o conjunto dessa trajetória é tão emblemática da 

impossibilidade de nos referirmos a uma “dança brasileira erudita” quanto o 

que se evidencia através da história do Grupo Grial. Pois sua continuidade 

permite entender que a variedade de métodos, técnicas e resultados na 

realização de uma dança armorial aponta para a inventividade do conceito de 

“corpo brasileiro”, evidenciando que essa noção, sendo o substrato da 

realização de uma “dança brasileira erudita”, só pode existir como construção 

discursiva. 

No entanto, Maria Paula Costa Rêgo define o trabalho do seu grupo 

como uma dança contemporânea e armorial, e mostra, em seu discurso, 

bastante afinidade e convergência com os princípios armoriais, especialmente 

com as explicações de Ariano Suassuna. Portanto, precisamos confrontar 

alguns pontos de convergência entre os discursos de Maria Paula Costa Rêgo e 

de Ariano Suassuna, com as transformações empreendidas pelo Grupo Grial ao 

longo de sua trajetória, a fim de que possamos entender o que significa 

realizar uma dança armorial nos dias de hoje. 

Em toda a prática artística do Grial, o aspecto que elegemos como o 

mais importante, entre os que representam uma permanência nas afinidades 

entre o Grial e o pensamento de Ariano Suassuna quanto à migração de 

elementos populares para outro contexto, é a escolha do espaço teatral. 

A reorganização das manifestações populares dentro do espaço teatral 

está na base das afinidades discursivas de Maria Paula Costa Rêgo com Ariano 

Suassuna, porque é um dos aspectos em que está inscrito o modo de o sujeito



358 

de elite relacionar‐se com os produtos e os agentes da cultura popular, ou 

seja, o modo de “encená‐los”, isto é, tanto no sentido cancliniano de 

representação do popular, quanto no sentido de “pôr em cena”. Nesta 

migração do popular para o espaço não habitual, as escolhas quanto à 

espacialização podem definir os papéis do sujeito e do objeto, uma vez que 

“podemos definir o teatro como um espaço em que estão juntos os que olham 

e os que são olhados, e a cena como o espaço dos corpos em movimento”. 

(Ubersfeld, 1995). 

A espacialidade nos trabalhos do Grupo Grial, pode estar, por um lado, 

vinculada à experiência de Maria Paula no Balé Popular do Recife, que sempre 

concebeu seus espetáculos de modo que o público deixasse “de estar colocado 

em volta da apresentação ou mesmo dentro dela, para assisti‐la no plano 

frontal” (Vicente, 2008: 82); e, por outro, pela sua ligação com códigos 

estéticos estabelecidos no contexto desse espaço de elite que é o próprio 

teatro. 

Nos três espetáculos analisados neste capítulo, mas também nos demais 

da trajetória do Grial, o espaço é definido como um espaço absoluto e não 

relativo, termos que usamos por terem servido para contrapor a organização 

espacial do cavalo‐marinho, como relativa segundo descrição de Acselrad 

(2001), com sua reorganização no espaço teatral em As Visagens de Quaderna 

ao Sol do Reino Encoberto. Tais termos também serviram para considerar a 

mesma transformação do maracatu rural no espetáculo Ilha Brasil Vertigem. E 

podemos agora acrescentar que explicam, igualmente, o modo de transpor as 

várias danças populares utilizadas em A Demanda do Graal Dançado. 

Já Anne Ubersfeld (1995) usa, como termos mais ou menos 

correspondentes a esses, as denominações espaço perspectivo e espaço em 

volume. No entanto, seja quais forem os termos a usarmos, o que nos 

interessa considerar é a vinculação da utilização espacial com o conjunto do 

universo cultural dos encenadores, cenógrafos, diretores, etc.: 

O que é representado num palco, por mais naturalista que fosse, nunca é 
um lugar no mundo, mas um elemento do mundo repensado segundo as 
estruturas, os códigos e a cultura de uma sociedade; o que é 
representado no espaço teatral nunca é uma imagem do mundo, mas a 
imagem de uma imagem. Daí provém o trabalho de transposição "poética"

http://www.grupotempo.com.br/tex_ubersfeld.html


359 

feito por encenadores e cenógrafos, sobretudo na representação 
contemporânea. (Ubersfeld, 1995) 

Ao referir‐se ao espaço na representação contemporânea, Ubersfeld 

refere‐se a uma modificação radical no tratamento do espaço: a passagem de 

um espaço perspectivo a um espaço em volume. Segundo a autora, essa 

passagem tende a: 

(…) descentrar o espaço, a fraturá‐lo em zonas diversas, a explorar as suas 
várias dimensões; a jogar com as oposições espaciais para exaltá‐las ou 
apagá‐las (o fechado e o aberto, o contínuo e o descontínuo); a salientar os 
signos da teatralidade, a nunca deixar o espectador esquecer que está no 
teatro. 

Através dessa recriação do espaço, sua leitura pelo espectador o 

remete a novas possibilidades de interpretar o seu espaço sócio‐cultural e sua 

relação com o mundo (Ubersfeld, 1995). No entanto, em nenhum dos 

espetáculos estudados do Grial, e podemos estender essa observação a toda a 

produção do grupo, o tratamento do espaço se assemelha ao que Ubersfeld 

identifica na forma de usar o espaço na representação contemporânea. Ou 

seja, não há, nos trabalhos do Grial o uso de um espaço em volume, mas sim 

um espaço em perspectiva. 

Precisaríamos examinar que possibilidades de leitura o espectador pode 

fazer das manifestações populares através de sua reorganização nesse espaço 

perspectivo, pois certamente isso interfere na relação com a compreensão dos 

elementos das dança populares, que funcionam em outra lógica espacial 

quando estão fora do palco. Porém, considerando as ponderações de 

Ubersfeld, podemos afirmar que a simples escolha de representar as danças 

populares em um espaço perspectivo ou absoluto, como nos referimos antes, 

parece nos dizer algo acerca do status de “verdade” que se deseja conferir à 

interpretação pessoal em jogo. Ao mesmo tempo, tal escolha nos revela a 

subjacência da relação entre sujeito de elite e a cultura popular, na qual esta 

assume uma condição passiva, de objeto encenado, representado, e não 

produzindo meios de auto‐representação. 

Vimos, que essa relação é suavizada pelo conjunto de características do 

espetáculo Ilha Brasil Vertigem, embora não totalmente devido justamente à 

organização espacial. Dessa forma, até mesmo nesse trabalho, a lógica de



360 

quem olha e de quem é olhado não é superada, e, portanto, as interpretações 

do sujeito de elite sobre as culturas populares são ainda preponderantes. 

Outros aspectos da visão de Maria Paula Costa Rêgo estão ajustadas à 

de Ariano Suassuna, corroborando, em parte, a afirmação épica das culturas 

populares. Porém, essa concordância, que é muito clara nos depoimentos da 

diretora do grupo, não está exposta, invariavelmente, na história do Grial, em 

“sintomas” que possamos identificar em suas obras, pelo menos, não nos 

aspectos que elegemos para verificar, com exceção da espacialidade. 

Há, por exemplo, um romantismo (no sentido estrito do termo) na 

consideração da situação das culturas populares frente aos agentes da 

modernidade quando a diretora explica a intenção que está por trás de uma 

expressão facial repetitiva de Martelo em um momento de Ilha Brasil 

Vertigem, relacionando essa expressão com uma suposta “falta de ar”, pelo 

fato de que ele ficava, segundo ela, “artificializado pela cidade, sem espaço 

pra sobreviver” (Costa Rêgo, 2006b). 

Embora Ilha Brasil Vertigem evidencie as constantes transformações do 

maracatu rural e a transitoriedade dos corpos dos caboclos, “essência” é uma 

palavra bastante comum nos depoimentos de Maria Paula ao tratar do que lhe 

interessa nesse folguedo, sempre utilizada para ressaltar o que a diretora não 

deseja perder de vista. Explica, por exemplo, que um dos ganhos em Ilha 

Brasil Vertigem foi entender como “mexer em uma célula de movimento 

dando outra dimensão (…) sem mexer na essência” (Costa Rêgo, 2006b); assim 

como distingue o que faz nesse espetáculo do que vem acontecendo na ampla 

exploração midiática dos caboclos de lança, com os seguintes termos: “Tento 

me afastar do maracatu enquanto espetáculo e me aproximar da essência da 

brincadeira” (apud Falcão, 2006a). 

Outros pontos da afinidade com o pensamento armorial são explicitadas 

por Maria Paula, quando questionamos o que a fazia estar próxima ao 

Movimento Armorial e se estava de acordo com as definições de cultura 

popular, povo e identidade nacional subjacentes ao discurso do principal 

teórico do Movimento. Em sua resposta, em que confirma a concordância em 

vários aspectos, defende a importância da diferenciação feita por Ariano 

Suassuna entre uma “cultura de tradição” e a cultura de massa; realça a



361 

possibilidade de “as tradições (seus intérpretes, suas músicas e seus 

elementos cênicos)” terem “as mesmas condições que qualquer outro 

material, de gerar uma arte erudita” (Costa Rêgo, 2008a); e define o conceito 

de identidade como importante pelo seguinte motivo: 

Identidade Nacional é aquilo que pode definir que o que faço aqui em 
Recife é completamente diferente do que fazem no sul do país, mas que 
existe uma visão de mundo em comum que se relaciona com o espírito 
nacional e não a uma pessoa ou estilo. Nós não vamos ser parecidos no 
resultado estético, mas vamos ter um espírito que nos une. (Costa Rêgo, 
2008a) 

Essa é uma definição que está muito próxima à necessidade de 

construção de uma identidade nacional defendida por Ariano Suassuna na 

década de 1970, e privilegiada por aquele contexto político, com vistas à 

integração nacional, como vimos no segundo capítulo. E identifica‐se, ainda, 

com os propósitos da unidade nacional apoiada na invenção da tradição na 

situação histórica da constituição dos estados‐nação, como vimos no primeiro 

capítulo.

Outra forte convergência entre as interpretações de Maria Paula e a 

visão de Ariano Suassuna acerca da relação entre o popular e o culto é seu 

entendimento de que a transferência do popular ao erudito implica uma 

passagem do “regional para o universal”, numa declaração no vídeo Criações 

do Grial (2005), e implícita nessa visão, uma conotação de atingir um status 

de superioridade. 

Entretanto, exatamente nesse ponto, detectamos uma possibilidade de 

um aspecto de concordância com o pensamento armorial ser, ao mesmo 

tempo, o meio de sua atualização ou reformulação. 

Canclini (2005: 133) aponta a transnacionalização como o motivo por 

que a mensagem que circula por certos bens de cultura se “desfolcloriza”. Em 

uma tentativa de pensar que razões fazem com que as identidades populares, 

ao menos em parte, se desfolclorizem na obra mais recente do Grial, talvez 

cheguemos à seguinte questão: como nada pode ser enfocado com simplismos, 

a própria idéia problemática de uma suposta passagem “evolutiva” do popular 

para o “universal” pode ser a responsável por promover, no trabalho do Grial, 

um movimento de desfolclorização dos folguedos pesquisados.



362 

Isso, por um lado, porque a idéia que Maria Paula tem, hoje, de 

“universal” talvez seja mais aproximado do sentido de transnacional, que não 

pressupõe reduzir a “opacidade” do outro “ao modelo de minha própria 

transparência” (Glissant, 2005: 86). Por outro lado, porque a chave de 

“universalização”, ou “transnacionalização”, que ela utiliza são pontos de 

intersecção com a compreensão sobre o corpo subentendida na postura 

política da dança contemporânea, em diversos lugares do mundo. 

Ao relatar determinadas situações em que se viu defrontada com 

posturas reticentes em relação à “contemporaneidade” de sua dança, devido 

a seu interesse pelas culturas populares, Maria Paula defende que seu 

trabalho consiste em dança contemporânea, uma vez que se trata de “uma 

pesquisa, o resultado de um trabalho a partir da construção de uma 

linguagem” (Costa Rêgo, 2006b). Não nos compete, até porque este não é 

nosso foco, mensurar a suficiência dos critérios expostos pela diretora do 

Grial para assegurar a sua contemporaneidade. Partimos do entendimento de 

que sua intenção em definir suas obras como contemporâneas, tanto quanto a 

definição de armoriais, é legítima, e encontramos, nos seus argumentos e na 

prática do grupo pontos fundamentais de ligação com traços que são definidos 

como característicos da dança contemporânea. 

A partir da definição que Maria Paula faz de sua dança como sendo um 

trabalho de pesquisa e de construção de linguagem, podemos identificar uma 

consonância com a idéia de que, na dança contemporânea, não se inventa um 

corpo, mas sim um projeto, uma poética (Louppe, 2004). Tal poética, na 

história do grupo, valeu‐se de quantos corpos quantas fossem as referências 

acumuladas no corpo dos dançarinos, e ainda quantas fossem as formas de 

treinamento ou preparação experimentados e acionados nessa construção. 

Vimos no quinto capítulo que, a depender do tipo de treinamento, tem‐se em 

mente um corpo diferente a ser construído. Mais do que isso, tornou‐se uma 

prática bastante corrente da dança contemporânea, na construção de uma 

poética própria, não servir‐se de uma única técnica, mas de várias. Eis, então, 

em que consiste o corpo‐história (Louppe, 2004: 45), conceito que parece 

condensar satisfatoriamente essa realidade de um corpo que se encontra 

sempre em aberto, por ser construído, portanto, transitório.



363 

Estas noções vêm à tona na história do Grupo Grial, especialmente em 

dois aspectos: nas escolhas variáveis sobre qual corpo é o ponto inicial para a 

construção da poética de uma “dança brasileira erudita”; e na variedade de 

treinamentos, preparações, técnicas, metodologias, que podem ser acessadas 

a fim de realizar uma “dança armorial”. 

Considerando apenas a trajetória do Grial, veremos que a criação de 

uma “dança brasileira erudita”, expressão que, aliás, Maria Paula substitui 

por “linguagem contemporânea de dança brasileira”, apresenta variados 

pontos de partida, que podem ser condensados, a título de resumo, nos dois 

que se seguem: 

1. um corpo “erudito” que imita o corpo de agentes populares, visto como 

o outro, mas submetendo essa imitação a um filtro de adequação do 

corpo imitado aos códigos estéticos e sociais estabelecidos 

historicamente no espaço teatral; 

2. o próprio corpo do agente popular submetido ao deslocamento espacial 

e social, a novos códigos cênicos e a novas condições de espacialização. 

Além disso, a trajetória do Grupo Grial englobou a utilização de 

diferentes técnicas, métodos, etc. na construção de uma linguagem de dança 

armorial. Considerando apenas os espetáculos analisados, vimos o “cardápio” 

variar entre: alongamento, técnicas específicas de dança contemporânea, 

estudo do percurso do movimento (o parcours de Laura Proença) e ainda aulas 

de mergulhão, no processo de montagem de A Demanda do Graal Dançado; 

novamente o parcours, ao lado de estudo mais aprofundado do folguedo 

cavalo‐marinho, e aulas de outros ritmos populares (afoxé, samba, etc.); e 

técnicas de improvisação a partir dos elementos do maracatu rural, 

especificamente da parte preparatória da sambada, em Ilha Brasil Vertigem. 

Isto sem considerar outros espetáculos, que alternaram, ainda, o uso de 

técnicas de teatro de rua (O Auto do Estudante que se Vendeu ao Diabo, 

1999), técnica de rapel (Folheto V ‐ Hemisfério Sol, 2003), entre outros 

dispositivos. 

Essa variedade permite interpretar o corpo do qual o Grupo Grial parte 

para a construção de uma poética de dança armorial como um “corpo



364 

transitório”, no sentido estabelecido por Louppe (2004), o que significa 

colocar em cheque a possibilidade de estabilizar a idéia de um “corpo 

armorial”, como, de resto, se mostra inviável a noção de corpos estáveis, 

assim como identidades. Esta noção desestabiliza, como vimos, as fronteiras 

entre corpos e “identidades”, fragilizando a existência verdadeira e profunda 

dessas noções, que passam a ser negociadas pela provisoriedade de cada 

movimento. 

Os tipos de treinamento, assim como a qualidade da pesquisa das 

culturas populares, variaram ao longo da trajetória do Grupo Grial até hoje, e 

isto está claramente refletido nos espetáculos estudados, em que vimos, por 

exemplo, o tipo de corpo predominante deixar de ser a dos dançarinos de 

formação erudita, para ser constituída das informações corporais dos próprios 

brincadores do folguedo pesquisado. Outros elementos, tais como figurino e 

trilha sonora, também sofreram transformações que revelam uma passagem 

de uma adaptação dos folguedos a códigos cênicos bastante distantes dessas 

manifestações, para uma atitude de recriação dos elementos populares a 

partir de operações como cortes, repetição, etc., mas partindo das escolhas 

estéticas já implicadas nesses elementos. 

A partir desses e de vários outros elementos que vimos transformarem‐ 

se na forma de as danças populares serem a base de formação de uma “dança 

brasileira erudita”, revela‐se que só podemos nos referir a um “corpo 

armorial” entendido como um corpo‐história, transitório (Louppe, 2004: 45), 

no qual está subentendida uma relação co‐evolutiva com ambiente, tal como 

definida pelo conceito de corpomídia. Com isso, vemos, ainda, evidenciar‐se a 

inventividade da noção de “corpo brasileiro”, pois este encerra um 

essencialismo não condizente com as inúmeras possibilidades provisórias de 

esse corpo construir‐se discursivamente, como a história do Grupo Grial 

mostra ser, não só viável, mas desejável na invenção de seu projeto ou sua 

poética  corporal. 

Nessa história de transformações, a trilogia A Parte que nos Cabe, mas 

em especial Ilha Brasil Vertigem assume um lugar importante, porque o que 

se evidencia implicitamente na trajetória do Grupo, isto é, a concepção do 

corpo como um corpo‐história, é levado como questão a ser explicitada nas



365 

escolhas empreendidas neste espetáculo, tal como esperamos ter conseguido 

elucidar em nossa análise. 

Por fim, convém retomarmos a questão acerca do que significa realizar 

uma dança armorial hoje, através da continuidade que teve o Grupo Grial, 

cujo objetivo assumido é a busca de um corpo para o antigo projeto armorial 

de uma “dança brasileira erudita”. Em um debate realizado em São Paulo, no 

ano de 2005, após a apresentação de um espetáculo do Grial, o trabalho deste 

grupo é discutido em confronto com outras práticas artísticas a partir das 

danças populares 112 . Esse debate traz uma questão das mais relevantes para a 

reflexão que aqui propomos, e é sua mediadora, Helena Katz, uma das 

autoras do conceito de corpomídia, que a dirige à Maria Paula: “o Armorial 

muda?”. A resposta de Maria Paula, assumindo sua filiação ao Movimento 

Armorial, é de que não só tal conceito, ou o próprio Movimento, muda, como 

também ela não representa o Armorial da década de 1970, mas sim o Armorial 

de hoje. Igualmente, em resposta à nossa entrevista, ela afirma sua afinidade 

com o modo de o Armorial conceber cultura popular, identidade nacional e 

povo, apesar de estar a par de que conceitos tais como discutidos por Ariano 

Suassuna, desde a década de 1970, sofreram atualizações em suas 

abordagens, em áreas distintas. A revisão destes conceitos, segundo ela, serve 

para avançar em sua busca de uma poética na dança, sem, contudo “perder o 

fio condutor do pensamento armorial” (Costa Rêgo, 2008a). 

A ambivalência envolvida em incorporar a revisão dos conceitos 

tratados pelo Armorial, na sua pesquisa poética, e ao mesmo tempo 

representar a continuidade do projeto armorial é o que explica a relação 

também ambivalente entre discurso e obra do Grupo Grial. Ao passo que no 

discurso verbal, há mais condições de controle o ajuste de sua visão à de 

Ariano Suassuna, os textos culturais produzidas pelo grupo apresentam menor 

possibilidade de controle, justamente por estarem focalizados no corpo. 

Portanto, se, por um lado, no discurso assumido pela diretora do grupo, há 

uma maior afinidade com aquilo que consideramos, no discurso e obra de 

Ariano Suassuna, como uma afirmação épica das identidades populares; por 

112 Sobretudo o da dupla Ângelo Madureira e Ana Catarina Vieira (SP) que mencionamos em 
uma nota, no quinto capítulo, como um dos trabalhos que estão no curso das 
transformações na forma de deslocar danças populares para o palco.



366 

outro, na sua prática artística, com as noções de corpo que lhe são implícitas, 

a abordagem ontológica de identidade subentendida na afirmação épica do 

popular tende a ter sua “taxa” diminuída, até, quem sabe, desaparecer, a 

depender dos caminhos em que o grupo apostará em sua continuidade.



corpo armorial sem conclusão 

O movimento é um inventor do futuro 
(Katz, 2003: 268) 

O



368 

força dos textos culturais parece estar relacionada com o que está 

implicado no deslocamento de uma idéia para sua materialização 

artística, em um “espetáculo”, cênico, literário, ou de qualquer outra 

natureza. Isto acontece, em parte, pela instabilidade do controle do discurso 

a ser produzido. E, em parte, porque o que é deslocado para ocupar a “cena” 

sofrerá, pelo agente interlocutor que é o público, uma multiplicidade de 

outros deslocamentos, que, por um lado, reforçam o papel de um texto 

cultural como veiculação dos “lugares comuns”, no sentido que vimos ser 

utilizado por Glissant, e, por outro, tendem a não fixar as interpretações de 

mundo almejadas por seus autores. Este é apenas o primeiro dos 

deslocamentos que se depreenderam ao longo desta pesquisa como um 

acontecimento que tende a desestabilizar fronteiras, sejam as que são 

impostas pela narrativa da nação, pelas definições de cultura e identidade 

populares, ou, ainda, as que encerram no passado uma “essência” de um povo 

e de uma nação. 

Vários deslocamentos estão em jogo nos processos culturais que 

discutimos neste trabalho: a cultura popular levada para o interior de outros 

sistemas culturais e contextos discursivos; o deslocamento do sujeito de elite 

para os ambientes em que acontecem as manifestações populares; quanto aos 

pontos de partida para a construção de uma dança brasileira erudita, o 

deslocamento da opção pelo balé clássico à escolha do conjunto de 

referências contidas no próprio corpo dos brincadores de folguedos 

representados; os deslocamentos literais de vários agentes populares no 

A



369 

processo histórico brasileiro: dos engenhos para as “ruas”, na Zona da Mata 

Norte, do campo para a cidade e, ainda, do terreiro para o palco, do oral para 

o escrito, do folheto para o livro; e o deslocamento do foco do interesse pelo 

passado absoluto para o presente inacabado. Cabe agora avivar que elos tais 

deslocamentos podem ter com a afirmação de que as idéias de movimento, 

deslocamento ou viagem estão no centro das discussões sobre as tendências a 

desestabilizar as identidades (Silva, 2006), como discutimos no primeiro 

capítulo.

Através da discussão que nos propomos a desenvolver, pudemos 

apreender que, seja através das transformações devidas aos deslocamentos 

históricos literais, seja através dos artifícios com que se dá a transposição de 

manifestações culturais para um outro sistema cultural, esses processos são 

constitutivos da própria dinâmica da produção discursiva e política das 

identidades. E, através deles, pudemos presenciar um deslocamento ainda 

mais abrangente acontecer: a passagem de uma abordagem que tende a fixar 

as fronteiras do nacional e das identidades populares e fincá‐las no passado, 

para uma abordagem que, tendo a noção de corpo‐história como pressuposto, 

tende a deixar clara a precariedade dessas fronteiras. 

A noção de deslocamento, portanto, sobressaiu‐se como um episódio 

fundamental na compreensão da passagem de uma afirmação épica das 

identidades populares para outras possibilidades de compreensão, que 

devolvem as culturas populares à sua condição de presente inacabado. 

Discutimos como essa mudança de compreensão pôde realizar‐se no 

interior do próprio Movimento Armorial. Dessa forma, nossa pesquisa trouxe à 

tona a discussão sobre a constante possibilidade de textos culturais de uma 

determinada área atualizarem o modo de algumas questões serem formuladas 

e reafirmadas por aqueles que estabelecem os fundamentos de um movimento 

estético.

No caso aqui estudado, confirmou‐se a importância da dança nessas 

reformulações, uma vez que suas abordagens mais atuais do corpo estão 

afinadas com uma compreensão que não corrobora a tendência a essencializar 

e fixar as identidades.



370 

Ao contrário do que se revela a prática dos discursos literário e teórico 

de Ariano Suassuna, e ainda de sua atuação em política cultural, a 

compreensão sobre o corpo implícita na trajetória do Grupo Grial de dança 

tende a desestabilizar a afirmação épica das identidades populares. Nesta 

compreensão, o corpo está em constante troca co‐evolutiva com o ambiente e 

funciona como um sistema em aberto, um corpo transitório, portanto, um 

corpo‐história. Além disso, um dos pressupostos desses novos saberes sobre o 

corpo nos leva a não entendê‐lo mais como “carcassa” de um suposto sujeito 

que nele habitaria, pois “não existe um homúnculo (…) anfitrião das 

experiências que nos acontecem ou o tradutor delas para nós” (Katz, 2003: 

268): 

(…) não são poucos os que ainda “acreditam” na voz interior. Todavia, 
não há fantasma dentro da máquina. A introspecção não representa um 
processo pelo qual se olha para dentro, ouvindo uma voz interna ao 
cérebro (a voz do homúnculo), e sim uma percepção deslocada – 
conhecimentos de fatos internos (mentais) por meio de uma prontidão 
sobre fatos externos, físicos (Dretske). 

Dessa forma, o sujeito é o corpo, e assim como este, só pode ser 

pensado fora de qualquer noção essencialista, pois os constantes movimentos, 

deslocamentos, das informações entre corpo e ambiente e desse corpo em 

diferentes ambientes inviabilizam que as identidades sejam pensadas como 

estáveis. Em mais uma questão os movimentos e deslocamentos mostram seu 

protagonismo na tendência a desestabilizar as identidades, uma vez que 

vimos, no quinto capítulo, a importância do movimento para uma 

compreensão do corpomídia, quando afirmávamos que: 

O movimento como requisito do pensamento do corpo, e este como 
implicação de que não existe uma essência ou uma voz interior que dita o 
sujeito, supostamente sempre lá, são as chaves de conexão entre a 
“geografia comunicacional” que envolve o “dentro” e o “fora” de um 
corpo e outros trânsitos identificáveis em uma compreensão mais ampla, 
ou seja, entre nações, povos, sistemas culturais, etc. 

Esse modo de “funcionamento da vida”, em que as trocas permanentes 

de informação inviabilizam qualquer noção de identidade fixa e a visibilidade 

desse processo através da relação corpo‐ambiente indicam o motivo por que, 

no Movimento Armorial, é na dança que primeiramente presenciamos a



371 

necessidade de que identidade e cultura popular deixem de ser pensadas 

como imunes ao tempo. 

Na esteira dos estudos sobre a relação entre corpo e ambiente, seria 

instigante, em um outro momento, realizar um estudo comparativo entre os 

desdobramentos de dança armorial que se realizaram ou se realizam no Recife 

e em outros lugares do país, a exemplo de São Paulo, considerando em que 

aspectos a relação de inter‐contaminação com o ambiente foi determinante. 

Possibilidades de outros estudos se insinuaram ao longo da pesquisa, às 

quais precisávamos resistir para não empreender a tentativa de contemplá‐las 

ainda nesta tese, que, dessa forma, resultaria como irrealizável. Um 

aprofundamento sobre a utilização da música como elemento indicador das 

transformações no modo de reelaboração dos folguedos em espetáculos de 

dança mostrou‐se como uma dessas possibilidades. Outra, ainda mais 

instigante, seria investigar os desdobramentos criativos na produção (em solo 

ou e grupo) realizada pelos dançarinos que já saíram do Grupo Grial, a 

exemplo de Kleber Lourenço, Viviane Madureira e Emerson Dias. 

Na relação entre dança e literatura, vimos as abordagens mais atuais 

sobre o corpo aparecerem com mais força quando o modo de a dança 

relacionar‐se com um texto prévio não tendia a estar subordinada aos 

conteúdos desse discurso anterior, mas deixava que seu próprio discurso se 

formulasse a partir da pesquisa corporal. Isto foi o que aconteceu em Ilha 

Brasil Vertigem, em que o texto dito pela diretora como inspirador não se 

sobrepôs às narrativas que seriam emitidas pelos próprios corpos dos 

brincadores do folguedo pesquisado. 

A amplitude de nosso objeto de estudo nos impediu o estudo detalhado 

de alguns aspectos. No entanto, dessa pesquisa extraímos um desejo, senão a 

necessidade, de realizar um maior aprofundamento acerca das relações entre 

dança e literatura, seja nos casos de dança armorial em relação a roteiros ou 

textos literários prévios de Ariano Suassuna, ou ainda em outras experiências 

que tenham empreendido essa relação interdisciplinar. Sem que constituam 

uma grade aprisionante, os tipos de abordagem definidas por Michel Bernard 

(2001) parecem um ponto de partida promissor para empreendermos, por 

exemplo, um estudo tipológico dos espetáculos de dança recifenses que



372 

tenham se baseado em textos literários ou mesmo de outras naturezas. Esse 

parece ser um dos aspectos relevantes na discussão sobre as possibilidades 

dramatúrgicas da dança, que extrapolam o sentido de dramaturgia oriundo do 

teatro, embora, neste também, o texto já tenha desfrutado de privilégios 

mais evidentes no passado. 

Vimos, na constante troca de pontos de partida para construir a idéia 

de um “corpo brasileiro”, que a trajetória do Grupo Grial acaba por 

evidenciar a precariedade das fronteiras do que viria a ser um “corpo 

brasileiro”, convergente com o que Ariano Suassuna interpreta como o 

espírito do “Brasileiro típico”. E, portanto, na discussão sobre a arte armorial, 

o que se depreende dessa pesquisa, é que não é possível concluir o que viria a 

ser “Um” corpo armorial, uma vez que ele seria fruto da recriação do “corpo 

brasileiro” (popular, “autêntico”), e esta noção também não se sustenta como 

algo estável, pelas discussões atuais sobre o corpo. 

Essa evidência fragiliza, na história do Movimento Armorial, mas 

especialmente no discurso de seu criador, a afirmação épica das identidades 

populares, uma vez que o entendimento sobre “identidade” que se extrai 

dessa afirmação é incompatível com o que as visões sobre corpo mais atuais 

pressupõem: que o corpo dos agentes populares também é corpomídia, ou um 

corpo‐história, e não existe um sujeito popular, dentro desse corpo, 

invariavelmente, idêntico a si mesmo no decorrer da história. 

O Grupo Grial representa o armorial dos dias de hoje, como bem 

afirmou Maria Paula Costa Rêgo. Há uma intencionalidade em seu discurso e 

vários aspectos em seus trabalhos que, em certa medida, revelam os frutos de 

sua afinidade com a estética armorial. Porém, podemos arriscar dizer que a 

“taxa” de “ideologia da epicidade” tende a cair, uma vez que os traços 

constitutivos do discurso épico não se mantêm totalmente na abordagem das 

culturas populares que o grupo tem feito em seus últimos trabalhos, de forma 

a remover alguns dos obstáculos epistemológicos que Canclini (2003) 

identifica nos enfoques romântico e folclorista. 

Com trinta e oito anos da existência oficial do Movimento Armorial, 

cabe retomar a questão lançada por Idelette Santos na conclusão de sua



373 

tese 113 , sobre a permanência e/ou a continuidade, sob outras formas, do 

Movimento Armorial: afinal, “o movimento morreu?” (Santos, 1999: 285). 

Nossa resposta, hoje, parte do princípio de que um movimento estético só 

pode perdurar por tanto tempo se, assim como o corpo, for pensado em sua 

condição viva, na qual é impensável concebê‐lo sem movimento, ou seja, sem 

deslocamentos, mudanças ou pontos de instabilidade. 

No entanto, se é um pressuposto do Movimento Armorial uma 

interpretação da cultura brasileira que mantenha algumas das características 

fundamentais do que Ariano Suassuna idealizou como uma “nação castanha”, 

é preciso começar a revelar que deslocamentos podem e devem fragilizar as 

fronteiras dessa nação, mostrando que ela está “dividida no interior dela 

própria, articulando a heterogeneidade de sua população” (Bhabha, 2003: 

209). Com a realização dessa pesquisa, tentamos mostrar que a forma de o 

Movimento Armorial existir numa produção artística dos dias de hoje é 

assimilando os deslocamentos como pressupostos da impossibilidade de dar 

continuidade à afirmação épica das identidades populares. 

Se, por um lado, várias são as afinidades entre o discurso de Maria 

Paula Costa Rêgo e o do criador do Armorial, por outro, a pesquisa desse 

grupo em busca de uma poética armorial em dança tem sido conduzida pela 

idéia de que tal poética se realiza através do diálogo com múltiplos corpos e, 

ao mesmo tempo, da compreensão do corpo como transitório. Nisto está 

implicada a sua relação com o presente inacabado e suas várias possibilidades 

interpretativas, e com as atualizações conceituais em torno de noções como 

identidade e cultura popular, de forma a fragilizar os traços da “ideologia da 

epicidade” pressuposta na “nação castanha”. 

113 Àquela altura (1999), tratava‐se, ainda, de vinte anos do Movimento Armorial.



ibliografia 

ACSELRAD, Maria. “Viva Pareia!”: A arte da brincadeira ou a beleza da 

safadeza ‐ uma abordagem antropológica da estética do cavalo‐marinho. Rio 

de Janeiro, 2002. Dissertação de mestrado. Programa de Pós‐graduação em 

Sociologia e Antropologia do Instituto de Filosofia e Ciências Sociais, UFRJ. 

ALDERSON, Evan. Ballet as ideology: Giselle, act 2. In: DESMOND, Jane C. 

(Ed.). Meaning in motion: new cultural studies of dance. Duham & London: 

Duke University, 1997. pp. 121‐132. 

AMORIM, Maria Alice, BENJAMIN, Roberto. Carnaval: cortejos e improvisos. 

Recife, Fundação de Cultura Cidade do Recife, 2002. Coleção Malungo, vol. 5. 

ANDERSON, Benedict. Comunidades imaginadas. Lisboa: Edições 70, 2005. 

AZEVEDO, Sônia Machado de. O papel do corpo no corpo do ator. São Paulo: 

Perspectiva, 2002. 

BHABHA, Homi. O local da cultura. 2.reimp. Belo Horizonte: UFMG, 2003. 

BAKHTIN, Mikhail. Questões de literatura e de estética: a teoria do romance. 

5.ed. São Paulo: AnnaBlume, Hucitec, 2002. 

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e 

história da cultura. Obras escolhidas, vol. 1. 3.ed. São Paulo: Brasiliense, 

1987. 

B



375 

BERND, Zilá (org.). Americanidade e transferências culturais. Porto Alegre: 

Movimento, 2003. 

BERNARD, Michel. De la création chorégraphique. Paris : Centre National de 

la Danse, 2001. 

________________ Le corps. Paris : Éditions du Seuil, 1995. 

BOBBIO, Noberto, MATTEUCCI, Nicola, PASQUINO, Gianfranco. Dicionário de 

política. Vol. 1 A‐J. 5.ed. Brasília: Editora Universidade de Brasilia: São Paulo: 

Imprensa Oficial do Estado, 2000a. 

________________________ Dicionário de política. Vol. 1 L‐Z. 5.ed. Brasília: 

Editora Universidade de Brasilia: São Paulo: Imprensa Oficial do Estado, 

2000b. 

CANCLINI, Nestor García. Culturas híbridas. Estratégias para entrar e sair da 

modernidade. São Paulo: Edusp, 2003. 

______________________ Noticias recientes sobre la hibridación. In: 

HOLLANDA, Heloisa Buarque de, RESENDE, Betariz (org.). Arte latina: cultura, 

globalização e identidades cosmopolitas. Rio de Janeiro: Aeroplano, 2000. pp. 

60‐82. 

______________________ Consumidores e cidadãos. Rio de Janeiro: UFRJ, 

2005. 

CANDIDO, Antonio. A personagem de ficção. 10.ed. São Paulo: Perspectiva, 

2000. 

COLOMBRES, Adolfo. Palabra y artifício: las literaturas “bárbaras”. In: 

PIZARRO, Ana (org.). América Latina: palavra, literatura e cultura. Vol. 3: 

Vanguarda e Modernidade. São Paulo: Memorial; Campinas: Unicamp, 1995. 

pp. 127‐167. 

CURRAN, Mark. História do Brasil em cordel. 2.ed. São Paulo: Unesp, 2003. 

DALY, Ann. Classical ballet: a discourse of difference. In: DESMOND, Jane C. 

(Ed.). Meaning in motion: new cultural studies of dance. Duham & London: 

Duke University, 1997. 

DERRIDA, Jacques. A universidade sem condição. São Paulo: Estação 

Liberdade, 2003. 

DELEUZE, Gilles, GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. 

Vol. 1. Rio de Janeiro, Ed. 34, 1995.



376 

DESMOND, Jane C. Embodying difference. In: DESMOND, Jane C. (Ed.). 

Meaning in motion: new cultural studies of dance. Duham & London: Duke 

University, 1997. pp. 29‐54. 

DIDIER, Maria Thereza Didier de Moraes. Emblemas da sagração armorial. 

Recife: Ed. Universitária, 2000. 

DIÉSGUES JÚNIOR, Manuel. Ciclos temáticos na literatura de cordel. In: 

DIEGUES JÚNIOR, Manuel, SUASSUNA, Ariano, et al. Literatura popular em 

verso: estudos. Belo Horizonte: Itataia; São Paulo: Editora da Universidade de 

São Paulo; Rio de Janeiro: Fundação Casa de Rui Barbosa, 1986. 

ECO, Umberto. Sobre os espelhos e outros ensaios. 3.ed. Rio de Janeiro: 

Nova Fronteira, 1989. 

_____________ Apocalípticos e integrados. 6.ed. São Paulo: Perspectiva, 

2004. 

FANON, Frantz. Peau noire, masques blancs. Paris: Seuil, 1971. [1952] 

FARIAS, Sônia Ramalho de. O Sertão de José Lins do Rego e Ariano 

Suassuna: espaço regional, messianismo e cangaço. Recife: Ed. Universitária 

da UFPE, 2006. 

______________________Literatura e cultura: tradição e modernidade. João 

Pessoa: UFPB, Idéia, 1997. 

FERREIRA, Jerusa Pires. Armadilhas da memória: conto e poesia popular. 

Salvador: Fundação Casa de Jorge Amado, 1991. 

____________________ Cavalaria em cordel: o passo das águas mortas. 2.ed. 

São Paulo: Hucitec, 1993. 

FOSTER, Susan Leigh. Dancing bodies. In: DESMOND, Jane C. (Ed.). Meaning in 

motion: new cultural studies of dance. Duham & London: Duke University, 

1997. pp. 235‐257. 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. 30.ed. Petrópolis: 

Vozes, 1987. 

_________________ A ordem do discurso. 2.ed. São Paulo: Loyola, 1996. 

_________________ Microfísica do poder. 17.ed. São Paulo: Graal, 2002. 

FUX, María. Dança, experiência de vida. 2.ed. São Paulo: Summus, 1983. 

GALDINO, Christiane. Balé popular do Recife: a escrita de uma dança. Recife: 

Bagaço, 2008.



377 

GIL, José. Movimento total. Lisboa: Relógio D’Água, 2001. 

GLISSANT, Edouard. Caribbean discourse. Selected essays. Virginia: 

University Press of Virginia, 1992. 

________________ Poetics of relation. Michigan: University of Michigan 

Press, 1997a. 

________________ Traité du tout‐monde. Paris: Gallimard, 1997b. 

________________ Introdução a uma poética da diversidade. Juiz de Fora: 

UFJF, 2005. 

GODARD, Hubert. Gesto e percepção. In: SOTER, Silvia, PEREIRA, Roberto 

(orgs.). Lições de dança. No. 3. Rio de Janeiro: UniverCidade, 2002. pp. 11‐ 

35. 

GREINER, Christine. O corpo: pistas para estudos indisciplinares. São Paulo: 

Annablume, 2005. 

________________ Cinco questões para pensar nas danças contemporâneas 

brasileiras como anticorpos à categoria tradicional de “corpo brasileiro”. In: 

NORA, Sigrid (org.). Húmus, n. 2. Caixias do Sul: Lorigraf, 2007. 

HALL, Stuart. Identidade cultural na pós‐modernidade. 3.ed. Rio de Janeiro: 

DP&A, 1999. 

___________ Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: 

UFMG; Brasília: UNESCO, 2003. 

HÉRCOLES, Rosa Maria. Formas de comunicação do corpo: novas cartas sobre 

a dança. São Paulo, 2005. Dissertação de mestrado. Programa de Pós‐ 

graduação em Comunicação e Semiótica, PUC‐SP. 

HOBSBAWM, Eric J. A era do capital: 1848‐1875. São Paulo: Paz e Terra, 2000. 

HOBSBAWM, Eric J., RANGER, Terence. A invenção das tradições. 3. ed. Rio 

de Janeiro: Paz e Terra, 2002. 

JUNIOR, Carlos Newton. Os Quixotes do Brasil: o real e o sonho no 

movimento armorial. Recife, 1990. Monografia (especialização) – 

Departamento de Teoria da Arte e Expressão Artística, UFPE. 

___________________Vida de Quaderna e Simão. Recife, 2001. Tese de 

doutorado. Programa de Pós‐Graduação em Letras, UFPE.



378 

KATZ, Helena. O coreógrafo como DJ. In: Roberto Pereira e Silvia Soter. 

(Org.). Lições de Dança. 1 ed. Rio de Janeiro: UniverCidade, 1999, v. 1, pp. 

11‐24. 

_____________ Corporeidade do século XX: o corpo como mídia. In: Anais do 

1º. Congresso Nacional de Dança, realizado em Porto Alegre, de 25 a 29 de 

junho de 2001. – Porto Alegre: Condança, 2001. pp. 87‐91. 

_____________ Entre a razão e a carne. Revista Gesto, v. 1. Rio de Janeiro, 
2002a. p. 30‐35. 
_____________ A dança como ferramenta da evolução. In: Leão, Lúcia (org.). 
Interlab: labirintos do pensamento contemporâneo. São Paulo: 
Iluminuras/Fapesp, 2002b. pp. 235‐242. 
_____________ A dança, pensamento do corpo. In: NOVAES, Adauto (org.). 

Homem‐máquina: a ciência manipula o corpo. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2003. pp. 261‐274. 

_____________ Um, dois, três... dança é o pensamento do corpo. Belo 

Horizonte: Fid Editorial, 2005a. 

________________________ A dança no Brasil. Pode! Texto da conferência 

apresentada no I Encontro Internacional de Dança e Filosofia, realizado na 

UniverCidade, Rio de Janeiro, em 2005b. 

______________ Vistos de entrada e controle de passaportes da Dança 

Brasileira. In: CAVALCANTI, Lauro. Tudo é Brasil. São Paulo: Itaú Cultural, 

Paço Imperial, 2005c. pp. 121‐131. 

KATZ, H. ; GREINER, Christine. A natureza cultural do corpo. In: Roberto 

Pereira; Silvia Sotter. (Org.). Lições de Dança 3. 1 ed. Rio de Janeiro: Editora 

UniverCidade, 2002, v. 1, pp. 77‐102. 

__________________________ Por uma teoria do corpomídia. In: GREINER, 

Christine. O corpo: pistas para estudos indisciplinares. São Paulo: Annablume, 

2005. pp. 125‐133. 

KÖHLER, Carl. História do vestuário. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 

LE GOFF, Jacques. A rejeição do prazer. In: DUBY, Georges (org.). Amor e 

sexualidade no Ocidente. Lisboa: Terramar, [2001]. Coleção Pequena 

História. 

LIENHARD, Martin. La percepción de las prácticas “textuales” ameríndias: 

apuntes para um debate interdisciplinario. In: PIZARRO, Ana (org.). América



379 

Latina: palavra, literatura e cultura. Vol. 3: Vanguarda e Modernidade. São 

Paulo: Memorial; Campinas: Unicamp, 1995. pp. 170‐185. 

LIMA, José Lezama. La expresión americana. México: FCE, 2005. 

LOUPPE, Laurence. Poétique de la danse contemporaine. 3.ed. Bruxelles: 

Contredanse, 2004. 

LUCCHESI, I. . Os gêneros literários e a genealogia do poder. Aquila (Rio de 

Janeiro), v. 2, 1992. pp. 13‐19. 

MARTIN‐BARBERO, Jesus. Dos meios às mediações. 2.ed. Rio de Janeiro: 

UFRJ, 2001. 

MIGNOLO, Walter D. Histórias locais / projetos globais: colonialidade, 

saberes subalternos e pensamento liminar. Belo Horizonte: UFMG, 2003. 

MILLER, Toby, YÚDICE, George. Politica cultural. Barcelona: Gedisa, 2004. 

MUHANA, Adma. A epopéia em prosa seiscentista: uma definição do gênero. 

São Paulo: Unesp, 1997. 

NASCIMENTO, Mariana Cunha Mesquita do. Joao, Manoel, Maciel Salustiano: 

três gerações de artistas populares recriando folguedos. Coleção Maracatus e 

Maracatuzeiros, vol. 2. Recife: Reviva, 2005. 

NETO, Moisés Monteiro de Melo. Manguetown: a representação do Recife (PE) 

na obra de Chico Science e outros poetas do Movimento Mangue (“A cena 

recifense dos anos 90”). Recife, 2003. Dissertação de mestrado. Programa de 

Pós‐graduação em Letras, UFPE. 

__________________________ Chico Science – a rapsódia afrociberdélica. 

2.ed.amp. Recife: Moisés Neto, 2007. 

NETO, Manuel Romário Saldanha. Caos e pós‐modernidade na cultura 

pernambucana – a estética do mangue. Recife, 2004. Dissertação de 

mestrado. Programa de Pós‐graduação em Letras, UFPE. 

OLIVEIRA, Maria Goretti Rocha de. Danças populares como espetáculo 

público no Recife de 1970 a 1988. Recife: O Autor, 1991. 

ORTIZ, Renato. Românticos e folcloristas. Cultura popular. São Paulo: Olho 

D’Água, 1992. 

______________Cultura brasileira e identidade nacional. São Paulo: 

Brasiliense, 2003. 

PAVIS, Patrice. Dicionário de teatro. São Paulo: Perspectiva, 1999.

http://www.livrariacultura.com.br/scripts/cultura/catalogo/busca.asp?parceiro=142032&nautor=97661&refino=1&sid=8913155459725414187972932&k5=744B05E&uid=


380 

____________ Análise dos espetáculos. São Paulo: Perspectiva, 2003. 

PAVLOVA, Anna (org.). Dicionário de ballet. Rio de Janeiro: Nórdica, 2000. 

PEREIRA, Roberto. A formação do balé brasileiro: nacionalismo e estilização. 

Rio de Janeiro: FGV, 2003. 

PERRONE‐MOISÉS, Leyla. Vira e mexe, nacionalismo: paradoxos do 

nacionalismo literário. São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 

PINHEIRO, José Amálio de Branco. Por entre mídias e artes, a cultura. In: 

NORA, Sigrid. Coleção Húmus, n. 2. Caixias do Sul: Lorigraf, 2007. 

PLATÃO. Fedro. São Paulo: Martin Claret, 2003. 

PRADO, Décio de Almeida. O teatro brasileiro moderno. 2.ed. São Paulo: 

Perspectiva, 1996. 

PRUDHOMMEAU, Germaine. La répétition dans lê ballet. In: PASSERON, René 

(dir.). Recherches Poétiques: Création et répétition. Groupe de recherché 

esthétique du C.N.R.S. Paris: Clancier‐Guénard, 1982. pp. 145‐155. 

REIS, Luís Augusto da Veigas. A herança "regionalista‐tradicionalista‐ 

modernista" noTeatro Popular do Nordeste: fraternais divergências entre 

Ariano Suassuna e Hermilo Borba Filho. In: Investigações. Lingüística e teoria 

literaria. Vol. 17, no. 1, janeiro, 2004. / Universidade Federal de 

Pernambuco. CAC. Programa de Pós‐Graduação em Letras e Lingüística – 

Recife: Ed. Universitária da UFPE, 2005. pp. 09‐29. 

RENGEL, Lenira. Dicionário Laban. São Paulo: Annablume, 2003. 

______________ Fundamentos para análise do movimento expressivo. In: 

MOMMENSOHN, Maria, PETRELLA, Paulo (orgs.). Reflexões sobre Laban, o 

mestre do movimento. São Paulo: Summus, 2006. 

RUY, José Carlos. A mestiçagem é sinônimo de democracia racial? In: 

Revista Espaço Acadêmico. No. 46. Março de 2005. 

SANTOS, Idelette Muzart Fonseca dos. Le roman de chevalerie et son 

intérpretation par un écrivain brésilien contemporain: A Pedra do Reino de 

Ariano Suassuna. Mémoire de maîtrise. Paris: Université de Paris III, Sorbonne 

Nouvelle, 1974. 

________________________________ Em demanda da poética popular: 

Ariano Suassuna e o Movimento Armorial. Campinas: Unicamp, 1999.



381 

SARAIVA, Antônio José, LOPES, Óscar. História da literatura portuguesa. 

16.ed.cor.e act. Porto: Porto Editora, [s/d]. 

SCHÜLLER, Donaldo. Origens do discurso democrático. Porto Alegre: L&PM, 

2002. 

SILVA, Severino Vicente da. Festa de caboclo. Coleção Maracatus e 

Maracatuzeiros, vol. 1. Recife: Reviva, 2005. 

SILVA, Tomaz Tadeu da. A produção social da identidade e da diferença. In: 

SILVA, Tomaz Tadeu da (org.). Identidade e diferença: a perspectiva dos 

estudos culturais. 6.ed. Petrópolis: Vozes, 2006. pp. 73‐102. 

SIQUEIRA, Arnaldo, LOPES, Antonio. Flávia Barros. Recife: Ed. d Autor, 2004. 

SIQUEIRA, Arnaldo. Aspectos da dança contemporânea do Recife (1988‐ 

2002). Salvador, 2002. Dissertação de mestrado. Programa Pós‐graduação em 

Artes Cênicas, UFBA. 

__________________Tânia Trindade.  Recife: Ed. Do Autor, 2004. 

_________________ Ana Regina. Recife: Ed. Do Autor, 2005. 

SIQUEIRA, Denise Costa Oliveira. Corpo, comunicação e cultura: a dança 

contemporânea em cena. Campinas: Autores Associados, 2006. 

SOUZA, Cláudio Morais de. “Da lama ao caos”: a construção da metáfora 

mangue como elemento de identidade/identificação da cena mangue 

recifense. Recife, 2002. Dissertação de mestrado. Programa de Pós‐graduação 

em Sociologia, UFPE. 

SUASSUNA, Ariano. Seleta em prosa e verso. Rio de Janeiro: José Olympio; 

Brasília: INE, 1974. 

_________________ Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados: um 

falso capítulo do Romance d’A Pedra do Reino – Quaderna conta como se 

converteu ao sangue castanho do Brasil. 1º. Roteiro do espetáculo Iniciação 

Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados. Recife, 07 de agosto de 1975. 

_________________ A Onça castanha e a Ilha Brasil: uma reflexão sobre a 

cultura brasileira. Recife: Recife, 1976. Tese de livre‐docência. Centro de 

Filosofia e Ciências Humanas, UFPE. 

_________________ O movimento armorial. In: Separata da Revista 

Pernambucana de Desenvolvimento, vol. 4, n. 1. Recife: Condepe, jan./jun. 

1977.



382 

___________________ Uma mulher vestida de sol. Rio de Janeiro: José 

Olympio, 2003. 

_________________ Romance d’a pedra do reino e o príncipe do sangue 

do vai‐e‐volta. 5.ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2004. 

TELES, José. Do frevo ao manguebeat. São Paulo: Ed. 34, 2000. 

TEIXEIRA, Paulo César Menezes. “Um passo à frente e você já não está no 

mesmo lugar”: a geração mangue e a (re)construção de uma identidade 

regional. Recife, 2002. Dissertação de mestrado. Mestrado em Ciência 

Política, UFPE. 

VASSALO, Lígia. O sertão medieval: origens européias do teatro de Ariano 

Suassuna. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1993. 

VICENTE, Ana Valéria. Maracatu rural: o espetáculo como espaço social. 

Coleção Maracatus e Maracatuzeiros, vol. 3. Recife: Reviva, 2005. 

____________________ Entre a ponta de pé e o calcanhar: Reflexões sobre o 

frevo na criação coreográfica do Recife, na década de 1990: cultura, 

subalternidade e produção artística. Salvador, 2008. Dissertação de mestrado. 

Programa Pós‐graduação em Artes Cênicas, UFBA. 

WALTER, Roland. Narrative identities: (inter)cultural in‐betweeness in the 

Americas. Bern, Berlin, Bruxelles, Frankfurt/M., New York, Oxford, Wien: 

Peter Lang AG, European Academic Publishers, 2003. 

YÚDICE, George. A conveniência da cultura. Usos da cultura na era global. 

Belo Horizonte: UFMG, 2006. 

Artigos de jornal ou revista 

AMARAL, Marina, SOUZA, Sérgio de, et al. Brincadeira muito séria [entrevista 

com Antônio Carlos Nóbrega]. Revista Caros Amigos. Ano VII, n. 82, São Paulo 

janeiro de 2004. 

AMORIM, Maria Alice. Folheto de feira, a literatura do povo. In: Continente 

Documento. Ano I, no. 6: A poesia popular do Nordeste. Recife: Cepe, janeiro 

de 2003.



383 

ASSUMPÇÃO, Michelle de. Provocações na estréia de O reino da pedra verde. 

Diario de Pernambuco, Viver, Recife, segunda‐feira, 19 de março de 2007. 

B4. 

CADERNOS DE LITERATURA BRASILEIRA. Ariano Suassuna. Recife : Instituto 

Moreira Sales, n. 10, novembro de 2000. 

CARPEGGIANI, Schneider. Hoje é dia de Ariano Suassuna. Jornal do 

Commercio. Caderno C, Recife, quinta‐feira, 25 de julho de 2002. p.1. 

CAVANI, Julio. Ariano diz que secretaria tem papel didático. Diario de 

Pernambuco. Viver, Recife, quinta‐feira, 19 de abril de 2007. D2. 

CAVANI, Julio. Universo de Ariano dá mote a exposição. Diario de 

Pernambuco. Viver, Recife, quarta‐feira, 20 de junho de 2007. D6. 

DIARIO DE PERNAMBUCO. O “Boi” e o Balé. Recife, sábado, 12 de julho de 

1975. 

DIARIO DE PERNAMBUCO. Ariano marca o passo do novo Balé Armorial. Recife, 

domingo, 20 de julho de 1975. p. 3. 

DIARIO DE PERNAMBUCO. Governo municipal dinamiza as atividades culturais 

do Recife. Recife, domingo, 2 de novembro de 1975. 

DIARIO DE PERNAMBUCO. Balé armorial estreará no Santa Isabel dia 18. 

Recife, domingo, 13 de junho de 1976. 

DIARIO DE PERNAMBUCO. Balé Armorial estreará hoje no Santa Isabel. Recife, 

sexta‐feira, 18 de junho de 1976. 

DIARIO DE PERNAMBUCO. Balé armorial foi sucesso e público aplaudiu de pé. 

Recife, domingo, 24 de junho de 1976. 

DIARIO DE PERNAMBUCO. Balé Popular lança bases para a criação de dança 

brasileira. Recife, domingo, 22 de maio de 1977. 

DIARIO DE PERNAMBUCO. Ariano encerra Flip com polêmica. Viver, Recife, 

terça‐feira, 12 de julho de 2005. C1. 

DIARIO DE PERNAMBUCO. Pedra do Reino faz últimas sessões. Viver, Recife, 

sábado, 2 de junho de 2007. E5. 

DIARIO DE PERNAMBUCO. Um mergulho no sertão. TV, Recife, domingo, 10 de 

junho de 2007. D4. 

DIARIO DE PERNAMBUCO. Pedra do Reino promove reencontro com o Brasil. 

Viver, Recife, terça‐feira, 12 de junho de 2007. D2.



384 

DIARIO DE PERNAMBUCO. Sagração de um guerreiro. Caderno especial. Recife, 

sexta‐feira, 15 de junho de 2007. 

DIÁRIO OFICIAL. Balé Armorial: expressão legitimada do sincretismo na arte 

como afirmação do povo e da terra na cultura. Estado de Pernambuco, terça‐ 

feira, 15 de junho de 1976. 

DIÁRIO OFICIAL. Raízes nacionais do Balé Popular. Estado de Pernambuco, 

quarta‐feira, 25 de maio de 1977. 

ESTADO DE SÃO PAULO. Recife cria o Balé Armorial. São Paulo, 5 de julho de 

1975. p. 9. 

FALCÃO, Mirella. Brincantes em novo compasso. Diário de Pernambuco. 

Viver, Recife, domingo, 20 de agosto de 2006a. D1. 

FALCÃO, Mirella. Coreógrafos problematizam a cultura popular. Diário de 

Pernambuco. Viver, Recife, sexta‐feira, 6 de outubro de 2006b. C6. 

FALCÃO, Mirella. Propostas cênicas para a cultura popular. Diário de 

Pernambuco. Viver, Recife, quarta‐feira, 11 de outubro de 2006c. C6. 

FERREIRA, Celso. O casamento (armorial) do balé com a dança nordestina. 

Revista Veja. Junho, 1986. 

GALLO, Renata. Uma visão fabulesca do mundo. Jornal do Commercio. JC na 

tv, Recife, domingo, 10 de junho de 2007. p. 6 e 7. 

GAMA, Conceição. Balé Popular do Recife comemora seus 30 anos. Jornal do 

Commercio. Caderno C, Recife, domingo, 20 de maio de 2007. p. 3. 

L, Renato. Calypso triunfa sobre mercado fonográfico tradicional. Diario de 

Pernambuco. Viver, Recife, quarta‐feira, 25 de julho de 2007. D1. 

JORNAL DO COMMERCIO. Recife verá Balé Armorial no dia 18 no Santa Isabel. 

Recife, domingo, 13 de junho de 1976. 

JORNAL DO COMMERCIO. Ariano encanta platéia com aula‐espetáculo. Recife, 

7 de maio de 1998. 

JORNAL DO COMMERCIO. O rei do encantamento. Especial. Recife, sábado, 16 

de junho de 2007. 

JORNAL DO COMMERCIO. Passeio dançante do barroco ao armorial. Caderno C, 

Recife, 04 de junho de 2008. 

KATZ, Helena. No ousado reino de Antônio Nóbrega. O Estado de São Paulo. 

Caderno 2, São Paulo, 13 de abril de 1989(a).



385 

______________ No universo mítico da brasilidade. O Estado de São Paulo. 

Caderno 2, São Paulo, 16 de abril de 1989 (b). 

______________ Uma onça malhada dança no reino do meio‐dia. O Estado de 

São Paulo. Caderno 2, São Paulo, 04 de outubro de 1989(c). 

______________ O bailado tipo exportação de Nóbrega. O Estado de São 

Paulo. Caderno 2, São Paulo, 30 de dezembro de 1989(d). 

______________ Dança é complemento. In: Antônio Carlos Nóbrega 

(reportagem da capa). Continente Multicultural. Ano II, no. 14, Fevereiro, 

2002. 

______________ O Brasil que rebola, requebra, roda, samba... O Estado de 

São Paulo. Caderno 2, São Paulo, 07 de agosto de 2004. 

______________ No passo de Antônio Nóbrega, cabe o mundo. O Estado de 

São Paulo. Caderno 2, São Paulo, 25 de abril de 2008. 

LEÃO, Carolina. A pedra do reino fica ininteligível na TV . Diario de 

Pernambuco. Viver, Recife, segunda‐feira, 14 de junho de 2007. D6. 

LEÃO, Carolina. Stagium dança a identidade nacional. Diario de Pernambuco. 

Viver, Recife, segunda‐feira, 16 de julho de 2007. B1. 

LEÃO, Carolina, L, Renato. Ariano tem secretaria independente. Diário de 

Pernambuco. Viver, Recife, sábado, 16 de dezembro de 2006. D6. 

LEÃO, Carolina, L, Renato. Marco zero da nova era armorial. Diário de 

Pernambuco. Viver, Recife, sexta‐feira, 16 de março de 2007. D1 e D6. 

MORAES, Fabiana. O sol, o sangue e o sonho de Ariano. Jornal do Commercio. 

Caderno C, Recife, sexta‐feira, 2 de março de 2007. p. 1 

MORAES, Fabiana. Uma alegoria para Ariano. Jornal do Commercio. Caderno 

C, Recife, sexta‐feira, 10 de maio de 2007. p. 1 

MORAES, Fabiana. O Brasil real e fantástico a partir da Vila de Taperoá. 

Jornal do Commercio. Caderno C, Recife, sexta‐feira, 25 de maio de 2007. p. 

8. 

MOURA, Ivana. Quixote da cultura brasileira. Diário de Pernambuco. Viver, 

Recife, domingo, 9 de julho de 1995. E‐1 e E‐6. 

______________ Estréia hoje peça de Ariano Suassuna. Diário de 

Pernambuco. Viver, Recife, 19 de março de 1998a.



386 

_____________ Do barroco ao armorial. Diário de Pernambuco. Viver, Recife, 

21 de maio de 1998b. 

POLO, Marco. Talento nordestino sobe ao palco do Arraial. Jornal do 

Commercio. Caderno C, Recife, 08 de junho de 1998. 

SUASSUNA, ariano. O movimento regionalista e o Armorial. Diário de 

Pernambuco. Coluna Ariano, Recife, 3 de setembro de 2000. 

TELES, José. Movimento armorial inicia uma nova fase. Jornal do Commercio. 

Caderno C, Recife, sexta‐feira, 16 de março de 2007. p. 1. 

VEJA. Grandes esperanças. 30 de junho de 1976. 

VERAS, Luciana. Secretário acima do protocolo. Diário de Pernambuco. Viver, 

Recife, quarta‐feira, 3 de janeiro de 2007. C6. 

VERAS, Luciana. Ariano monta time de assessores‐artistas. Diário de 

Pernambuco. Viver, Recife, segunda‐feira, 12 de março de 2007. C3. 

VERAS, Luciana. “A pedra do reino é uma visão alquímica do Brasil e do 

homem.”. Entrevista com Luiz Fernando Carvalho. Diário de Pernambuco. 

Viver, Recife, segunda‐feira, 11 de junho de 2007. B1. 

VIEIRA, João Luiz. Suassuna aposta numa dança híbrida. Jornal do 

Commercio. Caderno C, Recife, 19 de março de 1998. 

Informações e documentos eletrônicos 

Artigos e entrevistas 

Almeida, Juliano Domingues de. Antônio Nóbrega: o povo sempre esteve ao 

lado dos grandes criadores. Entrevista com Antônio Carlos Nóbrega. Brasil de 

Fato. 16 de fevereiro de 2007. 

Disponível em: 

http://www.brasildefato.com.br/v01/agencia/cultura/antonio‐nobrega‐o‐ 

povo‐sempre‐esteve‐ao‐lado‐dos‐grandes‐criadores Acesso em: 2 maio 2008. 

BENJAMIN, Roberto. Os romances da tradição ibérica na obra midiática de 

Antônio Carlos Nóbrega. INTERCOM – Sociedade Brasileira de Estudos

http://www.brasildefato.com.br/v01/agencia/cultura/antonio-nobrega-o-povo-sempre-esteve-ao-lado-dos-grandes-criadores


387 

Interdisciplinares da Comunicação. XXVI Congresso Brasileiro de Ciências da 

Comunicação – BH/MG – 2 a 6 Set 2003. Disponível em: 

http://reposcom.portcom.intercom.org.br/dspace/bitstream/1904/5123/1/N 

P17BENJAMIN.pdf 

BEZERRA, Amílcar Almeida. Estrela armorial: a presença de Ariano Suassuna 

na mídia nacional. Intercom – Sociedade Brasileira de Estudos 

Interdisciplinares da Comunicação. XXVIII Congresso Brasileiro de Ciências da 

Comunicação – Uerj – 5 a 9 de setembro de 2005. 

Disponível em: http://sec.adaltech.com.br/intercom/2005/resumos/R1311‐ 

1.pdf 

CARVALHO, Celso. O TEP e a democratização da arte dramática. 

www.teatrope.com 

Disponível em: http://www.teatrope.com/out_25_07_memoria1_01.html 

Acesso em: 7 novembro 2007. 

CELESTINO, Jaime Palmeira, MACHADO, Luiz Alberto. Ariano Suassuna: 

entrevista. Sobre sites. 

Disponível em: http://www.sobresites.com/poesia/arianosuassuna.htm 

Acesso em: 18 abril 2008. 

FREYRE, Gilberto. Manifesto regionalista. 

Disponível em: 

http://www.arq.ufsc.br/arq5625/modulo2modernidade/manifestos/manifest 

oregionalista.htm 

Acesso em: 15 maio 2008. 

PUGLIA, Daniel. Sobre o conceito de herói na Demanda do Santo Graal. 

Disponível em: www.abralic.org.br/enc2007/anais/69/1622.pdf 

Acesso em: 22 maio 2008.

http://reposcom.portcom.intercom.org.br/dspace/bitstream/1904/5123/1/NP17BENJAMIN.pdf
http://sec.adaltech.com.br/intercom/2005/resumos/R1311-1.pdf
http://www.teatrope.com/
http://www.teatrope.com/out_25_07_memoria1_01.html
http://www.sobresites.com/poesia/arianosuassuna.htm
http://www.arq.ufsc.br/arq5625/modulo2modernidade/manifestos/manifestoregionalista.htm
http://www.abralic.org.br/enc2007/anais/69/1622.pdf


388 

REIS, Daniela. Ballet Stagium e o debate sobre a dança moderna no contexto 

sócio‐político da década de 1970. In: Revista de História e Estudos Culturais, 

Vol. 2, Ano II, n. 1. Janeiro/fevereiro/março de 2005. 

Disponível em: http://www.revistafenix.pro.br/vol2daniela2.php 

Acesso em: 05 maio 2008. 

REIS, Daniela. O balé do Rio de Janeiro e de São Paulo entre as décadas de 

1930 e 1940: concepções de identidade nacional no corpo que dança. In: 

Revista de História e Estudos Culturais, Vol. 2, Ano II, n. 3. 

Julho/agosto/setembro de 2005. www.revistafenix.pro.br 

Disponível em: 

http://www.revistafenix.pro.br/PDF4/Artigo%2004%20‐ 

%20Daniela%20Reis.pdf?PHPSESSID=d456ea575b3dff5ac02844e39fd2ef85 

SUASSUNA, Ariano. Antônio Nóbrega e a arte fiel ao país e ao povo. In: A 

classe Operária. Especial. Depoimento sobre a carreira de Antônio Carlos 

Nóbrega, concedido a Tuca Siqueira em Recife, 29 de maio de 2001. 

Disponível em: 

http://www.vermelho.org.br/museu/classe/classe202/202esp.htm 

Acesso em: 30 Abril 2008. 

________________: carta [6 de janeiro de 2007]. Disponível em: 

http://www.grupogrial.com.br/novo/interna.html 

Acesso em: 21 maio 2008. 

Não mais disponível em 25 julho 2008. 

UBERSFELD, Anne. Espaço e teatro. In: Michel Corvin (org.). Dictionnaire 

encyclopédique du théâtre. Bordas, Paris, 1995. vol. A‐K [2]. p. 324‐325. ‐ 

Tradução de José Ronaldo Faleiro. 

Disponível em http://www.grupotempo.com.br/tex_ubersfeld.html 

Acesso em: março 2008.

http://www.revistafenix.pro.br/vol2daniela2.php
http://www.revistafenix.pro.br/
http://www.revistafenix.pro.br/PDF4/Artigo%2004%20-%20Daniela%20Reis.pdf?PHPSESSID=d456ea575b3dff5ac02844e39fd2ef85
http://www.vermelho.org.br/museu/classe/classe202/202esp.htm
http://www.grupogrial.com.br/novo/interna.html
http://www.grupotempo.com.br/tex_ubersfeld.html


389 

CD‐Rom 

MOVIMENTO ARMORIAL: regional e universal. Recife: Maga Multimídia, 2008. 

Sites consultados 

http://www.ogamita.com.br/movimentoarmorial/introducao.htm 

http://cliquemusic.uol.com.br/artistas/quinteto‐armorial.asp 

http://www.edouardglissant.com/ 

www.grupogrial.com.br 

http://www.stagium.com.br/home_port.cfm 

http://www.dancacontemporanea.com.br/ 

www.fundaj.gov.br/recordanca 

www.helenakatz.pro.br 

Vídeos 

A DEMANDA do graal dançado. Grupo Grial de Dança, 1998. (46 min.) Son. 

Color; VHS (digitalizado). Acervo RecorDança. CD 14, no. Registro: 

0290600201. 

AS VISAGENS de Quaderna ao sol do reino encoberto. Grupo Grial de Dança, 

2002 [data de criação: 2000]. (46:29 min.) Son. Color; VHS (digitalizado). 

Acervo RecorDança. CD 18, no. Registro: 0290600101. 

BRASÍLICA – o romance da nau catarineta. Balé Popular do Recife e Balé 

Brasílica, 1992. (1:13h) Son. Color; VHS (digitalizado). Acervo pessoal de 

Christiane Galdino. 

BRASÍLICA – o romance da nau catarineta. Balé Brasílica, 1997 [1994]. (1:04h) 

Son. Color; VHS (digitalizado). Acervo RecorDança. CD 17, no. Registro: 

0390600401.

http://www.ogamita.com.br/movimentoarmorial/introducao.htm
http://cliquemusic.uol.com.br/artistas/quinteto-armorial.asp
http://www.edouardglissant.com/
http://www.grupogrial.com.br/
http://www.stagium.com.br/home_port.cfm
http://www.dancacontemporanea.com.br/
http://www.fundaj.gov.br/recordanca
http://www.helenakatz.pro.br/


390 

BRINCADEIRA de mulato. Grupo Grial de Dança, 2005. (50:33 min.) Son. Color; 

digital. Acervo pessoal de Maria Paula Costa Rêgo. 

CASTANHA sua cor. Grupo Grial de Dança, 2008. (43:52 min.) Son. Color; 

digital. Acervo pessoal de Maria Paula Costa Rêgo. 

CRIAÇÕES do Grial. Grupo Grial de Dança, 2005. (26 min.). Son. Color; digital. 

DEBATE com Maria Paula Costa Rêgo, Helena Katz, Ângelo Madureira e Ana 

Catarina Vieira, Sesc Pinheiros – SP, 2005 [após apresentação de UMA MULHER 

VESTIDA de Sol – Romeu e Julieta]. (22:38 min.) Son. Color; digital. Acervo 

pessoal de Maria Paula Costa Rêgo. 

FOLHETO V – hemisfério sol. Grupo Grial de Dança, 2003. (42 min.) Son. Color; 

digital. Acervo pessoal de Maria Paula Costa Rêgo. 

FUNK do Suassuna. DJRodrigoF, 2008. (2:15 min.) Son. Color; digital. 

Disponível em: http://www.youtube.com/watch?v=0D92AS8HqLA 

Acesso em: 15 maio 2008 

ILHA Brasil vertigem. Cam. 1 e 2. Grupo Grial de Dança, 2006. (47:15 min.) 

Son. Color; digital. Acervo pessoal de Maria Paula Costa Rêgo. 

NORDESTE Balé Popular do Recife. Balé Popular do Recife, 1987. (57:44 min.) 

Son. Color; VHS (digitalizado). Acervo RecorDança. CD 34, no. Registro: 

0390600301. 

NORDESTE Balé Popular do Recife. Balé Popular do Recife, 1988. (57:42 min.) 

Son. Color; VHS (digitalizado). Acervo RecorDança. CD 2, no. Registro: 

0010600801. 

O AUTO do estudante que se vendeu ao diabo. Grupo Grial de dança, 1999. 

(41:56 min.) Son.color; VHS (digitalizado). Acervo pessoal de Maria Paula 

Costa Rêgo.

http://www.youtube.com/watch?v=0D92AS8HqLA


391 

PROSOPOPÉIA – o auto do guerreiro. Balé Popular do Recife, 1987. (57:44 

min.) Son. Color; VHS (digitalizado). Acervo RecorDança. CD 34, no. Registro: 

0390600302. 

UMA MULHER Vestida de Sol – Romeu e Julieta. Grupo Grial de Dança, 2002. 

(38:51) Son. Color; VHS (digitalizado). Acervo pessoal de Maria Paula Costa 

Rêgo. 

Entrevistas e depoimentos 

BARROS, Flávia: depoimento [2003]. Entrevistador: L. Gesteira e M. Virgínia. 

Recife: 2003. Entrevista concedida ao Projeto RecorDança. (áudio) 

BARROS, Flavia: depoimento [2006]. Entrevistador: Roberta Ramos e Duda 

Freyre. Recife, 2006. Entrevista concedida ao Projeto RecorDança. 

(audiovisual) 

LOURENÇO, Kleber. depoimento escrito [2008]. Entrevistador: Roberta Ramos. 

Recife, 2008. (correspondência eletrônica) 

MADUREIRA, André Luiz: depoimento [2003]. Entrevistador: L. Gesteira, M. 

Sena, T. Vicente e V. Vicente. Recife: 2003. Entrevista concedida ao Projeto 

RecorDança. (áudio) 

MADUREIRA, André: depoimento [2006]. Entrevistador: Roberta Ramos e Duda 

Freyre. Recife, 2006. Entrevista concedida ao Projeto RecrDança. 

(audiovisual) 

RÊGO, Maria Paula Costa: depoimento [2004]. Entrevistador: Tamisa Vicente. 

Recife: 2004. Entrevista concedida ao Projeto RecorDança. (áudio) 

_______________________: depoimento [2006a]. Entrevistador: Roberta 

Ramos e Valéria Vicente. Recife, 2006a. Entrevista concedida ao Projeto 

RecorDança. (áudio) 

_______________________: depoimento [2006b]. Entrevistador: Roberta 

Ramos e Duda Freyre. Recife, 2006b. Entrevista concedida ao Projeto 

RecorDança. (audiovisual)



392 

______________________ : depoimento escrito [2008a]. Entrevistador: 

Roberta Ramos. Recife, 2008. (correspondência eletrônica) 

________________________: depoimento escrito [2008b]. Entrevistador: 

Roberta Ramos. Recife, 2008. (correspondência eletrônica) 

Programas de espetáculos e outros 

BALÉ ARMORIAL DO NORDESTE. 1976, Recife. Programa do espetáculo 

Iniciação armorial aos mistérios do Boi de Afogados. 

BALÉ BRASÍLICA. 1991, Recife. Programa do espetáculo Baile do menino Deus. 

BALÉ POPULAR DO RECIFE. 1992, Recife. Revista comemorativa 15 anos Balé 

Popular do Recife e Programa do espetáculo Brasílica...o romance da nau 

catarineta. 

GRUPO GRIAL DE DANÇA. 2006, Recife. Programa [conjugado] dos espetáculos 

Brincadeira de mulado (2005) e Ilha Brasil vertigem (2006). Temporada 2006.



nexos A



394 

Lista dos anexos 

Anexo 1 Programa do espetáculo Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de 

Afogados – Fonte: Acervo RecorDança 

Anexo 2 Roteiros de Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados 

Anexo 3 Termo de Responsabilidade e Compromisso assumido entre os 

componentes do Balé Armorial do Nordeste no convênio com a 

Secretaria de Educação e Cultura 

Anexo 4 Matérias e notas sobre o Balé Armorial do Nordeste 

Anexo 5 Desenhos de figurinos do Balé Armorial do Nordeste 

Anexo 6 Roteiros das entrevistas realizadas com Flavia Barros, André 

Madureira e Maria Paula Costa Rêgo 

Anexo 7 Termos de doação das entrevistas 

Anexo 8 Roteiro da entrevista que seria realizada com Ariano Suassuna 

Anexo 9 Roteiros de entrevista realizada com Kleber Lourenço 

Anexo 10 Carta de Ariano Suassuna sobre o Grupo Grial 

Anexo 11 Textos de Ariano Suassuna sobre A Demanda do Graal 

Anexo 12 Roteiro de A Demanda do Graal Dançado 

Anexo 13 Matérias sobre A Demanda do Graal Dançado 

Anexo 14 Fotos de As Visagens de Quaderna ao Sol do Reino Encoberto 

Anexo 15 Programa de Brincadeira de Mulato 

Anexo 16 Programa de Ilha Brasil Vertigem 

Anexo 17 Cartão de divulgação de Castanha sua Cor 

Anexo 18 Matérias sobre a trilogia A Parte que nos cabe 

Anexo 19 Modelo da ficha usada para análise dos espetáculos 

Anexo 20    Desenho da roda do cavalo‐marinho feito por Maria Acselrad 

Anexo 21 Fichas técnicas dos espetáculos nas versões analisadas 

Anexo 22 Vídeo‐registro dos espetáculos analisados do Grupo Grial



395 

Anexo 1 ‐ Programa do espetáculo Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de 
Afogados – Fonte: Acervo RecorDança



396



397



398 

Anexo 2 ‐ Roteiros de Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados



399



400



401



402



403



404



405



406



407



408 

Anexo 3 ‐ Termo de Responsabilidade e Compromisso assumido entre os 
componentes do Balé Armorial do Nordeste no convênio com a 
Secretaria



409



410



411



412 

Anexo 4 ‐ Matérias e notas sobre o Balé Armorial do Nordeste



413



414



415



416



417



418 

Anexo 5 ‐ Desenhos de figurinos do Balé Armorial do Nordeste



419



420



421



422



423



424



425



426 

Anexo 6 ‐ Roteiros das entrevistas 

Roteiro de entrevista com Flavia Barros 

Eixo 1 – Formação no Balé Municipal RJ x trajetória como coreógrafa 

Um dos objetivos do Corpo de Baile do Theatro Municipal do Rio de Janeiro, 
quando foi criado (1936), era a criação de um balé nacional. O conjunto de 
bailados que foram criados nesse contexto constituíram as primeiras 
tentativas de formação de uma dança brasileira erudita. 
Os ecos deste período em períodos posteriores do Balé do Municipal a fizeram 
ter uma propensão à criação de balés com temas e músicas nacionais? 

De que forma se davam as criações de seus balés com essas características, a 
exemplo de Bachianas no. 4 (da temporada de 1960), Alma Brasileira (1964) e 
Ritual Afro‐brasileiro (1966)? 

Eixo 2 ‐ Relação com o movimento armorial 

Pensamento 

a1) Que elementos do pensamento armorial a fizeram estar próxima ao 
Movimento Armorial? 

A2) A Senhora tem afinidade com a forma como são pensados conceitos como 
cultura popular, povo e identidade nacional no Movimento Armorial? 

Resultados estéticos 
Qual sua relação com os resultados estéticos de obras armoriais de outros 
domínios artísticos? 

Eixo 3 – Balé Armorial 

Que comparação a Senhora faria hoje entre o histórico de bailados nacionais 
do  Corpo de Baile do Theatro Municipal do Rio de Janeiro e a experiência do 
Balé Armorial? 
Gostaria que a Senhora falasse um pouco a respeito do processo de criação e 
dos resultados do Balé Armorial, no que diz respeito a: 
1‐ treinamento e ensaios para o espetáculo; 
2‐ relação da linguagem do balé clássico com as danças populares; 
3‐ relação com o roteiro de Ariano Suassuna; 
4‐ orientações e intervenções do criador do Movimento Armorial no processo 

criativo; 
5‐ tratamento da cultura popular. 
6‐ Tratamento dos demais elementos cênicos – iluminação, trilha, cenário, 

etc. ‐ Foram pensados em coerência com a forma como foi criada/pensada 
a movimentação corporal no espetáculo? 

Obs. Verificar a história do registro em vídeo – o que de fato ocorreu?



427 

Roteiro da entrevista com André Madureira 

Eixo 1 ‐ Relação com o movimento armorial 

Pensamento 

Que elementos do pensamento armorial o fizeram estar próxima a esse 
movimento estético? 

Você tem afinidade com a forma como são pensados conceitos como cultura 
popular, povo e identidade nacional no Movimento Armorial? 

Resultados estéticos 

Qual sua relação com os resultados estéticos de obras armoriais de outros 
domínios artísticos? 

Dos espetáculos do Balé Popular do Recife e do Balé Brasílica, quais os que se 
relacionaram mais fortemente com os propósitos armoriais? Por quê? 

Poderia falar sobre as formas/processos de treinamento dos dançarinos / 
estudantes nas rotinas de aulas e ensaios do Balé Popular? Isso é diferente 
entre o Balé Popular e o Brasílica? Era diferente antes e depois da 
proximidade com os objetivos armoriais? 

De que forma os espetáculos do Balé Popular do Recife se relacionaram com a 
literatura de Ariano Suassuna, roteiros ou outros? 

Que tratamento é dado aos folguedos nos trabalhos? Em termos coreográficos, 
de disposição de espaço, da estrutura das narrativas, etc.? 

Tratamento dos demais elementos cênicos – iluminação, trilha, cenário, etc. ‐ 
Foram pensados em coerência com a forma como foi criada/pensada a 
movimentação corporal em cada um dos espetáculos? 

História 

Em que momento e por que o Balé Popular tomou um rumo próprio em 
relação ao Movimento Armorial? 

Eixo 2 ‐ Desdobramentos do Balé Popular do Recife ‐ avaliação 

Qual sua visão sobre o trabalho que é feito hoje por Ângelo Madureira e por 
Antonio Nóbrega? Esses desdobramentos se relacionam de que forma com o 
pensamento inicial do Balé Popular do Recife? E de que forma eles se 
relacionam, a seu ver, com o pensamento do Movimento Armorial? 

Eixo 3 – Grupo Grial 

Como você vê o trabalho realizado pelo Grupo Grial em relação ao Armorial?



428 

Roteiro de entrevista com Maria Paula Costa Rêgo 

Relação com o movimento armorial 

A1) Que elementos do pensamento armorial a fazem estar próxima a esse 
movimento estético? 

A2) Você tem afinidade com a forma como são pensados conceitos como 
cultura popular, povo e identidade nacional no Movimento Armorial? 

B) Qual sua relação com os resultados estéticos de obras armoriais de outros 
domínios artísticos? 

C) Você identifica algum elemento divergente entre seu modo de pensar a 
cultura popular e a identidade nacional e o que se delineia no Movimento 
Armorial? 

Sobre os espetáculos – A Demanda do Graal, As Visagens de Quaderna, 
Brincadeira de Mulato e Ilha Brasil Vertigem 

A) Processo de treinamento corporal – técnicas utilizadas: atreladas ao 
momento em que se encontrava o grupo em cada momento ou determinadas 
pela própria necessidade de cada espetáculo. 

B) Qual a relação em cada um desses espetáculos com um roteiro ou uma 
narrativa prévia? 

C) Criação coreográfica 
7‐ autoria no processo de criação 
8‐ princípios de criação 
9‐ tratamento dos folguedos (quais?) 
10‐passos x contexto mais amplo dos folguedos 
11‐reelaboração dos folguedos – danças (passos, corporeidade) e narrativas 

(estrutura do folguedo) 
12‐improvisação 

D) Tratamento dos demais elementos cênicos – iluminação, trilha, cenário, 
etc. ‐ Foram pensados em coerência com a forma como foi criada/pensada a 
movimentação corporal em cada um dos espetáculos? 

E) Você identificaria elementos/referências que foram importantes ou que 
contribuíram de alguma forma para mudanças no decorrer da trajetória do 
grupo?



429 

Anexo 7 ‐ Termos de doação das entrevistas



430



431



432 

Anexo 8 ‐ Roteiro da entrevista que seria realizada com Ariano Suassuna 

Roteiro de entrevista com Ariano Suassuna 
Por Roberta Ramos Marques 

Relação com a dança 

‐ O senhor conseguiria, a partir de um olhar de hoje, identificar e definir o que é que 
faltou em cada uma das tentativas de realização de uma dança armorial? 

‐ O que faltou em Os Medalhões, de Ana Regina; em Iniciação Armorial aos Mistérios 
do Boi de Afogados, de Flávia Barros; e na continuidade da trajetória do Balé 
Popular? 

‐ Dos espetáculos do Balé Popular do Recife / Balé Brasílica, o Senhor considera 
algum que seja mais próximo das propostas armoriais? Por quê? 

‐ Qual a sua visão sobre a relação dos espetáculos de dança com os roteiros que o 
senhor criou para esses espetáculos? 

Movimento armorial x conceitos 

‐ O Senhor identifica, na trajetória do Movimento Armorial, mudanças na sua visão e 
na de outros artistas quanto a forma de pensar alguns aspectos, como identidade 
nacional e a cultura popular? 

‐ Qual o papel da cultura de massa na construção da identidade brasileira, 
na relação com a cultura popular e qual deve ser a relação das políticas 
culturais com a cultura de massa? 

Grupo Grial 

‐ Dentre as tentativas de criar uma dança armorial, como o Senhor avalia os 
resultados atingidos pelo Grupo Grial? Por quê? 

‐ O grupo atinge os propósitos de uma dança armorial? Por quê? 

‐ Qual a visão do Senhor sobre a trajetória do Grupo Grial? Sobre as mudanças, o que 
avalia como positivo e como negativo? 

‐ Como o Senhor avalia o diálogo que o Grupo Grial vem estabelecendo, em toda sua 
trajetória, com o pensamento do Movimento Armorial? 

‐ Como o Senhor vê, especialmente, o resultado dos espetáculos A Demanda do Graal 
Dançado, As Visagens de Quaderna e Ilha Brasil Vertigem? Identifica um processo 
evolutivo através desses 3 espetáculos? Como? 

Outras experiências 
‐ Como o senhor avalia resultados isolados em dança como o trabalho de Antonio 
Nóbrega até hoje, o do espetáculo Pernambuco do Barroco ao Armorial, o de Ângelo 
e Catarina em São Paulo (o Senhor conhece?)?



433 

Anexo 9 

Roteiro de entrevista com Kleber Lourenço 

Relação com o movimento armorial 

A) Você tinha afinidade com a forma como são pensados conceitos como 
cultura popular, povo e identidade nacional no Movimento Armorial? 

B) Qual sua relação com os resultados estéticos de obras armoriais de outros 
domínios artísticos? 

C) Você identifica algum elemento divergente entre seu modo de pensar a 
cultura popular e a identidade nacional e o que se delineia no Movimento 
Armorial? 

Sobre o espetáculo As Visagens de Quaderna 

A) Processo de treinamento corporal – técnicas utilizadas no processo de 
preparação e de criação. 

B) Qual a relação nesse espetáculo com a obra em que ele é inspirado? 

C) Você poderia me falar sobre algumas questões quanto à criação 
coreográfica nesse espetáculo? 

13‐autoria no processo de criação 
14‐tratamento dos folguedos (quais?) 
15‐relação entre passos x contexto mais amplo dos folguedos 
16‐reelaboração dos folguedos – danças (passos, corporeidade) e narrativas 

(estrutura do folguedo) 
17‐uso de improvisação (houve?) 

D) Tratamento dos demais elementos cênicos – iluminação, trilha, cenário, 
etc. ‐ Foram pensados em coerência com a forma como foi criada/pensada a 
movimentação corporal? 

E) Você identificaria elementos/referências que foram importantes ou que 
contribuíram de alguma forma para mudanças no decorrer da trajetória do 
grupo Grial?



434 

Anexo 10 ‐ Carta de Ariano Suassuna sobre o Grupo Grial



435 

Anexo 11 ‐ Textos de Ariano Suassuna sobre A Demanda do Graal 

Suassuna, Ariano. O gesto e o Graal. Bravo!, São Paulo, ano 2, n. 22, p. 20‐22, jul. 
1999. 

O GESTO E O GRAAL 

A Demanda do Graal Dançado é o nome do espetáculo que, estreando no Recife em 1998, foi encenado 
recentemente no Rio, na Fundação Cultural Banco do Brasil, sendo aplaudido de pé pelo público e muito 
elogiado pela crítica. Seu título, que lembra o da novela de cavalaria A Demanda do Santo Graal, alude à 
busca, que há muito tempo empreendemos, de uma dança brasileira erudita, baseada em nossa dança 
popular. 

A busca vem de longe. Em 1959, tentamos realizar nosso primeiro espetáculo em tal linha, com o roteiro 
intitulado Os Medalhões, escrito para uma música de Guerra Peixe e coreografado por Ana Regina, professora 
de dança no Recife. O espetáculo estreou no Teatro Santa Isabel, com Eliane Vieira, Silvia Suassuna e Elvira 
d’Amorim nos papéis principais. 

Dezessete anos depois, fizemos nova tentativa, com a criação do Balé Armorial. O que se pretendia com ele, 
como escrevi na época, era "encontrar uma dança realmente brasileira, feita a partir do que existe de dança, 
teatro e mímica em nossos espetáculos populares, principalmente o Auto de Guerreiros, os Caboclinhos, o 
Maracatu‐Rural, e o Cavalo Marinho". Quando atingíssemos o que pretendíamos (continuava eu), "não haveria 
mais superposição da dança popular à européia; nosso sonho é ver coreógrafos e bailarinos criando, pela 
fusão, uma dança nova e brasileira, valendo‐se, para tanto, das técnicas que aprenderam no balé clássico ou 
na dança contemporânea, e lançando mão, ainda, dos passos, devidamente codificados, que terão aprendido 
com os dançarinos, atores e mímicos dos nossos espetáculos populares". 

O Balé Armorial estreou no Teatro Santa Isabel, no Recife, no dia 18 de junho de 1976, com coreografia de 
Flávia Barros. A música, dirigida por Antônio Madureira, era tocada ao vivo pelo Quinteto Armorial; e o 
espetáculo, que contou com a participação do famoso Cavalo Marinho do Capitão Antônio Pereira, intitulava‐ 
se Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados. No programa, afirmava eu estar consciente dos riscos 
que corríamos: "Por um lado, ficar apenas repetindo, em segunda mão, a dança européia convencional; por 
outro, cair naquilo que chamam de estilização do folclore" (e que é, talvez, pior do que a primeira 
alternativa). E continuava: 

"No entanto, a oportunidade que temos, no Brasil, de realizar uma dança nacional é tão grande, que 
resolvemos começar de qualquer maneira, mesmo que, em alguns casos, tivéssemos que partir do nada. 

"O problema não era fácil, principalmente a se levar em conta nossas peculiares condições brasileiras. 
Entenda‐se: se fôssemos franceses ou alemães, far‐se‐ia facilmente a dança tradicional; se fôssemos balianos, 
far‐se‐ia a dança peculiar e nacional de Bali, e, num caso ou noutro, tudo estaria resolvido. 

"Acontece que somos brasileiros, e, no caminho pelo qual enveredamos, o que se procura é fundir, numa união 
de contrastes, as nossas raízes culturais mais importantes: a da tradição européia, mediterrânea e ibérica com 
a da tradição popular, que, no caso de nossas danças e espetáculos populares, seria o equivalente de ‘balés 
nacionais’, como o de Senegal ou da Índia. É como se, no Senegal, a escolha tivesse que ser feita entre a arte 
nacional, realizada pela antiga colônia, e a arte superposta, vinda da metrópole. 

"No Brasil, porém, nosso desejo é unir, dentro de nossas próprias fronteiras, a dança herdada da antiga 
metrópole à dança nacional; ou melhor, para ser mais preciso: quando atingirmos o que realmente desejamos, 
trata‐se de colocar a técnica tradicional erudita (clássica ou contemporânea) a serviço da dança brasileira tal 
como a sonhamos ‐ dionisíaca, por um lado, hierática por outro, total, de festa, celebrativa e sagratória, na 
linha dos nossos extraordinários espetáculos populares. Resolvi então inventar, para o Balé Amorial, uma 
história que fosse a expressão dos nossos problemas e dificuldades, e o resultado foi esta Iniciação Armorial 
aos Mistérios do Boi de Afogados. O nome não foi escolhido por acaso: está aí para expressar o fato de que é, 
mesmo, uma iniciação; de que o nosso objetivo real só poderá ser alcançado depois; e também para exprimir 
a essência do que pretendemos ‐ das nossas perplexidades, dos nossos sonhos, dos nossos erros, das nossas 
tentativas e esperanças. 

É um problema (e também, a meu ver, uma aspiração de toda a cultura brasileira, de todo o Brasil): este 
problema e esta aspiração que aparecem hoje aqui, sob a feição particular da dança; a necessidade profunda 
e subterrânea de fundir a herança cultural européia em geral, e ibérica em particular, com a cultura do Povo, 
a mais apta a configurar a personalidade verdadeira do nosso grande país".



436 

Era isto o que eu escrevia sobre o Balé Armorial, sem saber, porém, que, por outras vias, aquele espetáculo 
iria ser decisivo para a busca da dança com a qual sonhávamos. É que Antônio Carlos Nóbrega fazia parte do 
Quinteto Armorial e, naquele 18 de junho de 1976, estava no palco do Santa Isabel tocando rabeca e violino. 
Disse‐me ele, uma vez, que, enquanto tocava, os dedos dos pés, dentro dos sapatos, ficavam se encolhendo e 
estirando, tanto era o desejo que o possuía de largar o instrumento e se unir à dança. 

E o fato é que, dois anos depois, com A Bandeira do Divino, iniciava‐se a série de grandes espetáculos que 
todo o Brasil hoje conhece ‐ Figural, Brincante, Segundas Histórias e outros. Entusiasmado, escrevi sobre ele, 
no Diário de Pernambuco de 3 de dezembro de 1978, um artigo do qual destaco os seguintes trechos: "Espero 
que o Brasil não deixe cair no vazio A Bandeira do Divino, esse espetáculo de singular significado que Antônio 
Nóbrega, integrante do Quinteto Armorial, acaba de criar, dirigir, representar e estrear no Teatro Santa 
Isabel. Com a aparição, no palco brasileiro, dessa extraordinária, ágil, comovente (e, ao mesmo tempo, 
cortante, aguda, e satírica figura, criada e recriada por Antônio Nóbrega), agora posso dizer que surgiu a 
maneira de encenar, dançar e representar com a qual eu sonhava. 

Antônio Nóbrega leva muito além e muito adiante o modelo que eu simplesmente imaginava: porque ele não é 
somente ator, mas mímico, cantor, dançarino e músico ‐ tocador admirável de uma endemoniada rabeca, ágil, 
possessa e meio insana, como seu dono e como todo artista que se preza. O personagem que ele criou a partir 
do Mateus do Cavalo Marinho (e que, depois, seria chamado de Tonheta), se for levado adiante como é 
necessário e indispensável, vai significar, para o Brasil, o mesmo que O Vagabundo, de Chaplin, significa para 
o mundo de nosso tempo. Principalmente porque o nosso partiu não apenas de uma simples invenção 
individual, mas sim de um mito do chão subterrâneo, de uma invenção coletiva do povo brasileiro". 
Era o "graal dançado" que chegava e que, em 1998, teve mais dois anúncios alentadores: o já referido 
espetáculo realizado por Maria Paula Costa Rego, e Pernambuco, do Barroco ao Armorial, dirigido por Marisa 
Queiroga e coreografado por Heloísa Duque.



437 

A Notícia – 20 de abril de 1999 

Artigos 
Grupo Grial de Dança 

ARIANO SUASSUNA 

No que se refere à dança, sempre achei que o caso do Brasil é semelhante ao da Espanha, ou, 
talvez mais ainda, ao da Rússia, onde ao lado da tradição importada do balé "erudito" 
(clássico ou "contemporâneo'') existe a tradição, não menos importante, de uma dança 
nacional e popular, originada dos povos mongóis dominados pelos russos brancos e que está 
sendo desenvolvida e recriada, em pé de igualdade com as outras duas. 

No Brasil aconteceu fato parecido, com a cultura ibérica dominando a que surgiu da 
mestiçagem de negros, índios, europeus pobres e asiáticos pobres, aqueles que, entre nós, 
deram origem ao "quarto Estado", isto é, à imensa maioria do nosso povo. 

Por isso, experiências como as de Antônio Nóbrega são de vital importância para a recriação 
erudita da nossa dança popular. Foi por isso, também, que, na década de 50, escrevi o roteiro 
para um espetáculo de dança, "Os Medalhões", no qual, com música de Guerra Peixe e 
coreografia de Ana Regina, procurava impelir alguns jovens bailarinos pelos difíceis mas 
fascinantes caminhos da busca de uma dança brasileira erudita ligada ao popular. 

Na década de 70 procurei a mesma coisa num empreendimento mais ambicioso, o Balé 
Armorial. Neste, com coreografia de Flávia Barros e músicas tocadas pelo Quinteto Armorial, 
tentamos a fusão do balé clássico com a dança popular, representada, no palco do teatro 
Santa Isabel, do Recife, pelo "Boi" do capitão Antônio Pereira. Originava‐se daí o nome do 
espetáculo, "Iniciação Armorial aos Mistérios do Boi de Afogados". 

Mas foi no ano passado que estreou, no Recife, o Grupo Grial de Dança, que, dirigido por 
Maria Paula Costa Rego, no dia 8 deste mês abriu, no Rio, o festival Dança Brasil. 

A primeira coisa a elogiar no Grial e em Maria Paula foi a coragem com a qual enfrentaram 
dois terríveis preconceitos, reunindo três bailarinos de formação popular a três de formação 
erudita e colocando os seis para dançarem, juntos, ao som de um roteiro musical também 
imaginado sem qualquer preconceito. Levando‐se em conta que a rabeca é um violino popular 
(e que o violino é o nervo e o osso do quarteto de cordas), "A Demanda do Graal Dançado" 
começa com mestre Salustiano tocando ao vivo sua rabeca. Passa a um "Quarteto de Cordas" 
de Villa‐Lobos. E continua pelo "Entremeio para Rabeca e Percussão", de Antonio Nóbrega. 
Entra‐se, aí, pelo quinto movimento de um "Quarteto de Cordas" de Beethoven, pois suas 
notas sincopadas lembram as do frevo. E o espetáculo conclui com os bailarinos dançando 
uma espécie de recriação erudita do frevo, obra composta por Antônio Madureira para flauta, 
violão, violino e violoncelo. 

Esse foi o espetáculo aplaudido de pé pelo público de Dança Brasil. A jornalista Nayse López 
considerou‐o "brilhante, porque despretensioso e reverencial, sem cair no folclore para 
turista ou na ingenuidade do trato com o popular". E conclui: "É espetáculo para ver, rever e 
lembrar com alegria que o Brasil é um país que dança". 

• Ariano Suassuna, escritor/PE



438 

Anexo 12 ‐ Roteiro de A Demanda do Graal Dançado (1998) (Suassuna 
apud Siqueira, 2002: 77 e 78) 

I 

Ao fundo do palco, há uma espécie de Altar iluminado por velas e com um 

santuário vazio. Diante dele, os bailarinos conduzem um Andor, também vazio, uma 

Procissão imploratória, o que fazem ao som do Quarteto no. 1, para cordas, de Villa‐ 

Lobos, e da Romaria, do Mestre Salustiano. Os bailarinos homens usam roupas que 

aludem ao Mateus, ao Bastião e ao Birico. As das mulheres sugerem a da Mestra, a da 

Diana, a da Contramestra e a da Caterina [sic]. Não é preciso ser cópia, serão 

alusões, sugestões, recriações. 

II 

No segundo momento do espetáculo, o Andor é levado para fora de cena e, diante do 

Altar vazio, dança‐se a Toada do Mateus e São Gonçalo do Amarante. 

III 

No terceiro momento, dança‐se o Toque para Marimbau e Orquestra, de Antônio 

Madureira, e o Entremeio para Rabeca e Percussão, de Antônio Nóbrega. 

IV 

Ao terminar o Entremeio, à luz de velas, a Mestra sai de cena e volta com um grande 

Cálice verde, o Cálice do Graal. Ela fica no centro do palco, numa espécie de 

oferenda, enquanto o grupo se dispõe em torno dela, e, ao som do Mergulhão, o 

Cálice é entregue por cada bailarino a um integrante do grupo. Assim ele passa 

sucessivamente de mão em mão. Depois é colocado no andor e, por meio de nova 

Procissão, é entronizado no Altar. Aí o grupo inteiro faz esteira para que os bailarinos 

escolhidos para isto dancem o Frevo, como celebração e sagração final, semelhante à 

dança de Davi diante da Arca, porque o Graal da Dança Brasileira foi reencontrado. 

Recife, 10 de novembro de 1997 

Ariano Suassuna



439 

Anexo 13 ‐ Matérias sobre A Demanda do Graal Dançado 

Jornal do Commercio ‐ Recife, 19 de março de 1998 

CULTURA 

Suassuna aposta numa dança híbrida 

por JOÃO LUIZ VIEIRA 

Ariano Suassuna dá prosseguimento a seu projeto cultural Pernambuco/Brasil, que define sua 
linha de ação à frente da secretaria de Cultura, com a estréia de A Demanda do Graal 
Dançado, no Teatro Arraial, a partir de hoje e todas as quintas‐feiras, às 21h. As sessões serão 
gratuitas. A coreografia é assinada por Maria Paula Rêgo e a direção de arte mostra o traço de 
Dantas Suassuna. 

O espetáculo é um amálgama de dois gêneros da dança ‐ o contemporâneo e o popular ‐, com 
interferências mútuas de suas técnicas. Segundo o escritor, essa idéia de fusão já havia sido 
proposta por ele nos anos 70 e só agora arrisca uma versão mais radical do objetivo. A 
história, extraída de uma novela‐de‐cavalaria do século 15, narra a aventura de 150 
cavaleiros que partem em busca do cálice do título. 

Graal é o vaso santo de esmeralda que, segundo tradição corrente nos romances de cavalaria, 
teria servido a Cristo na última ceia, e no qual José de Arimatéia haveria recolhido o sangue 
que Cristo jorrou quando o centurião lhe deu a lançada. 

A coreógrafa diz que A Demanda do Graal Dançado "pretende chegar a uma linguagem 
brasileira de espetáculo". Ela lembra que há 16 anos vem convivendo com a cultura popular e 
tentando achar, à sua maneira, uma linguagem onde a dança contemporânea pudesse se 
juntar às danças populares, criando, assim, uma linguagem de dança própria e brasileira. 

Maria Paula confessa que houve dificuldade em trabalhar com bailarinos de formações tão 
distintas ‐ Fernanda Lisboa, Valéria Medeiros e a própria no contemporâneo, e Pedrinho 
Salustiano e Jaflis Nascimento no popular ‐, mas ela acredita que o norte era dispensar o 
mesmo tratamento estético a ambos os estilos. 

A música de cena acompanha essa caráter híbrido, misturando Beethoven, Villa Lobos, Zoca 
Madureira e Antonio Carlos Nóbrega, contando, inclusive, com a participação luxuosa da 
banda de Mestre Salustiano.



440 

Estréia hoje peça de Ariano Suassuna 

A Demanda do Graal Dançado tem até músicas de Beethoven 

Ivana Moura 
Da equipe do Diário 

Mais do que um espetáculo de dança, A Demanda do Graal Dançado reafirma a 
busca pela expressão brasileira. Caminha entre as técnicas da dança 
contemporânea e os passos da dança popular. A inspiração do título vem da 
novela de cavalaria A Demanda do Santo Graal, encenada em Portugal do 
século XV que narra a aventura de 150 cavaleiros à cata do cálice sagrado – 
onde se encontraria o sangue do Cristo, recolhido no momento de sua morte. 
E reforça uma ligação simbólica da perseguição por um universo artístico em 
que a formação do povo brasileiro esteja pulsante e se apresente de forma 
original e universalizada. “A Demanda do Graal Dançado pretende chegar à 
linguagem brasileira de espetáculo”, adianta a coreógrafa Maria Paula Rêgo. 

Músicas de Villa‐Lobos, Antônio José Madureira, Beethoven, Antônio Carlos 
Nóbrega e Mestre Salustiano possibilitam traçar esse mosaico, enquanto 
unidade de contrastes barroca e brasileira. Os bailarinos Pedro Salustiano, 
filho de Mestre Salustiano e Jaflis Nascimento, herdeiro de Nascimento do 
Passo, defendem a inspiração popular e se junta às três bailarinas de 
formação erudita: Fernanda Lisboa, Valéria Medeiros e a própria Maria Paula. 

Idealizado pelo escritor e secretário da Cultura do Estado, Ariano Suassuna, o 
espetáculo sinaliza a busca, criada a partir da mixagem do contemporâneo e 
popular, para ser o terceiro universo da dança brasileira. A direção de arte, 
cenário e figurino são do artista plástico Dantas Suassuna. “Acredito que 
estamos no bom caminho”, aposta a coreógrafa. Maria Paula volta ao Recife 
depois de nove anos morando na França. Vem investir na construção de uma 
dança de sotaque, de contornos, de essência brasileira. 

A Demanda do Graal Dançado utilizou movimentos do cavalo‐marinho, frevo, 
maracatu e caboclinho. É um mergulho de profundidade. Para chegar à 
criação de uma técnica corporal que leve em consideração o contexto e o 
modo de ser do brasileiro. 

SERVIÇO 

Espetáculo de dança A Demanda do Graal Dançado. Estréia hoje, às 21h, no Teatro Arraial. Só 
para convidados. A partir de quinta aberto ao público com entrada franca. 

Fonte 

Diário de Pernambuco 
19/mar/98



441 

Anexo 14 ‐ Fotos de As Visagens de Quaderna ao Sol do Reino Encoberto



442



443



444



445 

Anexo 15 ‐ Programa de Brincadeira de Mulato



446 

Anexo 16 ‐ Programa de Ilha Brasil Vertigem



447 

Anexo 17 ‐ Cartão de divulgação de Castanha sua Cor



448 

Anexo 18 ‐ Matérias sobre a trilogia A Parte que nos cabe



449



450



451



452



453



454 

http://www.fabricasaopaulo.com.br/articles.php?id=336 

Onça Castanha 

Grupo Grial de Pernambuco 

Onça Castanha faz parte de uma trilogia em dança intitulada ‘A Parte que nos Cabe’, que 
celebra 10 anos de pesquisa do Grupo Grial em busca de uma linguagem contemporânea de 
dança inspirada e escrita a partir das tradições populares. 

Nesta trilogia, o Grial mergulha na memória do povo brasileiro trazendo o brincante* para 
construir com seu corpo e suas lembranças uma dança que traduza a força, a poesia e a 
beleza intrínseca ao universo a que pertence. 

Onça Castanha é a terceira parte desta trilogia, onde o solo de Maria Paula, idealizadora do 
Grupo Grial junto à Ariano Suassuna, nos coloca diante de um corpo construído a partir da 
herança dos povos negros, brancos e pardos, à serviço da contação de histórias sobre essa 
formação cultural – romances populares, antigas loas e canções, tradição corporal 
apresentada como linguagem, memória já quase soterrada pelo tempo. 

Distinta das outras peças da trilogia, Onça Castanha apresenta uma bailarina de formação 
erudita permeando elementos da tradição popular com vigor e sutileza necessária para tratar 
o tema sobre o olhar que temos de nós brasileiros e os vários países contidos num mesmo 
Brasil. 

*brincante: aquele que participa dos folguedos populares tradicionais



455 

Grupo Grial comemora 10 anos com circulação pelo interior de Pernambuco 
A turnê, que passa por cinco municípios, tem patrocínio do BNB de Cultura. Em cada cidade, será 

apresentada a trilogia “A Parte que Nos Cabe” e realizada oficina de dança. 

O Grupo Grial de Dança, criado pela bailarina e coreógrafa Maria Paula Costa 
Rêgo e pelo escritor Ariano Suassuna, comemora este ano uma década de 
pesquisa e criação em dança contemporânea. Uma das comemorações é o 
circuito da trilogia completa “A Parte que nos Cabe” pelo interior de 
Pernambuco, com patrocínio do Programa BNB de Cultura, do Banco do 
Nordeste. A trilogia de espetáculos traduz o amadurecimento do grupo na 
busca por uma linguagem contemporânea de dança inspirada nas tradições 
populares. 

A festa da dança do Grial teve início na última sexta‐feira em Ibimirim e no próximo dia 12 deste mês 
chega a Petrolândia. Até novembro, a companhia segue por mais três municípios ‐ Condado, Sertânia e 
Caruaru. Quem quiser acompanhar a turnê pela Internet pode acessar www.grupogrial.blogspot.com, 
onde são publicadas fotos e textos. Confira abaixo o cronograma de apresentações, as sinopses e 
fichas técnicas dos espetáculos. 

O Grupo Grial também aprovou projeto no Sistema de Incentivo à Cultura da Prefeitura do Recife (SIC – 
Recife), mas a temporada na capital ainda não tem previsão de estréia, pois ainda não foi realizada a 
captação de recursos. 

Durante a circulação BNB de Cultura, o Grupo Grial apresenta os espetáculos “Brincadeira de Mulato” 
(2005), “Ilha Brasil ‐ Vertigem” (2006), e “Castanha sua Cor” (inédito), que formam a trilogia “A Parte 
que Nos Cabe”. As apresentações são realizadas ao ar livre em praça pública, durante três dias em cada 
cidade, com acesso gratuito. A exceção é Caruaru, onde os espetáculos serão apresentados no Teatro do 
Sesc, mas a entrada continua gratuita. 

Consciente de que o Interior do Estado não é uma rota artística e que, infelizmente, a ausência de 
trocas com os artistas locais é uma realidade, o Grupo Grial abrirá espaço para conversas informais 
sobre a dança e os processos de criação do Grupo Grial junto às tradições populares ao final de cada 
apresentação. 

Além dos espetáculos, o Grupo Grial realizará, nos cinco municípios, oficina com adolescentes e jovens 
iniciantes em dança e teatro, a partir de 16 anos de idade. As inscrições são gratuitas e os interessados 
devem se dirigir à secretaria de cultura do seu município para efetuar a inscrição. 
TRILOGIA – A idéia da trilogia “A Parte que Nos Cabe” surgiu da tese “A Onça Castanha e a Ilha Brasil”, 
uma reflexão sobre a cultura brasileira do também fundador do Grupo Grial, o escritor Ariano Suassuna. 
A trilogia que une a dança ao vídeo iniciou, em 2005, com “Brincadeira de Mulato”, montagem que trata 
da vida e do cotidiano de vários personagens populares reais, plantadores de cana de açúcar e 
integrantes do Cavalo Marinho Estrela de Ouro, que habitam Condado, cidade da Zona da Mata 
pernambucana. O espetáculo traz como intérpretes‐criadores, Emerson Dias (bailarino há oito anos no 
Grupo Grial), Fábio Soares (brincante, neto do mestre de maracatu Biu Alexandre) e Sebastião Martelo 
(o “Mateus” mais antigo e na ativa de Pernambuco). 
Em 2006, este mesmo brincante, Sebastião Martelo, foi convidado para participar do então inédito “Ilha 
Brasil ‐ Vertigem”, coreografia inspirada no universo fortemente religioso do maracatu rural (ou de 
baque solto). A dupla temporada foi realizada de 02 setembro a 01 de outubro de 2007, nos teatro 
Hermilo Borba Filho e Armazém. Além de participar das duas peças coreográficas, Seu Martelo foi 
convidado para fechar a trilogia integrando “Castanha sua Cor – Interseções coreográficas entre 
Tradição e Contemporaneidade”. 
Para a concepção de “Ilha Brasil ‐ Vertigem”, a diretora Maria Paula Costa Rêgo realizou residência de 
criação, no município de Condado, a 90 km do Recife, com intérpretes‐brincantes do Maracatu Rural 
Leão de Ouro do Condado e do Cavalo‐Marinho Estrela de Ouro. “Ilha Brasil Vertigem” teve patrocínio da 
Chesf e da Petrobrás, através do Prêmio Klaus Viana da Funarte. 

O processo de criação do último espetáculo da trilogia foi iniciado no ano passado, quando foi 
inicialmente batizado de “Onça Castanha”. Neste momento, se tratava de um solo de dança 
contemporânea com coreografia e interpretação da bailarina e diretora do Grupo, Maria Paula Costa 
Rêgo, e direção em parceria com Maria Eduarda Gusmão. “Onça Castanha” ficou em curta temporada no 
Teatro Fábrica de 24 de novembro até 10 de dezembro, durante o projeto Primavera da Dança. Esta

http://www.grupogrial.blogspot.com/


456 

nova versão tem novo título e novo formato: “Castanha sua Cor” é seu novo título e tem a opção de ser 
apresentado como um Duo (Maria Paula e Seu Martelo) ou como um Quarteto (onde se faz presente 
Emerson Dias e Fábio Soares). 

INTÉRPRETE‐CRIADORA ‐ A longa trajetória de Maria Paula Costa Rêgo na dança foi iniciada com a 
professora Enila de Rezende e a argentina Maria Fux, com quem teve as primeiras aulas. 
Posteriormente, Maria Paula integrou o Balé Popular do Recife, dirigido por André Madureira, e teve seu 
primeiro contato com a Cultura Popular. Viajou para a França onde permaneceu por 11 anos. Por lá, 
além das atividades da licenciatura e mestrado na universidade, tornou‐se aluna da Mestra Laura 
Proença (criadora de uma técnica própria, onde clássico e técnicas asiáticas se misturavam). De retorno 
ao Brasil, mergulhou de fato nas Tradições Populares, para dar início a pesquisa junto ao Grupo Grial. 
Em 1997, passou a conhecer e aprender com os Mestres Salustiano (cavalo marinho), Biu (cavalo marinho 
e maracatu rural/baque solto), Jafles Nascimento (frevo), Maurício do Maracatu de Baque Virado Estrela 
Brilhante, Paulinho Sete Flechas (caboclinho), e de Dona Militana (romanceira popular). 

GRIAL ‐ A iniciativa de misturar profissionais de dança e brincantes da cultura popular não é novidade 
na história do Grial, faz parte da tradição da companhia, que foi criada em 1997. A pedido de Ariano 
Suassuna, Maria Paula iniciou pesquisa e criação de uma linguagem gestual e coreográfica inspirada nas 
tradições culturais do Nordeste. O Grupo Grial já nasceu com esta mistura, um grupo de seis bailarinos, 
sendo três com formação erudita, e três com formação em danças tradicionais, que estrearam, em 
1997, “A demanda do Graal dançado”. A partir daí, Maria Paula passou a integrar o grupo com novos 
bailarinos populares, com vivência nos folguedos tradicionais. No entanto, os brincantes são sempre 
conduzidos a desenvolver um trabalho de corpo e movimentos para levar a dança popular reconfigurada 
de forma contemporânea para o ambiente do palco, mas preservando a essência do terreiro. 

Circulação de dança do Grupo Grial 

• IBIMIRIM (Sertão – 43.513 habitantes – 333 km do Recife) 

apresentações nos dias 05, 06 e 07/10, na praça da cidade – sempre às 19h 
Oficina no dia 08/10 

• PETROLÂNDIA (Sertão do São Francisco – 27.320 habitantes – 499km do Recife) 

apresentações nos dias 12, 13 e 14/10, na praça da cidade ‐ sempre às 19h 
Oficina nos dias 13 e 15/10 ‐ Informações: (87) 3851‐1156 ‐ falar com Jacirlene 

• CONDADO (Zona da Mata – 21.797 habitantes – 90 km do Recife) 

apresentações nos dias 19, 20 e 21/10, na praça da cidade ‐ sempre às 19h 
Oficina no dia 22/10 

• SERTÂNIA (Sertão – 31.657 habitantes – 311km do Recife) 

apresentações nos dias 26, 27 e 28/10, na praça da cidade ‐ sempre às 19h 
Oficina no dia 29/10 

• CARUARU (Agreste – 253.634 habitantes – 130 km do Recife) 

apresentações nos dias 02, 03 e 04/11, no Teatro do Sesc ‐ sempre às 19h 
Oficina no dia 04/11 
Oficinas de dança com Grupo Grial ‐ Inscrições gratuitas nas prefeituras e secretarias de cultura de 
cada município 
Informações para imprensa: Flora Noberto – (81) 9282‐5443 / floranoberto@gmail.com 
Contatos Grupo Grial‐ Site: www.grupogrial.blogspot.com | Email: contato@grupogrial.com.br | Maria 
Paula Costa Rêgo (Direção e Coreografia) – (81) 9948‐6648 | Carla Carvalho do Rêgo (Produção) – (81) 
9922‐5225 
Sinopses e fichas técnicas dos espetáculos da trilogia “A Parte que Nos Cabe” 
Brincadeira de Mulato – 2005 
Peça coreográfica costurada por relatos de uma vida dedicada ao brinquedo popular. Momentos em que 
a separação entre realidade e sonho torna a vida insuportavelmente bela. Corpos de brincantes

http://www.grupogrial.blogspot.com/
mailto:contato@grupogrial.com.br


457 

(criadores intérpretes), provindos do cavalo marinho tradicional, colocando em cena, não o Cavalo 
Marinho possível somente naquele tempo e lugar, mas suas várias aberturas para o mundo, encenando 
um pouco daquilo de que ele trata, que pode ser um filme, uma coreografia, ou uma brincadeira. O 
espetáculo aborda o embate entre a dura realidade dos cortadores de cana da Zona da Mata norte de 
Pernambuco, sua difícil condição de trabalhadores rurais e a capacidade imensurável deles mesmos, 
como brincantes de cavalo marinho, de reinventar aquela realidade e ampliar suas vidas. Folia e 
trabalho misturados, varando as noites e os dias no meio dos canaviais. Juízo e fantasia girando no 
mundo. 
Concepção e Direção: Maria Paula Costa Rêgo 
Vídeo: Luca Barreto 
Trilha Sonora: André Freitas 
Intérpretes: Mestre Martelo, Emerson Dias e Fábio Soares 
Iluminação : Luc Petit e Sávio Uchoa 
Ilha Brasil – Vertigem ‐ 2006 
Recorte no universo do Maracatu Rural colocando em evidência seus mistérios através de uma escritura 
contemporânea. São visões poéticas sobre um grupo de pessoas que traz na sua história a luta para 
continuar pertencendo a um lugar e se manter na memória de um país. 
Direção e Coreografia: Maria Paula Costa Rêgo 
Assistente de Coreografia: Emerson Dias 
Assistente de Direção: Mestre Biu 
Intérpretes: Fábio Soares, Emerson Dias, Sebastião de Lima (Martelo), Marcos da Silva, Aguinaldo 
Roberto da Silva, Pino da Silva, Rosildo Mares e Bel Piola. 
Trilha Sonora: Gustavo Vilar 
Vídeo: Mary Gatis, Pedro Luna, Çarunga, e Hélida Lima 
Iluminação: Marisa Bentivegna 
Operação de Luz: Sávio Uchôa 
Operação de Som e Direção de Palco: Almir Negreiros 
Produção: Carla Carvalho 
Castanha sua Cor (Exercício coreográfico entre Tradição Popular e Procedimentos Contemporâneos) 
2007 – inédito 
Peça coreográfica que nos coloca diante de uma maneira poética e abstrata de adentrar no subterrâneo 
da Cultura Brasileira, tendo como ponto de partida o Sertão Pernambucano. Esse subterrâneo, que nos 
leva aos tempos remotos, é trazido à tona através de uma fabulação sobre nossa formação cultural, 
reencontros com nossos mitos – romances populares, antigas loas e canções, tradição corporal 
apresentada como linguagem, memória já quase soterrada pelo tempo. Uma fresta no tempo nos 
possibilitando uma compreensão da nossa personalidade e visão de mundo. 
Concepção: Maria Paula Costa Rêgo 
Direção: Eduarda Maranhão, Eric Valença e Maria Paula 
Intérpretes Criadores: 
Exercício 1 ‐ Maria Paula Costa Rêgo e Seu Martelo 
Exercício 2 – Maria Paula Costa Rêgo, Seu Martelo, Emerson Dias e Fábio Soares. 
Trilha Sonora: Hélder Vasconcelos 
Vídeo: Hanna Godoy 
Iluminação: Marisa Bentivegna 
Figurino: Gustavo Silvestre 
Cenário: Dantas Suassuna e Maria Paula



458 

Anexo 19 ‐ Modelo da ficha usada para análise dos espetáculos 

Preparação do espetáculo 
Espetáculos Preparação e 

criação 
coreográfica 

Pesquisa da 
cultura 
popular 

Autoria no 
processo de 
criação 

Coreógrafo x 
movimento 
armorial 

Envolvimento 
dos demais 
criadores com o 
armorial 

A Demanda do 
Graal Dançado 

As Visagens de 
Quaderna ao 
Sol do Reino 
Encoberto 

Ilha Brasil 
Vertigem



459 

Resultados dos espetáculos 

Resultado coreógrafo Espetáculos Relação 
com 
roteiros 

Transposição 
de 
elementos 
da cultura 
popular 

Danças 
populares 
x outras 
“técnica” 
ou
referências 

Corporeidade 
predominante 

Nível de 
uso de 
vocabulário 
(passos x 
recriação) 

Significados 
da
improvisação 

A Demanda 
do Graal 
Dançado 

As Visagens 
de
Quaderna 
ao Sol do 
Reino 
Encoberto 

Ilha Brasil 
Vertigem



460 

Anexo 20 ‐ Desenho da roda do cavalo‐marinho feito por Maria Acselrad 

(2002)



461 

Anexo 21 ‐ Fichas técnicas dos espetáculos nas versões analisadas 

A Demanda do Graal Dançado ‐ 1998 

Roteiro: Ariano Suassuna 

Concepção e coreografia: Maria Paula Costa Rêgo 

Direção artística: Dantas Suassuna 

Cenário: Dantas Suassuna 

Figurino: Márcia Lima, Clezinho Santos e Dantas Suassuna 

Músicas de autores registrados: Antonio Madureira, Antônio Carlos 

Nóbrega, Beethoven, Villa‐Lobos 

Músicas de domínio popular tocadas por: Murilo, Aldenes Nascimento, 

Welinton Salustiano, Compadre Válber 

Bailarinos: Jaflis Nascimento, Pedro Salustiano, Maria Imaculada 

Salustiano, Viviane Madureira, Valéria Medeiros e Maria Paula Costa 

Rêgo. 

As Visagens de Quaderna ao Sol do Reino Encoberto ‐ 2000 

Livremente inspirado no “Romance d’A Pedra do Reino” de Ariano 

Suassuna 

Concepção e coreografia: Maria Paula Costa Rêgo 

Direção de arte e cenário: Dantas Suassuna 

Figurino: Dantas Suassuna e Maria Paula Costa Rego 

Músicas gravadas: Zoca Madureira, Igor Stravinsky 

Músicas tocadas ao vivo de/ e por André Freitas 

Bailarinos: Emerson Dias, Kleber Lourenço, Maria Paula Costa Rêgo, 

Valéria Medeiros, Viviane Madureira e Aldenes Nascimento.



462 

Ilha Brasil Vertigem ‐ 2006 

Direção e coreografia: Maria Paula Costa Rêgo 

Assistente de coreografia: Emerson Dias 

Assistente de direção: Mestre Biu 

Intérpretes: Fábio Soares, Emerson Dias, Sebastião de Lima, Marcos da 

Silva, Aginaldo Roberto da Silva, Pino da Silva, Rosildo Mares e Bel 

Piola. 

Trilha sonora: Gustavo Vilar 

Vídeo: Mary Gatis, Pedro Luna, Çarunga e Hélida Lima 

Iluminação: Marisa Bentivegna 

Operação de luz: Sávio Uchoa e Luciana Raposo 

Operação de som e direção de palco: Almir Negreiros 

Produção: Maria Paula Costa Rêgo e Carla Carvalho



463 

Anexo 22 ‐ Vídeo‐registro dos espetáculos analisados do Grupo Grial * 

Imagem: Martelo em Ilha Brasil Vertigem 

* O DVD que comporta os três espetáculos analisados foi entregue à banca na ocasião da 
defesa, mas não pode ser disponibilizado na biblioteca, uma vez que não possuímos os 
direitos autorais.


	tese-roberta-ramos-vol1.pdf
	tese-roberta-ramos-vol2-web.pdf



