
 
   

MMMeeemmmóóórrriiiaaa,,,   nnnaaarrrrrraaatttiiivvvaaa   eee   ttteeeaaatttrrraaallliiizzzaaaçççãããooo   dddooo   pppaaassssssaaadddooo   
nnnooo   llliiitttooorrraaalll   sssuuulll   dddooo   RRRiiiooo   GGGrrraaannndddeee   dddooo   NNNooorrrttteee   

 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

LLLuuuiiizzz   AAAnnntttôôônnniiiooo   dddeee   OOOllliiivvveeeiiirrraaa  



O Martírio Encenado 1

 

 



O Martírio Encenado 2

Universidade Federal do Rio Grande do Norte 
Centro de Filosofia e Ciências Humanas 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O Martírio Encenado 
Memória, narrativa e teatralização do passado no litoral sul do Rio Grande do 

Norte 
 
 

Luiz Antônio de Oliveira 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Antropologia da Universidade 
Federal de Pernambuco, como requisito para 
obtenção do título de Mestre em Antropologia sob 
a orientação do Professor Doutor Antônio Motta e 
co-orientação da Professora Julie Antoinette 
Cavignac 
 

 
 
 
 
 
 

Recife, março de 2003 
 
 



O Martírio Encenado 3

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CAPA:  
FRANCIS BACON, FRAGMENT OF A CRUCIFIXION, 1950  

ÓLEO SOBRE TELA 60 X 48 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Oliveira, Luiz Antônio de 
O martírio encenado : memória, narrativa e 

teatralização do passado no litoral sul do Rio Grande do 
Norte / Luiz Antônio de Oliveira. – Recife : O Autor, 2003. 

153 folhas : il. tab., fotos. 
 
Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de 

Pernambuco. CFCH. Antropologia, 2003. 
 
Inclui bibliografia, apêndices e quadro sinótico 
 
1. Antropologia social – Narrativa etnográfica. 2. 

Memória oral – Aspecto antropológico. 3. Ritos e 
performance (Antropologia) – Análise da encenação. 4. 
Antropologia histórica – Mártires de Cunhaú – 
Canguaretama (RN). I. Título. 

 
  
 
 

316.7 CDU (2.e.d.) UFPE 
302.2223 CDU (21.e.d.) BC2003-099 



O Martírio Encenado 4

BANCA EXAMINADORA 
 
 
 
 
 
 

___________________________________________________________ 
PROFESSOR  DOUTOR ANTÔNIO MOTTA 

(ORIENTADOR) 
 
 
 
 
 

___________________________________________________________ 
PROFESSORA DOUTORA JULIE ANTOINETTE CAVIGNAC 

(EXAMINADORA EXTERNA – UFRN) 
 
 
 
 

____________________________________________________________ 
PROFESSORA DOUTORA JOSEFA SALETE CAVALCANTE 

(EXAMINADORA INTERNA – UFPE) 
 
 
 
 
 

____________________________________________________________ 
PROFESSOR DOUTOR DENIS BERNARDES 

(SUPLENTE EXTERNO – UFPE) 
 
 
 
 
 

_____________________________________________________________ 
PROFESSOR DOUTOR RUSSEL PARRY SCOTT 

(SUPLENTE INTERNO – UFPE) 
 
 
 
 

 
 
 

RECIFE, 28/03/2003 



O Martírio Encenado 5

 
 



O Martírio Encenado 6

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A quem costumo partilhar 
alegrias e dificuldades, 

Jucyara Cipriano da Silva e 
Inês Alves de Oliveira 

 



O Martírio Encenado 7

 

AGRADECIMENTOS 

 
Ao Professor Doutor Antônio Motta, orientador nesta etapa de minha jornada 

acadêmica, cuja atenção, paciência e amizade foram indispensáveis para a realização deste 

trabalho. Suas leituras criteriosas e sugestivas me levaram a refletir sobre aspectos cruciais 

do mesmo, ajudando, valiosamente, a sua consecução. 

Estes agradecimentos são extensivos à Professora Doutora Julie Antoinette 

Cavignac por quem tenho grande dívida intelectual. Seu constante estímulo, preocupação e 

amizade se converteram em aspectos fundamentais para a realização do trabalho e dos 

“caminhos antropológicos” que tenho buscado trilhar. 

À Professora Doutora Josefa Salete Cavalcante, na cordial acolhida do trabalho 

em sua versão inicial, aceitando, anteciosamente, constituir parte da banca examinadora. 

Suas valiosas sugestões foram incorporadas, na medida do possível, à presente versão do 

trabalho. 

Este trabalho só foi possível graças a atenção e apoio dispensados por Francisco 

Alves Galvão Neto, “historiador da cidade de Canguaretama”, quando da realização da 

pesquisa em campo. 

A Maria Auxiliadora Vieira, “Nem Vieira”, que, em sua gentil amizade, 

favoreceu o conhecimento de alguns aspectos da cidade. Sua presteza também tornou-se 

elemento importante na investigação em campo. 

Ao Padre Gilvan Miguel Pereira, pela atenção dispensada. 

A Dona Darcília de Araújo Lima pela solicitude e atenção. 

A Dona Helena, cujas tardes de conversas agradáveis se converteram em dados 

valiosos. 

A Dona Lenira, moradora de Canguaretama, cuja atenção também foi importante. 

A Seu Luiz Padre, o centenário morador do Outeiro e “contador” das histórias da 

região. 

A Seu Dagoberto, pela presteza e atenção nas informações dadas. 

A Tércia, Josilene, Márcia, Glediano, Alexandre Jefferson e demais atores do 

“Morticínio”. 

A Dau e Seu Zé, cujo apoio e acolhida fraterna foi o fator de maior importância 

para a realização da pesquisa de campo. 



O Martírio Encenado 8

A Christiano, cuja amizade se converteu em importante ajuda para a realização 

do trabalho, sobretudo em seus momentos mais difíceis. 

A Joseline também agradeço pela ajuda e sugestões valiosas. 

A Kátia, amiga de quem guardo fraternas recordações. 

A Jarileide Cipriano que sempre me tem ajudado. 

Gostaria de expressar minha gratidão e estima a meus pais e meus irmãos, cuja 

compreensão, carinhoe apoio tornaram possível realizar o trabalho. 

E finalmente a Jucyara, cuja compreensão, companheirismo, apoio e amor se 

constituíram na mais valiosa das contribuições. Sua constante dedicação constituiu 

altíssimo valor no período da realização do trabalho. 

 



O Martírio Encenado 9

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[...] o frutificar não se ajunta com o gostar, senão com o 
padecer; frutifiquemos nós, e tenham eles paciência. A 
pregação que frutifica, a pregação que aproveita, não é 

aquela que dá gosto ao ouvinte, é aquela que dá pena. Quando 
o ouvinte a cada palavra do pregador treme; quando cada 

palavra do pregador é um torcedor para o coração do 
ouvinte; quando o ouvinte vai do sermão para casa confuso e 

atônito, sem saber parte de si, então é a pregação qual 
convém, então se pode esperar que faça fruto: 

Et fructum afferunt in patientia∗ 
 

Padre Antônio Vieira, Sermão da Sexagésima, 1655. 

 

                                                 
∗ E dão fruto com a sua paciência. 



O Martírio Encenado  

SINOPSE  

No litoral sul do Rio Grande do Norte, surge um novo santuário com a promoção do 

culto a personagens históricas, ‘os mártires de Cunhaú“. O relato do evento ocorrido na capela 

de Nossa Senhora das Candeias do antigo engenho Cunhaú, no dia 16 de julho de 1645, é 

encenado nas comemorações. Neste trabalho é pretendido mostrar como este relato foi 

elaborado e se constituiu numa trama histórico-religiosa onde o passado é teatralizado. Nesta 

trama, instituída com as celebrações e campanha pela beatificação dos mártires, aparecem as 

estratégias de construção de “santos locais”. Estes se tornaram bem aventurados da Igreja 

Católica por contraste com as ações antagonistas dos seus agressores. As releituras presentes 

do evento que marcou o passado colonial local, desse modo, também ajudam na fabricação de 

“alteridades históricas”. Na tradição oral do lugar que examinamos, o modelo eclesiástico dos 

mártires tende a ser reelaborado pela referência a outros personagens da colonização, que 

“aparecem” nos monumentos ou na natureza. Do conjunto de representações do passado em 

Cunhaú é apontada a emergência de um hagiário mestiço que nutre a idéia de uma “autoctonia 

santificada”. A condição sagrada do lugar e de seus personagens ancestrais é acionada pelas 

imagens de um martírio encenado.  

 

Palavras-chave: Antropologia histórica; Memória; Mártires de cunhaú 



O Martírio Encenado  

RÉSUMÉ  

Sur le littoral-sud du Rio Grande do Norte, a surgi um nouveau sanctuaire avec 

l’apparition d’un culte à des personnages historiques, les ‘martyres de Cunhaú’. Le récit de 

l’évènement qui a eu lieu dans la chapelle dédiée à la Vierge (Nossa Senhora das Candeias) 

de l’ancien moulin à sucre Cunhaú, le 16 juillet 1645, est mis en scène durant les 

commémorations. Dans ce travail, nous voulons montrer comment ce récit s’est elaboré et 

s’est constitué en une trame histórico-religieuse où le passé est théatralisé. Dans cette trame, 

instituée avec les célébrations et la campagne pour la béatification des martyres, apparaît des 

stratégies en vue de la construction de “saints locaux”. L’Église catholique les a dénommés 

“bienheureux”, en contraste avec les actions adverses de leurs agresseurs. Ainsi, les relectures 

actuelles de ce fait qui marca le passé colonial local, aident à la construction d’”atérités 

historiques”. Dans la tradition orale que nous avons examiné, le modèle ecclésiastique des 

martyres tend à être réélaboré en référence à d’autres personnages de la colonisation qui 

“apparaissent” localement (dans les monuments ou la nature). Pour l’ensemble des 

représentations du passé à Cunhaú, on insiste sur l’émergence d’une comologie / hagiographie 

métisse qui nourrit l’idée d’une “autochtonie sanctifiée”. La condition sacrée du lieu et de ses 

personnages ancestraux est actionnée par les images d’un martyre mis en scène.  

 

Mots-clés: Anthropologie historique; Mémoire; Martyres de cunhaú 



O Martírio Encenado 12

SUMÁRIO 
 
 
PRÓLOGO 10 
  UM MARTÍRIO ENCENADO 11 
  UM PROBLEMA DE FRONTEIRAS 18 
  
ATO I: “‘SANTOS DE CASA’ TAMBÉM FAZEM MILAGRES” 22 
  CENA 1: UM PASSADO BEATIFICADO 23 
  CENA 2: HAGIÁRIO MESTIÇO 29 
  
ATO II: RECONHECENDO O CENÁRIO 36 
  CENA 1: CANGUARETAMA: TERRA DE MÁRTIRES 37 
  CENA 2: CUNHAÚ: RELÍQUIA DO PASSADO 48 
  CENA 3: UM RELATO BEM AVENTURADO: LÓGICAS DE BEATIFICAÇÃO 66 
  
ATO III: SONHOS, IMAGENS, APARIÇÕES 76 
  CENA 1: IMAGENS DE UM SANTUÁRIO 77 
  CENA 2: ALMAS DE CUNHAÚ 90 
   2.1. RELATOS DO PASSADO 90 
   2.2. TESOUROS SUBTERRÂNEOS 92 
   2.3. VESTÍGIOS 103 
  
ATO IV: O TEATRO DA FÉ 109 
  CENA 1: DE PÚLPITO A PALCO 110 
  CENA 2: CONSTRUINDO ALTERIDADES 131 
  CENA 3: O PASSADO PATRIMÔNIO 134 
  
EPÍLOGO 137 
  
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 142 
  
APÊNDICES 150 
APÊNDICE 1:  
  QUADRO SINÓTICO DA QUESTÃO DOS MÁRTIRES DE CUNHAÚ E URUAÇU 151 
APÊNDICE 2:  
  RELAÇÃO DOS 30 BEATOS MARTIRIZADOS DO RIO GRANDE DO NORTE 153 

 



O Martírio Encenado 13

 

PPrróóllooggoo  

Existe mais dificuldades em 
interpretar as interpretações do 
que em interpretar as coisas 
 
Michel de Montaigne 

 



O Martírio Encenado 14

 
UM MARTÍRIO ENCENADO 

 
 
A formação de uma trama histórica e religiosa, tecida como composição teatral 

que encena o passado local, tem palco em duas localidades do interior do Rio Grande do 

Norte. O culto aos mártires de Cunhaú e Uruaçu, mortos na primeira metade do século 

XVII e beatificados em março de 2000, celebrando em atos dramáticos as suas mortes, 

reescreve o fato histórico do martírio. O passado, dessa forma recriado em performances 

culturais presentes, é tornado o cartão postal das cidades que abrigam as terras 

beatificadas. Estas, por sua vez, emergem como centros de peregrinação religiosa no 

Estado. Centrando a minha observação no caso de Cunhaú, no litoral sul do Rio Grande do 

Norte, vejo como este exemplo de uma construção narrativa do passado procura fomentar 

uma “memória histórica” do fato celebrado. Um fato “capitalizado” na promoção religiosa 

do passado colonial do Rio Grande do Norte. 

Desse modo, o enredar do tempo, celebrando o evento instituidor da história 

local, constitui-se como leitmotiv da investigação, que pretende mostrar, por meio de um 

caso concreto, como o passado pode ser performaticamente recriado. Pregado como 

exemplo religioso primordial pela igreja e como marco histórico do passado do Estado 

pelos historiadores, o relato dos martírios é sublimado nas dramatizações ocorridas todos 

os anos, no dia 16 de julho, data consagrada pela historiagrafia para o martírio de Cunhaú. 

Assim, surgindo como um dos mais novos centros de peregrinação religiosa do Estado, a 

atual fazenda Cunhaú, localizada no município de Canguaretama, a cerca de oitenta 

quilômetros de Natal, atrai todos os anos milhares de peregrinos que presenciam a peça 

teatral “O Morticínio de Cunhaú”. O martírio seiscentista é revivido nas performances dos 

atores de Canguaretama. 

Partindo da descrição de cenas presentes, que se reportam aos eventos 

paradigmáticos do passado, busco construir o texto, no qual são integradas algumas 

narrativas orais sobre o passado local. Com efeito, são observadas algumas recorrências 

nos relatos orais que apontam para formas de reescritura do relato histórico narrado e 

encenado. Uma tentativa de sobreposição de cenas presentes e passadas, comunicando o 

fato é intencionada na construção do texto. Para destacar as expressões de uso comum nas 

representações narrativas do passado, emprego o negrito e aspas, distinguindo-as, desse 

modo, das expressões oficiais que compõem o relato histórico do martírio. 



O Martírio Encenado 15

O tratamento metodológico do trabalho emerge no consórcio das observações e 

informações coletadas em campo, compondo uma natureza de dados sincronicamente 

apreendidos, com o relato do fato histórico em alguns cronistas e demais fontes 

secundárias, enleado como dado diacrônico. No primeiro caso, os elementos reunidos nas 

observações in loco, na coleta de produções narrativas e o acompanhamento das 

festividades do dia 16 de julho, informam as descrições de algumas das cenas presentes. 

Para a observação das cenas passadas, as fontes historiográficas, assim como o resumo dos 

estudos históricos que informam o processo de beatificação, publicado em livro, foram 

utilizados para tentar trazer à cena os acontecimentos passados. O trabalho com fontes 

historiográficas põe a questão metodológica da leitura crítica do passado nos documentos 

coloniais. Estes podem ser lidos como registros escritos de produções orais enaltecendo, 

em perspectiva apologética, a atitude heróica dos antepassados frente à perseguição 

protestante. Observada desse modo, a interpretação primeira já trazida na pena dos 

cronistas, em seu olhar coevo e partidariamente motivado, é matizada pelo contexto 

colonial de disputas territoriais. A coleta de dados “etnográficos”, dos quais nos 

colocamos como “testemunhas oculares”, supostamente estaria livre de uma “falácia 

referencial” que ameaça o historiador. Mas, o texto etnográfico, lembrariam os 

antropólogos pós-modernos, também se constitui como um discurso indireto.1 

Duas questões principais abordadas ao longo do texto são as formas de 

reconstrução do passado e a fabricação de alteridades na celebração de uma memória dos 

mártires de Cunhaú. Há, no caso de Cunhaú, e possivelmente de Uruaçu, que não foi 

contemplado nesta pesquisa, o que chamo de estratégias de construção de alteridades 

históricas, em que as representações do passado projetam para um tempo pretérito, sob a 

forma de ações antagonistas nos relatos históricos e orais, as figuras do índio e do 

holandês. Sendo assim, o uso do termo “alteridades históricas” visa problematizar os 

sentidos atinentes à questão da construção das identidades locais e de suas representações 

no passado. Este aspecto torna-se interessante para observar os canais de comunicação 

entre uma démarche antropológica e histórica de análise destas representações, porque o 

discurso de construção de alteridades faz parte dos cânones da antropologia. Permite 

pensar em uma área de fronteiras disciplinares entre a história e a antropologia. A 

                                                 
1 Sobre o tema ver, entre outros, CLIFFORD, James. The Predicament of Culture. Cambridge, Havard 
University, 1994. 



O Martírio Encenado 16

“História” dos mártires e sua celebração, os aspectos simbólicos das formas acionadas de 

representação desta história no culto nascente dos mártires de Cunhaú. 

Ainda vendo as questões de alteridades históricas e reconstrução do passado, 

realizada sob o prisma de sua santificação, faço uso dos termos “santos de fora” e “santos 

de casa”, para falar da construção simbólica de uma autoctonia santificada.2 

Com a instauração do processo eclesiástico de beatificação, ainda no final da 

década de 1980, é iniciada uma campanha em prol dos mártires. Começam a serem 

evidenciados os exemplos de culto, com a formação de peregrinações e visitas de 

estudantes e turistas. Com a emergência de uma maior afluência de peregrinos às terras do 

Cunhaú, Canguaretama adota o distintivo de “terra dos mártires”. Com a realização do 

Segundo Congresso Eucarístico Paroquial da cidade, em 1995, é celebrado, de modo 

solene, o evento histórico mais destacado do seu passado. 

Já no Primeiro Congresso Eucarístico Paroquial da cidade, ocorrido 50 anos 

antes, os martírios do Rio Grande do Norte, marcando com sangue “bem-aventurado” as 

páginas da sua história, passam a integrar as celebrações oficiais de Canguaretama. A 

partir de então, no cenário do “morticínio de Cunhaú”, todos os anos, no dia 16 de julho, 

os fiéis passaram a acorrer para as ruínas da antiga ermida colonial do engenho Cunhaú, 

palco das mortes ditosas dos mártires. Transformada em relíquia do passado cívico e 

religioso do Rio Grande do Norte, foi reformada em 1986, passando a abrigar, em meados 

da década de 1990, as apresentações teatrais do grupo paroquial de teatro de 

Canguaretama. O Grupo de Teatro Ana Costa, ligado à paróquia de Canguaretama, encena 

o número do “Morticínio” todos os anos na fazenda Cunhaú. A criação da peça teatral, por 

volta de 1995, para ser encenada nas comemorações do Segundo Congresso Eucarístico 

Paroquial de Canguaretama, intencionou fazer a promoção do relato de beatificação do 

passado colonial local e de seus personagens. O grupo de teatro, inicialmente chamado 

Grupo de Teatro Amador de Canguaretama, GRUTAC, mantendo as iniciais após a 

mudança do nome, passou a protagonizar as comemorações eclesiásticas do martírio. 

Assim sendo, no verdejante sítio do Vale do Cunhaú, a fazenda de mesmo nome 

é tornada o cenário de um martírio encenado que dramatiza a história local. Os 

personagens coloniais são revividos nos atos cênicos dos atores do grupo teatral Ana 

Costa, tornando os espectadores testemunhas do exemplo religioso marcante do passado 

                                                 
2 Esta fórmula tipológica é uma criação minha, sem pretensão de criar categoria analítica, teoricamente 
informada. Pelo contrário, é recurso ‘quase literário’. 



O Martírio Encenado 17

local. Atores e espectadores, desse modo, atualizam as cenas coloniais do martírio, 

presentificando o seu relato. O passado passa a estar inscrito no presente, encerrando 

valores e uma visão santificada do tempo e espaço locais. O drama dos mártires, associado 

ao passado colonial de Cunhaú, exemplifica o processo de reescritura da história. Trata-se 

de uma “ficção histórica”, celebrada nas comemorações do dia 16, que procura reproduzir 

cenicamente os momentos fundantes de constituição do lugar. Os mártires, ancestrais 

povoadores do espaço, apontam para uma representação de uma autoctonia sagrada, 

matizando religiosamente as ações dos personagens coloniais. 

Com efeito, as imagens presentes do passado celebram o glorioso testemunho de 

fé católica de colonos luso-brasileiros, a perseguição religiosa de holandeses reformados 

na conquista do território, as artimanhas de um judeu alemão herege e malévolo e, por fim, 

as ações mercenárias de índios canibais e sanguinários. A narrativa do martírio, assim 

matizada, informando os autos do processo jurídico-eclesiástico com vistas à beatificação 

dos personagens históricos do Rio Grande, privilegia um modelo historiográfico 

“colonial”. A trama histórica do martírio promove o culto de formas representativas do 

passado, a partir dos relatos de cronistas portugueses que descreveram as guerras de 

conquista do período holandês. 

Como anunciado acima, o que particulariza o enredo encenado dos martírios de 

Cunhaú e Urauçu é o conteúdo ideológico que encerra. Celebrando o testemunho de fé dos 

colonos luso-brasileiros, é mostrada a ação nefanda dos índios selvagens e canibais, 

aliados dos holandeses hereges. Coroando o modelo, o alemão judeu é descrito como o 

autor intelectual da chacina. Este conjunto de imagens, enaltecendo certos valores 

identitários, antagoniza algumas alteridades históricas. O indígena mercenário, por sua 

vez, ganha representação materializada em escultura, no caminho das terras beatificadas 

do Cunhaú. Nas representações pictóricas e dramatizadas do martírio, é colocada em 

primeiro plano a violência e selvageria dos índios, ao lado da crueldade e frieza do judeu 

alemão Jacob Rabbi. 

Estas leituras dos documentos e crônicas de guerra, efetuadas com o fito da 

beatificação ancestralizam desejos e interesses presentes. É e a recuperação do relato dos 

martírios cristãos ocorridos no Rio Grande seiscentista, esquecido entre as páginas dos 

livros que narraram a Guerra de Pernambuco contra o governo holandês, identificando 

com uma notoriedade presente o lugar e o seu passado divinizado. Estes bens simbólicos 

da potência divina, alocados nas terras potiguares, chegam a Roma, sancionando a 



O Martírio Encenado 18

pontuação do espaço como um lugar sagrado que possui os seus próprios santos. Os santos 

locais, consagrando e divinizando a história, colocam as terras potiguares beatificadas em 

primeiro plano no cenário católico e histórico nacional. Assim sendo, os colonos mortos 

em Cunhaú e Uruaçu, no século XVII, foram, na sanção do Vaticano, os primeiros, em 

território nacional, a darem suas vidas em defesa da profissão de fé, recebendo a 

denominação de “protomártires do Brasil”. 

Dos trinta nomes dos mártires beatificados do Rio Grande do Norte, arrolados 

nos autos do processo de beatificação, apenas dois são do martírio de Cunhaú. As cerca de 

sessenta pessoas mortas, cultuadas nas celebrações no adro da capela do antigo engenho, 

não foram identificadas nominalmente, estando fora do rol dos trinta mártires oficialmente 

reconhecidos como beatos pelo Vaticano. Apenas os nomes do Padre André de Soveral do 

leigo Domingos de Carvalho, sesmeiros das terras do Cunhaú, figuram entre eles. Mas o 

culto localmente rendido aos mártires ou “almas de Cunhaú” não identifica nomes, 

referenciando coletivamente os personagens santificados do local. 

“Os mártires da fé e filhos do Rio Grande”, exaltados em cântico, trazem para 

Cunhaú e Uruaçu o status de centros de peregrinação religiosa e relicário cívico do 

passado local. Desse modo, atualizando uma história dos primórdios da ocupação do 

espaço, no começo de sua colonização, e encerrando um testemunho religioso que é 

celebrado, as representações em torno dos mártires beatificados matizam duplamente o 

martírio: com as cores da pátria e da fé. Os ancestrais povoadores do espaço, agora 

santificados, morreram para defender a sua “Pátria, Fé e Rei”. Assim sendo, estes motivos 

consorciados, legitimaram o argumento do martírio na fundamentação histórico-religiosa 

do processo de beatificação. O contexto do evento histórico, segundo os autos do processo 

que segue de perto as crônicas coloniais de guerra, era de evidente animosidade entre 

portugueses católicos e holandeses calvinistas. 

Partindo deste relato que se institui e o cotejando com o enredo encenado do 

martírio chega-se às formas de representação do passado que se tornam “oficiais” nos 

festejos de Canguaretama. A constituição de um relato histórico do passado tornado 

“drama”, traz à tona o problema de uma memória encenada que performa uma ficção 

histórica. O teatro da memória, desse modo, busca perenizar o relato do passado. As 

relações entre memória e relato histórico emergem como preocupações nucleares neste 

trabalho. Coloca-se, então, o problema do tratamento metodológico interdisciplinar, 



O Martírio Encenado 19

associando a diacronia inerente ao relato do evento celebrado com a sincronia de suas 

formas presentes de representação. 

Assim, nestas performances do passado, fazendo “reviver” os martírios 

seiscentistas, são delineados os termos de um diálogo entre diferentes formas de 

representação do passado. Memória, história e performances culturais emergem como os 

diferentes níveis nos quais se estabelece este diálogo, permitindo-se ascender a uma lógica 

formal de representação narrativa do passado. Uma representação que evidencia o ato 

performático do “recontar a história”, seja reescrevendo em “drama” os documentos 

escritos e fontes historiográficas, seja reinterpretando este modelo narrativo do passado 

com a emergência de outros referentes em um tempo-espaço sobrenaturalizado. O relato 

histórico do passado é visto, então, no seu caráter ficcional, o que, por sua vez, permite 

“laicizar” o enredo historiográfico. História e memória, portanto, são vistas como 

processos de reconstrução do passado e não a sua reprodução. 

Em Cunhaú, o passado tornado um cartão posta do presente, desperta a atenção 

de turistas, estudantes, fiéis e demais espectadores que se dirigem para a arena do 

espetáculo da memória. A “fotografia” do passado, animada nos momentos rituais, 

instituidores de uma “memória histórica” do martírio, passa a fazer parte das lembranças 

das peregrinações do Cunhaú. O teatro da memória, enquanto um gênero performativo de 

interação com o passado e seus personagens, presentifica o evento histórico tornado 

paradigmático.3 São recorrentes, na tradição oral local, as histórias do “tempo da guerra 

do holandês” e dos vestígios de suas ações inscritas no espaço. 

O evento histórico torna-se, dessa forma, “estrutura”. Um gênero de estrutura 

performativa, utilizando uma expressão de Marshall Sahlins (1990), que privilegia nos 

eventos os incidentes, tornados paradigmáticos. Então, em uma “práxis cultural histórica” 

o relato do martírio do século XVII se instituiria como discurso sobre o passado. A 

memória dos martírios de Cunhaú e Uruaçu é inscrita nos gestos dramatizados da 

encenação e celebração religiosa. Uma memória que se ligaria, desse modo, à gestualidade 

                                                 
3 No campo da antropologia contemporânea o ato performático vem sendo investigado, desde o trabalho 
pioneiro de Michel Leiris, no livro La possession et ses aspects théâtraux chez les éthiopien de Gondar, 
Paris: Gallimard, 1957. Mais recentemente Victor Turner dedicou várias reflexões ao tema da teatralização 
na vida social, entre as suas obras mais significativas ver, TURNER, Victor. The Anthropology of 
performance, New York: PAJ Publications, 1987; Dramas, Fields, and Metaphors: symbolic action in 
human society. Ithaca, New York, Cornell University Press, 1974; From ritual to theater, New Yoik: PAJ 
Publicationsm 1982. 



O Martírio Encenado 20

do corpo e às performances verbais, podendo inscrever-se no cotidiano e nos hábitos dos 

habitantes locais. 

Esta memória dinamizada pela ação dos atores sociais está aberta, portanto, ao 

processo interativo da criatividade e da reinvenção. Presente nas vozes devotas do 

passado, a memória dos martírios cristãos do Rio Grande do Norte é performaticamente 

vivenciada nas produções narrativas que a descreve. O relato do passado, como uma 

ritualização vernácula das narrativas locais, isto é, a ritualização das palavras orquestradas 

por formas locais de representações do passado, traz para o presente, no momento da 

enunciação, o tempo e o espaço sagrados. Esta seria uma “leitura nativa” do passado local, 

na qual a referência às cenas coloniais do martírio é pluralizada e recriada em outras 

seqüências de imagens. Assim, a diacronia do fato é “sincronizada” na fala do devoto. 

Passível de ser reinterpretada pelas ações dos atores presentes, expressando 

subjetividades coletivas, a narrativa encenada do passado pode ser vista também pelos 

canais mais tradicionalmente estudados de expressão da memória. A memória dos 

martírios pode ligar-se também ao plano dos símbolos espaciais, materializando, nas 

paredes da capela, os vestígios do passado, vistos pelo olhar devoto. A capela de Nossa 

Senhora das Candeias e a celebração dos martírios no dia 16 de julho, podem ser 

percebidos, seguindo um modelo anunciado por Pierre Nora (1984), como um “lugar de 

memória”. Sendo assim, a celebração do passado, ensaiando uma ligação entre a memória 

e a história, é corporificada nos “quadros sociais da memória”, para usar uma noção 

desenvolvida na obra de Halbwachs (1990), inspirador das idéias de Nora. Poderia 

emergir, então, uma “memória coletiva” dos martírios, encerrada no corpus de relatos, 

acionados localmente no culto aos mártires e nas produções narrativas alusivas ao passado. 

Nestas produções narrativas é anunciada a presença dos mártires e demais 

personagens da colonização, habitantes de um tempo e de um espaço passados, 

manifestados no presente. O palco das mortes dos mártires tornou-se sepulcro sagrado, 

vertendo em relíquia o ambiente natural e seus monumentos. A Capela de Cunhaú é palco 

de milagres e manifestações sobrenaturais, com o pagamento de promessas e os “tesouros 

dos holandeses” que se acreditam guardados em suas paredes. Esta potência divina dos 

mártires encontra-se abrigada também na lagoa que ladeia as terras “banhadas com 

sangue”, onde teria sido jogado o corpo de um dos martirizados. As águas da Lagoa do 

Tacho tornaram-se milagrosas, abrigando também muito ouro e uma misteriosa corrente 

dourada. Desse modo, as “almas de Cunhaú” surgem reinterpretadas, corporificando 



O Martírio Encenado 21

manifestações de um passado ainda “vivo”. Estes seres fariam a mediação entre o espaço e 

tempo presentes e este mundo divinizado e sobrenaturalizado das almas que habitam o rico 

Vale do Cunhaú. 

O “epitáfio” dos mártires, inscrito nas terras e lagoa do Cunhaú, performado em 

ato dramático e narrativas orais, traz a baila a questão, aludida, da relação entre a memória 

e a história. Uma certa modalidade de “memória histórica” é, então, propalada nas terras 

do Cunhaú, integrando, desse modo, o relato do martírio ao palco das suas encenações. O 

evento histórico tornado modelo de representação do passado, passa a estar inscrito nos 

canais da memória. Tendo preocupado historiadores, sociólogos e antropólogos, esta 

relação entre documentos historiográficos e sua recepção nos hábitos cotidianos ou “áreas 

de interesse cultural”, tais como a tradição oral, atos performáticos e rituais, coloca em 

perspectiva o problema das fronteiras disciplinares. Neste caso, a História e a 

Antropologia, emergem como interlocutoras na formação de um discurso sobre o passado 

e suas representações. 

 

UM PROBLEMA DE FRONTEIRA 
 

Trabalhar com as formas representativas de um evento histórico distanciado no 

tempo, coloca o problema metodológico e teórico de consorciar, em alguma medida, a 

consulta a documentos e pesquisa empírica de campo. Isto significa, em alguns momentos, 

transitar entre a seara da disciplina histórica, reconhecendo fontes e documentos 

historiográficos que trataram da guerra de Pernambuco e descreveram os martírios 

seiscentistas do Rio Grande, e aquela da análise "sincrônica" de dados etnográficos nas 

observações in loco, entrevistas e anotações de campo. Cotejando os dados 

historiográficos com as formas representativas do passado observadas, é sugerido, desse 

modo, um tratamento metodológico interdisciplinar na análise das expressões narrativas e 

modos de reescritura do passado. É possível ascender a estes processos de reconstrução 

dos eventos do tempo pretérito, acrescentando-se ainda o acompanhamento do cotidiano 

da cidade e dos passos dos peregrinos nos caminhos de Cunhaú. 

Uma região de fronteira entre a História e a Antropologia, como sugere Lilia 

Schwarcz (2000, p.11-31), é um local intermediário e de difícil definição. Parafraseando 

Robert Darnton, ela nos diz que esta região pode ser marcada por “práticas de boa 

vizinhança”, mas também por litígios. Com efeito, a delimitação de fronteiras disciplinares 

tem sido, nos últimos anos, alvo de recorrentes discussões. Surgem as áreas de estudo de 



O Martírio Encenado 22

objetos fronteiriços, promovendo o enfrentamento de posturas metodológicas e o 

reconhecimento dos princípios epistemológicos que orientam a produção do corpus de 

conhecimento nas disciplinas em diálogo. Mas, se é preciso perceber os canais de 

comunicação entre os saberes, faz-se necessário também não perder de vista “os nossos 

próprios caminhos”. Os antropólogos, de certo modo, perseguem objetivos distintos 

daqueles dos historiadores, ainda que se debrucem sobre objetos conceitualmente 

similares. Com efeito, o “olhar distanciado” do antropólogo, reivindicado por Claude 

Lévi-Strauss (1983), por sua vez, não deve perder de vista o reino das relações sociais 

sincrônicas. 

É vista uma tendência de estreitamento de preocupações disciplinares sobre 

temas que se tornam recorrentes em mais de uma área de conhecimento. As reflexões 

sobre o cotidiano, vida privada e a memória tem já há muito tempo preocupado os 

historiadores. Por outro lado, emergem, no panorama de estudos antropológicos, os 

trabalhos que se inscrevem no plano de uma “antropologia histórica”, ocupando-se de 

temas ligados à memória e à representação do passado.4 “As mentalidades”, os costumes e 

a tradição oral, áreas concebidas como classicamente de interesse antropológico, tem sido 

também objeto de reflexão de historiadores, sobretudo a partir dos debates em torno de 

uma Nova História.5 

Promovendo o que Peter Burke (1990) chama de “a revolução francesa da 

historiografia”, a École des Annales, que emergeria na França do final dos anos 20, 

tornou-se ponto de inflexão no tratamento teórico e metodológico dos estudos diacrônicos, 

anunciando as perspectivas de uma “história nova”. A École desvirtua o sentido 

tradicional dos estudos históricos do registro cronológico de fatos e dos feitos dos grandes 

homens, fazendo a história voltar-se para a observação das formas cotidianas de interação 

social dos indivíduos. Mantendo diálogo de corredores com os sociólogos e antropólogos 

franceses, como Durkheim e Mauss, os historiadores da primeira geração do movimento 

dos Annales são influenciados pelas idéias pioneiras da “escola sociológica francesa” e, 

conseqüentemente, do L’Anné Sociologique. 

Desse modo, a emergência de novos objetos de pesquisa na História, fazendo-a 

debruçar-se sobre os seus métodos e formas de construção do conhecimento, assim como 
                                                 
4 Sobre este debate, ver notadamente os referenciais teóricos clássicos: SIMIAND, François. Méthode 
historique et science sociale. in: Annales ESC, n.1, p.83-119 e LÉVI-STRAUSS, Claude. L’Anthropologie 
Sociale devant l’histoire, in: Annales ESC, n.4, 1960, p.625-37. 
5 Entre os estudos fundadores dessa nova concepção de historiografia, destaco, principalmente, o 
monumental estudo de BLOCH, Marc. Os reis taumaturgos. São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 



O Martírio Encenado 23

as recentes aberturas da Antropologia para a diacronia e a localidade de tempos e de 

saberes, têm alargado nos últimos anos este diálogo. Isto tem ocorrido mesmo a despeito 

de toda a influência “sincrônica” que o paradigma estruturalista tem exercido no panorama 

da disciplina antropológica. Para além da adoção de puros modelos estatísticos, usando 

uma terminologia lévi-straussiana, a presença da diacronia na antropologia se manifesta 

em estudos que consideram o caráter fundante dos acontecimentos e das ações do 

indivíduos. É anunciado um retorno às idéias da sociologia compreensiva weberiana, com 

o uso da sua noção de ação social em trabalhos como os de Clifford Geertz, que abre, 

contemporaneamente, a discussão para a localidade das temporalidades humanas. Com a 

emergência dos estudos etno-históricos, surgidos no contexto de descolonização, voltando-

se para realidades locais, é ensaiada esta aproximação entre trabalho de gabinete nos 

arquivos e coleta de dados etnográficos. 

Uma “antropologia histórica”, como a ensaiada por Marshall Sahlins (1990), ou 

uma “história antropológica”, propalada por historiadores como Fernand Braudel (1978). 

Jacques Le Goff (1979) ou Carlo Ginzburg (1991) colocam em evidência as possibilidades 

desse diálogo. Em uma investigação sobre os modos de representação do passado, partindo 

do relato histórico de um evento consagrado pela igreja e a historiografia potiguares, este 

consórcio de dados históricos com o aporte etnográfico é apontado como uma pista viável 

para se perceber as estratégias de formação de performances culturais presentes projetadas 

no passado. Desse modo, confrontando os dados, seguindo os passos dos romeiros e 

escutando as histórias do lugar, pode-se chegar a perceber as imagens do passado 

reescritas pelas ações do presente. 

O trabalho que ora apresento encontra-se dividido em quatro partes, e que por 

analogia ao objeto aqui tratado, isto é, o martírio encenado, resolvi nomear as partes 

“atos”, compostas por “cenas”, semelhante à estrutura de uma peça teatral. No primeiro 

ato é proposto um exercício de “olhar regressivo”, partindo da descrição da cena da 

cerimônia de beatificação dos mártires potiguares até esboçar o contexto da construção de 

uma trama que passa a ser encenada nas celebrações oficiais de Canguaretama. Na cena 

dois, busco compreender e entender a natureza de um hagiário mestiço, composto pela 

presença de alteridades autóctones cultuadas no imaginário local. 

Em seguida, no ato dois, traço de maneira panorâmica um “reconhecimento do 

cenário”, descrevendo o espaço e realçando alguns traços significativos da história do 

lugar. No terceiro ato da trama narrativa, intitulado “sonhos, imagens, aparições”, o 



O Martírio Encenado 24

universo oral das botijas e das almas de Cunhaú, povoando o espaço e guardando os 

tesouros encantados do lugar, encerram uma lógica de inscrição do passado no espaço da 

natureza circundante e dos monumentos construídos. Em uma memória que dá nova 

unidade à dimensão temporal, os dados da tradição oral da região reinterpretam, de modo 

particular, o enredo encenado do passado. Nas duas formas de representação do pretérito, 

perenizadas na sacralização de seus personagens ou em suas manifestações sobrenaturais 

no espaço, as alteridades históricas são ressemantizadas. O português torna-se autóctone, o 

holandês faz as vezes do agente colonial, os indígenas selvagens são os mercenários cruéis 

e os negros ressuscitam nas almas que povoam o espaço. 

Finalmente, no quarto e último ato, busco entender e explicar como o enredo de 

uma ficção histórica é tornado objeto de culto, encenando um tempo pretérito. A trama do 

martírio encenado é, desse modo, observada em seus atos cênicos constitutivos. Para isso, 

busco observar como estas lógicas de representação do passado, atemporalizando o evento 

histórico, avalia as heranças de um tempo pretérito como um bem simbólico no presente. 

O inventário destes bens, com a beatificação dos mártires e os antagonismos das 

alteridades históricas, evidencia as estratégias de um mercado de símbolos, conforme 

sugere Bourdieu (1992). O fato histórico capitalizado de modo particular, encerra também 

a idéia de um passado patrimônio que, inscrito no espaço, irá corroborar a percepção do 

surgimento de um “lugar de memória” no santuário beatificado de Cunhaú. A espera dos 

milagres, a devoção dos fiéis e as festividades, mostradas como modos de presentificação 

do passado no culto aos mártires, emergem como estratégias performáticas de construção 

da memória do lugar. A observação da construção de uma trama histórica, performada em 

cenas presentes é constituída como móvel da pesquisa, é refletida nas imagens deste quarto 

e último ato do texto, no qual procuro apreender as estratégias atuantes nestas formas 

representativas do passado. Um passado revivido nas performances de um martírio 

encenado. 



O Martírio Encenado 25

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AAttoo  II  
““SSaannttooss  ddee  ccaassaa  ttaammbbéémm  

ffaazzeemm  mmiillaaggrreess””  
  
  
  
A revisão das fontes históricas 
refaz as mentalidades (...) O 
símbolo, bom ou mal, é sempre uma 
falsificação. E a história pretende 
ser, simplesmente, a verdade 
 
Serafim Leite  

 



O Martírio Encenado 26

 

CENA 1: UM PASSADO BEATIFICADO 

 

Praça de São Pedro, Vaticano, às 10 horas da manhã, horário local, do dia 5 de 

março de 2000, é realizada a cerimônia de beatificação de 30 mártires do Rio Grande do 

Norte, mortos na primeira metade do século XVII. Na cerimônia de beatificações é declarada 

a bem aventurança ainda de um sacerdote da Tailândia, onze religiosas da Bielo Rússia, um leigo 

das Filipinas e um leigo do Vietnã. Sob os cânticos entoados pelo coro da Capela Sistina, em latim, 

canto gregoriano e polifonia, são iniciados os atos litúrgicos da cerimônia. Após a leitura de 

uma breve biografia dos mártires é pronunciada a fórmula da beatificação, em latim, pelo 

Papa João Paulo II. Em seguida, descobrem-se os estandartes dos futuros beatos da Igreja 

Católica, na ala externa da Basílica de São Pedro. Com o descerramento do véu que 

encobre as imagens, anuncia-se os rostos dos Veneráveis Servos de Deus tornados agora 

Bem Aventurados. 

A estampa com a 

imagem dos mártires 

potiguares, uma pintura em 

óleo sobre tela medindo 3,90 

metros de altura por 2,60 

metros de largura, alocada no 

meio das quatro outras, no alto 

da fachada da Basílica, dá 

destaque ao grupo de beatos 

brasileiros. É exposto no meio 

dos estandartes dos outros 

mártires, o quadro com as imagens do Padre André de Soveral, pároco de Cunhaú, ao 

lado do Padre Ambrósio Francisco Ferro, cura de Natal, ambos mediados pelo leigo 

Mateus Moreira e, encimando todos, os mártires de Cunhaú, em frente à capela de 

Nossa Senhora das Candeias. É um momento de grande emoção para os 25 mil fiéis que ocupam a 

Piazza San Pietro, dentre os quais estão 700 brasileiros. Do Rio Grande do Norte, 

totalizando mais de duas centenas de pessoas, estão presentes, além dos fiéis e dos 

membros da comitiva de clérigos e acólitos da Arquidiocese de Natal, autoridades políticas 

locais e nacionais. Com esta cerimônia solene, os dois sacerdotes católicos, acompanhados 

Cerimônia de beatificação no Vaticano, com a estampa dos 
Mártires de Cunhaú e Uruaçu no centro 

F
ot

o:
 J

or
na

l O
 S

ov
er

al
, j

ul
ho

 d
e 



O Martírio Encenado 27 

por 28 companheiros leigos - colonos, crianças e proprietários de terras -, personagens do 

passado colonial potiguar, tornam-se conhecidos no mundo católico por meio de culto 

público. 

Em Canguaretama, cidade próxima à região agreste potiguar, a 79 quilômetros 

de Natal, junta-se uma pequena multidão no adro da igreja matriz. Ás 6 horas da manhã 

de um domingo ensolarado, 500 fiéis estão reunidos para assistirem a celebração que 

confirma a condição santificada de Cunhaú. Na paróquia de Nossa Senhora da Conceição, 

padroeira da cidade, há vigília desde a noite anterior. O momento da consagração dos 

mártires do Rio Grande do Norte como beatos é acompanhado pelos fiéis, na matriz, por um 

televisor cedido pelo prefeito que capta as imagens de uma antena parabólica instalada por 

um vereador da cidade. Na hora em que os mártires de Cunhaú são declarados bem 

aventurados da “Igreja Católica Apostólica Romana” no Vaticano, ouve-se o repicar do sino 

em Canguaretama, anunciando para toda a cidade a grande graça alcançada da 

beatificação. Na paróquia são dados louvores aos mártires de Cunhaú com os cânticos 

entoados pelo Coral Canto do Povo. 

Desde cedo, caravanas de peregrinos, vindas de outros logradouros, encaminham-se para 

a capela de Cunhaú, a cerca de 6 quilômetros da cidade. Este é um dia de intensas atividades 

religiosas com peregrinações e orações. Os hinos e as bandeiras, dão um vivo 

colorido às ruas da cidade e ao caminho que leva a fazenda Cunhaú. Nos ônibus e 

caminhões, os fiéis louvam “os mártires da fé e filhos do Rio Grande”. A pé, outros 

romeiros se dirigem às terras da fazenda. Cânticos e preces se confundem nas vozes 

devotas, animando, com o coro, o cortejo formado na trilhas agora beatificadas de 

Cunhaú. Para as centenas de fiéis que se dirigem à ermida do antigo engenho do lugar, este dia, 

singularizado pelas homenagens rendidas aos mártires, torna-se um evento único. É o dia em 

que os “mártires de Cunhaú”, levados para Roma, são “santificados” e chamados de beatos pelo 

Papa João Paulo II. 

Na paróquia matriz é exposto o grande painel representando os trinta mártires 

de Cunhaú e Uruaçu. Este quadro é uma cópia daquele exibido na cerimônia do Vaticano. As 

imagens dos mártires, em Roma e Canguaretama ao mesmo tempo, são postas em 

exposição para a adoração pública dos fiéis, reproduzindo, localmente, as cenas de sua 

consagração. O painel foi pintado pelo artista plástico potiguar Gilvan Lira, morador de Natal 

e natural da região do Vale do Açu, no Oeste do Estado, a pedido do postulador da 

Causa da beatificação. Sob as orientações deste último, foi dado forma à representação 



O Martírio Encenado 28

iconográfica dos rostos e indumentária dos mártires, exaltando 

os sinais do martírio. Autor do estandarte levado para 

Roma e das ilustrações de um vídeo sobre os 

massacres de Cunhaú e Uruaçu, ele também pintou, 

posteriormente, três quadros, guardados nas salas e 

corredores da Arquidiocese de Natal, retratando, de 

forma individual, os dois padres e o mártir Mateus 

Moreira. A estampa oficial dos mártires, nos dias que 

antecederam a cerimônia de beatificação, era 

encontrada em cartazes, afixados nas paredes de 

diversas repartições públicas estaduais e municipais, 

e nos jornais da capital e do interior. Assim, os 

mártires de Cunhaú e Uruaçu podiam ser vistos em vários locais do Estado. Os 

estandartes dos mártires também ultrapassaram as fronteiras do Rio Grande do Norte, 

sendo expostos em celebrações religiosas em outros Estados. 

A construção da “imagem visual” dos mártires, servindo a sua identificação para 

promoção do culto, idealiza os personagens beatificados, já que nenhum documento 

iconográfico colonial foi produzido retratando os martirizados do “Rio Grande”. Desse 

modo, a representação dos mártires luso-brasileiros, dentre os quais, segundo os cronistas e autos 

do processo, se contavam ainda um francês e um espanhol, tem a sua imagem 

“criada” a partir destas referências “européias”, matizando, de modo singular, uma 

origem mestiça. Os mártires beatificados são louvados, nas celebrações religiosas e 

material promocional, como filhos do Rio Grande, naturalizando a sua ascendência estrangeira. 

As  cenas da cerimônia beatificadora do passado potiguar são descritas nas 

páginas do jornal O Soveral, publicação da Paróquia de Nossa Senhora da Conceição de 

Canguaretama. Em sua edição de julho de 2000, o informativo, de periodicidade 

irregular, circula entre os paroquianos canguaretamenses, para comemorar, segundo o 

pároco da cidade em editorial, a primeira “Semana dos Mártires” após a sua beatificação. 

Esta “Semana” é uma celebração paroquial realizada todos os anos no mês de julho, 

desde o início da década de 1990, na semana que antecede o dia 16, data do martírio de Cunhaú. O 

jornal mostra ainda a concentração de fiéis ocorrida no dia primeiro de abril do 

mesmo ano, na missa em ação de graças, presidida pelo arcebispo de Natal, pela 

beatificação dos mártires de Cunhaú e Uruaçu. A multidão que acorreu à capela do antigo 

Estampa oficial dos 
mártires de Cunhaú e 



O Martírio Encenado 29

engenho Cunhaú, estimada em 15 mil pessoas, chegou de lugares diferentes do Rio 

Grande do Norte e de outros Estados do Nordeste, como Pernambuco, Paraíba, Ceará e 

Alagoas. Antes da celebração, houve um “show louvor” de padres cantores e a 

apresentação do espetáculo teatral “O Morticínio de Cunhar”. 

O jornal da paróquia, ainda em março de 2000, na época da cerimônia, também circulou 

em uma edição especial em Canguaretama e na cidade do Vaticano, entre os membros 

da comitiva potiguar, anunciando a beatificação. Neste número, há artigos que 

falam sobre a história da cidade e do antigo engenho Cunhaú; de Uruaçu, no município de São 

Gonçalo do Amarante; os dois congressos eucarísticos paroquiais ocorridos em 

Canguaretama, em 1945 e 1995; a notícia da “concessão de título de cidadão 

canguaretamense ao Papa João Paulo II”; uma pequena biografia do potiguar Dom Eugênio de 

Araújo Sales, arcebispo da diocese de São Sebastião no Rio de Janeiro e irmão do arcebispo 

da diocese de Natal; os dados biográficos do mártir beatificado Padre André de Soveral, entre 

outros assuntos locais. 

Em seu sétimo ano de existência, O Soveral, publica a notícia da beatificação 

desejada desde o seu surgimento, em 1993. Em outubro de 1995 anuncia a possibilidade de 

realização da cerimônia de beatificação, pelo Papa João Paulo II, na egrégia capela de 

Nossa Senhora das Candeias de Cunhaú. O jornal paroquial, em seus números descontínuos, 

tem anunciado a história dos mártires, com a publicação de artigos de pessoas da cidade, 

historiadores e intelectuais de Natal, assim como de outros Estados. Em suas páginas, sempre há 

artigos de membros do Instituto Histórico e Geográfico do Rio Grande do Norte, assim 

como de outras instituições culturais do Estado, contando a história do martírio e do lugar. 

Noticiando também os eventos da paróquia, O Soveral contribuiu para a divulgação da 

questão dos mártires de Cunhaú, trazendo as notícias do encaminhamento do processo 

eclesiástico de beatificação e das celebrações religiosas realizadas em memória dos 

mártires. O jornal é um canal de comunicação da paróquia com a arquidiocese, os paroquianos 

de Canguaretama e demais instituições do Estado. Promovendo a questão religiosa dos 

martírios, esta publicação paroquial tem desempenhado importante papel na construção do 

evento como bem simbólico do passado. Impresso em Natal, O Soveral tem recebido o apoio 

do corpo editorial de outros informativos católicos, como o jornal A Verdade, 



O Martírio Encenado 30

periódico da Fundação Cultural Padre João Maria6, em Natal. 

O Soveral traz, em sua edição de outubro de 1997, uma reprodução do ato formal do 

Instituto Histórico e Geográfico do Rio Grande do Norte constituindo comissão especial para 

“realizar estudos sobre os morticínios de Cunhaú e Uruaçu e suas respectivas vítimas”. O 

documento, datado de 30 de julho de 1988, dizia colocar-se em colaboração com o 

pronunciamento de posse do então arcebispo de Natal, Dom Alair Vilar Fernandes de Mello. No 

discurso do Arcebispo, proferido um mês antes, é enaltecido o interesse em promover o 

estudo minucioso dos martírios do Rio grande do Norte do século XVII. Parece formalizar-

se, a partir de então, uma maior aproximação entre a Arquidiocese e o Instituto Histórico na 

promoção da questão da beatificação dos mártires, ensaiada desde a primeira metade do 

século XX. 

Assim sendo, na Arquidiocese de Natal, em 1989, onze anos antes da cerimônia de 

beatificação, tinha início o trabalho eclesiástico de pesquisa histórica que levaria os 

personagens coloniais seiscentistas massacrados em Cunhaú e Uruaçu aos altares católicos na 

condição de bem aventurados. Começava a se construir, com isso, o enredo da narrativa histórica 

dos martírios que seria cultuado nas celebrações religiosas, visando a beatificação. A pesquisa 

histórica recente dos massacres coloniais do Rio Grande do Norte, desse modo, é mostrada 

como tendo um objetivo especifico: a abertura do processo de beatificação dos 

martirizados em 1645, na então Capitania do Rio Grande. A clareza do móvel da pesquisa 

define a forma de tratamento das fontes historiográfcas consultadas. A leitura dos 

documentos e dos cronistas da época é orientada pela questão da perseguição 

religiosa, associada às lutas de conquistas territoriais, concebidas como a causa motriz dos 

acontecimentos.  

Com efeito, é o sabor acentuadamente apaixonado das crônicas contemporâneas 

ao evento, parte estruturante do relato oficial do martírio, que justifica a proposta de 

beatificação, reforçando um modelo colonial de narrativa histórica. Grande parte dos relatos 

foi escrita por sacerdotes cristãos e por partidários da causa dos portugueses na disputa 

pela terra. De fato, a crônica coeva do militar português Lopo Curado Garro, escrita em 

1645 e reproduzida em 1648 na obra de Frei Manuel Calado do Salvador, O Valeroso 

Lucideno e o Triunfo da Liberdade, parece se constituir no relato base dos martírios. Vale-

se desta narração Frei Rafael de Jesus para a elaboração do seu Castrioto Lusitano e Diogo 
                                                 
6 Padre João Maria, personagem da história natalense, também é alvo de interessante devoção no centro da 
cidade de Natal. Já foram iniciados os estudos históricos para a instauração do processo eclesiástico visando 
a sua beatificação. 



O Martírio Encenado 31

Lopes Santiago, em História da Guerra de Pernambuco, ambos citados no processo de 

beatificação. 

Uma certa modalidade de “memória histórica” passaria, desde então, a ser 

cultuada nas celebrações religiosas locais, performada em atos dramáticos. Em 

Canguaretama e São Gonçalo do Amarante, os grupos de teatro dramatizam estas cenas do período 

colonial, buscando consagrar a santificação dos seus personagens. Para cultuar o 

testemunho religioso dos mártires de Cunhaú, os integrantes do grupo de Teatro Ana 

Costa, desde 1995, dramatizam estas cenas beatificadas do seu passado na data 

marcada pela historiografia para o morticínio do engenho Cunhaú. Desse modo, todos os 

anos, no dia 16 de julho, os personagens coloniais beatificados são personificados nas 

performances dos atores de Canguaretama. Em Uruaçu, da mesma forma, é celebrado o 

dia três de outubro. Esta é a data oficial do culto aos mártires potiguares, outorgada pelo Vaticano 

e consagrada pela historiografia para as mortes dos colonos luso-brasileiros no antigo 

porto colonial. 

O martírio encenado, consagrado com a beatificação e celebrado nas cerimônias 

religiosas, atualiza um conjunto de imagens singulares. A partir do relato das crônicas 

históricas dos martírios de Cunhaú e Uruaçu, revisitadas na fundamentação do processo de 

beatificação, são referenciados em atos litúrgicos, os personagens da colonização. Os 

mártires nas diversas formas representativas do passado, ativadas no culto à memória dos 

martírios, parecem ser descritos como os ancestrais povoadores do espaço. Assim, em 

Cunhaú os mártires são descritos como os primeiros habitantes do lugar. 

 



O Martírio Encenado 
 
 

32

CENA 2: HAGIÁRIO MESTIÇO 

 

O hagiário católico, ornado de nomes estrangeiros, passou a abrigar, nos últimos 

anos, personagens históricos nacionais e locais como aspirantes à condição de santos. Os 

30 mártires de Cunhaú e Uruaçu, desde o ano 2000, estão ao lado de Frei Galvão, Madre Paulina 

do Coração Agonizante de Jesus, o jesuíta quinhentista José de Anchieta e os 40 “Mártires 

do Brasil”, mortos em 1570 e beatificados em 1854, pelo Papa Pio IX. Os dois últimos 

nomes de beatos, tanto o grupo dos martirizados chefiados pelo Padre Inácio de Azevedo e 

mortos na viagem entre Portugal e o Brasil, quanto o educador jesuíta conhecido como o 

“Apóstolo do Brasil”, não são de nacionalidade brasileira, apesar da referência à “Terra 

da Santa Cruz” em suas beatificações. Madre Paulina, beatificada em outubro de 1991 e 

canonizada em maio de 2002, também não nasceu no Brasil. Ela veio da Itália para morar no Estado 

de Santa Catarina aos dez anos de idade, onde permaneceu até a sua morte, na década de 1940. O 

primeiro beato brasileiro, declarado bem aventurado em cerimônia no dia 26 de outubro de 1998, é o 

sacerdote franciscano Frei Galvão, natural do Estado de São Paulo. Vê-se, com estes e outros 

exemplos, que a importação de santos e milagres vem sendo substituída pela santificação de 

figuras históricas e pelo incentivo de cultos locais. 

Com a beatificação dos “protomártires” de Cunhaú e Uruaçu, o Rio Grande do 

Norte traz para o hagiário católico nacional trinta representantes do período colonial como 

candidatos à santificação. Os beatos potiguares, anonimamente cultuados como “Os Mártires 

de Cunhaú e Uruaçu”, parecem contrastar com a tradição de culto católico personalizado na 

figura do santo particular, com especialidades de pedidos e curas. Os santos locais 

poderiam se aproximar mais da devoção popular às almas, em suas diferentes versões: almas do 

purgatório, almas do vaqueiro, almas dos amostro', etc. 

Há em Cunhaú uma grande recorrência de presenças anímicas que habitam o 

interior da terra e as águas do vale beatificado. Como será visto, este é o espaço que abriga os 

espíritos de diferentes personagens históricos locais. Próximo ao vale de Cunhaú, no 

município vizinho de Baía Formosa, há a Mata da Estrela, onde estão guardados alguns 

vestígios e espectros do passado. Na divisa com a Paraíba há a Fazenda das Almas, onde, 

contam os moradores locais, foram encontrados muitos cadáveres. É lembrado também que, 

no passado, Cunhaú foi cemitério, onde “muita gente foi enterrada”. Essa população de almas 

que habitam o local parece reforçar a condição sagrada do lugar, no entanto, reelaborando 

o modelo eclesiástico de consagração dos mártires. Ao sangue beatificado dos mártires, 



O Martírio Encenado 
 
 

33

derramado nas terras de Cunhaú, junta-se o de outros personagens do passado, mostrando uma 

lógica “mestiça” de consagração do espaço.  

Em Canguaretama, ao lado da padroeira da cidade, Nossa Senhora da Conceição, os 

mártires luso-brasileiros e potiguares passam a dividir o culto nos altares da igreja 

matriz e de suas capelas, assim como a devoção dos fiéis. A imagem da santa 

padroeira, “vinda da França”, na segunda metade do século XIX, doada por um senhor de 

terras do município, divide a atenção com os mártires. Estes são referenciados, de modo 

recorrente, em atos litúrgicos, prédicas, performances teatrais, placas comemorativas, 

monumentos erigidos na cidade, instituições e estabelecimentos comerciais. Assim sendo, a 

santa francesa passa a partilhar das bênçãos da cidade com os colonos locais. Estes, 

referenciando uma autoctonia sagrada, parecem tomar-se os interlocutores de uma devoção local 

com uma santidade católica sempre estrangeira. 

Talvez fosse útil comparar o culto que surge em torno dos mártires com devoções 

populares que, por sua vez, tendem a “naturalizar” os santos estrangeiros, tornando-os 

expressões de uma divindade autóctone. A alteridade, então sacralizada e representada de 

uma forma invertida, manifesta-se no espaço natural com as aparições de santos. As lendas de 

fundação de algumas cidades do sertão do Rio Grande do Norte apontam para um modelo 

simbólico de constituição dos santos nos quais estes figuram como espíritos autóctones e 

civilizadores do espaço. São exemplos as aparições “marianas” no ambiente natural, recorrentes 

nas histórias de origens de alguns povoados e cidades potiguares (CAVIGNAC, 1994; 1997). 

O culto aos mártires de Cunhaú poderia mudar os termos desta relação com uma alteridade 

santificada, já que, como exalta o hino dos Protomártires do Brasil, eles são os “mártires 

da fé e filhos do Rio Grande”. Assim sendo, parecem querer tornar-se os legítimos representantes 

locais na seara divina, justificando, desse modo, a imagem de uma terra santificada pela 

oblação de sangue de seus primeiros civilizadores. 

Mas, em Cunhaú, ao lado dos mártires beatificados, a região abriga também as 

representações da presença de outros personagens ancestrais. Na tradição oral da região é 

desenhada uma representação original do passado que foge da precisão cronológica e 

fronteiras espaço-temporais definidas pela narrativa histórica e teológica. O espaço é o lar, ainda, 

de espíritos ancestrais que guardam suas riquezas na paisagem natural ou construída e assustam os 

moradores locais. São recorrentes as histórias de botijas e tesouros enterrados, deixados por 

personagens históricos ou míticos. O corpus de relatos orais sobre o passado local é, desse modo, 

perpassado pela emergência de fenômenos sobrenaturais e demais elementos ressonantes com o 



O Martírio Encenado 
 
 

34

enredo constituído pela historiografia. 

Não obstante seus anacronismos, as narrativas oralizadas reproduzem um contexto 

bélico e opulento, celebrado pela história. As riquezas e conflitos nas terras do antigo 

Cunhaú, são elementos presentes tanto na narrativa histórica e encenada do martírio, quanto nos 

relatos orais sobre o passado e os personagens deste tempo ido. Estes ainda hoje se 

manifestam no espaço. Todavia, a ascendência lusa dos mártires católicos aparece 

etnicamente pouco definida nas referências às “almas de Cunhaú”. Cultuadas na oralidade, elas 

parecem mostrar formas particulares de reinterpretações da narrativa histórica performada 

nas celebrações religiosas oficiais. Com isso, outros personagens da colonização passam a 

protagonizar também cenas importantes da crônica narrativa local. Além dos holandeses, 

há um cruel senhor de engenho e alguns escravos “caboclos” e negros descritos como 

os protagonistas das histórias do Cunhaú de antigamente. Estes também são vistos como 

antigos habitantes do espaço, povoando o passado ao lado dos mártires bem aventurados da 

Igreja Católica. Os vestígios de suas ações, materializados no espaço natural e construído, são 

recorrentemente revolvidos nas produções narrativas locais. Os tesouros e túneis dos 

holandeses, as almas dos escravos cruelmente assassinados que vagueiam pelas terras do 

Cunhaú, as impiedades do mais tirano dos seus senhores e as singulares representações de uma 

alteridade indígena são elementos constantes do corpos narrativo do lugar. 

Conforme pode ser visto no conjunto de dados da tradição oral dos moradores 

locais, há um complexo de túneis, chamado “Sete Buracos”, na região de Cunhaú, no lugar 

chamado “Gruta do Bode”. Ele possui “sete” ramificações, uma delas se estendendo até 

Natal. As câmaras do “subterrâneo” deixado pelos holandeses, também ligadas ao antigo 

engenho, guardam tesouros e armas destes personagens da colonização. A despeito da sua 

grandiosidade, tais construções foram levadas à cabo no silêncio das noites. Nestes mesmos 

momentos “trevosos” ascendem à superfície as almas que habitam o Cunhaú, como aquelas 

dos escravos mortos pelo cruel Dendê Arcoverde. Manifestados no espaço natural, como o 

“corpo seco” visto na mata ou o “coqueiro plantado em cima do negro” que podia ser visto a 

mais de seis quilômetros de distância, estes espíritos emergem, nas narrativas oralizadas, 

também como os representantes do passado de Cunhaú. 

Mas, como pensar a continuidade entre as diferentes formas de reconstrução do 

passado? Ou ainda, como os “mártires” da igreja católica se transformam nas almas guardiãs 

de botijas? Este problema tende a se esclarecer quando, cotejando os elementos presentes nas duas 

versões do passado local, mudamos os termos da questão e perguntamos: como um 



O Martírio Encenado 
 
 

35

evento histórico se torna estrutura? É possível perceber algumas pistas de 

respostas em sugestões como as de Marshall Sahlins (1990), que abre a noção de estrutura 

para a emergência do evento. Propondo a noção de uma “estrutura de conjuntura”, na qual 

relações estruturais - e, diríamos para o nosso caso, as representações do passado - são 

reproduzidas e transformadas ao mesmo tempo, o antropólogo da história do contato intercultural 

havaiano, põe em evidência a “razão prática dos nativos”. É acionada, na sua idéia de 

estrutura, a práxis simbólica que informa as ações dos indivíduos. Para Sahlins a estrutura não é 

imune à ação da história, de onde admitir que eventos históricos se tornem paradigmáticos. 

Assim, seguindo as suas sugestões, o evento histórico (martírio), quando tornado 

estrutura (modelo de representação do passado) é avaliado na ação prática (reelaborações e 

reinterpretações do discurso e enredo formado do fato do martírio). Desse modo é posta em 

evidência uma visão dialética “superestrutural” das relações que se estabelecem entre 

diferentes interlocutores. O clero, pregador do discurso do martírio católico, tem a sua 

mensagem reelaborada no corpus narrativo sobre o passado local dos moradores e 

peregrinos de Cunhaú. Neste caso, a condição sagrada do espaço e a definição dos seus 

personagens são ressemantizados. Como posto na interrogação supracitada, os mártires 

católicos se transformam (ou habitam um mesmo espaço simbólico) nas almas que guardam 

os tesouros e vagam pelas terras de Cunhaú. Mas, a recíproca é também verdadeira, pois o 

relato oralizado sobre o pretérito é inscrito no discurso de um representante do corpo de 

sacerdotes, “promotores do martírio”. Assim, o pároco da cidade lembra que, na lagoa que margeia 

o vale e guarda os tesouros encantados de Dendê Arcoverde, um corpo dos martirizados foi 

jogado em suas águas. A Lagoa do Tacho passa a abrigar, conjuntamente, os mistérios de 

Cunhaú e sua condição santificada, tornando-se testemunha de milagres. Vê-se, então, que são 

incorporados, pelo padre local, os elementos simbólicos presentes na história oral do lugar, 

visando legitimar a devoção e santidade dos mártires. “Revivendo situações míticas”, as 

pessoas reelaboram os acontecimentos celebrados, desse modo tornados 

paradigmáticos. A história do evento do martírio, ao se tornar modelo “estrutural” 

de representação do passado, é também transformada. Esta mediação entre estrutura e 

evento, se daria por meio de um habitus histórico (BOURDIEU,1992). 

Nas duas versões do passado há recorrências que apontam para um possível modelo 

simbólico de construção dos relatos. O passado historicizado, beatificado e mitificado 

referencia, de fato, um corpos de elementos simbólicos semanticamente aproximados. Há as 

guerras, a violência, a riqueza da terra e os papéis dos personagens da colonização, diversamente 



O Martírio Encenado 
 
 

36

representados. Seguindo as pistas de algumas análises rituais, podemos perceber caminhos 

que conduzem a esclarecimentos, sobretudo na consideração dos traços performáticos da 

memória. Estes, observados posteriormente, possibilitarão apreender uma lógica de santificação 

histórica e de representação do passado. 

O evento histórico de tal modo estruturado em performances rituais e narrativas, é 

inscrito no plano sincrônico da ação social prática. A “memória histórica”, presente nos 

hábitos e comportamentos instituídos de representações do passado, figura como um bem 

simbólico indicador de ações no presente. É o passado inscrito na ação objetivamente 

informada pelas imagens performadas do martírio. Uma tal ação simbólica, “historicamente” 

significada, busca perpetuar os elementos informadores do seu enredo. É desta forma que os 

mártires de Cunhaú, personagens oficiais representativos do passado, revivem em atos 

presentes, dramatizando a história local. O seu heroísmo e bem aventurança são 

transmutados no sangue derramado, indicador de notoriedade histórica e religiosa do passado 

local. Cunhaú é alçado a relicário sagrado e centro de peregrinação como uma terra 

santificada pelo sangue dos mártires beatificados. 

A ritualização do fato histórico, com efeito, inscreve a sua memória nos gestos 

que passam a invocar o passado. Os atos dramáticos do espetáculo trazem a lume, de modo 

metafórico, a ação de seus personagens. Como uma ação meta-histórica, o culto aos 

mártires, procuraria, desse modo, estabelecer uma linha de continuidade entre o 

passado histórico mitificado e o presente de suas representações. “Sincronizando” a 

diacronia, os mártires seriam invocados e então revividos sob as ações 

performáticos dos atores. Mas, estas imagens do passado são fornecidas a partir de ações 

particulares que se localizam no tempo e no espaço. Assim sendo, voltam à baila o caráter 

diacrônico e contingencial das formas representativas do passado histórico. Para resolver o 

impasse é preciso reconciliar a observação sincrônica das representações com a perspectiva 

diacrônica do relato histórico instituído. Os mártires de Cunhaú revivem, de modo 

metafórico, nos espetáculos que encenam o passado, mas o enredo (de uma história tornada 

ficção) é datado em suas fontes e na textualidade presente. 

Mas, além da ação ritual como categoria analítica para pensar a questão da memória 

dos mártires de Cunhaú, há a narrativa histórica na qual eles estão inseridos. Faz-se necessário, 

então, observar a forma de constituição deste relato, fundado nos depoimentos dos cronistas 

e fontes secundárias, para a fundamentação do processo jurídico-eclesiástico de 

beatificação. Como já foi assinalado, a perspectiva diacrônica de construção do 



O Martírio Encenado 
 
 

37

relato deve se associar a sincronicidade das formas representativas do passado. É possível 

perceber, deste modo, o caráter contingente das representações do tempo pretérito e de 

constituição do enredo que narra o evento. Este, inscrito nos autos do processo beatificado e nos 

atos dramáticos de suas encenações, é tornado “tradição”. 

O fato histórico perenizado torna-se referência para leituras históricas e imagens 

representativas do passado. As leituras deste evento, projetando uma continuidade no tempo, 

sedimentam os valores de uma cristandade católica ameaçada pela heresia de invasores 

europeus e o paganismo de índios canibais. Os mártires de Cunhaú e Uruaçu têm as suas virtudes 

caracterizadas pela defesa da pátria e testemunho da fé. Estas imagens, diacronicamente 

construídas e contemporaneamente atualizadas, reforçam valores identitários consagrados 

com a beatificação. 

Um modelo construído de narrativa histórica é, portanto, atualizado pelas imagens 

dos acontecimentos vistos a partir das ações de atores particulares, localizados no tempo e no 

espaço. Isto faz com que a trama fixada do martírio seja inscrita na temporalidade do sujeito 

narrador, em outras palavras, no contexto de sua enunciação. A percepção do caráter 

contingente da produção da narrativa histórica, celebrada como fato religioso, dessa forma 

evidenciado, permite “secularizar” o enredo. Passa-se da consideração da condição divina 

dos personagens para a observação da dimensão “mundana” da escrita da história. A narrativa 

religiosa do século XVII, localizada temporal e espacialmente em seus objetivos, pode ser 

percebida, então, em seu caráter ficcional. Fruto das leituras do clero e intelligentsia 

potiguares contemporâneos, a trama narrativa dos martírios é tornada script de espetáculos presentes. 

Nesta passagem de um “fato histórico” para um “fato religioso” destacam-se as 

estratégias de construção de uma memória do evento e do lugar. Os mártires são, portanto, os 

heróis do passado consagrando o tempo e o espaço presentes. As terras dos mártires, 

Cunhaú e Uruaçu, tornadas palco das cenas dramatizadas do passado potiguar, emergem, 

então, como relicários de uma história beatificada. Em sua topografia encerram imagens do 

passado performadas em celebrações rituais e relatos orais. 

Uma observação deste cenário celebrado pode dar pistas para se entender o processo 

de construção do relato histórico como um cartão postal presente do lugar. Com efeito, em 

Canguaretama, a celebração do martírio lhe traz as divisas simbólicas de uma terra 

santificada, alçada, ao mesmo tempo, à categoria de relicário do passado. Uma “devoção 

histórica” é ensaiada no culto aos mártires, teatralizando a sua memória. Peregrinos, 

visitantes e turistas afluem para a cidade que passa a se chamar “terra de mártires”. Esta, 



O Martírio Encenado 
 
 

38

procurando guardar a memória de seus personagens do passado, atrai espectadores do 

presente. A recorrente referência aos “mártires de Cunhaú”, tentando integrar-se no 

cotidiano urbano de uma cidade do interior, mostra como é construída uma trama etnográfica 

na qual o presente encena o passado. 

Na promoção da encenação do tempo pretérito, que tem palco no espaço da capela 

beatificada de Cunhaú, os Congressos Eucarísticos desempenharam importante papel. Em 

Canguaretama, durante o seu Segundo Congresso Eucarístico Paroquial, será encenada, 

pela primeira vez, a peça do “Morticínio de Cunhaú”, pelo grupo de teatro da paróquia 

matriz da cidade. Este também um momento “fundante” no culto recente aos mártires do 

antigo engenho colonial do lugar. Assim, após termos visto as “cenas da beatificação”, a 

partir das quais foram indicados os elementos que compõem os modos presentes de 

representação do passado, veremos, a seguir, algumas cenas de promoção do relato e culto 

instituído do martírio, com o reconhecimento do cenário e da sua história. 



O Martírio Encenado 
 
 

39 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

AAttoo  IIII  
RReeccoonnhheecceennddoo  oo  cceennáárriioo  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Logo que os tapuias souberam, do fundo da mata em 
que habitavam, que os portugueses conflagravam o 
país, cerca de quinhentos dos mais determinados, 
comandados pelo alemão Jacó Rabi [...] dirigiram-se 
rapidamente para Cunhaú, uma boa aldeia da 
Capitania do Rio Grande, encontraram num domingo 
de manhã os habitantes reunidos para ouvir a missa, 
massacraram-nos todos [...] comeram seus cadáveres e 
pilharam as casas das vizinhanças 
 

Pierre Moreau (1651) – História das Últimas Lutas no 
Brasil entre Holandeses e Portugueses 



O Martírio Encenado 
 
 

40 

 

CENA 1: CANGUARETAMA: TERRA DE MÁRTIRES 

 

Praça Augusto Severo, centro de Canguaretama, por volta das 19 horas do dia 5 de 

outubro de 1995, em um fim de tarde movimentado o grupo paroquial de Teatro Ana Costa 

encena “O Morticínio de Cunhaú”. Na ocasião, “revive-se” as mortes de cerca de 70 

brasileiros, habitantes da povoação e engenho seiscentista mais importante da Capitania 

naquele ano de 1645. A representação destas cenas dramáticas do passado colonial local 

sucede o discurso oficial de abertura do Segundo Congresso Eucarístico Paroquial de 

Canguaretama, proferido pelo arcebispo de Natal Dom Heitor de Araújo Sales. A cidade 

“revive” até o dia 8, data do encerramento do Congresso Paroquial, o passado beatificado e o 

exemplo religioso de seus filhos anônimos tornados ilustres. Na festividade ocorrem 

procissões, missas, palestras, cortejos motorizados e de cavalaria, sessão solene do Instituto 

Histórico e Geográfico do Rio Grande do Norte, “coreografias” e adoração do Santíssimo 

Sacramento. Em quatro dias de comemorações do martírio cristão do século XVII, a cidade 

celebra o evento histórico transformado em seu cartão postal. 

Saindo de Natal, após 

cruzar os municípios de Parnamirim, 

São José de Mipibu, Arez e 

Goianinha, na margem esquerda da 

BR 101, vê-se as estátuas dos 

padres André de Soveral e 

Ambrósio Francisco Ferro, 

martirizados, respectivamente, em 

Cunhaú e Uruaçu, darem as boas 

vindas aos visitantes de 

Canguaretama. Para os romeiros as imagens simbolizam a entrada no território sagrado. 

Elas indicam que já se alcançou “Penha”, cidade que guarda o santuário e novo centro de 

peregrinação do Estado. Na estrada de acesso à cidade, os dois prelados anunciam que se está 

chegando a “terra dos mártires”. A legenda desta imagem coloca em primeiro plano a 

celebração do evento beatificado, convertendo o “capital simbólico” do lugar em apelo 

turístico. Buscando fomentar a fé dos peregrinos e a formação de um turismo religioso para 

o local, a promoção dos mártires e do espaço beatificado do Cunhaú é refletida na frase 

Estátuas dos Padres André de Soveral e Ambrósio 
Francisco Ferro na entrada de Canguaretama 

F
ot

o:
 L

ui
z 

A
nt

ôn
io

 



O Martírio Encenado 
 
 

41

aposta ao nome da cidade. Localizada no litoral sul do Estado, na divisa com a Paraíba 

conforme pode ser visto no mapa 1, Canguaretama atrai nas comemorações religiosas 

oficiais, peregrinos de várias partes do Estado e de diversas localidades dos municípios 

contíguos. Distante cerca de 80 quilômetros de Natal, na costa sul do Rio Grande do 

Norte, o município procura firmar-se como centro de peregrinação nas comemorações do dia 16 de 

julho, data de festa para a cidade de aproximadamente 17.000 habitantes. Com 211 

quilômetros quadrados, o município possui como atrativos a bela praia de Barra de Cunhaú, 

distrito turístico no qual desemboca no mar o rio que atravessa transversalmente suas terras, o 

grupo de fandango da Nau Catarineta, grupos de “coco de roda” e as terras beatificadas do 

engenho Cunhaú, como pode ser visto no mapa 2. 

A enseada de Barra de Cunhaú faz parte do roteiro turístico do Estado, contando com 

diversas pousadas. A Barra também está presente em algumas histórias orais da região, 

como as de um misterioso náufrago do antigo Fortim, hoje não mais existente, que aparece nas 

noites de lua cheia e dos túneis dos holandeses, construído nos Sete Buracos. O grupo da 

Nau Catarineta anima as ruas da cidade na festa de Santos Reis. Os cocos de roda são 

apresentados, geralmente, em comemorações folclóricas, como as da “Semana da Cultura”, 

promovida pela prefeitura. 

A cerca de seis quilômetros da cidade encontra-se o cenário do seu cartão postal 

mais divulgado: a fazenda Cunhaú. Palco das cenas dramáticas do passado, consagradas 

como fato religioso, as terras do antigo engenho são o destino de peregrinos e turistas que 

procuram, nas paredes reconstruídas da capela dedicada a Nossa Senhora das Candeias, os 

vestígios deixados pelos personagens 

martirizados do passado. Continuando o 

percurso romeiro, alguns metros após as 

estátuas dos padres que “capitalizam” o 

evento histórico como atração turístico 

religiosa, é visto um outro monumento 

retratando uma das cenas do martírio. Na 

estrada que leva a terra beatificada do 

Cunhaú há, encenando a “via crucis”, 

uma escultura retratando a paixão do martírio 

do Cunhaú. A estátua, reproduzindo uma das cenas do martírio, como pode ser visto na foto traz a 

figura  de  um  selvagem  índio  canibal  avançando  sobre  o  prelado  católico  martirizado.  Nesta  

Estátua na margem da estrada para Cunhaú 

F
ot

o:
 L

ui
z 

A
nt

ôn
io

 



O Martírio Encenado 
 
 

42 



O Martírio Encenado 
 
 

43

 

“imagem da alteridade”, o indígena, preso a um estado de natureza selvagem e ainda não 

domesticado, aparece como o executor do martírio7. O índio agressor, munido de uma lança em 

seu braço direito ameaça o sacerdote, prostrado e indefeso. O nativo Tapuia ascende, na cena 

materializada em escultura, como o “personagem antagonista da história”. Erguendo o seu braço 

esquerdo, o padre eleva o cálice do sangue de Cristo como um sinal de comunhão com o seu 

martírio, na mão direita traz a cruz. Assim, é enaltecida a imagem do prelado católico como herói 

bem aventurado do passado. Esta representação peculiar da cena do martírio difere um pouco da 

narração do fato nos documentos dos cronistas, autos do processo e enredo encenado. O padre 

André de Soveral teria sido morto com uma adaga no peito pelo índio Jererera (PEREIRA, 1999,p. 

17). Mas o personagem agressor permanece sendo o indígena, cuja condição selvagem é 

enlevada na imagem do martírio perpetuada em pedra. Há versões orais da história que 

atribuem a morte do pároco de Cunhaú a Jacó Rabbi, personagem antagonizado pelas 

páginas da historiografia do período holandês. O executor de Cunhaú seria, segundo alguns dos 

moradores locais, uma alemão “apelidado de judeu”, porque “judiava” com as pessoas e com os 

animais. 

Estas esculturas foram edificadas por um artista plástico alagoano e morador de 

Canguaretama, a pedido do pároco da cidade. Após ter pintado alguns quadros, que ornam as 

paredes da casa do Padre de Canguaretama, retratando as ruínas da capela de Cunhaú e as 

cenas do massacre, Elias Luiz Lima, foi convidado a esculpir as imagens que sinalizam o espaço 

santificado do município. Natural de Maceió, o artista das imagens dos “mártires de Cunhaú”, é 

também professor da rede pública do município. 

No trajeto da cidade à fazenda, na saída de Canguaretama, Nossa Senhora da 

Conceição, orago da paróquia matriz e da cidade, intermedia a doação das bênçãos para os 

peregrinos que se destinam às terras do Cunhaú. Estando localizada na margem oposta da 

estrada, a santa padroeira presencia a cena do martírio perpetuada em pedra, constituindo-se 

também em sua testemunha ocular divina. Estas imagens sinalizam para a condição sagrada 

                                                 
7 As representações negativas do índio como o personagem perigoso e selvagem do Novo Mundo, correntes 
no imaginário do Renascimento, corroboram o que é representado, oficialmente pelo clero, no culto aos 
mártires de Cunhaú. A respeito da representação do mau selvagem ver, notadamente, LÉRY, Jean de. Journal 
de bord de Jean de Léry, 1557. Paris: Edition de Paris, 1957; STADEN, Hans. Nus, feroces et 
anthropophages. Paris: Metaillé, 1979. Por outro lado, a imagem do selvagem americano foi relativizida na 
mesma época por THÉVET, André, As singularidades da França Antártica. Belo Horizonte: Itatiaia/São 
Paulo: Edusp, 1978, como também por MONTAIGNE, Michel de. Des cannibales. In: Les Essais. Paris: 
Gallimard-Pléiade, 1967. Na historiografia contemporânea consultar CEARD, Jean et MARGOLIN, Claude. 
Voyager à la Renaissance. Paris: Maisonneuve e la Rose, 1987; LESTRINGANT, Frank, Le cannibale. 
Grandeur et décadence. Paris: Perrin, 1994. 



O Martírio Encenado 
 
 

44

do espaço, materializando os termos do enredo histórico que é reproduzido cenicamente 

durante o espetáculo realizado todos os anos. 

Em julho de 2002, acompanhei o movimento em torno da celebração do dia 16, 

quando a paróquia da cidade e o seu Centro Pastoral, ganharam uma nova movimentação. 

Havia missionários alojados, vindos de Natal, que participaram da Semana dos Mártires, 

pregando e evangelizando em alguns bairros da cidade. As pessoas da cozinha do Centro 

Pastoral, preparavam a comida para os missionários e integrantes do grupo de teatro. A 

intensa movimentação em torno do trabalho culinário, no entanto, não impediu as conversas 

que tive com as cozinheiras e ajudantes na cozinha, em tardes aquecidas pelo calor do 

fogão de quatro bocas do Centro Pastoral. Cortando cebolas, tomates e pimentões, conversamos 

sobre a história local, quando me foram contadas várias narrativas sobre a cidade e o 

Cunhaú. Nos gentis almoços cedidos, me eram narradas as atividades do Centro Pastoral, as 

estórias de botijas e das almas penadas do Cunhaú e Canguaretama. 

Neste período, a agitação foi ainda maior por causa da construção de um novo 

santuário nas imediações da fazenda. É a igreja construída pelo movimento católico “Chama 

de Amor do Imaculado Coração de Maria”, surgido, segundo a coordenadora do Centro Pastoral, na 

Hungria, com simpatizantes no Brasil espalhados por vários estados. Sediados em Jacareí, 

no Estado de São Paulo, os coordenadores nacionais do movimento, junto com o Governo do 

Estado e um vereador de Natal, compraram um terreno, vizinho à fazenda Cunhaú e iniciaram a 

construção de um santuário para abrigar as celebrações em homenagem aos mártires. Este 

espaço, após a construção do santuário, ficará sob a jurisdição da Arquidiocese de Natal, 

passando a possuir total autonomia na promoção do culto, já que a capela de Cunhaú está 

localizada nos limites de uma propriedade privada. 

No dia 12 de julho de 2002, houve uma celebração no novo templo, ainda 

inacabado, levando os fiéis a rezar em meio às obras ainda em construção. No dia 12 de 

julho de 2002 foi acesa uma fogueira em frente ao templo, antecipando as atividades rituais em 

homenagem aos mártires. O dia consagrado às celebrações do Movimento da Chama de Amor é o 

dia 12 de todos os meses. Devido a desentendimentos entre o pároco local e os proprietários 

da fazenda que abriga a pequena capela tombada pelo Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional, palco dos martírios, as comemorações do dia 16 poderão mudar de cenário. 

Ocorrerá, talvez, uma reformulação do cartão postal da cidade, da antiga capela colonial 

para o santuário mais suntuoso e moderno. A emergência de um novo espaço sagrado na 



O Martírio Encenado 
 
 

45

região de Cunhaú põe em evidência a concorrência e valor de um mercado simbólico sagrado 

que é instaurado no local. 

A data do martírio, marcada pelas comemorações, é revestida de significação 

particular na cidade. Todos os anos, a prefeitura de Canguaretama decreta feriado municipal 

facultativo, estando de portas fechadas, na tarde do dia 16, quase todos os estabelecimentos 

comerciais e repartições públicas da cidade. Em julho de 2002, foi motivo de certo 

nervosismo entre os paroquianos o atraso da publicação do feriado por parte do prefeito. 

Temia-se que o comércio fosse aberto, impedindo as pessoas da cidade de comparecerem à 

celebração. No entanto, por volta das 14 horas, nem mesmo os rapazes do “moto-táxi”, sempre 

alojados na praça da matriz, eram vistos nas ruas da cidade. 

No dia 16 de julho, para a fazenda Cunhaú e capela do antigo engenho, acorrem, 

todos os anos, comitivas de fiéis organizadas pelas paróquias dos lugares que circundam o extenso 

vale do rio Cunhaú ou Curimataú, assim como de outras partes do Estado. Há peregrinos 

de Pedro Velho, Montanhas, Goianinha, Arez, Vila Flor, São José de Mipibu, Nova Cruz e até 

Natal. São grupos de fiéis arregimentados pelos párocos locais que celebram a devoção aos 

mártires ou “almas de Cunhaú”. Chegando em ônibus fretados pela prefeitura, paróquia ou 

pelos próprios fiéis cooperados, os peregrinos de Cunhaú dão um colorido novo ao 

verdejante vale, movimentando o “cenário colonial” e palco de performances culturais 

presentes. Em julho de 2001, foi realizada uma “motoromaria”, partindo da Arquidiocese de 

Natal até a capela de Nossa Senhora das Candeias, em Cunhaú. Uma procissão de 

motocicletas marcou o primeiro aniversário dos mártires de Cunhaú, como beatos da igreja 

católica. O destino de todos é o adro da pequena capela do antigo engenho Cunhaú. Nesta bela 

paragem de um profuso verde, instaura-se um intenso movimento que contrasta com o cotidiano 

de uma propriedade rural destinada à criação de gado e pequenas plantações. Os ambulantes, 

vendendo comidas e “lembrancinhas” dos mártires, alinham-se na trilha que leva da 

porteira à capela, onde havia sido iniciado um calçamento que se pretendia estender até 

a estrada que leva ao distrito vizinho de Piquiri. Em julho de 2002, a arquidiocese tinha sua 

própria barraca, vendendo camisetas, “santinhos”, bonés, fitas, chaveiros, broches e 

lenços com os motivos dos mártires. Estes souvenirs tomam-se a extensão da visita ao 

santuário, lembrando, posteriormente, o momento da peregrinação. 

Os fiéis lotam a pequena capela, rezando o terço e aguardando o momento da 

celebração e espetáculo. Em filas, destinam-se ao altar mor para render homenagens a uma 

imagem de Nossa Senhora das Candeias, réplica daquela que, segundo reza a crônica 



O Martírio Encenado 
 
 

46

narrativa do lugar, presenciou o martírio de 1645. A suposta imagem “original” 

da santa padroeira do Cunhaú e testemunha ocular do massacre encontra-se na casa do 

padre de Canguaretama, no centro da cidade. A devoção aos mártires é mostrada também em 

uma cruz de madeira, localizada atrás do altar, através da qual são solicitadas as graças e 

deixados os ex-votos dos pedidos alcançados. Ornada de fitas coloridas, a cruz é um 

exemplo particular da devoção nascente aos mártires de Cunhaú. Segundo Nem Vieira, 

coordenadora do Centro Pastoral da paróquia de Nossa Senhora da Conceição, a cruz teria sido 

colocada em Cunhaú na década de 1960, “ainda no tempo do Padre Zilmar”, mas “não 

tem nada de história, foi a gente que colocou 1á”. Mesmo “não tendo nada de história”, a 

cruz guardada nos findos do altar mor da ermida do Cunhaú, desperta a devoção dos 

peregrinos e se transforma em objeto cenográfico no momento da celebração. É ela que ajuda a 

compor o cenário realista do martírio encenado no dia 16 de julho. 

Muitos dos ex-votos deixados em Cunhaú foram levados para Canguaretama por ocasião 

dos desentendimentos ocorridos, em função de “uma pedra”, entre o pároco da cidade e os 

proprietários da fazenda. Ao perfazer um ano da cerimônia de beatificação no Vaticano, o 

padre de Canguaretama retirou, do entorno da capela tombada de Cunhaú, uma pedra, de 

aproximadamente dez quilos, e dois tijolos, pretendendo utilizá-la como pedra fundamental 

do novo santuário que iria ser construído nas proximidades das terras do antigo 

engenho. Com a instauração do litígio, a pedra, que havia recebido as bênçãos do 

arcebispo de Natal, foi levada para a sede do Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional (IPHAN), em Natal. Com esta confusão, muitos dos objetos de devoção saíram 

de Cunhaú e foram para Canguaretama. 

Tem ocupado a atenção dos romeiros, de modo particular, a pedra tumular, posta 

após o altar, junto à parede, de um dos antigos donos do engenho Cunhaú. A devoção dos 

fiéis, no entanto, liga a pedra com inscrições em baixo relevo, 

aos personagens martirizados. Os peregrinos do Cunhaú 

acreditam ser o túmulo do Padre André de Soveral, sobre o qual 

se reza um terço antes das celebrações e performances 

teatrais, realizadas no adro da capela. Acredita o historiador Olavo 

de Medeiros Filho, do Instituto Histórico e Geográfico do 

Rio Grande do Norte, que a lápide pertence a Jerônimo de 

Albuquerque Maranhão, o primeiro senhor das terras do 

Cunhaú, morto em 1618 (MEDEIROS FILHO, 1993a,p.8). Na Lápide próximo ao 
altar da capela de 
Nossa Senhora das 

F
ot

o:
 a

ut
or

 



O Martírio Encenado 
 
 

47

sacristia da capela, os fiéis oram e acendem velas “na intenção” dos mártires para fazer os 

seus pedidos. Antes, suas paredes abrigavam fotografias antigas, mostrando as suas ruínas; a 

visita de Câmara Cascudo e Mário de Andrade, em 1929; a antiga casa grande do engenho, 

ao lado da capela já em ruínas; uma planta da reforma e os trabalhos de reerguimento de suas 

paredes, realizados em meados da década de 1980. Hoje estes quadros encontram-se 

guardados na casa dos proprietários da fazenda, “porque estavam se estragando”. 

Do lado de fora, é posta a iluminação, junto ao palco montado para a celebração 

que ocorre, geralmente, no entardecer. As luzes se entrecruzam em fios fixados a postes de 

madeira, formando um quadro que se estende do frontispício da capela ao estrado armado, a 

poucos metros dali, para receber os celebrantes. Os fiéis, quando se inicia a chegada destes, 

dirigem-se à arena formada especialmente para as celebrações e performances teatrais do 

passado. Na “casa de purgar” do antigo engenho não mais existente, os atores do grupo de teatro 

se revestem com as roupas e os papéis dos personagens do martírio. Entre os “artistas 

paroquiais” são passadas as últimas instruções para o espetáculo que se aproxima. Neste 

momento a “distribuição do sangue aos mártires”, a realização das pinturas corporais dos 

índios e o envelhecimento do Padre André de Soveral tomam a atenção dos 

coordenadores do grupo de teatro da paróquia matriz de Canguaretama. No palco, se 

acomodam em seus espaços os padres que realizarão a concelebração, acompanhados por 

membros da Arquidiocese, representados pelo arcebispo e o postulador da causa da 

beatificação, um “mestre de cerimônias”, integrantes de um grupo de coral e os operadores dos 

aparelhos de som. Espalhados ao longo do campo coberto de verde e de féis, fotógrafos 

procuram peregrinos que desejem levar para casa uma lembrança desse momento e o 

melhor ângulo para registrar o evento. Ao lado do palco principal foi montado um 

palanque para o recebimento das autoridades políticas do município e do Estado que irão 

participar do evento. Dentre eles está presente a família proprietária da fazenda. 

Antes do acendimento das luzes é iniciado o ato celebrativo. Então, são dados os avisos e 

iniciados os louvores com as músicas dos padres cantores. Após os informes, as prédicas dos 

sacerdotes e a animação “carismática” dos cânticos que obtiveram o coro dos fiéis é 

anunciado o espetáculo “O Morticínio de Cunhaú”, encenado pelo grupo paroquial de teatro 

Ana Costa. A dramatização do martírio é realizada no chão, junto aos féis. Os 

espectadores devotos formam um semi-círculo, procurando o melhor ângulo de 

visão da performance dos atores da região. Sob a luz do sol poente, marcando um final de 

tarde de céu com poucas nuvens, é iniciada a performance dos atores de vozes gravadas, 



O Martírio Encenado 
 
 

48

reproduzidas nas caixas de som dispostas ao lado do palco. Entra em cena a “teatralização da 

história” na promoção da “causa beatificadora” da morte dos mártires, cujas representações 

dramáticas têm o fito de fazer eco na memória dos peregrinos espectadores. Neste “teatro da 

memória e da história”, simulando a “vivência” do martírio, os romeiros de Cunhaú são 

transformados em testemunhas oculares do evento beatificado. Os fiéis observam e 

escutam com atenção cada ato encenado, emocionando-se diante das cenas sangrentas de 

selvageria dos índios e da maldade do judeu alemão. Na volta para casa, povoam as suas 

lembranças as imagens da “guerra do tempo do holandês”, testemunhadas no 

espetáculo e “confirmadas” nos “buracos de bala” que as paredes da capela ainda 

ostentam para os olhares devotos. Com o fim da dramatização, o espetáculo é aplaudido, sendo 

continuada a celebração religiosa em homenagem aos mártires com as preces, 

prédicas e cânticos orquestradas pelos celebrantes. 

Todos os anos a veneranda capela de Nossa Senhora das Candeias do antigo 

engenho Cunhaú abriga, em suas paredes reconstruídas e em seu adro 

revitalizado, estas representações dramatizadas das cenas coloniais do massacre. Nos autos 

do processo e campanha de beatificação, os colonos massacrados são descritos como mártires da 

pátria e da fé católica, unindo, sob a bandeira da perseguição religiosa, as causas do 

martírio. Todos os domingos, às 10 horas da manhã, na pequena capela tornada relíquia do 

passado beatificado, há uma missa, geralmente celebrada pelo pároco de Canguaretama. 

Tombada em ruínas, em 1964, pelo então Departamento do Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional, como um bem de valor arquitetônico religioso, a capela ganharia ainda o status de 

cenário do cartão postal da cidade com o início do movimento em tomo da beatificação dos 

mártires potiguares. No seu assentamento em tombo é descrito: “[ ...] Da capela do Engenho 

Cunhaú, construída com tijolos cozidos, batentes e cornijas de pedra lavrada, restaram 

as paredes laterais e a parede de fundo. As paredes laterais da capela-mor possuem seteiras. 

Na parede do retábulo resta o nicho em arco” (SPENCER,2000,p.51). 

Na década de 1980, através de um convênio firmado entre o Ministério da Cultura, 

a Fundação Nacional Pró-Memória, a Fundação Roberto Marinho e o governo do Estado, a capela 

de Nossa Senhora das Candeias foi restaurada, sendo realizada a cerimônia de reinauguração 

no dia 15 de fevereiro de 1986. O Instituto Histórico e Geográfico do Rio Grande do Norte 

esteve representado na cerimônia, pelo seu diretor Enélio Lima Petrovich. Não obstante a 

restauração do templo, marco do passado colonial da região, a atual fachada não reflete a 



O Martírio Encenado 
 
 

49

arquitetura original perdida nas sucessivas reformas ao longo do tempo, assumindo o aspecto 

de uma edificação do século XVIII (NESI, 1997, p.4). 

 

Até a sua restauração, as peregrinações e 

celebrações religiosas tinham como cenário os 

escombros da edificação. As romarias de outrora, 

lembram alguns moradores da cidade, eram 

realizadas a pé. Como se recorda Nem Vieira, na 

época da sua infância, os párocos da cidade, nos 

dias dois de fevereiro, consagrado à Nossa 

Senhora  das Candeias, e 16 de julho, faziam as 

peregrinações até as ruínas da capela. Antes, 

“mandava limpar aquele matagal, botava amparo ao redor das ruínas e celebrava missa lá 

dentro”. No local, acrescenta, eram realizados retiros espirituais com grupos de jovens de 

distritos e municípios vizinhos. Outros habitantes de Canguaretama ainda se lembram do 

tempo em que a capela não tinha teto e quando chovia “o povo levava chuva e não saía”. 

Na década de 1970 são iniciadas as “procissões de carro” até o Cunhaú, inaugurando um novo 

incremento às peregrinações. Na segunda metade da década de 1980, com a reforma da 

capela, reedificando as suas paredes, e o início da campanha de beatificação, o número de 

peregrinos progressivamente foi aumentando, até tomar parte no espetáculo que passou a ter palco 

em Cunhaú, na comemoração dos seus mártires. 

A memória do lugar enaltece a lembrança da coragem e testemunho religioso dos colonos 

de ascendência lusitana, a perseguição e o proselitismo dos conquistadores batavos calvinistas, o ardil 

de um judeu alemão herege e a ação mercenária de índios canibais. Tal pano de fundo tem 

matizado as leituras históricas recentes do passado local e as suas representações 

performadas no tempo e no espaço das celebrações oficiais da cidade. Desse modo, o tempo 

pretérito é revivido e testemunhado em suas passagens mais dramáticas, com a encenação da 

morte de cerca de 70 pessoas, homens, mulheres e crianças, antigos moradores do lugar. Esta 

história é então promovida como o enredo das solenidades oficiais da cidade. 

Vai se constituindo, com isso, a celebração de uma narrativa histórica do lugar 

que consagra um modelo historiográfco “colonial”. Os cronistas e historiadores do período, 

desse modo, são alvo de leituras históricas recentes que “sincronizam” as suas falas, 

ensaiando a retórica do passado martirizado. Não obstante a diacronia inerente ao enredo 

Missa nas ruínas da capela, 1945 

F
ot

o:
 a

ut
or

 



O Martírio Encenado 
 
 

50

encenado, remontando a mais de três séculos, a observação da trama do martírio deve se 

inscrever na temporalidade do contexto atual das celebrações. O enredo do martírio, 

enquanto uma reconstrução presente do passado, dá às imagens da colonização 

celebradas a condição de elementos pertencentes a uma textualidade histórica. 

Mas, recuperar, ainda que rapidamente, o relato histórico do passado local, alvo de 

encenações e consagração presentes, pode servir de instrumento para indicar menos o processo de 

formação do discurso histórico que se estabelece do que a sua reinterpretação. Confrontado com os 

dados da tradição oral do lugar, por exemplo, podem ser percebidas as recorrências e 

descontinuidades deste discurso celebrado do pretérito. Com o objetivo de perceber 

regularidades entre o discurso histórico e as diferentes representações do passado da região, vamos 

revisitar de maneira breve alguns eventos da “história do lugar”, contados pela historiografia. 

Partindo do período “holandês” e da ocupação colonial do espaço, chegaremos às cenas mais 

recentes da promoção do evento do martírio. Ensaiando um tal exercício de “história 

geográfica” (BRAUDEL,1978), poderemos sugerir, por meio da observação da história da 

cidade e de Cunhaú, o modo como se articulam as noções de espaço e de duração8. 

Após esta “leitura histórica” do passado local, continuaremos seguindo os trajetos de 

formação de uma devoção aos mártires de Cunhaú, da construção de sua santidade e da 

definição dos papéis dos personagens históricos. 

                                                 
8 Sobre o assunto, ver BOURDELAI, Patrice e LEPETIT, Bernard. Histoire et espace. In: AURIAC, Franck. 
Espaces, Jeux e Enjeux. Paris: Fayard, 1986. p.17-27; AUGÉ, Marc. Notes sur les rapports entre espace 
social e systémes symboliques, Anneles ESC. n.6. p.1251-59, nov.-déc.1985. 



O Martírio Encenado 
 
 

51

CENA 2: CUNHAÚ: RELÍQUIA DO PASSADO 

 

Em dezembro de 1633, chegam os holandeses capitulando o domínio luso 

estabelecido na Capitania do Rio Grande desde o final de 1599. Os holandeses 

iniciam a conquista do Rio Grande com o rendimento da guarnição que tomava conta da 

Fortaleza dos Reis Magos, edificada próximo à cidade de Natal, sede administrativa da Capitania. 

Os fatos ocorridos no século XVII, que tiveram palco no engenho Cunhaú e no Porto de 

Uruaçu, se realizaram há apenas quarenta e oito anos do início da evangelização da 

Capitania do Rio Grande. O primeiro, ocorrido em julho 1645, se deu no principal núcleo 

econômico da Capitania. O engenho Cunhaú, que comerciava diretamente com Recife, 

constituía-se em um dos seus maiores núcleos de povoamento (MEDEIROS FILHO,1998). A 

pequena capela, dedicada a Nossa Senhora das Candeias, foi palco do massacre perpetrado 

por Jacó Rabbi9 e seu exército de holandeses e índios Potiguar e Tapuia. 

Narram os cronistas que na tarde do dia 15 de julho de 1645, um sábado, chega à 

povoação do Cunhaú, o malévolo Jacó Rabbi, acompanhado de seus exércitos. Dizendo 

trazer notícias do Supremo Conselho Holandês, sediado em Recife, convoca, então, os 

moradores para uma reunião no dia seguinte, a se realizar após a missa. À noite, precipita-

se uma chuva torrencial impedindo uma presença maior de fiéis na celebração da manhã 

que se aproximava. No domingo, dia de Nossa Senhora do Carmo, comparecem na capela, “para 

cumprir os preceitos dominicais do Senhor”, 69 pessoas10, homens, mulheres e crianças, 

colonos moradores da comunidade. É iniciada a celebração sob a presidência do Padre 

André de Soveral, brasileiro, natural da Capitania de São Vicente, pároco e sesmeiro no 

Cunhaú. No momento da consagração, com a elevação da hóstia e do cálice, as portas da 

pequena capela foram trancadas e teve início a chacina generalizada dos fiéis. O mais cruelmente 

atingido foi o septuagenário11 sacerdote cristão, com uma adaga no peito. O motivo de 

                                                 
9 Jacó Rabbi, personagem polêmico do período holandês, teria promovido, juntamente com grupos indígenas 
da região, saques entre as Capitanias do Rio Grande, da Paraíba e de Pernambuco. Sua condição judia, 
associada à nacionalidade alemã, não se constitui em ponto pacífico entre os historiadores. Sobre o assunto 
ver CASCUDO, Luís da Câmara. História do Rio Grande do Norte. Rio de Janeiro: MEC, 1955; 
MEDEIROS FILHO, Olavo de. Os holandeses na capitania do Rio Grande. Natal:IHGRN, 1998; MELLO, 
José Antonio Gonsalves de. Tempo dos flamengos. 3ed. Recife: FUNDAJ, MASSANGANA, INL, 1987; 
CARVALHO, Alfredo de. Um intérprete dos Tapuias. Revista do Instituto Arqueológico, Histórico e 
Geográfico Pernambucano. v.78, 1912. p.657-67. 
10 Sobre o número de vítimas há divergências, variando, segundo os cronistas, entre 35 e 80 martirizados 
neste evento (MEDEIROS FILHO, 1998). 
11 Sobre a idade do Padre André de Soveral, no momento do massacre, os cronistas portugueses afirmam ter 
o sacerdote 90 anos. Mas, de acordo com os seus dados biográficos, encontrados em uma correspondência de 



O Martírio Encenado 
 
 

52

sua morte é caracterizado como sendo ódio à fé pela selvageria do agressor. Esta cena é 

referenciada na estampa dos mártires de Cunhaú e Uruaçu, pela imagem do Padre André de 

Soveral com as mãos sujas de sangue e a arma cravejada no peito. O seu algoz teria sido o 

“principal” dos Potiguar, o índio Jererera. Os Tapuia que primeiro avançaram sobre o 

sacerdote, diante de suas exortações de castigo divino, recuaram, receosos. Após o 

massacre, narra o cronista francês Pierre Moreau, “[...] os tapuias [...] comeram seus 

cadáveres e pilharam as casas das vizinhanças[...]” (MOREAU,[1651]1979,p.44). 

Seguindo a sugestão do cronista dos feitos holandeses, a participação dos índios 

“Tapuia” no martírio de Cunhaú teria sido coroada pela cena de canibalismo. Mas, as 

cenas de selvageria nas quais os “Tapuia comem os mártires”, seriam um exemplo da 

assimilação da batalha pelos indígenas em seu padrão cultural de guerrear. Esta era, para os índios, 

uma forma tradicional de guerra. Seria uma tradução, em termos nativos, das guerras entre 

holandeses e portugueses. Não era, entretanto, uma guerra de religião, concebida nos termos 

europeus. Lembra Viveiros de Castro (2002,p.212) que para os índios “a religião, própria 

ou alheia, estava subordinada a fins guerreiros”. A “guerra de religião”, no entanto, 

instrui os autos do processo de beatificação, constituindo-se no seu argumento basilar. 

Comer o inimigo era ritualmente significado como assimilar a sua coragem e força.. Este seria 

um exemplo de assimilação nativa “ativa” das guerras coloniais dos europeus. O comportamento 

dos índios nas cenas do martírio desse modo faria parte, segundo os padre inacianos, de 

uma inconstância de sua alma, constante da equação selvagem (VIVEIROS DE 

CASTRO,2002). Esta constância se formaria na concretude de uma ação prática e não no 

planejamento conceitual dos comportamentos. Nestes termos, assim teria sido realizado o 

“le calcul sauvage” dos tapuia ao tomar partido na guerra dos holandeses 

(SAHLINS,1990,p.23-59). A “objetivação” da interpretação nativa, descrita pelas cenas de 

canibalismo, poderia ser tomada, então, diferente do que consagra o enredo histórico do 

martírio, como uma ação criativa de sujeitos históricos co-partícipes em um cenário 

dramático. 

De outro lado, mostram alguns trabalhos que os indígenas tinham a opção de 

tomarem parte nas guerras ou serem escravizados e mortos (LOPES,1999). Os colonizadores, 

portugueses e holandeses, aproveitaram-se de uma relação belicosa já existente entre os 

grupos de índios que habitavam o litoral e o grupo que ocupava o interior, chamado sertão. 

                                                                                                                                                    
Serafim Leite para o historiador potiguar Hélio Galvão, o pároco de Cunhaú estaria com 73 anos no momento 
do seu martírio (PEREIRA,1999, p.18-9) 



O Martírio Encenado 
 
 

53

Para corroborar a visão colonial, é colocado em primeiro plano, nos autos do processo 

eclesiástico de beatificação, a conversão de índio Potiguar Antônio Paraupaba, saído da Baía 

da Traição, atualmente na Paraíba, sendo levado para a Holanda. Lá ele teria sido instruído na 

religião reformada, da qual tornou-se um dos mais fervorosos defensores. Outro aspecto 

destacado para fundamentar a causa da bem aventurança dos mártires do Rio Grande do 

Norte pelo clima de animosidade religiosa, é a publicação das cartas dos índios Felipe 

Camarão e Pedro Poti, mostrados como fiéis prosélitos dos portugueses e holandeses, 

respectivamente (PEREIRA, 1 999,p.82-7). Os primos se dirigem mutuamente ameaças, exortando, 

um e outro, a abandonarem os seus antigos subjugadores. Dessa forma é procurada a justificação 

para o argumento de uma guerra religiosa e de um verdadeiro martírio, movido por ódio à fé 

dos colonos papistas. 

Pierre Moreau, cronista da cena de canibalismo no martírio de Cunhaú, talvez 

quisesse justificar a condição selvagem dos índios, visão corrente na época sobre o seu 

comportamento. A antinomia tupi/tapuia, presente na historiografia colonial, elege dois 

representantes de uma “alteridade histórica”. Os índios tupi, mostrados como já civilizados e 

aldeados, retratariam a transição entre a selvageria para um “estado de sociedade”. Os 

Tapuia, por sua vez aparecem como os selvagens não conversos ligados a um “estado de natureza” 
12. Os índios Tapuia, habitantes do sertão, foram os principais aliados dos holandeses, cuja 

ferocidade era temida pelos próprios flamengos. O termo Tapuia, usado pelos cronistas 

para referenciar os ocupantes do interior do território, homogeneizava os 

diferentes grupos indígenas sob uma única denominação. Inimigos dos índios que 

habitavam o litoral, os Tapuia tratavam os aliados brancos de igual para igual, 

conforme pode ser visto nos relatos deixados por cronistas holandeses. Os holandeses 

mantinham estes temidos aliados afastados das zonas habitadas, sobretudo Recife. Quando desciam 

do Rio Grande em direção a Pernambuco, os flamengos se antecipavam com presentes 

pedindo-lhes que retornassem às suas terras. Estes indígenas demandaram maior atenção 

do governo holandês, por isso as melhores descrições feitas sobre eles foram realizadas por 

holandeses ou oficiais sob o seu comandado, como aquelas deixadas por Elias Herckmans, Roloux 

Baro e Jacó Rabbi (MELLO,1987,p.201-4). 

                                                 
12 Sobre este assunto ver os ensaios filosóficos dos “contratualistas” que refletiram sobre os estados de 
natureza e sociedade. Dentre eles destaco, ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discours sur l’origine de l’inegalitéi. 
Paris: Gallimard-Pléiade, 1969; ROUSSEAU, Jean- Jacques. Du contrat social. Paris: Gallimard-Pléiade, 
1969. 



O Martírio Encenado 
 
 

54

Os contatos com estes grupos indígenas eram feitos por meio de “embaixadores” 

junto aos principais de suas tribos. Dois dos mais famosos destes intérpretes e embaixadores 

foram Jacó Rabbi e Roloux Baro. Ambos viveram entre o “gentio”, aprendendo a sua 

língua e “costumes bárbaros”, deixando escritos “etnográficos” sobre estes grupos. Jacó 

Rabbi, casado com uma “natural da terra”, teria deixado uma descrição dos costumes e 

aspectos físicos dos Tapuia, com os quais conviveu. Seu “estudo” foi transcrito na obra 

História Natural do Brasil, do alemão Georg Markgraf, publicada em 1643. Roulox 

Baro escreveu em 1647 a “Relação de Viagem ao País dos Tapuias”, publicada em 

1651, conjuntamente com o relato do cronista francês Pierre Moreau. Este “país” 

localizava-se, provavelmente, na região do alto Oeste do Rio Grande do Norte. 

O segundo acontecimento destacado na historiografia colonial potiguar é a 

chacina generalizada, em Uruaçu, de homens, mulheres e crianças remanescentes dos 

massacres anteriores de Cunhaú e da Casa Forte de João Lostão Navarro. Este último, 

ocorrido em setembro de 1645, teria sido realizado pelos soldados holandeses como uma busca de 

revoltosos refugiados na edificação, cujo proprietário teria sido apontado como um dos 

articuladores do movimento insurrecional de Pernambuco na região. Este ataque 

batavo, no entanto, não foi incluído nos autos do processo eclesiástico de beatificação, por não estar 

caracterizado, de modo premente, em suas narrações, como perseguição religiosa. Esta é uma 

exigência da Congregação da Causa dos Santos no Vaticano, para o reconhecimento de um 

martírio cristão. No dia 3 de outubro de 1645, ocorreu o segundo martírio no local 

chamado Porto de Uruaçu, hoje pertencente ao município de São Gonçalo do Amarante. É 

conhecido atualmente também como Porto dos Flamengos. Nesta ocasião, foram 200 índios 

bem armados, comandados por um de seus principais convertidos ao calvinismo13, uma 

tropa de soldados flamengos e um sacerdote reformado, que realizaram o massacre de mais 

de 70 cristãos, divididos em dois grupos, com requintes de perversidade e selvageria. Neste 

segundo martírio, estão alguns dos principais personagens beatificados, como o pároco de 

Natal, Ambrósio Francisco Ferro e o leigo Mateus Moreira. 

Após um período de 20 anos de presença holandesa na Capitania do Rio Grande, a 

colonização portuguesa se choca com o movimento de resistência indígena conhecido 

como “Guerra dos Bárbaros” ou “Confederação dos Cariris”. Com o fim da “Guerra dos 

                                                 
13 Antônio Paraupaba, escolhido regedor dos índios Potiguar na Capitania do Rio Grande, na Assembléia dos 
Índios de 1645, promovida pelos holandeses. Ver em PEREIRA, Francisco de Assis. Protomártires do 
Brasil. Aparecida: Santuário, 1999; MELLO, José Antonio Gonsalves de. Tempo dos flamengos. Recife: 
FUNDAJ, MASSANGANA, INL, 1987. 



O Martírio Encenado 
 
 

55

Bárbaros”, no primeiro quartel do século XVIII, se consolidou o povoamento colonial luso do 

território. Para isso, de grande importância foram as ações missionárias volantes e 

de aldeamento que ajudaram, efetivamente, a solidificar a presença portuguesa na Capitania do 

Rio Grande. A partir delas surgiram as primeiras vilas e povoações, alçadas, posteriormente, 

à categoria de cidades. Caso do aldeamento de Igramació, tornada Vila Flor, dando origem, 

posteriormente, a Canguaretama. 

A ação missionária na colonização do Rio Grande se deu, em um primeiro 

momento, por meio de Missões Volantes de padres jesuítas, correntes até à época da 

invasão holandesa. Em uma dessas missões, em 1605, estavam os padres Diogo 

Nunes e André de Soveral, este último mártir de 1645 da capela do engenho Cunhaú. Esta 

missão conseguiu acalmar alguns Potiguar “agitados” e visitou aldeias, com destaque para 

uma delas. Era a aldeia, localizada perto da lagoa de Guaraíras, governada por Antônia 

Potiguar, índia batizada que mandou abrir e limpar um caminho reto pela mata, vindo 

recebê-los a “quinze mil” passos da aldeia, ocasião em que regulou seu estado matrimonial 

(LOPES,1999,p.91-2). 

A objetivação da interpretação nativa no contato com os europeus, não se deu só 

por meio das guerras, entre os grupos do litoral e os do sertão. A assimilação se deu 

também através das representações mitológicas indígenas que se confundiram com as 

mensagens catequéticas dos missionários. Imbuídas de um ideário messiânico, pregando as 

bonanças do reino celestial, estas mensagens foram associadas às crenças nativas da “terra 

sem mal”, anunciada pelos caraíbas. Estes eram xamãs que percorriam as aldeias, em 

intervalos regulares, antes da chegada dos europeus (LOPES,1999,p.86). Pode-se dizer então 

que os acontecimentos e relações de contato, ocorriam como metáforas de uma realidade 

mítica da qual os padres inacianos também buscaram tirar proveito. Por outro lado, diante do 

exposto, é possível pensar que a própria conversão do “gentio” foi orquestrada, pelo menos 

no momento do contato, de modo nativo (SAHLINS,1990). 

Em 1755, o aldeamento de Igramació é alçado à categoria de vila, passando a 

chamar-se Vila Flor. Um século depois, a sede da municipalidade é transferida para o 

inexpressivo “Saco do Uruá”, depois chamado Vila de Canguaretama, habitado 

somente por negros e índios artesãos de barro e de fibras vegetais, trançadas em cestas de 

palha. A transferência se dá sob os auspícios de um padre político briguento e 

determinado, que entrou em conflito com um senhor de terras de Vila Flor. A nova sede 

sequer tinha instalações físicas apropriadas para alojar os aparelhos de gestão administrativa e 



O Martírio Encenado 
 
 

56

religiosa. Os sacramentos católicos foram celebrados em um armazém até a construção da 

igreja matriz da freguesia, em 1858, dedicada a Nossa Senhora da Conceição. Em 1860, esta 

capela seria demolida para a construção de uma outra que, por volta de 1875, também seria 

derrubada para dar lugar a uma nova. A sua construção teria sido dirigida pelo padre 

cearense Frei José Antônio Maria Ibiapina, famoso missionário, andarilho dos sertões do 

Nordeste que, por onde passava, formava congregações de beatas, realizando 

milagres e curas. 

Esta nova paróquia, construída com dimensões maiores que as anteriores, seria 

concluída somente em 1900. Mas, o missionário do Ceará teria falecido, ainda em 1883, 

nos sertões do Nordeste. A sua passagem por Canguaretama, guardada na tradição oral da região, 

parece não ter frutificado com uma de suas “Casas de Caridade”, deixadas pelo missionário 

taumaturgo em vários locais do sertão nordestino, sobretudo na região do Vale do Cariri, no Ceará. 

Administradas pelas congregações de beatas, criadas pelo missionário, as “Casas de Caridade” 

do Frei Ibiapina serviam de escolas e orfanatos para filhas dos fazendeiros, comerciantes e 

agricultores pobres (DELLA CAVA, 1976,p. 30-3 1). 

Constantes na tradição oral local, as figuras dos “frades” missionários 

construtores de igrejas, lembra o processo de evangelização colonial da região, quando os 

padres regulares seiscentistas das ordens religiosas missionárias buscavam formar prosélitos, 

louvando ao “EI Rei, meu Senhor”. O Frei Serafim de Catânia, ao lado do Frei Ibiapina, 

aparece como o sacerdote, sob cujas bênçãos se deu a construção da “igreja da Penha”. Teria sido 

Frei Serafim ou Frei Ibiapina, ainda, o autor da conversão do cruel Dendê Arcoverde. Este 

se arrependeu de seus atos criminosos após ouvir as prédicas do poderoso missionário. Os 

relatos orais guardam a lembrança da passagem de Frei Damião, missionário santificado pelo 

povo em sucessão ao Padre Cícero. O missionário capuchinho também esteve “em missão” em 

Cunhaú, participando do “Congresso da Penha”, segundo Seu Luiz Padre, morador das terras 

do antigo engenho. Logo após a morte de Frei Damião, em 1997, se iniciaram os estudos para a 

petição de abertura de um processo de beatificação para o missionário, junto à diocese de 

Recife. 

O Frei Serafim de Catânia, que andava em missões pela povoação do Uruá, teria dado à 

localidade o nome de Penha, confirmado para a freguesia em lei provincial de número 468 

de 27 de março de 1860. A duplicidade de nomes, foi acordada pelo uso laico de Canguaretama, em 

assuntos administrativos, e Penha, para assuntos eclesiásticos (LIMA,1937,p.267). Não 

obstante o uso laicizado e oficial do topônimo Canguaretama, a denominação de sua antiga 



O Martírio Encenado 
 
 

57 

freguesia se perenizou na memória das pessoas. Ainda hoje, Penha é o nome da cidade para 

vários visitantes e moradores. Dizem também que o uso do termo se popularizou devido à antiga 

estação ferroviária da cidade, chamada Penha, em funcionamento a partir da década de 

1880. Cascudo diz que, na confusão dos três nomes, cantava-se: 

 
O Vila! Dize teu nome, 
Também te quero chamar 
Tu és Vila da Penha, 
Canguaretama ou Uruá 
(CASCUDO,1968,p.131). 

 

Inaugurada em 1882, a estação ferroviária de Canguaretama pertence ao percurso 

da primeira ferrovia do Rio Grande do Norte, ligando Natal ao município de Nova Cruz, na 

fronteira com a Paraíba. A Natal and Nova Cruz Railway Company inaugurava a entrada 

de capitais ingleses na construção de estradas de ferro no Estado. Pertenceu à companhia 

britânica de rede ferroviária Great Western of Brazil Railway que assentou as primeiras 

ferrovias no Nordeste (MONTEIRO,2000,p.179). Constituiu-se em uma das principais vias 

de comunicação do município, no transporte de passageiros e escoadouro de sua produção 

econômica, ao lado do tráfego fluvial, ancestralmente conhecido pelo europeu explorador e 

colonizador. Foi testemunha ocular do crescimento econômico do município e também de 

sua decadência, época na qual o brilho férreo do progresso foi mareado pela fuga de seus 

vultos históricos e pelas mudanças ocorridas no cenário político e econômico do Estado, 

após a Primeira República. 

A “estação da Penha”, que distava dois quilômetros da cidade, era seguida de uma 

parada em Piquiri, ainda hoje distrito do município. Ela recepcionou, em 1945, os 

celebrantes e convidados do Primeiro Congresso Eucarístico Paroquial de Canguaretama 

em homenagem aos mártires do Rio Grande do Norte. Fora o local de desembarque de 

Dom Marcolino Dantas, bispo da diocese de Natal, no dia primeiro de outubro daquele 

ano. Com sua comitiva eclesiástica, o oficiante da sessão solene de abertura do encontro, 

foi recebido com “as devidas homenagens”. Também recebida festivamente, “com 

foguetes e salva de 21 tiros”, a comitiva governamental chegava à estação da Penha no dia 

três de outubro para participar das cerimônias de encerramento do congresso precursor na 

promoção da questão do martírio, consagrado canonicamente com a beatificação dos 

mártires somente 55 anos depois (CARVALHO,1995,p.18-9). 



O Martírio Encenado 
 
 

58 

A estação ferroviária testemunharia também a transferência do Cruzeiro da 

Matriz, em 1936, pelo Padre Ambrósio Silva, da praça Augusto Severo para suas 

proximidades, em um terreno doado por Luiz Gomes, dono do engenho Pituaçu 

(GALVÃO NETO,s.d.). A cruz de madeira, colocada na praça, ainda no século XIX, por 

Frei Serafim de Catânia, antes mesmo da inauguração da igreja matriz, tinha sob o seu 

alicerce, acreditavam as pessoas, um rio caudaloso que iria acabar com a cidade. O 

Cruzeiro, antes da matriz, agora da estação, foi substituído, na década de 1980, por outro 

de alvenaria, ornado, recentemente, com uma imagem de Cristo crucificado. O local ficou 

conhecido como Alto do Cruzeiro. 

Ligada ainda às crônicas narrativas da cidade, a estação da Penha secunda o 

cenário de vales e serras do município, na história do “Gruta do Bode”. A quatro 

quilômetros da cidade, a “Gruta do Bode” guarda mistérios, tesouros, armas, animais e 

seres encantados. É também o cenário das ações de um dos personagens coloniais. Como 

será visto, é neste local que os holandeses teriam construído, de acordo com a história oral 

local, um complexo de túneis que se estendem até Natal. Segundo uma das narrativas orais 

sobre a história do lugar, o seu nome teria sido dado pelos maquinistas da estrada de ferro, 

companheiros de viagem de um caprino misterioso. Reza o conto que havia um bode, 

solitário habitante daquelas paragens, que sempre “pegava uma carona” no trem, na subida 

da serra. Descendo na estação da Penha, o bode retornava ao seu tradicional destino, 

caminhando sobre os trilhos. Com a recorrência do fato, os maquinistas passaram a 

identificar o verdejante vale, encimado pelo monte ainda revestido de vegetação da Mata 

Atlântica, de “Gruta do Bode”. 

Entre 1890 e 1892, foi construída, por operários da cidade, a capela de São José, a 

apenas 150 metros da paróquia matriz de Nossa Senhora da Conceição. Esta construção 

poderia indicar uma certa convergência de um operariado nascente, sobretudo, se 

confrontado com o fato de que a primeira agremiação operária do Rio Grande do Norte 

teria sido fundada em Canguaretama. A Sociedade União Beneficente dos Artistas, criada 

em fevereiro de 1873, foi uma Sociedade Mutualista, agremiação operária pela qual os 

trabalhadores se socorriam mutuamente no caso de doenças, mortes e acidentes. Antecedeu 

as Ligas Operárias, surgidas no início do século XX, reivindicando melhores condições de 

vida e de trabalho (MONTEIRO,2000,p.185). 

A “Sociedade dos Artistas” congregava poetas e artesãos, incluindo-se aí os 

marceneiros, pedreiros, etc. Há na cidade um marco erigido em homenagem a esta 



O Martírio Encenado 
 
 

59 

agremiação operária, um obelisco comemorativo, inaugurado no dia 2 de fevereiro de 

1926. O local onde foi plantado este pequeno monumento, ficou conhecido como a Praça 

do Obelisco ou Praça dos Artistas. Mas, com o passar dos anos, passou a ser identificada 

como a “Praça do Belisco”, local de encontros amorosos. 

A tradição artística da cidade é exemplificada também pela existência de cinemas-

teatro, desde a primeira metade do século XX. O Cine Teatro Conceição, primeiro cinema 

e palco de encenações dramáticas da cidade, projetava, em sua tela, imagens em animação, 

já na década de 1930. Era o cinema mudo que chegava em Canguaretama, acompanhado 

pelo som de um piano. Fechou as portas com a morte de seu dono, Gulherme Max de 

Gouveia, “coletor federal” da ostentosa urbs. Além desta casa de espetáculos, a cidade teve 

o Cine Canguaretama e o Cine Luzitânia. 

Sob a organização de Geraldo Antônio de Oliveira, natural do município de Nova 

Cruz, o Cine Teatro Luzitânia, iniciou, em 1972, a exibição de suas películas. Localizado 

na praça Augusto Severo, em edifício alugado, pertencente a Yara Gomes, representante de 

importante família da cidade, o Cine Teatro exibiu filmes e foi palco de apresentações até 

1987, data de seu fechamento. Fora, possivelmente, em seu palco que tiveram cena as 

peças criadas por Dona Ana Costa. Professora da cidade e escritora de “dramas”, Ana 

Costa deu nome ao grupo de teatro que encena o martírio da capela do engenho Cunhaú, 

ligado à paróquia matriz do município. Suas peças, pouco lembradas pelos moradores da 

cidade, pareciam dramatizar temas bíblicos e cotidianos. Para os integrantes do grupo de 

teatro paroquial da cidade, Ana Costa foi uma bela atriz de teatro, que trabalhava com 

jovens e chegou a ser miss Rio Grande do Norte. Mas, devido a problemas de saúde 

precisou deixar suas atividades, indo morar em Natal. Outros moradores da cidade, no 

entanto, afirmam que o motivo de seu afastamento se deveu a problemas mentais. 

A praça do centro da Canguaretama, de frente à igreja matriz de Nossa Senhora da 

Conceição, possuía coreto, localizado em seu centro, e um cruzeiro. A praça Augusto 

Severo abrigava as celebrações religiosas e 

comemorações cívicas da cidade. Em 1945 

se constituiu no alco das celebrações 

oficiais do Primeiro Congresso Eucarístico 

Paroquial de Canguaretama, realizado 

entre os dias 30 de setembro a 3 de 

outubro, no tricentenário dos morticínios 

F
ot

o:
 a

ut
or

 



O Martírio Encenado 
 
 

60 

de Cunhaú e Uruaçu. A atual praça Augusto Severo abrigou, na ocasião, as sessões solenes 

do Congresso, a apresentação de peças teatrais, evoluções de bandas de música, grupos de 

coral, uma sessão solene do Instituto Histórico e Geográfico do Rio Grande do Norte 

dirigida pelo historiador Nestor dos Santos Lima, seu presidente, e o destino final da 

procissão vinda das ruínas da capela do engenho Cunhaú. 

O cortejo, trazendo o Santíssimo Sacramento e a imagem de Nossa Senhora das 

Candeias, suposta testemunha ocular do martírio que marcou o passado colonial da região, 

veio ladeado por cavalarias, formadas por membros de famílias abastadas da cidade. Não 

obstante parte destas celebrações serem noturnas e se realizarem na praça, a cidade, na 

época, não possuía energia elétrica.. No antigo cinema, localizado na praça da igreja 

matriz, de propriedade de Luiz José Gomes, foi improvisado um restaurante, denominado 

“Os Peregrinos” (CARVALHO,1995,p.18-9). Com este Congresso, Canguaretama 

começava a construir o designativo de “Terra dos Mártires”. 

Após 50 anos a praça da matriz é, novamente, palco de um novo Congresso 

Eucarístico Paroquial. Como mostrado anteriormente, em outubro de 1995, Canguaretama 

torna-se, mais uma vez, a sede de celebrações eucarísticas alusivas aos martírios de 

Cunhaú e Uruaçu. É reiterada para a cidade, com este segundo congresso, a construção do 

epíteto de “Terra dos Mártires”. Como visto, à cerimônia de abertura, oficiada pelo 

Arcebispo de Natal, seguiu-se a dramatização do martírio, encenada pelo Grupo de Teatro 

Ana Costa. Na ocasião, a praça, mais uma vez, foi o destino do cortejo que partiu da capela 

da fazenda Cunhaú, tendo à frente uma cavalaria. 

Com a emergência destes congressos, que marcaram a história recente da cidade, 

e a instauração do processo e campanha eclesiástica pela beatificação dos mártires, o 

espaço do antigo engenho colonial é promovido como um lugar sagrado. A região do Vale 

de Cunhaú, desse modo, passa a ganhar a importância simbólica de um local santificado e 

centro de peregrinações. Este espaço sagrado está localizado em uma fértil região de 

várzea, alvo de “cheias” no passado, quando as águas avançavam em direção ao adro da 

pequena capela. 

O topônimo Cunhaú, segundo Câmara Cascudo (1968,p.85), vem do termo tupi 

cunhã-u, significando bebedouro ou aguada das mulheres, isto é, rio no qual as mulheres 

tomavam banho. É o nome dado, no município de Canguaretama, ao extenso vale banhado 

pelo rio Curimataú, nascido na serra da Borborema, na Paraíba. Também chamado de rio 

Salgado, entra no Rio Grande do Norte pelo município de Nova Cruz, cruzando a 



O Martírio Encenado 
 
 

61 

municipalidade de Pedro Velho e desaguando, no Oceano Atlântico, na Barra de Cunhaú. 

É neste lugar de um viçoso verde em meio à vegetação agreste das regiões vizinhas que 

vem sendo “construído” o palco das representações e encenações do passado. O local é 

ressemantizado com a instituição do culto aos mártires. É tornado o lugar sagrado no qual é 

celebrada a memória do fato histórico do martírio. Assim, o espaço ganha a função 

metafórica de narrar os acontecimentos do passado, ascendendo como “relicário” da 

história religiosa do Estado. Uma história “geograficamente” ritmada, se é permitido o uso 

de uma nova expressão, inspirada na divisão do tempo histórico proposta por Fernand 

Braudel (1978,p.13-6). O espaço em tomo do antigo engenho Cunhaú e da capela de Nossa 

Senhora das Candeias é palco da formação de um lugar santificado. Olhando para sua 

história é possível perceber a gênese e forma de construção de um santuário religioso. 

Sendo assim, a revisita da sua história irá esclarecer quais são os elementos que integram a 

lógica de sua consagração como espaço santificado e relíquia do passado. 

A povoação de Cunhaú, primeiro núcleo econômico da Capitania do Rio Grande, 

é formada logo após a sua conquista portuguesa nos primeiros anos do século XVII. 

Constituiu-se em um dos primeiros centros de adensamento populacional da Capitania, 

com a construção do famoso engenho, batizado com o nome da ribeira que lhe dá berço. 

Contava, na enseada da Barra de Cunhaú, com um Fortim guarnecido com canhões de 

ferro, indicando sua importância demográfica, econômica e geopolítica. Cunhaú, palco de 

eventos santificados, intrigas, riquezas e impiedades, é ritualisticamente formado pelo 

culto à memória de um dos principais de seus acontecimentos do passado. 

A fecundidade e a extensão das terras tem matizado as descrições do engenho 

feitas pelos diversos cronistas que lhe devotaram o olhar. Quadro recorrentemente 

referenciado também no corpus narrativo constituinte da tradição oral local. Descrito pela 

historiografia como o “feudo” da família Albuquerque Maranhão, conhecida na História do 

Brasil e importante oligarquia da história política do Rio Grande do Norte, o engenho 

Cunhaú, na época da ocupação holandesa da Capitania, constituía-se em sua principal 

unidade produtiva. Sua produção era voltada para o abastecimento das capitanias vizinhas, 

como Pernambuco, para a qual “ordinariamente” exportava açúcar, milho, farinha de 

mandioca e gado. 

O seu primeiro patriarca, o malbaratador da França Equinocial e primeiro senhor 

do engenho Cunhaú, teria falecido, segundo o historiador Olavo de Medeiros Filho, 

em1618, aos 70 anos de idade, nas terras do engenho e teria sido enterrado na capela da 



O Martírio Encenado 
 
 

62

casa grande, dedicada a Nossa Senhora das Candeias. Jerônimo de Albuquerque Maranhão, 

como ficou sendo conhecido nos livros de História do Brasil, quando capitaneava o Rio 

Grande, concedeu um lote de terras a seus filhos, Antônio e Mathias de Albuquerque, em 

1604. Esta sesmaria, de acordo com o Auto da Repartição das terras do Rio Grande de 

1614, media “sinco mil braças de terra em quadra na varze de cunhaú comessando a 

medir donde entra a ribeira de piquis em curumutaú”. Na sucessão do patriarcado, a 

direção do engenho passa às mãos dos seus filhos Antônio e Mathias de Albuquerque que, 

na época da ocupação holandesa da Capitania, estavam na Paraíba, dirigindo-se, 

posteriormente para Portugal. Mathias só retornaria a Cunhaú, em 1663, quando deixa o 

governo da Capitania vizinha, iniciado em 1657 (MEDEIROS FILHO,1993,p.8-12). 

A povoação e o engenho são conquistados, em 1634, pelas tropas do exército 

holandês que tomam o Fortim da Barra de Cunhaú, rendendo a guarnição que ali havia. 

Com a ocupação batava da Capitania, o engenho é confiscado pela Companhia das índias 

Ocidentais e vendido, em 1637, ao militar holandês Joris Garstman van Werve, associado 

ao Conselheiro Político Balthasar Wijntges, pelo preço de 60.000 florins. Garstman, 

capitão holandês da Fortaleza dos Reis Magos, então chamada Castelo Ceulen, torna-se 

importante personagem da crônica histórica do lugar. Além da posse do engenho que seria 

palco do futuro massacre, contraiu matrimônio com uma mulher da Capitania, a filha do 

senhor de terras beatificado João Lostão Navarro14. Foi também o mandatário da morte de 

Jacó Rabbi, o algoz de Cunhaú e Uruaçu. O assassínio deste último, ocorrido em 1647, 

teria sido arquitetado pelo comandante do Rio Grande holandês como uma vingança pela 

morte de seu sogro, em 1645. 

Aos 16 de julho de 1645 teve palco o memorável evento que iria marcar o passado 

colonial e religioso do local: a chacina dos mártires de Cunhaú. Na época, o engenho 

estava sob o comando de um português, chamado Gonsalvo d'Oliveira, segundo o cronista 

holandês Joan Nieuhof (MEDEIROS FILHO,1993,p.13). Após este episódio, seguiram 

outros, de incêndios e destruições, perpetrados por membros do partido português, no 

âmbito do movimento insurrecional eclodido em Pernambuco naquele ano. Em outubro, 

apareceu em Cunhaú o Capitão João Barbosa Pinto, assediando duramente o engenho e 

matando os holandeses. Foi seguido por Felipe Camarão nestes episódios de devastação do 
                                                 
14 João Lostão Navarro, natural do Reino da Navarra, foi o dono de um importante porto de pescaria, 
guarnecido de uma Casa Forte, na enseada da Barra de Tabatinga, a 45 quilômetros de Natal, assediado pelos 
holandeses em setembro de 1645 (MEDEIROS FILHO, 1986). Foi morto no massacre de Uruaçu, em 
outubro do mesmo ano. Seu nome figura entre os trinta mártires do Rio Grande do Norte beatificados em 
março de 2000, conforme é reproduzido no apêndice 2. 



O Martírio Encenado 
 
 

63

engenho e do povoado, comandados pelos portugueses insurretos. Na animosidade desta 

contra investida ao domínio batavo da região, o engenho foi incendiado, em 1652, por 

Antônio Dias Cardoso e Cosme do Rêgo Barros (CASCUDO, 1955,p. 82). 

O engenho Cunhaú e sua capela, elevados, séculos mais tarde, a relicário da Igreja 

Católica e marco cívico de testemunho patriótico, volta às mãos da oligarquia Albuquerque 

Maranhão com o fim do domínio dos holandeses, expulsos em 1654. É aí que Mathias de 

Albuquerque Maranhão, visto em litígio com os frades carmelitas da Missão de Igramació 

em 1676, vem a jazer. O seu filho Afonso, Fidalgo Cavaleiro da Casa Real e Capitão-mor 

de Goianinha, torna-se o novo senhor de Cunhaú, tendo destacada participação na Guerra 

dos Bárbaros. Combateu o gentio sublevado Tapuia na ribeira do Acauã, região do Seridó, 

onde a família Albuquerque Maranhão possuía extensa sesmaria. 

O sistema sesmarial de doação de terras pela Coroa portuguesa, acompanhado 

pela ocupação de vastas extensões territoriais, que caracterizou a produção do espaço 

agrário brasileiro até a primeira metade do século XIX, consolidou a base fundiária do 

poder político local. Os grandes senhores de terras, como os Albuquerque Maranhão, 

acumulando patentes milicianas e exercendo notada influência nos cargos das Câmaras 

Municipais, concentravam em torno do seu potentado os domínios econômico, político e 

militar. 

Sucedendo Afonso de Albuquerque Maranhão no comando da Casa do Cunhaú, 

assume seu filho Gaspar, também Fidalgo Cavaleiro da Casa Real e Capitão-mor de 

Goianinha. Por volta de 1742 nasceu o seu filho André de Albuquerque Maranhão, que o 

sucederia no comando do Cunhaú. Este último, falecido em outubro 1806, nas terras mais 

tarde beatificadas do bicentenário engenho, é substituído, na descendência patriarcal dos 

Albuquerque Maranhão, por seu filho, agraciado com o mesmo nome do pai. André de 

Albuquerque Maranhão, chamado André do Cunhaú ou Andrezinho do Cunhaú, iria 

protagonizar cenas marcantes da crônica histórica local. 

A várzea do Cunhaú abriga, além do sangue dos mártires beatificados, 

representados oficialmente pelo Padre André de Soveral e o leigo Domingos de Carvalho, 

o registro da passagem de um viajante oitocentista. Quando senhoreava as terras do 

engenho, André do Cunhaú, futuro mártir cívico da Revolução de 1817 no Rio Grande, 

recebeu a visita, em 1810, de Henry Koster, viajante aventureiro luso-inglês e senhor de 

escravos em Pernambuco. Além da passagem do autor de Viagens ao Nordeste do Brasil, a 

historiografia assenta as notas do comerciante francês de algodão Louis-François 



O Martírio Encenado 
 
 

64

Tollenare, morador do Recife entre 1816 e 1817. Em suas Notas Dominicais, o viajante 

francófono, reproduz, na descrição da histórica propriedade dos Albuquerque Maranhão, 

os contornos do quadro relatado por Koster. É chamada a atenção, novamente, para a 

extensão das terras, assinalando a sua tradição pecuária e o plantio do algodão como as 

principais fontes de renda da propriedade. Diz Tollenare, a partir do escrito de Koster e 

retificações do Padre João Ribeiro e de Pinto Garcez, diretor da alfândega de Recife e 

também “hábil naturalista”, que “Cunhaú não passa de uma propriedade; mas tem mais de 

14 léguas de comprimento [...] É perto desta propriedade que começam os limites da 

Capitania do Rio Grande do Norte” (TOLLENARE,1978,p.115-7). 

A viagem de Henry Koster, narrada em seu Travels in Brazil, publicado em 1816, 

em Londres, e traduzido para o português por Câmara Cascudo, em 1941, se constituiu em 

póstero documento descrevendo as propriedades e condição epulária do senhor do Cunhaú. 

Iniciada a sua aventura sertanista no dia 3 de novembro de 1810, Koster iria percorrer 156 

léguas e meia a cavalo, como fala o seu tradutor em prefácio, de Recife a Fortaleza, em 

tempo de seca, passando, em sua pitoresca viagem, pelas terras do engenho Cunhaú. A 

cordial recepção do seu proprietário, constante no relato do viajante, ganha relevo com o 

jantar servido, com vários “serviços” salgados e doces, na casa grande do engenho, à uma 

hora da madrugada. Em sua narração, Koster não esquece de mencionar os marcantes 

acontecimentos ocorridos na povoação do engenho, no século XVII. “Essa povoação e o 

engenho mesmo, foram teatro do massacre cometido pelos Potiguares e Tapuios do 

Potenji no ano de 1645” (KOSTER,1978,p. 84). 

O Coronel André de Albuquerque, segundo as anotações do viajante, residindo 

em seu “engenho feudal”, possuía vários serviçais, cerca de 150 escravos negros e imensas 

propriedades territoriais também no sertão, para pastagens do gado. As plantações de 

Cunhaú, diz Koster, “[...] ocupam quatorze léguas ao longo da estrada e foi adquirida 

outra terra vizinha, igualmente vasta”, sendo “[...] possivelmente a maior dessa região” 

(KOSTER, 1978,p. 82-4). As cenas fastuosas de fidalguia descrevendo o cotidiano do 

Coronel Andrezinho do Cunhaú, enlevadas pelo cenário profuso do vale, são sucedidas, 

anos mais tarde, por atos dramáticos matizados pelas cores republicanas de 1817. Nestas 

cenas, André protagonizaria os momentos mais dramáticos do desenlace do enredo. Reza a 

tradição do Cunhaú que sua mãe, dona Antônia Josefa do Espírito Santo Ribeiro, teria 

falecido no mesmo dia, ao receber a notícia da morte do filho. 



O Martírio Encenado 
 
 

65

Na continuidade da sucessão oligárquica dos Albuquerque Maranhão no Cunhaú., 

o engenho passa a ser comandado por André de Albuquerque Maranhão Arcoverde, 

chamado Dendê Arcoverde, sobrinho do André martirizado no Forte dos Reis Magos. 

Dendê é mostrado pelas crônicas históricas e narrativas orais como personagem 

antagonista, lembrado pelas mortes, crueldades cometidas e riquezas escondidas. Foi o 

mandante da morte do comerciante português Antônio José Leite do Pinho, em 1834, como 

vingança à morte do tio. Leite do Pinho teria assumido a autoria da morte de André, à 

guisa de concessão de mercê nobilitante real de tenente-coronel e Cavaleiro da Ordem de 

Cristo (CASCUDO,1973,p.56). 

Ao brigadeiro Dendê Arcoverde, como é conhecido nas crônicas históricas de 

Cunhaú, são atribuídas diversas passagens infaustas. Entre outros crimes, teria mandado 

matar o irmão, o Coronel José Inácio de Albuquerque Maranhão, senhor dos engenhos 

Belém e Estivas, localizados nos municípios de Nísia Floresta e Arez, respectivamente 

(CASCUDO,1963,p.53). Casado com sua prima Antônia de Albuquerque Maranhão, teria 

matado-a também. É conhecido o curioso caso da “Ladeira do Suspiro”, entre as 

propriedades Outeiro, em Canguaretama, e Tamatanduba, pertencente a Pedro Velho. 

Devido a desentendimentos entre Dendê Arcoverde, então senhor do Outeiro, e o professor 

de Vila Flor Antônio Pereira Brito de Paiva, morador da Tamatanduba, os transeuntes da 

trágica ladeira eram alvo de emboscadas, “[...] salvo si passasse assobiando, que era o 

sinal de que não tinha intuitos máos, nem se ia escondendo” (LIMA,1937,p289). 

Com a imputação de vários crimes, em 1857, Dendê é ameaçado de prisão por 

força policial que, chegando à Casa do Cunhaú, encontra o seu cadáver. Diante da 

humilhação de ser preso, preferiu a morte. Segundo Medeiros Filho (1993,p.34), ele foi 

sepultado na capela do Cunhaú, na sua capela-mor. Estas passagens estão guardadas na 

tradição oral que lhe acrescenta a imagem de senhor de escravos cruel e pilhador de 

riquezas. Suas histórias são lembradas pelos moradores de Canguaretama e do antigo 

Cunhaú, que circunscreviam o seu domínio, abrangendo diversas propriedades. Estas se 

estendiam para além das atuais divisas municipais, como a famosa Mata da Estrela, no 

município de Baía Formosa, desmembrado de Canguaretama em janeiro de 1959. Os 

domínios do potentado envolviam as áreas de São José de Mipibu, Papari, Arez, 

Goianinha, Vila Flor e Canguaretama (MONTEIRO,2000,p.141). 

Os tratamentos dispensados por Dendê Arcoverde aos escravos ainda hoje são 

lembrados em Cunhaú. É recorrente a imagem do senhor impiedoso que enterrava seus 



O Martírio Encenado 
 
 

66

criados, verticalmente, ainda vivos, plantando um coqueiro em cima. Um deste, como será 

mostrado adiante, podia ser visto da cidade de Canguaretama, a cerca de seis quilômetros 

de distância. A sua perversidade marcava, fisicamente, alguns dos seus serviçais: muitos 

tiveram a ponta da língua e os lóbulos da orelha arrancados. “Arcoverde [...] só queria que 

trabalhasse no engenho negro de ‘tampa e de rampa’. Amarrava o negro no mourão do 

curral, com a orelha pregada, então chamava o escravo e ele tinha que ir, deixando o 

pedaço da orelha”. Neste instantâneo da crônica do Cunhaú, contada por Seu Geraldo 

Freire, morador de Canguaretama, Dendê Arcoverde personifica a impiedade e a 

arbitrariedade de um “coronel”. Além do suplício dos escravos lhe é imputada a autoria de 

roubos e mortes, são conhecidos também os casos de concubinato e a existência de filhos 

ilegítimos. O corpus narrativo do lugar é matizado então com cenas de crimes, 

impunidades, riquezas e impiedades. 

Após a morte de Dendê Arcoverde, as terras do Cunhaú, através de seus herdeiros 

legitimados, chegam às mãos de João de Albuquerque Maranhão Cunhaú, genro do cruel 

senhor do engenho e personagem caracterizado também por passagem atribulária nas 

crônicas do lugar. João Cunhaú, como era conhecido, é figura central no episódio do 

conflito ocorrido em Baía Formosa, em agosto de 1877. Conforme termo de aforamento 

perpétuo assinado, em 1687, pelo Coronel André de Albuquerque Maranhão, pai de 

Andrezinho do Cunhaú, a família teria o direito ao recebimento do foro de “seis mil reis 

cada anuo”15. De posse deste despacho jurídico, João Cunhaú, no dia 10 de agosto de 

1877, investiu contra os moradores, acompanhado por séquito de mais de trinta homens 

armados, entrando em choque com os lavradores resistentes. Resultaram do conflito 

mortos e feridos. O próprio proponente do combate, foi atingido, tendo sido preso, por 

ordem do presidente de província e depois absolvido pelo júri de Canguaretama 

(MONTEIRO,2000,p.147-8) Dada a sua participação neste infausto caso, João Cunhaú é 

alvo de associações com Dendê Arcoverde, o cruel senhor do Cunhaú que o antecedeu. 

Alguns moradores de Canguaretama dizem que João e Dendê são a mesma pessoa, outros 

descrevem o primeiro como sendo irmão assassinado de Dendê Arcoverde, o fratricida 

senhor do Cunhaú, ou ainda filho de Dendê. 

A notória família dos Albuquerque Maranhão foi proprietária das terras do 

Cunhaú por quase 300 anos. A sua linhagem varonil de sucessão no comando da Casa do 

                                                 
15 Este documento foi reproduzido na Revista do Instituto Histórico e Geográfico do Rio Grande do Norte, 
vol.XXXV-XXXVII, 1938-1940. 



O Martírio Encenado 
 
 

67

Cunhaú foi quebrada entre as décadas finais do século XIX e iniciais do século XX. 

Vendida, nesta época, a pessoa desconhecida, as terras do venerando engenho são 

arrendadas ao Coronel Manuel Ottoni de Araújo Lima, iniciando uma nova linhagem no 

comando do Cunhaú. Na década de 1920, Manuel Ottoni, tendo encontrado já em ruínas a 

capela, o engenho e a casa grande, construiu uma nova casa para a moenda da cana-de-

açúcar. Iniciou uma nova produção de açúcar mascavo que se sustentaria até a década de 

1970, época em que o engenho produziu pela última vez (BARRETO,2000,p.28). 

Contraste com os tempos áureos do Coronel André do Cunhaú e do Brigadeiro Dendê 

Arcoverde, quando a vastidão das plantações de cana-de-açúcar e as máquinas do engenho 

despertavam a atenção para a opulência de seus senhores. 

Após Manuel Ottoni, o 

próximo senhor das terras do engenho 

mais tarde consagrado pelo clero e 

intelligentsia potiguares, vem a ser o 

seu filho Otávio de Araújo Lima. Este, 

em 1929, juntamente com seu pai e seu 

irmão, o deputado Antônio Bento de 

Araújo Lima Neto, hospedou Mário de 

Andrade no engenho Bom Jardim, no 

município de Goianinha (BARRETO, 

2000,p.28). Ocasião em que o autor de Macunaíma conheceu as ruínas da Casa de Câmara 

e Cadeia de Vila Flor, as terras do famoso engenho Cunhaú e as ruínas da veneranda 

capela de Nossa Senhora das Candeias. 

O espaço do engenho colonial e da capela, descrita como palco das cenas 

marcantes do passado, passa a ser alvo, desde a primeira metade do século XX, do olhar da 

intelectualidade e religiosos do Rio Grande do Norte. Em meados do século, são iniciadas 

as peregrinações e as celebrações, cultuando uma memória do “fato histórico”, como um 

“fato religioso”. Em Uruaçu, na década de 1930, é construído um cruzeiro, no suposto 

local dos martírios, por Luís Soares, professor em Natal e chefe da Associação dos 

Escoteiros do bairro de Alecrim, na capital do Estado. O cruzeiro, erguido no dia 3 de 

outubro de 1932, data dos massacres de cristãos “friamente trucidados” no antigo Porto de 

Uruaçu, logo foi demolido pelos proprietários das terras que temiam a invasão dos 

peregrinos. 

Ruínas da Capela de Cunhaú onde se vê, à 
direita, Mário de Andrade, em1929 

F
ot

o:
 a

ut
or

 
de

sc
on

he
ci

do
 



O Martírio Encenado 
 
 

68

O movimento iniciado em tomo das “almas de Cunhaú e Uruaçu”, desemboca, no 

final da década de 1980, na instauração do processo jurídico-eclesiástico da beatificação. O 

processo, nascido na arquidiocese de Natal, contou com o apoio do Instituto Histórico e 

Geográfico do Rio Grande do Norte para a realização dos estudos históricos, que 

instruíram os autos do processo. A consulta dos documentos do “Instituto”, assim como de 

instituições de outros Estados, como Pernambuco, possibilitou construir a fundamentação 

histórico-teológica do processo, baseado nos relatos dos cronistas e documentos 

historiogáficos coevos. Dessa forma, constituiu argumento base para a petição de abertura 

do processo de beatificação, a leitura das crônicas de guerra que narraram o período bélico 

de disputas territoriais entre holandeses reformados e portugueses católicos. Decorre, da 

leitura particular dos documentos, com objetivos precisos, a utilização de uma “retórica 

colonial” na fundamentação do processo. 

 



O Martírio Encenado 
 
 

69

CENA 3: UM RELATO BEM AVENTURADO: LÓGICAS DE BEATIFICAÇÃO 

 

O martírio dos colonos luso-brasileiros do século XVII é descrito na 

fundamentação histórica do processo eclesiástico de beatificação como perseguição 

religiosa dos holandeses reformados, com o apoio dos indígenas selvagens. Estes, em sua 

fé pagã, eram hostis ao catolicismo ibérico, acrescentando-se ainda entre eles os 

brasilianos16 convertidos ao calvinismo batavo. Desse modo, surgem como bem 

aventurados os personagens católicos de ascendência luso-brasileira, ao passo que os 

algozes são representados pelos holandeses, um agente judeu e os índios. 

Com efeito, os morticínios de Cunhaú e Uruaçu encontram-se ligados à disputa 

territorial do domínio das terras potiguares entre portugueses católicos e holandeses 

calvinistas. Estes aspectos se associam para atender os critérios da Congregação da Causa 

dos Santos, no Vaticano, para a homologação do processo de beatificação. Por se tratar de 

um martírio, de acordo com a legislação vigente nas Normas da Congregação da Causa 

dos Santos e na constituição papal Divinus Perfectionis Magister é prescindível a 

comprovação de um milagre para a petição de abertura do processo jurídico-eclesiástico 

com vistas à beatificação. Os mártires candidatos a beatos não precisam ter um milagre 

comprovado diante das comissões que julgam o processo, mas, para uma possível 

canonização é necessário se comprovar a ocorrência de um fenômeno miraculoso ocorrido 

sob a intercessão dos mártires. A Arquidiocese de Natal, então, após a beatificação, passou 

a pedir aos fiéis que encaminhem, ao postulador da Causa dos Mártires, a comunicação de 

graças alcançadas sob a invocação 

dos mártires de Cunhaú e Uruaçu. 

Nos “santinhos” dos mártires 

distribuídos entre os fiéis nas 

celebrações é colocado o endereço 

para o envio dos casos a serem 

apreciados, bem como o número da 

conta bancária para as contribuições 

em favor da Causa dos mártires 

potiguares. 

                                                 
16 Termo colonial para designar, de modo genérico, os nativos do Brasil, referenciando, algumas vezes, os 
indígenas do litoral, em oposição aos que habitavam os sertões, chamados Tapuia. 



O Martírio Encenado 
 
 

70

Os relatos de milagres começam a surgir na cidade de Canguaretama e junto aos 

postulados da causa dos mártires. São exemplos de curas de doenças, ajudas em acidentes 

de trabalho e pedidos diversos alcançados. Conta o pároco de Canguaretama que já houve 

o testemunho de vários casos nas celebrações em homenagem aos mártires de Cunhaú. Na 

véspera de anúncio da “aprovação da beatificação”, teria chegado na cidade uma senhora 

que vinha de Natal para pagar uma promessa de uma amiga que foi curada de um câncer 

sob a invocação dos mártires. Um morador da cidade, vizinho do padre, teve “trombose 

cerebral”, mas, pela intercessão dos mártires, não teve seqüelas. Vários casos são 

encontrados na cidade, todavia não “registrados” ou enviados à Arquidiocese. Em alguns 

casos, os pedidos e devoções invocam, conjuntamente, os mártires e a padroeira de 

Cunhaú, confundindo-se quem é o doador da graça. Uma integrante do grupo de teatro da 

cidade, narrou a história de um milagre em que uma mulher grávida, já mãe de alguns 

filhos, quis ter desta vez uma filha. Invocando Nossa Senhora das Candeias e os Mártires 

de Cunhaú alcançou a graça e “nasceu uma menina”. 

Um candidato a beato não martirizado, necessita, para a abertura e petição do 

processo, da comprovação de um milagre. Para a sua canonização é exigida, ainda, a 

ocorrência de um segundo fenômeno miraculoso que tenha se dado sob a sua invocação e 

não possua explicação científica. Com a aceitação do processo de beatificação no 

Vaticano, os candidatos à alocação celeste são considerados veneráveis, primeiro degrau 

em sua ascensão aos céus. Neste estágio preliminar de divinação, a cúria romana permite a 

adoração pessoal do candidato virtuoso. Seguindo os estágios hierárquicos de santificação, 

logo após vem o reconhecimento da bem aventurança dos candidatos, com a declaração de 

sua condição de beato da Igreja Católica, sendo sancionado o culto público. O terceiro 

passo na direção ascendente da hierarquia celeste é a canonização do nome proposto, 

quando a nominação de santo universaliza o seu culto e devoção. O caminho seguido pelos 

mártires potiguares nos trâmites canônicos de santificação no Vaticano, com o 

reconhecimento de suas virtudes heróicas e bem aventurança, desse modo, obedeceu a 

critérios próprios da matéria do martírio. 

Os critérios estão sintetizados em três elementos: morte violenta, in odium fidei 

(motivada por ódio à fé) e a aceitação livre da morte. Na observação da primeira norma 

do julgamento teológico para a beatificação, são mostradas no processo cenas de grande 

dramaticidade, narradas pelos cronistas. As mortes dos colonos, dessa forma, foram 

descritas como sendo desencadeadas pela fúria de holandeses hereges e índios bárbaros, 



O Martírio Encenado 
 
 

71 

que realizaram a matança com requintes de crueldade: a uns arrancaram o coração, a outros 

cortaram os seus membros. Alguns martirizados tiveram as orelhas e línguas arrancadas, 

assim como as “partes verendas” que lhes foram postas nas bocas. Em Cunhaú, o corpo do 

Padre André de Soveral foi dilacerado e os corpos dos fiéis, segundo o cronista francês 

Pierre Moreau, foram devorados pelos índios canibais. O leigo Mateus Moreira, morto em 

Uruaçu, protagoniza uma destas cenas marcantes, quando, ao ter o coração arrancado pelas 

costas, exclama: “Louvado seja o Santíssimo Sacramento”. É tornado personagem 

destacado, recebendo representação materializada em escultura. Condição só partilhada 

apenas com os dois prelados católicos martirizados em Cunhaú e Uruaçu. A estátua do 

mártir de Uruaçu, Mateus Moreira, passa a habitar o altar da catedral metropolitana de 

Natal, personificando a imagem dos mártires beatificados. Na estampa dos trinta mártires 

potiguares, exposta em Roma na cerimônia da beatificação, são destacadas, então, as 

imagens individualizadas dos dois sacerdotes católicos e do herói religioso Mateus 

Moreira, encimados pelos mártires de Cunhaú. Com a exigência do reconhecimento 

nominal dos martirizados, a maior parte dos mortos em Cunhaú e Uruaçu não entraram no 

rol dos beatificados. De Cunhaú, apenas dois martirizados conseguiram ascender ao 

reconhecimento canônico do Vaticano: o pároco de Cunhaú, André de Soveral e o 

sesmeiro Domingos de Carvalho. Do massacre de Uruaçu vieram os outros vinte e oito 

nomes de homens, mulheres e crianças que se tomaram os beatos do Rio Grande do Norte. 

Na justificativa do segundo critério é revisto o contexto de perseguição religiosa e 

o proselitismo dos holandeses reformados, que ameaçavam a sobrevivência dos preceitos 

católicos nas terras da colônia lusitana na América.. As vítimas, no momento do massacre, 

quando estavam dispostas a darem suas vidas em nome da fé católica, eram incentivadas a 

abjurá-la, admoestados pelos holandeses de religião reformada. Os bem aventurados 

mártires, no entanto, perseverantes em sua posição, afirmaram preferir padecer sob as 

armas dos inimigos a torná-las contra sua “Fé, Pátria e Rei”. O duplo motivo, patriótico e 

religioso, portanto, figura como a causa motriz dos martírios. Em Uruaçu, a matança se deu 

sob as bênçãos de um sacerdote da religião reformada e um índio convertido ao calvinismo 

dos batavos. Antônio Paraupaba, nomeado chefe dos índios Potiguara no Rio Grande 

durante o governo holandês, aprendeu a doutrina reformada e tornou-se um dos principais 

defensores do governo da Companhia das índias Ocidentais no Brasil. Nos autos do 

processo eclesiástico de beatificação dos colonos luso-brasileiros, ele é citado como o 

executor do massacre de Uruaçu, dividindo o antagonismo das cenas fatídicas com Jacó 



O Martírio Encenado 
 
 

72 

Rabbi, o delegado judeu do governo holandês junto aos índios Tapuia. Neste martírio, o 

Padre Ambrósio Francisco Ferro, foi um dos mais cruelmente atingidos, sendo vítima de 

“tais anatomias e coisas” cometidas pelos agressores que suscitou “o pejo dos cronistas” 

em descrevê-las (PEREIRA,1999,p118). 

Finalmente, a morte livremente aceita dos colonos é descrita pela resignação e 

penitências que antecederam as suas mortes. Em Cunhaú não houve resistência por parte 

dos fiéis que oravam na capela. Exortados pelo padre André de Soveral rezaram a oração 

da agonia, pedindo o perdão de suas culpas, e aceitando, dessa forma, “o sacrifício 

supremo por amor a Cristo” (PEREIRA,1999,p.8). No caso de Uruaçu, as pessoas 

martirizadas, refugiadas em uma paliçada, foram rendidas, levadas para um local deserto e 

covardemente assassinadas. Resignaram-se diante da sanha do cruel agressor representado 

pelos exércitos de índios e de holandeses. Em seu refúgio já dominado, fizeram orações, 

jejuns, procissões com o Santo Crucifixo e penitências com apertados cilícios. Seus corpos, 

despojados de vestes, são, então, entregues ao agressor, tornando visíveis os sinais de 

austera penitência em preparação para o caminho dos céus. 

Apreende-se, do conjunto dos relatos dos cronistas arrolados no processo de 

beatificação, a presença, manifestamente evidenciada, dos dois prelados católicos 

protagonizando os dois massacres de dupla motivação, patriótico e religioso. É ratificada, 

desse modo, a associação dos motivos da defesa da pátria e testemunho da fé como 

fundamento teológico e histórico do processo visando a beatificação dos mártires 

potiguares. Neste episódio, destaca-se, de maneira semelhante a tantos outros da história 

do Brasil e da colonização lusitana no mundo, a identificação entre os interesses do Estado 

português e os da Igreja Católica. Tal identificação caracterizou a formação sócio-política 

e religiosa brasileira, favorecendo o estabelecimento e a consolidação do catolicismo 

nacional. Um catolicismo guerreiro, em suas origens, imbuído de uma mentalidade 

cruzadística legada do contexto ibérico da expansão ultramarina (HOORNAERT, 

1978,p.29-49). 

Há, entre os jesuítas, primeiros catequistas, um campo semântico da guerra, 

informando a sua forma de catequese e pregações. Manifestamente, as missões jesuíticas 

possuíam uma feição combativa. Os padres da ordem criada por Inácio de Loyola eram 

instruídos como aguerridos militantes no exército da Companhia de Jesus. As suas ações 

eram orientadas por princípios de participação política, a conversão dos povos bárbaros na 

missão edificante de salvar as suas almas e a instrução nas letras. Foram os primeiros 



O Martírio Encenado 
 
 

73

educadores no Brasil em uma missão que também se traduziu como pedagógico-literária. 

orientação dada pela Ratio Studiorum, código pedagógico da Companhia de Jesus, era dada 

pelos exercícios espirituais, doutrina de edificação para a catequese e oratória dos sermões, 

presente, por exemplo, no sermonário de Pe. Antônio Vieira, pregador fervoroso do 

“Quinto Império” luso. Do púlpito, combatia as nações inimigas e exortava a Deus “Pelo 

Bom Sucesso das Armas de Portugal contra as de Holanda” (GOMES, 1 985,p.2061). 

Em Cunhaú, corroborando a visão da condição de bem-aventurança destas mortes, 

os cronistas narraram fatos prodigiosos. Primeiro, o sacerdote falando na “língua 

brasílica”17, teria ameaçado aos agressores com um castigo dos céus, caso tocassem no 

ministro da igreja e nos objetos sagrados do altar: seus braços e pernas secariam e eles 

morreriam. De acordo com os cronistas, de fato, ocorreu o fenômeno, atestando o caráter 

santificado do evento. Além disso, as manchas de sangue fresco dos mártires e a marca da 

mão do Padre André de Soveral gravada com seu sangue martirizado na porta da capela do 

engenho Cunhaú, puderam ainda ser vistas após meses do fato ocorrido. Em Uruaçu, 

alguns dias depois do morticínio, celebram os cronistas, escutavam-se “músicas celestiais”. 

Os corpos trucidados permaneceram também intocados com o sangue ainda fresco, 

evidenciando já uma fama de santidade dos mártires, de acordo com a posição do cronista 

português Frei Rafael de Jesus (PEREIRA,1999,p.128-30). 

Os relatos dos cronistas que narraram os martírios de Cunhaú e Uruaçu e 

fundamentaram histórica e teologicamente o processo de beatificação, merecem uma 

observação à parte. Escritas em sua maioria quer por prelados católicos, quer por 

partidários da causa dos portugueses no contexto dos conflitos territoriais, as narrativas dos 

martírios estavam imbuídas das cores lusitanas, sublimando os seus interesses. Eram, 

portanto, crônicas de guerra redigidas no calor dos acontecimentos. Os cronistas, 

assemelhando-se no modo de narrar, deixam entrever uma origem singularizada de suas 

narrativas, muitas sendo cópias integrais de textos já publicados. A narrativa de Frei Rafael 

de Jesus, Castrioto Lusitano, escrita em 1675 e publicada em 1679, uma das crônicas que 

fundamenta o processo de beatificação, é inspirada, em várias passagens, na obra O 

Valeroso Lucideno e o Triunfo da Liberdade, impresso em 1648, redigida pelo também 

clérigo lusitano Frei Manuel Calado do Salvador. Acredita o historiador José Antônio 

Gonsalves de Mello que Frei Rafael de Jesus, pregador Beneditino e Dom Abade do 

                                                 
17 A língua tupi, falada na costa, no momento da conquista, foi a base da língua nascida com os padres 
jesuítas, chamada “geral”. Constituiu-se em instrumento privilegiado da instrução religiosa. 



O Martírio Encenado 
 
 

74

Mosteiro de São Bento de Lisboa, foi encarregado de redigir a história da guerra entre 

portugueses e holandeses, por João Fernandes Vieira, destacando a sua presença na 

“restauração de Pernambuco e Capitanias confinantes” (MELLO,1986,p.124). 

Frei Manuel Calado, historiador da guerra pernambucana contra o governo 

holandês, transcreve, de modo integral, a Breve, Verdadeira, e Autêntica Relação das 

últimas Tiranias e Crueldades, que os Pérfidos Holandeses usaram com os Moradores do 

Rio Grande, da pena de Lopo Curado Garro. Este relato, escrito em 23 de outubro de 1645, 

é imediatamente posterior aos massacres, constituindo-se também como uma crônica de 

guerra, dada a participação do autor em outros acontecimentos coevos ao evento. A crônica 

de Lopo Curado Garro é tornada referência para o relato dos martírios da Capitania do Rio 

Grande, devido às recorrentes transcrições. 

O Valeroso Lucideno é fonte também para uma outra crônica que narra em suas 

páginas os acontecimentos marcantes da história colonial potiguar. A História da Guerra 

de Pernambuco e feitos memoráveis do Mestre de Campo João Fernandes Vieira, herói 

digno de eterna memória, primeiro aclamador da guerra, escrita por Diogo Lopes 

Santiago entre 1661 e 1675, copia, em extensos trechos, o texto do Frei Manuel Calado. 

Semelhante a este, Diogo Lopes Santiago, era português e morador de Pernambuco no 

período das guerras holandesas, sendo, desse modo, testemunha presencial de alguns dos 

acontecimentos narrados. A menção a João Fernandes Vieira no título de sua História, faz 

pensar que tenha sido escrita no Brasil, por encomenda do “mestre de campo”, para servir 

de informação a Frei Rafael de Jesus, que não saiu de Portugal (MELLO,1986,p.112-3). 

Os relatos supracitados do fato histórico informam o enredo de uma “memória 

histórica” recentemente estimulada. O passado passa a ser, então, personificado nestas 

narrativas que apontam para a condição santificada do passado histórico e dos seus 

personagens. A versão eclesiástica do martírio é tornada oficial e os papéis dos 

personagens históricos são redefinidos à luz da problemática teológica. É deste modo 

descrita a condição martirizada dos colonos luso-brasileiros, a participação bárbara de 

grupos indígenas canibais e a perseguição religiosa dos invasores batavos. Na versão 

oficial da narrativa dos mártires, portanto, é exaltada a presençaa lusa em detrimento das 

outras alteridades históricas, de acordo com um modelo historiográfico clássico, que 

celebra a colonização lusitana. 

Mas, a questão dos mártires, ao longo de mais de três séculos, pareceu esquecida 

pelos próprios prelados locais. Somente em 1929, vinte anos após a criação da diocese de 



O Martírio Encenado 
 
 

75

Natal, o seu primeiro Arcebispo, Dom Marcolino Esmeraldo de Souza Dantas, quebrando 

o silêncio em torno da questão iniciou um maior incentivo na veneração aos mártires 

(PEREIRA,1999,p.144). Monsenhor Paulo Herôncio, realizador do Primeiro Congresso 

Eucarístico do Rio Grande do Norte em 1936, publicou, em 1937, o livro Os Holandeses 

no Rio Grande do Norte, para fins de divulgação do martírio ocorrido nas terras potiguares 

no início de sua colonização. Isto favoreceu o surgimento de peregrinações aos locais, mas 

o reconhecimento de culto público, oficializado pela cúria romana, com a beatificação dos 

seus personagens, demoraria ainda mais de 60 anos para se realizar. 

A paróquia de Nossa Senhora da Conceição de Canguaretama, oito anos após a 

publicação do livro de Monsenhor Herôncio, promoveu, entre os dias primeiro e três de 

outubro de 1945, o Primeiro Congresso Eucarístico Paroquial, homenageando os mártires 

das terras potiguares. O então vigário da cidade, Padre Antônio Barros, foi um dos 

organizadores do Congresso, que contou com a presença de autoridades políticas estaduais. 

Para a solenidade veio uma comitiva governamental constituída pelo interventor, o 

secretário geral e o presidente do conselho administrativo do Estado. O Instituto Histórico 

e Geográfico do Rio Grande do Norte marcou sua presença no evento com a promoção de 

uma sessão solene, realizada na praça da igreja matriz da cidade, presidida pelo historiador 

Nestor dos Santos Lima, então diretor da instituição. Discursou como orador oficial da 

sessão Luís da Câmara Cascudo. Dentre os representantes do clero é destacada a presença 

do então Padre Eugênio de Araújo Sales, hoje cardeal no Rio de Janeiro e importante 

personagem no processo recente de beatificação dos mártires das terras potiguares 

(CARVALHO,1995,p.18-9). 

Com um intervalo de 50 anos, a paróquia de Canguaretama promoveu, em 1995, o 

Segundo Congresso Eucarístico Paroquial. Organizado pelo Padre Gilvan Miguel Pereira, 

este encontro eucarístico foi precedido pela “Semana dos Mártires”. Para celebrar os 350 

anos dos martírios de Cunhaú e Uruaçu, estiveram presentes, mais uma vez membros 

eminentes da sociedade potiguar. O Instituto Histórico e Geográfico do Rio Grande do 

Norte, a exemplo do primeiro congresso, realizou sessão solene, desta vez na capela já 

restaurada do antigo engenho Cunhaú. A reunião foi presidida por Enélio Lima Petrovich, 

sobrinho-neto do presidente do Instituto Histórico na ocasião da realização do Primeiro 

Congresso Eucarístico de Canguaretama. Foi encenada pela primeira vez a peça O 

Morticínio de Cunhaú, momento em que se criava o grupo de Teatro Ana Costa, chamado 

anteriormente de Grupo de Teatro Amador de Canguaretama, ligado à paróquia matriz. 



O Martírio Encenado 
 
 

76

Ainda no início da década de 90, Natal torna-se a sede do XII Congresso 

Eucarístico Nacional, com a presença do papa João Paulo II, no encerramento no dia 13 de 

outubro de 1991. Nesta ocasião é anunciado o desejo do clero local de ver reconhecidos os 

seus mártires como pessoas “bem aventuradas”. Reconhecimento sancionado no dia 5 de 

março de 2000 pelo sumo pontífice, em cerimônia realizada no Vaticano dedicada a 

beatificação de mártires da Igreja Católica. 

Ainda em 1988, no dia 15 de maio, no pronunciamento de posse de Dom Alair 

Vilar Fernandes de Melo como Arcebispo metropolitano de Natal, é anunciado o desejo da 

promoção da pesquisa histórica minuciosa sobre os morticínios de Cunhaú e Uruaçu. Em 

30 de julho do mesmo ano é constituída, por ato formal do presidente do Instituto Histórico 

e Geográfico do Rio Grande do Norte, uma comissão especial para realizar estudos sobre 

os morticínios de Cunhaú e Uruaçu, tendo em vista a possibilidade de proposição de sua 

beatificação. Esta comissão era composta pelos seguintes sócios: Paulo Fernando de 

Albuquerque Maranhão, Luiz Emygdio de Mello Filho, Olavo de Medeiros Filho, Marcos 

Maranhão e Itamar de Souza. 

Neste período são iniciados os trâmites jurídicos do processo de beatificação dos 

mártires potiguares com a nomeação do Postulador da Causa, em fevereiro de 1989. Este 

foi o primeiro momento da fase diocesana do processo. Após a continuidade dos estudos 

históricos para a fundamentação do processo e petição oficial de abertura da Causa dos 

Mártires, foi formada uma Comissão de Peritos em História para avaliar o processo 

redigido pelo postulador. Esta comissão, constituída através de decreto do Arcebispo de 

Natal, Dom Heitor de Araújo Sales, no dia 20 de junho de 1993 foi composta por José 

Antonio Gonsalves de Mello, presidente do Instituto Arqueológico, Histórico e Geográfico 

de Pernambuco; o historiador Olavo de Medeiros Filho, do Instituto Histórico e Geográfico 

do Rio Grande do Norte, e a arquiteta Jeanne Fonseca Leite Nesi, então diretora do Centro 

de Documentação Cultural da Fundação José Augusto. Esta fase do processo foi concluída 

com a instauração do Tribunal Arquidiocesano para a Causa dos Mártires do Rio Grande 

do Norte, cujas sessões foram realizadas no período de 17 a 31 de maio de 1994, na Cúria 

Metropolitana de Natal. As atas do processo, juntamente com os documentos da pesquisa 

histórica, foram enviadas para a Congregação da Causa dos Santos, em junho de 1994 

(PEREIRA,1999,p144-50). 

Com a chegada do processo em Roma, é iniciada uma segunda fase nos trâmites 

jurídicos da Causa dos Mártires de Cunhaú e Uruaçu. O postulador da fase diocesana, 



O Martírio Encenado 
 
 

77

Monsenhor Francisco de Assis Pereira, permaneceu com a patente na fase romana do 

processo. É observado então se o processo fora instruído de acordo com as orientações da 

carta magna “Divinus Perfectionis Magister”, do sumo pontífice e das Normas da 

Congregação da Causa dos Santos, ambas promulgadas em 1983. No final de 1994 foi 

escolhido o relator do processo junto à Congregação da Causa dos Santos. Após esta etapa, 

foi redigida, pelo postulador, a positio, documento dissertativo apresentando a 

fundamentação histórica e os elementos que provam o martírio ou virtudes heróicas dos 

Servos de Deus do Rio Grande colonial candidatos à bem-aventurança. Com a sua 

publicação, em italiano, o documento foi analisado por Consultores Históricos, em outubro 

de 1997, e pela Comissão dos Consultores Teólogos, em junho de 1998 (PEREIRA, 

1999,p.146-8). Ocorre, ainda em dezembro deste ano, a cerimônia de assinatura de 

decretos, pelo Papa, consolidando a longa jornada do processo de beatificação. Mas a 

cerimônia da beatificação dos mártires do Rio Grande do Norte só viria a ocorrer dois anos 

após. 

O conjunto narrativo do relato histórico dos martírios, instituído e celebrado com 

o movimento em torno do processo de beatificação, vai matizar, a partir de então, diversas 

formas representativas do passado. A história dos mártires de Cunhaú e Uruaçu passa a ser 

o mote das leituras históricas e demais visões do tempo pretérito. A narrativa histórica que 

se institui como representação oficial do passado dos lugares tornados “terras de mártires” 

é cultuada e encenada nas celebrações de Cunhaú e Uruaçu. Forma-se o script de um 

martírio encenado que se transforma em cartão postal presente destes lugares. Os mártires 

beatificados passam a se configurar também como personagens de uma trama que encena 

uma ficção histórica. No caso de Cunhaú, desse modo, uma representação do passado 

balizada pela presença de seres consagrados pela Igreja Católica, é posta como referência 

para os peregrinos e os citadinos de Canguaretama 

Mas, os mártires passam a ser singularmente interpretados, quando, na tradição 

oral local, passam a dividir o tempo e o espaço não cotidianos dos seres sobre-humanos – o 

mundo das almas penadas, dos tesouros encantados, dos monstros sagrados, enfim, de uma 

potência divina alocada no tempo pretérito e espaço não habitado da natureza ou 

monumentos históricos ligados a este passado. São delineados, portanto, os contornos deste 

espaço-tempo sagrado, polarizados em duas formas de expressão da potência divina: os 

beatos e as botijas. As representações histórica e oralizada surgem como os dois lados de 

uma visão do passado que trabalha, de forma semelhante, com as alteridades históricas. 



O Martírio Encenado 
 
 

78

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

AAttoo  IIIIII  
SSoonnhhooss,,  iimmaaggeennss,,  aappaarriiççõõeess 



O Martírio Encenado 
 
 

79

 

CENA 1: IMAGENS DE UM SANTUÁRIO 

 

O culto aos mártires de Cunhaú, associando o passado histórico local à condição 

santificada de seus personagens, instaura uma representação “oficial” do tempo e do 

espaço. O passado, então, passa a ser caracterizado pelo momento de perseguição religiosa, 

dando o exemplo memorável do martírio cristão. O palco das cenas coloniais é descrito, de 

forma epifânica, como o relicário sagrado do sangue dos mártires. O espaço e o passado 

desse modo beatificados são recorrentemente invocados tanto nos atos de celebração 

eucarística e dramatização do martírio quanto nas representações pictóricas e esculturais 

dos mártires. Com efeito, estes passam a estar presentes em alguns locais de 

Canguaretama, apontando para uma autoctonia santificada e para uma presença divina 

projetada no passado. 

As estátuas dos mártires, sinalizando as trilhas santificadas do Cunhaú, como 

visto, encontram-se dispostas nas margens das estradas que dão acesso à cidade e à fazenda 

tornada palco de celebrações. Suas localizações indicam uma definição do território 

sagrado, no qual as estátuas dos padres martirizados e do índio algoz demarcariam 

simbolicamente os seus limites. Em uma delas é anunciada a entrada na “Terra dos 

Mártires”, com os dois prelados beatificados guardando o acesso à cidade. Seguindo em 

direção à paróquia matriz e ao centro de Canguaretama, há ainda o “cruzeiro da estação”, 

também indicando o caráter sagrado do lugar. Nossa Senhora da Conceição, a padroeira da 

cidade, marcando os seus limites, baliza também o cenário das peregrinações. Na outra 

imagem alusiva aos martírios, a cena do assassínio do padre margeia a estrada que conduz 

os peregrinos à fazenda Cunhaú. Enfim, este conjunto de imagens indica o caráter sagrado 

do lugar, distinguindo-o dos territórios dos distritos e municípios vizinhos. 

A região do vale do Cunhaú é, dessa forma, representada como santificada pelo 

sangue dos mártires que banharam as suas terras. Assim, o espaço passa a abrigar as 

manifestações de uma potência divina alocada tanto na natureza, quanto nos vestígios 

materiais do passado celebrado. O lugar é rico em tesouros encantados, escondidos no solo 

e na lagoa que formam a várzea do Cunhaú. As produções narrativas locais sobre estas 

riquezas, guardadas “pelos proprietários” e as almas que ali habitam, encerram uma 

interpretação particular do tempo, no qual o presente e o passado são interligados pelo 

elemento sobrenatural. Como será mostrado, as paredes da capela de Nossa Senhora das 



O Martírio Encenado 
 
 

80

Candeias do antigo engenho Cunhaú escondem um tesouro encantado dos holandeses. 

Muitos dos moradores mais velhos do antigo Cunhaú, como será visto adiante, já sonharam 

com este dinheiro e, em seguida, foram retirar o erário colonial das paredes da capela então 

em ruínas. 

É neste espaço, desse modo “dramatizado”, que ocorrem as procissões e romarias 

no dia 16 de julho, cujos festejos culminam com a encenação do martírio no adro da 

pequena capela do Cunhaú. Nos dois congressos eucarísticos paroquiais estes caminhos de 

peregrinação foram palco de cavalarias, nas quais as famílias importantes da cidade 

tomaram parte no espetáculo. Empunhando bandeiras, os cavaleiros abriram o cortejo que 

partiu da capela de Cunhaú, seguidos pelo “Santíssimo Sacramento e a imagem de Nossa 

Senhora das Candeias”. Em Canguaretama, os moradores da cidade foram integrados ao 

espetáculo, saudando os cavaleiros e o seu cortejo nas ruas enfeitadas com bandeiras e 

faixas. As celebrações do encerramento dos congressos eucarísticos paroquiais de 1945 e 

de 1995 foram, dessa forma, transformadas em espetáculo religioso e teatral, com a 

participação dos peregrinos e moradores da cidade 

Nas comemorações do dia 16 de julho, o cortejo segue, normalmente, o percurso 

inverso, com os moradores da cidade e peregrinos de outras localidades dirigindo-se para a 

capela da fazenda Cunhaú. Neste momento, a estrada que levava a alguns dos antigos 

engenhos do município é tornada palco do trajeto devoto dos peregrinos, habitantes de 

Canguaretama, dos distritos e municípios vizinhos, e, por fim, dos sacerdotes, do grupo de 

teatro e das autoridades políticas que participam dos festejos. No início das celebrações, 

como já mostrado, é apresentado o enredo teatralizado do martírio pelo grupo paroquial de 

teatro da cidade, exibindo as cenas coloniais do massacre como o ápice das comemorações. 

Emerge, então, nas celebrações dos mártires de Cunhaú, uma teatralização da memória do 

evento e do culto aos seus personagens. 

Os atos performáticos em comemoração dos martírios seiscentistas celebram, 

como já foi observado, as representações de uma narrativa do passado consagrada pela 

igreja e a historiografia potiguares. O passado colonial, dramatizado nas cenas dos festejos 

em torno do dia 16 de julho, é dessa forma celebrado nos cânticos, procissões, romarias e 

pregações, emergindo como atração no presente. A história dos martírios é dessa forma 

totnada trama de um espetáculo, no qual parecem ser enaltecidas tanto as virtudes católicas 

dos martirizados quanto as ações sanguinárias dos mercenários. A matança realizada pelos 

“índios traiçoeiros” no “tempo da guerra do holandês” é dessa forma comemorada, 



O Martírio Encenado 
 
 

81

postulando a imagem da alteridade no personagem selvagem, ao lado do colonizador 

flamengo. Os caminhos da peregrinação são, desse modo, caracterizados também como 

trilhas de perseguição. 

Assim sendo, a história dos mártires de Cunhaú, trazendo para o primeiro plano as 

cenas coloniais do massacre e do testemunho de fé católica dado pelos “filhos do Rio 

Grande”, surge como enredo oficial nos festejos religiosos da cidade. Nestas ocasiões 

Canguaretama é tornada o centro da região e os peregrinos se deslocam para as terras 

beatificadas do Cunhaú. Nas comemorações, no entanto, parece haver uma tentativa de 

construção de um culto à memória dos fatos históricos coloniais, agora transformados em 

fatos religiosos. A promoção da trama histórica, então, culmina com a encenação do 

passado, na apresentação da peça “O Morticínio de Cunhaú”, pelo grupo de teatro 

paroquial Ana Costa. Parece ocorrer, além da encenação de um evento particular do 

passado local, a consagração de um modelo colonial de representação do passado. Este é 

transformado em espetáculo e passa a atrair a fé dos peregrinos, a atenção de autoridades 

políticas e intelectuais e a curiosidade dos visitantes. 

Desse modo, a comemoração do martírio de Cunhaú atualiza a narrativa histórica 

dos seus mártires, performada em atos eucarísticos e teatrais. É a “história de fundação” do 

lugar, dramatizada nas cenas do espetáculo e nos sermões dos sacerdotes. Nas 

performances teatrais são rememoradas as ações dos personagens ancestrais, povoadores e 

civilizadores do espaço. Assim, os “habitantes primordiais” do Cunhaú tornam-se 

protagonistas de cenas presentes de um espetáculo que celebra um evento histórico local, 

localizado no tempo das origens da ocupação do espaço. O martírio é descrito como 

ocorrendo no momento de formação da povoação do Cunhaú, em volta de um próspero 

engenho colonial, no início do século XVII. Então, os mártires aparecem como os 

ancestrais dos atuais moradores da região, que, ao lado da igreja, passam a celebrar uma 

autoctonia consagrada. 

Pode-se perceber, comparando Cunhaú com outros santuários potiguares que 

também congregam romeiros sazonalmente, um modelo de formação de centros de 

peregrinação, nos quais os santos cultuados localmente são descritos como os fundadores 

do lugar. No sertão norte-rio-grandense há alguns centros de peregrinação que seguem este 

modelo, como o Monte do Galo, em Carnaúba dos Dantas. Mas, neste caso, o santo 

civilizador, Nossa Senhora das Vitórias, não é um personagem histórico local. A santa 

aparece na natureza, tornando, posteriormente, o espaço habitado. “Nossa Senhora” é 



O Martírio Encenado 
 
 

82

descrita, dessa forma, como ocupando o espaço próprio dos espíritos nativos, em uma 

reinterpretação da condição divina ligada à autoctonia. A condição ecúmena do lugar é 

então alcançada pela construção de um pequeno santuário no local de sua aparição 

(CAVIGNAC,1994b,1997). 

As festas de padroeiro são também, para o caso de formação de centros de 

romarias, momentos privilegiados, transformando-se em grandes espetáculos. Com a festa 

é promovido o santuário e a cidade, que passa a ganhar importância na região. Há, no 

Seridó, região do sertão potiguar, os maiores centros de peregrinação do Estado que 

congregam, nas festas de padroeiros, milhares de peregrinos e visitantes. Ocupa papel 

importante, na promoção das festas, a presença dos “filhos ausentes” do lugar que retomam 

nos períodos dos festejos, aumentando o contingente de devotos dos santos locais. É o 

momento de celebração dos santos e da hospitalidade dos moradores da cidade que 

recebem os romeiros e os seus filhos migrantes. Algumas vezes, nestas ocasiões, as 

histórias de fundação dos lugares são rememoradas nas representações e culto das figuras 

santificadas18. 

Estas manifestações rituais, no entanto, divergem em alguns aspectos das 

celebrações rendidas aos mártires de Cunhaú. As homenagens aos padroeiros são 

percebidas como “festas”, às quais é associado o termo “brincadeira”. Em Cunhaú, as 

comemorações são caracterizadas, de forma premente, como ritos religiosos, 

acompanhados pela peregrinação e a apresentação de um número teatral que encena o 

evento principal do passado histórico local. As festas de padroeiro, por sua vez, como 

sugere Lanna (1995,p.171-224) para o litoral norte potiguar, são caracterizadas por 

relações jocosas, assinalando distinções de hierarquia. O uso do termo “brincar” para 

designar a participação nas festas, seria, desse modo, o elemento mediador entre relações 

hierárquicas, como aquelas observadas entre o empregado e o patrão, por um lado, e entre 

o devoto e o santo, por outro. 

Outras distinções podem ser apontadas. Nas festas dos patronos das cidades há 

uma intensa participação da comunidade, nos preparativos e organização dos festejos, que 

culmina na promoção da sua parte profana. Como lembra Lanna (1995,p192), a brincadeira 

implica, muitas vezes, a dança e a bebida. No caso de Cunhaú, não é aparente esta 

                                                 
18 Sobre as festas de padroeiro na região, as investigações mais recentes são: DANTAS, Maria Isabel. Do 
Monte à Rua: cenas da festa de Nossa Senhora das Vitórias, 2002. Dissertação (Mestrado em Ciências 
Sociais –UFRN) e BRANDÃO, Thadeu de Souza. A Senhora do Sertão: a festa de Sant’Ana de Caicó. 2002. 
Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais – UFRN). 



O Martírio Encenado 
 
 

83

integração das pessoas da cidade em uma promoção dos festejos. Há um grande 

espetáculo, “teatralizando” a fé e a participação dos moradores da cidade. Nas celebrações 

dos mártires de Cunhaú, há barracas que vendem lembranças e também comidas, mas não 

bebidas. As comemorações são também chamadas festas, mas estas se resumem às 

celebrações religiosas na tarde do dia 16 de julho. A estes aspectos se deve associar o fato 

de que o lugar da peregrinação está localizado fora da cidade, nos limites de uma 

propriedade privada. A fazenda Cunhaú, abrigando o santuário, é o pólo de atração dos 

peregrinos, mas não conta com nenhuma estrutura para recebê-los. É apenas uma 

propriedade rural, de produção pecuária, que possui a capela tornada Patrimônio Histórico 

Nacional e religioso, fomentando peregrinações ao local. 

Canguaretama e Cunhaú não apresentam as características de um centro de 

romarias tradicional como o Juazeiro do Norte, no sertão cearense. Não há, na cidade e 

próximo ao santuário da pequena capela de Nossa Senhora das Candeias, os “ranchos para 

romeiros” ou “salas de ex-votos”, demandados por um maior número de devotos e de 

peregrinações. As romarias ao Cunhaú parecem se limitar às tardes do dia 16 de julho, 

quando a igreja comemora a data histórica do martírio. Assim sendo, não há uma maior 

permanência de romeiros na cidade ou no espaço do Cunhaú, o que favoreceria o 

desenvolvimento de um “comércio devoto”, como o existente na “terra do Padre Cícero”. 

Há, no Juazeiro, diversos locais para visitação dos romeiros, como o museu do 

Padre Cícero, o seu túmulo na igreja de Nossa Senhora do Perpétuo Socorro, a estátua e a 

igreja no Horto, etc. No caso de Cunhaú o espaço para visitação é limitado à pequena 

capela do antigo engenho colonial. Na cidade se comenta a possibilidade de construção de 

um “museu dos mártires”, anunciado pelo padre, com documentos, fotografias antigas e 

pinturas das ruínas da pequena capela, da casa grande do engenho e da cidade. O 

“Memorial dos Mártires” seria construído na antiga estação ferroviária da cidade ou no 

novo templo, que estava sendo edificado em julho de 2002, às margens da lagoa do 

Cunhaú e a pouca distância da pequena capela colonial. 

Como no caso do Juazeiro do Norte, nas peregrinações nascentes do Cunhaú, o 

culto é dirigido a figuras históricas locais santificadas. Mas, diferente do santo taumaturgo 

do Ceará, que não obteve o reconhecimento canônico de sua santidade, os mártires de 

Cunhaú foram oficialmente postulados como bem aventurados pelo Vaticano. Os mártires 

como figuras santificadas não foram “pedidos” pelos fiéis e sim “oferecidos” pela igreja. 

Invertendo uma lógica de santificação, na qual os “santos de fora” são naturalizados ou 



O Martírio Encenado 
 
 

84

migram de Roma para cá (OLIVEIRA,2000,p.42-43), os mártires saem do seu lugar de 

origem e vão para o Vaticano para legitimar a sua santidade. Desse modo, enquanto os 

santos estrangeiros, para serem aceitos, precisam ser integrados à natureza da região ou 

reinterpretados junto a representantes locais, os “santos de casa” são levados a Roma para 

confirmarem a sua santificação. No retorno, trazem para Cunhaú a condição de lugar de 

santos, demarcando o território sagrado. 

A definição do território sagrado do Cunhaú, demarca o espaço com a presença da 

potência sagrada personalizada nas figuras ancestrais beatificadas. Nos monastérios - mais 

tarde transformados em cidades - da Europa da alta Idade Média, formaram-se centros de 

peregrinação com a exposição e criação de atos litúrgicos em torno das relíquias dos santos 

e dos mártires. Estes cultos permanecem até hoje em alguns locais, como na região de 

Limoges, antiga capital provincial de Limousin, no centro da França que realiza um 

espetáculo, com procissões e dramatizações, em homenagem aos seus santos-relíquias 

padroeiros (VINCENT,2002,p.79-106). Em Cunhaú é tentada também a construção de um 

santuário religioso e centro de peregrinação pela exposição das relíquias “simbólicas” dos 

ancestrais povoadores do espaço, cujos atos edificantes são trazidos à memória. Os 

fundadores do Cunhaú são desse modo transmutados no seu sangue derramado que banha 

as terras hoje consagradas pela igreja e pelo Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. 

Antes expondo aos peregrinos as ruínas da capela e a imagem da padroeira do Cunhaú - 

suposta testemunha ocular dos acontecimentos - como as relíquias sagradas dos mártires, a 

igreja local hoje narra e encena a sua história no cenário reformado de suas mortes. 

A restauração da capela e o aumento do número de peregrinos, no âmbito da 

campanha de beatificação, favoreceram a constituição de Cunhaú como centro de romaria. 

Sendo assim, o lugar emerge, atualmente, de forma revitalizada, em sua “territorialidade 

santificada” com a instituição do culto, por meio das peregrinações, celebrações litúrgicas 

e representações teatrais do passado. Desperta com isso, a fé e a visão devota dos romeiros 

que passam a perceber os possíveis vestígios materiais indeléveis de um passado sagrado. 

Há ainda hoje “buracos” e “depredações” nas paredes da antiga ermida, observados, pelos 

devotos, como marcas de bala do “tempo da guerra do holandês”. 

Os beatos potiguares, como visto acima, nas comemorações do martírio do século 

XVII, são invocados sob os atos dramáticos do espetáculo e vestígios de suas ações 

deixados no espaço. A encenação do martírio e os sinais da guerra, trazem à tona as cenas 

coloniais do massacre generalizado de homens, mulheres e crianças. Celebra-se, assim, a 



O Martírio Encenado 
 
 

85

narrativa que mostra o modo como os ancestrais e pacíficos moradores do Cunhaú, 

chacinados sob a ânsia de sangue dos seus mercenários, tornam-se santificados. Eles 

recebem a graça de se tornarem mártires da Igreja Católica pelos eventos infaustos que 

ceifaram suas vidas. Dessa forma atraindo os fiéis, as peregrinações para Cunhaú se 

singularizam pela devoção a um grupo de santos locais, oficialmente reconhecidos pelo 

clero. Com isso, os “Mártires de Cunhaú” trazem para o município o status de lugar 

sagrado, com a formação das romarias em torno do dia 16 de julho. 

O clero local, representado tanto pela sede paroquial de Canguaretama quanto 

pela Arquidiocese de Natal, parece buscar, portanto, a celebração, em rito canônico, de 

seus próprios santos. Assim sendo, o hagiário católico do lugar é incrementado com os 

mártires potiguares beatificados. A localidade do culto e dos entes devocionados, relativiza 

uma referência européia a santos católicos assinalando uma santidade múltipla e autóctone. 

São trinta mártires moradores das terras potiguares que dividem o culto com as devoções 

individualizadas dos santos de Roma. Os “santos de casa” e os “de fora”, passam a dividir, 

desde então, os altares e as preces nas celebrações da cidade e da capela do antigo engenho 

colonial. Com isso, o catolicismo importado da Europa, passa a partilhar a devoção dos 

fiéis com um catolicismo local. Desse modo, o discurso universal do culto católico, 

centrado na imagem singularizada do corpo e sangue de Cristo ou balizado pelo culto a 

santos particulares, se “localiza” e se “pluraliza” na representação do martírio dos 30 

beatos do Rio Grande do Norte. 

Mas, os santos de casa também fazem milagres? A formação de uma devoção em 

torno da figura dos mártires de Cunhaú e Uruaçu, começa a juntar os relatos de graças 

alcançadas sob as suas invocações. São arrolados, junto aos párocos locais e o postulador 

da causa da beatificação, os exemplos de curas de doenças e dos pedidos atendidos. A terra 

dos mártires de Cunhaú passa a receber a visita de moradores de outras localidades que 

vêm agradecer os pedidos alcançados. Na capela de Nossa Senhora das Candeias, há uma 

cruz de madeira, na qual são deixadas fotografas e ex-votos, sendo amarradas também as 

fitas em sinal de agradecimento e pagamento de promessas. Esta cruz que, como visto 

anteriormente, teria surgido na década de 1970, passou também a ser objeto de expressão 

da devoção dos romeiros. 

Durante a investigação em campo, foi dito que em Cunhaú e Canguaretama, havia 

“um livro” para registrar as graças alcançadas sob a intercessão dos mártires. Mas, 

ninguém sabia qual teria sido o destino deste “livro” ou sua localização. Isto mostra ter 



O Martírio Encenado 
 
 

86

havido uma preocupação inicial em registrar os milagres, durante a campanha de 

beatificação, logo esquecida. Para o pároco local, Padre Gilvan, a questão dos mártires está 

muito nova, “ainda vão aparecer muitos milagres”. Atualmente é sugerido aos agraciados 

com um milagre dos mártires, o envio direto do relato ao postulador da causa da 

beatificação, na Arquidiocese de Natal. 

Como visto, o culto localizado aos mártires de Cunhaú ganha corpo nos atos 

dramáticos de um “martírio encenado”. A narrativa histórica do martírio, dessa forma 

celebrada, é tornada alegoria de um ato evangelizador, atualizando, por meios 

performáticos, uma passagem edificante do passado colonial local. É a celebração da 

memória dos mártires potiguares que deram suas vidas como testemunho da fé contra os 

holandeses e os índios canibais. Desse modo, celebra-se também distinções e hierarquias. 

São os colonos portugueses que são enaltecidos no relato e nos atos de espetáculo, como 

aqueles que marcaram os dois Congressos Eucarísticos Paroquiais da cidade, encenados 

com cavalarias. Os cavaleiros, representando as famílias aristocráticas de Canguaretama, 

conduzem as celebrações, em uma possível referência a uma religiosidade cruzadística dos 

portugueses coloniais. É posta de lado, desse modo, no trama do espetáculo, a presença dos 

outros personagens da colonização, arrolados como “vilões da história”. 

Com isso, o martírio é celebrado como evento histórico caracterizador do passado 

local. Nas comemorações, o que passa a ser evocado é o “tempo da guerra”, marcado pela 

intolerância religiosa. A sua característica primordial parece residir nas guerras entre 

holandeses protestantes e portugueses católicos. Os primeiros, juntos aos índios canibais 

executores do martírio, são os antagonistas “da história”. Este é, portanto, um modelo de 

“trama histórica” que celebra um passado colonial bélico. Os conflitos, dando o matiz das 

formas representativas do passado, mostram, como dito, a época na qual os católicos eram 

perseguidos. Esta imagem povoa as visões do pretérito, pregadas oficialmente pelo clero e 

tornadas presentes também nas narrativas populares. As “marcas de bala” nas paredes da 

capela de Cunhaú, mostram que os holandeses vieram para procurar tesouros e perseguir as 

pessoas que não seguiam a sua “leis”. O tesouro pilhado foi guardado, segundo as 

produções narrativas locais, em túneis espalhados por uma extensa faixa de terra que 

alcançava o Forte dos Reis Magos, em Natal. Os vestígios da guerra, desse modo ainda 

presentes, atestam a condição santificada do local que guarda a memória dos seus eventos 

primordiais. 



O Martírio Encenado 
 
 

87

Com isso, o “tempo dos flamengos”, é duplamente caracterizado: pelos martírios 

cristãos e pelas riquezas ambicionadas. É tornado também o espaço temporal de referência 

nas representações do passado. Cultuado nas celebrações alusivas à memória dos mártires 

e nas produções narrativas sobre o passado local, o tempo pretérito passa a guardar a 

imagem da alteridade nas ações antagonistas dos personagens coloniais. Foi um judeu 

alemão, os holandeses protestantes e os índios “traiçoeiros” que mataram os moradores de 

Cunhaú, cujas mortes santificaram o passado e o espaço local. Este conjunto de imagens da 

colonização que emerge do culto, materializa-se no presente também com as 

representações dos martírios em pinturas e esculturas, estas últimas localizadas nos 

caminhos que levam a Canguaretama e ao cenário colonial do seu cartão postal. 

Como foi visto anteriormente, na estrada de acesso a Canguaretama, os dois 

padres, André de Soveral e Ambrósio Francisco Ferro, recepcionam os visitantes da 

cidade. Para os moradores de Canguaretama e peregrinos do Cunhaú, o cartão de visitas do 

lugar, representado pelas imagens dos sacerdotes martirizados, anuncia a entrada em uma 

terra santificada. Para os fiéis que se dirigem à cidade, ao lado da antiga estação 

ferroviária, uma cruz de alvenaria ornada com a imagem de Cristo, indica que o caminho 

os levará ao centro da “Penha”. Chegando à praça central, a imagem de Nossa Senhora da 

Conceição, do alto da igreja matriz, abençoa os visitantes. No interior do templo católico 

do final do século XIX, a referência aos mártires de Cunhaú se encontra nas paredes de 

suas capelas laterais, colunas e hall de entrada. São placas comemorativas dos Congressos 

Eucarísticos, quadros informativos e fotografias. Deste conjunto de imagens emerge a 

referência a um passado beatificado e acolhedor da condição divina dos personagens 

locais. 

Seguindo os passos dos peregrinos, no caminho da fazenda Cunhaú, antes do 

cruzamento com a Br 101 que ladeia as cercanias da cidade, mais uma vez a santa 

padroeira de Canguaretama abençoa os romeiros. Do outro lado da rodovia vê-se a 

escultura da cena marcante da morte do “Padre do Cunhaú” assassinado pelo “índio 

traiçoeiro”. Ao cruzar a estrada, seguindo a trilha do santuário de Cunhaú, a estátua do 

martírio leva os fiéis a presenciarem uma das primeiras cenas da paixão dos mártires, 

remetendo-os ao “tempo da guerra do holandês”. Tempo referenciado também nos 

vestígios do massacre vistos nas paredes da capela. 

A distância de cerca de 6 quilômetros entre a paróquia matriz da cidade e o antigo 

engenho colonial, fazendo o trajeto do cortejo religioso do dia 16 para os moradores de 



O Martírio Encenado 
 
 

88

Canguaretama, era vencida, até meados da década de 70, em peregrinações a pé. Os grupos 

de romeiros, trilhando os caminhos de Cunhaú chegavam até as ruínas da capela de Nossa 

Senhora das Candeias, onde era realizada a celebração. Retirando a vegetação que crescia, 

o sacerdote e os peregrinos do Cunhaú, iniciavam a celebração do dia 16 no local 

considerado como o sacrário dos mártires potiguares do século XVII, segundo o clero e a 

intelectualidade potiguares. Dizia-se que quem deixasse o nome gravado nas ruínas se 

casaria, o que levou muitos peregrinos escreverem seus nomes nas paredes da antiga capela 

do Cunhaú. Na passagem entre o altar e a sacristia, podem ainda ser vistos os nomes dos 

peregrinos que marcaram as suas visitas no espaço sagrado do Cunhaú. 

Recentemente, o cortejo motorizado tem substituído as caminhadas pela estrada 

de péssima conservação e tráfego regular de carros. Os automóveis destinados ao distrito 

de Piquiri e municípios próximos, como Pedro Velho, Montanhas e Nova Cruz, ou vindos 

destes últimos e dirigindo-se a Natal, dividem o espaço da estreita estrada com alguns 

poucos peregrinos que ainda se aventuram a penitenciar-se nos caminhos de Cunhaú. As 

antigas romarias, realizadas sob o sol do agreste potiguar, não tinham o testemunho destes 

personagens santificados do passado hoje materializados em esculturas. Nas peregrinações 

de outrora, os vestígios dos atos heróicos dos mártires, gravados nas ruínas da capela, e a 

imagem de Nossa Senhora das Candeias “do tempo dos mártires”, eram as únicas 

relíquias cultuadas do passado. Há, ainda hoje, mistérios encobrindo o paradeiro de 

algumas das relíquias de Cunhaú. O paradeiro do sino e de um suposto cruzeiro que 

encimava a antiga capela está dividido entre a igreja matriz, uma capela na Paraíba e o 

antigo engenho ou casa grande do Sítio Outeiro, localizado na municipalidade de 

Canguaretama 

É a partir do início do movimento em torno do processo de beatificação dos 

mártires, que os caminhos do Cunhaú ganham as esculturas, pontuando com imagens do 

passado santificado o espaço da cidade e do seu cartão postal. Em Uruaçu, recentemente, 

também foi construído um santuário, de arquitetura moderna, para celebrar a memória dos 

martírios locais do século XVII. Com contornos triangulares, o santuário de Uruaçu 

encerra um grande altar concebido para celebrações solenes. Não obstante o 

despovoamento do em torno imediato do local, há, como na antiga capela de Cunhaú, 

missas dominicais celebradas às 10 horas da manhã, assistidas pelos moradores do 

povoado do Uruaçu, distante poucos quilômetros dali. 



O Martírio Encenado 
 
 

89

O lugar ermo do segundo martírio beatificado do Rio Grande do Norte, não foi 

uma povoação colonial, como Cunhaú, inexistindo qualquer referente material de sua 

ocorrência. O local que se situa às margens do rio Jundiaí, em comunicação com o Potengi  

ou Rio Grande colonial, foi calculado a partir das referências dos documentos portugueses 

e holandeses e dos cronistas da “guerra de Pernambuco”. Após a colocação de um cruzeiro 

erguido na década de 1930 pelo chefe de escoteiros de Natal, Luís Soares, retirado logo em 

seguida, Uruaçu permaneceu, até recentemente, sem representação materializada dos 

eventos paradigmáticos do seu passado. Hoje há uma outra cruz edificada no local que foi 

desapropriado para a construção do santuário dos mártires. São depositados junto a ela 

pedras, flores, ex-votos, amarradas as fitas e acendidas as velas. O palco dos martírios em 

Uruaçu é chamado hoje Porto do Flamengo, em uma instigante referência aos eventos do 

passado histórico cultuado. 

Com a construção deste novo santuário, surgiu em Uruaçu a imagem sagrada do 

tempo. No dia 3 de outubro de 2001, chega ao local, em cortejo solene, uma escultura de 

Mateus Moreira, o leigo martirizado de Uruaçu que se tornou símbolo oficial dos martírios 

cristãos do Rio Grande do Norte. É recebida, com exaltação, a estátua do mártir, sob os 

cânticos de grupos de corais e dos padres cantores do movimento da Renovação 

Carismática, no encerramento do “Primeiro Novenário dos Protomártires do Brasil”. 

Ladeando as cadeiras que acomodaram os milhares de fiéis, que assistiam ao espetáculo, 

do seu lado direito havia alguns ônibus enfileirados que trouxeram os grupos de romeiros 

de várias partes do Estado. Á esquerda do palco das performances dos prelados cantores e 

encenações do passado estavam as barracas vendendo as 

lembranças dos mártires e comidas para os devotos e 

espectadores da festa. 

A estátua confeccionada em fibra de vidro, 

chegava de Recife para o evento iniciado no dia 24 de 

setembro. Durante dez dias houve a apresentação, 

sempre às 18 horas, da peça “Os Mártires de Uruaçu”, 

reproduzindo cenicamente o evento histórico 

beatificado. Com farta programação noturna de shows e 

exposições diurnas, a comemoração solene dos martírios 

seiscentistas em Uruaçu animou a paragem despovoada 

do antigo porto colonial. Nas festividades tiveram palco 

Chegada da estátua do 
mártir Mateus Moreira em 

Uruaçu 

F
ot

o:
 L

ui
z 

A
nt

ôn
io

 



O Martírio Encenado 
 
 

90

danças folclóricas, a apresentação de “grupos de boi” locais, grupos de coral, de teatro, 

carreatas, shows musicais e religiosos. A imagem do mártir potiguar que teve o coração 

arrancado pelas costas, havia seguido de Natal até Uruaçu, sendo posteriormente levada 

para a Catedral Metropolitana de Natal, onde se encontra atualmente. 

Estas imagens de um passado santificado, com a campanha de beatificação dos 

martírios do Rio Grande seiscentista, são espalhadas pelos espaços tornados palcos do 

enredo histórico encenado. Um enredo invocado também nas representações materializadas 

do martírio sob a forma de pinturas. As cenas do martírio têm inspirado alguns artistas 

plásticos locais, assim como os próprios padres. Há dois quadros retratando os martírios de 

Cunhaú e Uruaçu, pintados por Padre Eládio, um pároco do Estado já falecido, que ilustra 

o livro escrito pelo postulador da causa da beatificação dos “Protomártires do Brasil”. O 

padre pintou as cenas dos martírios de Cunhaú e de Uruaçu, 

colocando em primeiro plano os párocos martirizados. 

Em Canguaretama, na casa do Padre Gilvan, as 

suas paredes estão ornadas com quadros que retratam o 

cenário do morticínio de Cunhaú. Reproduzindo a antiga 

capela de Nossa Senhora das Candeias, em diferentes 

versões e sob vários matizes de luzes e cores, os quadros 

estão dispostos em vários cômodos. Há a representação da 

antiga capela tanto em ruínas, quanto após a restauração. As 

imagens alusivas ao cenário e atos dos mártires dividem o 

espaço da casa com a santa padroeira de Cunhaú, suposta 

testemunha ocular dos martírios, restaurada e resguardada 

do olhar público. A santa, após a restauração e 

desentendimentos com os proprietários da fazenda, ficou na casa do padre. Ela é guardada 

em seu quarto, a salvo de possíveis transtornos e do olhar dos fiéis. O padre, no entanto, 

deixou-me tirar algumas fotos da imagem que estava com “a candeia” caída. Após 

algumas tentativas, foi recolocada a pequena tocha na mão da santa. 

Nos corredores da Catedral Metropolitana de Natal são vistos os quadros 

retratando os dois padres beatificados e o mártir de Uruaçu. André de Soveral, Ambrósio 

Francisco Ferro e Mateus Moreira estão representados, individualmente, em quadros de 

1,16 metro de altura por 0,73 de largura, pintados pelo mesmo artista plástico potiguar que 

confeccionou a estampa oficial dos mártires, exposta no Vaticano na cerimônia de 

Imagem de Nossa Senhora das 
Candeias guardada na casa do 

padre de Canguaretam 

F
ot

o:
 L

ui
z 



O Martírio Encenado 
 
 

91

beatificação. Este conjunto de imagens, como dito, invoca as ações dos personagens 

coloniais, revividas todos os anos no dia 16 de julho, quando o fato histórico do passado 

local é encenado. Na performance dos atores e espectadores os martírios são revividos, no 

espetáculo que teatraliza as cenas coloniais da história e celebra uma memória dos 

martírios. 

 

Imagem do Padre 
André de Soveral 

Q
ua

dr
o:

 G
ilv

a 

Imagem do Padre 
Ambrósio Francisco 

Ferro 

Q
ua

dr
o:

 G
ilv

an
 

Li
ra

 



O Martírio Encenado 
 
 

92

CENA 2: ALMAS DE CUNHAÚ 

 

2. 1. RELATOS DO PASSADO 

 

Em Cunhaú, os relatos orais sobre o passado fazem referência aos mártires 

beatificados e a outros personagens e acontecimentos locais. Acontecimentos que também 

caracterizam o passado pela violência, riqueza e exemplos religiosos. Desse modo, os 

mártires de Cunhaú, os holandeses e os antigos donos do lugar, ao lado dos tesouros 

enterrados, são referência constante nas representações narrativas locais. Os vestígios das 

ações destes diferentes personagens do passado são vistos tanto pelo olhar devoto, quanto 

manifestados no mundo sobrenatural. O cenário local anuncia, dessa forma, a insuspeita 

ação destes primeiros habitantes de Cunhaú, ressuscitados no conjunto dos relatos orais. 

Isto faz com que, na tradição oral local, transite-se entre as histórias do “tempo da guerra 

do holandês” e o universo anímico de figuras ancestrais. 

As produções narrativas locais reinterpretam o relato histórico cultuado 

oficialmente, dando novos matizes aos representantes da ancestralidade. Figuras 

estrangeiras e personagens autóctones têm, com isso, o status de representantes legítimos 

do passado reavaliados, sucedendo-se os protagonistas nas diferentes versões do passado 

local. Com efeito, é neste tempo pretérito dos mártires beatificados e das almas do Cunhaú, 

guardiãs de tesouros, que parece residir as representações da alteridade. O holandês, o 

índio, a presença nem sempre anunciada do negro escravo e um “coronel” do Cunhaú, 

desfilam, no corpus narrativo sobre o passado, ao lado dos habitantes ancestrais do lugar. 

O conjunto dos relatos, assim, pode ajudar a perceber o modo como são construídas as 

referências identitárias locais, nas quais diferentes personagens são integrados. Vê-se, com 

isso, o caráter compósito dos personagens ancestrais. 

Não obstante este aspecto, as representações do passado histórico, encerradas no 

conjunto dos dados da tradição oral, colocam em evidência certos elementos simbólicos 

tornados modelos de apreensão do tempo pretérito. Pode-se perceber, assim, quais são as 

recorrências possíveis entre um relato histórico (escrito e encenado) e um relato oral 

(narrado e vivido). O modo de estruturação de ambos, a despeito de seus diferentes 

suportes, parece seguir uma lógica semelhante. Assim, o passado é o tempo primordial dos 

heróis civilizadores que povoaram o espaço com comportamentos exemplares, seguidos 

pelas ações antagonistas dos perseguidores. Portanto, uma incursão, mesmo que breve, no 



O Martírio Encenado 
 
 

93

universo da oralidade local, escutando as histórias que os seus moradores contam sobre o 

Cunhaú de antigamente, favorece perceber quais são os aspectos simbólicos recorrentes 

nas diferentes formas de representação do passado. 

O relato lusófono do pretérito, por sua vez celebrado em atos dramáticos, mostra o 

agente colonial português como a figura de um ancestral que povoou o espaço, sendo 

colonizado pelo holandês e atacado pelos índios. Esta interpretação da “história” é 

encontrada também em algumas narrativas orais que invertem as relações de colonização. 

Nestes relatos os portugueses parecem ser os personagens autóctones, enquanto os 

indígenas estão quase sempre representados ao lado dos estrangeiros (CAVIGNAC,1994). 

Assim, no corpus narrativo do Cunhaú, o português, dividindo a cena principal com o 

holandês, é seguido pelos personagens autóctones e os escravos negros. Os últimos, 

coadjuvando as cenas passadas protagonizam algumas de suas manifestações presentes. 

Desse modo, determinadas almas que ainda assustam os moradores da região, são os 

escravos do Cunhaú, cruelmente assassinados pelo senhor de engenho Dendê Arcoverde. 

Entretanto, o personagem do passado manifestamente celebrado é o agente colonial 

lusitano. 

Nas crônicas narrativas do lugar, as passagens que descrevem as riquezas do 

passado, com os tesouros guardados e encantados, emergem em igual proporção com as 

cenas de violência. O espaço é banhado com o sangue dos mártires e dos escravos de 

Dendê Arcoverde. Este último é o personagem antagonista do passado, descrito como o 

cruel senhor do engenho, tornado famoso pelos crimes e atrocidades que teria cometido 

contra parentes, inimigos e serviçais. A conversão e arrependimento do déspota Coronel, 

que usava a patente de Brigadeiro, são atribuídos a Frei Serafim de Catânia ou Frei José 

Antônio Maria Ibiapina, que “andaram em missões” por Canguaretama e Cunhaú. A 

missionação dos primórdios da colonização, dessa forma, não foi esquecida, trazendo a 

redenção de um cruel senhor pelas prédicas de um missionário peregrino. 

Nesta região, como já foi observado, foram as missões volantes dos padres 

jesuítas que favoreceram o seu povoamento e colonização. Tais missões, que consistiam 

em visitas dos padres catequistas às aldeias indígenas do litoral e algumas do interior, 

tinham o propósito da conversão dos índios e distribuição dos sacramentos católicos, 

tornando possível a investida dos colonizadores portugueses na região. Desse modo, a 

forma de evangelização peregrina parece marcar o passado religioso do Cunhaú. Em um 

primeiro momento com a catequese e formação de aldeamentos e posteriormente com as 



O Martírio Encenado 
 
 

94

passagens dos padres andarilhos dos sertões, sobretudo no século XIX. Os moradores da 

cidade e das propriedades e distritos rurais ainda lembram das missões destes “frades” de 

antigamente. Desse modo, Frei Serafim de Catânia, Frei Ibiapina e Frei Damião, são 

nomes ainda recorrentes nas produções narrativas dos moradores locais sobre o passado. 

Nestas representações narrativas do pretérito um dos personagens da colonização 

mais lembrado é o holandês. O passado da região é povoado pela presença do agente 

colonial batavo que teria construído túneis, monumentos históricos e enterrado tesouros em 

várias localidades do interior do Estado. Em Cunhaú, os holandeses deixaram dinheiro 

enterrado dentro e fora da capela de Nossa Senhora das Candeias. Foram eles também os 

autores dos “Sete Buracos”, a quatro quilômetros do centro de Canguaretama. Esta 

construção subterrânea teria comunicações com distritos e municípios vizinhos, em sete 

saídas diferentes, três delas terminando nos litorais de Canguaretama, Arês e Natal. No 

município vizinho de Vila Flor, a cerca de 11 quilômetros da terra dos mártires, os 

holandeses teriam construído ainda o edifício da Casa de Câmara e Cadeia, o Cruzeiro da 

praça central e a igreja matriz. Rezam as produções narrativas locais que, em sua maioria, 

estas construções foram realizadas no intervalo de uma noite. 

 

2.2. TESOUROS SUBTERRÂNEOS 

Os vinte anos de ocupação holandesa da Capitania do Rio Grande, no período 

colonial, deixaram alguns vestígios. Na capital do Estado e alguns locais do interior, 

diversos marcos históricos teriam sido obras dos holandeses. Estas construções estão 

encobertas em mistérios, descritas, muitas vezes, por suas qualidades sobrenaturais. Os 

seus túneis, que parecem costurar grande parte do subsolo do Rio Grande do Norte, são 

encantados. Um destes, que teria sido construído debaixo da igreja de Extremoz, a 23 

quilômetros de Natal, foi muito procurado e nunca encontrado. Os moradores da Zona 

Norte de Natal contam que foram feitas várias escavações que acabaram por derrubar as 

paredes da igreja colonial19. Com efeito, a presença holandesa é sempre revolvida e posta 

em evidência nos relatos populares, exemplificando processos de “reinvenção da história”. 

Os fatos e personagens coloniais, desse modo, são reavaliados, em uma redefinição 

cronológica dos eventos. Neste processo, saltam-se séculos e fundem-se elementos 

tomados como díspares pela história oficial. 

                                                 
19 Pesquisa Memória de Migrantes da Zona Norte, Natal – RN, realizada entre 1997 e 1998, coordenada pela 
professora doutora Julie A. Cavignac. 



O Martírio Encenado 95

Há uma dupla caracterização da ação holandesa na região com a construção dos 

túneis e a exploração de ouro e riquezas naturais. Esta visão do passado, encerrada nas 

produções narrativas locais, é referenciada também nos documentos historiográficos que 

fundamentam o discurso histórico beatificado do passado colonial que ora se institui. Assim, 

nos relatos dos cronistas Pierre Moreau e Roulox Baro, publicados em 1651 e utilizados 

como fontes nos estudos históricos do processo de beatificação, são feitas referências às 

“riquezas naturais do Brasil”, estando subentendida a formação de expedições holandesas 

para explorar estas riquezas. Segundo Medeiros Filho (1989,p.3) os holandeses foram 

levados a entrar no sertão, inspirados por relatos o mais das vezes fantasiosos dos 

portugueses sobre a abundância da riqueza mineral da Capitania. Assim, os holandeses 

teriam empreendido, segundo os historiadores, várias incursões ao seu interior, procurando 

minas de ouro e prata20. 

A igreja de Nossa Senhora do Desterro, em Vila Flor, marco da presença 

missionária e povoamento colonial da região, tendo sido fundada por padres carmelitas do 

convento da reforma do Carmo do Recife, em 1743, é reinterpretada na tradição oral como 

uma construção flamenga. Teriam sido os holandeses também os hábeis construtores da Casa 

de Câmara e Cadeia da Vila, à qual Cunhaú pertenceu até meados do século XIX. Para 

confirmar esta “versão da história”, heterodoxa em relação aos ensinamentos da 

historiografia clássica, os moradores chamam o testemunho dos dizeres da fachada da antiga 

capela. Alguns habitantes da cidade afirmam que “a placa” na frente da igreja ninguém 

consegue ler porque “a caligrafia deve ser de holandês”. A presença deste personagem 

colonial na região, nesse sentido, não desapareceu. Como aponta Evaldo Cabral de Mello 

(1987,p.10), “[...] ao contrário do que aconteceu no setor militar - a derrota e a expulsão -, 

na cultura não se expulsam experiências”. 

A Casa de Câmara e Cadeia de Vila Flor, estaria ligada a Canguaretama por um 

túnel. A sua saída se localizaria nos Sete Buracos, um complexo de construções subterrâneas 

que teriam sido realizadas pelos holandeses, no lugar chamado “Gruta do Bode”, próximo à 

divisa de Canguaretama com o município de Goianinha. Tombado pelo Patrimônio Histórico 

e Artístico Nacional em 1964, o edifício foi reformado em meados década de 1980. Nesta 

época, segundo moradores da região, o túnel foi fechado, porque “podia ter alguma 

serpente”. Com a reforma do edifício foram realizados também trabalhos arqueológicos. Na 

                                                 
20 O historiador pernambucano Alfredo de Carvalho, também faz referência a estas minas. Ver em Minas de 
ouro e prata no Rio Grande do Norte. Revista do Insituto Histórico e Geográfico do Rio Grande do Norte, 
vol.III, 1905, p.147-65. 



O Martírio Encenado 96 

cidade, diz-se que os arqueólogos “colocaram aparelho para acusar o ouro”, mas só 

encontraram “osso de índio e de caboclo”. 

O túnel, representado por uma “coluna grossa”, localizada no centro da edificação, 

ainda poderia ser, segundo os moradores da região, lugar de tortura e morte dos prisioneiros. 

Os condenados ao cárcere, que ficava no pavimento térreo do edifício, encimado pela sala de 

reuniões dos legisladores municipais, estavam fadados a perecer neste túnel. Segundo uma 

das versões das narrativas orais sobre a existência desta misteriosa construção subterrânea, 

narrada por um morador de Canguaretama, os soldados da cadeia “quando queriam matar os 

preso’, batiam neles e jogavam no buraco p'ra se furar nos ferro’ ”. O edifício, no correr dos 

anos esquecido e arruinado, passou a abrigar manifestações sobrenaturais. Sob a forma de 

rutilantes aparições, as almas dos antigos ocupantes passaram a assustar os moradores locais. 

Eram visagens acompanhadas de correntes de fogo que apareciam à noite no edifício 

colonial, segundo uma moradora de Vila Flor. 

 

E minha mãe, uma vez, ela disse que 'tava ali assentada na calçada 
conversando com a nora dela, tarde da noite e escutou quando essas 
corrente' descia' das ... das porta' p'ra baixo com aquele home' das 
pernona' bem grande dependurada, aí saía aquelas corrente' p'ra baixo e o 
... a bueiro de fogo descia de cabeça abaixo. Mas também nunca vi, né? Ela 
quem conta, eu mesmo ... eu ‘tou com 42 ano , nunca vi nada p'ra me 
assombrar. 

 

Os Sete Buracos se ramificariam ainda por seis outros locais distintos. Um dos 

túneis sairia na Mata da Estrela, no município vizinho de Baía Formosa, pertencente à 

municipalidade de Canguaretama até janeiro 1959. Neste espaço a construção subterrânea 

teria grandes dimensões, semelhantes àquelas da Gruta do Bode. O terceiro subterrâneo 

desembocaria na Ilha do Flamengo, próximo à Lagoa de Guaraíras, no município de Arês, ou 

em Nísia Floresta, às margens da Lagoa de Papari, por sua vez ligada às crônicas históricas 

de Cunhaú pela passagem do viajante luso-inglês do século XIX, Henry Koster. Um quarto 

túnel se comunicaria com o Sítio Outeiro, ainda no município de Canguaretama, pertencente 

às terras do antigo Cunhaú colonial. Como será visto adiante, este local guarda ainda uma 

das relíquias da capela de Nossa Senhora das Candeias de Cunhaú, levada para um antigo 

engenho ali existente, assombrado com uma visagem que aparecia no seu bueiro. 

Uma quinta saída dos Sete Buracos, alcançaria o Forte dos Reis Magos, em Natal, 

distante mais de 80 quilômetros dali! Uma outra se estenderia até a Barra de Cunhaú, um 

importante distrito de Canguaretama, com várias pousadas e uma bela praia presente nos 



O Martírio Encenado 97 

roteiros turísticos do Estado. Por último, em uma das sete saídas dos “Sete Buracos” se 

alcançaria Cunhaú, nas proximidades da capela e do antigo engenho, o que prova, para os 

moradores da região, a vontade dos holandeses de querer levar as riquezas do local. Assim 

sendo, as entranhas da terra guardam o tesouro escondido dos holandeses em um labirinto de 

túneis, entrelaçando o subsolo da região. Estes diferentes espaços encontram-se, assim, 

simbolicamente ligados a Canguaretama pela ação deste personagem misterioso do passado. 

Próximo ao rio Catu, na divisa com o município de Goianinha e a quatro 

quilômetros da cidade de Canguaretama, os Sete Buracos guardam ainda outros mistérios. De 

acordo com alguns moradores da cidade, dentro do subterrâneo há uma porta de ferro 

fechada com uma corrente. O que se encontra atrás destas portas são armas e bombas do “do 

tempo da guerra do holandês”. Há na porta, segundo os moradores, uma inscrição 

indecifrável, de provável autoria também dos holandeses. Muitos moradores locais já 

entraram no túnel. Antigamente a sua abertura permitia a entrada de um adulto em pé, hoje 

não há mais passagem para entrar sequer deitado. Ao longo do tempo com desmatamentos e 

plantações no local, houve um aterramento da construção, provocado pela terra que desce 

com a chuva e os detritos dos morcegos que habitam o interior do túnel. 

Nem Vieira, moradora da cidade e responsável pelo Centro Pastoral da Paróquia 

matriz de Canguaretama, diz que seu pai descia nos Sete Buracos “e tinha muita arma e 

bomba lá; era uma casa com porta e tudo”. A construção subterrânea, percebida como uma 

casa que possui porta, abriga também, segundo outras versões sobre o local, um “bode de 

ouro”, o que teria dado o nome ao lugar de Gruta do Bode. Ambicionando estas riquezas, 

algumas pessoas teriam entrado nos Sete Buracos a procura deste tesouro encantado, 

conforme a história seguinte, narrada por Francisco Alves, professor de história do 

município. 

 

[...] ... isso aí surgiu uma lenda que aqui dentro teria um bode de 
ouro,inclusive na década de 50, possivelmente, [...] chegou um jovem aqui, 
que não se sabe de onde veio, que teria entrado a procura desse bode aí 
[...] ou de riquezas ... riquezas escondidas. Ele seria um aventureiro. E as 
pessoas: 
- Olhe, não entre não porque já .... já está de tarde, pode ser ... se chegar à 
noite, você não sair, não vai sair nunca mais. 
Mesmo assim ele entrou e, deu meia noite, e ele não conseguiu sair. Era 
noite de lua cheia, como sempre, né? [...]. E ele gritava lá de dentro e o 
pessoal respondia aqui fora. Mas, quando ia chegando a madrugada, mais 
distantes ficavam os gritos dele e até que se amanheceu o dia, não se ouviu 
mais. E as pessoas dizem que se alguém vier aqui e chamá-lo, 
ele responde. De dia não fala não [...] 



O Martírio Encenado 98

 

O rapaz que procurava o bode de ouro ou o tesouro encantado dos holandeses 

também se encanta no túnel, tornando-se mais uma alma a habitar a região próxima ao vale 

consagrado do Cunhaú. Segundo o relato, nas noites de lua cheia as pessoas ainda escutam os 

chamados da alma que passou a morar no túnel dos holandeses. Nestas narrativas que 

preenchem o espaço com tesouros enterrados e encantados, supostamente deixados pelos 

holandeses ou outros personagens, é possível perceber uma tentativa de estabelecer uma 

continuidade do tempo passado no presente, inscrita no espaço. O tempo pretérito é guardado 

dessa forma no ambiente natural e construído, estando na iminência de emergir com a 

aparição dos túneis e dos tesouros enterrados. Estes túneis encantados, povoaram os sonhos 

dos moradores de Cunhaú. Muitos já tentaram arrancar o tesouro escondido nas paredes da 

capela de Nossa Senhora das Candeias e enterrado nas terras banhadas pelo sangue dos 

mártires. Seu Luiz Padre, 102 anos, morador do Sítio Outeiro, conta que: 

 

(...) o povo ia tirar dinheiro. Sonhava e tirava ... tiraram muito dinheiro 
[...] na igreja mesmo. Na igreja e fora da igreja [...] Sonhavam e iam tirar 
o dinheiro. Depois teve um que sonhou com dinheiro lá na igreja, mas seu 
Hugo botou pastorador p'ra ... proibiu e não tiraram mais nunca [...] 
Tiraram muito dinheiro. [...] foi do tempo dos holandês' [...] 

 

Como lembra Seu Luiz Padre, as pessoas não retiram mais o tesouro porque o dono 

botou “pastorador”. Mas, antigamente, de acordo com a história que narrou, muita gente 

retirava o erário colonial das terras do Cunhaú. Um tesouro encantado pelas mãos dos 

holandeses e consagrado pelo sangue dos mártires. O dinheiro guardado pelos proprietários e 

pelas almas que vagueiam pelo local aparecia, segundo relatos, nos sonhos dos moradores da 

região. Uma fórmula narrativa bastante conhecida é então acionada para marcar o espaço 

com os sinais do passado. Assim, a emergência do tesouro faz com que a memória do 

passado, antes subterrânea, ascenda à superfície das terras do Cunhaú antigo. As almas que 

aparecem no local e parecem guardar o tesouro talvez sejam os antigos escravos de Dendê 

Arcoverde, o cruel senhor do Cunhaú. 

Sendo assim, nestes relatos, o maravilhoso parece emergir como elemento de 

transição entre um passado adormecido, abaixo da superfície, e o presente de suas 

representações. Como sugere Cavignac (1994;1997), este é o espaço-tempo no qual habitam 

conjuntamente os seres sobrenaturais e os santos, padroeiros e fundadores de comunidades. 

Desse modo, depreende-se que os mártires partilham de sua potência divina com estas 



O Martírio Encenado 99

manifestações anímicas, unindo, de modo singular, as noções de tempo e de espaço. Aliás, 

“almas de Cunhaú”, era o termo usado anteriormente pelos moradores locais para designar a 

devoção aos mártires. 

Há, no corpus de dados da tradição oral local, portanto, uma reconstrução simbólica 

do passado materializada em uma dimensão espacial. O lugar abriga os vestígios das ações 

dos personagens ancestrais transformados em sinais diacríticos do passado. Um passado 

manifestado através de fórmulas tradicionais das produções narrativas locais, como as 

histórias das almas e dos tesouros enterrados. É desta forma que a história oral do Cunhaú 

representa o passado, os seus eventos e personagens. Os mártires e as almas de Cunhaú, 

convivendo em um mesmo espaço simbólico, são ressuscitados nas performances 

devocionais e verbais dos peregrinos e moradores locais. 

Como visto, as histórias do Cunhaú antigo e de seus personagens não se limitam aos 

mártires beatificados ou a Canguaretama e a atual Fazenda Cunhaú. Elas alcançam os 

municípios vizinhos, como por exemplo Vila Flor e Pedro Velho, onde, como será visto, uma 

alma de Cunhaú ainda assombra as pessoas. Assim, a extensão territorial do Cunhaú colonial 

alcança vár0ias propriedades rurais atuais, algumas localizadas nos municípios vizinhos. O 

domínio destas propriedades antes estava nas mãos da família Albuquerque Maranhão, cujo 

representante mais lembrado é o cruel Dendê Arcoverde. 

Dendê Arcoverde protagoniza as cenas antagonistas do passado local. Ele é o rico 

senhor de engenho do século XIX, que mata os irmãos, esposa e inimigos para tomar as suas 

riquezas, acumulando crimes e poder. Foi cruel com seus escravos, mandando matar ou 

mutilar muitos deles. As histórias das maldades de Arcoverde, trazem personagens 

representativos das alteridades históricas, como o negro e o índio, que se tornam presentes 

nestas narrativas do passado local. Apesar de não enfatizada, a referência a uma 

ancestralidade indígena pode ser percebida no próprio nome do cruel senhor do Cunhaú. 

Arcoverde é nome da esposa de Jerônimo de Albuquerque Maranhão, também mestiço e 

primeiro senhor do Cunhaú. 

Dizem os relatos orais sobre o passado local que muitos dos escravos de Dendê, 

foram enterrados vivos, de “cabeça p'ra baixo”, plantando-se um coqueiro em cima. Alguns 

destes coqueiros eram vistos de Canguaretama, a cerca de 6 quilômetros das terras 

beatificadas e assombradas do Cunhaú. O professor de história no município, Francisco 

Alves, diz que Dendê sofria de dores de ouvido, por isso as pessoas que se dirigissem à 

fazenda deveriam ter cuidado para não fazer barulho, nem deixar a porteira bater. “Se 



O Martírio Encenado 100

deixasse bater a porteira e ele escutasse a pancada, ele mandava amarrar o sujeito no 

mourão e batia a porteira.” Uma de suas vítimas ainda assusta os moradores da 

Tamatanduba, propriedade atualmente pertencente ao município de Pedro Velho. 

É na história da morte de Antônio José Leite do Pinho, o confesso assassino do tio 

de Dendê Arcoverde, que se origina a história do “corpo seco” que assusta as pessoas na 

Tamatanduba e o coqueiro misterioso do Cunhaú. André de Albuquerque Maranhão, tio de 

Dendê, foi o chefe da Revolução Pernambucana de 1817 no Rio Grande do Norte, motivo 

pelo qual veio a falecer. Mas, o seu sobrinho havia prometido vingança. Assim, manda dois 

de seus empregados matar o suposto assassino de André de Albuquerque. Dá um punhal de 

prata aos seus escravos e pede um prova do serviço feito: as orelhas da vítima. Em seguida 

lhes promete que daí por diante “não teriam mais nenhuma necessidade na vida”. Os 

escravos de Dendê conseguem matar o seu desafeto, mas o punhal permanece preso no corpo 

da vítima. Quando retomam a Cunhaú, são mortos por Dendê. É mais uma vez Francisco 

Alves, professor de história e pesquisador da história oral local, narra o desfecho desta cena 

que mostra a crueldade de Dendê: 

 

[...] os dois voltaram p'ro Cunhaú. Quando chegaram lá disseram que ele 
tinha morrido, mas não tinha conseguido trazer as orelhas, né?[...] - Mas 
ele morreu? 
- Morreu, t̀á morto. Nós matamo ' o honre' 
- Tá certo, vocês não vão precisar de nada não. 
AI ele pegou o caboclo, mandou empalar... morreu empalado na Mata das 
Varas. O corpo secou e ficou assombrando gente muito tempo, nessa Mata 
das Varas, que era em Tamatanduba, que era parte dele também. E o outro 
ele enterrou vivo, de cabeça p'ra baixo e plantou um coqueiro em cima [...] 
Isso lá. Dizem que esse coqueiro dava p'ra ver da Penha, né, de 
Canguaretama as pessoas olhavam e viam o coqueiro do Cunhaú, que era 
esse coqueiro que cresceu muito, que ele plantou em cima do nego, que ele 
enterrou vivo de cabeça p'ra baixo [...] próximo à casa grande [...] 
 

Nesta passagem da história local, os dois personagens mortos, que passam a fazer 

parte das almas de Cunhaú, cujas manifestações são materializadas no espaço, representam 

duas alteridades históricas. O negro enterrado no Cunhaú e o caboclo empalado na mata das 

varas. Na região é comum usar o termo caboclo para designar as pessoas que descendem de 

índios. Seria então este representante indígena que assustaria os moradores da Tamatanduba, 

anteriormente também pertencente às terras do Cunhaú. A técnica da empalação consistia em 

um suplício antigo em que se espetava alguém, pelo ânus, numa estaca aguda que lhe 

atravessava as entranhas, deixada até que a pessoa morresse. É esta alma, descrita como 



O Martírio Encenado 101

“cabocla”, ao lado dos escravos enterrados vivos no Cunhaú, que parece, com suas 

manifestações, guardar as riquezas encantadas do Cunhaú. 

Segundo uma outra versão desta história o caboclo teria sido enterrado em uma 

mata próxima ao Cunhaú. No local da “cova do caboclo”, dizem os moradores locais, não 

nascia mato e nem capim. Este local, há alguns anos, foi desmatado para dar lugar a uma 

plantação de cana-de-açúcar. Na região do Sítio Outeiro e do antigo Cunhaú, segundo 

relatos, havia, no passado, muito caboclo naquele local que “foi pego a dente de cachorro”. 

Estes eram “os caboclo’ cajueiro'“, hoje com poucos moradores se considerando como 

remanescentes destes personagens do passado local. Personagens que passam a ocupar um 

papel de destaque. Nestes relatos parece haver uma inversão no modo como são 

representados os ancestrais do lugar. Os índios, de assassinos do martírio de 1645, passam a 

vítimas das ações malévolas de um cruel senhor de engenho. Parece haver então uma 

redefinição da imagem das alteridades nos relatos orais do passado. 

Se nas celebrações religiosas os indígenas são os agressores, nas narrativas orais 

eles emergem como os sacrificados, cujas almas passam a habitar o espaço sagrado do 

Cunhaú. Desse modo, exemplificando um processo de reapropriação e de reescritura dos 

personagens do passado, aceita-se os mártires beatificados, mas alarga-se o universo sagrado 

e sobrenatural com os representantes das alteridades históricas. Sendo assim, os negros e os 

índios também passam a integrar o conjunto das almas de Cunhaú. É realizada assim uma 

dupla inversão nos relatos populares. Os santos católicos, em muitos casos, são tornados 

naturais do espaço e os personagens autóctones passam a partilhar de uma mesma natureza 

sagrada. As terras do Cunhaú, como dito, são banhadas pelo sangue dos mártires e dos 

escravos de Dendê Arcoverde. Mostra-se, com isso, uma forma peculiar de construção, no 

caso de Cunhaú, de uma relação entre santidade e autoctonia. É desse modo que as almas de 

Cunhaú - espíritos de pessoas cruelmente assassinadas - vão se juntar aos mártires 

beatificados, definindo uma potência sagrada compósita. 

São nas histórias sobre Dendê que estes aspectos emergem, mostrando uma lógica 

de santificação orientada por um princípio de sofrimentos. Os eventos infaustos que 

marcaram as vidas destes personagens os tornam santificados. Desse modo, são as crueldades 

de Dendê Arcoverde que fazem ascender às narrativas as almas sagradas do Cunhaú. O 

déspota senhor do Cunhaú tinha voz possante. Seus chamados eram escutados na Ilha do 

Maranhão, Outeiro e Canguaretama. “Arcoverde, ele dava um grito lá de Cunhaú, daqui os 

escravo’ sabia’ ... ouvia’”. Esta é a imagem do rico proprietário descrita por Seu Luiz Padre. 



O Martírio Encenado 102

Vivendo nas terras outrora pertencentes a Cunhaú, desde o seu nascimento, em abril de 1900, 

Seu Luiz Padre, lembra ainda a história sobre a morte de Dendê Arcoverde. 

 

O reis mandou a tropa buscar ele [...] aí avisaram a ele. Ele avisou aos 
escravo', quando a tropa chegasse, desse de comer aos soldado’ tudo. . Ele, 
diz-se, preparou veneno que quando a ... a corneta tocou na ‘Gruta do 
Bode, dentro de casa ele ouviu. Entrou p'ra dentro, bebeu veneno, fechou ... 
quando os soldado’ chegaram, com [...], até de tarde a porta fechada. Aí 
botaram a porta abaixo. Ele 'tava sentado na rede com o copo e a garrafa. 

 

Em outra versão desta história, Arcoverde teria mandado matar um boi para dar aos 

soldados que vinham lhe prender. Após recepcionar a tropa, entrou para o quarto, vestiu-se 

da forma que queria ser enterrado e tomou veneno. A narração do suicídio de Dendê 

Arcoverde, ocorrido no “tempo de Dom Pedro”, como prova da sua não sujeição a nenhuma 

autoridade é acrescida, ainda, pelas cenas de ocultamente de suas riquezas. O tesouro do 

Cunhaú fora escondido pelo cruel senhor, nas águas da lagoa que banha as terras do engenho. 

Ainda segundo Seu Luiz Padre, “O danado [...] voou tudinho ... dentro do açude. Arcoverde 

mandou os cabra' botar o dinheiro [...] jogar dentro do açude”. Assim, Dendê teria 

mandado despejar tachos cheios de ouro nas águas da lagoa, aqui chamada “açude”. A lagoa, 

que passaria a se chamar Lagoa do Tacho, teria guardado o seu aziago tesouro sob a forma de 

encantamento. Foi transformado em uma “mina” ou “botija”, tesouro protegido por almas. 

Nesta lagoa, ainda hoje tida por várias pessoas como “muito rica, que tem ouro 

enterrado”, aparece uma corrente de ouro que leva, para o fundo de suas águas, as pessoas 

que pensam em torná-la para si. Dona Joana Guedes, moradora do bairro Lagoa de São João, 

em Canguaretama, conta esta história que ouvia de sua mãe. 

Sim, a minha mãe conta, uma senhora contou p'ra ela que lá perto da lagoa 
tinha uma casa de farinha. Eu ainda vi essa casa de farinha, era na divisa de 
... naquela terra com o Cruzeiro, [...] aí ela disse que uma senhora 
que 'tava fazendo farinha [...] de meio dia, foi buscar a água p'ra 
tirar a goma, quando chegou lá, disse que viu uma corrente 
bonitona, no ... até a ... fora da água, né? Na areia, fora da água. 
Bem bonitona ali, disse que a água estava ‘fastada de um lado p'ra 
outro, aí ela pegou na corrente, ficou bem admirada, pegou na 
corrente, segurou assim, ficou muito abismada, aí quando pensou 
que não, ficou como ... ficou desorientada, não sei como. Aí quando 
pensou que não, já ia na água e a água fechou, já ia na água, com 
água pelas coxa'... já ia entrando [...] puxando [...] 

 
A Lagoa abriga, além do tesouro do Cunhaú, como dito, o corpo de um dos 

martirizados em 1645 que, após o massacre teria sido carregado até a sua margem. O Padre 



O Martírio Encenado 103

Gilvan Miguel Pereira, pároco de Canguaretama, é adepto desta última versão, tornando as 

águas da Lagoa do Tacho beatificadas e milagrosas. É nas proximidades deste local que está 

sendo construído o novo santuário que, segundo o padre, abrigará as comemorações do dia 

16. Ele narrou o milagre ocorrido sob a intercessão dos mártires de Cunhaú, no qual um 

antigo morador do lugar ficou curado das dores com as quais sofria desde criança: 

 

[...] ele sofria de dores nas pernas, no joelho, e os pais dele levaram ao 
médico [...] nunca houve possibilidade de cura, assim, através da 
medicina. E um dia ele andando, era pequeno [...] curioso, e foi até a 
capela dos mártires e se lembrou da Lagoa do Tacho, que segundo a lenda 
também, um dos mártires que foi morto lá, trouxeram ... um dos cristãos, 
um dos ... uma das pessoas martirizadas, fora carregado p'ra ali, p'ra 
aquele lugar ali, fora arrastado ali, certamente, e segundo os 
historiadores, os índios devoraram, eram canibais devoraram todos os 
mortos ali na capela, não é? E esse, que foi certamente, conta a lenda que 
ele foi transportado até a lagoa, a Lagoa do Tacho. [...] Eu sei que esse 
rapaz se banhou na água da lagoa e de lá até hoje, daquele dia [...] até 
hoje já 'tá com quarenta e tantos ano', ficou bom sem precisar de voltar aos 
médicos e sem ser tratado com remédios [...] 

 

As águas da Lagoa do Tacho, mostradas como habitat do corpo beatificado de um 

dos mártires, talvez o único a escapar do apetite canibal dos índios, começam a mostrar os 

exemplos de milagres. O local emerge em sua potência sagrada, consagrando a várzea do 

Cunhaú. Esta condição passa a se manifestar, então, tanto nas terras do antigo engenho, 

quanto nas águas de sua lagoa. Na narração é visto que, apesar dos indígenas agressores 

serem descritos pelos historiadores e autos do processo de beatificação como canibais, tendo 

devorado os mártires, o corpo de um deles foi levado para as margens da Lagoa, que agora se 

torna milagrosa. Nestas águas beatificadas e cheias de ouro, segundo o Padre, também já 

foram escutados alguns gemidos. 

Com este relato, o espaço do novo santuário parece também se santificar. É próximo 

dali, na propriedade contígua à Fazenda Cunhaú, junto à margem da estrada que leva ao 

distrito de Piquiri e ao município de Pedro Velho que está sendo construído o novo templo. 

Desse modo, o local de sua construção também é legitimado pela condição sagrada do 

espaço. Nestas histórias da Lagoa do Tacho é mais uma vez mostrada a forma de 

simbolização do espaço, no qual aparecem inscritos os sinais sagrados e sobrenaturais do 

tempo passado. Neste sentido é possível pensar em uma continuidade “simbólica” entre as 

histórias dos mártires seiscentistas e as do cruel senhor de engenho Dendê Arcoverde. Assim, 

o tesouro jogado na Lagoa do Tacho pelo cruel senhor do Cunhaú, no século XIX, 



O Martírio Encenado 104

manifestado pela aparição de uma misteriosa corrente de ouro, está ao lado do corpo de um 

dos martirizados em 1645. O corpo deste mártir de Cunhaú, parece, dessa forma, também 

guardar os tesouros de Dendê Arcoverde. Juntas, estas manifestações do passado definem 

uma nova unidade temporal, expressa na memória oral do passado. 

Como visto, os tesouros do Cunhaú antigo afloram em vários locais. Na Fazenda 

Bom Passar, próximo ao Sítio Outeiro e também pertencente ao Cunhaú de antigamente, 

apareceu um tesouro de moedas de ouro. Mais uma vez é Dona Joana Guedes, moradora da 

Lagoa de São João e membro da Pastoral da Criança da paróquia de Nossa Senhora da 

Conceição de Canguaretama, quem narra a história: 

 
[...] Foi três carreiros do Pituaçu, que foram buscar o estrume de gado lá 
no curral do Bom Passar. E lá, cavando assim, puxando com a enxada p'ra 
encher os carros, aí apareceu umas placas de ... eles nunca sabiam o que 
era aquilo, né? E foram cavando e foi tirando [...] E chegaram cá, 
mostraram ao dono do engenho, né? [...] Seu Joaquim Gomes [...] ele disse 
... fez que não conhecia, né? Eu sei que recebeu tudinho [...] Um entregou 
a ele, parece até num chapéu de couro, que os vaqueiro' tinha chapéu de 
couro. Diz-se que uma porção de moeda, muitas. Não foi pouca coisa não, 
um bocado. E ele depois gratificou, mas não disse o que era, né? 
- Todos trouxeram? 
- Todos, t̀á aqui. 
Eles não conheciam o que era e nem ele explicou o que é, né? Ele pegou 
todinho de presente [..J diz-se que ele foi trocar no Recife [...] 
 

Nesta história do Cunhaú de Antigamente, o tesouro encantado mais uma vez aflora 

nos limites da propriedade cujas terras se tornaram santificadas pelo sangue dos mártires. 

Aparece, nesta passagem, a referência a um outro engenho da região. O Pituaçu é um dos 

poucos engenhos que ainda funcionam no município, produzindo rapadura e abrindo as 

portas de sua antiga casa grande, transformada em museu. A emergência destes tesouros 

mostra a forma como o sangue dos mártires ascende à superfície das terras do Cunhaú antigo. 

 

2.3. VESTÍGIOS 

Seu Luiz Padre, morador do Sítio Outeiro, também tem a história da sua família 

ligada ao passado do Cunhaú. O seu pai, conhecido como “Mestre Padre” teria sido o 

construtor da igreja da “Penha”, inaugurada em 1900. Há uma cruz de metal incrustada em 

uma das colunas da igreja matriz de Canguaretama, marcando a virada do século, que teria 

sido colocada por ele e trazida de Roma por Frei Serafim de Catânia. O nome Mestre Padre 

ganhou devido às diversas igrejas que construiu nos diferentes locais por que passou. 

Segundo as descrições dadas por Seu Luiz Leopoldino, sobrinho de Seu Luiz Padre, este 



O Martírio Encenado 105

personagem importante na história recente das relíquias do Cunhaú, era um negro que sabia 

ler, construir os bueiros dos engenhos e ainda tocava instrumentos musicais. Costumava 

acompanhar Frei Serafim de Catânia nas missões. Ao lado deste missionário, protagoniza as 

cenas do relato que dá o destino do “cruzeiro da igreja do Cunhaú”. 

Mestre Padre fazia grandes procissões, nas quais cada um dos fiéis carregava uma 

pedra na cabeça. Obtinha dessa forma material para a construção de muitas das igrejas que 

fez. Na Paraíba ele teria construído igrejas nos municípios de Serra da Raiz e Mamanguape. 

O negro “mestre engenheiro” teria vindo de Pernambuco para trabalhar no Cunhaú, época 

em que se casou com uma portuguesa. Depois foi morar no Sítio Outeiro, levado por Dendê 

Arcoverde, para quem trabalhava. Permaneceu no Outeiro até morrer, nas primeiras décadas 

do século que findou. Teve dez filhos, cinco homens e cinco mulheres. Mas nenhum herdou 

o oficio de construir bueiros de engenho e torres de igreja. O seu neto narra o prestígio que 

ele teria possuído junto ao cruel senhor do Cunhaú, no momento em que ele intercede em 

favor de um “caboclo” que estava sendo castigado. 

 

[...] homem de confiança de André de Albuquerque. Um dia André de 
Albuquerque t̀ava açoitando um caboclo, né, dando... Aí o nego disse 
assim: 
- Vala-me Mestre Padre. 
Aí ele soltou, disse: 
- Foi o que te valeu. 

 

Esta passagem mostra que o cruel senhor do engenho Cunhaú foi rendido pelo nome 

de um homem preto, porque ele era o “mestre de confiança” que construía casas. Vê-se, mais 

uma vez, dois representantes de “alteridades históricas” entrarem em cena nas produções 

narrativas locais. No relato um caboclo é salvo por invocar o nome de um negro. Novamente, 

é vista uma inversão na representação das relações cotidianas de colonização na qual o 

representante dos escravos é descrito pela influência que exercia sobre o valente Dendê 

Arcoverde. “O negro que construía bueiro de engenho e torre de igreja”, é também 

testemunha do paradeiro da cruz da capela de Nossa Senhora das Candeias de Cunhaú. Esta 

história se inicia com a construção de um engenho no Outeiro. Mestre Padre, teria começado 

a construí-lo próximo à seca de 1877. Por volta da virada do século, uma visagem começa a 

aparecer, à noite, no bueiro deste engenho. Os trabalhadores e moradores locais ficam 

assustados e levam, em procissão, o sino e o cruzeiro da capela do Cunhaú para o engenho 

no Outeiro, com o fito de afastar a assombração. O neto de Mestre Padre, narra esta história 



O Martírio Encenado 106 

que indica o destino atual da cruz que teria presenciado o massacre do dia 16 na capela do 

Cunhaú. 

 
Aí ‘tava aparecendo um nego em cima do bueiro do engenho. Aí o nego 
passava, os cabra 'espiava ': 
- Olha, tem um nego no bueiro do engenho. - Não, é Mestre Padre. 
Era meu avô, né? 
- É Mestre Padre que t̀á lá. 
Aí depois foram ver, não era Mestre Padre. Era um nego que t̀ava 
aparecendo no engenho. Aí o meu avô não t̀ava trabalhando mais, já tinha 
terminado tudo, né? [...] Frei Serafim vivia num convento lá no Recife, ele 
andava por aqui, mas a sede ... era lá no Recife. Aí meu avô foi, 
comunicou-se com Frei Serafim, aí vieram aqui p'ra Cunhaú, que a igreja 
t̀ava descoberta, que tinha sido descoberta por Inácio Pereira Lago p'ra 

cobrir a estrebaria [...] Frei Serafim mandou que meu avô reunisse aqui o 
povo, né, o pessoal. E foram pra Cunhaú e trouxeram a cruz da igreja e o 
sino p’ra aqui. Aí mandou que meu avô [...] construir um pedestal no pé do 
bueiro e ali botaram a cruz, ficou lá a cruz, milagrosa e o sino guardaram, 
na sede da fazenda. [...] 
 

Teria sido nesta circunstância que a cruz antiga da capela do Cunhaú, sob as mãos 

de Mestre Padre, seria levada para o Sítio Outeiro. A cruz, “de madeira que não acaba 

nunca”, seria aquela que estava na cumeeira da capela no dia do massacre, em 1645. Como 

visto acima, a capela do Cunhaú, nesta época já estava descoberta. As suas telhas, segundo o 

sobrinho de Seu Luiz Padre, teriam sido levadas para a Fazenda Estrela, no atual município 

de Baía Formosa. Lá iriam cobrir uma estrebaria. Uma das relíquias e testemunha do 

martírio, assim, iria servir de abrigo para os cavalos dos donos da propriedade. 

No relato é visto a presença de Frei Serafim que andava pelo Cunhaú, mas que tinha 

como moradia Recife. Foi para lá que Mestre Padre se dirigiu para pedir ajuda. Foram 

levados em procissão para o Outeiro a cruz e o sino. A cruz permaneceu no engenho, até a 

sua desativação. O sino, guardado na sede da fazenda, depois de algum tempo teria outro 

destino. Como será visto, há duas versões de narrativas orais que lhe dão destinos diferentes. 

Na celebração para espantar a visagem do bueiro do engenho no Outeiro, Frei Serafim de 

Catânia, havia deixado uma condição para que ele continuasse a funcionar. Daquele 

momento em diante o engenho deveria passar a se chamar Engenho São Caetano. Ele teria 

dito que “se chamar Oiteiro, em Oiteiro vai se acabar”. Mas seu pedido não foi cumprido, 

motivo pelo qual, depois de certo tempo, o engenho parou suas atividades. 

Vê-se, neste exemplo, o poder da palavra do missionário, que não deve ser 

desobedecida. Ele é o portador da palavra divina na qual todos devem acreditar, sob pena de 

serem castigados. Recorrente no conjunto de dados da tradição oral, a figura do sacerdote 



O Martírio Encenado 107 

missionário, na região, é sempre descrita por suas qualidades peregrinas e sagradas. Os 

sacerdotes itinerantes emergem também, dessa forma, como os ancestrais evangelizadores e 

civilizadores locais. Em algumas narrativas sobre os padres andarilhos dos sertões, eles 

aparecem como profetas que anunciam o fim do mundo, figuras santificadas que realizam 

milagres e curas e os portadores da justiça divina executando os castigos narrados nos 

“contos de exemplo” (OLIVEIRA,2000,p.33-48; CAVIGNAC, 1994b). É imbuído deste 

poder e palavra divinos que Frei Serafim decreta a sobrevivência ou fechamento do engenho. 

Com o fim do engenho do Outeiro a cruz foi levada para uma capela, construída na 

casa dos proprietários da fazenda. Antigamente havia uma missa uma vez por mês no 

oratório edificado para abrigar a relíquia do Cunhaú. A cruz era milagrosa e as pessoas 

faziam promessas. Durante algum tempo, esta relíquia dos mártires parece ter sido objeto de 

grande devoção no Outeiro. O local, desta forma, passou a ganhar também o epíteto de uma 

terra santificada, por abrigar uma das relíquias dos mártires de Cunhaú. No último domingo 

do mês de maio, costuma haver uma procissão que sai do Outeiro com destino a “Penha”. 

Esse cortejo ocorreria desde a época em que a cruz foi trazida para benzer o bueiro do 

engenho, na virada do século. Recentemente com a morte da proprietária da fazenda não se 

sabe ao certo o paradeiro da cruz, ela estaria no Outeiro ou na Boa Vista, outra propriedade 

da região. 

Nesta história é mostrado que algumas das últimas relíquias dos mártires, apesar de 

não estarem na capela da Fazenda Cunhaú, foram levadas para locais próximos ao palco das 

mortes passadas e cenário das performances teatrais atuais. Na igreja matriz de 

Canguaretama estaria o sino da capela do antigo engenho colonial, aquele que teria chamado 

os fiéis ao martírio. É na cidade também que está guardada a imagem de Nossa Senhora das 

Candeias, suposta testemunha ocular do massacre colonial, celebrado na atualidade. A cruz 

foi para o Sítio Outeiro para espantar “o coisa ruim” que estava aparecendo no bueiro do 

engenho e assustando os trabalhadores e moradores locais. O sino, segundo outra versão, 

teria sido levado para uma igreja em João Pessoa, cujo orago seria Santa Júlia ou Santa 

Helena. 

Este sino, testemunha do martírio do século XVII, portanto, estaria na “Terra dos 

Mártires” ou na Paraíba. Algumas pessoas de Canguaretama dizem que ele foi trazido em um 

carro de boi para a cidade. Ele seria o sino da igreja matriz, pelo qual alguns moradores 

“afinavam instrumentos musicais”. Há, no entanto, outra versão para o possível paradeiro do 

sino da capela do Cunhaú. Ele teria sido levado para a Paraíba, como promessa de uma 



O Martírio Encenado 108

proprietária do Sítio Outeiro, de acordo com a versão da história contada por Seu Luiz 

Leopoldino. Em 1947, “Maria Luiza de Zé Targino”, em uma viagem pela Europa, sofreu 

um acidente no Canal da Mancha, com “uma mina da Segunda Guerra Mundial”. Por ter 

escapado ilesa, prometeu dar, para Santa Júlia ou Santa Helena, em João Pessoa, o sino da 

capela do Cunhaú que estava em sua propriedade. Assim, o sino da igreja do Cunhaú, 

relíquia dos mártires locais, teria sido levado para o Estado vizinho da Paraíba. 

O sino e a cruz, ao lado da santa guardada na casa do padre, deslocados de Cunhaú, 

mostram como o espaço e o passado sagrados são reelaborados. O palco das mortes, ainda 

abrigando a potência divina personificada nas almas que habitam o local e materializada nos 

vestígios dos personagens do passado, passa a partilhar de sua condição sagrada com novos 

espaços. É formado um culto em tornos destes objetos deslocados, como o caso da cruz no 

Outeiro, que ainda hoje é celebrada em uma procissão dirigida a Canguaretama. O que se 

verifica, no entanto, é um certo ocultamente ou afastamento destas relíquias do seu local de 

origem. A santa está no quarto do padre, a cruz está protegida pelos muros da residência dos 

proprietários da fazenda Outeiro e o sino, que poderia ter sido levado para a Paraíba, está 

distante do espaço de sua sagração, como objeto de devoção aos mártires beatificados. 

As histórias das relíquias do Cunhaú, desse modo, redefinem o espaço sagrado, 

sendo também colocados em cena, nestes textos orais, os demais personagens históricos 

locais. Nestes histórias, os protagonistas não são apenas os mártires bem aventurados, mas 

também o negro e o índio. Dendê Arcoverde, como o antagonista das histórias do Cunhaú de 

antigamente traz estes personagens para o primeiro plano em suas manifestações como almas 

guardiãs dos tesouros do Cunhaú. As cenas de violência e das riquezas ambicionadas, 

celebradas nos ritos oficiais da cidade, desse modo, ainda se repetem nos textos orais do 

passado. Repetição que também recria, reelaborando o modelo celebrado de narrativa 

histórica do passado local. É estabelecida tuna relação singular entre o passado histórico 

(escrito) e uma literatura oral (memória), na qual são realizadas algumas trocas simbólicas. 

Assim, os mártires beatificados são reavaliados à luz dos dados da tradição oral. Vê-

se, então, como o modelo eclesiástico dos mártires é reelaborado nas práticas e discursos 

populares, tornando tênues as linhas demarcatórias dos atores e do tempo. Tratase de um 

processo de apropriação e de reescritura do modelo representativo do passado, celebrado 

como evento santificado. Os diversos personagens do passado local passam a partilhar então 

de um mesmo espaço-tempo sagrados. Como foi observado, as almas de Cunhaú e os 

tesouros enterrados são as formas de expressão desse passado simbolicamente marcado no 



O Martírio Encenado 109

espaço. Este conjunto narrativo emerge em fragmentos, que juntos formam um relato mais 

amplo sobre a condição santificada do espaço e dos personagens históricos do passado local 

longínquo e mais recente. Pode-se ver, desse modo, que os mártires de ascendência lusitana 

são descritos ao lado de espíritos representativos das alteridades históricas locais. São as 

almas dos caboclos e dos negros que foram cruelmente assassinados, “martirizados”, por um 

cruel senhor de ascendência mestiça de índio e de branco. 

No conjunto dos relatos, os eventos são narrados na temporalidade própria dos 

textos orais, aquela que escapa à precisão cronológica de dados históricos. Sendo assim 

algumas ordenações da “História” são subvertidas nestes textos orais sobre o passado. Os 

eventos dos primórdios da colonização, através de seus vestígios, atravessam séculos e se 

juntam aos acontecimentos de um passado mais recente. A cruz da capela do Cunhaú passa a 

fazer parte da história de vida do pai de Seu Luiz Padre, personagem da história mais 

próxima do Cunhaú e da vizinha propriedade Outeiro. Os tesouros de Dendê Arcoverde, 

jogados nas águas da Lagoa do Tacho, estão ao lado do corpo de um dos mártires que faz 

milagres e parece ser também o guardião deste erário encantado. As representações do 

passado, encerradas no universo da oralidade local, são dessa forma singularizadas. São os 

tesouros encantados e a manifestações das almas que habitam o local, descritas nas histórias 

sobre o Cunhaú de antigamente e suas relíquias, que matizam estas formas representativas do 

passado. 

Como visto, há no espaço sagrado do Cunhaú, dois corpos de personagens do 

passado que ainda se manifestam particularmente no presente. Estes são o do mártir da 

Lagoa do Tacho e o “corpo seco do caboclo” na Mata das Varas, na Tamatanduba. Um faz 

milagres, no espaço do vale sagrado do Cunhaú. O outro, assusta os moradores da 

Tamatanduba, no município vizinho de Pedro Velho. Os dois fazem referência a eventos 

diferentes do passado local, mas que se perenizam em suas manifestações presentes. O mártir 

beatificado, continua nas proximidades da capela fazendo milagres e o “corpo seco do 

caboclo” lembra a condição marginal da vida do personagem tornado visagem. Ele foi um 

dos matadores que Dendê mandou acabar com a vida do assassino de seu tio, tendo sido 

também morto de um modo cruel. 

A memória do passado presente no conjunto dos relatos orais, mostra, como visto 

acima, quais são as recorrências entre as duas formas de representação. Uma memória 

ritualizada em gestos, nos momentos performáticos das celebrações em homenagem aos 

mártires beatificados, e no repertório de histórias sobre o passado do Cunhaú, revivido nas 



O Martírio Encenado 110

produções narrativas locais. As lembranças do passado, suas formas representativas e os 

modos de ritualizá-las são singularmente articulados no caso do culto nascente aos mártires 

de Cunhaú. Os sinais do passado são então transformados em manifestações sobrenaturais 

que balizam a paisagem local com os vestígios indeléveis de um tempo pretérito perenizado 

no presente. Estes exemplos de expressão da potência divina alocada no espaço beatificado 

do Cunhaú, parecem ser o sangue dos mártires ascendendo à superfície com a manifestação 

das almas, das visagens, dos tesouros, etc. 

 



O Martírio Encenado 111

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

AAttoo  IIVV  
OO  tteeaattrroo  ddaa  fféé 



O Martírio Encenado 112

 

CENA 1: DE PÚLPITO A PALCO 

 

Que diferente é o estilo violento e 
tirânico que hoje se usa! Ver vir os 

tristes Passos daEscritura como quem 
vem ao martírio (..) 

Padre Antônio Vieira 
Sermão da Sexagésima, 1655 

 

No dia 16 de julho, a cidade de Canguaretama e os caminhos de Cunhaú se revestem 

de uma nova movimentação, com o afluir de peregrinos para o cenário colonial dos martírios 

do século XVII. Com efeito, o espaço sagrado do Cunhaú se projeta no passado dos seus 

eventos instituintes. Na ocasião, o massacre colonial dramatizado é mostrado como marco da 

primitiva ocupação do espaço. Época da formação da próspera povoação seiscentista do 

antigo engenho Cunhaú e da colonização portuguesa da região. 

Desde meados do século XX, as primeiras peregrinações até a pequena capela, ainda 

em ruínas, comemoravam, com a celebração de uma missa, as passagens marcantes do 

passado local. Os moradores mais velhos de Canguaretama lembram-se, ainda, destas 

peregrinações ás ruínas da “capela do Cunhaú”, nas quais os antigos párocos da cidade e 

padres missionários que passavam pela região rezavam as missas no dia 16 de julho. 

Diversos “freis” são descritos como fazendo parte destes cortejos de antigamente. Frei 

Damião, Frei Serafim de Catânia, Ibiapina, entre outros, são os personagens recorrentemente 

lembrados por alguns dos moradores mais antigos da região. Para quem se dirige ao Sítio 

Outeiro, antiga propriedade do Cunhaú colonial, Seu Luiz Padre, centenário morador do 

lugar, ainda conta as histórias das missões que ocorreram no Cunhaú e dos personagens do 

lugar. 

Nestas romarias do passado, os peregrinos vinham de várias localidades do 

município, vencendo o trajeto a pé, sob o sol causticante do mês de julho. No final da estação 

chuvosa, os romeiros de Cunhaú se dirigiam para a terra santificada dos mártires sob as 

bênçãos dos padres também peregrinos, que andavam em missões no interior do Nordeste 

brasileiro. Com a reforma da capela vieram “as festas”, com as quais o número de devotos se 

multiplica. Com celebrações solenes, os mártires de Cunhaú começam a atrair fiéis de outras 

localidades e visitantes ilustres, como autoridades políticas e membros de instituições 

culturais do Estado. Impelidos pela perspectiva já anunciada de sua beatificação, os visitantes 



O Martírio Encenado 113

de Cunhaú, começaram a aumentar progressivamente a cada ano. Das dezenas de devotos 

que peregrinavam pelos caminhos de Cunhaú há cinqüenta anos, passa-se, atualmente, para 

milhares de romeiros que, nas comemorações do dia 16, partem em comitivas em direção a 

Cunhaú. São fiéis dos distritos de Canguaretama, de municípios vizinhos e outras partes do 

Rio Grande do Norte, assim como peregrinos também de outros Estados. 

Antes, a movimentação no espaço sagrado da capela guardiã das relíquias dos 

mártires de Cunhaú, parecia se circunscrever à realização de procissões, vindas da cidade, e 

às celebrações religiosas realizadas sobre os escombros do pequeno santuário colonial no dia 

16 de julho. Após a restauração da antiga ermida instituiu-se a ocorrência das missas 

dominicais, às 10 horas da manhã, geralmente celebradas pelo pároco de Canguaretama. 

Com a regularidade do culto, os moradores de Cunhaú passaram a ter acesso, com mais 

facilidade, aos sacramentos católicos e a assistir as missas em sua própria capela. 

Assemelhando-se assim aos moradores coloniais do local que, no tempo dos mártires, tinham 

a pequena igreja como paróquia matriz de Cunhaú, um nascente e próspero povoado em 

torno do engenho que exportava açúcar para Recife. 

A partir de meados da década de 1990, os campos do antigo engenho colonial 

tornam-se o cenário de apresentações teatrais. Assim sendo, todos os anos, no dia 16 de 

julho, entre as prédicas da concelebração religiosa realizada no verdejante sitio do Cunhaú, 

passa a haver a dramatização do martírio. Com a apresentação da peça “O Morticínio de 

Cunhaú”, o “tempo da guerra do holandês” é revivido em suas passagens destacadas pelo 

clero e a historiografia potiguares. Em aproximadamente dez minutos é narrado o evento 

caracterizador do passado histórico e religioso local, emocionando alguns dos fiéis. A partir 

de então, a história dos mártires, pouco conhecida pelos peregrinos que acorrem à antiga 

ermida colonial, passa a fazer parte das lembranças das comemorações da peregrinação. Com 

o espetáculo é presentificada a história da perseguição religiosa dos tempos coloniais. 

O espetáculo teve o seu enredo escrito por volta de 1995, para ser apresentado 

durante o Segundo Congresso Eucarístico Paroquial de Canguaretama. Encenando as 

passagens marcantes da trama histórica local, na cerimônia de abertura do encontro ocorrido 

em outubro, a apresentação do grupo de Teatro Ana Costa, marcou o primeiro dia de 

celebrações. O Congresso que comemorou os 350 anos dos martírios potiguares, então ainda 

não beatificados, dinamizou o cotidiano da cidade incrementando a morna movimentação de 

suas tardes nos fins de semana. Durante três dias a cidade foi tomada pelos fiéis e religiosos. 



O Martírio Encenado 114

Percorrendo algumas ruas da cidade, com pequenos cortejos que interligaram os 

bairros mais afastados ao centro das celebrações, as caminhadas, marchas e procissões 

marcaram parte dos festejos do Congresso. Desse modo, os contornos da cidade foram 

simbolicamente demarcados pelas procissões que se dirigiram ao “cruzeiro da estação”, o 

“Porto” e a “Lagoa de São João”, sempre terminando na praça da matriz, no centro de 

Canguaretama. Do lado do cruzeiro da estação há um bairro que abriga uma escola 

maçônica, chamada Padre André de Soveral. 

O “Porto”, antigo escoadouro da economia e cartão de visitas local, hoje abriga 

uma pequena favela de casas de taipa, cujos moradores sobrevivem da coleta de ostras, ao 

lado de criações de porcos. Contrastando com a pobreza das pequenas habitações, estão 

localizados no mesmo espaço os lucrativos “viveiros de camarão”. Recentemente, o 

prefeito construiu um conjunto de casas de alvenaria, próximo ao local, para “tirar” os 

moradores da favela do Porto. Mas eles venderam as casas novas e voltaram para os 

barracos que adentram o curso do rio que leva ás terras do Cunhaú. Suas margens 

estreitadas pelos aterramentos da ocupação do espaço e do lixo produzido, expõem o pouco 

cuidado sanitário da região. As águas sujas do córrego ainda se constituem em via de 

deslocamento e de trabalho para os moradores do “Porto”. 

No local são construídas as pequenas embarcações que servem de meio de 

transporte e de trabalho. Ocupando o espaço antes do mangue e do leito do rio, a favela 

ainda fica próxima dos bordéis da cidade. Dirigindo-se do centro de Canguaretama para a 

favela, é visto antes um campo de futebol, contíguo a uma quadra de esportes recentemente 

construída pelo Governo do Estado, ao lado da escola do município Fabrício Maranhão. 

Próximo dali há um pequeno clube, o “Porto Casa Show”, que parece desativado. O local 

da favela é considerado de risco porque é sujeito a enchentes, estando, no entanto, a poucos 

metros do centro da cidade. Seu espaço é o cenário ainda de um poço de água potável 

misterioso que, antigamente, teria surgido dentro de um “toco” no meio do rio de águas 

salobras. Se cotidianamente este espaço parece marginalizado, no momento da celebração 

do congresso, ele foi simbolicamente integrado ao centro da cidade. 

A Lagoa de São João, um dos mais antigos bairros da cidade, é conhecido pelas 

inundações que sofreu, nas “cheias” de 64 e de 74. O nome do bairro é atribuído por 

algumas pessoas ao fato de antes ali ter existido uma lagoa, hoje aterrada. Esta versão de 

sua história encontraria respaldo nas históricas cheias de que o bairro foi vítima. A Lagoa 

de São João é o caminho para quem vai a Cunhaú, no local antes chamado de “estrada dos 



O Martírio Encenado 115

engenhos”. Este teria sido o local dos primitivos habitantes da cidade, os negros escravos e 

os índios artesãos de barro e de fibras vegetais. Possuindo uma capela cujo orago, 

curiosamente não é São João, mas sim São Geraldo, o bairro é cenário de algumas 

narrativas sobrenaturais, como a “história do couro” que é arrastado, de madrugada, 

“pelos invisive’”. 

Como visto, os cortejos religiosos integraram simbolicamente estes espaços 

marginalizados da cidade ao seu centro. Ligando a periferia aos festejos em homenagem 

aos mártires, as procissões demarcaram os contornos de Canguaretama que, dessa forma, 

cultuou os seus ancestrais beatificados. Nesta cerimônia de integrações simbólicas do 

espaço, a cidade foi ligada ao santuário do Cunhaú pelo cortejo de cavaleiros e de carros 

que marcou o encerramento das celebrações do Congresso. O status de lugar sagrado foi 

desse modo trazido para Canguaretama que sediou as festividades do evento. Para a cidade 

vieram, em procissão, a imagem da padroeira de Cunhaú e o Santíssimo Sacramento. 

O encerramento dos festejos foi marcado também pela realização de uma sessão 

solene do Instituto Histórico e Geográfico do Rio Grande do Norte. Esta ocorreu no final 

da tarde do dia 5 de outubro, um domingo de movimentação inabitual na cidade. Mais uma 

vez, a história dos mártires é celebrada e cultuada em ato solene que insiste na projeção de 

uma representação de continuidade moral e histórica entre o passado beatificado e o 

presente de suas encenações. Desse modo, uma temporalidade própria do rito, unindo 

passado e presente, busca instituir-se formalmente na revisita à história dos mártires 

potiguares. É assim mostrado o exemplo religioso e importante página histórica do Rio 

Grande do Norte colonial, por meio de performances culturais presentes que encenam o 

passado. Esta “teatralização da história”, constituinte das estratégias de “construção” de 

um legado pretérito, informa a idéia do patrimônio religioso de Cunhaú. Um patrimônio 

que é atualizado a cada ano por meio das celebrações religiosas, pelas prédicas dos 

sacerdotes e dramatização do enredo do martírio, realizado pelo grupo de Teatro Ana 

Costa. 

O grupo de teatro paroquial da igreja matriz da cidade, programa os ensaios da 

encenação do “Morticínio” nos encontros semanais realizados aos domingos. Após a missa 

das 20 horas, no Centro Pastoral da paróquia, cerca de 40 adolescentes e jovens da cidade e 

localidades vizinhas se reúnem para discutir as atividades do grupo e aprender os atos do 

espetáculo. Em um clima de improvisações e precariedade, o evento é narrado pelas vozes 

de alguns atores do grupo, registrado em fita cassete. Neste momento são distribuídos os 



O Martírio Encenado 116 

papéis dos atores que irão “incorporar”, nas celebrações, os ancestrais beatificados e 

povoadores do espaço. O número apresentado no dia 16 de julho, também tem a sua 

história gravada em um CD, guardado junto à coordenadora do grupo. Utilizado somente 

nas apresentações, “para não arranhar”, o CD serviu de matriz para a gravação de fitas 

cassetes, há cerca de 5 anos, vendidas entre os moradores e peregrinos do Cunhaú. Foram 

confeccionados também lenços com o motivo da peça encenada no dia 16 de julho para 

serem vendidos junto aos romeiros e habitantes da cidade. No lenço aparece, mais uma 

vez, a imagem do índio selvagem matando o padre, tendo ao fundo uma cruz, encimada 

pelos dizeres “Lembrança do morticínio do Cunhaú” 

Contando com um velho aparelho de som, quatro cortinas, um ventilador, mais de 

cinqüenta peças de roupa, doze “lençóis grandes”, e demais artefatos do figurino, como as 

facas cenográficas feitas de madeira, o grupo Ana Costa ganhou uma sala no Centro 

Pastoral para guardar seus objetos. Para o Congresso Eucarístico de 1995, os integrantes do 

grupo pintaram um “painel”, no qual tentaram reproduzir o cenário do engenho Cunhaú. 

Utilizado como adereço do espetáculo, apresentado na calçada da igreja matriz, a pintura 

em tecido de cerca de dois metros quadrados é guardada na sala do Centro Pastoral. 

Apesar das dificuldades de integrar os atores, que pagam dois reais de 

mensalidade, em torno das atividades teatrais, há, além do “Morticínio”, outros números 

que são apresentados na igreja, como “coreografias”, evangelho vivo e ofertórios. No mês 

de maio alguns destes são apresentados na igreja matriz de Canguaretama. Em 2002, foi 

encenada uma “coreografia” do Pai Nosso do Trabalhador, performando em gestos 

bailados a oração. O grupo também já encenou o nascimento e a ressurreição de Cristo. 

Alguns anos atrás, tentaram reproduzir os elementos cotidianos do antigo Cunhaú, em um 

“ofertório”, com uma “representação coreografada” dos alimentos e tipos humanos locais. 

Desse modo, antecedendo o momento da comunhão, foram trazidos ao altar, segundo a 

coordenadora do grupo, 

 

“... tudo que tinha no Cunhaú: pão com trigo, cana, mel, rapadura, 
beiju, escravo, escrava, mucama, índios, foto da capela, frutas, quadro 
do morticínio, boi feito de isopor, cruz feita de madeira, açúcar preto, 
peixe, canoa, farinha de mandioca, caranguejo e a bandeira do teatro”. 

 

Vê-se desfilar, nas palavras da coordenadora do grupo teatral, “tudo que tinha no 

Cunhaú”, juntando frutas, rapadura e açúcar com os negros e índios, listados em uma 

“perfeita harmonia”. Todos faziam parte dos “objetos” do Cunhaú do tempo do 



O Martírio Encenado 117 

“morticínio”. O principal número do grupo já foi apresentado, além de Canguaretama e 

Cunhaú, nos distritos de Piquiri e Barra de Cunhaú. A peça também teve palco em outros 

municípios, como Natal e Macaíba, na região metropolitana, São José de Mipibu, 

Goianinha, Pedro Velho, Vila Flor e outros municípios da região agreste, a pedido dos 

párocos locais. Na “Semana da Cultura”, evento que ocorre todos os anos entre os meses 

de outubro e novembro, o grupo de teatro paroquial da cidade apresenta um espetáculo 

alusivo ao tema da Campanha da Fraternidade do ano corrente. Em 2002, com a temática 

indígena seria apresentada uma “coreografia” representando os índios, com as bandeiras 

dos 26 Estados do Brasil e do Distrito Federal. Mas a principal atividade do grupo é a 

encenação do massacre do Cunhaú, nas celebrações do dia 16 de julho. 

Em 2002 acompanhei a preparação do grupo de teatro, para a apresentação no 

Cunhaú. Na tarde da terça-feira, dia 16, saímos juntos, do Centro Pastoral em direção a 

Fazenda Cunhaú, em um ônibus cedido pela prefeitura. O automóvel velho e de poucos 

assentos é destinado cotidianamente para o deslocamento dos alunos moradores das 

localidades mais distantes do município para as escolas da cidade e suas cercanias. Por 

volta das 15 horas, saímos no ônibus que ficou lotado com cerca dos 40 atores do grupo. 

Poucos conseguiram assentos. No caminho víamos os peregrinos deslocando-se para o 

santuário do Cunhaú, a pé, vencendo o pó da estrada e o sol ainda forte de uma tarde de 

céu com poucas nuvens. No trajeto entre a cidade e a capela, em uma estrada esburacada, 

se alinhavam pequenos automóveis, ônibus e peregrinos caminhantes. 

Chegando na Fazenda Cunhaú, 

retiramos do ônibus os objetos usados no 

espetáculo: a mesa, um cálice, toalhas 

brancas, as roupas dos atores, facões, alguns 

pés de cana-de-açúcar, o “sangue dos 

mártires”, uma caixa de isopor com “din-dins” 

para serem distribuídos entre os integrantes do 

grupo e a hóstia, da qual fiquei incumbido de 

providenciar e levar até o local do espetáculo. 

Retirados estes objetos, nos dirigimos ao local destinado a troca de roupas. Era a casa de 

purgar do antigo engenho, hoje transformado em galpão, onde provavelmente se 

armazenariam alguns produtos da fazenda, providencialmente deslocados para a ocasião. 

Com a troca do figurino e a realização das pinturas corporais dos “indígenas”, foram 

Momento da chegada do grupo de teatro 
Ana Costa em Cunhaú para a celebração 

de julho de 2002 

F
ot

o:
 L

ui
z 



O Martírio Encenado 118

distribuídos e devidamente fixados junto ao corpo dos atores que encenariam os colonos 

portugueses, por baixo de suas roupas, os saquinhos plásticos contendo o “sangue dos 

mártires”, feito de refresco em pó de uva e amoníaco. 

No momento de nossa chegada, o espaço já estava tomado pelos fiéis e 

ambulantes que ocupavam o caminho de acesso à capela e ao antigo engenho. Os romeiros, 

presentes por todos os espaços, começavam a juntar-se em torno da capela do Cunhaú. 

Dentro dela, os fiéis se apertavam para chegar até ao altar e orar diante do cruzeiro e pedra 

tumular posta junto a parede do altar mor. Este era encimado pela réplica daquela imagem 

de Nossa Senhora das Candeias, guardada na casa do padre, que teria supostamente seria 

testemunha ocular do martírio seiscentista. Na sacristia os romeiros rezavam, acendiam 

velas e faziam os pedidos aos mártires. Do lado de fora, os peregrinos continuavam a 

chegar. 

Um pouco depois de nossa chegada, são concluídos os preparativos finais para o 

início do espetáculo e da celebração religiosa. O som é testado, os integrantes do palco se 

acomodam e os fiéis começam a se dirigir para a arena dos festejos. A celebração é 

iniciada com a chegada das autoridades políticas e religiosas, representados pelo Arcebispo 

e por vereadores de Canguaretama e de Natal. São, então, entoados os cânticos, proferidas 

algumas prédicas dos sacerdotes que concelebram o evento e anunciada a apresentação da 

peça “O Morticínio de Cunhaú”. 

O número do “Morticínio”, como dito, foi escrito na perspectiva da beatificação, 

quando o processo eclesiástico dos mártires já tramitava em Roma. Desde as primeiras 

peregrinações, surgidas na década de 1940, até a recente campanha da beatificação, este 

modelo de narração do evento histórico vem sendo cultuado entre o clero e a 

intelectualidade potiguares. O script do espetáculo surge para transformar o relato histórico 

tecido do evento em atos dramáticos. Assim sendo, a criação da peça “O Morticínio de 

Cunhaú”' faz a passagem entre a textualidade do relato histórico e a memória feita em 

gestos. As ações dos personagens, corporificadas nas performances dos atores, emergem 

como recordações das celebrações do dia 16 de julho. Da fixidez do relato escrito “nas 

páginas da história” passa-se para a dinamicidade da transmissão da mensagem em atos 

cênicos. Assim sendo, a cada ano, a história dos mártires é atualizada nas celebrações que 

comemoram as cenas do martírio. Desse modo, passam a ser vistos os vestígios diacríticos 

de um passado que é tomado presente, no ambiente material do cenário. 



O Martírio Encenado 119

O teatro da memória não emerge somente como uma encenação do passado que 

“faz ato de presença” nas comemorações oficiais de Cunhaú. Com efeito, a sinopse do 

espetáculo passa a se inscrever também na memória dos habitantes da cidade e dos 

peregrinos. Há, com isso, em certa medida, uma integração do relato histórico nas formas 

tradicionais de narração e representação do passado. Os mártires então passam também a 

fazer parte da memória local, surgindo a referência de suas ações nas narrativas oralizadas. 

Os personagens da colonização celebrados e encenados partilham de sua potência divina 

com outros, também representantes de um tempo distante. Suas ações se inscrevem na 

paisagem natural e monumentos históricos. Na capela de Cunhaú coexistem as marcas do 

“tempo da guerra do holandês” ao lado do tesouro deixado por este conquistador. 

Como já anunciado, o passado beatificado de Cunhaú é também alçado a motivo 

do cartão postal de Canguaretama. A cidade constrói para si, dessa forma, o designativo de 

“terra dos mártires”. A dramatização da sua história, buscando trazer as ações dos 

personagens do passado para o presente, representa, de modo particular, as alteridades 

históricas. Desse modo, em uma trama protagonizada por portugueses católicos, 

antagonizada por holandeses protestantes e um judeu alemão, coadjuvada e antagonizada 

ao mesmo tempo pelos índios e, enfim, suprimida de uma presença negra, em uma região 

de próspera economia escravocrata, são representados o passado local e os seus 

personagens. O martírio encenado coloca então em evidência os colonos portugueses como 

heróis civilizadores do espaço, procurando tornar hegemônica esta visão do passado. 

Partindo destas premissas, o enredo encenado pelo Grupo de Teatro Ana Costa 

procura reproduzir as cenas coloniais descritas nas páginas da historiografia potiguar e 

autos do processo de beatificação. É descrito, na encenação do martírio, o cotidiano de 

uma povoação pacífica, temente a Deus e observadora dos preceitos da Igreja Católica. O 

cenário é caracterizado como um local de rica vegetação e plantação canavieira, com 

abundância de víveres e valioso rebanho de gado. É dessa forma que o engenho Cunhaú, 

ambicionado pelos desejos de lucro dos holandeses protestantes e perseguidores dos 

homens e mulheres que professavam o catolicismo, aparece na trama do espetáculo como o 

palco das mortes dos mártires. Mas, os cruéis assassinos se deparam com a resignação e 

perseverança religiosa daqueles que, contra as armas do inimigo, oram o ofício da agonia e 

pedem o perdão dos pecados com o fito da ascensão celeste (PEREIRA, 1999,p.69-104). 

O enredo encenado se inicia com a descrição do cenário e do momento histórico 

que marcou o passado local. Este era também o momento do início do levante 



O Martírio Encenado 120

pernambucano contra o domínio holandês que se instituía, já há 15 anos (MEDEIROS 

FILHO,1998; PEREIRA,1999). Após a chamada de abertura é iniciado o espetáculo, com a 

descrição do contexto colonial da ocupação holandesa da Capitania e do engenho. Uma 

voz em off começa a narrar o acontecimento histórico: 

 

A partir de 1633, a Capitania do Rio Grande passou às mãos 
dos holandeses. O Engenho Cunhaú, núcleo de produção, e a 
Fortaleza dos Santos Reis, núcleo de resistência militar, foram 
tomados. Com o passar do tempo, as relações entre os colonos 
e os invasores foram deteriorando-se pela falta de afinidade 
religiosa e política, e culminou com os morticínios em Cunhaú 
e Uruaçu. 

 

Como se pode observar, é mostrada a importância econômica do engenho 

Cunhaú, descrito com núcleo de produção. No chão, em um palco aberto, com o público 

em semicírculo, o material cenográfico é limitado a alguns pés de cana-de-açúcar, fixados 

no chão, poucos minutos antes do espetáculo, uma cruz de madeira, de aproximadamente 

dois metros e meio de altura, e uma pequena mesa, representando o altar. Forrada com uma 

toalha branca, a mesa ainda tinha sobre si um cálice. O “cenário realista”, a despeito dos 

escassos materiais de cenografia, era concluído com a relva natural do local que 

cotidianamente serve de caminho para o gado em destino aos locais de pastagem. Os 

espectadores devotos de Cunhaú, atentos, observam os primeiros movimentos que marcam 

o início do espetáculo. 

 
Em julho de 1645, o Engenho Cunhaú estava nas mãos de 
Gonçalo de Oliveira, sustentando a Capitania de Pernambuco 
com farinha de mandioca, milho e carne. O céu nublado e o 
canavial verdejante prometiam outra safra abundante e 
lucrativa. Da Casa Grande podia-se ver o Rio Cunhaú 
serpenteando no fundo do vale e, nas campinas, o gado solto 
lambia a relva, enquanto os anuns livravam o seu pêlo dos 
parasitas 

 

Neste momento entram em cena os trabalhadores do canavial. Dois atores, 

caracterizados de escravos do engenho, simulam o corte da cana-de-açúcar. Com golpes de 

facões encenam o trabalho canavieiro, arrancando os pés de cana, “plantados” há poucos 

instantes. Os dois personagens escravos negros, representado por atores “brancos” da 

“trupe mambembe”, aparecem apenas nas cenas iniciais do espetáculo. Estes são 



O Martírio Encenado 121

“apagados” logo em seguida com a entrada em cena dos demais protagonistas: os colonos 

portugueses. Os trabalhadores do canavial, representados de um modo “mestiço”, 

aparecem caracterizados de um modo indistinto como negros ou índios, coadjuvando as 

cenas seguintes da casa grande. Não obstante, tratar-se de um próspero engenho, unidade 

de produção que teria, possivelmente, um maior presença de mão de obra africana, na 

teatralização da história de Cunhaú, o negro é esquecido, tornado ausente. A narração tem 

como fundo musical o canto de pássaros, “aclimatando” o público na cena cotidiana do 

engenho colonial. Um cotidiano cuja harmonia seria quebrada pelos eventos que se 

aproximavam. À descrição idílica do sítio, é seguido um som mais pesado, anunciando os 

perigos que ameaçavam os moradores de Cunhaú: 

 
Próximo dali estava o perverso Jacó Rabbi, acompanhado de um 
grupo de índios liderados por Jererera, o filho do cacique 
Janduí. Seus olhos brilhavam, observando as riquezas do 
Cunhaú. A malvadeza de Jacó Rabi assustava até mesmo os 
indígenas, já acostumados com atos considerados bizarros por 
nós. No fim da tarde do dia 15 chegou Jacó Rabi ao engenho e 
se apresentou como um representante do governo holandês para 
convocar uma reunião, marcada para o dia seguinte. 

 

É iniciada a descrição dos personagens antagonistas da história, identificados pelo 

tom mais grave assumido na narração. Os indígenas, “acostumados com atos considerados 

bizarros por nós”, são tomados como parâmetro para a crueldade de um judeu alemão a 

serviço dos holandeses. Desse modo são identificados nominalmente dois dos agressores, 

Jacó Rabbi e o índio Jererera, filho de um cacique celebrado pelos cronistas holandeses e 

temido pelos portugueses (MOREAU e BARO,[1651]1979). Neste momento a narração 

possui como fundo o barulho de uma ventania anunciando maus presságios com a presença 

destes visitantes pouco desejados. Os atores entram em cena, reproduzindo um momento 

cotidiano do lugar com a presença de homens, mulheres e crianças do Cunhaú. Estes 

personagens serão os protagonistas das cenas finais do espetáculo, transformando-se nos 

mártires. 

Tem início as falas dos atores. O primeiro é Jacó Rabbi, convocando uma reunião 

para o dia seguinte e exigindo a presença de todos os moradores. Em seguida saí de cena. 

Os trabalhadores, preocupados, rápido também saem de cena para avisar ao coronel sobre 

as notícias trazidas por Jacó Rabbi. Os moradores estariam temendo a presença dos índios 

canibais, acompanhados pelo polêmico Jacó Rabbi. 



O Martírio Encenado 122

 

Mesmo dizendo estar em missão de paz, os colonos suspeitavam 
que algo de cruel estava para acontecer. Logo após retirar-se, o 
engenho entrou em confusão. 

 

A música anuncia o temor das pessoas, para as quais se tecia uma trama mortal. 

Neste momento os atores começam a andar de um lado para o outro, e são ouvidas, na 

gravação, as vozes sobrepostas de vários deles. Os moradores, assustados, estariam se 

perguntando se haveria a missa no dia seguinte e quais seriam as intenções do malvado 

Jacó Rabbi. 

 

Na Casa Grande, as conversas 
centravam-se nesse único assunto. 

 

Introduzida por uma música 

de piano, a cena da casa grande, é 

iniciada por uma conversa entre a 

“sinhá” e sua empregada. Ambas 

dizendo estar com medo, citam a 

nova “junta governista” como causa de alguns problemas. Logo depois entram em cena o 

padre e o coronel. Conversando sobre o dia seguinte, perguntam-se sobre a missa da manhã 

seguinte, no dia de Nossa Senhora do Carmo. O coronel lembra ao padre que o dízimo está 

proibido, reclamando do 

pagamento dos impostos e juros 

dos empréstimos, feitos para 

melhorias nos engenhos. Os 

holandeses estavam exigindo 

mais produção e o pagamento 

imediato das dívidas. Mas, “o 

senhor do Cunhaú” termina a sua 

fala tranqüilizando o padre e 

afirmando defender a honra de todos. 

 

A última lua cheia do mês de julho chegou tarde, mesmo assim 
encoberta pelas nuvens pesadas que fechavam o céu daquele 

F
ot

o:
 L

ui
z 

A
nt

ôn
io

 
F

ot
o:

 L
ui

z 
A

nt
ôn

io
 



O Martírio Encenado 123

sábado assustador. Todos entendiam o perigo por qual 
passavam, mas pouco podia ser feito para evitar o pior. A noite 
não esperou por respostas, passou com rapidez. Cada um 
carregava consigo o medo do que aconteceria na manhã 
seguinte. 

 

Na narração é mostrado o pressentimento dos moradores do Cunhaú dos terríveis 

acontecimentos que iriam ocorrer no outro dia. O medo figura ao lado da resignação dos 

futuros mártires. 

 

Na manhã do domingo, 16 de julho de 
1645, o padre André de Soveral foi o 
primeiro a chegar na igrejinha e tocar as 
badaladas para chamar os fiéis à missa de 
Nossa Senhora do Carmo. A presença do 
padre encorajou o povo e logo a igrejinha 
ficou repleta de fiéis. A chuva não foi o 
suficiente para impedir que alguém saísse 
de casa. Iam (sic) chegando um após 
outro. Limpavam os pés enlameados e 
entravam se benzendo. Nenhuma arma 

entrou no templo. O Padre André de Soveral era brasileiro, nascido na Vila 
de São Vicente, no ano de 1572. Entrou para a Companhia de Jesus em 
1593 na Bahia, onde estudou latim e teologia moral. 

 

Nesta cena é colocado um pequeno trecho de canto gregoriano, indicando que as 

missas “no tempo dos mártires” era oficiada em latim. Com as badaladas do sino, os 

atores começam a posicionar-se diante da pequena mesa que representa o altar. Para aí se 

dirige o padre. Os atores, de joelhos, simulam o ato de contrição dos futuros mártires que 

oram na capela do engenho. Neste ato, é dado os dados biográficos de um dos 

martirizados, o Padre André de Soveral. É o único reconhecido pelo nome, os outros são os 

anônimos trabalhadores e moradores do Cunhaú. 

 

Tudo corria bem até o sagrado 
instante em que o padre elevou em 
suas mãos a hóstia e o cálice, em 
preparação à ceia da comunhão do 
corpo e sangue de Cristo. Um 
silêncio sinistro tomou o templo 
quando o sinal de Jacó Rabi iniciou 
o momento da invasão definitiva. O 
pânico foi horrível. Com a 

F
ot

o:
 L

ui
z 

A
nt

ôn
io

 
F

ot
o:

 L
ui

z 
A

nt
ôn

io
 



O Martírio Encenado 124

igrejinha fechada não havia como fugir, todos rezavam pelo perdão de 
Deus aos pecados. 

 

Com o rufar de tambores é anunciando o momento dramático. Os atores, que 

representam os índios, invadem a cena e Jacó Rabbi ordena cercar a igreja. Os fiéis, que 

rezavam contritos, começam a gritar com o ataque dos índios. Na gravação ouvem-se 

vozes de gritos e de orações. No palco os atores correm de um lado para o outro, fugindo 

dos indígenas agressores. 

 

Um grupo de índios se precipitou contra o padre. 
 

O padre pede para que os índios se afastem do altar. Mas, Jacó Rabbi manda 

matá-lo. O padre então o desafia, chamando Jacó Rabbi de calvinista infiel. Pergunta se ele 

mesmo não o mata por temer os castigos de Deus. Mais gritos são ouvidos ... 

 

Tudo foi muito rápido. Em meio aos 
gritos e orações, o sangue banhou o chão 
da igrejinha. As armas dos inimigos se 
defrontaram contra a coragem e a fé dos 
fiéis, que receberam a graça de 
suportarem a missão de serem mártires 
de Igreja de Jesus Cristo. Ao final do 
massacre, 69 corpos tinham tombado, 
mortos ao chão. 

 

Nesta cena final, os atores que 

representam algumas crianças sobreviventes, choram, de modo compulsivo, a morte dos 

adultos. Outros, os índios e Jacó Rabbi, caminham entre os corpos dos mártires manchados 

de sangue. Com o fim da dramatização os atores saem de cena, são retiradas a cruz e a 

mesa, e os fiéis se reaproximam do palco no qual tem prosseguimento a celebração 

religiosa com as prédicas e cantos dos sacerdotes. 

Com este espetáculo, a história dos mártires passa a estar presente nas lembranças 

dos peregrinos sob formas simbólicas e teatrais. Os elementos da narrativa histórica 

encenada, enquanto criações artísticas e literárias, passam a atuar então como símbolos do 

passado. Um passado cujo significado é dado no momento da celebração religiosa. Este é o 

campo da reprodução e da consagração do enredo, percebido enquanto um bem simbólico 

do passado. A história dos mártires, portanto, é legitimada pelo veredicto religioso do 

F
ot

o:
 L

ui
z 

A
nt

ôn
io

 



O Martírio Encenado 125

evento que celebra a santificação do passado e do espaço. É pretendido com isso um culto 

à memória dos martírios locais, procurando fazer com que estas imagens históricas se 

integrem a uma tradição “devota” do lugar. Começam a surgir, nas celebrações, os 

depoimentos de graças alcançadas pelos fiéis. São os milagres que reforçam a santidade do 

lugar e de seus personagens no passado. 

O cenário santificado do Cunhaú é, então, evocado como testemunho destas 

passagens celebradas. O lugar emerge em sua potência simbólica, assinalando uma linha de 

continuidade entre o passado e o presente. Esta duração santificada é materializada., por 

exemplo, nas águas milagrosas da lagoa em Cunhaú que abriga o corpo de um dos 

mártires. O lugar, desse modo, passa a guardar as marcas deste tempo pretérito santificado, 

ressuscitado nos momentos rituais e nas produções narrativas locais. Assim, o universo da 

tradição oral, enquanto “espaço” da memória, pode também ser tomado como um elemento 

importante na construção desta visão celebrada do passado. Ele permite perceber o alcance 

destas formas representativas do pretérito no cotidiano local. Sendo assim, as produções 

narrativas do lugar podem trazer e atualizar elementos do enredo ritualizado do passado. 

Poderia se assinalar, para o caso da memória do martírio e dos personagens do passado, 

duas formas de ritualização: a dos gestos e a das palavras. 

Se, como sugere Bastide (1994.p.227) em um outro contexto, os ritos são 

traduções dos mitos em gestos, a “trama encenada” dos mártires de Cunhaú pode 

expressar, de modo particular, esta relação entre a construção de narrativas míticas e as 

celebrações rituais. Uma relação de complementaridade, na qual o relato histórico e 

santificado do passado é “traduzido” tanto nas performances teatrais, quanto nas narrativas 

orais. Mas, as formas “poéticas” de representação do passado, por sua vez, tendem a 

reinterpretar o modelo narrativo “oficial”, performando distinções - mais formais do que 

substanciais - entre uma memória escrita e uma memória oral. Com efeito, ambas 

trabalham com alguns sinais semelhantes de santificação do lugar, inscrevendo as imagens 

do passado no espaço. 

Como já foi observado, os mártires, os holandeses, o cruel senhor de engenho e as 

almas dos “caboclos” e negros mortos no local, habitam o espaço da paisagem natural 

circundante e dos monumentos históricos construídos. Estes personagens do tempo 

pretérito, invocados nas dramatizações rituais do martírio e no corpus narrativo local, 

demarcam simbolicamente os limites do território sagrado, no qual estão inscritos os 

vestígios de suas ações. Desse modo, são vistas as “marcas de bala do tempo da guerra 



O Martírio Encenado 126 

do holandês” nas paredes da capela de Nossa Senhora das Candeias; as aparições de 

visagens na natureza próxima, como o “corpo seco” do caboclo cruelmente assassinado 

por Dendê Arcoverde; o ouro encantado e os milagres da Lagoa do Tacho; os misteriosos 

túneis dos holandeses e as relíquias sagradas do Cunhaú, como o cruzeiro e o sino, levados 

da ermida colonial. 

Reforçando a demarcação simbólica deste espaço como um lugar santificado, 

foram construídas as estátuas alusivas aos mártires. É dessa forma que os padres 

beatificados, ao lado do “índio agressor”, passaram a guardar e a abençoar os caminhos da 

peregrinação em Cunhaú. A representação nefasta que marcou fortemente o autóctone 

passa a ganhar atualmente outras matizações menos negativas, sendo este promovido a 

uma espécie de elemento épico que contracena de forma “pacífica” com a figura dos 

mártires. 

Estas imagens sinalizam o acesso ao lugar tornado sagrado pelo sangue dos 

mártires em suas terras derramado. Assim, nos contornos de uma geografia santificada do 

Cunhaú estão edificadas as esculturas que materializam a intencionalidade comemorativa 

do evento histórico-religioso do martírio. Elas refletem a recente promoção do relato 

histórico “bem aventurado” do passado. As imagens dos mártires que margeiam as trilhas 

peregrinas de Cunhaú foram construídas no calor da campanha de beatificação, quando a 

história dos celebrados heróis do antigo engenho do lugar começava a ganhar maior 

projeção junto ao clero, intelectuais e romeiros. 

Com efeito, estes monumentos comemorativos ecoam o discurso instituído sobre 

o passado. Sendo assim, com a construção das estátuas, a narrativa histórica dos martírios, 

encerrando um conjunto de valores que passa a ser celebrado como atração religiosa e 

teatral, é também materializada em esculturas. Isto não obstante a particular representação 

do martírio, gravada na estátua localizada na estrada de acesso ao santuário e fazenda 

Cunhaú. Nesta imagem representante da versão oficial do clero na promoção da questão do 

martírio católico, o ataque do “índio traiçoeiro”, singularmente interpretado pelo escultor 

local, como já foi assinalado, reescreve a cena da morte do Padre André de Soveral. A sua 

execução é então colocada em perspectiva realista em que aparece o indígena de arco em 

punho, avançando sobre o prelado caído ao chão. A outra escultura, guardando os dizeres 

predicativos da cidade de Canguaretama, traz para a estrada beatificada de Cunhaú o Padre 

Ambrósio Francisco Ferro, morto no massacre de Uruaçu. Este, português dos Açores e 

pároco martirizado de Natal é posto ao lado do Padre André de Soveral, brasileiro de São 



O Martírio Encenado 127

Vicente, pároco, sesmeiro e mártir de Cunhaú. Estas estátuas, portanto, fazem referência às 

imagens dos mártires católicos luso-brasileiros, retratados pelos dois sacerdotes 

assassinados, em oposição à representação do clero católico que insiste na imagem 

caricatural do nativo selvagem e canibal. Dessa forma, o relato sobre este acontecimento 

pretérito, traduzido na linguagem dos monumentos e das cenas ritualizadas do martírio, 

reconstrói o passado, fabricando alteridades. 

No espetáculo, ao lado dos peregrinos, estas imagens ajudam a compor o cenário, 

indicando os caminhos que conduzem ao palco das celebrações e encenações presentes do 

passado de Cunhaú. No espaço “cênico” das peregrinações, as estátuas completam o décor 

dos ritos eclesiásticos e representações dramáticas, incorporando-se aos seus aspectos 

estéticos. Aspectos que expressam, de modo premente, a sua função didática e 

evangelizadora, buscando consolidar, na memória local, o lugar do fato e de seus heróis. 

As imagens do martírio colocam em evidência uma estratégia de construção de um “lugar 

de memória”. Por meio das celebrações em homenagem aos mártires de Cunhaú e das suas 

representações em esculturas, é instituído o culto do passado local. Sendo assim, a 

celebração das imagens, ocorridas nos momentos rituais das peregrinações e da 

“teatralização da história”, informa a idéia de um passado-patrimônio definidor de 

referências identitárias presentes. As esculturas, enaltecendo o evento histórico fundante do 

lugar promovem tanto o culto à história local quanto a sua reinvenção. Assim, a 

“reconstrução do martírio”, expressa na linguagem das imagens, cria um discurso 

valorativo sobre o evento. Nele os mártires potiguares apontam para uma ancestralidade 

santificada, por sua vez matizada pelas cores da guerra e da perseguição religiosa, em 

contraste com a representação “antagonizada” dos outros personagens da história local. 

Nas várias representações deste fato histórico colonial, presentemente narrado e 

“revivido”, os diferentes papéis dos personagens históricos são definidos por um “discurso 

da diferença”, no qual são construídas as imagens das alteridades históricas. O índio 

selvagem, o holandês herege e o judeu alemão mercenário, “vilões da história”, desse 

modo dão o matiz das cores do martírio. 

A recriação artística do fato histórico coloca em perspectiva as imagens do 

passado consagradas pela igreja e historiografia potiguares. Estas cenas pretéritas, 

revividas performaticamente como dramas litúrgicos, portanto, são traduzidas em imagens 



O Martírio Encenado 128

que presentificam a sua narração21. É evocado, nesta trama celebrada, o caráter simbólico 

do espaço, também anunciado na história oral local. Cunhaú, relicário do sangue dos 

mártires, é o espaço das relíquias simbólicas desse passado beatificado, como a capela 

tombada de Nossa Senhora das Candeias. Em torno dela ocorre o espetáculo e estão 

guardados os tesouros encantados do Cunhaú, vigiados pelas almas “beatificadas” e 

“sobrenaturalizadas” que habitam o espaço. As epifanias deste lugar, desse modo, 

emergem nos ritos e narrativas orais. Dessa forma, vê-se um exemplo de como a retórica 

do martírio pode ser interligada pelo conjunto de imagens - orais, rituais e estéticas - 

acionado no culto à memória dos mártires. Com isso, suas representações se apresentam 

como elos de uma cadeia simbólica em que a narração do passado assume formas teatrais. 

As leituras históricas do pretérito, performadas em “atos dramáticos”, dessa forma, 

encerram a lógica de consagração dos mártires e do seu espaço beatificado. 

As imagens do martírio, tornadas cartão postal da cidade de Canguaretama e do 

sítio tombado de Cunhaú, como visto acima, tem a sua faceta talhada em celebrações 

religiosas, monumentos, atos teatrais e narrativas orais, perfazendo o conjunto de “cenas 

pretéritas” do lugar. A recriação ficcional do passado que encerra, celebrada anualmente 

em Cunhaú, como visto, é funcionalizada pela santificação do espaço e de seus 

personagens ancestrais. Há, dessa forma, com a instituição desta devoção nascente e 

performática, uma criação semântica no plano de simbolização sobre o passado que busca 

consagrar a narração do evento como uma “história de gesta”. É assim que o relato do 

martírio, promovido como exemplo “beatificador” do passado, ascende nas comemorações 

religiosas, tornando-se, com isso, narrativa de origem do lugar. Nela é contada a façanha 

dos heróis coloniais bem aventurados, ocorrida há apenas quarenta e um anos do início da 

colonização da região. 

As representações das ações dos personagens históricos, tornados épicos, 

evidenciam uma forma de “reconstrução literária” do passado, na qual está assentada a 

retórica colonial do martírio católico. Os estudos históricos do processo de beatificação dos 

mártires potiguares, informados pelos documentos deixados pelos cronistas e pelas obras 

dos historiadores que trataram desse período, “reescrevem” a história do martírio. Assim, 

os massacres seiscentistas de Cunhaú e Uruaçu, como visto, são “revisitados” à luz da 

questão religiosa. O evento passa então a ser matizado pelas cores do martírio católico, 

                                                 
21 Sobre o assunto ver, TURNER, V. Dramatic ritual. Ritual drama”, in From Ritual to Theatre. New York: 
PAJ Publictions, 1982. 



O Martírio Encenado 129

sobrepostas àquelas das disputas econômicas e territoriais entre portugueses e holandeses. 

Os personagens deste fato são identificados, surgindo “os nomes das vítimas” e o “perfil 

dos perseguidores” nos autos do processo de beatificação. Com isso é justificada, 

canonicamente, a narração da bem aventurança dos colonos luso-brasileiros martirizados 

na então Capitania do Rio Grande, pela perseguição religiosa dos hereges “reformados”, 

aliados aos indígenas canibais, contra os moradores católicos do lugar. A constituição desta 

narrativa, histórica e religiosa ao mesmo tempo, como um “texto” escrito pelo clero e a 

intelectualidade do Rio Grande do Norte, coloca em cena a definição dos papéis dos 

sujeitos históricos como protagonistas, antagonistas ou coadjuvantes no “teatro da 

memória e da história”, surgido no culto aos mártires de Cunhaú. Esta “história”, a partir 

de então, é tornada trama do espetáculo que ocorre todos os anos no sítio tombado da 

pequena ermida colonial, pertencente ao antigo engenho e povoação de Cunhaú. 

Vê-se, desse modo, com o exemplo da reconstrução narrativa das cenas históricas 

dramatizadas do martírio, que a própria escrita da história é, com efeito, um recurso 

literário de presentificação do passado. Assim, o evento ocorrido, transformado em texto, é 

forjado perene em sua representação. Como sugere Certeau (1975,p.216-25) a “palavra 

escrita da história” é instituída no lugar do “outro” por um autor ausente: o evento é 

distanciado de sua enunciação, perpetuada na escrita. Esta “palavra”, distanciada de seu 

objeto, informa a formação de um enredo, simultaneamente, histórico e etnográfico. Por 

meio dele são instituídas as “verdades” históricas do passado e concebidos os modos 

presentes de sua representação. A promoção do relato do martírio põe em perspectiva a 

passagem da historicidade do evento para a textualidade do enredo, tornado modelo de 

representação do passado. É dessa forma que o massacre seiscentista de Cunhaú é 

transformado no espetáculo do “Morticínio”. Assim o foco da observação muda da 

“consideração diacrônica” do fato histórico para a “apreensão sincrônica” das suas 

representações. A história do martírio, revivida todos os anos no espaço sagrado das 

peregrinações, é tornada atual. No espetáculo em Cunhaú são promovidos o fato e o relato, 

tornando-se a principal atração nas comemorações religiosas do lugar. 

No momento em que já se anunciava a posição favorável do Vaticano em relação 

à Causa dos mártires luso-brasileiros, com a aceitação, pela cúria romana, do processo 

originado na Arquidiocese de Natal, surgem as preocupações em celebrar esta narrativa 

histórico-religiosa do passado. Logo ocorreu o Segundo Congresso Eucarístico Paroquial 

de Canguaretama que comemorou a história dos mártires em atos dramáticos. Deste 



O Martírio Encenado 130

momento em diante, o enredo do martírio emerge como trama do espetáculo que passa a 

ter cena nas comemorações do dia 16 de julho. Esta “teatralização da história”, 

reconstruindo as cenas coloniais do massacre e reescrevendo as páginas históricas do 

passado local, põe em evidência a exibição de “meios oratórios” próprios para a narração 

do fato. 

A história do “Morticínio” também passou a ser contada em preces e prédicas que 

pontuam os momentos rituais das peregrinações, celebrações religiosas e encenações do 

martírio. Nos sermões são repetidas as cenas do massacre, lembrando também as últimas 

palavras do mártir Mateus Moreira, morto em Uruaçu. “Louvado seja o Santíssimo 

Sacramento”, aparece, como frase promocional dos mártires potiguares, em cânticos e 

orações. Esta é a frase que termina a oração do XII Congresso Eucarístico Nacional, 

realizado em Natal, em outubro de 1991, que congregou prelados e religiosos de todo o 

Brasil. Em seu encerramento, na presença do Papa João Paulo II, o clero anunciou o desejo 

de ver reconhecida a beatificação dos mártires do Rio Grande do Norte. Nos santinhos 

distribuídos e “lembranças” dos mártires vendidas em Cunhaú, materiais de promoção da 

devoção, ao lado da sua estampa oficial, são listados os personagens bem aventurados e 

colocados os dados biográficos de alguns deles. Desse modo, são destacados os dois 

sacerdotes e o leigo Mateus Moreira, também distinguidos dos vinte e sete outros mártires 

em imagens pictóricas e esculturais. 

Canguaretama e Cunhaú recebem o status de sacrário religioso e histórico do 

Estado com a formação das peregrinações, a beatificação dos mártires, a construção das 

estátuas e a “dramatização da história”. Um passado que, no correr da pena dos cronistas 

seiscentistas e historiadores ulteriores, ganhou importância como página destacada da 

história colonial do Estado. Os personagens da colonização nela representados, então, de 

sujeitos históricos presentes nas crônicas da guerra dos portugueses contra os 

conquistadores flamengos, tornam-se os bem aventurados representantes do passado de 

Cunhaú. Esta memória, no entanto, recentemente estimulada, pareceu estar esquecida pelos 

próprios prelados e moradores locais, pelo menos até 1945, época do Primeiro Congresso 

de Canguaretama e do início de uma maior promoção do culto. 

Os heróis locais, ascendendo aos altares, transformam, com o espetáculo, o 

púlpito em palco22. Assim, as pregações dos sacerdotes, atuando como preâmbulos de um 

                                                 
22 Sobre o assunto, ver TURNER, V. Social Dramas and ritual metaphors, in Dramas, Fields and Metaphors. 
Ithaca, Cornell University Press, 1974. 



O Martírio Encenado 131

“auto” alusivo à história dos mártires, anunciam a apresentação do número do 

“Morticínio”. Tem palco a representação do martírio que encenando a “composição de 

gênero trágico” busca promover a consagração do enredo e a comiseração de um público 

formado por espectadores devotos23. Padre Antônio Vieira, sacerdote seiscentista e, 

portanto, contemporâneo dos acontecimentos que marcaram a história colonial do Rio 

Grande do Norte, já lembrava, em meados do século XVII, que a forma de pregar que 

frutifica é aquela que desperta pesar no fiel. Em seus inflamados sermões, como este da 

Sexagésima, Padre Vieira também lança mão de metáforas e imagens cênicas que povoam 

o púlpito através de sua pregação. O fiel, afirma o loquaz orador jesuíta, pregando aos 

pregadores, deve voltar para casa “sem saber parte de si” (GOMES, 1985,p. 157). 

Esta “parte de si” de que fala Vieira é, no caso do martírio pregado por meio de 

atos dramáticos, o lado especular do devoto espectador. Testemunha do martírio, o 

peregrino de Cunhaú “revive” as cenas trágicas e beatificadas do passado, assistindo ao 

espetáculo e se comovendo com as representações dramatizadas do choro e desespero dos 

colonos martirizados naquele local há mais de três séculos. “Revivendo” estas cenas de 

outrora, atores e espectadores, juntos, participam de um jogo teatral, no qual o passado é 

encenado e são “vividas” as suas representações. Os “Mártires da fé e filhos do Rio 

Grande”, invocados nas orações, atos cênicos, pregações e cânticos, têm as suas imagens 

atualizadas também nas visões devotas que passam a povoar este momento ritual. 

Assim, na exibição do espetáculo, ocorrido no adro da pequena e reformada 

ermida do Cunhaú, os fiéis peregrinos vindos de várias localidades, tomam parte na 

teatralização do passado, formando o auditório aquiescente com a reprodução cênica das 

mortes dos ancestrais povoadores do lugar. Os peregrinos de Cunhaú, todos os anos, 

retornam a terra santificada, para assistirem ao espetáculo. No momento de sua realização 

estão dispostos na arena das encenações, formando, como no caso da cerimônia realizada 

em 2002, um semicírculo em volta dos atores e do cenário “realista” do “Morticínio”. Em 

outros anos, a performance dos atores paroquiais também foi desempenhada no palco das 

celebrações e prédicas dos sacerdotes, desta feita estando mais distanciados dos fiéis 

espectadores. Como já foi assinalado, os peregrinos de Cunhaú, assistindo e “participando” 

do espetáculo, são alçados a testemunhas oculares do martírio, em alguns momentos 

identificando os vestígios indeléveis deste acontecimento pretérito primordial. Com estas 

                                                 
23 Sobre a temática, consultar o interessante livro de TURNER, V. The Anthropology of Performance, New 
York, PAJ Publication, 1987. 



O Martírio Encenado 132

representações teatrais do passado, os romeiros passam a ver as “marcas de bala” nas 

paredes da capela, a orar no túmulo de um dos mártires e fazer promessas às almas 

martirizadas de Cunhaú. Ao final do espetáculo, os prelados, sob cânticos e prédicas, 

procuram arrematar o enredo do martírio encenado, pregando a “moral da história”. 

A memória, então, passa a ser inscrita também no gesto, na ação prática. Como 

lembra Roger Bastide (1994,p.226), observando a sobrevivência das religiões africanas no 

Novo Mundo. Para compreendê-las é preciso passar da “geografia das pedras da cidade”, 

sugeridas no estudo clássico de Halbwachs (1990), para uma geografia corporal ou 

epidérmica. Assim, a memória dos grupos teria como suporte, além do espaço, os gestos 

que encenam um tempo e um espaço míticos. É mostrada que uma modalidade de memória 

“descontínua” religa, sincreticamente, o passado ao presente, como no caso dos africanos 

no Brasil e seus descendentes. O processo interativo entre passado e presente toma forma 

em ações performáticas, instituindo uma nova temporalidade por meio das ações rituais. 

Presenciando alguns rituais africanos de possessão, Michel Leiris (1996,p.1055) diria, a 

respeito do momento em que os crentes são possuídos, “Il s'agirait, en somme, de 

momments privilégiés oú c'est la vie collective elle-même qui prend forme de théâtre”. 

 



O Martírio Encenado 133

CENA 2: CONSTRUINDO ALTERIDADES 
 

O conteúdo ideológico destas cenas, por sua vez enaltecendo a versão colonial do 

passado define os papéis dos personagens “protagonistas” e “antagonistas” da história 

local. Desse modo, os colonos descendentes de portugueses, mostrados como os ancestrais 

dos moradores da região, são atacados por índios, holandeses e um judeu alemão. Nestas 

representações do passado, informando uma concepção das cenas pretéritas como bens 

simbólicos de natureza religiosa, são inventariadas, por contraste, as ações dos sujeitos 

históricos. Desse modo, a representação dos mártires católicos beatificados mostra que a 

tribuna de pregação, já transformada em palco e cenário de performances teatrais, 

desempenha ainda o papel de um “tribunal da história”. Nele são sentenciados os atos 

“virtuosos” e “selvagens” dos personagens históricos locais, assim como o ocultamento de 

outros “atores da história”. 

Com a consagração deste julgamento pela beatificação dos portugueses católicos, 

são olvidados trechos similarmente sangrentos da história local, em que os “martirizados” 

são o “gentio” perseguido e apresado ou o escravo fugido, insubmisso e rebelado. Há, por 

exemplo, as páginas históricas também dramáticas da Guerra dos Bárbaros, surgidas após a 

“saída de cena” dos holandeses. Na história do engenho Cunhaú, um dos seus senhores 

teria comandado uma expedição na também chamada “Guerra do Gentio Tapuia”, na 

ribeira do Acauã, sertão da então Capitania do Rio Grande. Além desta, podem ser 

narradas outras cenas de violência, silenciadas pela historiografia colonial, por considerá-

las de menor “vulto”. Assim, desaparecem as referências à presença de negros na história 

do engenho colonial de Cunhaú, esquecidos pelos historiadores que se ativeram à pequena 

produtividade econômica da Capitania. 

Observando que algumas cenas do passado colonial são “esquecidas” e diante da 

celebração da “história” que se apresenta em Cunhaú, pode-se dizer que os eventos 

pretéritos, percebidos como bens simbólicos, são submetidos ao inventário dos interesses 

presentes. Esta concepção, capitalizando os acontecimentos e promovendo a sua 

“atualização”, informa a noção de um passado-patrimônio que indica referências 

identitárias no presente. Assim, com a instituição do culto a este passado, presentemente 

atualizado, é exemplificado o modo de construção de um “lugar de memória”. No espaço 

beatificado de Cunhaú, a narração e celebração do seu passado vem sendo construída na 

representação polarizada entre mártires (portugueses) e assassinos (um judeu, os índios e 



O Martírio Encenado 134

os holandeses). Esta versão “da história” do passado local, pois vem sendo construída 

pelos historiadores, é consagrada com a sanção do Vaticano, beatificando os seus 

personagens, a promoção de peregrinações e a emergência dos milagres. 

Tendo em mente estes exemplos e seguindo as sugestões de Certeau (1975), pode 

ser encontrada, na “escrita da história”, a construção de um objeto literário: o selvagem. O 

texto histórico, dessa forma apresentando semelhanças com a literatura etnológica, surge 

também como o espaço da diferença Nele são construídos discursos exteriores ao seu 

“objeto”, forjando representações e fabricando alteridades. Do relato beatificado do 

martírio surge um “outro” histórico e etnográfico, retratado pela imagem, celebrada, do 

indígena selvagem e canibal. É assentada na historiografia do período, nos autos do 

processo de beatificação e nas cenas dramatizadas da história do “Morticínio” a imagem 

incivilizada do indígena preso à barbárie de um estado 

natural. Como anteriormente assinalado, os indígenas são 

descritos como pertencendo a duas facções: o partido 

português e o partido holandês. Os Tupi, da nação 

Potiguar, indígenas “do contato” que habitavam o litoral, 

reforçariam as fileiras dos exércitos portugueses 

insurgentes contra o domínio dos holandeses. Estes 

obteriam a conquista do território pelo consórcio das 

forças dos nativos que habitavam o interior, “nus, ferozes e 

antropófagos”, de acordo com a equação mostrada pelo 

viajante quinhentista Hans Staden (1979). Esta é a imagem 

que os próprios holandeses retrataram, conforme pode ser 

visto no quadro “Mulher Tapuia” de Albert Eckhout. A 

representação de uma alteridade absoluta na figura do 

indígena executor do martírio e canibal, é pregada neste “teatro da história” que tem palco 

na promoção do culto aos mártires de Cunhaú. Um dos agressores, personalizado nos autos 

do processo, é o índio Potiguar da Baía da Traição, então pertencente à Capitania do Rio 

Grande, Antônio Paraupaba. Este é descrito, como já observado, como um índio converso 

na religião reformada e sentenciado como o executor do martírio de Uruaçu. 

Ao lado do indígena, a encenação do passado coloca a figura de um judeu alemão 

como vilão e executor do martírio, a mando dos hereges reformados, sediados em Recife. 

Jacó Rabbi, comandando um exército de indígenas selvagens, é o perseguidor cujo perfil é 

Mulher Tapuia, Albert 
Eckhout, século XVII 



O Martírio Encenado 135

descrito no processo de beatificação. A figura sinistra do aventureiro alemão, casado com 

uma índia chamada Domingas, é recorrente em cenas de violências e saques contra 

moradores da Capitania do Rio Grande. Extremamente violento, exercia “indiscutível” 

liderança sobre os ferozes gentios Tapuia. Participando da vida nômade destes nativos 

selvagens, Jacó Rabbi, diz Pierre Moreau, cronista das cenas de canibalismo no martírio de 

Cunhaú, “(...) de tal forma se adaptara a estes selvagens em seus costumes e modos de 

viver, que se tornara como se fosse um deles (...)” (MOREAU,[1651]1979,p.63). 

Os holandeses elegeram o terrível Jacó a representante diplomático junto aos 

nativos, sendo, segundo as palavras do historiador pernambucano Alfredo de Carvalho, 

“um intérprete dos Tapuias”. Ele teria deixado, sobretudo entre as Capitanias da Paraíba e 

Rio Grande, um itinerário de sangue e destruição. Com a sua morte, a mando do 

comandante holandês genro de um dos martirizados, foram encontrados em seu poder, 

ainda segundo Moreau ([1651]1979,p.63), “algumas jóias, reconhecidas por aqueles que 

Jacó Rabbi tinha roubado”. Sua morte teria repercutido entre os ferozes Tapuias com 

sentimentos de insatisfação e pedidos de vingança contra o seu assassino. 

 



O Martírio Encenado 136

CENA 3: O PASSADO PATRIMÔNIO 
 

No caso de Cunhaú, assiste-se a uma reavaliação contemporânea das heranças 

étnicas do passado histórico, à luz da proposta teológica. O passado, tombado 

materialmente no espaço da capela e tornado patrimônio24, transita entre os domínios laico, 

da historiografia, e religioso, da cúria diocesana potiguar. 

A intelligentsia e o clero norte-rio-grandenses fazem a divisão dos bens, 

delimitando o quinhão a que cada grupo tem direito. Assim, hegemonicamente 

representados, os grupos de ascendência européia suplantam a presença coadjuvante de 

referências étnicas, seja indígena ou do negro africano. No exemplo de Cunhaú é mostrada 

a parcialização na definição do passado-patrimônio, negando a participação equânime de 

uma das etnias-tronco formadoras da referência identitária nacional (SPENCER,2000). 

Uma referência há muito discutida e, por vezes, informadora de idéias romantizadas a 

respeito do “caráter nacional” e da emergência de seus símbolos identitários. 

A invenção do passado e a construção de identidades, obedecendo a máximas 

culturalistas de definições de padrões de sociedade, tem fomentado a emergência de 

referências identitárias que, muitas vezes, folclorizam a história e os seus personagens. No 

“teatro da memória” surgido em Cunhaú, as modalidades de reinvenção da história e do 

passado, trazem à tona estas questões. O passado reconstruído é povoado por “atores” 

históricos que encarnam as imagens dos beatos luso-brasileiros. Estes, reconhecidos nos 

documentos historiográficos e relatos dos cronistas seiscentistas, emergem como os 

representantes sagrados do passado local. Eles são cultuados pelo clero, conforme dito 

anteriormente, como os primeiros habitantes de Cunhaú. Na devoção que surge em torno 

dos “ancestrais povoadores do lugar”, estes são louvados como os “Mártires da fé e filhos 

do Rio Grande”. 

O espaço de Cunhaú e o culto aos seus mártires, na região do antigo engenho 

colonial, fazem ascender do passado um bem simbólico religioso nas práticas presentes de 

devoção e promoção dos martírios. O legado do passado colonial do lugar é, como já foi 

observado, reavaliado funcionalmente pelas leituras históricas das ações dos seus 

personagens com vistas à beatificação. Assim o evento histórico é capitalizado como um 

                                                 
24 Sobre esta temática, ver especialmente, CHASTEL, André. La notion de patrimoine. In: NORA, Pierre. 
Les lieux de mémoire. II La Nation. Paris: Gallimard, 1986. p.405-50; POMMIER, Edouard. Naissance de 
musées de province. In: idem, p.451-96; POULOT, Dominique. Alexandre Lenoir et les musées de 
monuments français. In: idem, p.497-532; THEIS, Luarent. Guizot et les instituitions de mémoire. In: idem, 
p.596-92. 



O Martírio Encenado 137

bem de atração religiosa com ressonância no plano econômico. As cenas do martírio 

atraem os peregrinos, demandando a emergência dos milagres, o aumento da devoção e a 

ampliação de um incipiente mercado do sagrado, através da venda de medalhinhas, 

gadjetes, terços, lenços com inscrições dos mártires, camisetas, etc. No inventário deste 

mercado de bens é instituído o mercado simbólico do sagrado que define as divisas 

“divinas” e mercadológicas que o clero local almeja25. Desse modo, é promovido o culto 

local que possui os seus próprios personagens santificados, mostrando um exemplo de 

construção de uma autoctonia santificada. Com isso, a conservação do rebanho católico 

não necessitaria da importação de santos ou de milagres alógenos. 

No caso de Cunhaú, observa-se uma tentativa de construção de um lugar de 

memória. Um lugar que, segundo as palavras da historiadora francesa Mona Ozouf, tem a 

função de guardar e fundar a memória (CHANET,1993,p.23). Assim, a presença do 

passado colonial em representações inscritas nas cenas do martírio dramatizado e no 

espaço transforma as marcas da ancestralidade em valores identitários presentes. O espaço 

da capela é qualitativamente diferenciado de outros e marcado por representações coletivas 

que integram identidades sociais (DURKHEIM,1996). Assim, a beatificação dos mártires 

de Cunhaú sacramentou a relação estabelecida entre memória, patrimônio e identidade. A 

monumentalidade e patrimonialização do passado, estratégia de construção de lugares de 

memória, foram aí sancionados como fato religioso. 

Um inventário religioso do passado é instituído no caso de Cunhaú, definindo 

uma “instituição de memória” particular com a emergência e celebração da trama dos 

martírios. É a teatralização que forma essa instituição. Assim, um teatro da fé e também da 

memória, informa a idéia de patrimonialização dos eventos históricos que marcaram o 

passado colonial de Cunhaú. As comemorações em homenagem aos mártires poderiam se 

traduzir como formas de cultuar um passado reconstruído a partir das cenas do martírio. O 

passado patrimônio, presentemente construído, é, como já mostrado, o evocador do mito 

fundante, no qual são descritas as ações dos ancestrais. Nesta representação social de 

origem, a sacralização da memória é instituída em torno da imagem dos mártires católicos 

que, por sua vez, são ressemantizados nas representações narrativas dos moradores locais. 

Assim, o modelo dos mártires, reescrito e reelaborado no universo de dados da tradição 

oral do lugar traz à luz, os personagens “antagonizados” na trama religiosa. Uma lógica 

                                                 
25 Sobre o mercado de bens simbólicos, ver a sugestiva reflexão de Bourdieu, P. A Economia das trocas 
simbólicas. São Paulo: Perspectiva, 1992. 



O Martírio Encenado 138

mestiça de santificação do espaço e dos seus personagens, como já foi indicado, é visto, no 

caso das narrativas oralizadas sobre o passado de Cunhaú. 

 



O Martírio Encenado 139

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Epílogo 
 



O Martírio Encenado 140 

 

Com o término da exibição do “drama” dos mártires, os peregrinos de Cunhaú 

voltam para casa, deixando para trás as cenas do “Morticínio”. Dirigindo-se aos ônibus, os 

fiéis e os celebrantes desfazem o jogo teatral instituído na encenação do passado local. As 

imagens que povoam suas mentes serão, brevemente, “integradas” às suas preocupações 

cotidianas, tomando-se, de modo gradativo, esmaecidas pela ausência das luzes do 

espetáculo. Os peregrinos citadinos de Canguaretama e outras cidades retornam para suas 

casas, ainda louvando os “Mártires da fé e filhos do Rio Grande”. Após vivenciarem este 

momento sagrado da peregrinação e do espetáculo em Cunhaú, os romeiros traduzem as 

cenas do martírio em imagens narrativas próprias. Estes espectadores devotos, em suas 

lembranças do espetáculo, reescrevem a sinopse do enredo. 

É no espaço do antigo engenho colonial do lugar que, através das celebrações do 

dia 16 de julho, se procura constituir um novo centro de romarias no Estado. Os mártires 

de Cunhaú são alçados a heróis beatificados do passado, celebrados em comemorações que 

teatralizam uma “memória histórica”. É então simulada uma continuidade do evento ao 

longo dos mais de três séculos que separam o fato da sua celebração. Há, instituindo o 

processo jurídico-eclesiástico de beatificação, a menção à fama de santidade tricentenária 

dos mártires potiguares. Sua história é perpetuada também com a exibição do número do 

“Morticínio” que passa a inscrever as cenas do martírio na memória dos peregrinos. Assim, 

a recriação histórica do passado é transformada em espetáculo teatral, consagrando o texto 

como um bem simbólico religioso do lugar. 

Vê-se, neste exemplo, como ocorre a criação de “verdades históricas” por meio de 

obras artísticas, fomentando as divisas simbólicas de um santuário em nascimento. O relato 

encenado do “Morticínio”, pelo grupo de teatro paroquial de Canguaretama, ritualizando o 

conjunto de imagens descrito do passado, projeta no palco das comemorações a condição 

ficcional da história. A dramatização do passado, dessa forma, coloca em cena as 

estratégias de sua recriação “pela história” e “pela memória”. Desse modo, enquanto um 

discurso instituído pela história, o seu enredo é atualizado nas celebrações rituais, que 

tornando presente o relato do martírio seiscentista. No espetáculo, os espectadores 

peregrinos de Cunhaú passam a tomar parte na teatralização do passado. Este modelo de 

representação do pretérito, encerrado nos atos dramáticos do enredo teatralizado, é, como 

já assinalamos, reelaborado nas produções narrativas locais. 



O Martírio Encenado 141 

Nas representações das cenas do martírio, o evento histórico consagrado como 

exemplo de virtude e bem aventurança católica, é transformado em cartão postal presente 

do lugar e começa a ser veiculado pela mídia oficial do Estado como possível front 

turístico religioso. Nesta atualização do relato histórico do martírio, há a emergência de 

uma trama constituidora do “teatro da fé, da memória e da história”. Os personagens 

coloniais antagonistas destas cenas, o indígena selvagem e o judeu alemão cruel, são 

“elencados” como os principais representantes desta alteridade. No inventário das cenas 

pretéritas, um personagem pareceu esquecido no elenco dos “atores históricos” de Cunhaú. 

A figura do negro é seqüestrada no relato histórico-religioso do próspero engenho colonial. 

A descrição dos personagens nesta história beatificada, como tem sido visto, evidencia a 

consagração de um modelo colonial de representação do passado, transformando o “fato 

histórico” em “religioso”. Assim, a caracterização “etnográfica” do evento, informa um 

conteúdo ideológico que, compondo uma natureza de retórica colonial do martírio, pode 

ser visto como celebrando a presença dos personagens da colonização. 

O caráter epopéico dos acontecimentos é refletido em uma concepção dos eventos 

como fenômenos de longa duração, sobretudo, na justificativa de “fama de santidade” dos 

mártires, evocada pela diocese metropolitana de Natal. Na concepção braudeliana de 

longue durée, da história quase imóvel ou dos “ciclos sem fim recomeçados”, parecem 

querer situar-se, então, as explicações e justificativas eclesiásticas do fato 

(BRAUDEL,1978). A longa duração de mais de trezentos e cinqüenta anos da memória do 

martírio teria sido perdurada pela condição divina de seus personagens. É subentendida, 

então, uma veneração à memória dos mártires de extensão secular. Mas, semelhante ao 

modelo de “tradição inventada” de Hobsbawn (1997), este culto aos mártires, atravessando 

mais de três séculos sem cair no esquecimento, parece recuar, manifestamente, um pouco 

menos que isso. Como anteriormente foi sugerido, na primeira metade do século XX, 

formam-se pequenas peregrinações aos locais dos martírios, fomentadas, quer por prelados 

simpáticos à questão do martírio, quer por leigos entusiastas pelo “conhecimento da 

história”. Com isso, pode ser vista em Cunhaú uma busca material do passado martirizado, 

guardado sob as paredes arruinadas da capela do engenho colonial. Nesta revisita religiosa 

dos eventos, as páginas históricas do martírio, pregadas em púlpito, são tornadas alegoria 

de evangelização nas prédicas dos primeiros sacerdotes a peregrinarem para Cunhaú. 

Inaugurando uma maior promoção do “exemplo cristão” do Estado, os Congressos 

Eucarísticos divulgaram a causa dos mártires. 



O Martírio Encenado 142 

No caso de Cunhaú, a busca de santos autóctones é traduzida na promoção do 

culto aos “mártires” e na encenação da sua “história”. A construção das suas imagens em 

Canguaretama, atrelada ao marketing turístico de promoção de um centro de 

peregrinações, procura fomentar uma devoção nascente aos mártires e a consagração do 

espaço. A localidade do culto e dos entes devocionados apontam para uma forma de 

representação de uma autoctonia santificada, ainda que por referência a personagens 

coloniais de ascendência lusitana ou européia. Os mártires potiguares, em sua maioria luso-

brasileiros, são louvados nas celebrações religiosas de Cunhaú, como os “Mártires da fé e 

filhos do Rio Grande”. Estes aspectos ganharam notoriedade com a campanha de 

beatificação que fez ascender aos atares católicos do Brasil e de Roma, os párocos e 

colonos seiscentistas martirizados no século XVII, na então Capitania do Rio Grande. 

Neste exemplo, os santos europeus são substituídos por personagens históricos locais que 

alcançaram o reconhecimento canônico como figuras bem aventuradas. A beatificação, no 

entanto, nos mostra como o relato do passado, celebrado como um bem religioso, é 

construído pela “escrita da história”. Uma escrita matizada pelas cores coloniais lusitanas 

do martírio. 

A condição mestiça do hagiário católico local emerge nos discursos populares que 

“santificam” outros personagens, também “naturais do lugar”. As almas de antigos 

moradores de Cunhaú, como os escravos negros e “caboclos” cruelmente assassinados pelo 

cruel senhor de engenho, se manifestam no mesmo espaço beatificado “pelo sangue dos 

mártires”. A presença destas “almas penadas” em Cunhaú, parecem corroborar uma lógica 

de naturalização da condição santificada, povoando o espaço local com seres sobrenaturais 

ao lado dos “santos” beatificados do lugar. Assim, referenciando outros personagens da 

colonização, como os negros e os índios, as representações narrativas do passado 

reinterpretam o modelo eclesiástico do passado martirizado. Incluindo estas figuras 

“marginais” da história, os relatos orais trazem ainda a figura do holandês, personagem 

colonial por excelência, evocada nos relatos sobre os “subterrâneos” construídos e 

tesouros encantados nas terras de Cunhaú. Tesouros que abundam na região, manifestando-

se em vários locais que circundam o vale santificado. Este erário colonial parece ser 

guardado pelas almas penadas e os mártires. Na Lagoa do Tacho, próximo à capela, os 

tesouros do cruel Dendê Arcoverde, são representados ao lado do corpo de um dos 

martirizados que teria sido jogado em suas águas. Aqui o mito “reconta a história”, 

livrando um dos martirizados do apetite canibal dos indígenas selvagens. Neste mesmo 



O Martírio Encenado 143 

espaço em que a potência divina parece alocada, manifestações sobrenaturais assustam os 

moradores da localidade. 

Se por um lado há uma autoctonia santificada, celebrando um hagiário mestiço, 

por outro lado, é construída uma natureza de alteridade histórica no relato “oficial” do 

passado. Neste modelo, como foi visto, há a reconstrução unilinear do passado na 

promoção do enredo do martírio, reproduzindo as “cores coloniais” do relato dos cronistas 

que descreveram o “massacre de Cunhaú”. Assim, a presença lusa é beatificada pela ação 

antagonista dos “vilões” da história, isto é, os autóctones ou mestiços. Dessa forma 

sentenciados no tribunal da beatificação, os indígenas são caracterizados pela condição 

selvagem de seu estado natural, justificando o matiz “colonial” da narrativa consagrada do 

martírio. Esta justificativa faz coro com os documentos historiográficos dos primeiros 

momentos “do contato”, que narram cenas cotidianas de ataques dos nativos aos primeiros 

colonizadores. Nestes ataques, emergem cenas de canibalismo e martírio dos personagens 

coloniais em um Novo Mundo “infernizado” pela presença herética de nativos pagãos. 

Estas imagens informam a idéia de bem simbólico religioso no caso de Cunhaú, 

constituidor da noção de passado patrimônio das heranças coloniais, ascendendo no 

presente com a beatificação dos mártires. Nas estratégias de promoção do culto aos 

mártires, capitalizando este bem religioso instituidor de um novo santuário no Rio Grande 

do Norte, podem ser vistos os mecanismos de construção de um “lugar de memória”, 

segundo as idéias sugeridas por Pierre Nora. A celebração do passado institui a forma de 

sua representação. 

Do conjunto de imagens construídas e formas de representação do pretérito postas 

em cena em Cunhaú, vê-se a fecundidade de um “campo” sendo formado, em que as 

relações entre o passado e o presente são estabelecidas em termos dialéticos. A busca de 

um passado beatificado e a naturalização da santidade, juntando os diferentes personagens 

da colonização, mostram diversas possibilidades de interação entre os elementos 

intercambiados, assim como das perspectivas de abordagem desta relação. Uma interface 

entre a démarche antropológica e histórica proposta neste trabalho, permitiu pensar em que 

termos se dá a construção dos diferentes relatos sobre o retorno dos ancestrais. A questão 

fronteiriça das formas de representação do tempo pretérito, pensados metodologicamente 

como “objetos” da História e da Antropologia, poderá favorecer a apreensão dos 

mecanismos de apagamento ou esquecimento de alguns de nossos personagens ancestrais, 

assim como as sublimações de outros. 



O Martírio Encenado 144

 
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RRReeefffeeerrrêêênnnccciiiaaasss   
BBBiiibbbllliiiooogggrrráááfffiiicccaaasss   

 



O Martírio Encenado 145 

 
GERAL 

 
AGOSTINI, Ailton José. Jacques Le Goff: por uma nova fronteira entre a Antropologia e a 
História. In: SCHWARCZ, Lilia K. Moritz e GOMES, Nilma Lino (org.). Antropologia e 
História: debate em uma região de fronteira. Belo Horizonte: Autêntica, 2000. p.33-51. 
ALBAN, Bensa. De Ia micro-histoire vers une anthropologie critique. In: REVEL, 
Jacques. Jeux d'Échelles. La micro-analyse à l'expérience. Paris: Seuil/Gallimard, 1996. 
p.37-70. 
AUGÉ, Marc. A guerra dos sonhos: exercícios de etnoficção. Campinas: Papiros, 1998. 
(Coleção Travessia do Século). 
AUGE, Marc. Les lieux de mémoire du point de vue de l'ethnologue. Gradhiva. Musée de 
l'Homme. Paris. n.6, p.3-12, été 1989. 
AUGÉ, Marc. Pour une anthropologie des mondes contemporains. Paris: Aubier, 1994. 
BABADZAN, Alain. Les usages sociaux du patrimoine. in: Journée d'études du CERCE 
"Ethnologie et Patrimoine ", Montpellier, 30 mars 2000, mimeo. 
BASTIDE, Rogar. Mémoire collective et sociologie du bricolage. Bastidiana. Centre 
d'etudes bastidiennes. Rouen. n.7-8, p.209-242, juil/déc. 1994. 
BATAILLE, Georges. Théorie de la religion. Paris: Gallimard, 1973. 
BENJAMIN, Walter. O narrador. Considerações sobre a obra de Nikolai Leskov. In: 
Magia e Técnica, Arte e Política: ensaios sobre literatura e história da cultura. 7ed. São 
Paulo: Brasiliana, 1994. (obras escolhidas, v.1) p.197-221. 
BIERSACK, Aletta. Saber local, história local: Geertz e além. In: HUNT, Lynn (org.). A 
Nova História Cultural. São Paulo: Martins Fontes, 1992 (Coleção O Homem e a 
História). Parte I: modelos e história cultural, cap.3, p.97-130. 
BLOCH, Marc. Os reis taumaturgos. São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 
BOURDIEU, Pierre. A Economia das Trocas Simbólicas. 3ed. São Paulo: Perspectiva, 
1992. (Coleção Estudos,20). 
BRANDÃO, Thadeu de Souza. A Senhora do Sertão: a festa de Sant’ana de Caicó. 2002. 
159p. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) Programa de Pós-Graduação em 
Ciências Sociais, UFRN/Natal. 
BRAUDEL, Fernand. Escritos Sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978. p.41-78: 
História e Ciências Sociais. 
CAVIGNAC, Julie Antoinette. Festas e penitências no sertão. Vivência. UFRN.CCHLA, 
Natal. v.3, n. l, p.39-45. jan.-jun. 1999a. 
CAVIGNAC, Julie Antoinette. Henry Koster explorateur des sertões du Rio Grande do 
Norte. in: COLLOQUE INTERNATIONAL D’HISTOIRE AU PRESENT: 
EXPLORATEURS ET DECOUVERTES, Actes du colloque international d'Histoire au 
présent: Explorateurs et Découvertes, Bordeaux: L'Harmattan, p.321-330,1994a. 
CAVIGNAC, Julie Antoinette. Imagens da Colonização: contos maravilhosos, narrativas e 
memória da Zona Norte (Natal - RN) ou o nascimento de uma identidade mestiça. 
Relatório final de pesquisa, CNPq, 2000, mimeo. 
CAVIGNAC, Julie Antoinette. La Littérature de Colportage au Nord-est du Brésil. Paris: 
Ed. du CNRS, 1997. chap.IV, p.139-86: Vies saintes et sanctifications. 
CAVIGNAC, Julie Antoinette. Mémoire Au Quotidien: histoire et récits du sertão du Rio 
Grande do Norte (Brésil). 1994b. 721p. Tese (docteur en Ethnologie e Sociologie 
Comparative) Laboratoire d'Ethnologie e Sociologie Comparativa, Université de Paris X/ 
Nanterre. 



O Martírio Encenado 146 

CAVIGNAC, Julie Antoinette. Vozes da tradição: reflexões preliminares sobre o 
tratamento do texto narrativo em Antropologia. Horizontes Antropológicos. UFRGS. 
IFCH. Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, Porto Alegre. v.5, n.12, 
p.245-65, dez. 1999b. 
CERTEAU, Michel de. L'écriture de l'histoire. Paris: Gallimard, 1975. 
CHANET, Jean-François. Le passé recomposé. Magazine Litteraire. p.22-5, fev. 1993.  
CLIFFORD, James. The predicament of culture: twentieth-century ethnography, literature, 
and art. Cambridge: Harvard University, 1994. 
COLLOMB, Gerárd. Identité et territoire chez les Kali'na à propos d'un récit du retour do 
morts. Journal de la Societé des Américanistes. n.86. p.149-168, 2000. 
das Letras, 1999. 
DANTAS, Maria Isabel. Do Monte à Rua: cenas da festa de Nossa Senhora das Vitórias. 
2002. 206p. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) Programa de Pós-Graduação em 
Ciências Sociais, UFRN/Natal. 
DELLA CAVA, Ralph. Milagre em Joaseiro. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1976. (Estudos 
Brasileiros,v.13). 
DUMÈZIL, J. Mythe et Épopée. Paris: Gallimard, 1986. 
DURKHEIM, Émile e MAUSS, Marcel. Algumas formas primitivas de classificação. in: 
RODRIGUES, José Albertino (org.). Émile Durkheim. 6ed. São Paulo: Ática, 1993. 
(Grandes Cientistas Sociais, l). p.183-203. 
DURKHEIM, Émile. As Formas Elementares da Vida Religiosa: o sistema totêmico na 
Austrália. São Paulo: Martins Fontes, 1996. (Coleção Tópicos). 
EL FAR, Alessandra. O uso da antropologia hermenêutica por Robert Darnton. 
SCHWARCZ, Lilia Katri Moritz e GOMES, Nilma Lino (org.). Antropologia e História: 
debate em uma região de fronteira. Belo Horizonte: Autêntica, 2000. p.53-70. 
FREYRE, Gilberto. Assombrações do Recife Velho. Rio de Janeiro: José Olympio, 1970. 
GEERTZ, Clifford. A Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1989. (Coleção 
Antropologia Social). 
GEERTZ, Clifford. Negara: o estado teatro no século XIX. Rio de Janeiro: Bertrand 
Brasil; Lisboa: DIFEL, 1991. (Colecção Memória e Sociedade) 
GEERTZ, Clifford: O Saber Local: ensaios de antropologia interpretativa. Petrópolis: 
Vozes, 1997. 
GINZBURG, Carlo. A micro história e outros ensaios. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil; 
Lisboa: DIFEL, 1991. CapítuloVII, p.203-14: O inquisidor como antropólogo: uma 
analogia e suas implicações. (Colecção Memória e Sociedade) 
GOMES, Eugênio (org.). Vieira. Sermões. 9ed. Rio de Janeiro: Agir, 1985. (Coleção 
Nossos Clássicos, v.11). 
GRUZINSKI, Serge. La Pensée Métisse. Paris: Fayard, 1999. 
GUARINELLO, Norberto Luiz. Memória coletiva e história científica. Revista Brasileira 
de História. São Paulo, v.15, n.28, p.180-93, 1994. 
GUTIÉRREZ, Felipe Castro. Antropología, historia y la re-creación del pasado colonial 
mexicano. Ateliers. Anthropología e Historia: Reflexión en torno a los cinco continentes. 
Coloquio Franco-Mexicano. Laboratoire d'ethnologie. México, enero 1996. 
HALBWACHS, Maurice. A Memória Coletiva. São Paulo: Vértice, 1990. 
HOBSBAWN, Eric e RANGER, Terence. A Invenção das Tradições. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1997. (Pensamento Critico, 55). 
HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil. 26ed. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1995. 



O Martírio Encenado 147 

HOORNAERT, Eduardo. Formação do Catolicismo Brasileiro 1550-1800. Petrópolis: 
Vozes, 1974. 
HOUSEMAN, Michael; SEVERI, Carlo. Naven ou Le Donner à voir. Essai d'interprétation 
de l'action rituelle. Paris: CNRS, Maison des Sciences de l'homme, 1994. 
LANGDON, E. Jean. Performance e preocupações pós-modernas na antropologia. 
Antropologia em Primeira Mão. Florianópolis. n.11. p.1-11, 1996. 
LE GOFF, Jacques. Para um novo conceito de Idade Média: tempo, trabalho e cultura no 
Ocidente. Lisboa: Estampa, 1979 (Nova História, 5) 
LEENHARDT, Maurice. Do Kamo: la personne et le mythe dans le monde mélanésien. 
Paris: Gallimard, 1998. (Collection Tel). 
LEIRIS, Michel. La possession et ses aspects théâtraux chez les éthiopien de Gondar. 
Paris: Gallimard, 1957. 
LENIAND, Jean-Michel. Le droit à la mémoire. Magazine Litteraire. fev. 1993, p.40-7. 
LÉVI-STRAUSS, Claude. Raça e História. 5ed. Lisboa: Editorial Presença, 1996. 
(Coleção Textos de Apoio, n.70). 
LÉVI-STRAUSS, Claude Olhar distanciado. Lisboa: Edições 70, 1983 (Coleção 
Perspectivas do Homem, 24). 
LÉVI-STRAUSS, Claude. L’Anthropologie Sociale devant l’histoire, in: Annales ESC, 
n.4, 1960, p.625-37. 
LOSONCZY, Anne-Mane. Le saint et le citoyen au bord des tombes. Regiologiques, Paris, 
n.18, p.149-65, 1998. 
MALDI, Denise. A teia da memória: proposta teórica para construção de uma etnohistória. 
Série Antropologia.UFMT.Cuiabá. n. l. 1993. 
MARIN, Louis. Utopiques: Jeux d'espaces. Paris: Minuit, 1973. 
MONTAIGNE, Michel de. Essais. Paris, Gallimard-Pléiade, 1967. 
MOTTA, Antônio. Memória e Imaginário. Projeto CNPq, 2000, mimeo. 
NATES CRUZ, Beatriz. Reapropiación y articulación socio-cultural de Santos e Vírgenes 
católicos en los Andes Sur Colombiano. mimeo. 
NORA, Pierre (org.) Le Lieux de Mémoire. La République. vol.I . Paris: Gallimard, 1984. 
p.XV-XLII: Entre Mémoire et Histoire. 
OLIVEIRA, Luiz Antônio de. Na Trilha dos Romeiros: narrativas míticas nos caminhos do 
Juazeiro do Norte (CE). 2000, 103p. Monografia (Graduação em Ciências Sociais). 
Departamento de Antropologia / Departamento de Ciências Sociais, UFRN/Natal. 
OVERING, J. O mito como história: um problema de tempo, realidade e outras questões. 
Mana. v. l. n. l. p.107-40. 1995. 
PAPAVERO, Claude G. O conceito antropológico de estrutura e sua abertura para o 
evento histórico. In: SCHWARCZ, Lilia Katri Moritz e GOMES, Nilma Lino (org.). 
Antropologia e História: debate em uma região de fronteira. Belo Horizonte: Autêntica, 
2000. p.93-114. 
PEREIRA DE QUEIROZ, Maria Isaura. O Messianismo no Brasil e no Mundo. São Paulo: 
Dominus, 1965. 
PITARCH, Pedro. Conjeturas sobre la identidad de los santos tzeltales. Journal de Ia 
Societé des Américanistes. n.86. p.129-48, 2000. 
POLLACK, Michael. Memória, esquecimento, silêncio. Revista Estudos Históricos. 
Associação de Pesquisa e Documentação Histórica. Rio de Janeiro. vol.2, n.3, 1989. 
PROST, Antoine. Douze leçons sur l'histoire. Paris: Seuil, 1996. (Collection Points, 
histoire 225). 
REVEL, Jacques. Jeux d'Échelles. La micro-analyse à l'expérience. Paris: Seuil/Gallimard, 
1996. 



O Martírio Encenado 148 

REVEL, Jacques. Micro-analyse et construction du social. In: REVEL, Jacques. Jeux 
d'Échelles. La micro-analyse à l'expérience. Paris: Seuil/Gallimard, 1996. p.15-36. 
RONDELLI, Beth. O narrado e o vivido:o processo comunicativo das narrativas orais 
entre pescadores do Maranhão. Rio de Janeiro: FUNARTE/IBAC, Coord. de Folclore e 
Cultura Popular, 1993. 
ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discours sur l’origine de l’inegalité. Paris: Gallimard-Pléiade, 
1969 
ROUSSEAU, Jean-Jacques. Du Contrat Social. Paris: Gallimard-Pléiade, 1969. 
SAHLINS, Marshall. Como pensam os nativos. São Paulo: Edusp, 2001. 
SAHLINS, Marshall. Ilhas de História. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1990. (Coleção 
Antropologia Social). 
SCHECHNER, Richard. Victor Turner's last adventure. In: TURNER, Victor. The 
Anthropology of performance. New York: P.A.J. Publications, 1987. p.7-20. 
SCHMITT, JEAN CLAUDE. Os vivos e os mortos na sociedade feudal. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1999. 
SCHWARCZ, Lilia Katri Moritz. História e Antropologia: embates em uma região de 
fronteira In: SCHWARCZ, Lilia Katri Moritz e GOMES, Nilma Lino (org.). Antropologia 
e História: debate em uma região de fronteira. Belo Horizonte: Autêntica, 2000. 
Introdução. p.11-3 1. 
SEGALEN, Martine. Rites e Rituels Contemporains. Paris: Nathan, 1998. (Collection 128, 
sciences sociales 209). 
SIMIAND, François. Méthode historique et science sociale. in: Annales ESC, n.1, p.83-
119. 
SOUZA, Laura de Mello e. O Diabo e a Terra de Santa Cruz: feitiçaria e religiosidade 
popular no Brasil. 2reimp. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 
TOSCANO, Verónica Zárate. El lenguaje de la memoria a través de los monumentos 
históricos en la ciudad de México (Siglo XIX). In: SÉMINAIRE CULTURES ET DE 
AMÉRIQUE COLONIALE, XVIe-XXe siécle. 28 fevrier 2001, mimeo. 
TURNER, Victor. Dramas, Fields, and Metaphors: symbolic action in human society. 
Ithaca, New York, Cornell University Press, 1974. 
TURNER, Victor. From ritual to theater, New Yoik: PAJ Publicationsm 1982. 
TURNER, Victor. The Anthropology of performance, New York: PAJ Publications, 1987. 
TURNER, Victor. The Anthropology of performance. New York: P.A.J. Publications, 
1987. 
URRY, John. O Olhar do Turista: lazer e viagens nas sociedades contemporâneas. 3ed. 
São Paulo: Studio Nobel; SESC, 2001. (Coleção megalópolis). 
VEYNE, Paul. O inventário das diferenças. Lisboa: Gradiva, 1976. 
VINCENT, Odile. Les retrouvailles anachroniques d'une communauté aves son fondateur: 
saintes reliques et définitions territoriales dans la région de Limoges. L'homme. Paris, 
n.163. p.79-106, 2002. 
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A inconstância da alma selvagem. São Paulo: Cosac& 
Naif, 2002. Capítulo3, p.181-264: O mármore e a murta: sobre a inconstância da alma 
selvagem. 
WACHTEL, Nathan. Deuses e Vampiros: de volta a Chipaya. São Paulo: EDUSP, 1996. 
WACHTEL, Nathan. Leçon Inaugural. Chaire d'Histoire et Anthropologie des Societés 
Méso- et Sud-Américaines. Collége de France. 121. Paris. 2avril1993. 
WEBER, Max. Economia e Sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. 3ed.  
1vol. Brasília: Ed. Universidade de Brasília, 1994. 
ZUMTHOR, Paul. Tradição e esquecimento. São Paulo: Hucitec, 1997. 



O Martírio Encenado 149 

HISTÓRIA DO RIO GRANDE DO NORTE 
 

ANDRADE, Manuel Correia de. A Produção do Espaço Norte-rio-grandense. 2ed. Natal: 
UFRN; Pró-Reitoria de Extensão; FUNPEC, 1984. (Seca, Coleção Especializada, Série C, 
1). 
ANDRADE, Manuel Correia de; FERNANDES, Eliane Moury; CAVALCANTI, Sandra 
Melo (org.). Tempo dos Flamengos e outros tempos: Brasil século XVII. Brasília: CNPq; 
Recife: Fundação Joaquim Nabuco, Ed. Massangana, 1999. (Série Descobrimentos, 12). 
BARLEUS, Gaspar. História dos Feitos Recentemente Praticados Durante Oito Anos no 
Brasil. Recife: Fundação de Cultura Cidade do Recife, 1980. (Coleção Recife). 
BARRETO, Francisco de França Jácome. O Engenho de Cunhaú. O Soveral, 
Canguaretama, anoVII, n.VIII, p.28, mar.2000. 
BARRETO, José Jácome. Canguaretama Centenária. Natal: Fundação José Augusto, 
1985. 
CÂMARA, Anfilóquio. Cenários Municipais (1941-1942). Natal: Departamento Estadual 
de Estatísticas, 1948. cap.XI, p.99-107:Canguaretama 
CARVALHO, Alfredo de. Um intérprete dos tapuias. Revista do Instituto Arqueológico, 
Histórico e Geográfico Pernambucano, v.78, 1912, p.657-67. 
CARVALHO, Eduardo Henrique G. de. Congresso Eucarístico Paroquial, realizado em 
1945, no tricentenário dos morticínios de Cunhaú e Uruaçu. O Soveral, Canguaretama, 
anoIII, n.II, p.18-9, out. 1995. 
CASCUDO, Luís da Câmara. As lendas de Extremoz. Revista do Instituto Histórico e 
Geográfico do Rio Grande do Norte. Natal. vols.,XXXII/XXXIV, 1935/1937. 
CASCUDO, Luís da Câmara. Geografia do Brasil Holandês. Rio de Janeiro: Livraria José 
Olympio, 1956. (Coleção Documentos Brasileiros, 79). 
CASCUDO, Luís da Câmara. História da República no Rio Grande do Norte: da 
propaganda à primeira eleição direta para governador. Rio de Janeiro: Edições do Val 
Ltda, 1965. 
CASCUDO, Luís da Câmara. História do Rio Grande do Norte. Rio de Janeiro: MEC, 
1955 
CASCUDO, Luís da Câmara. Movimento da Independência no Rio Grande do Norte. 
Natal: Fundação José Augusto, 1973. p.34-61: os de 1817. 
CASCUDO, Luís da Câmara. Nomes da Terra: história, geografia e toponímia do Rio 
Grande do Norte. Natal: Fundação José Augusto, 1968. (Coleção Cultura). 
COSTA, Homero de Oliveira. A Insurreição Comunista de 1935: Natal, o primeiro ato da 
tragédia. São Paulo: Ensaio; Natal: Cooperativa Cultural do Rio Grande do Norte, 1995. 
CUNHAÚ e Uruaçu: uma história de massacres. Produção de Jussara Galhardo Aguirres 
Guerra. Natal: UFRN/PROEX, 1999. 1 videocassete (23min. ), son., col. 
GALVÃO NETO, Francisco Alves. História de Canguaretama. O Soveral, Canguaretama, 
anoVII, n.VIII, p.20-1, mar.2000. 
GALVÃO NETO, Francisco Alves. Os Cruzeiros da Paróquia. Canguaretama: s.d., mimeo. 
GALVÃO, Hélio. A Capela de Cunhaú. Anais do Museu Histórico Nacional, v.2, Rio de 
Janeiro: Imprensa Nacional, 1942-1945. 
GALVÃO, Hélio. Derradeiras Cartas da Praia e Outras Notas sobre Tibau do Sul. Natal: 
Clima, 1989. 
GALVÃO, Hélio. Pequena História da Fortaleza dos Reis Magos. 2ed. Natal: Fundação 
José Augusto, 1994. 



O Martírio Encenado 150 

KOSTER, Henry. Viagens ao Nordeste do Brasil. 2ed. Recife: Governo do Estado de 
Pernambuco; Secretaria de Educação e Cultura, [1816]1978. (Coleção Pernambucana, 
v.XVII). 
LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil. Século XVI - o 
estabelecimento. vol.I. Lisboa: Livraria Portugália; Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
1938. 
LIMA, Nestor dos Santos. Municípios do Rio Grande do Norte. v.l. Natal: Tipografia 
Santo Antônio, 1937. p.264-300: Canguaretama. 
LOPES, Fátima Martins. A Presença Missionária na Capitania do Rio Grande do Norte. 
Cadernos de História. UFRN. Natal. v.1, n. l, p.23-28, jul/dezl994. 
LOPES, Fátima Martins. Missões Religiosas: índios, colonos e missionários na 
colonização da Capitania do Rio Grande do Norte. 1999. 210p. Dissertação (Mestrado em 
História) Programa de Pós-Graduação em História, UFPE/Recife. 
MEDEIROS FILHO, Olavo de. A enseada de Tabatinga e o porto de pescaria de João 
Lostão Navarro. O Poti, Natal, 17out.1986. 
MEDEIROS FILHO, Olavo de. Engenho Cunhaú, 16 de julho de 1645: a visita do anjo da 
morte. Tribuna do Norte, Natal, 12 out. 1991. p.28. 
MEDEIROS FILHO, Olavo de. No Rastro dos Flamengos. Natal: Fundação José Augusto, 
1989. 
MEDEIROS FILHO, Olavo de. O Engenho Cunhaú à luz de um inventário. Natal: 
Fundação José Augusto, 1993a. 
MEDEIROS FILHO, Olavo de. Os holandeses na capitania do Rio Grande. Natal: 
IHGRN, 1998 
MEDEIROS FILHO, Olavo de. Primórdios do Engenho Cunhaú. O Soveral, 
Canguaretama, anoVII, n. VIII, p.17, mar.2000. 
MEDEIROS FILHO, Olavo de. Salvemos a Gruta do Bode. O Poti, Natal, 6 jun.1993b. 
P.9. 
MEDEIROS, Tarcísio. Aspectos Geopolíticos e Antropológicos da História do Rio Grande 
do Norte. Natal: Imprensa Universitária, 1973. 
MELLO, Evaldo Cabral de. Imagens do Brasil Holandês 1630-1654. Rio de Janeiro: 
Fundação Nacional Pró-Memória; São Paulo:Fundação Maria Luisa e Oscar Americano, 
1987. 
MELLO, Evaldo Cabral de. Rubro Veio: o imaginário da ressurreição pernambucana. Rio 
de Janeiro:Nova Fronteira, 1986. cap. l, p.25-64: inventário da memória. 
MELLO, José Antonio Gonsalves de. Estudos Pernambucanos: critica e problemas de 
algumas fontes da história de Pernambuco. 2ed. Recife: FUNDARPE, 1986. (Coleção 
Pernambucana, 2ª fase, 23). 
MELLO, José Antonio Gonsalves de. Tempo dos Flamengos: influência da ocupação 
holandesa na vida e na cultura do Norte do Brasil. 3ed. Recife: FUNDAJ; Editora 
Massangana; Instituto Nacional do Livro, 1987. (Estudos e Pesquisas, 50). 
MONTE, Nivaldo. Ruínas de Cunhaú. I SEMINÁRIO DE ESTUDOS SOBRE O 
NORDESTE: PRESERVAÇÃO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO. Natal: 
Fundação José Augusto, 1974. 
MONTEIRO, Denise. Introdução à História do Rio Grande do Norte. Natal: EDUFRN, 
2000. 
MOREAU, Pierre e BABO, Roulox. História das últimas Lutas no Brasil entre 
Holandeses e Portugueses e Relação da Viagem ao País dos Tapuias. Belo Horizonte: 
Itatiaia; São Paulo: EDUSP, [1651]1979. 



O Martírio Encenado 151 

NESI, Jeanne Fonseca Leite. A Capela de Nossa Senhora das Candeias. O Soveral, 
Canguaretama, anoV, n.III, p.4, out. 1997. 
PEREIRA, Francisco de Assis. Protomártires do Brasil: Cunhaú e Uruaçu - RN. 
Aparecida (São Paulo): Editora Santuário, 1999. 
PORTO ALEGRE, Maria Sylvia, MARIZ, Marlene da S., DANTAS, Beatriz Góis (org.). 
Documentos para a História Indígena no Nordeste: Ceará, Rio Grande do Norte e Sergipe. 
São Paulo: NHII/USP/FAPESP, 1994. 
PUNTONI, Pedro. Guerra dos Bárbaros: povos indígenas e a colonização do sertão 
nordeste do Brasil, 1650-1720. 1998. 254p. Tese (Doutorado em História Social) Programa 
de Pós-Graduação em História Social, USP/São Paulo. 
RELAÇÃO das coisas do Rio Grande, do sítio e disposição da terra (1607). in: LEITE, 
Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil. vol.I. Lisboa: Livraria Portugália; Rio 
de Janeiro: Civilização Brasileira, 1938. Apêndice, p.557-9. 
SALVADOR, Frei Manuel Calado do. O Valeroso Lucideno e Triunfo da Liberdade. 4ed 
2vol. Recife, [1648] 1985. 
SPENCER, Walner Barros. Ecos do Silêncio! A memória indígena recusada. 2000. 177p. 
Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) Programa de Pós-graduação em Ciências 
Sociais, UFRN/Natal. 
TEENSMA, B. N. O Diário de Rodolfo Baro (1647) como monumento aos índios Tarairiú 
do Rio Grande do Norte. In: ALMEIDA, Luiz Sávio de; GALINDO, Marcos; ELIAS, 
Juliana Lopes (org.). Índios do Nordeste: temas e problemas II. Maceió: EDUFAL, 2000, 
p.81-99. 
TOLLENARE, Louis-François. Notas Dominicais. Recife: Governo do Estado de 
Pernambuco; Secretaria de Educação e Cultura, [1817?] 1978. (Coleção Pernambucana, 
v.XVI). 
 
 
 



O Martírio Encenado 152 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

AAppêênnddiiccee 



O Martírio Encenado 153

 
QUADRO SINÓTICO DA QUESTÃO DOS MÁRTIRES DE CUNHAÚ E URUAÇU 

 
SÉCULO XXI 

24/09/2001 – Primeiro Novenário dos Protomártires do Brasil, realizado no santuário edificado 
em Uruaçu. 

16/07/2001 – Primeira Motoromaria à capela do Engenho Cunhaú, partindo da Arquidiocese de 
Natal. 

SÉCULO XX 
ÚLTIMA DÉCADA 

05/03/2000 – Cerimônia de beatificação dos mártires da Igreja Católica, na Piazza San Pietro 
(Praça de São Pedro), no Vaticano, pelo Papa João Paulo II. 

DÉCADA DE 90 
21/12/1998 – Assinatura do Decreto de Beatificação dos Mártires de Cunhaú e Uruaçu, pelo Papa 

João Paulo II, na cerimônia de assinatura de decretos. 
23/06/1998 – Reunião da Comissão de Consultores Téologos da Congregação da Causa dos 

Santos para julgar os méritos dos argumentos teológicos. 
21/10/1997 – Reunião de Consultores Históricos da Congregação da Causa dos Santos para 

julgar a justeza das investigações históricas do processo. 
05 a 08/10/1995 – II Congresso Eucarístico Paroquial de Canguaretama em comemoração dos 350 

anos do martírios, organizado pelo pároco da cidade, Padre Gilvan Miguel Pereira. 
Apresentação da peça “O Morticínio de Cunhaú” pelo grupo de teatro Ana Costa, 
pertencente à paróquia da cidade. 

25/11/1994 – Emissão do Decreto de Validade do Processo, por um oficial da Congregação da 
Causa dos Santos. 

15/06/1994 – Entrega das atas do processo do pedido de beatificação à Congregação da Causa 
dos Santos, pelo arcebispo Dom Heitor de Araújo Sales, o postulador da Causa 
Monsenhor Francisco de Assis Pereira e Dom Eugênio de Araújo Sales. 

17 a 31/05/1994 – Sessões do Tribunal Arquidiocesano para a Causa dos Mártires do Rio Grande do 
Norte. 

20/06/1993 – Constituição da Comissão de Peritos em História, por meio do decreto do 
Arcebispo Dom Alair Vilar Fernandes de Melo. 

13/10/1991 – Visita apostólica do Papa João Paulo II a Natal, para o encerramento do XII 
Congresso Eucarístico Nacional, configurando um novo e autorizado estímulo à 
Causa da beatificação dos mártires potiguares. 

06 a 13/10/1991 – XII Congresso Eucarístico Nacional, realizado em Natal, com a presença de bispos 
de várias partes do Brasil e do mundo. 

DÉCADA DE 80 
07/05/1989 – Introdução da Causa na Catedral Metropolitana de Natal. 
03/04/1989 – Apresentação do libelo, na Arquidiocese, contendo o pedido oficial de abertura da 

Causa. 
30/07/1988 – Ato formal de constituição, pelo presidente do Instituto Histórico e Geográfico do 

Rio Grande do Norte, Enélio Lima Petrovich, de uma comissão especial para 
realizar estudos sobre os morticínios de Cunhaú e Uruaçu. 

20/02/1989 – Nomeação do Postulador da Causa, Monsenhor Francisco de Assis Pereira. 
15/05/1988 – Posse de Dom Alair Vilar Fernandes de Melo, como 3º arcebispo metropolitano de 

Natal, na Catedral Nossa Senhora da Apresentação e promessa de resgate da 
memória dos mártires de Cunhaú e Uruaçu. 

15/02/1986 – Cerimônia de reinauguração da capela de Nossa Senhora das Candeias do antigo 
engenho Cunhaú, restaurada através de um convênio firmado entre o Ministério da 
Cultura, a Fundação Nacional Pró-Memória, a Fundação Roberto Marinho e o 
governo do Estado. Na cerimônia o Instituto Histórico e Geográfico do Rio Grande 
do Norte esteve representado pelo seu presidente, Enélio Lima Petrovich.. 

DÉCADA DE 60 
16/06/1964 – Publicação, no Diário Oficial, do tombamento da capela de Nossa Senhora das 

Candeias do Engenho Cunhaú, como um bem de arquitetura religiosa, pelo então 
Departamento do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional.  

DÉCADA DE 50 



O Martírio Encenado 154

30/08/1950 – Artigo de Fernando Távora no Diário de Natal faz menção à devoção às “almas de 
Cunhaú”.  

DÉCADA DE 40 
28/09 a 03/10/1946 – Congresso Eucarístico Diocesano de Mossoró, organizado por Dom João Batista 

Portocarrero Costa. Imagem de Nossa Senhora das Candeias e o sino da capela de 
Cunhaú são levados até Mossoró. 

1945-1949 – Artigos escritos por Luís da Câmara Cascudo na coluna Acta Diurna nos jornais 
Diário de Natal e A República. 

30/09 a 03/10/1945 – I Congresso Eucarístico Paroquial de Canguaretama, em comemoração dos 300 
anos dos martírios de Cunhaú e Uruaçu, sob a presidência do Bispo diocesano de 
Natal, Dom Marcolino Dantas e organização do pároco da cidade, Padre Antônio 
Barros. 

DÉCADA DE 30 
1937 – Publicação do livro do Monsenhor Paulo Herôncio de Melo Os Holandeses no Rio 

Grande. 
1933 – I Congresso Eucarístico Nacional, realizado em Salvador, Bahia. Menção aos 

mártires do Rio Grande do Norte no pronunciamento do Monsenhor José Alves 
Ferreira Landim, representante da diocese de Natal. 

03/10/1932 – Inauguração do Cruzeiro, em Uruaçu, erguido pelo professor Luís Soares, chefe da 
Associação dos Escoteiros do Alecrim. 

DÉCADA DE 20 
1929 – 4º Bispo de Natal, Dom Marcolino Esmeraldo de Souza Dantas, incentivador da 

lembrança dos mártires; 
–  Peregrinações a Capela de Nossa Senhora das Candeias; 
– Visita de Mário de Andrade às ruínas da capela do engenho Cunhaú. 

PRIMEIRA DÉCADA 
29/12/1909 – Criação da diocese de Natal pela bula “Apostolicam in singulis” do Papa Pio X, 

desmembrada da diocese da Paraíba. 
SÉCULO XIX 

1896 – José de Vasconcelos, em Datas célebres e fatos notáveis da História do Brasil, 
transcreve a Relação de Lopo Curado Garro. 

1846 – Publicada a obra de José Bernardo Fernandes Gama, Memórias Históricas da 
Província de Pernambuco, na qual aparece transcrita, integralmente, a Relação de 
Lopo Curado Garro. 

SÉCULO XVIII 
1757 – Dom Domingos Loreto Couto escreve Desagravos do Brasil e Glórias de 

Pernambuco, inspirando-se nas obras de Frei Rafael de Jesus e de Frei Manuel 
Calado do Salvador. 

SÉCULO XVII 
1679 – Publicação do livro de Rafael de Jesus, Castrioto Lusitano. 

1661/1675 – Redação da História da Guerra de Pernambuco e feitos memoráveis do Mestre de 
Campo João Fernandes Vieira, herói digno de eterna memória, primeiro 
aclamador da guerra, por Diogo Lopes Santiago. 

1648 – Editada, em Lisboa, a obra de Frei Manuel Calado do Salvador O Valeroso 
Lucideno e Triunfo da Liberdade, na qual transcreve a Breve, Verdadeira e 
Autêntica Relação dasÚltimas Tiranias e crueldades, que os pérfidos holandeses 
usaram com os moradores do Rio Grande. 

23/10/1645 – Redação, por Lopo Curado Garro, da Breve, Verdadeira e Autêntica Relação 
dasÚltimas Tiranias e crueldades, que os pérfidos holandeses usaram com os 
moradores do Rio Grande. 

 
Fonte: PEREIRA, 1999; O SOVERAL (várias edições); MELLO, 1986; SPENCER, 2000.



O Martírio Encenado 155

RELAÇÃO DOS TRINTA BEATOS MARTIRIZADOS DO RIO GRANDE DO NORTE 
 
 
MORTOS EM CUNHAÚ 

01. Padre André de Soveral 
02. Domingos de Carvalho 

 
MORTOS EM URUAÇU 

03. Padre Ambrósio Francisco Ferro 
04. Antônio Vilela, o Moço 
05. José do Porto 
06. Francisco de Bastos 
07. Diogo Pereira 
08. João Lostão Navarro 
09. Antônio Vilela Cid 
10. Estevão Machado de Miranda 
11. Vicente de Souza Pereira 
12. Francisco Mendes Pereira 
13. João da Silveira 
14. Simão Correia 
15. Antônio Barracho 
16. Mateus Moreira 
17. João Martins 
18. Manuel Rodrigues Moura 
19. A esposa de Manuel Rodrigues Moura 
20. Uma filha de Antônio Vilela, o Moço 
21. Uma filha de Francisco Dias, o Moço 
22. 1º jovem companheiro de João Martins 
23. 2º jovem companheiro de João Martins 
24. 3º jovem companheiro de João Martins 
25. 4º jovem companheiro de João Martins 
26. 5º jovem companheiro de João Martins 
27. 6º jovem companheiro de João Martins 
28. 7º jovem companheiro de João Martins 
29. 1ª filha de Estevão Machado de Miranda 
30. 2ª filha Estevão Machado de Miranda 

 
 
 
 
Fonte: PEREIRA, 1999,p.67-8. 
 

 

 


	Binder1.pdf
	LUIZ ANTONIO.doc
	LUIZ ANTONIO 1.doc




