UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ARTES E COMUNICAGAO
PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM LETRAS E LINGUIiSTICA

Joelma Rodrigues da Silva

OS RISOS NA ESPIRAL:

Percursos literarios hilstianos

RECIFE
2009



Joelma Rodrigues da Silva

OS RISOS NA ESPIRAL:
PERCURSOS LITERARIOS HILSTIANOS

Tese apresentada ao curso de
Pés-Graduacao em Letras da
UFPE, como parte dos
requisitos para obtencao do
grau de doutora em Letras.

Area de Concentracao: Teoria
Literaria.
Orientador: Prof. Dr. Lourival
Holanda.

Recife
2009



Silva, Joelma Rodrigues da

Os risos na espiral: percursos literarios
hilstianos / Joelma Rodrigues da Silva. - Recife : O
Autor, 2009.

218 folhas

Tese (doutorado) - Universidade Federal de
Pernambuco. CAC. Teoria da Literatura, 2009.

Inclui bibliografia.

1. Literatura brasileira. 2. Poesia brasileira. 3.
Riso. l. Hilst, Hilda- Critica e interpretagéo. Il.Titulo.

869.0(81)  CDU(2.ed. UFPE
B869 CDD(20.ed.) CAC2009-18



JOELMA RODRIGUES DA SILVA

OS RISOS NA ESPIRAL: Percursos Literarios Histianos

Tese apresentada ao Programa de Pos-Graduacao
em Letras da Universidade Federal de Pernambuco
como requisito para a obtengao do Grau de Doutor
em Teoria da Literatura.

BANCA EXAMINADORA:

( .
Prof. Dr. Lourival Holanda
Orientador — LETRAS - UFPE

Prof'. Dr*. Ermelinda Maria Araiijo Ferreira
LETRAS - UFPE

A [

Proff. Di|Virginia Leal
ETRAS - UFPE

~
.\ / ;
|". /r ‘f"ft‘f#%:-r{'
Prof. Dr. Jia;yé Rodrigues-d¢ Andrade

LETRAS - UNICAP

/." A
ol Lol
Prof. Dr.}ﬂntonio Paulo de N@(ﬂ'ais Rezende
HISTORIA - UFPE

Recife — PE
2009



ATA DA REUNIAQ DA COMISSAO EXAMINADORA PARA JULGAR A TESE
INTITULADA: “0OS RISOS NA ESPIRAL: PERCURSOS LITERARIOS
HISTIANOS”, DE AUTORIA DE: JOTLMA RODRIGUES DA SILVA, ALUNA

DESTE PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM LETRAS.

O julgamento ocorreu as Sh do dia 23 de mar¢o de 2009, no Centro de Artes e
Comunicagao/UFPE, para julgar a Tese de Doutorado intitulada: OS RISOS NA ESPIRAL:
Percursos Literarios Histianos, de autoria de Joelma Rodrigues da Silva, aluna deste
Programa de Pos-Graduac¢ao em Letras. Presentes os membros da comissdo examinadora:
Prof. Dr. Lourival Holanda (Orientader), Prof'. Dr’. Ermelinda Maria Araiijo
Ferreira, Prof". Dr'. Virginia Leal, Prof. Dr. Janilto Rodrigues de Andrade, Prof. Dr.
Antonio Paulo de Morais Rezende. Sob a presidéncia do primeiro, realizou-se a argiiicao
da candidata. Cumpridas as disposi¢des regulamentares, foram lidos os conceitos
atribuidos a candidata: Prof. Dr, Lourival Holanda: Aprovada, Prof’. Dr'. Ermelinda Maria
Aratjo Ferreira: Aprovada, Prof. Dr Virginia Leal: Aprovada, Prof Dr. Janilto
Rodrigues de Andrade: Aprovada, Prof Dr. Antonio Paulo de Morais Rezende:
Aprovada. Em seguida, o Prof. Dr. Lourival Holanda comunicou a candidata Joelma
Rodrigues da Silva, que sua defesa foi aprovada pela comissdo examinadora. E, nada mais
havendo a tratar eu, Jozaias Ferreira dos Santos. Secretario do Programa de Pos-Graduagdo
em Letras, lavrei a presente ata que assino com os demais membros da comissio

examinadora. )
Recif%;de tzn’fg)?e g% 0. g
AP :
e el
# whw, < D&et.. o
’) 4§ i ! f)_. /L} Lot | o0 M,,_.um.m‘.m .
Z ' ' : | y
o '/\9 1\-'“'\-. e ) SAG, Lt
}’_"/ E;.\ WA‘- r

-%L%;,{:’f , an (ummie i mathg Fot
& % .—ahﬂ-ﬁd{w Uedsni
SR WLy VS

v Han'ﬁﬁ SOB,.2 AR
PP R iy — b by R
%4 Assistsm Adm. Program:a dg

‘?.; Poe-traduz; do e Leaas UEp:

"



A minha intuigao.



AGRADECIMENTOS

Agradeco a todas as amigas, amigos, colegas, professoras
e professores, funcionarias e funcionarios que, direta ou
indiretamente, estiveram presentes e tornaram este estudo
possivel.

De modo especial sou agradecida a Hilda Hilst por tudo o
que aprendi e desaprendi — ensinamentos tantos que s6 o fim de
um ciclo pode respeitar. A Glicia, Sofia, Rosédngela, Joélia, Rita,
Inacia e “Criangas”: um cortejo feminino-impar que me ensina a
amar.

A CAPES, por ter acreditado e financiado minha pesquisa —
desde o mestrado: com a bolsa de estudos aprendi a disciplinar-
me e acreditar no trabalho.

A banca examinadora, pela leitura e tempo dedicados.

As professoras Ermelinda Ferreira, Virginia Leal e Luzila
Gongalves: pelo carinho, competéncia e companheirismo.

A Ana Cecilia, pelo cuidado, disponibilidade e abstract.

Ao prof. Lourival Holanda, pelas manhas e tardes
agradaveis em seu universo particular de letras e siléncios.

Ao Recife: minha cidade-abrigo.

Ao mar: meu doce amigo!



RESUMO

Este trabalho tem como objetivo refletir e discutir sobre a
presenca do Riso, enquanto categoria tedrico-literaria, na obra
da escritora paulista Hilda Hilst. Tomada na simbologia de uma
espiral que esta infinitamente em movimento, a categoria
multifacetada do Riso transforma-se no plural provocante dos
risos que passeiam, representativamente, por trés textos de
Hilda Hilst: O Caderno Rosa de Lori Lamby (1990), Contos
d’escarnio/textos grotescos (1990) e Bufdlicas (1992). Através
de uma escala ascendente que vai do riso racional e ingénuo dos
setecentistas, passa pelo riso arido e caustico dos romanos, até
chegar ao riso-apice e burlesco que gargalha ao modo de
Rabelais, procura-se demonstrar, neste estudo, que os risos

compoéem uma parte fundamental na literatura hilstiana.

PALAVRAS-CHAVE: Risos, Literatura, Filosofia, Prazer, Corpo,
Liberdade.



ABSTRACT

The purpose of the present dissertation is to reflect upon,
and discuss, the presence of Laughter as a theoretical and
literary category in the work of the Brazilian writer, Hilda Hilst.
Understood within the symbolism of a constantly moving spiral,
the multi-faceted category of Laughter transforms itself into the
provocative variety of laughters which symbolically parade three
of Hilst’'s texts: O Caderno Rosa de Lori Lamby (1990), Contos
d’escarnio /textos grotescos (1990) and Bufolicas (1992).
Through an ascending scale, which ranges from the rational and
naive laughter of the 18™ century and the arid and caustic
laughter of the Romans, to the climactic and burlesque
Rabelaisian laughter, we seek to demonstrate in this study that
the Laughter, in its many manifestations, plays a fundamental
role in Hilst’s literary work.

KEYWORDS: Laughter, Literature, Philosophy, Pleasure, Body,
Freedom



RESUMEN

Este trabajo tiene como objetivo reflexionar y debatir la
presencia de la risa mientras una categoria tedrica-literaria, el
trabajo del escritora brasileia Hilda Hilst. Teniendo el
simbolismo de una espiral que es infinitamente en movimiento, la
categoria de multiples facetas de la risa se convierte en plural,
de provocar la risa ahora, representado por tres textos de Hilda
Hilst: O caderno rosa de Lori Lamby (1990), Contos
d’escarnio/textos grotescos (1990) e Bufolicas (1992). Utilizando
una escala que va hasta la risa de ingenuo del siglo XVIIl, a
través de la risa en seco y caustico de los romanos, hasta el
vértice y la risa-alto el risible del modo de Rabelais, que en este
estudio demuestran que componen la risa parte fundamental en

la literatura hilstiana.

PALABRAS-CLAVE: Risa, Literatura, Filosofia, placer, cuerpo,
libertad.



SUMARIO

1. INTRODUGAO p.10
2. CAPITULO 1: O riso de Lori p.15
2.1 — A literatura libertina p.27
2.2 — Riso e ética dos prazeres p.41
2.2.1 — Caderno rosa: mudanga de tom p.53
2.3 - Riso e ingenuidade p.57
3. CAPITULO 2: Os contos do riso p.76
3.1 — A rusticidade romana p.83
3.2 — O riso e a satira p.106
3.3 — O riso e o grotesco p.115
3.3.1 — Representacao e disfarce p.-119
3.3.2 — Critica a arte p.125
3.3.3 — Orgiasmo p.129
4. CAPITULO 3: Rindo das Fadas p.135
4.1 — A histéria do conto de fadas p.146
4.2 — O riso parodistico de Bufdlicas p.158
4.2.1 - O reizinho gay p.166
4.2.2 — A rainha careca p.-172
4.2.3 - Drida, a maga perversa p.176
4.2.4 — A chapéu p.184
4.2.5 — O anao triste p.-189
4.2.6 — A cantora gritante p.192
4.2.7 - Filé, a fadinha lésbica p.196
4.3 — Ultimas consideragodes p.202
5. CONCLUSAO p-205
6. REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS p.210

7. ANEXOS p.219



10

1. INTRODUGAO

“A espiral nao tem comego nem fim”, diz Osman Lins no livro
Avalovara. Simbolo césmico do movimento, a espiral € a imagem
do Riso na obra de Hilda Hilst; ou melhor, dos risos que circulam
toda a orbita de sua escritura, sem parar, sem cessar,
inextinguivel. Da ficcao ao teatro, passando pela “alta diccao” de
sua poesia, ha risos. Como uma grande corrente em meio a aguas
largas e profundas, os risos passeiam pelos textos hilstianos numa
escala continua e incessante, ciclicamente, em ritmos repetidos e
fugidios, mas também permanentes.

Os risos em Hilda Hilst ndo tém termo, mas caminhos; estao
em todos os lugares e de todas as formas: alegre, sardénico,
rancoroso, satirico, mordaz, ironico, triste, burlesco, bucdlico,
ingénuo, derrisério. Aqui ou além, compdéem um rico universo que
talvez s6 consigamos alcangar por etapas — e mesmo assim,
correndo o risco de ficar sé no rastro deles.

Nesse sentido, penso os risos hilstianos como elementos em
movimento que partem de um ponto — a prépria Literatura, num
constante caminhar metalinglistico - para se deslocarem
continuamente pela histéria literaria do todo e de si mesmos; como
numa espiral, os quadrantes permitem que esses risos se
encontrem e se vejam, sendo sempre outros e mais risos.

De forma fecunda, porque a ‘“espiral é um simbolo de

fecundidade”, os risos se repetem no ciclo natural da vida das



11

obras de Hilda Hilst, sendo eternos em sua finitude; e, embora
orbitantes, por ocasiao ainda de uma Critica Literaria silenciosa,
aparecem intermitentes: ainda nao se tornaram matéria de analise
abrangente como o sao erotismo, pornografia, obscenidade, amor,
morte, deus.

Dessa forma, pretendo tornar esta tese um lampejo sobre os
risos hilstianos — pois seria infrutifero de minha parte querer
limitar os risos na obra de Hilda Hilst apenas em trés capitulos; um
exercicio que tentara apontar para alguns caminhos. Dentre as
possibilidades, imaginei que se eu conseguisse trazer a tona uma
escala de risos em Hilda Hilst, a fim de demonstrar uma rota de
suas intensidades, poderia tragcar um quadro figurativo a partir da
Teoria do Riso. Dentro dessa perspectiva, o estudo de Georges
Minois no livro Historia do riso e do escarnio (2003) tornou-se
basilar para este trabalho: em primeiro lugar porque o autor
passeia pela histéria do riso no ocidente de forma bastante
abrangente: nao s6 por colocar-se como uma teoria que atravessa
o campo da Literatura, Filosofia, Histéria e Sociologia, mas
também por circular entre outras tantas teorias do Riso como
elementos de reflexdao — diferentemente de outros estudos, também
importantes, mas com percursos mais limitados: é o caso da
pesquisa realizada pela historiadora Verena Alberti no livro O riso
e o risivel (2002), que se detém sobre o Riso numa perspectiva
filosofica; e do estudo classico de Mikhail Bakhtin, A cultura

popular na ldade Média e no Renascimento (1999), que localiza o



12

Riso a partir da contribuicao do escritor francés Frangcois Rabelais
sobre a cultura carnavalesca comica da ldade Média; em segundo
lugar porque o Riso deixa de ser matéria especulativa e
taxondmica - como fazem Vliadimir Propp e Henri Bergson nos
livros Comicidade e riso (1992) e O riso: ensaio sobre a
significacdo da comicidade (2001), respectivamente - para tornar-
se uma teoria histoérico-cultural e literaria tao importante quanto
categorias do porte dos Mistérios, Melancolia, Satira, Ironia,
Angustia, entre outras. Assim, a partir da teoria do Riso de
Georges Minois, tragcarei uma reflexdo escalar do Riso através do
estudo de trés obras de Hilda Hilst: O Caderno rosa de Lori Lamby
e Cadernos d’escdrnio/textos grotescos, ambos publicados em
1990; e o livro de poesias intitulado Bufdlicas, editado em 1992,

No primeiro capitulo tentarei analisar o Riso ingénuo e
racional, caracteristico de obras como Teresa Filosofa, com autoria
andénima do século XVIIl, cuja incursdao do riso sob uma
perspectiva filoséfica e libertina compdée o quadro do riso em O
caderno rosa de Lori Lamby. Simbolicamente, o riso ingénuo de
Lori € um riso imberbe e iniciatico da espiral que, segundo Jean
Chevalier e Alain Gheerbrant no livro Dicionario de simbolos (2008,
p.397), “evoca a evolugcao de uma forgca, de um estado”: isto é, nao
tem a intensidade caustica da segunda escalada do riso e sua
sombra burlesca sobre o riso combatido pelos medievais e

constituido em Rabelais. E um riso pensado, racionalizado que



13

ainda nao absorveu o sarcasmo dos risos que se movimentam nos
quadrantes subsequentes.

No segundo capitulo temos em Confos d’escdrnio/fextos
grofescos o Riso rustico, arido e unico dos romanos, que
ultrapassa os alinhamentos do riso grego — este, desde épocas
bem arcaicas, distingue-se em “gelan”, ou ‘“riso simples e
subentendido”; e “katagelan”, “riso agressivo e zombeteiro”. A
partir do século V a.C. e o “os progressos do intelectualismo” na
Grécia, ha “uma desconfiangca clara em relagao ao riso
desenfreado”, sendo necessario civiliza-lo: o riso duro e agressivo
de Homero da lugar ao riso velado, culto e urbano de Sécrates
(embora a bufonaria continue a ser parte integrante das festas
religiosas gregas). O riso de Demoécrito é cético, de Didégenes
cinico e de Luciano de Samoésata é ilimitado; Platao, por sua vez,
nao aceita que afirmem haver riso entre os deuses; e Aristételes
cria a frase classica sobre a qual todas as teorias do riso se
debrucam: “o homem é o unico animal que ri” (MINOIS, 2003, p.49-
76). Representando o riso rustico e unico dos romanos,
simbolizaria o riso que esta no meio da escalada espiral; que olha
o0 mundo numa prospectiva em que o riso aparece como motivador
dos espasmos e das gargalhas bufénicas dos grandes brincantes
medievais. Nos contos d’escdrnio/textos grotescos tentarei refletir
sobre aquilo que considero uma revisitagao ao riso caustico dos
romanos através do dialogo com o texto classico Satiricon, de

Petronio — escritor latino do século | d.C.



14

Ja no terceiro capitulo o objetivo é chegar a rota mais alta da
espiral: o riso-apice em Hilda Hilst. Com a obra poética Bufdlicas,
procurarei trazer a tona as escalas mais risiveis dos textos
hilstianos, onde o corpo grotesco vira o grande palco de
mamulengos e titeres que parodiam com os contos classicos
infantis. Aporte do riso rabelaisiano, o riso paroxistico de Rabelais
é escolhido sob uma perspectiva sincrénica, que passivel da maior
intensidade do riso, costura a linha mais ascendente da espiral
hilstiana. Um riso-apice que parece estar cada vez mais proximo
das aventuras da pracga publica e “tiradas diabdlicas” do palco da
corte: bufao, brinca de dizer verdades ensurdecedoras.

Por fim, ao tratar o riso sob uma légica prépria, ascendente e
paradoxal (e nao diacrénica, portanto) tentarei seguir a inquietacao
de Petrarca que concebe a histéria “como um processo ciclico no
qual reaparecem alternadamente, reiterando-se, periodos de
abatimento e decadéncia, e periodos de esplendor” (AGUIAR e
SILVA, 2007, p.407); tendo por referéncia o nucleo da espiral, que
€ seu ponto de partida e origem — a Literatura -, tentarei fazer com
que os risos dancem sobre os tragados singulares dos textos

hilstianos e nos conduzam ao universo sem fim de suas tentativas.



15

2. CAPIiTULO 1 - O RISO DE LORI

O grande desafio deste primeiro capitulo é falar do riso de
uma crianga. Parece quase irénico dizer isso, mas nao é. Vamos
aos fatos: aos oito anos de idade, a pequena Lori - cujo pai € um
escritor que nao consegue vender, e, por isso, € induzido por seu
editor (de nome Lalau) a escrever pornografia infantil - comega a
relatar num caderno (que chama de “caderno rosa”) as vivéncias
sexuais de uma menina: “eu tenho oito anos. Eu vou contar tudo do
jeito que eu sei” (HILST, 2005, p.13), cujas ilustracdoes estampadas
logo na primeira pagina dO Caderno rosa de Lori Lamby (2005), da
edicao Globo (ver anexo 1), mostram o retrato de uma menininha
nua e de bragos abertos: é a introdugcao para muitas “historinhas”
de prazer.

A primeira destas ‘“historinhas” conta da chegada de um
“homem que nao é tao moco” e do ritual de prazer entre este e a
menina (que narra em primeira pessoa tudo que acontece a
personagem). Tudo é escrito num didrio que Lori chama de
Caderno Rosa:

O homem que nao é tdo mogo pediu para eu tirar a
calcinha. Eu tirei. Ai ele pediu para eu abrir as
perninhas e ficar deitada e eu fiquei. Entiao ele
comegou a passar a mao na minha coxa que é muito
fofinha e gorda, e pediu que eu abrisse as minhas
perninhas. Eu gosto muito quando passam a mao na
minha coxinha. Dai o homem disse para eu ficar bem
quietinha, que ele ia dar um beijo na minha coisinha.
Ele comeg¢ou a me lamber como o meu gato se
lambe, bem devagarinho, e apertava gosto o meu
bumbum. Eu fiquei bem quietinha porque é uma
delicia e eu queria que ele ficasse lambendo o
tempo inteiro, mas ele tirou aquela coisona dele, o



16

piupiu, e o piupiu era um piupiu bem grande, do
tamanho de uma espiga de milho, mais ou menos
(HILST, 2005, p.14).

A sinceridade de Lori chega a ser constrangedora;
cotidianamente ela anota em seu caderno rosa (um diario) as
novas coisas que aprendeu.

Hilda Hilst usa este recente género literario, portanto, para
dar veracidade aos fatos narrados; como justifica Maurice Blanchot
no Livro por vir (2005), porque um diario deve falar das coisas
mais sinceras de alguém, sendo um dos unicos lugares onde
desmascaramo-nos por nés mesmos e nos deixamos acontecer sem
as trapacas que infligimos ao cotidiano:

Os pensamentos mais remotos, mais aberrantes, sao
mantidos no circulo da vida cotidiana e nao devem
faltar com a verdade. Disso decorre que a
sinceridade representa, para o diario, a exigéncia
que ele deve atingir, mas nao deve ultrapassar
(BLANCHOT, ibid., p.270).

O diario faz parte do “género confessional” e surge por volta
de 1800 como fruto dessa evidéncia do eu, propria do Romantismo,
e que se exacerbara no século XX com a premissa de que
privacidade e intimidade geram importancia e valor. Sheila Dias
Maciel no artigo A /iteratura e os géneros confessionais mostra que

Apesar de o inicio da escrita confessional estar
atado ao século XVIIl e sua afirmacgcdo ter sido
possivel apenas no século seguinte, seu apogeu da-
se no inicio do século XX. Durante o século XX toda
a gama de literatura intima e, sobretudo, de diarios
intimos, tornou-se produto de consumo e passou a
ser digerida por uma grande massa de leitores
interessados no secreto. Estes leitores, com apetite
de voyeur acreditam entrar na intimidade e devassar
segredos inviolaveis do autor.



17

Os diarios contemplam as narrativas préprias a modernidade,
e se sedimentam como género literario na chamada pés-
modernidade porque procuram dar conta desse ev no meio da
massa, da cidade impessoal e tecnoldégica, desses sujeitos
abstraidos em seus cotidianos pelo trabalho. Como legitima
representante da literatura pés-modernista, podemos remontar a
trajetoria literaria de Hilda Hilst a chamada “geracao de 45”, que,
segundo Alfredo Bosi na Historia concisa da Literatura Brasileira
(2001), foi marcada pela presenca de

alguns poetas amadurecidos durante a Il Guerra
Mundial entenderam isolar os cuidados métricos e a
diccao nobre da sua propria poesia elevando-os a
critério bastante para se contraporem a literatura de
22: assim nasceu a geracao de 45 (BOSI, 2001,
p.464).

“Cuidado”, “Diccao” e “Critério”, trés substantivos importantes
na literatura hilstiana: tanto em poesia (porcao mais respeitada
pela critica literaria), quanto em prosa (mesmo nas obras legadas
ao obsceno), ha um sério compromisso com a linguagem.

Nas obras em estudo neste trabalho académico -
representantes da chamada tetralogia obscena de Hilda Hilst (na
prosa: O Caderno Rosa de Lori Lamby, 1990; Confos
d’escadrnio/textos grotescos, 1990; Cartas de um sedutor, 1991; na
poesia: Bufdlicas, 1992) - o desafio da linguagem é o mesmo:
muda a dimensao. O trato com as palavras e as reminiscéncias
com outros textos proprios — como é o caso da segunda parte da
ultima ficcdo escrita por Hilda Hilst, intitulada Esfar Sendo. Ter

Sido (1997), onde aparecem memodrias dos personagens de outros



18

livros da poeta, “de modo que ficcao se torna, ao mesmo tempo, a
evidéncia da unidade do conjunto da obra de Hilda” (PECORA,
2006, p.09) -, ndao prescindem do cuidado com a linguagem e seu
embate com os temas mais caros as grandes narrativas, tais como
Morte, Amor, Loucura, Deus; ao invés disso, Hilda Hilst retoma
essas questdoes e as trata com humor, deboche e riso tipicos das
chamadas fic¢coes pos-modernas.

Hilda Hilst nao sé concretiza o anseio pela reconstrugcao da
palavra e seus signos (dai a referéncia de A. Bosi a um “neo-
simbolismo” a geracao de 45) na década de 1950 (neste sentido
anseios pos-modernistas), como se abre aos nhovos anseios
literarios nascentes e pouco a pouco gerados na América Latina
em obras como Rayuela (1963), de Julio Cortazar, e Avalovara
(1973), de Osman Lins, e que se convencionou chamar poés-
modernidade - no campo da literatura, quando falamos de pés-
modernismo referimo-nos tanto ao periodo que sucede ao
Modernismo (movimento literario), quanto aquele que rompe com
alguns paradigmas proprios da Modernidade; na verdade, esses
conceitos acabam tornando-se sinénimos: “pés-modernismo se
entende basicamente como o estilo estético que vem-se
desenvolvendo na segunda metade do século atual [século XX],
ainda que, por vezes, o termo aparega como sinénimo de poés-
modernidade” (PROENCA FILHO, 1995, p.12).

Assim, segundo Linda Hutcheon no livro Poética do pos-

modernismo (1988), em primeiro lugar, ndo podemos deixar de lado



19

a referéncia do “modernismo” quando queremos tratar do “pés-
modernismo”: “o poés-modernismo indica sua contraditéria
dependéncia em relagdao ao modernismo, que o precedeu
historicamente e, literalmente, o possibilitou” (HUTCHEON, ibid.,
p.43); em segundo lugar, ele ndao pode ser descrito como fenémeno
internacional, ja que “é basicamente europeu e (norte — e sul -)
americano” (op. cit., p.20).

Domicio Proenca Filho em Pos-Modernismo e Literatura
(1995) faz wuma sintese das caracteristicas comumentes
identificadas nos textos considerados poés-modernos: ludismo
exarcebado, utilizagcao constante da intertextualidade, mistura
estilistica, presengca marcante da metalinguagem, uso alegérico “de
tipo hiper-real e metonimico”, escrita de um texto cada vez mais
fragmentario, auto-consciente e auto-reflexivo. De modo geral, o
texto considerado poés-moderno

tenta ser historicamente consciente, hibrido e
abrangente. A curiosidade histérica e social
aparentemente inesgotavel e uma postura provisoéria
e paradoxal (um pouco irénica, embora com
envolvimento) substituem a postura profética e
prescritiva dos grandes mestres do modernismo
(HUTCHEON, ibid., p.52).

A ficcao pés-modernista movimenta-se para deslocar e
perturbar seus novos leitores, “forcando-os a examinar seus
proprios valores e crengas, em vez de satisfazé-los ou mostrar-
lhes complacéncia” (op.cit., p.69). Dai a importancia do género
confessional para este tipo de literatura, que, pelo exame das

experiéncias pessoais, fomentadas e fortalecidas pela veracidade



20

distinta das memoérias, biografias e relatos diarios, consubstancia-
se ha preocupagdao com O eu - agora nao mais totalizante e
fechado nas narrativas em que pareciam desvendados: preco de
um longo processo de individuacgao, desmistificacgao,
estranhamento e diversidade.

Dessa maneira, quando Hilda Hilst langa mao do diario como
transporte do riso de Lori, ela ndo sé se conecta ao cédigo literario
de sua época (processo auto-reflexivo dos sujeitos pés-modernos),
como resgata, nas memodrias de Teresa Filésofa (obra em diadlogo
com O Caderno Rosa de Lori Lamby), a fungao precipua do género
confessional, ou seja, a de “extravasamento do eu”. Como bem
definiu Massaud Moisés (1999, p.50), “o diario constitui o registro
dia-a-dia de uma vida, quer dos eventos, quer das suas marcas na
sensibilidade”, que Lori marca de aventuras quiméricas na menina
resgatada dos escritos do pai e revivida na pueril obscenidade da
recente escritora; seu objetivo, como veremos, sera cumprido: dar
continuidade ao processo existencialmente libertador da palavra
através do riso.

O riso é o meio, o transporte que nao sé alimenta, como
modifica os rabiscos rejeitados pelo pai de Lori, numa ética propria
dos prazeres. Etica que ndo se preocupa com o plagio, mas com o
processo de aprendizagem que é sedutor como a voz da lendaria
Lorelei (falarei adiante). O riso desfaz a aparente narrativa de
pornografia infantil, fazendo o leitor perceber que o ledo engano do

inicio da ficcao, onde tudo parece ser uma “deslavada” pedofilia,



21

na verdade, é riso, é escarnio ao uso dos prazeres, é recriagao
literaria, é liberdade para pensar.

O caderno rosa de Lori Lamby é uma retomada do riso
ingénuo caracteristico do século XVIIl que representa, antes de
qualquer coisa, uma grave quebra na disposi¢ao para rir. Deixando
de lado os vinhos e as bacantes da Antiguidade, o riso setecentista
abraca o ar majoritariamente sombrio da Ildade Média, onde é mais
aconselhavel chorar que rir (embora disso se escape nas festas do
carnaval). A trindade santa e todo-poderosa afirmada pela Igreja,
sem qualquer aspecto comico, “puro espirito, sem corpo e sem
sexo, o trio divino, imutavel, esta eternamente absorvido em sua
autocontempla¢ao” (MINOIS, 2003, p.111).

O contexto sécio-cultural desse riso, entretanto, passeia por
campos minados: se a ldade Média é o periodo de dominacgao
religiosa, é também de contestagcao da aristocracia (que nao queria
mais perder suas terras para a Igreja), de alguns representantes
do clero (com a Reforma Protestante encabecada por Martin
Lutero), da Realeza (que queria fortalecer o Estado Nacional
Absolutista), da ideologia antropocentrista (com o Humanismo e
Renascimento) e do povo (que podia rir). O riso nao é, em
momento algum de sua histéria, um objeto inerte e uniforme.
Sempre assombrado pelas gargalhadas de Rabelais, no século XVI,
volta e meia quer escapar dos rigores de seu tempo. Tanto, que
gera algumas controvérsias: Georges Minois em sua Teoria do

Riso, a partir do livro Historia do riso e do escarnio (2003),



22

questiona, por exemplo, a unanimidade do riso rabelaisiano como
fruto da cultura popular medieval:

Riso, ao contrario do que afirma Mikhail Bakhtine,
nao é verdadeiramente popular: Rabelais serve-se
do popular para divertir uma elite cultivada e
aburguesada, que entra em sua ficcdo para
descarregar as tensdées pelo riso (MINOIS, ibid.,
p.455).

Bakhtin nA cultura popular na Idade Média e no
Renascimento (1999), por sua vez, rebate categoricamente esta
afirmativa: “Rabelais nao era apreciado apenas pelos humanistas,
na corte e nos estratos mais altos da burguesia urbana, mas
também entre as grandes massas populares” (BAKHTIN, 1999,
p.51); amado, respeitado e compreendido por seus
contemporaneos, ratifica Bakhtin:

Eles sentiam de maneira aguda a relagdo das
imagens de Rabelais com as formas dos espetaculos
populares, o carater festivo especifico dessas
imagens, profundamente impregnadas pelo ambiente
do carnaval (op. cit., p.53).

Burlesco e bufonico no século XVI, o riso comecga a arrefecer-
se no século seguinte; alvo de proibicoes e esquadrinhamentos,
torna-se menos alegre e mais inconveniente: relacionando-se, cada
vez mais, a bagung¢a, confusdo, desordem, caos. Foi preciso,
portanto, polir as relagdes, torna-las mais apropriadas a nova
sociedade que se apresenta ao mundo: classica, moderna,
racional, cientifica.

O riso rustico — coisa para barbaros e todo tipo de gente

oriunda de uma Idade sombria - precisou ser substituido, ou



23

melhor, destruido; de outra forma, o riso deveria ser resultado da
inteligéncia e perspicacia humanas; rir-se-a com os olhos, boca,
nariz ou face: ndao mais com o corpo todo. O carnaval, simbolo do
riso popular, sera dividido em dois tipos: o carnaval aristocratico
(festa privada sob a forma de baile de mascaras) e o carnaval
urbano (fragmentado entre uma elite urbana e o povo com seus
tamborins) (MINOIS, ibid., p.92). O riso seiscentista, dessa forma,
perseguira a meta que sera amplamente defendida no século
seguinte: o riso racionalizado dos libertinos.

O riso racional, eminentemente iluminista, dos livres-
pensadores como Voltaire, Diderot, Hobbes, tera duas frentes de
combate: 1) destruir: ao tentar dizimar qualquer vestigio do riso
carnavalesco (ja em decadéncia no século XVIIl), substituindo-lhe
pelo calido e moderado riso estratégico e inteligente, vazante nos
saloes de festas e espagos de convivéncia social; 2) e zombar:
zombam-se dos manuais e preceitos eclesiasticos, a moda de um
Voltaire para quem “zombar do mundo é a unica maneira de
superar o absurdo” (op. cit., p.430); como também, do vestuario,
da linguagem, dos preceitos, do anacronismo, e “tem a parte mais
facil contra as igrejas do século XVIIl, que decidiram, com a
Contra-Reforma, rejeitar o riso” (op. cit., p.448); em suma, o riso
satiriza por sua intelectualidade.

O riso racionalizado e ingénuo, tipico dos romances libertinos
— revisitado aqui por Hilda Hilst - esta presente em muitos

recantos de O Caderno Rosa de Lori Lamby. Amadurecido pouco a



24

pouco com a personagem que (re)escreve o romance rejeitado pelo
pai, o riso ingénuo vai derrubando barreiras contra pré-conceitos e
determinacdoes dos adultos. Falando por diminutivos e simbologias
— com a linguagem caracteristica da crianga (“perninhas”, “fofinha”,
“coxinha”, “quietinha”, “coisinha”) — Lori, uma menina de oito anos,
vai desconstruindo os estigmas e proibicées envolvendo o corpo e
seu mundo de prazeres. Exemplo: o 6rgao sexual masculino,
grande e ereto, transforma-se numa espiga de milho:

Eu fiquei bem quietinha porque é uma delicia e eu
queria que ele ficasse lambendo o tempo inteiro,
mas ele tirou aquela coisona dele, o piupiu, e o
piupiu era um piupiu bem grande, do tamanho de
uma espiga de milho, mais ou menos (HILST, 2005,
p.-14).

Lori, que ri inocentemente da bandalheira sem tamanho, é,
antes de tudo, a expressdao da engenhosidade de Hilda Hilst que
trouxe para o palco do riso uma personagem libertina em pleno
século XX: primeiro, por ser uma crianga - talvez a unica
possibilidade de inocéncia em nossos dias; segundo, por trazer
uma tematica tdo cara aos nossos tempos: o prazer, figurado sob
a ousadia da autora que nos riscos do caminho, pergunta, afinal, “o
que podera haver de mais fugaz que o instante do prazer”? (PAES,
1990, p.14). Ao leitor, a exigéncia de uma compreensao que se
mescla em duas vias: o entendimento da importancia e da fungcao
do riso na narrativa hilstiana.

Para falar do riso de Lori, entretanto, considero importante
retomar a literatura Ilibertina do século XVIII como parte

fundamental do didalogo entre esta obra contempordnea e o texto



25

classico de Teresa Filosofa, devido: ao tom autobiografico da
narrativa, a disposicao para o prazer, o teor filos6fico das
reflexbes, as personagens-narradoras serem ninfetas, a
disponibilidade para aprender. No caso especifico de Teresa
Filosofa - cuja autoria secreta é atribuida ao marqués d Argens, o
senhor Jean Baptiste de Boyer (1704-1771) -, texto classico do
século XVIIl, as aproximacbes com o Caderno Rosa’, mais que
outros da mesma geragao, dao-se sob alguns patamares: o uso dos
prazeres, a filosofia e o riso ingénuo.

Dessa maneira, o romance libertino (e T7Teresa Filosofa, em
particular) serve aqui como inspiragao aquilo que Wolfgang Iser
chamou nO ato da Leitura (1999) de “repertério” e “estratégias” do
texto, cujo fim é despertar a criatividade e disponibilidade do leitor
em interpretar e recriar o texto que leu:

Através de seu repertéorio e de suas estratégias, o
texto literario propicia uma seqiiéncia de “situagdes”,
ou, lancando mao de nossa terminologia, uma
seqiéncia de esquemas que possuem o carater de
aspectos daquele fato que no texto nao mais se
verbaliza. (...) seus sinais ficcionais, estabilizados
pelo consenso, indicam que o que é dito deve ser

encarado como se designasse algo (ISER, ibid.,
p.65-66).

Neste caso, ao realizarmos a leitura do Caderno Rosa, vemos
que ha uma “sequéncia de esquemas” que nos levam a buscar os
“sinais ficcionais”, os rastros que Hilda Hilst deixa pelo caminho.
Reconhecendo o excurso de outros, optei pela totalidade que ‘“se

concretiza na medida em que o leitor ocupa a posi¢cao previamente

' Passarei a chamar O Caderno Rosa de Lori Lamby, aqui em analise, de O Cadermo Rosa.



26

esbocgada, cria representagcdes e constitui o sentido do texto” (op.
cit., p.66), e que, nas palavras de Alcir Pécora, representa O

Caderno Rosa de Lori Lamby porque resgata

o ponto de vista da personagem inocente que,
paulatinamente, vai sendo iniciada nos prazeres do
espirito e da carne. (...) a maneira dos escritos

.....

também naturalmente disposta para a bandalheira
(2005, p.09).

Entretanto, é importante ressaltar que o “erotismo de Hilda
Hilst, embora filiando-se ao erotismo libertino é diferente do dos
grandes livros eréticos” (MUZART, 1994, p.365), porque além de
resgatar literariamente a tradicao libertina do século XVIIl,
transpoe a proposta da personagem inocente (ha pouco referida
por Alcir Pécora) para chegar ao riso ingénuo (que também
encontramos no romance libertino). Lori, apesar de ser uma
personagem libertina, ultrapassa essa dimensao. Ela ndao estagna
o proéprio processo que, delineado no riso, arma-se da acao
ingénua sobre o mundo, a maneira de Teresa: mas com uma
solugcdao bem diferente desta. Sua figuragdao simboliza, mesmo, a
originalidade do pensamento libertino de Hilda Hilst, pois, “ao
mesmo tempo em que se liga estreitamente a tradigcao erética, dela
diferencia-se; (...), fazendo rir, leva a pensar’” (MUZART, 1994,

p.366).



27

2.1 — A LITERATURA LIBERTINA

Os primeiros libertinos surgem no século XVI - século que
abriga Rabelais e Aretino - e tém por objetivo promover uma
“desordem religiosa” junto a nova fase sociocultural que surgia no
velho mundo. Depois de séculos de exclusiva dominagao
ideolégica, espiritual e filoséfica da Igreja Catdlica, era preciso
respirar novos ares, tecer novas linhas. A idade moderna, em sua
assimilagcao antropolégica, tem esse objetivo, ou seja, conquistar
novos mundos e civiliza-lo.

De acordo com o sociélogo Norbert Elias em O processo
civilizador (1994, p.197), o processo de civilizacdao é, acima de
tudo, o intercurso do controle social, autocontrole mental,
monopolizagcao da forgca fisica — por isso o enquadramento das
punicoes dos crimes e atos de violéncia com normas sociais cada
vez mais rigidas e seu afastamento do espetaculo em praga
publica. E também estabilidade dos 6rgaos centrais da sociedade:
Foucault, na Microfisica do poder (1979), nos lembra, por exemplo,
que o poder do sistema hospitalar, implantado na Europa no final
do século XVIII, é determinante na construgcao dos controles
sanitario e mental; e da existéncia social como expressao de
controle:

com o aumento da divisdo de fungdes, maiores sao
0s espacos sociais por onde se estende rede,
integrando-se em unidades funcionais ou
institucionais — mais ameacada se torna a existéncia
social do individuo que da expressao a impulsos e
emogoes espontaneos, e maior a vantagem social



28

daqueles capazes de moderar suas paixoes (ELIAS,
1994, p.198).

Dessa maneira, temos de um lado o hospital, a prisdo e o
hospicio, e de outro, os bordéis, os bares e os clubes: eis a arena
do “libertino” moderno. Erich Auerbach em Mimesis (2007, p.356)
lembra que o “elemento intimo-erético nas descricoes e
insinuagdées torna-se grande moda a partir da Regéncia”, uma
“erotizacao” que prolifera ao longo do tempo produzindo e
penetrando todos os campos, inclusive o Illuminismo. Voltaire,
Diderot, Rousseau, ratifica E. Auerbach, embrenharam-se sob esta
“entusiastica sensualidade” e nela se misturaram, como os demais
de sua época:

O crescente aburguesamento da sociedade, a
estabilidade das condigcdes politicas e econdmicas,
que se manteve a maior parte do século, a
normalizacao e o abrigo da vida nas camadas
médias abastadas, a falta, disso resultante, de
preocupacdes profissionais e politicas na juventude
originaria dessas camadas; tudo isso fomentou a
modelagem das formas morais e estéticas (...);
mesmo quando a ordem social ante todos como
problematica, quando comecgou a vacilar e quando
desmoronou, muita sentimentalidade burguesa afluiu
para a nova criagcao dos conceitos revolucionarios,
mantendo-se até o século XIX (AUERBACH, ibid.,
p.358-359).

A erotizacao denunciada por Auerbach, contudo, deita raizes
bem mais remotas que a ordem aburguesada recente, e
salutarmente lembrada. Segundo Adauto Novaes em Por que tanta
libertinagem? (1996), se retomarmos a origem da palavra
“libertino”, veremos que a mesma vem do francés /ibertin, escrita

pela primeira vez em 1554 por Calvino.



29

Em 1555 Calvino publicou um trabalho chamado Confre /a
secte phantastique et furieuse des libertins que se nomment
spirituels, que, além de colocar em questao a identidade do
nascente movimento libertino, como conseqliéncia, nos da
vestigios de uma lIdade Média diferente daquela que costumamos
ver nos livros de histéria como a Idade das Trevas. Ao contrario,

pesquisas recentes nos revelam uma ldade Média de
idéias radicais na critica ao amor conjugal, a
fidelidade, na defesa de liberdade sexual, e até
mesmo uma “teologia da luxuaria”, o que pode em
questdo, mais uma vez, as velhas imagens e
esteredétipos da Histéria como “progresso” linear
(NOVAES, 1996, p.11).

Ora, a verdade é que a faceta social dominante assentada
sob o ethocentrismo cristao ndao pode segurar o riso, a brincadeira,
a festa. Obras classicas como Gargdntua e Pantagruel, de Francgois
Rabelais e o Decameron de Boccaccio, demonstram a existéncia
dessas raizes luxuriosas e bacantes da Ildade Média:

Durante o Renascimento o riso, na sua forma mais
radical, universal e alegre, pela primeira vez por uns
cinquenta ou sessenta anos (em diferentes datas em
cada pais), separou-se das profundezas populares e
com a lingua “vulgar” penetrou decisivamente no
seio da grande literatura e da ideologia “superior”,
contribuindo assim para a criagao de obras de artes
mundiais, como o Decameron de Boccaccio, o livro
de Rabelais, o romance de Cervantes, os dramas e
comédias de Shakespeare, etc. (BAKHTIN, 1999,
p.62).

Rabelais, a semelhangca de Boccaccio, Cervantes e
Shakespeare, retoma em sua obra a possibilidade de um tempo

suspenso ao mergulhar na cultura carnavalesca oriunda da ldade

Antiga, cuja maior expressao e raiz foram as saturnais (capitulo 2);



30

de forma aprofundada, o estudo de Mikhail Bakhtin (1999, p.63-
74), revela que a auséncia de riso nas sociedades medievais -
ocasionada pela “seriedade” imposta pelos cristaos, a fim de
manterem o controle sobre qualquer desordem social - foi
questionada e desautorizada ainda na ldade Média com as artes,

1)nas parddias grotescas: Coena Cypriani (a mais antiga das

parodias. Foi escrita entre os séculos V e VIl.), Joca Monachorum

(séculos VI-VIl); 2)liturgias burlescas: liturgia dos bébados,

Liturgia dos jogadores, Liturgia do dinheiro, evangelho do marco de
prata, evangelho de um estudante parisiense, evangelho dos
beberroes, testamento do porco testamento do asno etc.; e

3)festas populares: a populagdo medieval festejava nos altares

candénicos das basilicas, por exemplo, as festas do asno (onde
jumentos subiam ao altar e fiéis relinchavam, ao invés de
responderem “amém”) e dos Tontos (que imitavam os papéis
representados na Corte).

Ja a libertinagem, afirma Lynn Hunt em Obscenidade e as
origens da modernidade (1999, p.38), enquanto movimento social
esteve ligada ao romance e a pornografia: categorias que sempre
caminharam juntas, guardando entre si propostas diversas, nao
divergentes. A libertinagem constitui-se no século XVII como
“revolta da classe alta contra a moralidade e ortodoxia religiosa”,
alcangcando no século XVIIl os artesdaos e classe média baixa de

varios paises ocidentais — de modo especial, Franca e Inglaterra.



31

No século XVIII, a libertinagem sistematiza-se e encontra um
campo fértil para sua propagacao com a criagao da imprensa. O
romance (género literario na forma como conhecemos atualmente),
resultado de processos tecnolégicos (imprensa) e ideolégicos
(burguesia) sedimentados no século XVIIIl, “volveu-se em estudo da
alma humana e das relagdes sociais, em reflexao filoséfica, em
reportagem, em testemunho polémico” (AGUIAR e SILVA, 1979,
p.247); seu prestigio e influéncia, entretanto, ndao lhe retiraram a
alcunha de “perigoso elemento de perturbacdao passional e de
corrupgcao dos bons costumes, razées por que os moralistas e os
proprios poderes publicos o condenavam asperamente” (op. cit.,
p.255). O romance é, neste momento histérico, uma “penetrante”
arma da “analise das paixoes”, “satira social” e até de “intengoes
filos6ficas”.

Assim, o mundo pré-romantico ganha um importante veiculo
de propaganda e estruturagcao formais da ‘“sensibilidade
melancélica” e da razao antropocéntrica - notas iniciais da
satisfacao do “eu” explorado no Romantismo. O romance libertino,
exemplo desse romance burgués dos fins do século XVIII,

assimilara sincreticamente diversos géneros
literarios, desde o ensaio e as memdrias até a
créonica de viagens; incorporara multiplos registros
literarios, revelando-se apto quer para a
representagdao da vida quotidiana, quer para a
criacao de uma atmosfera poética, quer para a
analise de uma ideologia (AGUIAR e SILVA, ibid.,
p.259).

Por consequéncia, os romances criaram o que Robert Darnton

em Sexo da o que pensar (1996) chamou “efeito de realidade”,



32

dando ao leitor a oportunidade de reconhecer-se em muitos lugares
e fantasias narrados. E, o romance libertino, ndao s6 se apropriou
desse “efeito” como o usou para eternizar saldes, bordéis e
personalidades. Transitando e deixando de lado o “galanteio
sexual”, bastante presente nas poesias eréticas ou pornograficas
dos séculos XVII e XVIIl, estabeleceu, consequentemente, um
compéndio narrativo do sexo espetacularizado e objetivo na
transicao do século XIX para o século XX:

A poesia pornografica ou erética recitada ou cantada
para o publico, bastante difundida no século XVIII,
desapareceu no século XX — outro sinal do triunfo do
romance. Considera-se a maior parte dessa poesia,
como tantos outros textos sexuais do século XVIII,
mais erética que pornografica. Nao havia tanta
descricao de pénis eretos ou atos sexuais — e havia
mais pénis que atos sexuais. Em vez disso, relatava-
se aquilo que podemos chamar de galanteio sexual e
que, eventualmente, levava a consumacao do sexo.
Nos textos ingleses do século XVIII, era muito mais
provavel a apresentacdo do epifendomeno do sexo
que do proprio sexo (TRINBACH, 1999, p.282).

A pornografia como conceito criado no Ocidente, lembra Lynn
Hunt (1999, p.10), s6 se apresentou como “categoria legal e
artistica” no século XIX; apesar de a “representacao explicita dos
6rgaos sexuais possam ser encontrados em muitos, sendo em
todos, tempos e lugares”, a pornografia mesmo, em seu sentido
moderno, teve seu desenvolvimento em fins do século XVIIl e
inicio do século XIX. Ela estad relacionada aos mais importantes
movimentos sociais da modernidade (Renascimento, Revolugao
Cientifica, lluminismo e Revolugcdao Francesa) e aos conflitos

sociais entre hereges, escritores, pintores, gravadores, espioes,



33

policiais, padres, magistrados, nobres e funcionarios publicos; e
pertencente “a uma categoria geral, conhecida como ‘“filoséfica”
(DARNTON, 1996, p.24).

Etimologicamente, a palavra “pornografia” provém do grego
pornographos e significa literalmente “escritos sobre prostitutas”
(MORAES e LAPEIZ, 1985, p.07). Em textos publicados, aparece
pela primeira vez em 1806 no dictionnaire critique, littéraire e
bibliographique des principaux livre condamnés au feu, supprimés
ou censures de Etienne-Gabriel Peignot (bibliotecario e inspetor
escolar); e no Oxford English Dictionary em 1857. Contudo, o
nucleo da tradigao pornografica é encontrado nos livros franceses
dos séculos XVIlI e XVIIl onde a primeira fonte citada pela maioria
dos estudiosos de pornografia advém do escritor italiano do século
XVI, Pietro Aretino. Este escreveu Ragionamenti (1534-1536), uma
obra tornada modelar pelos aspectos internos (dialogos realistas e
satiricos) e propositivos (troca de experiéncias entre uma mulher
idosa e outra jovem, além de tratar da vida das prostitutas -
tematica recorrente nos textos libertinos) (HUNT, ibid., p.13-25).

A literatura libertina ou obscena do século XVIIl, dessa
forma, procurou remontar o proscénio filoséfico de sua época,
desmantelando ndo exatamente a ordem social estabelecida, mas
algumas idéias vigentes; propunha “luzes” sobre a inteligéncia e
prazer livre aos corpos, tao eficazmente controlados na lIdade
Média. Como nos lembra Eliane Robert Moraes e Sandra Lapeiz em

O que é pornografia (1985), a literatura obscena e/ou libertina do



34

século XVIIlI trata exatamente do que esta por tras da cena, do
obsceno - onde “obsceno” significa “estar por tras da cena” ou
“daquilo que se mostra e deveria ser escondido” (op. cit., p.09).

A obscenidade carrega em si uma veia revolucionaria, deste
modo, porque consegue realizar no uso do prazer, que propde, a
libertacdao do corpo e da mente. Com a literatura libertina, corpo e
mente revelam-se, em certa medida, nao sé6 como “forga de
trabalho”, “maquina” que precisa de reparos constantes para
funcionar bem - segundo Descartes -, mas fonte de prazer e
linguagem.

No caso especifico da obra em estudo, O Caderno rosa, o
riso ingénuo fara o elo entre esta e o texto anénimo T7eresa
Filosofa, assim como sera palco de um leve contrapeso entre
ambos, tracando uma trajetéria sobre o que chamei de ética dos
prazeres: uma forma de falar da vivéncia livre dos prazeres sem
entregar-se as conveniéncias sociais.

Desse modo, o prazer libertino (presente na obra Teresa
Filosofa e reaparecido nO caderno rosa de Hilda Hilst) de homens
e mulheres, nas suas diversas classes sociais e credos, realizou a
transformacao da utilidade do corpo e da mente, criando, assim,
uma percepgcao nova sobre os mesmos. Nesse sentido, Adauto

Novaes nos lembra que

Pelo menos para boa parte dos libertinos, livre-
pensamento e prazer do corpo andam juntos: “Sentir,
e sentir profundamente, é uma forma de acesso a
consciéncia de nossa existéncia”. Encontramos,
pois, nos textos libertinos a mais radical das criticas



35

a visao cartesiana de que a alma pensa sempre, age
sobre o corpo, e de que na relagdo corpo/alma um
dos termos (o pensamento) compreende, envolve e
domina o outro (o corpo) e todo o universo
(NOVAES, 1996, p.15-16).

O livre curso dos prazeres cresceu e difundiu-se. Na forma
dos muitos livretos que atravessaram os suburbios da palavra,
foram traficados nos corredores das feiras das grandes cidades
européias. Mulheres, participes da grande massa de iletrados,
assim como aprendiam a ler a surdina do sistema social, também
conseguiam ter acesso a literatura da alcova — nao de outra forma,
muitas mulheres participaram, por muito tempo, dos relatérios
policiais franceses em que ficavam registradas as duas duzias de
nomes dos integrantes dos grupos que vendiam pornografia.

De acordo com Margaret Jacob no ensaio O mundo
materialista da pornografia (1999, p.196), “nenhum outro género
literario proibido parece ter sido tao consistente e organizado”; os
livros libertinos eram disfarcados em capas douradas, mascaradas
por cruzes de biblias inexistentes ou enfeitadas por notas
musicais: embuste trivial que era conhecido por todos os leitores
dessas obras.

No mesmo sentido, R. Trumbach (p.284) diz que

este tipo de estampa estava ao alcance de todas as
classes sociais durante o século XVIII. Em 1704, o
lorde Dorse tinha um livro desse género ao lado de
sua cama; sua encadernagao simulava a de um livro
de cangoes.

Foi assim também com o livro Teresa filosofa: passante que

corria solta pelas maos dos feirantes, tem, até hoje, autoria



36

secreta; ficcao setecentista, é narrada em primeira pessoa por
Teresa, uma moga de vinte e poucos anos que passa a relatar
sobre suas memorias: “Escrevamos! Minha ingenuidade, para as
pessoas que pensam, passara por um estilo depurado” (7Teresa
Filosofa, p.28); para satisfazer a curiosidade do seu amante, o
conde, Teresa usa deste recurso literario a fim de explicar grande
parte das coisas que lhe aconteceram: mal conheceu o pai, um
“bom burgués” que morrera com a filha em idade de colo; a mae
era uma mulher com o “feliz temperamento de uma vencgaropéia’s
ndao censurou os pais ao afirmar que ambos compartilhavam uma
vida extraconjugal: o pai pagava uma jovem viuva que lhe servia
de amante, e a mae era paga por um fidalgo rico, prestando-lhe
servigos sexuais: “Tudo se passava com uma ordem admiravel:
cada um sabia ao que se ater e jamais um casal pareceu mais
unido” (Teresa Filosofa, 1991, p.29).

Depois de dez anos de acordos nupciais, Teresa nasce e traz
consigo duas importantes rupturas: a primeira é O6bvia e esta
expressa no texto: “um esforgo no parto ocasionou-lhe [a mae de
Teresal] uma ruptura que a deixou na penosa necessidade de
renunciar para sempre aos prazeres” (op. cit.); as dores e
irrupgcdes ocasionadas no corpo da mae de Teresa interromperam a
pratica dos servigos prestados ao ‘“fidalgo rico”, mudando

drasticamente a relagdo da mae de Teresa com a prépria vida.

2 Vengaropéia advém de Vengarop: provincia onde nascera Teresa. Em nota de rodapé, o editor afirna ser o
nome desta cidade um “anagrama evidente de Provenca’] ( Teresa Filosofa, 1991, p.29).



37

Segundo, e por consequéncia do primeiro, ha uma ruptura
simbélica. A mae de Teresa torna-se uma fremente devota,
deixando para tras uma vida de prazeres; sua postura, agora,
adota uma visao secularmente sedimentada pela filosofia crista,
que é a visao ambivalente entre corpo e alma - no cristianismo,
corpo e alma pertencem a mundos opostos. O corpo representa a
esséncia do mal; o espirito, a morada do Espirito Santo, portanto,
o bem. A ruptura simbdlica é tao forte que, ainda no berco, Teresa
sente a morte do pai e a distancia da mae:

Meu pai morreu e me deixou no ber¢co. Minha mae,
nao sei por que razao, foi se estabelecer em Volinot,
célebre porto maritimo. Da mulher mais galante,
tornara-se a mais bem comportada e talvez a mais
virtuosa que jamais existiu ( 7eresa Filosofa, 1991,
p.30)

Aos sete anos recebe a primeira grande sancdao da mae -
preocupada com a saude e educacao de Teresa, em cujos ultimos
dias parecia cada vez mais triste e fraca — que, percebendo Teresa
“‘com a mao na parte que nos distingue dos homens”, viu-a
estremecer. Observa a menina: “No primeiro movimento, minha
mae ralhou seriamente comigo, perguntou-me de quem aprendera
os horrores que acabara de testemunhar” (op. cit., p.31). Mesmo
ciente da ingenuidade da filha, porém, a mae toma a decisao de

amarrar-lhe as maos:

Chorando, respondo que ignorava no que pudesse
té-la aborrecido, que nao sabia o que ela queria me
dizer com os termos de foque, impudicicia, pecado
mortal, de que ela se servia. A ingenuidade de
minhas respostas convenceu-a de minha inocéncia e
voltei a dormir: novas titilagcoes de minha parte,
novas queixas da parte de minha mae. Finalmente,



38

depois de algumas noites de atenta observa¢ado, nao
havia mais duavida que fosse a forgca de meu
temperamento o que me levava a fazer, dormindo, o
que em vigilia serve para aliviar tantas pobres
religiosas. Tomou-se a decisdo de atar-se
fortemente as minhas maos, de maneira que me
fosse impossivel continuar as minhas diversdes
noturnas (op. cit.).

Com o passar do tempo, mesmo perdendo o “antigo habito” —
mas nao o “temperamento” -, Teresa transforma a inquietacao
numa ludica descoberta:

Em geral nos reuniamos, meninas e meninos de
minha idade, num sé6tdao ou em algum quarto
afastado. Ali, faziamos pequenos jogos: um de noés
era eleito professor, a menor falta era punida com o
chicote. Os meninos tiravam as suas calgas, as
meninas arregagcavam saias e combinagodes,
olhavamos atentamente um para o outro, terieis visto
cinco ou seis cuzinhos admirados, acariciados e
chicoteados alternadamente (7eresa Filosofa, p.31-
32).

Ora, mas por que as criangas procuravam um “sétao” ou
“quarto afastado” para brincarem? Porque ja conheciam a forga do
interdito. Nao foi a toa que Lori, por sua vez, tanto guardava
secretamente o “caderno rosa”, como buscava todas as
informagoes que precisava para escrevé-lo sempre que os pais
estavam ausentes:

Eu ia bem de noite Ia no teu escritério quando vocés
dormiam, pra aprender a escrever como o tio Lalau
queria. (...) E todas as vezes que dava certo de eu ir
la eu lia um pouquinho dos livros e das revistinhas
que estavam la no fundo, aquelas que vocé e mami
léem e quando eu chegava vocés fechavam as
revistinhas e sempre estavam dando risada. Eu levei
umas pouquinhas pro meu quarto e escondi tudo,
também o caderno eu escondi 1a naquele saco que
tem as minhas roupinhas de nenén que a mami
sempre diz que vai guardar de lembranga até morrer
mas nunca mexe la (HILST, 2005, p.92).



39

Na verdade, tanto Lori quanto Teresa reconheciam que

“determinadas coisas” eram proibidas; nenhuma, entretanto, sabia

HeAd

explicar por que se tornava um problema brincar com os “guigui
dos meninos:

O que chamavamos de guigui dos meninos servia de
brinquedo, passavamos e tornavamos a passar cem
vezes a mao em cima, nés o pegavamos com a mao
inteira, com ele faziamos bonecas, beijavamos esse
pequeno instrumento cujo uso e pre¢o estavamos
muito longe de conhecer. Por sua vez nossas
bundinhas eram beijadas. Somente o centro dos
prazeres era negligenciado. Por dque esse
esquecimento? Ignoro isto, mas essas eram as
nossas brincadeiras, a simples natureza as dirigia,
uma exata verdade me dita isso (7eresa Fildosofa,
p.32).

Ou por que incomodava tanto ver uns filmes, quando Lori os
colocava num volume que nao indispunha o sono dos pais: “vi
aquelas fitas que vocés se trancam |4 quando vocé ja esta
cansado, de tardezinha. Eu punha baixinho as fitas. Nao incomodei
o sono de vocés, né, papi?”’(HILST, ibid., p.93).

As meninas riam do incomodo das pessoas, quando, na
verdade, sé queriam divertir-se; a ingenuidade, bastante comum
nas personagens libertinas do século XVIIlI, remonta a tradicao

libertina da inocéncia e disposi¢cao ao prazer:

na tradicao libertina, usualmente a narrativa adota o
ponto de vista da personagem inocente que,
paulatinamente, vai sendo iniciada nos prazeres do
espirito e da carne (PECORA, 2005, p.09).

Reaparece no riso ingénuo da criangca, em pleno século XX -

na verdade, uma boa saida de Hilda Hilst para retomar a



40

libertinagem e o riso dai caracteristico, nao fosse assim, como a
autora poderia trazer novamente a tona essa ingenuidade? A
escolha de uma crianga como o personagem que nharra
inocentemente aventuras sexuais, ao modo do romance libertino
setecentistas, foi determinante. Assim, Lori apenas ri e sente: “o
mog¢o pediu pra eu dar um beijinho naquela coisa dele tdo dura. Eu
comecei a rir um pouquinho sé, ele disse que nao era pra rir nem
um sé pouquinho, que atrapalhava ele se eu risse” (HILST, 2005,
p.14). Ora, como entender de nao rir, quando algo é engragcado?
Lori ndao compreendeu, apenas obedeceu: “era pra eu ficar
quietinha e lamber o piupiu dele (...). entdao eu lambi” (op. cit.).

Motivada pelo registro das informagdes colhidas entre o
escritorio do pai e as conversas escutadas atras da porta, Lori
desabafa: “eu adoro escrever também, papi” (op. cit., p.95); e
conta uma licado engragcada que aprendeu com a mae:

Mami me ensinou que a minha coisinha se chama
labios. Achei engragcado porque labio eu pensei que
era a boca da gente, e mami me disse que tem até
mais de um labio la dentro, foi isso que ela disse
quando eu perguntei como era o home da coisinha.
Quem sera que inventou isso da gente ser lambida, e
por que sera que é tao gostoso? (op. cit., p.18)

Lori ndao sé vivencia livremente as sensag¢dées que
experimenta, como nao entende os motivos que levam as pessoas
a nao fazerem a mesma coisa. Por sentir como essas experiéncias
sao libertadoras, interroga-se: “por que sera que ninguém

descobriu pra todo mundo ser lambido” (op. cit., p.22). O sexo,



41

para os adultos um “recurso transgressor da ordem moral”

(CHIARA, 2003, p.69), é, para Lori, fonte de prazer e alegria.

2.2 - RISO E ETICA DOS PRAZERES

Sendo “apenas uma crian¢ca”, Lori ainda nao sofre de todos
os interditos sécio-culturais estabelecidos. Sua ingenuidade é sua
forma de mover a chave para os segredos da livre experimentacao
do corpo e da mente: ambos em sintonia. Como nos lembra
Foucault na Historia da sexualidade: a vontade de saber (1988,
p.76), as oposi¢coes binarias corpo-alma, carne-espirito, instinto-
razao sao muito caras a nossa sociedade, e, que, conjugadas “sob
o signo de uma légica da concupiscéncia e do desejo”, legitimam a
necessidade de regulacao dos prazeres.

Ora, as narrativas da consumicao dos corpos, fluidez das
excrescéncias e experimentagao dos desejos (por exemplo,
romances libertinos como Teresa Filosofa), parecem disfargar,
contraditoriamente, nas proprias extravagancias, uma verdade
pouco dita sobre os libertinos setecentistas e bastante
sedimentada em nossas sociedades: a legitimagao do
monitoramento dos prazeres.

Mesmo os libertinos, na “mais radical das criticas a visao
cartesiana”, tiveram como embridoes filoséficos determinantes o
naturalismo e materialismo iluministas. Na construgcao de uma

mentalidade de controle e movimentos corporais sustentados na



42

racionalidade, “a razao serve somente para que o homem conhecga
o grau de vontade que tem de fazer ou de evitar esta ou aquela
coisa, combinado com o prazer e o desprazer que, para ele, deve
resultar disto” ( Teresa Filosofa, p.37).

Se por um lado o materialismo e naturalismo unificaram
matéria e espirito, deificaram a natureza (o cerne da critica era o
combate ao poder espiritual cristao e a hierarquia no universo) e
excitaram desejos - porque “trepar livremente é bom para o
pensamento. Ajuda a pensar” (NOVAES, 1996, p.12); por outro,
construiram a mecanica do movimento dos corpos e desse novo
universo filosé6fico assentaram correspondéncias: “O universo do
quarto de dormir criado pelos pornégrafos materialistas é analogo
ao universo fisico dos filésofos mecanicistas” (JACOB, 1999,
p.177).

Ora, Teresa Filosofa nos ensina que existe uma “mecanica da
fabrica do género humano” e que, mal regulada, “toda a maquina
esmorecia”. O corpo é maquina que precisa ser vigiada e
controlada para que seu funcionamento nao deixe de ser produtivo;
a mente determina a cadéncia do diluvio sexual (que é para o
libertino, por assim dizer, o objetivo da produgcao da maquina): “o
amante sabio, senhor de suas paixdes, retira o passaro de seu
ninho e a sua mado, ou a da sua amante, com alguns leves
movimentos, termina de provocar a ejaculagdao do lado de fora”

(Teresa Filosofa, p.81).



43

Manuseiam-se corpo e mente, e Teresa Filosofa é um bom
exemplo disso porque a todo momento traz a tona as principais
questdoes de sua época: a preocupagdao com a gravidez, corpo
como veiculo de prazer, a participagcao da mulher no sexo e o
papel do dinheiro nas ocupagodes sexuais.

Teresa é filé6sofa e o caminho que escolhe — entre altos e
baixos, nos transcursos de suas aprendizagens — é dos prazeres.
Nao importa se ela tem um conde que a banque financeiramente, e
este nao seja seu esposo, por exemplo. Importam os prazeres..., e
o dinheiro também. Dai a correspondéncia direta entre
materialismo e libertinagem.

No ensaio intitulado Literatura e erotismo no século XVIII
francés (1996), Renato Janine Ribeiro fala do materialismo
libertino como uma espécie de emancipacao “das mentes e das
condutas pessoais”: um estilo que esta aquém da critica social
revolucionaria — no sentido de reforma social — e além da filosofia
moralista e espiritual cristda. Dessa maneira, o espirito e o corpo se
comunicam concretamente, flutuam no campo social para se
integrarem numa légica prépria, sem o controle continuo da razao
— embora deva sempre subsistir as atitudes racionais.

Teresa Filosofa o demonstra nas varias cenas em que o coito
interrompido é arma para combater o “medo da gravidez”: “as
mulheres tém somente trés coisas a temer: o medo do diabo, a
reputacdo e a gravidez” (Teresa Filosofa, p.80). Para Renato

Janine Ribeiro, em suma, subsiste o medo da perda do prazer,



44

porque a politica de expansao demografica circunscrita a época,
nao contempla o prazer: por objetivar estritamente a reprodugao e
nao ao ato sexual livre e prazeroso, a gravidez nao foi desejada
pelos libertinos — nao a toa, todos esses textos serem repletos de
interminaveis preliminares sexuais que culminam no coito
interrompido.

Houve sim, por outro lado, o fortalecimento do papel
masculino cuja virilidade deveria submeter-se ao lema “homem
senhor de si”, ou seja, o controle esta a tal ponto determinado que
é capaz de dominar “seus proprios sentimentos e paixdées, mas
sem os reprimir, que assim estiliza sua prépria vida, sofisticando-a
no uso que faz de seu desejo” (RIBEIRO, 1996, p.228). Ao
contrario, portanto, do que afirma Robert Darnton sobre a proposta
feminista da obra Teresa Filosofa:

Thérése recusa o papel de mae e persegue a
felicidade pessoal em seus proprios termos -
enquanto mulher materialista, atéia e liberada. (...)
essas mulheres ficticias representavam um desafio a
subordinagcdao das mulheres no Antigo Regime. Elas
desafiam sobretudo a Igreja, que fez mais do que
qualquer outra instituicio para manter as mulheres
em seu lugar (DARNTON, ibid., p.26).

Infelizmente este autor ndao deu a devida atencao a ficgcao
que leu, porque nao ha insubordinagao e desafio em Teresa
Filosofa a ponto de possibilitar essa afirmagcao, ainda mais se
lembrarmos de passagens onde Teresa quer ser subordinada a

enganagao do formador da senhorita Eradice (sua amiga), o



45

famoso padre Dirrag, que, fingindo dar licbes santas a sua
discipula, violenta-a:

Quantas idéias diferentes me passaram pela mente,
sem poder me fixar em nenhuma! Lembro-me
somente que por vinte vezes estive a ponto de ir me
jogar nos joelhos deste célebre diretor para suplicar-
lhe que me tratasse como a minha amiga (7eresa
Filosofa, p.51)

Como bem disse Raymond Trousson no ensaio Romance e
libertinagem no século XVII] na Franca (1996, p.171), “descobrir
nas heroinas de romances libertinos precursoras do feminismo
triunfante, vivendo como iguais do homem e animadas da mesma
vontade de poténcia, parece portanto dificil”.

Este “homem senhor de si”, em desacordo com uma imagem
bastante corriqueira sobre o libertino (cujo pensamento esta
profundamente imbrincado pelas “luzes” do iluminismo) nao é,
necessariamente, libertario. Seu pensamento é antes de tudo anti-
clerical, mas nao suficientemente anti-estatal. Bento Prado Junior
em A filosofia das luzes e as metamorfoses do espirito libertino
(1996, p.56) chega mesmo a afirmar que “nao ha revolucionario
antes da Revolugcao Francesa”.

Paroxismo a parte, o libertino representado na literatura
tradicional do século XVIII nao é um revolucionario insatisfeito com
a “maquina social”: “devemos prestar mutuamente todos os
servigos possiveis, contanto que esses servicos nao destruam
algumas ramificagcées da sociedade estabelecida” (7eresa Filosofa,

p.97).



46

Na obra exemplar da libertinagem setecentista,

Teresa, ja pelo titulo filosofa, evidencia seu carater
iluminista, seu vinculo com esses Philosophes que
procuravam por fim aos preconceitos e difundindo o
conhecimento, abrir espagco para uma nova ética, o
livro porém, pertence ao que devemos chamar de
ilustragcdo aristocrdtica, e nao de reforma ou
mudang¢a social. Outros autores serao mais radicais
nas propostas de uma sociedade mais justa ou
eficaz. Neste romance, a sociedade esta quase que
ausente, a ndao ser como aquela ordem que devemos
respeitar (RIBEIRO, 1991, p.19).

O libertino esta preocupado com uma “ética” do uso do corpo
cujo fim termina sempre na defesa da liberdade dos prazeres. O
autor de Teresa Filosofa critica, sim, os costumes e a hipocrisia do
clero, a impoténcia da velhice (parte dos clientes das prostitutas
sao velhos que precisam usar da perversao para ter prazer) e o
uso do prazer (pela masturbacgao).

O uso do prazer, embora conte com a penetragao sexual,
prescinde sempre da contencdao do gozo, que deve terminar nas
maos da parceira; ou, por si mesmo, pode ser uma “masturbacao a
duas” (como resumem alguns autores), pratica homossexual
feminina, que, nas palavras de Renato Janine Ribeiro (1996), seria
uma demonstragao, no romance de T7Teresa Filosofa, de um “certo
tom de inocéncia” e “descoberta” dos corpos femininos.

Renato Janine Ribeiro afirma ainda que a homossexualidade
masculina (neste caso, ndao uma “masturbag¢ao a dois” pois existe a
penetracgao) teve rigor diferenciado:

O homossexual nao tem a sorte que cabe a lésbica.
(...) Penso que algumas razdées aqui se somam.
Antes de mais nada, o lesbianismo é vivido como
uma espécie de masturbacao a duas. Ora, Teresa em
boa parte é uma elegia ao onanismo; (...) Outra
razao possivel é que o objeto de desejo, para o



47

leitor, seja o corpo feminino. (...) Mas, finalmente, o
que inocenta o lesbhianismo é que ele é apenas
etapa, assim como a masturbagcao, no rumo da gléria
que é o encontro dos dois sexos. Ja o
homossexualismo masculino aparece como um
simulacro, algo que se oferece no lugar de outra
coisa; (...) O homossexual é realmente um desviado,
ao passo que a léshica s6 tem em seu passivo o fato
de confundir a etapa com a parada, com uma estase,
em suma, de ficar estatica em vez de prosseguir no
bom caminho;” (RIBEIRO, 1996, p.226-227).

Mas, contrariamente ao que afirma este autor, é recorrente
ver a homossexualidade feminina (mesmo a sexualidade feminina,
de modo geral) a partir do modelo heterossexual e masculino,
demonstrando nesta centralidade a pronuncia bastante definida de
papéis sociais, cujo modelo exemplar é o casamento.

Foucault em A historia da sexualidade: o cuidado de si (1985,
p.80) nos mostra, nesse sentido, que a “fidelidade simétrica” do
casal na “conjugalidade” — almejada e instruida por fil6sofos como
Séneca e Musonius Rufos - era desenhada a dar maiores
contornos para o homem. Adultério, por exemplo, era determinado

pelos antigos gregos e romanos para

condenar por adultério a mulher casada que mantém
relagbes com um outro homem, e o homem que
mantém relagdbes com uma mulher casada (e ndao o
homem casado que tivesse relagdo com uma mulher
nao casada) (FOUCAULT, 1985, p.80).

E onde:

ato sexual, vinculo conjugal, progenitura, familia, e
mesmo para além da cidade, comunidade humana,
tudo isso constitui uma série cujos elementos séo
ligados, e onde a existéncia do homem encontra sua
forma racional (op. cit., p.171).



48

O casamento, sistema patriarcal onde essas aliangas sao
construidas e continuamente arranjadas, encontrou no solo fértil da
burguesia, uma fortaleza; entre os séculos XVIIl e XIX ha toda uma
economia sexual que chega primeiro aos mais abastados da classe
privilegiada, e vai recondicionar os papéis sexuais até este
momento nao tao rigorosamente determinados:

O casamento romantico comecgou a substituir o
casamento arranjado. Um casal esperava
compartilhar a companhia um do outro depois do
casamento, e nao ter uma existéncia social
individual. As mulheres da aristocracia desistiram
das amas-de-leite e passaram a cuidar dos filhos
com tanta dedicacao que a morte de um deles era
sentida com uma intensidade rara no século
seguinte. (...) Provavelmente, o aumento da
ansiedade masculina também resultou dos novos
ideais de amor e casamento, e do fato de a
homossexualidade masculina ter se tornado um tabu.
Os homens acostumaram-se a estabelecer seu poder
sobre mulheres e criangas, mas os novos ideais de
amor, companheirismo e afetividade dificultaram
essa relacdao distante e fria (TRUMBACH, 1999,
p.277-278).

Foram importantes nesse processo: 1)a funcdo censora do

cristianismo e 2)o aparato social existente desde o século XVII

com médicos e pedagogos, cuja preocupagao principal era
evidenciar um “dispositivo da sexualidade” que pudesse, dessa
forma, ser cuidado, organizado, instituido - em meados do século
XVIIl sedimenta-se a familia como “lugar privilegiado” para o
exercicio desse “dispositivo da sexualidade”. Os pais terao,
portanto, papel crucial na formagado social que se circunscreve,
contribuindo para a parceria entre o sistema de aliangas do

casamento e o sistema da sexualidade outorgado. A relacao



49

conjugal heterossexual, portanto, sera lidimada pelos romances
libertinos tanto na pratica do casamento, quanto na exacerbacao
do papel masculino - diferentemente do que vinha sendo praticado
até parte do século XVIII na Europa, onde foram criadas as
concepgcoes de heterossexualidade e homossexualidade:

O homem adulto tinha relagdes sexuais com
mulheres e com adolescentes do sexo masculino.
Apenas as relagées matrimoniais com mulheres eram
legais e aprovadas pela Igreja, mas os homens se
envolviam em outros tipos de relacionamento, da
prostituicio ao adultério e o estupro, que eram
ilegais na Inglaterra e certamente imorais em toda a
Europa. Esse comportamento podia, entretanto, ser
honroso para os homens quando revelava o seu
poder. As relagbées homossexuais também eram
condenadas, mas podiam ser honrosas quando
afirmavam o poder do homem. Na maior parte da
Europa, e certamente na Inglaterra, isso ocorria
quando homens adultos penetravam em garotos
adolescentes, que representavam um estado
intermediario entre homem e mulher (...). Essas
praticas sexuais entre homens e garotos nao
implicavam - e esse é o ponto crucial — o estigma da
efeminagdo ou do comportamento inadequado do
homem. Essa idéia remonta ao século XVIII e
permaneceu na sociedade ocidental contemporanea.
S6 eram considerados efeminados os homossexuais
passivos, ou os homens que se submetiam a um
desejo sexual irresistivel por mulheres (TRUMBACH,
ibid., p.275-276).

O novo ideal familiar procurou, desta forma, arraigar e fechar
mais ainda o ciclo em que estava inserido, e o dispositivo da
sexualidade se torna importantissimo nesse novo processo de
sedimentacao dos papéis sociais. As mulheres, antes ja bastante
reguladas pelas instituicoes patriarcais da familia e do casamento,
agora tém um novo confronto: a legitimag¢ao do discurso cientifico

através da medicina e psicanalise e suas teorias gerais da



50

condicdao humana; os homens permanecem sob o regime da
“fidelidade” assimétrica, s6 que, desta vez, seu prazer s6 é
permitido quando direcionado a sua esposa, ou, salvo conduta, as
outras mulheres cuja fungao seja dar prazer.

A prostituicao, dessa forma, foi o meio aristocratico do prazer
de homens idosos e sem vigor sexual, membros do clero e
heterossexuais casados - estes ultimos, 0os principais
mantenedores da demanda social do bordel, porque o homem tinha
que demonstrar publicamente sua “nova masculinidade”: nada
melhor que os bordéis para santificarem esse novo papel.

A prostituicao serve de sustentaculo do prazer masculino
estabelecido, porque, embora existam prostitutas femininas e
masculinas, é somente a prostituta feminina que aparece
consagrada, por exemplo, nos romances libertinos; é retratada
como a mulher implacavelmente cheia de desejo e apta ao prazer.

Kathryn Norberg em seu ensaio A prostituta libertina:
prostituicdo na pornografia francesa de Margot a Juliette (1999)
mostra que existia no século XVIIl, inclusive, dois segmentos da
prostituicao:

1) A “virtuosa”:

vitima desafortunada, uma menina pobre da classe
popular, dominada e maltratada, doente fisica e,
algumas vezes, espiritualmente, condenada a
suportar o sadismo dos homens e da sociedade
(NORBERG, 1999, p.243).

z

- Restif de la Bretonne é o autor que representa esta linha de

exposicao; e a 2) Prostituicao libertina:




51

A prostituta libertina, diferente da cortesa virtuosa, é
libidinosa. Tem “um temperamento”, ou seja, um
carater naturalmente sensual e uma propensdo para
o prazer, que compartilha com todas as mulheres
(op. cit., p.251).

A prostituta libertina é uma mulher retratada como pessoa de
intensa lascivia sexual; voracidade e efervescéncia sexuais -
caracteristicas reconhecidas em textos libertinos, inclusive, como
préprias a sexualidade feminina: “uma mulher em sua verdadeira
forma, [é] inteiramente dotada de sua sexualidade” (NORBERG,
ibid., p.268), aprecia os prazeres tanto quanto os homens — apesar
de ser dominada por estes.

O prazer feminino esta, de fato, submetido ao prazer
masculino; de direito existe numa conciliagcao entre os prazeres,
um compartilhamento que une homem e mulher no “sagrado” pacto
do casamento. Este pacto torna-se tdo consensual que é possivel
depositar na mesma urna os votos deleitantes de magistrados,
burgueses, padres, médicos e cientistas; um consenso que se
consagra quando nascem os filhos — os filhos sdao o sinal de que a
relacdao heterossexual teve sucesso — e dele se pode tirar o bom
futuro da nova sociedade.

Essa mesma mulher, entretanto, estd no centro do furacao
onde transformag¢des soécio-filoséficas ditam as novas regras de
género. A ficcdo, ao mesmo tempo que mostra mulheres em plena
atividade sexual — ressaltemos os tipos de mulheres: prostitutas,

viuvas, solteiras, separadas -, retrata que “o lugar da mulher” deve

ser somente ao lado da familia (marido e filhos), fechando um ciclo



52

conservador de papéis: homens devem ser homens usufruindo
publicamente de seu desejo por mulheres; mulheres, apesar de
possuirem a capacidade de desejar sexualmente, existem para dar
prazer aos homens. Embora consigam desejar, devem dedicar-se
ao novo papel romantico instituido, deixando o desejo para o
exercicio de dois tipos de mulheres: as lascivas e as prostitutas -
as prostitutas sendo aquelas que trocam favores sexuais por
dinheiro, e as lascivas as que praticam livremente o sexo (e
recebem dinheiro também): o uso dos prazeres, portanto, passa
por uma ética que transgride o simples manuseio do corpo (a
exemplo de Teresa).

Com a prostituicao no centro do palco libertino, incorpora-se
a figura feminina como possivel predadora, sedutora e ativa
sexualmente na relagdao, por um lado, e a legitimagao do desejo
masculino — por conseguinte, também, mas contraditoriamente, do
papel feminino assexuado -, de outro.

Assim, a burguesia nos ensina que “uma das formas
primordiais da consciéncia de classe, é a afirmacao do corpo”
(FOUCAULT, 1988, p.119) e produz toda uma economia da
sexualidade organizando rigorosamente os preceitos que regeriam
as agoes dos individuos quanto ao uso de suas sexualidades.
Inicialmente nao ha qualquer preocupac¢dao com a sexualidade dos
demais membros da populagcao das classes menos favorecidas; s6
havera empenho que o controle sexual chegue a esses lugares, de

fato, quando a prépria imposicao da miséria o faz: doencgas



53

adquiridas na coabitagcdao, desenvolvimento da industria e sua
“singular” necessidade de mao-de-obra estavel e capaz de suportar
as exaustivas jornadas de trabalho e eventuais “misturas” de
classe na relagao dos prazeres.

Desse modo, a forga ascética burguesa de classe social
separada nao so introduz normas na centelha da sociedade como
lhe infere um habito. Assim, com a chegada da Revolugao
Francesa e a restauragcao do Império instaura-se, de vez, o novo

ideal roméantico e burgués de familia.

2.2.1 — Caderno Rosa: mudancga de tom

Ja nO Caderno rosa temos, finalmente, uma mudang¢a de tom
na relagcdao com a obra e tradicao libertinas: primeiro, vemos esse
cartesianismo, caracteristico dos livros libertinos do século XVIII e
da sociedade iluminista eventual, provisoriamente posto em xeque
- embora controle e vigilancia dos prazeres nao deixem de existir,
havendo, inclusive, uma cena muito singular que os simboliza: “tem
uma campainha quando a gente fica mais de uma hora no quarto.
(...) eu ndo queria que ele tirasse a lingua, mas a campainha tocou
de novo” (HILST, 2005, p.21).

A crianga é a protagonista da histéria e é para seu prazer que
esta histéria é contada e apreciada; nem homens, nem mulheres,
nem mesmo adultos, mas uma crianga, que, socialmente,

representa uma “nao-pessoa” em nossa sociedade, pois ndao tem



54

vontade prépria, independéncia financeira e, muito menos,
sexualidade.

Segundo, nao ha preocupacdao com gravidez — assunto tao
caro a sociedade setecentista:

Por que tanto medo de engravidar? Teresa, que é um
elogio ao prazer, discute muito a contracepcdo e
seus meios. Dissemos que o respeito a sociedade se
expressa no conformismo politico, e o respeito ao
outro no cuidado para ndao engravidar a namorada:
assim o amante devotado protege a saude e a
reputaciao da moga com quem se deita. O medo da
gravidez é tao grande que lemos histéorias de
mulheres que por um defeito congénito (a Bois-
Laurier) ou adquirido (a mae de Teresa) nao podem
ser penetradas. Ora, para evitar filhos o romance
elege dois meios basicos. O primeiro é a
masturbacao reciproca, método do padre T. O outro
é o coito interrompido, praticado pelo conde no
happy end do romance (RIBEIRO, 1996, p.227).°

O nao querer engravidar, completa Renato Janine Ribeiro, se
da por duas vias: primeiro, por ser o prazer o mais importante
objetivo da alcova, e, segundo, porque preconiza a figura do
“homem senhor de si”, capaz de ter prazer e domina-lo a ponto de
expulsa-lo por prépria vontade.

Assim, Lori combate as duas premissas acima destacadas: o
prazer é vivido de forma tao livre que é, por si mesmo, o sentido
da diversao; e, sendo Lori uma criang¢a, ainda nao tem condi¢oes

de engravidar, mas de divertir-se com o préprio corpo, a exemplo

®0s quatro personagens citados por Renato Janine Ribeiro, Bois-Laurier, mae de Teresa, Padre T. e o
conde, pertencem ao romance Teresa Filosofa. A primeira é uma libertina ainda virgem que protagonizou a
histéria de varias tentativas ineficazes de desvirginamento, pois “‘uma membrana de nervos fecha a sua
avenida com bastante exatiddo, para que a flecha mais fina que o Amor teve no seu cesto jamais possa ter
atingido seu alvo” ( Teresa Filosofa, p.115); a segunda ja teve referéncia neste texto; o Padre T. é o filésofo e
mestre da contengdo sexual, que ensina a Sra. C... o primor que assegura a contengdo; e o conde é o
protetor e amante de Teresa, para quem a razao e a prerrogativa ‘homem senhor de si mesmo” é bastante
apropriada: “Teresa, ndo gastarei todo o direito que adquiri. Receias te tornar mae, vou te poupar disso. O
grande prazer esta se aproximando, leva novamente a mao sobre o teu vencedor logo que eu o retirar e
ajuda-o com algumas sacudidas a... agora, minha filha, eu... de... prazeres...” (op. cit., p.154-155).



55

dos filmes e revistas que discretamente investiga a fim de aprender
sobre as cenas que escreve/imagina. E tdao por isso que afirma:
“Eu gosto de aprender” (HILST., ibid., p.66). Assim, prazer sexual
e prazer do conhecimento andam juntos, mente e corpo sao um so;
realimentando-se continuamente num resfolegar filoséfico sé
possivel porque vividos por alguém sem amarras, sem pré-
conceitos.

Lori ndao controla o prazer, ela o deixa fluir, mesmo que
secretamente - a semelhanca dos escritos setecentistas, o segredo
torna-se basilar para a cadéncia narrativa, realizando com o teor
exemplar seus nao-ditos caracteristicos:

Eu estava andando com as minhas perninhas meio
abertas e ele disse pra eu me esforgcar pra andar
direito sendao podiam querer saber porque eu estava
andando assim e era claro que a gente nao podia
contar (HILST, 2005, p.33).

O segredo e nao-dito tém uma determinagao importante nos
textos classicos libertinos porque se apropriam de um instrumento
bastante usado nas tramas narrativas: o voyeurismo. Esta
imaginacao que corre livre com as imagens testemunhadas torna-
se uma porta aberta para a entrada e construgcao de outros
mundos. E uma invasao dupla: invade-se a intimidade do outro ao
vigia-lo sem permissao, e invade-se o préoprio mundo interno com o
fluxo imaginativo motivado pela cena testemunhada. A Teresa

voyeur observa no gabinete: “Um buraco largo como a méao, na

porta desse gabinete, coberto por uma velha tapecaria de

bérgamo, muito clara, deixava-me ver livremente o quarto inteiro,



56

sem correr o risco de ser percebida” (7eresa Filosofa, p.44); entre

arbustos de um bosque: “Decidi adiantar-me a eles no pequeno

bosque e ali me esconder, de maneira a poder ouvi-los. (...) Pus-
me num matagal, atras de uma espécie de pequeno bosque de

bordos”(op. cit., p.74-75); e atras de uma cama: “Nao hesitei em

escorregar ali e me esconder atras da cama, (...). Tinha a cortina
do leito diante de mim, e podia entreabri-la quando precisasse,
para ter por inteiro o espetaculo do pequeno leito” (op. cit., p.88).
A Lori voyeur esconde-se em varios lugares da casa: perto da
escada (“eu sempre fico la em cima perto da escada encolhida
escutando™), no escritério (“Eu ouvi um pouco atras da porta do

escritorio’™”

) ou em qualquer local que passe despercebida (“mami
ficou de olho esbugalhado, e eu estava espiando e ela nao
sabia™).

Ambas suplantam amarras pessoais em nome do livre curso
dos prazeres, e como é caracteristico a romances libertinos, a
inocéncia e ingenuidade marcam este curso livre. Inocéncia e
ingenuidade, registrem-se, possiveis num romance escrito e
adaptado ao século XX porque sua autora teve a idéia de dar a
uma crianca este desafio - e qual outra saida encontrariamos para

traduzir a ingenuidade nos dias de hoje que nao fosse numa

crianga?

* Hilda Hilst, ibid., p.18.
® Op. cit.,p.27.
¢ Op. cit.,p.84.



57

A ingenuidade, deste modo, exerce papel fundamental no
romance libertino de Hilda Hilst: permite que sua personagem nao
sinta culpa e passe a perna na consciéncia; que viva livremente o
fluxo de seus prazeres e aprenda com eles; que pense, sem medo

de pensar, ou seja, filosofe.

2.3 - RISO E INGENUIDADE

O riso ingénuo, comedido, polido e discreto bem representa a
atmosfera do século XVIIl onde estao os libertinos. Parece
contraditério pensar que tanta libertinagem nado produza
gargalhadas, fanfarras descomunais a semelhanga daquelas
encontradas no século XVI — onde deitam as raizes libertinas. Mas
nao é. O riso passa a ser exigido como ornamento, oficialmente;
tedlogos, moralistas, estadistas prefeririam abolir esse riso nefasto
encontrado na Idade Média, mas, como nao podem fazé-lo,
limitam-no.

A ridicularizagao do rei, a disformidade do clero e desordem
do povo nao podem mais ser encenadas e livremente recebidas. Na

esséncia dos novos tempos, alguns motivos sdao apresentados:

1) Violéncia nas ruas e critica social:

Era cada vez mais comum que muitas festas terminassem em

badernas e vandalismos dos participantes. Muitas, alias, que de



58

uma simples bebedeira, redundavam em protestos politicos pouco

confortaveis ao poder oficial:

em 1636, o carnaval de Bourges transforma-se em
motim contra os oficiais de Justica, enquanto em
Clermont um comissario é assassinado. (...) Sob o
reino de Luis XIll, muitas revoltas contra os fiscais
de Richelieu come¢cam com festas em que individuos
disfarcados, enfarpelados com um sobrenome,
esquentam-se e se atracam com os agentes do
poder, como os Lanturlus, de 1630 (MINOIS, 2003,
p.323).

A ordem, um conceito bastante apropriado para as
argumentagdes racionalistas e liberalistas do século XVIII,
encontrara no século seguinte um parceiro importante e
fundamental da ideologia cientificista e burguesa procedente: o
progresso. Antes disso, o conceito de ordem é ligado a uma nocgao
de contengdo por parte do poder publico que comega a nao aceitar
mais tantas festas e festejos criticos ao sistema. Ndao ha mais
espaco, neste contexto histérico, para o carnaval: “os dialogos do
século XVII prepararam o “realismo da alcova”, que espia os fatos
e gestos da vida privada e que atingira seu pleno desenvolvimento

no século XIX” (BAKHTIN, 1999, p.91).

2) O lluminismo:

Segundo Benedito Nunes no ensaio A visdo Romdéantica
(2005), podemos considerar como apreensées gerais do lluminismo
as idéias de Razao e Natureza, principais matizes do pensamento

iluminista:



59

essa mesma idéia de Razao - o bom senso
cartesiano, igualmente compartilhado por todos os
homens - e a idéia de Natureza - o conjunto

daquelas disposicdoes que, acessiveis ao livre exame
analitico, seriam sempre iguais em toda parte, (...)
vinculou o individualismo racionalista da llustragao,
que reconheceu o homem como sujeito universal de
direitos naturais em nome da humanidade, e como
sujeito universal de conhecimento em nome do
progresso da inteligéncia da espécie (NUNES, ibid.,
p.56).

Razao e Natureza, pregcos de uma sociedade que celebrava o
saber racional e sua capacidade de controle, fazem-nos refletir
sobre uma duavida que pairava no ar: é possivel monitorar corpo e
alma, Natureza e Razao? Da indecisdao ontoldégica dai imanente,
nascem os primeiros escritos que culminam no século XIX num
Marqués de Sade: muito mais ousado e entusiasmado com as
possibilidades do corpo e da alma.

O século das luzes, que atacava os privilégios da aristocracia
e condenava os clérigos, de fato, deixou para ousar no século
seguinte, porque até “Voltaire lembra que todos sao iguais perante
a monarquia” (FALBEL, 2005, p.32), portanto, ele nao nega a
presen¢a da monarquia. Ao contrario, entre os séculos XVII e XVIII
o riso pantagruélico ou carnavalesco perde sua intensidade e
legitimagado, o que representa, também, uma necessidade séria,
racional e cartesiana de controlar os instintos e exageros - ndao a
toa, desaparecem ou mudam de fungcao a figura do Bobo nas
cortes: a rainha Elisabeth, apesar de gostar de seus bobos, esta

sempre vigiando-os; no reino de Luis Xlll, “a monarquia invertida

do comico” perde o sentido; as brincadeiras que se deslocam da



60

praga e vao para os saldes privados das elites, possuem, agora,
seu bobo domesticado (MINOIS, 2003, p.358-359).

Portanto, o riso pendente a época do romance libertino
repercute seu contexto histérico, e, na llustragdao, o riso nao é
alegre; Hobbes o dira, e Voltaire apoiara a satira em detrimento da
bufonaria, porque o riso deve ser usado “com uma finalidade
precisa que é, frequentemente, agressiva e destruidora. (...)
Transformando-se em ironia e humor, o riso bruto perde a
naturalidade, civiliza-se, intelectualiza-se e refina-se (op. cit.,

p.366)

3) O espirito jansenista:

Nascido de um conjunto de principios filoséficos do bispo de
Ipres, Cornélio Jansénio (1585-1638), o jansenismo tinha como
premissas a predestinacao divina, a inexisténcia do livro-arbitrio e
a incapacidade da natureza humana de fazer o bem (a nao ser por
inspiracdao e intervengao divinas). Os jansenistas, na pratica,
esquecem-se da redencdao do Cristo do Novo Testamento, tendo
por referéncia o Deus Cruel e Todo-Poderoso do Antigo
Testamento. Assim, Jesus, filho desse deus, é também da mesma
estirpe; portanto, como seria possivel que o “filho do homem”
risse?

Dessa forma, o jansenismo contribuiu para dar ao riso essa
feicao sombria, ou melhor, uma fungcao sombria. No século XVII,

tornou-se lugar-comum, evidéncia e axioma dizer que Cristo jamais



61

riu; dai o silogismo: “ja que Jesus nunca riu, ninguém deve rir”
(MINOIS, 2003, p.350). Afinal, para que rir? Perguntariam os
jansenistas, a humanidade toda é tristeza e pecado, a “condigao
humana corrompida exige lagrimas” (op. cit., p.353). O rei, que é
predestinado por Deus, deve preservar a seriedade de seu povo
opondo-se a qualquer manifestagcao de zombaria e derrisao; o povo
deve conter-se para nao despertar o inferno que abriga o coracao
de cada pessoa.

Mas parece haver excegoes. Pascal, um jansenista que
gostava de ironizar os padres jesuitas, tentava cumprir o dever
precipuo de um seguidor das idéias de Jansénio: desacreditar da
condicdao humana. Para isso, nao via problema em usar uma
“zombaria crista, caridosa, justa, a servico da verdade e do sério”
(op. cit., p.375), se isso significasse desmascarar a mentira e
hipocrisia. A base da teoria do riso de Pascal estd no chamado
“efeito surpresa” do riso: trata-se daquele momento onde é
impossivel nao rir do ridiculo de quem diz uma coisa e faz outra -
como os jesuitas. Mas, na verdade, mesmo aceitando o lugar da
zombaria em determinadas circunstancias, nossa “exce¢ao”,
Pascal, é apenas uma “ligeira excecao”: correto seria dizer que

Pascal se permitiu sorrir, ponto.

Assim, apesar de as festas populares manterem-se até o final
do século XVIII, na grande maioria dos paises, cidades e lugarejos,

o pensamento cartesiano “nos assegura, um quadrado sé pode ter



62

quatro lados (...). Descartes despoja a realidade da cor, do cheiro
e de todas as qualidades sensiveis” (SYPHER, 1980, p.28); o riso
lasso do libertino é socialmente medroso, e filosoficamente
pessimista: “ndo espera nada do mundo nem dos outros” (MINOIS,
ibid., p.373). Um lastro que chegara ao século XVIIl legitimado
pelas luzes da razao.

E preciso, desta forma, dar outro tom ao riso, sem escondé-
lo; deixar que prolifere, contanto que nao fira os cédigos pouco a

pouco estabelecidos:

Para zombar bem, é preciso utilizar termos elevados
e sugerir mais do que dizer - o que ndao é uma
mentira, porque as pessoas sabem que é uma
brincadeira. E preciso ser natural, sem afetacdo,
evitar as ambigilidades, zombar antes para se
defender que para atacar, nao cair na bufonaria com
gestos e caretas, evitar a arrogadncia e palavras
desagradaveis, ndo debochar com muita freqiiéncia,
ndo cacoar de tracos que possam se voltar contra
nés, ndo zombar coletivamente (MINOIS, ibid.,
p.335-336).

Com todos esses preceitos, e mais toda uma enciclopédia
criada para combater o riso, é preciso ter cuidado ao rir. Os
romances libertinos bem demonstram esse cuidado porque a
proposta é vivenciar uma ética dos prazeres bastante circunscrita:
nao destruir o sistema social estabelecido, gozar sem procriar,
racionalizar as relagcdes, vigiar os desejos - ndao a toa ter o voyeur
um papel importante nos romances libertinos por representarem

uma espécie de transgressor da intimidade determinada entre as

quatro paredes de um bordel ou lar.



63

Teresa Filosofa segue a risca todos os cuidados anti-riso, por
isso, seu riso é cuidadoso e ingénuo; sua diferenga com Lori se da,
imediatamente, na intencionalidade do riso. Para Teresa, rir € um
ato quase pensado (ndo que meninas como Teresa, a época, nao
pudessem gargalhar); em suma, Teresa sabe que sangdes poderia
sofrer ao denunciar, ou mesmo zombar e escarnecer
desaforadamente do padre Dirrag e da senhorita Eradice. Por isso,
apés ver aquelas cenas — escondida no quarto vé padre Dirrag
chegar e tocar a mama esquerda de Eradice, dizendo tratar-se do
local onde se encontra a chaga de Sao Francisco; faz a mocga
desnudar as nadegas, “essas partes das carnes que sao o motivo
da célera de Deus” e comega a recitar versiculos sagrados que se
misturam aos murmurios impudicos e olhos embevecidos pela
formosura da discipula; expedi-lhe golpes sobre todo o corpo e
introduz o “cordao” de Sao Francisco - Teresa silencia para
refletir: “Com meu coracao na mais viva agitagao, beijei-a [Eradice]
e sai. Quantas reflexées sobre o abuso que se faz das coisas mais
respeitaveis estabelecidas na sociedade!” (Teresa Filosofa, p.53).

A ingenuidade de Teresa é também sua arma de defesa das
hipocrisias que negam a forca propulsora de seus desejos. Entao,
sem culpa, ela solicita o prazer: “guando o Padre Dirrag saiu do
quarto da senhorita Eradice, eu voltei para o meu. Logo que entrei,
prosternei-me de joelhos para pedir a Deus a graca de ser tratada

como a minha amiga” (op. cit., p.60).



64

Ja para Lori, a ingenuidade é também uma arma, mas uma
arma para atacar a dissimulagao e falsidade. Sua rotina, espelhada
no pai (que costumava trabalhar no escritério sempre durante o dia
para descansar a noite), faz nascer percepgdées e imaginagdes que
acessam aventuras, segredos, proibicoes e desafios:

e entao eu fui la no teu escritério muitas vezes e lia
aqueles livros que vocé podés na primeira tabua e
onde vocé colou o papel na tabua escrito em
vermelho: BOSTA. E todas as vezes que dava certo
de eu ir Ia eu lia um pouquinho dos livros e das
revistinhas que estavam la no fundo, aquelas que
vocé e mami léem e quando eu chegava vocés
fechavam as revistinhas e sempre estavam dando
risada (HILST, 2005, p.92).

Semeia o terreno para experimentar o processo de
aprendizagem e criagao:

eu peguei alguns pedacinhos da tua histéria da
mocinha, mas fiz mais diferente, mais como eu
achava que podia ser se era comigo. (...) Bom,
papai, eu sé copiei de vocé as cartas que vocé
escreveu pra mocinha mas inventei o tio Abel.
Porque Caim e Abel € um nome do catecismo que eu
gostei. Mas eu copiei s6 de lembrangca as tuas
cartinhas, eu ia inventar outras cartinhas do tio Abel
quando eu aprendesse palavras bonitas (op. cit.,
p.93-95).

“Mocinha” e “Abel”, os personagens que entram na narrativa
do Caderno Rosa escrito por Lori: o primeiro como parte de um
“Caderno negro” entregue por Abel a Lori (na verdade, parte dos

escritos do pai), justificado de forma ficticia:

Agora veio um bilhete do tio Abel: (...) encontrei esta
outra histéria (...). E a primeira histéria de um
caderno que vai se chamar: O Caderno Negro. Vou
copiar a histéria que o tio Abel me mandou, no meu
caderno rosa (op. cit., p.38).



65

O outro personagem, Abel, aparece assim identificado:

Apareceu um homem tao bonito aqui e conversou
muito com mamae e papai. (...) ele disse que
precisava de cenario, de mais cenario, e se podia
me levar para a praia, que precisava de um cenario
de saude. (...) O homem disse que me trazia de volta
a tardezinha e que ia trazer um peixe lindo pra
mamae e papai. Entao eu fui com o tio Abel. Ele se
chama assim. Foi lindo desde o comeg¢o (op. cit.,
p.27-28).

De acordo com a afirmacao de Alcir Pécora no inicio deste
capitulo, “a maneira dos escritos libertinos, Lori é iniciada pelos
pais, (...) ingénua, é também naturalmente disposta para a
bandalheira” (2005, p.09); a descoberta da “transgressao social”
sediada pelos pais, o proxenetismo, serve inclusive para trazer a
tona a presenca autoritaria e autorizante do Estado, na mesma
medida que foi a forgca da autoridade da Igreja Catdlica para
Teresa Fil6ésofa.

Ora, Teresa testemunha a mentira social patrocinada pelo
clero, integralmente mantida pela estrutura do sistema que eles
defendiam: o fortalecimento do poder clerical, manutencao
financeira, perpetuacido do sfatus quo. E por esta via que ela é
autorizada a sentir, fazer, perceber. Por exemplo: um abade
evidencia a legitimacdo dessa condi¢gao social ao fazer longas
apologias sobre os deveres humanos, entre as quais diz:

Deus nao quis somente a felicidade de alguns em
particular, Ele quer a felicidade de todos. Portanto
devemos nos prestar mutuamente todos os servigos
possiveis, contanto esses servicos nao destruam
algumas ramificagées da sociedade estabelecida: é
este ultimo ponto que deve dirigir as nossas agoes.
Conservando-o, no que fazemos, em nosso estado,
cumprimos todos os nossos deveres. O resto nao



66

passa de quimera, ilusdao, preconceitos (7Teresa
Filosofa, p.97).

E Lori, no auge dos seus oito anos de idade, ao ser
descoberta no uso livre de seus prazeres precisa ser vigiada por
uma autoridade: neste caso, o Estado. Através de seu aparato
profissional e da recomposi¢cao da responsabilidade social sobre a
crianga (a mudanga do pafrio poder), o Estado deve restabelecer o
caminho que fora desviado, desvirtualizado; seu papel é,
precisamente, de recompor a crianca perdida ao seio de uma
normatizagcao ou normalidade social:

Nao tenho mais meu caderno rosa. Mami e papi
foram pra uma casa grande, chamada casa pra
repouso. Eles leram o meu caderno rosa. Estou com
o tio Toninho e a tia Gilka. (...) e vou sim, mami, no
sicologo que vocé queria chamar um pouco antes de
desmaiar na minha segunda pagina. Eu quero que a
gente volte pra casa logo bem contente e sarados. O
papi e mami, todo mundo la na escola, e vocés
também, falam na tal da cratividade, mas quando a
gente tem essa coisa todo mundo fica bravo com a
gente. Lambidinhas pra vocés também... (HILST,
ibid., p.91-96).

Lori, porém, esta embebida da vontade mais forte de
escrever, editar seu proprio livro e compartilhar-lhe com o pai nas
conversas das tardes de domingo: “Eu também ouvia tudo o que
vocé e mami e tio Dalton, e tio Inacio e tio Rubem e tio Millor
falavam nos domingos de tarde. Eu acho lindo todos esses tios que
escrevem” (op. cit., p.95).

Como quem ri, ou da lambidinhas no papel para dai passar
adiante, Lori retoma a retérica secreta (a moda dos libertinos) e a

“cratividade”, ratificando um antigo desejo: “eu disse que nao



67

queria copiar ninguém, queria que fosse um caderno das minhas
coisas” (HILST, ibid., p.38); e explica:

Querido tio Lalau [editor do pai de Lori e
incentivador do Caderno Negro]: o senhor foi o Unico
que falou uma coisa bonita do meu caderno rosa.
(...) olha, tio, o segredo é que eu estou escrevendo
agora histérias pra criangcas como eu e s6 quero
mostrar para o senhor pra ver se essas também o
senhor quer botar na maquina. Eu acho que elas sao
lindas! Sao histérias infantis, sabe, tio. Se o senhor
gostar, eu posso fazer um caderno inteiro delas. O
nome desse meu outro caderno seria: o cu do Sapo
Liu-Liu e outras histdérias (op. cit., p.96-97).

Portanto, Lori aprende, entre desafios e semeaduras, que
pode construir sua prépria “cratividade”, mesmo quando “todo
mundo fica bravo com a gente”. Sua ingenuidade traz na inocéncia
a traicao contra os devassos de carteirinha, ou seja, aqueles que
estdao mais preocupados em acusar e reclusar, que ampliar e abrir.

A sincera ingenuidade de Lori — que brinca e solavanca
preconceitos, preceitos — torna-se, em seu mais pleno exercicio,
ironia. lIronia, alias, bastante caracteristica nos romances
libertinos que inauguram em seu processo de transigcao pré-
Romantismo/Romantismo a confrontagdao do ev e suas realidades
absurdas:

A Jironia romantica, por conseguinte, que exprime a
superacao dialética dos limites que se opdem ao
espirito humano, vela-se também de perturbantes
sombras: é-lhe subjacente a consciéncia de que
cada triunfo é apenas preliudio de um novo combate,
numa cadeia infindavel de gestos e actos
incessantemente recomecados. Destino de Sisifo,
tentagcao do absurdo... (AGUIAR e SILVA, ibid.,
p.480).



68

Lori produz, em sua ironia, essas “perturbantes sombras” que
aniquilam conceitos (pedofilia) e predisposicoes (literatura
pornografica), ampliando-os; cria numa “sugestao fugaz”, como se
refere Kierkegaard em O conceito de ironia (1991), sobre as mais
caras premissas do prazer e pensar (ou filosofar) das pessoas
entre épocas (da ficgcao |libertina tradicional a ficgao
contempordnea do século XX); por isso mesmo, Lori dissimula os
pré-textos de seu texto (do grego eijroneia, que remete a
dissimulacao), recria sobre o que esta guardado, engavetado,
escondido, para redizer e refazer.

Lori é sutilmente fingida. Ela sabe esconder-se e aproveitar-
se de sua célebre ingenuidade para rir da idiotia dos outros. Afinal,
nao é isto que ela faz ao tecer toda uma necessidade material e
financeira? Com um deboche singular, a pequena crianga graceja
dos pais e dos amantes-personagens:

Eu contei pro papi que gosto muito de ser lambida,
mas parece que ele nem me escutou, e se eu
pudesse eu ficava muito tempo na minha caminha
com as pernas abertas mas parece que nao pode
porque faz mal, e porque tem isso da hora. E s6 uma
hora, quando é mais, a gente ganha mais dinheiro,
mas nao é todo mundo que tem tanto dinheiro assim
pra lamber. O mogo falou que quando ele voltar vai
trazer uma meias furadinhas pretas pra eu botar. Eu
pedi pra ele trazer meias cor-de-rosa porque eu
gosto muito de cor-de-rosa e se ele trazer eu disse
que vou lamber o piu-piu dele bastante tempo,
mesmo sem chocolate (HILST, ibid., p.21).

Lori é tao absurdamente irénica (e de uma ironia inocente
que se processa naturalmente na personagem) que nem se importa

se as lambidas serdo ou ndo com chocolate (embora prefira



69

“com”), contanto que lhe tragam meias cor-de-rosa para combinar
com todo o seu “quartinho” rosa; sua dissimulagao, que é ingénua,
acaba por desmascarar a dissimulagao das pessoas.

Dessa maneira, ela mostra que o prazer e 0 consumismo sao
coisas tao normais (ou naturais?) que fica quase impossivel
entender por que as pessoas fazem tanta questao de escondé-los:

Por que sera que ninguém descobriu pra todo mundo
ser lambido e todo mundo ia ficar com dinheiro pra
comprar tudo o que eu vejo, e todos também iam
comprar tudo, porque todo mundo s6 pensa em
comprar tudo (op. cit., p.22).

Assim, o prazer caminha junto a reflexdao sem questionar o
que é socialmente estabelecido. No caso de Teresa, que ¢é
essencialmente iluminista, a razao controla o prazer:

Respondei, tedlogos astutos ou ignorantes, que
criais os nossos crimes ao vosso bel-prazer: quem
pés em mim as duas paixées entre as quais eu me
debatia, o amor a Deus e o prazer da carne? A
natureza ou o diabo? Optai. (...) A razdo me fizera
perceber bem as duas paixées que me agitavam, foi
por ela que concebi, consequentemente, que sendo
tudo de Deus, essas paixdoes me provinham Dele, em
toda a forca em que se encontravam. (...) Enfim,
cada um pode demonstrar a si mesmo que a razao
serve somente para que o homem conheca o grau de
vontade que tem de fazer ou de evitar esta ou
aquela coisa, combinado com o prazer e o desprazer
que, para ele, deve resultar disto. Desse
conhecimento adquirido pela razao resulta o que
chamamos de a vontade e a determinacdo (Teresa
Filosofa, p.36-37).

Razado que aparece para solidificar as mentes e coragoées,

sobrepondo-se, por exemplo, ao riso:



70

O entusiasmo subito é a paixao que provoca aqueles
trejeitos a que se chama riso. Este é provocado ou
por um ato repentino de nés mesmos que nos
diverte, ou pela visdo de alguma coisa deformada em
outra pessoa, devido a comparagio com a qual
subitamente nos aplaudimos a nés mesmos. Isto
acontece mais com aqueles que tém consciéncia de
menor capacidade em si mesmos, e sdo obrigados a
reparar nas imperfeicoes dos outros para poderem
continuar sendo a favor de si préprios. Portanto um
excesso de riso perante os defeitos dos outros é
sinal de pusilanimidade. Porque o que é proprio dos
grandes espiritos é ajudar os outros a evitar o
escarnio, e comparar-se apenas com o0s mais
capazes (HOBBES, 1988, p.36).

Razao que liberta as mentes e recompodoe as atitudes das

pessoas; razao civilizada, controlada e polida que se compreende

numa ordem conhecida por materialismo:

Nao se trata, apenas, de dizer que a realidade é de
ordem material. Convém enumerar alguns pontos
essenciais do que compreendemos por essa
doutrina: primeiro, o que se convenciona chamar
espirito ou espiritual é, na verdade, da ordem da
matéria. Segundo, essa reducao do espirito a
matéria tem o sentido de uma desmistificagao. (...)
Dai que, terceiro, essa libertacao ou emancipacao
dos homens se faca contfra os que tém interesse em
manté-los a ferros — os sacerdotes, por exemplo. E
finalmente, quarto, dai também que a emancipacao
seja sobretudo das mentes e das condutas pessoais,
ndo necessariamente implicando a contestagcao dos
poderes vigentes ou das formas externas de
comportamento (e de culto) (RIBEIRO, 1996, p.221).

Por isso, Teresa tem consciéncia da existéncia de uma

“determinagao rigorosa como a da ciéncia” nas relagées humanas,

explicada pela “relagcao de causa e efeito” que nos impede de agir

livrementes:

A arrumacao dos o6rgaos, as disposicoes das fibras,
um certo movimento dos humores dao o género das
paixées, os graus de forgca pelos quais elas nos
agitam, forcam a razdo, determinam a vontade tanto
nas maiores quanto nas menores ag¢des de nossa
vida. (...) Supor que o homem é livre e que ele se



71

determina por si mesmo é iguala-lo a Deus (7eresa
Filosofa, p.40).

Ja Lori, que é menos razao e mais criatividade, mergulha na
prépria imaginagdao ao modo de um Dom Quixote que, ao “copiar” a
ficcao pedodfila do pai, reinventa a prépria realidade.

Imersas sob um mar em furia (dos pais, dos tios, dos padres,
dos amantes, do Estado e da religidao), Teresa e Lori riem a moda
dos livres-pensadores, pois como personagens irdénicas, nao
precisam dar explicagoes de seus risos: por um lado, estabelecem-
se socialmente e testemunham o intercurso de uma sociedade que
caminha para o progresso, ordem, verdade e civilizagao; por outro,
absorvem do riso setecentista a sua ingenuidade caracteristica,
cujo caminho sempre as leva para a libertinagem. Sobretudo,
caminham em dire¢des diferentes: Teresa ri para se defender, Lori
ri para se armar.

Teresa ri no processo de aprendizagem das filosofias e dos
prazeres da vida, mas nao ousa burlar o pacto social que a
embrulha; Lori ri, e, inocentemente, passa a perna sobre os
preconceitos e preceitos do prazer. Sua ética se da na livre
expressao de seus prazeres, tanto que ela nao interrompe o
processo — Teresa interrompe, nao sé aprende a “segurar” o
prazer, como cria sua ordenagao no tempo: “eu segurara a flecha,
apertava-a levemente em minha mao, (...). Recome¢gcamos e, faz
dez anos, nossos prazeres se renovaram da mesma forma, sem

perturbacao, sem filhos, sem inquietacao” (7eresa Filosofa, p.155).



72

Lori da livre seguimento ao prazer e a criagao que esta
diretamente relacionada a sua forma de ter prazer. Como uma
sereia que canta e seduz, ela nao para de mergulhar no préprio
mundo, transformando a realidade num sonho possivel; talvez dai
advenha a referéncia de Zahidé Muzart (1992, p.270) a sereia
Loreley da lenda e a Lori de Hilda:

O nome Lori Lamby, de conotagdo especial, faz
pensar na Loreley de Clarice e, bem antes, na sereia
da lenda. Os nomes em Hilda Hilst tém sempre
significados especiais. Lori, a sereia, seduz. A
seducao esta também em Lori Lamby.

Segundo Frangois Brisson, em Lorelei, no Dicionario de mitos
literarios (2005, p.590-596), a lenda de Loreley remonta a
mitologia germénica do inicio do século XIX, mais precisamente da
Renéania, escrita originalmente por Brentano em 1804. Salvo as
varias interpretagcées da lenda (Niklas Vogt, Heine, Eichendorff,
Alexandre Dumas, Victor Hugo, Gérard de Nerval, Delacroix,
Apollinaire), Lorelei é “um avatar roméantico e ocidental de um mito
universal e intemporal” que apresenta uma mulher (fada ou criatura

demoniaca) que tem seu poder de sedug¢do na voz. Sua ‘“voz
irbnica ira sempre ressoar com um eco” atraindo os desavisados
barqueiros (como esses que navegam pelos livros).

Lori, a semelhanca de Lorelei, seduz pela voz (pela lingua!)
que perscruta atentamente nas palavras que aprende do dicionario,
“ando sempre com o dicionario na mao” (HILST, ibid., p.78) e que

reescreve no seu Caderno Rosa. As palavras reescritas dos textos

do pai (o mentor e inventor silencioso das histérias escritas por



73

Lori em seu caderno) sdao a primeira fase de um processo de
expurgacao dos gritos aos ouvintes (barqueiros) e podem, também,
significar a morte dos navegantes (como na lenda) representada
nos seus interditos e proibicdes: que a Lori sedutora e ingénua nao
entende por qué.

O fato é que, sem Lori, provavelmente, jamais viriam a tona
as histérias reescritas no Caderno Rosa, porque seu pai nunca
admitiu a idéia de construir uma narrativa repleta de “nojeiras”,
como essas de menininhas ninfetas:

é a histéria de uma menininha, eu té6 no comeco (...).
— “Corno da pica do Lalau, eu nao vou conseguir ir
até o fim!” Mamae diz: “Fica frio amor, vai sim”. Papi
diz: “Entao esquenta a tua cona na porca da minha
cadeira e vé se inventa qualquer coisa, meu deus,
meu deus, eu nunca mais vou conseguir meter nem
com vocé nem com nenhuma cadela, e quer saber?
Tira a tua filhinha dai porque eu nao agiiento mais
ver nenhuma menininha, 6 meu deus que grande
porcaria, que cagada de camelo” (HILST, ibid., p.70-
77).

Lori mostra que o “diario é um texto que gera outros textos”
(MACIEL, 2002, p.58) e que, reescrito em suas maos, passa
verdadeiramente a existir. Sua voz (representada em seu amor
pela lingua) é a arma ingénua que da continuidade ao processo de
escrita catartico em novos escritos, porque “em Lori Lamby, o que
vamos encontrar é uma grande ingenuidade e pureza ao lado do
mais extremado amor pela lingua. Em toda a narrativa, a
personagem persegue o uso e o sentido das palavras” (MUZART,
1992, p.270); perseguicao-processo culminante no novo caderno

chamado “o cu do Sapo Liu-Liu e outras histérias”, agora,



74

legitimamente seu - a “terceira histéria”, a seguir, é retirada do
novo caderno de Lori:

TERCEIRA HISTORIA

Era uma vez uma mosca chamada Muska. Ela se
achava um bicho repelente. Cada vez que se olhava
no espelho ela chorava. Um dia Muska encontrou a
comadre Vertente. Vertente era cheia de cascata,
linda, lisa e lavada.

- E, comadre Vertente, como é que é ser assim como
gente?

- Nao me ofenda, Muska, gente é repelente!

- Cé acha?

- Cé pode até ndo acha, Muska: quem sai aos seus
nao degenera, Muska véia.

E muito encrespada deu-lhe uma bela lavada!

(Tio Lalau: essa é pra pensar. “Funda e ténue”,
como diz papi. E como nas fabulas do tio La
Fonténe.) (HILST, ibid., p.100)

Em sua “terceira histéria”, Lori continua seu processo,
continua com o riso, ainda miticamente como Lorelei, que ria antes
da derrocada dos navegantes, porque o riso nunca morre, mas
passa fluido como o rio que corre sozinho.

De todas as formas - rustico, proibido, polido, sombrio,
sarcastico, zombador, alegre, burlesco -, o riso sobrevive. Cada
época, majoritariamente, pode até determinar (ou aceitar?) sua
forma de rir, mas, de forma geral, o riso tem-se mostrado presente
em todas as sociedades e nos seus mais variados momentos.

Assim, por compreender que o riso tem essa capacidade de
mover-se e deslocar-se atemporalmente (mesmo a margem), é que
tratarei do riso rustico (capitulo 2) encontrado na obra Confos
d’escadrnio/textos grotescos, publicado no mesmo ano e logo apés
O caderno rosa de Lori Lamby (1990). O riso rustico - embora

anterior ao riso ingénuo da tradicao libertina, numa contagem



75

histérica continua, linear, diacrénica -, neste estudo, é acima de
tudo parte dos risos. Com uma légica prépria - descontinua e
contraditéria — sobrepde-se a ordem uniforme dos fatos. A sua
maneira e na singular medida de sua intensidade, as obras

hilstianas viao movendo-se dentro desse universo.



76

3. CAPITULO 2 - OS CONTOS DO RISO

Ha duas obras classicas bastante conhecidas sobre o Riso
como conceito literario: a de Henri Bergson chamada O Riso
(2001), e de Viadimir Propp intitulada Comicidade e Riso (1992). A
primeira foi escrita no final do século XIX e publicada na Revue de
Paris (1899), reunindo trés artigos sobre o riso; a segunda, de
Viadimir Propp, foi publicada na segunda metade do século XX,
evidenciando o interesse do autor por retratar folclore e literatura
diante de uma sociedade cada vez mais imobilizada pelo Estado
totalitario comunista.

NO Riso (2004), Bergson mostra algumas importantes
variagcoes do riso: 1) é elemento de cumplicidade entre os ridentes,
2) faz parte de uma cultura, por isso tem uma significagao social,
3) pode ser uma acgao involuntaria provocada por uma atitude
comica, 4) quando relacionado a objetos mecanicos (como uma
caixa de surpresas, fantoches) pode criar um clima ludico e
comico, 5) na comédia classica é expresso por um dito gracioso ou
repeticiao de palavras, 6) funciona como “trote social, 7)
principalmente sobre alguns defeitos, 8) e rigidezes, 9) que, a
excecao daquilo que nos comove e sensibiliza, pode acontecer em
qualquer circunstancia.

Dessa forma, embora o trabalho de Bergson seja classico (e

sua iniciativa é elogiavel), quando tratado sob uma perspectiva



77

teérica mais densa percebe-se que é fluido demais para ser
considerado um estudo aprofundado do tema.

Viadimir Propp, por sua vez, passeia por alguns caminhos
trilhados em Bergson, embora realize ao longo de seu texto
algumas criticas ao escritor francés: “Segundo Bergson, o riso
ocorre quase com a precisao de uma lei da natureza (...). O erro
de tal afirmacao é bem evidente: (...) é possivel existirem pessoas
que nao riem e que é impossivel fazer rir” (PROPP, ibid., p.31);
“Bergson escreve: “Uma paisagem pode ser bela (...); mas nunca
sera risivel”. E atribui a si préoprio esta descoberta (...). Quase
cinquienta anos antes de Bergson, Tchernichévski, por exemplo, ja
o expressara” (op. cit., p.37).

De toda forma, ha dois elementos comuns aos classicos aqui
rapidamente revisitados: o primeiro afirma que “apenas o homem
pode rir’; o segundo que “nem toda deformidade é cémica. A
limitacao aristotélica continua verdadeira nos dias de hoje” (op.
cit., p.60).

De modo variado, V. Propp e H. Bergson mostrarao que o riso
€¢ um ato puramente humano, e, seguindo os preceitos
aristotélicos, ratificam essa premissa ao dizer que o riso é sempre
sobre/para o homem - mesmo quando rimos de algum aspecto
ridiculo nos animais ou seres inanimados, fazemos porque o
associamos aos aspectos risiveis do homem - e “que é possivel rir
do homem em quase todas as suas manifestagoes. Excecao feita

ao dominio dos sofrimentos (...)” (op. cit., p.29).



78

Georges Minois e Hilda Hilst, no entanto, trazem alguns
questionamentos tedrico-literarios sobre o riso que valem a pena
ser levantados: o primeiro autor no que concerne ao fato de
somente o homem ter a possibilidade de rir; a segunda quanto a
manifestacao limitada do riso ao mostrar que a relagao entre este
e grotesco pode sempre resultar em mais riso, sob quaisquer
circunstancias, ferindo, desta forma, a maxima classica (um
axioma?) de que nao podemos rir em determinadas situagoes.

Assim, G. Minois demonstra que o riso nao é s6 uma
caracteristica humana, mas também divina. Segundo este autor,
um papiro alquimico oriundo do século Ill, “o papiro de Leyde”,
comprovou ter o universo nascido de uma gargalhada: “Deus, o
Unico, qualquer que seja seu nome, é acometido — ndo se sabe por
qué — de uma crise de riso louco, como se, de repente, ele tivesse
consciéncia do absurdo de sua existéncia”’(MINOIS, 2003, p.21). O
autor assim resume:

Tendo rido Deus, nasceram os sete deuses que
governam o mundo... Quando ele gargalhou, fez-se a
luz... Ele gargalhou pela segunda vez: tudo era
agua. Na terceira gargalhada, apareceu Hermes; na
quarta, a gerag¢ao; na quinta, o destino; na sexta, o
tempo”[citado por S. Reinach. Cultures, mythes et
religions. Paris: Bouquins, 1996]. Depois, pouco
antes do sétimo riso, Deus inspira profundamente,
mas ele ri tanto que chora, e de suas lagrimas nasce
a alma (op. cit., p.21).

Os mitos sobre a origem divina do riso remontam sempre a
outra e outra histéria que se pode contar: “o filésofo Préclus, no

século V a.C., fala de um poeta o6rfico que atribuia o nascimento



79

dos deuses ao riso da divindade soberana e o nascimento dos
homens e suas lagrimas” (op. cit., p.22); o poeta grego Homero
afirma que os deuses enchem o Olimpo de riso: Zeus ri do “tumulto
geral dos olimpicos” e da vinganga que acometera Prometeu. Apolo
acha graga dos “jogos do pequeno Hermes. Atenas gargalha
enquanto golpeia Ares (MINOIS, ibid., p.23). Na verdade, o riso
parece ter sido antes dos deuses que da humanidade: “Em pouco
tempo, ri-se com os deuses. O riso deles é sem entraves:
violéncia, deformidade, sexualidade desencadeiam crises que nao
tém nenhuma consideragao de moral ou decoro” (op. cit.). Nesse
sentido, poderiamos contestar a posicao de Aristéoteles em afirmar
que o “riso é proprio do homem”.

De toda forma, como explica Verena Alberti em O riso e o
risivel na historia do pensamento (2002, p.45), “talvez a influéncia
de Aristételes seja a mais marcante na histéria do pensamento
sobre o riso”, mesmo nao tendo empreendido uma Teoria do Riso.
Na verdade, Aristoteles se debrugca sobre o “comico”, e, mesmo
assim, o que temos sobre este assunto é muito pouco. Segundo
Verena Alberti esta auséncia do “cémico” como motivo tedrico se
deve, essencialmente, a perda do Livro |l da Poética:

Como o Livro Il da Poética — aquele que, segundo o
proprio Aristételes, tratava da comédia — se perdeu,
faltam-nos as idéias de Aristoteles sobre o enigma
do comico, auséncia ainda mais significativa por
sabermos que ele se ocupou do assunto. A prépria
perda do Livro Il da Poética tornou-se objeto de
reflexdo. Nao sé6 foi tema apaixonante para um
romance — caso de O nome da rosa, de Umberto Eco
-, como ocupa os circulos académicos em tentativas
de reconstituir o que Aristéoteles teria dito (ALBERTI,
2002, p.45).



80

De acordo ainda com V. Alberti, provavelmente os primeiros a
sistematizarem o riso foram os autores latinos Cicero (106-43 a.C)
e Quintiliano (35-96 d.C). Na obra De oratore de Cicero
(construida na forma de dialogo), por exemplo, o ridiculum “ocupa
um espago maior do que o ensinamento da dispositio ou da
memoria, duas das cinco partes fundamentais da retérica” - o
ridiculum é traduzido pela autora como ‘risivel”. Para Cicero “o
bom orador tem sempre uma razao para empregar o risivel,
enquanto os bufées e mimos fazem troca o dia todo e sem razao”
(op. cit., p.59). Por isso, trata o risivel como matéria retoérica
importante:

Na parte dedicada ao risivel, Cicero fala sobretudo
através de César (lulius Caesar Strabo), um orador
que nos apresentado como mestre no uso do
ridiculum em seus discursos. (...) Existem, diz ele
através de César, dois géneros de risivel: “Um se
estende igualmente por todo o discurso, o outro
consiste em ditos vivos e curtos. Os antigos deram
ao primeiro o nome de troga (cauillatio), ao segundo,
o de dito espirituoso (dicacitas)”. De acordo com a
descricao de César, o primeiro tipo consiste no
risivel sustentado ao longo de todo o discurso, na
alegria divertida e no tom de jovialidade continuo, e
o segundo, no risivel que escapa em rapidas piadas,
no dito malicioso ou sarcastico (ALBERTI, ibid.,
p.57).

Por sua vez, Quintiliano nos fala do risivel e do riso no
terceiro capitulo do Livro VI da /nstitutio oratoria (92-94 d.C) -
obra que objetiva “fazer do aluno um orador”; com efeito, embora

reclame da “indefinicao do objeto do riso”, Quintiliano descreve

algumas premissas importantes para se entender o riso:



81

O leitor passa entdao a ser informado de que o riso
nao é apenas provocado “por uma a¢do ou uma
palavra, mas as vezes também por um foque fisico e
de que rimos nao s6 do que é dito ou feito de modo
picante e espirituoso, mas também “por estupidez,
por célera, por medo”. (...) Ora, tanto de vista da
percepcao do risivel (o julgamento de um dito
espirituoso) como do ponto de vista de sua producgao
(a apresentagdo das coisas risiveis), o riso de
Quintiliano situa-se fora dos limites do pensamento
sério (dos principios racionais, da légica e da
verdade) (op. cit., p.63-67).

Dito malicioso ou sarcastico que agrega em Hilda Hilst o que
Cicero ja definiu acima por dicacitas, ha uma rusticidade risivel
préopria do trato romano visto apenas em autores singulares como
Juvenal, Varriao, Catio de Utica, Catulo, Marcial, Petronio (o qual
retomaremos em Safiricon na analise comparativa ao texto de
Hilda Hilst). A dicacitas é a “zombaria mordaz”, o “humor pesado”
que nao poupa religido, raca, preferéncia sexual, cultura; sem
limites para o riso e o escarnio abusivos e abrasivos, ela corréi o
que tem pela frente; é um “humor rustico”, direto, que alia riso e
maltrato, deleitando-se no dissabor, na vergonha, na decepcao,
nos absurdos, no grotesco.

O riso hilstiano de Contos d’escdrnio/textos grotescos’ é nao
somente aquele que nao pode, mas, infalivelmente, que nao quer
ser contido. De humor rustico e “zombaria mordaz”, representa a
dicacitas romana, pois aparece duro, seco e insensivel.

Assim, podemos encontrar a dicacitas romana logo nas
primeiras paginas dos Confos: Crasso, personagem-narrador de

memorias, sessenta anos, descreve ao longo do seu livro as

’7 . . ~
Resumido, aqui, na expressdo Contos.



82

aventuras sexuais e literarias por que passou com um teor caustico
proprio. Ele diz: “Resolvi escrever este livro porque ao longo da
minha vida tenho lido tanto lixo que resolvi escrever o meu”
(HILST, 2002a, p.14); com refinada critica literaria, reprova(1) e
reaviva(2) autores e obras conhecidos: 1) “Entdo ndao vou escrever
um romance como... £ o Vento Levou ou Rebeca, Os Sertoes e
Ana Karenina entao nem se fala.” (id., ibid.); [Ezra Pound], “O cara
repelente. Um engodo. Invencao de letrados pedantescos” (op. cit.,
p.20); 2) “E eu, que decadéncia. Eu que na mocidade havia lido
Spinoza, Kierkegaard, e amado Keats, Yeats, Dante, alguns tao
raros (...).” (op. cit., p.31); “Eu havia lido Catulo aos 18 (...).” (op.
cit., p.34).

Crasso pretendia escrever seu livro e contar suas histérias. A
grande questao era como fazé-lo: deveria ousar e ultrapassar sua
incontida reveréncia a palavra?: “Sempre sonhei ser escritor. Mas
tinha tal respeito pela literatura que jamais ousei.” (op. cit., p.14);
ou entregar-se a despreocupagdao mercadolégica e publicar?: “E
tanta bestagem em letra de forma que pensei, por que nao posso
escrever a minha?” (op. cit.). Por enquanto, ele comega a escrever
suas memorias.

Segundo Sheila Dias Maciel, “as memoédrias sao a parcela da
literatura autobiografica mais reconhecida como puramente
literaria, muito provavelmente pela maior liberdade imaginativa que
a elas esta vinculada”. Assim, Crasso revisita as circunstancias

que o levaram a escrever seu livro, e, mais ainda, reapropria-se,



83

pela memdéria, de acontecimentos importantes em sua vida. Se o
riso foi para Lori uma arma ingénua contra a hipocrisia e a falta de
criatividade, para Crasso o riso € um objeto caustico, rustico,
satirico e grotesco, cuja pedagogia é fazer escarnecer das mais
variadas situagdées em que se acha o personagem.

Desta maneira, para analisar o riso que se apresenta nos
Confos, tratarei de uma caracteristica do riso (ndo abordada em
autores como Bergson e Vladimir Propp) que traduz o alcance da

proposta hilstiana para esta ficgao: a rusticidade romana.

3.1 — ARUSTICIDADE ROMANA

A rusticidade romana e a expressao de seu riso podem ser
vistas sob alguns aspectos na fic¢ao hilstiana: em primeiro lugar,
temos a prépria construgcao da narrativa que é realizada com
personagens encontrados na histéria antiga de Roma. Assim, no
primeiro paragrafo do livro, Crasso revela:

Minha mae me deu tal nome porque tinha mania de
ler Histéria das Civilizagoes. E se impressionou
muito quando leu que Crasso, um homem muito rico,
romano, foi degolado e teve a cabega entupida de
ouro derretido por algum adversario de batalha e
conceitos (HILST, ibid., p.13).

O Crasso romano, destacado pelo Crasso hilstiano, é o
general de César que deve, provavelmente, a expressao ‘“erro
crasso” a lembranga de um “erro grande”, “erro estupido” cometido
na derrota fatal do seu exército para os Partas - os partas eram um

dos povos da Pérsia (regidao constantemente atacada por gregos e

romanos e que hoje conhecemos por Ira), que Crasso queria como



84

sua. Devido a um erro estratégico, Crasso e seu exército sofrem
uma emboscada dos Partas, culminando na morte e humilhagao
dos vencidos: os derrotados tiveram maos e cabega expostas no
desfile dos vencedores, que as entregam ao rei. Neste cortejo
funebre e festivo ha uma cena marcante, do ponto de vista
simbélico e literario: os soldados presos passeiam entre o povo
(que entoa canticos obscenos e ultrajantes), como numa procissao,
e sao obrigados a fazer a encenacdo da derrota nas figuras
cabisbaixas dos comparsas (representam a maioria dos guerreiros)
e seu lider (um dos soldados vencidos é escolhido para
representar Crasso). No mesmo proscénio, aparece Surena
(responsavel pela morte do general romano) com um livro na mao
(num ato cujo climax se apresenta) e o entrega ao senado; as
fabulas milesianas foi o livro achado entre os pertences de um dos
jovens romanos presos, em que comenta Surena: “para mostrar
que nada havia a esperar de uma mocidade que se comprazia com
a leitura de tais obras” (CANTU, 1956, p.170).

Do mesmo modo, a cena é simbdlica porque representa o
costume romano pelas leituras licenciosas (embora, e
contraditoriamente, fossem proibidas oficialmente) e a tradigdo dos
cortejos burlescos:

E uma cena espantosa essa do divino César, em pé
em seu carro, de tunica purpura, com a toga
salpicada de estrelas de ouro, cetro em um das
maos e ramos de louro na outra, sofrendo, a guisa
de hinos de louvor, risos grosseiros e cantos
obscenos de seus legionarios, que o chamam de
pederasta (MINOIS, ibid., p.92).



85

E “a marcante ilustracdo do poder do riso nos romanos” que
afoga hierarquias no mesmo balde onde a plebe lava os pés; nem
mesmo César e sua forga imperial foram capazes de derrubar o
riso.

Burlesco e obsceno, entretanto, o riso nao deixa de servir
aos principios moralistas que, contraditoriamente, ocupam a cena
romana e glorificam seus alicerces:

sob o império, a satira politica nao desaparece, mas
adquire um torneio diferente. Ousa-se ridicularizar o
imperador, mas somente depois de sua morte e com

a finalidade de (glorificar o novo soberano,
rebaixando o predecessor” (MINOIS, ibid., p.90).

Da mesma forma, a cena de Crasso e a entrega das fdbulas
milesianas remetem a importancia literaria desses textos
licenciosos porque foram escritos pelo grego Aristides de Mileto,
cuja contribuicao foi servir de modelo, juntamente com a Safira
Menipéia de Varrao, ao Satiricon de Petréonio. Deve-se acrescentar
a esta informacao, que Petrénio escreve ficticiamente no Satiricon
as loucuras de uma sociedade sob o império de Nero e as
apresenta nao para vangloriar seu sucessor, mas para escarnecé-
lo — 0 que nao era costume dos escritores e poetas da época.

Sobre o autor de Satiricon, temos as palavras do historiador
Tacito transcritas por Giulio Davide Leoni no prefacio deste livro
intitulado “Petrénio: o tempo, o homem, a obra literaria”:

Ele (Petrénio) consagrava o dia ao sono, a noite aos
deveres e aos prazeres (...) um vultuoso refinado em
sua arte. (...) foi admirado entre os poucos intimos
de Nero. Tornou-se na corte o arbitro do bom gosto
(TACITO apud LEONI, p.11).



86

Por inveja de Tigelino, um correligionario de Nero, Petrénio
foi acusado de traicao, teve a familia presa e a ordem imperial de
matar-se. O fez. Antes, porém

recompensou alguns escravos e mandou castigar
outros; chegou a passear, entregou-se ao sono, a
fim de que sua morte, ainda que provocada,
parecesse natural. Nao adulou no seu testamento,
como a maioria dos que pereciam, Nero ou Tigelino,
ou qualquer outro poderoso do dia. Mas, sob os
nomes de jovens impudicos ou de mulheres
perdidas, narrou as devassidoes do principe e os
seus refinamentos; antes de enviar o escrito a Nero,
fechou-o, imprimindo o sinete de seu anel, que
destruiu a fim de que nao fizesse vitimas mais tarde
(op. cit., p.12).

Na narrativa hilstiana, os ares de Roma se apresentam e se
conluiem nos imensos vazios intermitentes, cabendo ao leitor
sequestrar ou nao os possiveis dialogos de uma e outra obra entre
si. Hilda Hilst ri e brinca das intertextualidades, propositadamente,
cujo fim é dar dinamicidade a fic¢ao, (re)tomando a referéncia a

histéria antiga de Roma nos fantasmas dos personagens histéricos

ressuscitados nos personagens ficticios:

1) Na amante Otavia: “e dizer Otavia na hora do gozo é como

gozar com mulher e ao mesmo tempo com general romano, com

rapagao e com Otavia inteira mulher de general” (Hilst, p.15);

2) Na histéria de Crasso: de acordo com Césare Cantu (1956),

Marcus Licinius Crassus Dives (115-53 a.C) tornou-se conhecido

por compor o primeiro triunvirato romano (Julio César, Pompeu e



87

Crasso), e criar brigadas contra incéndios: na Roma antiga havia
grande ocorréncia de incéndios devido as condigdes inseguras dos
altos prédios e recorrentes chuvas de raios. Entao, Crasso teria
organizado uma infra-estrutura para dirimir as consequéncias
dessas inconveniéncias naturais com a contratagao de carros-pipa
e um invejavel exército de trabalho que contava com 500 homens
(entre arquitetos, pedreiros e escravos) contratados para
reconstruirem as propriedades destruidas pelo fogo - é valido dizer
que o mesmo Crasso, apos oferecer o servico de contengcao de
incéndios, comprava as propriedades destruidas a preg¢os baixos
para depois reconstrui-las e vendé-las, é claro, no valor do
mercado imobiliario.

Nao coincidentemente, o Crasso hilstiano mostra que sua
veia empreendedora aproxima-se da do general romano:

Naquela época eu ja era muito rico (havia
bolado uma espécie de brigada de bombeiros,
um empreendimento novo, e negociava o0s
servicos ou os prédios ameacados. Tornei-me
proprietario de varios prédios e os alugava
rentavelmente) (HILST, 2002a., p.17).

3) No discurso filoséfico de Flora: Tito Lucrécio Caro (95-54 a.C.)

foi um filésofo-poeta, latino, que escreveu a obra De Rerum Natura
em cuja tradicdo e pensamento remontam aos fil6sofos Demoécrito
e Epicuro; procurou conhecer profundamente a Natureza e sua
interferéncia na vida humana cujo conhecimento rastreou
melancolias, tristezas, desanimos. Na literatura, a poesia-elo
Natureza e Humanidade de Lucrécio foi objeto de admiracdao de

Victor Hugo, por exemplo, que, segundo Georges Didi-Huberman



88

no ensaio A imanéncia estética (2003) foi inscrita na simples frase
“Lucrécio sonha”:

Num pequeno folheto conservado na Biblioteca
Nacional da Fran¢a, Hugo desenhou o perfil severo
de um homem de barba; uma espécie de mancha, na
frente de sua boca, parece fazer as vezes de sopro
sombrio (...). Embaixo, a direita, esta inscrito:
“Demdcrito ria/ Heraclito chorava/ Aristoteles
observava”. Depois, em letras grandes: “Lucrécio
sonha” (DIDI-HUBERMAN, ibid., p.127).

G. Didi-Huberman afirma ainda, que V. Hugo faz Lucrécio
reaparecer nas frases: “Lucrécio é esta grande coisa obscura:
Tudo. (...) O ilimitado estd em Lucrécio. (...) Lucrécio da as costas
a humanidade e olha fixamente o Enigma.” (op. cit.). V. Hugo
encanta-se com a profundidade poético-filoséfica de Lucrécio e
repete sua admiragao por varias vezes em seu texto critico.

Na narrativa hilstiana, Lucrécio reaparece, simbolizado e
metaforizado, na imagem e no discurso de Flora, mulher culta e
ninfomaniaca. Crasso, sarcasticamente, decifra as minucias
lucrecianas discursadas pela amante Flora com imagens risiveis:

Olhares misteriosos, pequenas citacoes a cada
instante, afagos despreziveis de maozinhas sabidas,
intempestivos discursos sobre a transitoriedade dos
prazeres (...). Uma delas, trintona, Flora (...), citava
Lucrécio enquanto me afagava os culhdes e
encostava nas bochechas translicidas a minha
caceta: 6 Crasso (até ai é texto dela) e depois
Lucrécio: “O homem que vé claro langca de si os
negoécios e procura antes de tudo compreender a
natureza das coisas” (HILST, ibid., p.18).

Ou seja, como o mesmo Crasso resume versos antes, “o que

eu podia fazer com as mulheres além de foder?”, o sexo



&9

paradigmatiza uma ética que percorre ndao s6 o pensamento

lucreciano, como também toda a obra hilstiana.

4) No diadlogo poético com Catulo: o poeta Catulo (Caius Valerius

Catullus, nascido em 84 e morto em 54 a.C.) aparece na narrativa
refletido em sua relagcao com Clédia: “Clédia foi o grande amor de
Catulo” (op. cit., p.34); e objeto de leitura de Crasso: “Eu havia
lido Catulo aos 18” (op. cit.). O valor de Catulo para Hilda Hilst,
entretanto, aqui representado na criagao de uma personagem que
corresponde a alguns aspectos da amada Lésbia do poeta latino, é
de ordem maior. Em entrevista aos Cadernos de Literatura
Brasileira (1999, p.39) constatamos:

CADERNOS: Sua poesia ecoa a voz de certos
poetas latinos, sobretudo Catulo e Marcial, (...).
Clédia, também chamada Lésbia, a amante
impiedosa de Catulo, é sua personagem nominal;
(...) HILDA HILST: E verdade, tenho essas
influéncias sim. Eu lembro que sempre que eu falava
de Catulo pensavam que era o Catulo da Paixao
Cearense.

O “Catulo da paixao”, alias, ironicamente retomado por
Crasso quando este explica: “Clédia foi o grande amor de Catulo.
Nao é o da paixdao Cearense, é o outro. Isso nao importa” (HILST,
ibid., p.34). Também noutros versos do livro Jubilo, memoria,
noviciado da paixdo (HILST, 2001, p.66), a histéria de amor entre

Catulo e Clodia é relembrada:



90

Se Clodia desprezou Catulo
E teve Rufus, Quintius, Gelius
Inacius e Ravidus

Tu podes muito bem, Dionisio,
Ter mais cinco mulheres

E desprezar Ariana

Que é centelha e ancora

E refrescar tuas noites
Com teus amores breves.
Ariana e Catulo luxuriantes

Pretendem eternidade, e a coisa breve
A alma dos poetas ndo inflama.
Nem é justo, Dionisio, pedires ao poeta

Que seja sempre terra o que é celeste
E que terrestre ndo seja o que é so terra.

- e na “Meméria”, poesias expressas na coletanea de Exercicios
(HILST, 2002b, p.81), a voz poética ressoa dizendo “Ié Catulo para
mim pausadamente”.

Na verdade, esses quatro subitens corroboram para algo que
podera ser visto durante todo o percurso literario-critico desta
tese: a presencga oscilante e lancinante de “lugares vazios”.

A proposta é que o leitor identifique os personagens e suas
realidades como “signos” a serem decifrados para ele (que
participa da ag¢ao comunicativa da leitura) e para o mundo (nas
diferentes interpretacoes e olhares da realidade). Quando o
escritor estabelece a sua criagdao e a joga no mundo, ele relativiza
as arestas codificadas de seu escrito para torna-las parte de um
processo continuo, incessante e oscilante da recodificagcao do

texto.



91

Nao de outra maneira, o convite recodificante que Hilda Hilst
faz ao seu leitor pode ser resumido na afirmacao de Wolfgang Iser
(1999, p.126):

Os lugares vazios (...) designam (...) a possibilidade
de a representacao do leitor ocupar um determinado
vazio no sistema do texto. Os lugares vazios indicam
que ndao ha necessidade de complemento, mas sim a
necessidade de combinacdo. Pois sé quando os
esquemas do texto sao relacionados entre si, o
objeto imaginario comec¢a a se formar; esta operacao
deve ser realizada pelo leitor e possui nos lugares
vazios um importante estimulo.

Nesse sentido, as palavras “combinacao” e “estimulo”
resumem a leitura dos Confos de Hilda Hilst, porque falam dessa
tentativa em preencher os lugares vazios, incluindo, ligando,
reunindo o mundo que o texto ofereceu. E um ato criativo e
criador, profusamente oposto ao desejo destrutivo de dissecar e
desautorizar um texto, mas “estimulo” e for¢ga regeneradora.

Por outras palavras, é a confirmagao do legado do leitor de
Finnegans Wake, de que trata Umberto Eco no livro Lector in
Fabula (1986, p.43), “capaz de efetuar, no tempo, o maior numero
possivel dessas leituras cruzadas (...) mediante uma estratégia
textual”. Ou seja, o leitor que se depara com o ‘“texto aberto”,
exposto a um variado numero de interpretagcoes, deve ter o cuidado
e a coeréncia que uma leitura ecoe noutra, numa combinacgao, e
nao, contrariamente, a abertura incomensuravel de interpretagées.

Dessa forma, os textos precisam de Ileitores que se

disponham trocar o seu conhecimento adquirido, seu repertério, e

realiza-lo de forma dialégica e nao de forma “ideal” ou até



92

“idealizadora”. Sendo objetos do trabalho humano, estao expostos
a varios tipos de interpretagdoes — entendidas, ainda, sob a ética de
U. Eco no livro Os /limites da interpretacdo (1995, p.81) que
explica:

Um texto aberto continua sendo, ainda assim, um
texto, e um texto pode suscitar uma infinidade de
leituras sem, contudo, permitir uma leitura qualquer.
E impossivel dizer qual a melhor interpretagdao de
um texto, mas é possivel dizer quais as
interpretacoes erradas.

Nesse sentido, sinto-me a vontade para questionar a relagao
autor-modelo e leitor-modelo preconizado por Umberto Eco nas
Seijs propostas pelos bosques da ficcdo (1994): “Essa voz [que] se
manifesta como uma estratégia narrativa, um conjunto de
instrugdées que nos sao dadas passo a passo e que devemos seguir
quando decidimos agir como o leitor-modelo” (ECO, 1994, p.21). A
meu ver, nem mesmo a relacao obsessiva de Harold Bloom (2002,
p.17) com Shakespeare, que se coaduna na afirmativa
“Shakespeare nos inventou, e continua a conter-nos em si” -,
talvez uma das representagcoes de maior devotamento a um autor -
significa a existéncia de um leitor e autor modelos: afinal, o “ideal”
acaba por redundar na “idealizagao”.

Na verdade, os textos precisam de leitores que participem da
obra, recriando-a, efetivamente; de modo contrario, o “conjunto de
instrugcoes” dadas pelo autor, retira do leitor a oportunidade
criativa de fazé-lo. Por isso, retomo as palavras de W. Iser quando

este afirma:



93

O lugar vazio permite que o leitor participe da
realizagdo dos acontecimentos do texto. Participar
nao significa, em vista dessa estrutura, que o leitor
incorpore as posicdoes manifestas do texto, mas sim
que aja sobre elas (id., ibid., p.157).

As palavras de W. Iser chamam atencao, dessa maneira, para
o leitor como participe do texto. Ao invés de um leitor-modelo,
temos aqui uma espécie de leitor esforgcado, dedicado, atento as
propostas e desafios da obra, em cujas interpretagdoes podemos
achar os parametros delineados pelo autor ao longo da leitura:

O leitor cumpre através de suas representacoes,
cujo conteudo material é produzido pelas posigdes
textuais dadas, a necessidade de determinacao
exigida pela estrutura de compreensao e prefigurada
pelo lugar vazio; (...) O importante papel do lugar
vazio para a interagao de texto e leitor se comprova
também nos varios padroes de interacdo por ele
organizados, que se sujeitam a diferenciagoes
histéricas (op. cit., p.158).

Assim, o /eitor dedicado [grifo meu] é esse sujeito que
ausculta as vozes de seu tempo, inserindo no processo
interpretativo do texto as significancias possiveis do trabalho
oferecido por seu escritor. Nao ha génios, nem discipulos; o
Quixote ja foi escrito e ndao podemos ser Cervantes — como fez
Pierre Menard, um leitor-modelo, com a tentativa de “conhecer bem
o espanhol, recuperar a fé catdlica, guerrear contra os mouros ou
contra o turco, esquecer a histéria da Europa entre os anos de
1602 e de 1918, ser Miguel de Cervantes” (BORGES, 1995, p.58).

O leitor precisa ser dele mesmo, construir o que tiver

condi¢cdao, reconhecer que nem sempre consegue alcangcar o que



94

pretende; qui¢a, pode aprender com Borges que afirmou: “em vao,
procurei reconstrui-las” (op. cit., p.62).

Desse modo, Hilda Hilst agrega em Confos intertextualidade
e metafora como meios simbdlicos: um Crasso (general romano)
que namora Clodia (a Iésbia de Catulo), ambos personagens, que
riem sarcasticamente do préprio destino, como faziam os romanos,
para quem “o riso nunca esta longe (...). Ele constitui parte
essencial do espirito latino, que encontramos até nas instituicées”
(MINOIS, ibid., p.84), congregando ai “as vezes um pouco de fel”
para falar da prépria vida e, principalmente, para rir da vida dos
outros.

De acordo com a apresentagcdo de G. Minois, alguns
estudiosos mostram que a heranga camponesa forte dos romanos,
sua forma de lidar com a terra e os levantes naturais advindos dai,
geraram “marcas especificas do riso romano”. Uma certa
“causticidade” que se origina, também, do cotidiano fatigante das

usuras do campo e do riso aliado aos cultos de fecundidade:

Em todas essas ocasidoes, da-se livre curso ao riso
desenfreado, a licenciosidade, a vivacidade
agressiva; é o espirito da “licenga fescenina”, que
permite injurias, agressdes verbais as mais
audaciosas, uma orgia de grosserias comicas” (op.
cit., p.84).

A prépria lingua latina oferece terreno fértil ao sarcasmo e

corrosao comicos:

A lingua latina permite também compreender o
carater mordaz do humor latino. Com suas formas
elipticas, ele se presta maravilhosamente ao
sarcasmo, a tirada, ao jogo de palavras conciso e



95

picante, caracteristico da dicacitas, ou causticidade.
O costume camponés de cobrir as pessoas de
impropérios esta na origem de muitos sobrenomes
latinos, estigmatizando defeitos fisicos, intelectuais
e morais (...), o simples deslocamento de uma letra
permite uma mudanga de sentido comico: M. Fulvius
Nobilior, o notavel, torna-se, para Catao, Mobilior, o
instavel (MINOIS, ibid., p.85).

O uso da lingua latina, responsavel pelo emprego de jogos,
analogias e deslocamentos do sentido das palavras, nao é
diferente da maneira como Hilda Hilst usufrui da etimologia dos
nomes dos personagens. Na verdade, os nomes dados aos
personagens produzem um “efeito estufa” na atmosfera da
narrativa hilstiana, ou seja, a temperatura do texto ¢é
essencialmente modificada e (de)corre da/com a cadeia de
acontecimentos incontidos, mas determinantes.

A pesquisadora Ana Cristina Chiara nos lembra no artigo Lori
lambe a memoria da lingua (2003, p.75), por exemplo, que a
personagem Hillé de A obscena senhora D “parece contrapor a
imanéncia da linguagem obscena (il est) a transcendéncia
melancdlica da linguagem filoséfica.” Isto significa, precisamente,
que a personagem € ou esfd, prescreve sua histéria com a ousadia
da linguagem que embate com o que “nao diz” - o obsceno -, e com
o que “quer dizer” - a experiéncia metafisica. A histéria de Hillé
nos mostra que esse estado // esf perscruta as duas instancias de

ser e estar, cujo fim sera sempre a busca “Dele”, o “Sem Nome”,

que é Deus.



96

Nos Confos, além da relagcao historico-literaria dos nomes
dos personagens, ¢€é importante atentar para o significado
etimolégico e conotativo destes:

1) Crasso significa:

a) Tosco, grosseiro, rudimentarr é a medida das atitudes do
personagem que numa dezena de ocasides é bastante rude e seco:
o personagem descreve uma situagao com a amante Otavia
(mulher “langorosa”, “cinica” e que “gostava de apanhar”), que,
para atender a sua vontade de apanhar, bate-lhe sem piedade:
“meti-lhe a mao na cara quatro, cinco vezes. (...) A cada bofetao
um ruido grosso e fundo” (HILST, 2002a, p.17). Crasso €& um
afortunado de indelicadezas. Sua trajetéria ficcional caminha
também com seus percalgos pessoais (orfandade e solidao), que, a
procura de vastas experiéncias sexuais e descobertas existenciais,

encontra na literatura um veiculo risivel.

b) Densa espessura, grosso: uma outra caracteristica que aparece
repetidas vezes na narrativa é a alusdao ao nome Crasso com
atrativos e disposi¢coes sexuais:

Gosto muito de mulheres grandalhonas e peitudas
(...) que saibam acolher um caralho. Na minha
primeira bandalheira a maozinha fofa e curta de Lina
foi insuficiente. Tive que sobrepor a minha mao a
sua (...) (op. cit., p.15).



97

2) Clédia é:

a) Lésbia: a esposa de Quintus Metellus Celer, e que o poeta
Apuleio disse tratar-se, Clédia e Lésbia, da mesma pessoa, “pois
os poetas elegiacos escolhiam um pseudénimo que tivesse o
numero de letras igual ao do nome verdadeiro”, lembra Ivone da
Silva Rebelo no artigo Lésbia: a inspiracdo romdntica de Catulo.
Emilio Zaina no artigo La descripcion del cuerpo de Lésbia (1995)
mostra que a musa representativa do amor “excede lo puramente
fisico”; como também, que a relagao simbiética e obsessiva de
Catulo por Clédia (Lésbia) é, variadas vezes, demonstrada nos
versos de seus poemas:

POEMA 58 (remetendo-se a Célio):

Nuestra Lesbia, Celio, aquella Lesbia,

aquella Lesbia a quien Catulo amé,

mas que a si mismo amo,/

mas que a todo lo suyo amo,

ahora em esquinas y em callejuelas

se las pela a los magnanimos nietos de Remo.

POEMA 92:

Lesbia dice pestes de mi todo el tiempo y no para.

iQue me muera si Lesbia no me quiere!

¢ Como lo sé? Porque me pasa lo mismo:/

la maldigo a todas horas,
pero jque me muera si no la quiero!

O poeta repete seu amor a Lésbia noutros poemas (2, 3, 5, 7,
8, 43, 51,70, 75, 85, 109) num paroxismo idealizante, fazendo com

que o leitor de seus versos reconhegca em Lésbia uma imagem

indescriptible e incomparable y sélo aparece
transmutada em la fragua de la poesia, moldeada
por las obsesiones y concebida por todos los
matices que hay entre el amor mas profundo y el
despecho mas agudo. Uma imagen hecha a la



98

medida de las ilusiones de cada uno, um espejismo
inalcanzable (ZAINA, ibid., p.25).

b) Amante: Crasso nao é Catulo, mas sua amante é uma mocga
chamada Clédia (que nao é Lésbia!) que gosta de mulheres:

pois encontro uma Clédia na igreja, aos prantos,
linda linda, penso que esta chorando porque perdeu
a maezinha ou o marido, e sabem por que ela esta
chorando? Porque sua amante, uma mogoila
nadadora, dona da mais exigua mas perfeitissima
vagina, segundo me diz Clédia, atravessara hoje o
Atlantico. (Nao a nado, de navio mesmo.) As nove
da manha, em lua-de-mel com seu marido, um
famoso tenista (HILST, ibid., p.35).

Verdadeira semelhangca a Lésbia de Catulo: “Verdade que a
Clédia de Catulo gostava demasiado de homens. Pois acreditem:
ela parecia gostar demais de mulheres” (op. cit, p.34); e que
parecia reinar livremente sobre prazeres impulsivos e férteis nas
versoes:

1) Romana: “la potencia sexual de Lesbia se descarga sobre los
“ijares” de trescientos amantes al mismo tiempo” (ZAINA, 1995,
p.22). Mil vezes maior a cada momento com Catulo, que clama:

POEMA 5:

Vivamos, Lesbia mia, y amemos,

Y a las maledicencias de los viejos severos
Démosles menos valor que a uma peseta.

Los astros pueden morir y volver;

Pero nosotros, uma vez que muera nuestra breve
luz,

Deberemos dormir uma ultima noche perpetua.
Dame mil besos, luego cien mil;

Luego otros mil, luego otros cien mil;

Luego hasta otros mil, luego cien mil.

Después, hechos ya muchisimos miles,
Revolvamoslos, para que no lo sepamos nosotros,
Ni ningun malvado pueda miramos com malos ojo,
Cuando sepa cuantos besos nos dimos.



2) E Hilstiana:

99

O conas e caralhos, cuidai-vos! Clédia anda pelas
ruas, pelas avenidas, olhando sempre abaixo de
vossas cinturas! Cuidai-vos adolescentes, machos,
fémeas, lolitas-velhas! Colocai vossas maos sobre
as genitalias! (...) Caustica, Clédia atravessa ruas,
avenidas e brilhosas calcadas. O, pelos deuses,
adentrai vossas urnas de basalto porque a leoa
ronda vossas salas e quartos! (...) Centurides,
mogoilos, guerreiros, senadores, atentai! (HILST,
2002a, p.36-37).

c) Pintora: logo que conhece Clédia, Crasso admira-se e diverte-se

com o oficio da amante-artista:

As pinturas de Clédia eram vaginas imensas,
algumas de densidade espessa, outras
transparentes, algumas de um rubi-carmim
enegrecido mas ténue, vaginas estendidas sobre as
mesas, sobre colunas barrocas, vaginas dentro de
caixas, dentro dos troncos das arvores, os grandes
labios estufados iguais a seda esticada, umas feito
fornalhas, algumas tristes, pendentes, pentelhos
aguados, ou iguais a caracdis, de um escuro nobre.
A variedade de clitéris era inigualavel: pequenos,
textura de tafeta brilhoso, minimos, cravados de
infimos espinhos ou grandes, iguais a dedos
mindinhos, duros de sensualidade e robustez.
Pintava dedos tocando clitéris. Ou dedos isolados e
tristes sobre as camas. Ou um unico dedo tocando
um clitéoris-dedo. Dizia ter se inspirado no dedo de
Deus da capela Sistina. Aquele do teto (op. cit.,
p.38).

O leitor pode rir das “coincidéncias” e “semelhangas” entre as

histérias, mas seu riso nao pode deixar de ver a metafora que

subsiste nos encontros dos personagens homénimos. Como nos

ensina Flavio Kothe nA alegoria (1986, p.09), a metafora “é tanto

mais surpreendente quanto mais distantes entre si forem os

elementos da comparacao”: ocorre que entre o Crasso-romano e o



100

Crasso-hilstiano ha metafora. Ambos estao distantes histérica e
socialmente, pessoal e intencionalmente, mas agregam identidades
intercambiaveis e possiveis no contexto que se encontram.

Na histéria antiga, o Crasso de Roma tornou-se general
porque nao conseguiu participar da alta corte de César: dai buscar
seu prestigio como comandante do exército e agente financiador; o
Crasso-hilstiano, até entao, nao havia conseguido prestigio
literario, “sempre sonhei ser escritor.”; e, tampouco, sexual — pelo
menos nao da maneira como ambicionaria! — porque de repente
comega a amar, “sera que ando sentindo amor? Meu Deus, isso vai
me brochar para sempre. Nao ha nada mais estragcalhante e
corrosivo!” (HILST, ibid., p.87).

Mais adiante, o personagem da ficcao recorda: “mamae
morreu logo depois de me dar esse nome”. Passa entdao a insinuar
alguma maldicao relacionada ao seu préprio nome; como o Crasso-
romano, que morreu com a cabeca entupida de ouro, o Crasso de
Contos, ao ser nomeado pela mae, teve sua histéria também
interrompida por uma emboscada: “Mamae morreu logo depois de
me dar esse nome. (...) ela falou: Crassinho. Suspirou e morreu.”
(op. cit., p.13). A emboscada que sofreu Crasso-romano pelo parta
Surena foi decisiva: culmina em sua morte; no Crasso-hilstiano
parece acontecer uma “emboscada do destino”: ele perde de uma
s6 vez pai e mae - o pai morre um més depois da mae: “Morreu em
cima de uma mulher nada elegante, mas muito mais gostosa que

mamae, segundo me disseram. A mulher era uma puta (...)” (op.



101

cit.). Nesse sentido, “ndao sé o primeiro termo adquire a identidade
do segundo [Crasso-hilstiano e Crasso-romano], mas cada um
também perde sua identidade ao identificar-se com o que nao é”
(KOTHE, 1986, p.11). Assim, embora Crasso seja sempre o Crasso
general romano, numa perspectiva diacrénica, ao reaparecer
simbolicamente numa personagem que leva seu nome, refaz
sincronicamente seu falso poder de ser-ele-mesmo para tornar-se
um-outro-também, que, com ele, troca aspectos de identidades
metafoéricas.

Mas voltemos a narrativa. Crasso encontra sua futura
amante, Clédia, numa igreja. Ele se senta num dos bancos vazios
para “pensar no pau e na vida”, de repente, “um perfume de tenras
ervazinhas inundou a igreja” (HILST, ibid., p.32): é Clédia que
chega - interessante pensar nessa imagem “roméantica” para o
encontro de Clédia e Crasso: uma igreja e um frescor de ervas. E
como se a escritora nao resistisse a poeta e celebrasse esse
encontro marcante com uma sensac¢ao silenciosa: “um aroma te
suspende e vens a mim” (HILST, 2002b, p.45).

Na igreja, crasso vé uma mulher que chora; e descreve:

Os lindos ombros sacudiam-lhe dentro da blusa de
seda amarelo-dourada. Fungou no lencinho. (...) O
discreto decote da blusa deixava a mostra a textura
reluzente da pele. E que pesco¢o! (...) o mesmo
pesco¢o da Vénus de Praxiteles (HILST, 2002a,
p.32-33).

Com meneios sublimes, as frases vagueiam a imaginacgao
com seus diminutivos “ervazinhas” e “lencinho”, fazendo lembrar

os versos de uma poesia classica amorosa, e retrucam na reflexao



102

seguinte do personagem: “o estremecer do pau é indefinivel”. Ja
quase meio-dia, Crasso e Cldédia saem da igreja, brindam com
uisques e pinturas no apartamento de Clédia - também musedloga,
confessa-se pintora (nem paisagens, homens ou animais) de
vaginas.

Portanto, a dor que Crasso vira estampada nas lagrimas da
mo¢a em frente ao altar da igreja, era pelo abandono da namorada
que a deixou para navegar pelo Atlantico em lua-de-mel com o
esposo:

Pois encontro Clédia na igreja, aos prantos, linda
linda, penso que esta chorando porque perdeu a
maezinha ou o marido, e sabem por que ela estava
chorando? Porque sua amante, uma mogoila
nadadora, dona da mais exigua mas perfeitissima
vagina, segundo me diz Clédia, atravessara o
Atlantico. (Nao a nado, de navio mesmo.) As nove
da manha, em lua-de-mel com seu marido, um
famoso tenista (HILST, ibid., p.35).

E o que faz Crasso com todas essas informagcées? Ri seca e

grotescamente: 1)Ri _das tantas vaginas que vé expostas pelo

apartamento de Clédia: “Clédia morava num atelié ensolarado (...).
Levantava-se as 8 horas, tomava suco de orquideas (...). As
pinturas de Clédia eram vaginas imensas (...). A variedade de

clitéris era inigualavel” (op. cit., p.38); 2)Ri _de Cldédia por pintar

seu sexo: “Fiquei umas duas horas posando para o primeiro retrato
de um caralho em repouso. De vez em quando ela dava um

beijinho no meu pau. Ele fremia (!)® (op. cit.,, p.39-40); 3)Ri_de

% O verbo “fremir” faz uma referéncia a citagio “seu pénis fremia como um passaro”, do romance O amante
de Lady Chatterlej de D. H. Lawrence. Na verdade, o que temos aqui é a intertextualidade entre O caderno
rosa de Lori Lamby, para quem a citagao serve de epigrafe ao Caderno Negro escrito pelo pai de Lori; e os



103

Rubito (um outro amante de Clédia, porque ambos mantinham uma
“relagao aberta”), um negro de quem Clédia gostava de chupar os
dedos: “Clédia ria e chupava os dedos de Rubito. (...) Rubito: nao
prefere chupar o dedao, hen? Esse aqui? E segurava o pau” (op.
cit., p.42).

Desse modo, o riso caustico de Crasso reencontra, em sua
esséncia, a dicacitas. Dicacitas que é patriménio e heranga de um
povo, segundo Georges Minois (2003, p.77), descaracterizado por
estigmas histéricos:

Os latinos nao sdo mais sérios que os outros. Foram
os historiadores e os pedagogos que construiram e
transmitiram durante séculos — por meio de estudos
classicos e de humanidades, baseando-se em textos
escolhidos - a imagem imponente de uma
romanidade grave, herdica, solene, estdica.

O autor pdoe em questdo, dessa maneira, as narrativas
histéricas, socioldgicas, literarias e filoséficas dadas a Roma
antiga, por legitimarem, profusamente, um “mundo romano”
estilizado, sério e virtuoso.

Dessa maneira, os motivos que levaram ao disfarce do riso,
destaca G. Minois, podem ter sido os mesmos que o fizeram
eclodir: a permanéncia de um regime social soélido. A satira
politica, por exemplo, foi pratica comum entre romanos, mas,
apesar de brincarem e tornarem risiveis as figuras importantes de

sua histéria, como o imperador César, nao o destronam.

Contos, pois Crasso brinca: ‘Meu pau fremiu (essa frase é seqiiela minha por ter lido antanho o D. H.
Lawrence)” (HILST, ibid., p.32).



104

O fato é que as obscenidades e grosserias fazem parte do
humor romano, da satisfacdao em rir de si mesmos “como antidoto
ao orgulho e as pompas humanas” sem, com isto, ferir o regime
social vigente e a hierarquizagao de suas formas. Podemos dizer
que o mesmo riso que difama, acolhe; bate e acaricia, desvela e
esconde. Num percurso proprio, o riso romano desfocaliza as
caricaturas criadas sobre si e arregimenta gargalhadas; contradiz-
se e fortalece sob varios prismas os mesmos personagens. Horacio
mesmo é um bom exemplo disso: autor classico latino, que
escreveu as Sdtiras (1964, p.51), ora diz: “minha pena porém, sem
justa causa,/ninguém atacara: ela me escuda”, reportando-se a
atividade sublime e singular da escrita como sacerdécio e vocagao;
ora declama haver merecimento no riso do leitor: “ndao basta
arreganhar com riso o ouvinte,/bem que haja nisto algum
merecimento: cumpre ser breve, e a sentenga corra,/sem que os
termos a lassa orelha onerem” (op. cit., p.44); ora briga com as
formas grotescas que causam desarmonia e riso:

Suponhamos que um pintor entendesse de ligar a
uma cabeg¢a humana um pescogo de cavalo, ajuntar
membros de toda procedéncia e cobri-los de penas
variegadas, (...); entrados para ver o quadro, meus
amigos, vocés conteriam o riso? (HORACIO, 1990,
p.55).

Interessante notar, no entanto, que este mesmo Horacio,
desaprovador do uso da arte para qualquer procedéncia que nao

seja aprimorar e ratificar o “belo”, “harmoénico”, “sublime”, faz seus

leitores rirem sem qualquer elegancia e elevagao:



105

Ousas me pedir, velha podridiao centenaria, que
gaste contigo o meu vigor, quando tens os dentes
pretos, tua figura toda sulcada de rugas e entre tuas
nadegas murchas boceja uma pavorosa abertura
como a de uma vaca que digeriu mal? (...) Meu
membro niao estda menor e mais mole? (HORACIO,
2003, epodos 8).

Como diz Alexandre Agnolon em Uns epigramas, certas
mulheres (2007, p.41), Horacio “subjaz de fato a substancia do
risivel (...), ao rejeitar os vaos esforgcos que a mulher, idosa,
empreende com o intuito de excita-lo” para tornar seus versos num
grotesco inimaginavel ao autor sublime das Odes.

Ora, esse riso satirico e grotesco que herdamos dos romanos
redunda nos textos de Hilda Hilst frequentando-os em lugares
publicos e reconditos, dizendo e desdizendo, inflamando loucura e
transparecendo tristeza. Suas personagens riem e brincam,
paroxisticamente, indo do baixo ao alto, do grotesco ao sublime, e
nido acabam. As vezes silenciam e se protegem numa grave
reflexao filos6fica: uma dessas reflexdes, por exemplo, redundam
na critica recorrente de Hilda Hilst ao mercado de livros, ao fato de
“nao ser lida” por ser considerada de “dificil leitura”, que culmina
na satira ao pais, a arte, a literatura. Mas retomam o riso, como
lembra Deneval de Azevedo Filho no livro Holocausto das fadas
(2002, p.78): “Com os autores classicos do género eroético, HH
dialoga e se mostra satirica. Pelo riso é possivel captar as criticas
ao mercado editorial no confronto com Flaubert, Henry Miller e

Bataille (em CR®) e D.H. Lawrence”.

? Sigla do autor para o livro O caderno rosa de Lori Lamby.



106

3.2 - O RISO E A SATIRA

A palavra “satira”, etimologicamente, sempre foi associada
aos satiros da mitologia grega. Diz-se sobre estes que gostavam
muito de rir, armar ciladas para as ninfas, embriagar-se, cantar,
dancar e cortejar o deus Baco — que, juntamente aos pas e faunos,
conduziam alegremente a divindade em suas conquistas bélicas
(MENARD, 1957); Alain Moreau em Dijonisio antigo, o inatingivel
(2005, p.239-248) do Dicionario de mitos literarios, faz referéncia
aos satiros representados em algumas esculturas como aqueles
que carregaram Baco nos bragos quando este era crianga:
companhias favoritas que costumavam exibir “um falo
impressionante”; Ovidio, em suas Metamorfoses (2000, p.43),
afirma serem os satiros semideuses dos campos que merecem
culto e honra: “ha, porém, semideuses entre os homens,
Campestres numes ha, Faunos, e Ninfas, Satiros (...). Se ainda
honra-los no Céu nao nos aprouve, nas dadas terras é dever que
habitem”.

Os satiros pertenciam, dessa forma, as naturezas animal e
humana. A natureza humana se evidenciava no corpo ereto, na
capacidade para arte da musica (é apresentado tocando cimbalos
e flautas), dan¢a e guerra — segundo René Menard (1957), na arte
bélica o papel dos satiros, além de “sorver o vinho das maiores
anforas”, era o de saberem camuflar-se em peles de outros

animais e serem “sempre fujoes na luta”.



107

A natureza animal remetia a uma complei¢cao fisica que
apresentava nariz pequeno e chato, orelhas pontudas, chifres
nascentes, olhos obliquos e partes de bode (rabo, duas
papadinhas sob o queixo, e, por vezes, representado com pernas
deste animal) ou rabo de cavalo. A relagdao etimolégica entre os
satiros e a satira é, desta maneira, celebrada e simbolicamente
relacionada a alegria e zombaria, algazarra e desordem.

Matthew Hodgart afirma em seu estudo La Sadtira (1969),
entretanto, que a relagcao entre as palavras “satiro” e “satira” é
apenas uma semelhanga repetidas vezes relacionada por autores
antigos e modernos:

De la raiz satur, que significa “lleno” (como en
“saturado”, y relacionada con saftis, “bastante”). Un
satura lanx era un plato lleno y en particular, un
plato lleno con los primeros frutos de la cosecha que
se ofrecia a Ceres y a Baco (HODGART, 1969,
p.-133).

Quintiliano foi mais definitivo ao afirmar: safura tofa nostra
est (a satira é toda nossa); e confirma, assim, a tradigcao romana
para quem os poetas Enio e Pacuvio foram os primeiros a realizar
a transicao da satira teatral para a satira em versos. De acordo
com G. Minois (ibid., p.85-86),

Essa satura, da qual provém a satira, é reveladora
do rustico temperamento romano. Ela é uma espécie
de “teatro total”, misturando expressao corporal,
canto, danca, palavra em uma atmosfera festiva
global. (...) De inicio improvisados, espontaneos, os
textos sao, depois, passados para a escrita; eles
testemunham uma zombaria rastica que
desembocara, cerca de 240 a.C., na primeira
representacao verdadeira de uma comédia.



108

Ora, é deveras significativo, ressalta o autor em frase
posterior, que em Roma a Comédia tenha aparecido antes da
Tragédia. O espirito burlesco dos romanos é uma marca que
muitos textos classicos fizeram questao de deter a fim de
mostrarem uma paisagistica grave da identidade romana que nao
condizia com a realidade em sua abrangéncia total. Entdao, qual a
necessidade de transmitir-se uma “romanidade” diferente daquela
que existia? O mesmo autor responde: “caricatura, evidentemente”,
cujo fim era o de erigir, juntamente aos dominios geografico,
politico e cultural, a imagem opulenta de uma Nacao virtuosa,
impassivel, solene - nao a toa remeter-nos a imagem de uma
instituicao romana secular como a Igreja Catélica que, dificilmente,
encontraria sustentagcdao num ethos tao diversamente construido
como o dgrego (cujo cosmos foi amplamente discutido pela
mitologia e filosofia). O efhos oficial romano da opuléncia e
gravidade veio a calhar com a proposta conservadora de um
politico como o apéstolo Paulo que tao ferozmente conseguiu
institucionalizar e definhar o “sermao da montanha”.

Ja no final do século Il a.C., Lucilio, autor latino, transformou
a satira numa mistura, uma “miscelanea moral y politica: sus
satiras eran cartas abiertas al publico, sobre asuntos de politica,
de moral y de critica literaria” (HODGART, ibid., p.133).

De modo geral, a satira tem algumas caracteristicas que nao
podem deixar de ser destacadas: em primeiro lugar, deve ser uma

denuncia agressiva e reconhecivel pelo expectador, isto é, o



109

expectador deve ter ciéncia do objeto satirizado para dele se
deleitar com o riso. Nesse sentido, Maria Teresa de Franga em sua
tese de doutorado intitulada A constru¢cdo lingiistica do riso nas
crénicas de José Simdo (2006), mostra-nos que esse empenho
entre autor e leitor é bastante explorado pelo jornalista José Simao
em suas cronicas. Como um desafio diario, o jornalista exige de
seu leitor wuma atualizagao constante das noticias e
acontecimentos passiveis de riso:

O autor, como um estrategista, calcula os
movimentos de seu leitor, com uma grande
diferenca: ele é um estrategista que torce para que
o outro (o leitor) venca. (...) O que nos parece
transparente é que o autor confia em que seu leitor
buscara tais informacgdes, se ja nao as detiver. O
leitor “pressuposto e instituido”, ciente de que os
jogos de palavras e as brincadeiras verbais
relacionam-se a acontecimentos recentes, sabera
localizar as alusdes e buscara meios de resolvé-las
(FRANGCA, 2006, p.67).

Em segundo lugar, a satira deve conter elementos que exijam
do leitor a possibilidade de abstrair e fantasiar sobre o que esta
sendo exposto. Nos Confos, a saga do personagem Crasso conta,
entre outras coisas, sobre a dificil empreitada da escrita de um
livro. Quando finalmente resolve fazé-lo, vé o deménio: “Presumo
que cada um de nés vé o seu deménio”’(HILST, 2002a, p.110). Ora,
um dos mitos literarios que se tornaram bastante conhecidos pela
versdo de Goethe foi o deménio Mefistéfeles de Fausfo (um
personagem desencantado com a vida que acaba fazendo um pacto

com mefisto); ademais, este mito recriado por Goethe é oriundo

dos entre séculos quinze e dezesseis (entre 1480 e 1540) e que,



110

na verdade, conhecia um Fausto “bem pouco louvavel. Astrélogo
que as vezes era apreciado, as vezes suspeito de charlatanice
(...), levou uma existéncia errante na Alemanha meridional e nas
regidoes banhadas pelo Reno.” (DABEZIES, 2005, p.334-341). Nas
versoes populares vendidas nas feiras de Frankfurt, o cimo tragico
reveza com o “estilo truculento e ingénuo” que conta as farsas e
lances de magia do personagem, “em suma, a idéia é fazer rir e
meter medo, alternadamente!” (op. cit.).

O demédnio de Crasso, no entanto, satiriza com a imagem
divina e grandiosa do mal, recrutando a imagem de um diabo

bastante singular:

Um senhor de meia-idade mais pro balofo que pro
atlético, lingliista, e muito interessado nos
esotéricos da semantica, da semiética, da
epistemologia, coisas essas que eu nunca vou saber
o que sdo. (...) Tem vontade de tentar a literatura
infantil. Sente nostalgia de traquinagem e inocéncia.
Diz que gostaria de ser humano para poder publicar
um livro e colocar o retratinho dele, crian¢ca, na
contracapa. Digo-lhe que as criancinhas de hoje
gostam mesmo é de enfiar o dedo no cu. Ele fica
alarmado (HILST, 2002a, p.110).

Ora, este demédnio, além de nao se parecer com o astuto
Mefistoéfeles, desdiz a imagem para este criada ao mostrar-se fraco
e inseguro, fazendo ver no depoimento de Crasso as sensacgoes de
tédio e impaciéncia:

Demoédnio: (...) deixa ler o meu poema pra vocé,
deixa?

Eu[Crasso]: (entediado) é muito comprido?
Demodnio: ndao, é bem curtinho.

Eu: entao vai, va.

Deménio: é um poema infantil, viu?

Eu: tudo bem. desembucha (op. cit., p.111).



111

Portanto, a satira aqui empregada usou dessas duas
importantes ferramentas, abstracdo e fantasia, para atingir fins
especificos: um, a demolicdo da figura emblematica do deménio -
geralmente retratado como simbolo da enganacao, esperteza,
falsidade e crueldade: o Fausfo de Goethe bem o demonstra;
outro, a alusdao da aparicdo do deménio a um momento de
transicao/crise do personagem Crasso - semelhantemente ao
Fausto -, que resolve finalmente escrever um livro; e, por fim, o
cume satirico se da quando este mesmo personagem (depois de
varias reflexébes e experiéncias dadas ao longo da fic¢ao) ri do
fazer literario, cuja disciplina e seriedade caracteristicas, sao
substituidas pela brincadeira e algazarra da festa: “60 céus! Fui
convidado para ir a festa de casamento dos principes Cul de Cul e
precisei, naturalmente, de uma linda peruca porque os principes
resolveram evocar o século 18.” (HILST, ibid., p.112). Crasso
consegue pentelhos das “diletas amigas” de Clédia, completando,
assim, seu “jardim-peruca”:

Foram generosissimas. Alguns dias apoés recebi
delicadas sacolinhas de veludo e de seda. Havia-os

dourados-palidos, dourados resplandescentes,
negros-ébano, castanhos-castanheiro, grisalhos-
aloirados, roxinhos, ruivos-chama, ruivos-sé

centelha, pentelhos atijolados, outros cor de
ferrugem e espantem-se: verdes! (de uma querida
amiga ja velhusca que jamais perde as esperancgas!)
(op. cit., p.112-113).

De modo especifico, a satira menipéia, que deita raizes no
carnaval romano e que foi bastante explorada pela pesquisa de

Mikhail Bakhtin nos livros Problemas da Poética de Dostoievski



112

(1981) e A cultura popular na idade média e no renascimento: o
contexto de Francois Rabelais (1999), tem servido para ilustrar
esses momentos de “inversdao” e “suspensao” do cotidiano (como a
festa de casamento dos principes Cul de Cul, que retomaremos
adiante) em cujo fenébmeno imanente se encontra o carnaval.
Carnaval que tem origem nas saturnais, celebragcées em
homenagem ao deus Saturno e praticadas desde o século V a.C.
Segundo Maria Nazareth Ferreira no artigo intitulado Os antigos
rituais agrarios itdlicos e suas manifestacées na atualidade (2000),
Saturno era bastante venerado pelos romanos por ser o portador
da “ciéncia sagrada”; seus ensinamentos propiciavam a “ldade de
Ouro” em Roma, onde paz, tranquilidade e alegria perduravam em
todos os ambitos sociais (sem diferengcas de classes sociais).

De acordo com a mitologia romana, depois de um periodo de
reinado, Saturno simplesmente desaparece, sendo revogado por
uma aparigao ciclica; ao que explica M. Ferreira (2000, p.123):

O desaparecimento de Saturno, diferentemente de
outros “desaparecimentos” frequentes na mitologia
romana — como Enéas, Latino ou Romulo, que eram
herdéis e nao divindades — assume caracteristicas
simbédlicas do mais alto teor sagrado na tradigado
romana. Saturno nao desapareceu como os herdis,
mas foi “ocultado”, permanecendo latente, suspenso
numa esfera atemporal, esperando o momento
propicio de se manifestar novamente, no final do
atual ciclo.

Assim, as saturnais aconteciam inicialmente num unico dia,
depois passaram a trés, e, finalmente, uma semana.
Simbolicamente, elas representavam “um vazio, um periodo

roubado a direcao de Zeus” e que serviam para festejar a



113

abundancia, alegria e felicidade de dias em que se pode rir e
brincar sem os interditos impostos pela moral da religiao e Estado:
uma ligeira passagem do tempo comum e diacrénico para o tempo
social e sincrénico, cuja transmutacdo gerava o frenesi
desorganizado e desarménico.

Desse modo, a satira menipéia, segundo Bakhtin (1981), tem
duas raizes ascendentes: a primeira raiz se encontra no folclore
carnavalesco advindo das festividades das saturnais,
restabelecendo as relagdes sociais e roubando de cada periodo a
identidade vigente para transmutar-se num novo ciclo, novo ano,
“considerado por Catulo a época dos mais belos dias do ano”
(FERREIRA, 2000, p.124); folclore que é festa da reintegracao
humana onde se

estabelece uma relagdao complexa com a realidade;
nido é uma simples reprodugcao ou inversao de
sentido; a festa recolhe experiéncias que
normalmente sao vivenciadas em separado, e
acrescenta sentido aquilo que no cotidiano é
percebido como descontinuidade (op. cit., p.138).

A segunda raiz da satira menipéia é achada nos “dialogos
socraticos” - por isso, os géneros dialégicos diatribe, simpésio e
soliléquio estao comumente misturados a fantasia menipéica - e
guarda a seguinte definigao:

Esse género deve a sua denominac¢do ao filésofo do
século Ill a.C. Menipo de Gadare, que lhe deu forma
classica; no entanto, o termo, enquanto
denominagdo de um determinado género, foi
propriamente introduzido pela primeira vez pelo
erudito romano do século | a.C, Varron, que chamou
a sua satira de “saturae menippea” (BAKHTIN, 1981,
p.97).



114

Ainda segundo Bakhtin (1981), de fato, o género “satira
menipéia” surgira com Antistheno (discipulo de Sécrates),
Heraclido de Pontik (criador do género /ogistoricus — combinacao
de dialogo socratico e histérias fantasticas) e Bion de Boristen
(século Ill a.C.) - a quem os antigos também consideravam o
criador da diatribe. A diatribe foi palco de disputas em torno da
filiacao do género “satira”, entre gregos e romanos. Foi o filésofo
latino Varrao (116-27 a.C), entretanto, o primeiro a chamar suas
proprias satiras de safurae menippea.

Na histéoria antiga da literatura, temos algumas importantes
satiras menipéias registradas: Apo/okyntosys Claudii, de Séneca;
Satiricon, de Petronio; Metamorfoses (O asno de ouro), de Apuleio;
Romance de Hipocrates, de Luciano; Consolag¢dao da filosofia, de
Boécio.

Na ficcao hilstiana, a presenca da satira menipéia é densa.
Os dialogos com as satiras menipéias exemplares, acima citadas,
sao recorrentes: fantasia, humor ferino, inversdo do tempo,
brincadeira, carnavalizagao, ironia, zombaria, dentre outros. A
escolha do Satiricon de Petronio para dialogar com a obra
hilstiana, portanto, ofereceu dois lados igualmente sedutores e
desafiadores: primeiro, de retomar uma obra classica e aproxima-
la de um texto contemporaneo; segundo, por encontrar na for¢ca do
riso petroniano o elo com um elemento fundamental na
especificidade do riso abordado, que é seu carater rustico,

caustico e seco, préprio dos Contos em analise.



115

3.3 - 0 RISO E O GROTESCO

A origem e autoria do livro Safiricon (século | d.C.) remete
algumas discussdes importantes. Algumas delas, por exemplo,
questionam o material enviado por Petrénio ao imperador, antes de
sua morte: “os ‘codicilli’ que, conforme a narragao de Tacito,
Petronio teria enviado ao imperador, seriam por acaso o0 mesmo
‘satiricon’?” (LEONI, 1971, p.12); outras, duvidam da exatidao do
nome da obra: “satirae ou satiricon libri ou Satyricon, formas
latinas ou gregas ou hibridas greco-romanas”? (op. cit., p.13);
como também da autoria e analogia dos personagens: “O Petrénio
apresentado por Tacito é, na verdade, o autor de ‘Satiricon’? A
obra descreve a época de Nero?” (op. cit., p.12).

O fato é que, segundo Giulio Leoni (1971), este manuscrito
foi descoberto em 1650 por Marino Statilio, em Trau, na Dalmacia,
na biblioteca de Nicolé Cippico (hoje inscrito como cddice
Traguriensis, na Biblioteca Nacional de Paris sob o numero 7989),
tendo se consagrado, na opiniao comum de estudiosos, como obra
de Petrénio. O texto chegou-nos fragmentado nos livros XV e XVI,
e é considerado por Paulo Leminski:

A primeira obra da literatura ocidental que podemos
chamar propriamente de romance. Dele descendem
todos, do Decameron de Bocaccio a picaresca
espanhola do barroco, do romance inglés do século
XVIll a Balzac, de Flaubert a Joyce (LEMINSKI,
1987, p.186).

O Satiricon é uma narrativa descontraida, ferina, critica e

bastante grotesca, onde persegui¢coes, desencontros, comilangas e



116

poesias reagrupam os cinco personagens (Encélpio, Ascilto, Gitao,

Trimalchao e Eumolpo), sob a narragao do primeiro personagem.

Encélpio, Ascilto e Gitdao vagueiam por cidades e albergues,

bosques e templos, geralmente em estado de alerta por alguma

contravencao cometida (roubos e violéncia); G. Leoni assim

resume:

O lugar onde se passa a narragdao é a cidade de
Crotone, na Italia meridional: o ambiente de origem
grega reflete, todavia, a atmosfera luxuriosa da
corte imperial de Nero. O episédio central é a
famosa ceia do riquissimo Trimalchdao (LEONI, 1971,
p.-13).

Depois temos uma das partes mais importantes da narrativa

que sao as cenas onde se enredam glutoées, fofoqueiros, sadicos e

bébados na ceia oferecida por Trimalchao™:

Entrementes, comegou a ser ouvido um antepasto
espléndido, pela qualidade e quantidade, estando
todos os convidados comodamente recostados. (...)
Juntamente com pequenos pratos para antepasto,
trouxeram para a mesa um burrinho de bronze de
Corinto, carregando um alforge com azeitonas
brancas de um lado e pretas de outro; sustentava
ainda dois pratos, sobre os quais estava gravado o
nome de Trimalchdao e o seu peso em prata. Além
disso, foram servidos, em graciosas pontezinhas,
soldadas umas nas outras, arganazes contornados
com mel e papoulas, assim como salsichas bem
quentes sobre uma grelha de prata, tendo embaixo
ameixas da Siria e griaos de roma (PETRONIO,
1971, p.56).

A ceia é longa. Apenas comegou e foram servidos esses

z

pratos. Cada prato é acompanhado de uma representacao teatral

de Trimalchao, cujo fim é puramente narcisico. Apés servir um

prato que compunha os doze signos do zodiaco, no qual o

'® Trimalch&o é um personagem que representa o ‘novo rico” sob o império de Nero.



117

cozinheiro relacionava cada iguaria a um respectivo signo, explica

Trimalchao:

Este céu, que oferece moradia a doze divindades,
toma outros tantos diferentes aspectos, e é, antes
de tudo, Aries. Por isto, os que nascem sob este
sigho possuem rebanhos nhumerosos e la em
quantidade; além disso, sdo teimosos, descarados e,
quando investem contra alguém, agridem de
verdade. Aries preside ao nascimento de grande
numero de pedantes e tagarelas. O fino humorismo
do astrélogo foi vivamente aplaudido. — Depois o céu
inteiro — continuou ele — torna-se Touro. Vem entao
ao mundo os espiritos de contradicdao, os vilaos e os
que se enraivecem facilmente. Em seguida, nascem
sob os gémeos as bigas, os bois, os testiculos e os
que amam ora um sexo ora outro. Eu nasci sob a
constelagcdo do Cancer; é por isto que me sustento
sobre muitos pés e que meus haveres sao imensos,
(...) Sob o Ledao nascem os glutées e os prepotentes;
sob a Virgem os afeminados, os covardes e os
destinados a povoar as prisdes; os carniceiros, os
negociantes de ungiientos e todos os que vivem de
trafico nascem sob a Balancga; os preparadores de
venenos e os sicarios vém a luz sob o Escorpiao.
Sob o Sagitario nascem os vesgos que péem o olho
sobre o legume e se apoderam do toucinho; sob o
Capricornio os infelizes maridos, cujas desgracgas
lhes fazem nascer cornos; sob o Aquario os
estalajadeiros e os que tém a cabeca dura; sob os
Peixes, afinal, os cozinheiros e os retéricos (id.,
ibid., p.64).

Do mesmo modo, Trimalchao passa toda a cena da ceia a
falar e conjecturar sobre a vida e suas benfeitorias, da riqueza
incontavel que tem, das pessoas diretamente beneficiadas por sua
magnitude (é o caso de sua esposa, Fortunata) e da sabedoria
como qualidade pessoal - quanto a esta ultima, vemos em
Trimalchao um retérico bufao que é aplaudido pelos seus convivas

nas animosas ‘“verdades” que conta; temos, por exemplo,

momentos da mais profunda inspiragcao sobre o cosmos:



118

E assim gira o mundo, como a roda de um moinho,
trazendo-nos sempre algum mal, nasga ou morra o
homem. E o tufo de erva com o favo de mel que a
vasilha traz ao centro tem como as outras cousas a
sua explicacao; é que a terra, nossa mae comum,
estd no centro do universo, arredondada como um
ovo; e contém, precisamente como se fosse um favo,
todas as espécies de cousas boas (PETRONIO,
ibid., p.64).

E ha momentos para se falar da constipacao:

Ha ja varios dias que tenho o corpo desarranjado, e
nem mesmo os médicos sabem o que seja. (...)
Espero que o meu ventre tome juizo; e se assim nao
for, tereis que ouvir alguns rumores, semelhantes ao
mugido de um touro. Alias, se qualquer de vés tiver
necessidade de fazer o mesmo, nido deve de nenhum
modo envergonhar-se. Somos todos de carne e osso,
e creio que nada causa tanto sofrimento neste
mundo como ter a gente de conter-se. Estaras rindo,
Fortunata, tu que durante a noite me interrompes
continuamente o sono! (...) Acreditai em mim:
quando os gases sobem ao cérebro difundem-se em
seguida por todo o sangue. Ouvi dizer que muitas
pessoas morreram assim, porque nao tiveram a
coragem de ser francas (op. cit., p.74).

Ora, os convidados mal podiam conter o riso diante do
ensinamento de Trimalchdao, “com o copo junto a boca,
sufocavamos o riso com tragos breves e repetidos”, e o grotesco
mais uma vez se apresentava a tona, uma constante no Safiricon:
morbido, grosseiro, seco, destruidor; desde as primeiras linhas
desta narrativa, firmam-se os lagos entre o grotesco e o riso, hum
ritmo, alias, bastante semelhante a obra hilstiana aqui em analise,
onde o0 sexo e a arte sao fortes participes das tramas. Em ambas
as narrativas ha 1) representacao e disfarce, 2) critica a arte, e 3)

muito, muito orgiasmo.



119

3.3.1 — Representacao e disfarce

A certa altura da narrativa hilstiana, Clédia é presa por
desenhar o sexo de um mendigo e insistir em ver os “paus” dos
policiais:

Encontrou um mendigo no banco da praga de flores
e pediu (como sempre, alias) que o cara lhe
mostrasse o pau. O paspalho nao hesitou. Ali mesmo
ela comegou a riscar o carvao (os papéis que
sempre carregava na pasta) a caceta do dito-cujo.
Logo depois chegou a policia e foi um bate-boca que
me deixou prostrado. (...) O mendigo exultava. Dava
saltos grotescos e gritava: posso ver o riscado do
meu pau, dona? Posso ver o retrato do meu pau?
Levou uns cascudos da policia e entrou com Cldédia
no camburdo (...). Quando fui procura-la na
delegacia disseram-me que tanto insistiu em ver o
pau dos tiras que mandaram-na para um hospicio
logo ali (HILST, 2002a, p.47-48).

Apdés ser mandada para o hospicio, Clédia faz amizade com
outros colegas da instituicado e apresenta, em grupo, algumas
pecas de teatro. Das trés apresentadas, uma tem como
personagens nada menos que Ofélia, Lucrécia, Heidi, Baocu
(deterioracdao de “Banquo”, o general de “Macbeth”; e este é
“Madbed” — dicas dadas pela propria narradora), Jocasta, Duendes
e Clédia. Como afirma Deneval de Azevedo Filho, a relagcdao de
personagens das tragédias de Séfocles e Shakespeare “pretendem
dar ao texto uma originalidade mapeada” [grifo do autor]que “mixa
linguagens do palco, do cinema e dos contos de fadas num

anarquismo parodistico”:



120

Heidi (forma alema de Heida, variante de Heda,
versao alema de Pollyana, personagem-titulo de um
classico da literatura infanto-juvenil universal; Ofélia
(a esposa de Hamlet, personagem titulo de uma
tragédia de Shakespeare, que perde a razdo ao
saber que Hamlet l|lhe matara o pai, Polonio,
pensando que matava o rei); Lucrecia (a Borgia),
célebre por sua beleza e também por seus crimes e
suas licenciosidades; (...) Jocasta, esposa de Laio,
mae de Edipo; Duendes, espiritos sobrenaturais,
génios fantasticos travessos; (AZEVEDO FILHO,
ibid., p.85).

O componente da fantasia interliga os personagens aos
nomes conhecidos e candénicos da literatura (é o caso de Jocasta,
de Sofocles; e Ofélia, de Shakespeare; dentre outros) perfazendo,
assim, um dos elementos mais importantes da satira empreendida
aqui a esses canones, que é a inversao ou destruicao dos papéis.
Composto por cenas e imagens grotescas, o pequeno teatro,
representado por “loucos”, profana, descaracteriza e dessacraliza.
Os personagens, embora representem papéis bem diversos
daqueles historicamente destinados nas obras em que sao criados,
reaparecem neste teatro sem perder sua “referéncia”:

Lucrécia (para o publico): Esta é Jocasta. Tao
dissimulada!

Ofélia: Faz-se de sonsa, mas de sonsa é que ela
[ndo tem nada!

Heidi: Ha séculos que sabe de Edipo as origens.
Clédia: E bem por isso anda sempre acamada.
Tivesse eu também um filho com [a idade de Edipo
Tao jovem e tdao bonito E ficaria lassa na cama pela
eternidade. (aproximando-se de Jocasta): Ainda bem
que te vejo de pé, Jocasta.

Jocasta: E porque Edipo esta mal.

Heidi: O que tem?

Jocasta: Anda lendo um austriaco, um tal de [Freud,
e nao se sente bem (...)

(HILST, 2002a, 63-64).



121

Referéncias que exercem tal significado, inclusive, para
fazerem a narradora expressar seu desejo em ver apresentado o
“grandiloquente-farsesco” como o teatro antigo, cujas expressoes
encenadas eram representadas com mascaras.

Neste teatro de Confos, o autor é Zumzum Xeque Pir. O
roteiro narra a histéria de trés mulheres (Clédia, Ofélia e Lucrécia)
que aguardam os esposos voltarem da guerra. Antes da chegada
de Baocu, general que trazia noticias sobre os demais, Clédia diz
para as amigas que o motivo verdadeiro para os maridos nao
voltarem ainda da guerra é porque se divertem em orgias com seus
colegas militares; Ofélia chora pela “pica” de Hamlet e Lucrécia
nao acredita que seus companheiros troquem o prazer feminino
pelo masculino. Baocu chega e avisa as mulheres que seus
esposos precisarao ficar mais tempo na guerra, ressentindo-se
sempre de dor nas nadegas. Duendes tentam tirar suas calgcas para
ver o lugar da dor do general, quando chega Jocasta reclamando
que Edipo esta mal. A partir dai, sdo feitas, por um lado, fortes
criticas a relacao habito de leitura e a impoténcia sexual, e por
outro, o Brasil ironizado no “pais do futuro” faz as personagens
brincarem com a esperanga de ai encontrarem a nag¢ao do vigor
sexual. A histéria termina (é claro!) com samba e mulatas a
dancarem - portanto, temos no cenario teatral a expressao da
fantasia que alia sarcasmos com expressdes invocativas, ao modo
de um texto e cenario classicos cujo palco das fantasias € um atrio

com colunas e arcos. Vejamos alguns trechos deste relato:



122

Clédia: O varetas, 6 estames, 6 palidas cacetas! O
rabos infernais vindos talvez de Creta! Circes,
porcos, mentiroso Ulisses! Onde estais, paus
d’antanho, salgados, [valorosos

E que falta nos fazem caralhos e [caAnhamos

Onde estao os herdis de lingua tao [formosa

E de caralhos duros como nossas [perobas!

Hoje s6 nos resta a caterva, a canalha [de duendes
e...

(...)

Baocu (a cavalo, freando-se abruptamente) (cavalo
de pano, naturalmente): Mas noticias senhoras!
Devemos continuar nossas conquistas! Trago
missivas dos maridos ausentes E lagrimas contidas
e

Clédia (a parte, em segredo): E rabos quentes.

(...)

Ofélia (percebendo que Baocu esta mancando e com
uma das maos na nadega): Estais ferido general?
Noto que o vosso passo é compungido Como se
tivésseis um ferimento atras

Clédia (para Ofélia, em segredo): deve ter o caralho
de algum ainda la [metido.

(...)

Clédia: Deboches! Putarias! Vistes, amigas, como
falou as claras das orgias? Inventaram auséncias
para fugir de nés! Adoram os frescalhdes as
delinqiiéncias! Soldados! Generais! Ha! Ha! Duros
[de peito

Arrebentados atras! Os homens irancudos sao muito
[imperfeitos!

(...)

(Comecam sons de batuque, distanciados, e Heidi
mostra sinais de que esta em transe)

Clédia: Vox populi, vox Dei: com a leitura [vao-se as
picas duras.

Jocasta: Ja dizia um rei: um livro nas maos é [uma
foda de menos.

Lucrécia: Quem?

Heidi (em transe dando gritos agudos): Viva o
Brasil! (varias vezes)

(...)

Heidi (em transe): E um pais do futuro! O oraculo
acaba de dizer!

(...)

(As mulatas descem da bandeja, invadem o palco
aos gritos de “Viva o Brasil!” varias vezes. O palco
esta em festa. Selecdo de futebol, samba, musica
muito frenética)

(...)

Todos entoam a canc¢do final: temos tudo nas
maos/Bolas cricas gingas e tretas!/Temos a crica
mais dura do planeta!/ Viva o brasil! (varias vezes)
(HILST, ibid., p.55-68).



123

No Saftiricon a farsa vai além da representagao teatral, tendo
o texto direta relacdo com o vigor sexual dos participantes do
disfarce: Gitao e Encélpio sdao perseguidos, desde o inicio da
narrativa, por um casal (Licas e Trifena) sedento por seduzi-los; na
primeira parte da trama, eles ndao s6 conseguem fugir do navio
pertencente ao casal, como ainda conseguem roubar-lhes. Assim
narra Encélpio:

Andando de rastos, alcancei a popa, onde se
encontrava a estatua de Isis. Depois de alivia-la do
peso de uma riquissima veste e de um sistro de
prata, entrei na cabine do piloto, onde enchi os
bolsos com outros objetos de valor
(PETRONIO,1971, p.29).

Fugindo do navio com a companhia de Gitao e Ascilto, o trio
passa a esconder-se entre as vielas da cidade. Apés muitos dias
de fuga e a ceia de Trimalchao, Encélpio e Gitdao encontram um
poeta que lhes oferece abrigo em terras distantes. Este partira na
mesma noite e os rapazes aceitam fugirem em sua companhia. A
surpresa é que, por coincidéncia, o poeta nao s6 conhece o casal
do navio roubado, como embarca no mesmo. Para nao serem
identificados, Gitdao e Encdélpio disfarcam-se de escravos, seguindo
as instrugoes do poeta:

Os deuses e os homens vos preservem de acabardes
os dias de um modo tdo miseravel! Exclamou
Eumolpo. Fazei antes o que eu vou dizer-vos. Meu
criado (...) raspara as vossas cabecas e também os
supercilios. Em seguida, eu marcarei vossas testas
com uma inscricdo bem cuidada, de maneira a
parecer que fostes punidos com o ferrete. Assim, as
mesmas letras servirdo para desviar as suspeitas de
vossos perseguidores e para ocultar vossos tragos
fisiondmicos (op. cit., p.144).



124

O fato é que, mais uma vez, entra em cena o vigor sexual dos
disfarcados que logo ao serem descobertos sdao repatriados no
navio por causa de seus possiveis favores sexuais e da chantagem
de Gitao que ameacga cortar o préprio 6rgao sexual:

O intrépido Gitiao, diante do que acontecia,
aproximou de seu sexo a navalha homicida, e
ameagou cortar pela raiz a causa de tantas
calamidades. Trifena atirou-se sobre ele para evitar
tao grande atentado, ndao dissimulando mais a sua
resolugao de perdoar o culpado. (...) a batalha
cessou, e hossos bragcos, de novo pacificos,
cessaram de agitar-se (PETRONIO, ibid., p.151).

z

Ao final, em ambas as narrativas, é cantada a pornocracia do
lugar ou pais; os personagens brincam e esquentam o clima
encenado com uma profusao forte e intensa, quase ritualistica, ao
modo das sacerdotisas de Priapo apresentadas no texto de

Petrénio (ibid., p.39-46):

Vimos muitas mulheres em atitudes de bacantes,
tendo na mao direita turgidos falos. (...) escapamo-
nos apressadamente, tomando a diregdao do
albergue. (...) agarraram-nos, levando-nos para um
espléndido palacio. (...) Psique, assim se chamava a
criada, havia ja estendido cuidadosamente um
tapete no chao (...) sem demora, pegou uma taga
cheia de satirio (...), picava-me a face, e a menina
[que acompanhou Quartila, a anfitria da festa e
sacerdotisa de Priapo], a um canto, com um
pequeno pincel, embebido de satirio, torturava
Ascilto, fazendo-lhe cécegas. (...). Entrementes, o
som do cimbalo aumentava a alegria da bacanal.

E ratificadas na afirmacao de Alcir Pécora sobre a forga
transigente do sexo e a realizagdo da critica social numa
identidade bandalha prépria em Hilda Hilst : “Em terra de

pornégrafos, para Hilda Hilst, o que cabe ao escritor sério é a



125

revelagao da pornocracia, isto é, da violéncia hegemodnica da

identidade bandalha” (PECORA, 2002, p.07).

3.3.2 - Critica a arte

Temos o personagem hilstiano chamado Hans Haeckel, que
escreveu uma novela sobre “uma nova histéria de Lazaro”.
Acreditava na Literatura como paixao, conhecimento e verdade,
mas matou-se e teve postumamente seus contos lidos por Crasso
que os recolheu. O personagem Hans representou, na ficcdo, o
sonho da literatura como missao (como alguém que se recolhe num
sitio para escrever! Um alter-ego!), uma vida dedicada, mas sem
retorno do publico, e, por conseguinte, sem acerto financeiro. Hans
ressente-se com o mundo que transforma seus escritos em matéria
para ser jogada fora:

Hans Haeckel era um escritor sério, o infeliz.
Adorava Clédia. (...) Era um homem de meia idade,
alto, bastante encurvado e muito meigo. Havia
escrito uma belissima novela, uma nova histéria de
Lazaro. A critica o ignorava, os resenhistas de
literatura teimavam que ele nado existia, os
coleguinhas sorriam invejosos quando uma vez ou
outra alguém o mencionava. (...) eu lhe dizia: Hans,
ninguém quer nada com Lazaros, ainda mais esse
ai, um cara leproso e ainda por cima morto. Mas
ressuscitou, Crasso, ressuscitou! Mas o mundo é do
capeta, Hans, vamos escrever a quatro maos uma
histéria pornéia, vamos inventar uma pornocracia,
Brasil meu caro, vamos pombear os passos de
Cloédia e exaltar a terra dos pornégrafos, dos pulhas,
dos velhacos, dos vis. ndo posso. Literatura para
mim é paixao. Verdade. Conhecimento. Matou-se
logo depois. Um tiro trémulo (HILST, ibid. p.40-41).



126

Assim, Hilda Hilst retoma em Confos uma das questoées que
mais discute em seus livros de ficcao e entrevistas: a
“massificagcao” da arte, mercado editorial, apropriacao vil da
literatura.

Em Petronio a critica vem com a impaciéncia e reprovag¢ao de
Encélpio com o poeta Eumolpo:

Por Baco, poupa pelo menos a ndés que nunca te
atiramos pedras! E de qualquer dos que estdo
bebendo nesta estalagem sentir cheiro apenas do
nome do poeta, convocara toda a vizinhanca e
seremos todos agredidos na mesma reprovagao”
(PETRONIO, ibid., p.131).

Eumolpo denuncia também a insignificAncia e meretricio
relegados as artes e seus artifices: “Por que, entdao, diras, estou
tao mal vestido? Por isso mesmo. O amor da arte nunca
enriqueceu ninguém”(op. cit., p.116-117). Na verdade, tanto Hans
quanto Eumolpo lutam contra o kifsch.

Segundo Abraham Moles em O Kitsch (1975), a palavra
kitsch, em seu sentido moderno, aparece pela primeira vez em
1860 e tem ligagcao com o termo aleméao Akitschen: “atravancar”, e,
mais especificamente, “fazer méveis novos com velhos” (MOLES,
1975, p.10). De modo geral, o Aitsch esta ligado a arte como
“negacao do auténtico”, numa ascensao performatica que busca
“democratizar” ou tornar a arte algo mais acessivel.

A presencga do kifsch baseia-se na premissa “produzir para
consumir e criar para produzir” movimentando um ciclo cultural que

busca atingir o maior numero de pessoas possiveis. As sociedades

de consumo sao, assim, as principais mantenedoras dessa alegria



127

em participar do mundo da arte, do adornamento, do estilo, da
qualidade dos bens adquiridos; enfim, arremata Abraham Moles
(ibid., p.77): “um sistema estético de comunicagdo de massa”.

Seguindo esse “sistema estético de comunicagcao de massa’,
Crasso langa um convite: “Hans, vamos escrever a quatro maos
uma histéria pornéia, vamos inventar uma pornocracia” (HILST,
ibid., p.41); e Hans responde: “ndao posso. Literatura para mim é
paixao. Verdade. Conhecimento” (op. cit.); mas Crasso, que no
inicio da ficcao mostra ter “tal respeito pela literatura”, agora
resolve cair na bandalheira, escrachar, desmoralizar, derrubar.

Num de seus contos é relatado a histéria de um rapaz de 16
anos que é iniciado sexualmente pela mae. Com o correr da
narrativa, o adolescente, cada vez mais apaixonado pela Ma-
gazela (a mae), é substituido por Jucao (o padrasto) e consolado
pelo amigo Junior, com quem chora suas dores. A consonancia de
elementos tao cheios de tabus para nossa sociedade, como a
vivéncia livre do sexo (experimentagcdoes e discussdes) e sua
pratica incestuosa, traz em si forgas morais, religiosas e filosé6ficas
que contrapéem a ordem vigente.

A proposta literaria de Crasso, que mistura géneros literarios
como cartas, contos, poesias, receitas, é atravessada por imagens
e dialogos burlescos tratados com bastante naturalidade pelos
personagens: “Junior[o adolescente], é rarissimo encontrar uma
mae como eu, uma mae que fez tudo para que seu filho

adolescente tivesse um tipo de conhecimento sadio nessas



128

delicadas questoes de sexo” (HILST, ibid., p.109); tanto a
regulagem social quanto a ordem estabelecida sao constantemente
derrubadas com a degradacao da moral vigente e quebra de papéis
sociais determinados.

Crasso destrona a literatura, portanto, para trabalha-la numa
perspectiva Akitsch; seu anterior ‘“tal respeito”, torna-se riso

escarnecedor traduzido na 1)satira a literatura: “Entdao o francés.

Ele te alisando com fala macia, e vocé respondendo com o mesmo
subtom daquelas falas da Marguerite Duras em Hiroshima mon
amour. Quelle douceur! Tu me tue. Tu me fais du bien, devore-
moi...” (op. cit., p.88) e “Vocé se lembra da Morte em Veneza? Que
mae que inventaram pra aquele mogoilo bicha! Se eu tivesse tido
aquela mae tinha ficado igualzinho” (op. cit., p.87); 2)ironia ao

z

fazer literario: “Esse negécio de escrever é penoso. E preciso

definir com clareza, movimento e emog¢ao. E o estremecer do pau é
indefinivel” (op. cit., p.32).

Bronha, vara, caceta, pau, caralho, punheta, bisteca,
caralhao, sao a Pena com que Crasso escreve e harra suas
histérias. Ele inventa, cria seu estilo, experimenta esta ou aquela
forma. Seu falo passa a representar cada vez mais seu poder —
como para todos os homens! — e o liga a obscenidade com as
palavras; ele vé o seu demoénio, “um senhor de meia idade mais
pro balofo que pro atlético, lingluista, e muito interessado nos
esotéricos da semantica, da semiética, da epistemologia, coisas

essas que eu nunca vou saber o que sao” (HILST, ibid., p.110),



129

que, as avessas, como ja vimos em dialogo anterior, € quem tem
medo de Crasso. Na inversao histérica do encontro do homem com
o demoénio, podemos rir de satanas e, quem diria, de sua
ingenuidade.

Dessa forma, Crasso sobrepoem-se a simbologia de Hans e
Eumolpo - ambas as narrativas suicidam escritor e poeta -
avessos ao mercado e a literatura e arte para as massas, para
fazer uma literatura que procura gozar os prazeres, sem culpa. As
experiéncias pessoais desse novo escritor transformam-se em
conteudo para muitos contos e poesias, e, também, em publicacao
no pais onde mais se produz best-sellers: “Clddia: estive em Paris.
Agora estou em Nova York. Encontrei um editor. Vou sair em
inglés. O ganso esta tumido de emocao. Segue enderecgo

passagem numerario. Venha amanha. Lave-se” (op. cit., p.114).

3.3.3 - Orgiasmo

De acordo com Michel Maffesoli em A sombra de dionisio
(1985, p.87), o orgiasmo é “o ponto de convergéncia, o pivo da
organizacgao societal”, o yin e o yang, o outro e o eu que estao em
constante contato, incluindo-se, e nao o contrario; é o elo que
celebra e lembra os rituais antigos da fecundidade da vida que nao
perde a morte, mas ressuscita a cada novo ritual e a cada novo

encontro orgiastico; é a inversao do dia em noite, do macho em

fémea, do fraco em forte, do belo em feio.



130

Trazer a discussdao a importancia do orgiasmo é ressaltar o
riso hilstiano — que lembra o riso petroniano — como componente
nao s6 do escarnio e da critica, mas também, do prazer; é o riso
mordaz da dicacitas que perjura a ordem e a moral, fechando,
simbolicamente, numa histéria (ou dia, ou semana) a festa do
corpo, que é porco, as avessas, como brinca Crasso.

E falar de uma cosmologia entre homens e deuses, que
engravida e da ao mundo o prazer: as saturnais, comemoradas
pelos romanos em homenagem ao nao controle do mundo por
Zeus, representam bem essa cosmologia e encontro.

O riso orgiastico, proprio das saturnais e dos ciclos
interminaveis da alegria em que a realidade é atemporal, lembram
a festa dos principes Cul de Cul, que Hilda Hilst apresenta em
detalhes grotescos no final da narrativa (e que vale a longa citagao
a seguir):

O céus! Fui convidado para ir a festa de casamento
dos principes Cul de Cul e precisei, naturalmente,
de uma linda peruca (...). Que festa! Que noite! O
conas reais e olorosas, 6 quantas que escondidas
em rendilhadas calcinhas, em meu delirio aspirei!
Devo dizer que o palacio com seus mil e novecentos
quartos é o mais belo que estes meus olhos mortais
ja viram (...). Cuidei em comprar um penico porque
nunca se sabe. Acertei. Em parte. Havia sim um
banheiro de dimensées fantasticas: 300 por 300,
mas penico s6 no outro pra mulheres. (...) E como
se cagou naquela festa. E que qualidade que finura
de dejetos! Caviares codornas fais6es recheados de
cerejas, cus de canarios com améndoas alcaparras e
uvas, xerecas de gazelas, os tais tordos de Jozete,
enfim tordos. 6 senhores enfiar meus trés dedos nos
buracos de incontaveis donas e em seguida aspirar
(aspirar os dedos) sob frondosas copas de
imponentes arvores e algumas vezes montado nos
pinheiros para que de minha tara-delicia nao
suspeitassem, arregacei as calgas e por descuido,
por imprudéncia (porque nao olhei para baixo),



131

defequei na peruca prateada de uma jovem esguia e
ancuda, que justo naquele instante empinava o
traseiro e dava-o a quem? Adivinharam. Ao principe
Cul de Cul (id., ibid., p.114).

Sob a alcunha do grotesco, a ténica é expelir (fezes) e
extravasar, nao ter limites, deleitar-se na euforia que contrapde a
reflexdo e tristeza dos dias anteriores na cidade de Muiabé: “6
céus! 6 divinos europeus! 6, a riqueza! E eu que estava la em
Muiabé defecando tristeza!”(op. cit., p.114); ao invés, teremos,
mesmo que no intervalo de uma noite, a proliferagcao de um
orgiasmo onde o rir é fundamental.

Desse modo, Hilda Hilst da ao riso a importante fungcao de
participe ativo no processo de sociabilidade na orgia e que culmina
no “complemento indispensavel desses rituais” (MINOIS, 2003,
p.97). Na imagem simbdlica de uma saturnal, representada na
festa dos principes Cul de Cul, “hd uma unica certeza: o riso esta
por toda parte, obsedante, obrigatério, tiranico. Tudo contribui
para isso: a licenga, a inversao, as mascaras [ou perucas de
pentelhos], o vinho” (op. cit., p.99).

Nessa festa dos prazeres — elemento constante na ficg¢ao
hilstiana — o riso é sempre um elo com as mais profundas
discussdoes ontolégicas encontradas nas narrativas hilstianas: ri-se
de Deus (Obscena Senhora D), da loucura (F/uxo-Floema), da
literatura (Cartas de um sedutfor), da inteligéncia (Kadosh), da
morte (Esfar sendo. Ter sido) — sendo o riso uma reciproca

verdadeira para todas as obras.



132

Na “énfase a circulacdo do afeto para exprimir os
fundamentos da vida em sociedade” (MAFESOLI, ibid., p.28), o
corpo torna-se o grande palco de riso e prazer:

a) Produz gases que provocam o riso de Gitdo e companhia:

Nao satisfeito de praguejar, ele levantava a coxa a
cada instante, produzindo ruidos obscenos e
cheirosos que enchiam a estrada. Gitao ria da
insoléncia, e imitava com a boca cada uma das
ventosidades que ele nos langava” (PETRONIO,
ibid., p.170).

b) Brinca com a impoténcia de Encélpio: “trés vezes empunhei o
terrivel machado, e trés vezes o bragco cedeu, mais mole que a
haste de uma couve, temendo contra mim voltar o gume” (op. cit.,
p.-192);

c) E acariciado pelas maos do tosco Trimalchdo: “entre os recém-

chegados encontrava-se um jovem escravo muito bonito.
Trimalchao pegou-o ao colo, beijando-o longamente” (op. cit.,
p.106);

d) E ladico: “Os convivas corriam em volta do tanque, de maos
dadas ou fazendo cécegas uns nos outros, soltando gargalhadas
ou gritos de ensurdecer” (op. cit., p.104);

e) Se embriaga: “as duas mulheres [Fortunata e Cintila], ja meio

tocadas, puseram-se a rir, e na sua embriaguez, comegcaram a se
beijar” (op. cit.,, p.97);

f) Dita graciosamente: “E melhor rirem de nés do que rirmos dos

outros”, “quem nasceu numa cabana, nao pode sonhar com um

palacio”.



133

M. Mafesoli explica ainda, que mesmo numa sociedade
atomista como a nossa, onde os valores afetivo-sexuais sao
expressamente regulados por leis e morais normativas, subsiste
“uma légica passional dando vida, ontem e sempre, ao corpo
social” (MAFFESOLI, 1985, p.15). Essa légica é que da ténus a tez
social, vivida primordialmente no dmbito secreto da vida particular
de cada um, mas também em carater publico com sociabilidades
como o carnaval, bailes funks, futebol, festas religiosas (o “pau de
Santo Anténio”, por exemplo, festa comemorada no interior do
Ceara que consiste na caga do maior tronco de uma espécie de
arvore da regiao, a ser arrastada pelas ruas da cidade. As mocgas
brigam por entre os carregadores do pau para toca-lo e assim ter a
esperanca de fazer um bom casamento).

O corpo, como suporte mais imediato do homem e da mulher
no mundo, amplia-se nhum contexto orgiastico préprio, socializador,
cujo fim passa pela integragdo com outros corpos, afetos e
sensacgoes:

Vimos varias pessoas, homens e mulheres,
divertirem-se nos aposentos; todos me pareciam
embriagados com satirio. Apenas nos viram,
procuraram com desfarcatez libertina atrair-nos para
a algazarra. (...) Percorrida a cidade inteira, voltei
para o meu pequeno quarto, onde depois de beijar o
meu rapaz com (drande transporte, abracei-o
estreitamente. Ah! No éxtase da realidade téao
sonhada, considerei-me verdadeiramente digho de
inveja (PETRONIO, ibid., p.22-25).

A analise das obras nos leva a concluir que o riso caustico,
seco, rustico dos romanos é apropriado aqui, nao soé para

reatualiza-los no riso de Crasso, mas também para ascender o



134

fulgor do riso que encontrara, em Bufdlicas, sua expressao
paroxistica.

Num eterno retorno do riso, voltaremos ao riso burlesco,
recuperado dos carnavais. Veremos que a ingenuidade farsante e a
rusticidade proprias aos capitulos trabalhados encontrara no maior
Riso que a histéria ja conheceu, as gargalhadas de quem zomba
da moral, da ética, do poder, e, novamente, dos escritos literarios.

No capitulo trés, dessa maneira, falaremos do riso bufdao, o
riso-apice de Hilda Hilst, construido e invertido nos contos de
fadas de Bufolicas, sedimentando, assim, o ciclo do riso,

ascendendo e descendendo na espiral hilstiana.



135

4. CAPITULO 3: RINDO DAS FADAS

Diferentemente das ficcoes estudadas nos capitulos
anteriores, analisarei neste ultimo capitulo um livro muito
singular da colecao criativa de Hilda Hilst: as poesias de
bufolicas - originalmente publicado em 1992 e reeditado em 2002
pela editora globo. Bufdlicas, um pequeno compéndio poético de
sete pequenas histérias contadas em versos, € uma parédia
escrachada de algo muito caro a literatura: os contos de fadas.

Uso os termos “livro muito singular” porque Bufdlicas esta a
parte: nem é uma poesia de alta diccao — referida por Alfredo
Bosi como caracteristica da geragcao p6s-1945 (da qual pertence
Hilda Hilst) — cujo trato e talento sempre fizeram de Hilda Hilst
mais poeta que escritora, por parte da Critica literaria; nem é
ficcao.

Na verdade, penso em Bufdolicas sob duas perspectivas:
primeiro, como uma sintese entre a poesia e a prosa de Hilda
Hilst, visto que guarda as tematicas e as iconoclastias da prosa,
ao mesmo tempo em que apresenta um meneio preciso e infalivel
com as palavras, ao modo de sua poesia; e segundo, Bufdlicas
representa, a meu ver, o apice do riso em Hilda Hilst.

Nesta obra temos um riso que nao tem medidas, fronteiras,
limites. Um riso que destrona personagens que acompanharam e
acompanham o imaginario de milhées de pessoas em todo o

mundo: rainha, rei, anao, chapeuzinho, fada, cantora, maga; riso



136

que perscruta os mais intimos lugares onde um dia guardamos
uma réstia de inocéncia para declarar, gritar, exibir abertamente
que ninguém escapa a bandalheira.

O nome da obra, em si, jA desperta o teor do riso que
assombra a realidade de cada personagem narrado: Bufdlicas
carrega o radical “buf-”, de onde derivam “bufo”, “bufao”, e, por
analogia, “grotesco”. Segundo Jean Chevalier e Alain Gheerbrant
no Diciondrio de Simbolos (2008, p.147), o bufao ou bufo tem
como caracteristica principal “exprimir em tom grave coisas
andédinas e, em tom de brincadeira, as coisas mais graves”.

Ora, quando Hilda Hilst retoma, parodicamente, os contos
de fadas para neles satirizar conteudos e finalidades, faz, do
mesmo modo, o que fizeram buféoes — verdadeiros manipuladores
cosmicos entre a razao e desrazao humanas. Numa espécie de
écloga que canta o riso em redondilhas menores e maiores,
Bufolicas escapa e esculpe os corpos grotescos representados
em cada personagem. E uma elegia dos corpos grotescos com
falos gigantescos, corpo feminino com “tro¢o”, lobo afeminado,
garganta afrodisiaca. Nas palavras de Alcir Pécora (2002, p.08),

Um exercicio de estilo que parodia tanto fabulas
antigas, com suas histéorias de maravilhas que
constituem alegorias morais, quanto contos de
fadas, aos quais também aplica desfechos
hilariantes em que o pior crime é o da inocéncia.

Um estilo que passeia pelo salao real das histérias

classicas infantis e destrona cada pequena faceta ja construida;



137

esmaga os porticos pedagdégicos onde os contos de fadas sao
colocados, zomba das autoridades e difama teleologias.
De modo geral, Bufolicas aborda sete

situagoes/personagens diferentes: 1) O Reizinho gay: mudo,

assombrava a todos com seu falo descomunal; 2) A Rainha
careca: exibia uma “passarinha” careca. Seu maior desejo era ter

pelos entre as pernas; 3) Drida, a maga perversa e fria: vinga-se

de todos que lhe faziam alguma travessura; 4) A Chapéu:

descobre as aventuras amorosas entre a avé e o lobo; 5) O anéao
triste: reza a Deus para livrar-se de sua “terceira perna”; 6) A

cantora gritante: dona de cantos orgiasticos, excitava os homens

da vizinhancga; 7) Filo, a fadinha Iésbica: a noite via nascer entre

as pernas um bastao grosso.

E uma poesia composta por versos livres e rimas
misturadas com variagdes, em sua maioria, de redondilhas
menores e maiores. A maneira das histérias orais, os versos sio
contados a velocidade da fala: “a oralidade tem papel
fundamental nos poemas de Bufdlicas, nada mais natural, ja que
a fabula tem sua origem na cultura oral, com sua narrativa curta,
que sempre é encerrada por uma moral implicita ou explicita”
(BARROS e BORGES, 2006, p.02). Acima de tudo, uma parédia
as historias infantis lidas em todo o mundo como aporte
identitario, simbélico e didatico (como veremos adiante com

Nelly Novaes Coelho, Marie von Franz, Mircea Eliade e Bruno

Bettelheim), cuja energia motriz é o riso: um riso-apice na



138

histéria dos textos hilstianos. Em nenhuma outra obra temos um
riso tdo mordaz, inflamado, jocoso, alegre, como este encontrado
em Bufdolicas - tao curta e inesquecivel, a semelhan¢ca dos
poucos dias de carnaval, esta obra de Hilda Hilst resgata,
essencialmente, um riso bastante conhecido na literatura
ocidental e definido como riso rabelaisiano.

O riso-apice imita o riso rabelaisiano porque derruba o que
Mikhail Bakhtin, nA cultura popular na Idade Média e no
Renascimento (1999, p.294), chamou de femor cosmico, isto é,
algo que esta além dos medos e agonias individuais porque
expressa uma coletividade humana; “refugiado no corpo
procriador da humanidade”, “essencial e mais forte que o temor
individual e corporal da morte violenta”, o temor cdésmico
encontra nas imagens grotescas do corpo o teor “procriador da
humanidade” que julga e subjuga nossos limites e certezas. Em
Bufolicas temos a relagao inseparavel do Riso com situagoes e
corpos grotescos que, ao fim de tudo, procura apoderar-se
desses temores cosmicos e devasta-los diante da platéia: como
faziam os bufdes.

O riso-apice de Hilda Hilst retoma, desse modo, o riso
burlesco, grotesco, escarnecedor e mordaz de Frangois Rabelais
- escritor francés do século XVI, nascido no inicio dos anos de
1490, de um casal de “burgueses remediados”; estudou grego
entre os franciscanos (por quem deixou para filiar-se a ordem

dos beneditinos, considerados mais liberais), Direito, Medicina.



139

Por ter resgatado parte da cultura popular francesa e o riso
carnavalesco bufénico, fez-se alcunha metonimica do Riso como
propriedade de uma cultura popular abafada pela seriedade
crista e burguesa de seu tempo: o riso rabelaisiano.

M. Bakhtin foi um dos principais responsaveis pelo resgate
e reconhecimento do “riso rabelaisiano” como parte importante
da efervescéncia literario-cultural ocidental, para quem afirmou:
“o lugar histérico que ele ocupa entre os criadores da nova
literatura européia estava indiscutivelmente ao lado de Dante,
Boccaccio, Shakespeare e Cervantes” (BAKHTIN, 1999, p.02).
Comparando e entronando Rabelais entre os canones da
Literatura ocidental, arremata: “Ele criou toda a literatura
francesa, assim como Homero criou as literaturas grega e
romana, Shakespeare, a inglesa e Dante, a italiana. Nao é
possivel eleva-lo mais alto” (op. cit., p.105).

Na verdade, o riso de Rabelais (um legitimo “humanista”)
teve como principal mérito acontecer quando ninguém mais podia
rir, ou seja, menos que resgatar uma cultura popular da
comicidade, do grotesco, da satira, seu maior feito foi expressar
o riso num século onde a seriedade tornara-se imprescindivel.
As brincadeiras caracteristicas da ldade Média com as “festas do
Testaccio”, isto é, “uma dezena de dias de licenga, de
mascaradas, de bufonarias carnavalescas com arremessos de
frutos e corsos de porcos atrelados” (MINOIS, 2003, p.165), que

tinham participacao ativa do clero desde o inicio do século XIl,



140

deram lugar a intolerdancia cada vez mais forte do poder religioso
e politico.

Com a Reforma Protestante e a ascensao da burguesia, a
forca hegemodnica dos poderes religiosos e politicos,
respectivamente, é colocada em xeque. As festas sao
modificadas, visto que a existéncia das mesmas tinha estreita
relacao menos com a contestacao e revolta populares que com a
concessao dada ao riso: “Poderes eclesiasticos e
municipalidades controlam e utilizam o jogo-espetaculo para
manter seu prestigio e sua popularidade por meio de concessdes
ao riso” (MINOIS, ibid., p.165)". O que ndo quer dizer,
absolutamente, que a Ildade Média nao tenha conhecido um riso
social e subversivo:

As ‘satiras’ e ‘moralidades’, que tém carater
alegoérico, ultrapassam o nivel individual para
atingir uma critica mais geral: nelas, vé-se o
confronto entre a ‘arraia miuada’, o ‘comum’, a
‘pobreza’ e a ‘nobreza’, a ‘lgreja’. Isso adquire
ares de teatro engajado e contestatéorio, mas pode
também desembocar em uma moral de resignacao.
De qualquer forma, esses ¢géneros s6 se
desenvolvem no fim da lIdade Média (op. cit.,
p.204-205).

Mas, de fato, pelo menos parte do riso medieval (burlesco,
satirico, mordaz, bufao, escatolégico) é oriundo de uma
concessao cada vez menos permitida nos séculos vindouros. O
risus paschalis, “esse riso de Pascoa que permite aos padres e

aos fiéis contarem piadas até nas igrejas, para exprimir a alegria

""" A concessdo ao riso tem recorréncia historica, pois de acordo com a elaboragio critica dos capitulos
precedentes, tanto o riso amargo e sarcastico dos romanos, quanto o riso ingénuo e irénico dos
setecentistas, tiveram um ponto comum: legitimagdo da ordem social equivalente.



141

da Ressurrei¢cao” (op. cit., p.223), da lugar a seriedade dos dias
sombrios admoestados pela vinda do anticristo. Na Idade Média,
a partir do fim do século XIV, as profecias prevéem a chegada do
diabo. O medo substitui o riso bandalho por outro agressivo e
violento: “No século XV, as autoridades civis, religiosas,
espirituais, viam a derrisdo com um olhar muito desconfiado. (...)
O riso é suspeito. (...) Deus pune os zombeteiros e nao acolhe
de bom grado, no paraiso, os que riem” (op. cit., p.265).

Alvo de combates, o riso festivo deve ser, acima de tudo,
controlado:

As autoridades civis e religiosas reagem de
comum acordo. Em Lille, o conselho municipal
proibe os jogos, as dancas em torno das fogueiras
de Sao Joao, plantacoes de milho, as assembléias
de paroquias, desde 1382 - interdicdo renovada
em 1397, 1428, 1483, 1514, 1520, 1552, 1554,
1559, 1573, 1585, 1601. Essa repeticio ¢é
sinonimo de ineficacia, é claro, mas também de
obstinacao na politica do controle do riso festivo.
De maneira mais sutil, as autoridades tentam
apossar-se das festas, para transforma-las em
espetaculos disciplinados, celebrando a ordem
estabelecida em vez de subverté-la por meio da
parodia (MINOIS, ibid., p.266).

Repressora e vigilante, a ldade Média nao permite mais a
alegria e bufonaria de seus primeiros séculos. Cada vez mais
perseguido, o riso bandalho torna-se sinénimo de derrisao,
loucura, imoralidade e desfacgatez:

A ldade Média termina com risos e ranger de
dentes. Risos de insensatez e da derrisao, atras
dos quais as elites cultivadas viam a zombaria do
diabo. A unanimidade medieval é quebrada:
social, religiosa e politicamente, a cristandade, no
amanhecer da Renascenga, explode em classes,
em confissbes e em estados rivais. Os confrontos



142

que se preparam nao se prestam ao riso (op. cit.,
p.269).

Eis alguns motivos que realcam a fortaleza rabelaisiana do
riso. Em meio a este turbilhdao social, Rabelais redimensiona a
cultura popular dos primeiros séculos medievais e, intoleravel, ri.
Na verdade, ainda de acordo com George Minois (ibid., p.269), o
riso de Rabelais deve ser considerado “um manifesto”, “a
fundacao do partido do riso”, “uma blasfémia” e “uma heresia — e
a mais perigosa de todas: a heresia comica”. Rabelais ndao ri com
os padres, quando os padres podiam rir; nem desfila livremente
pelos salées reais, quando os bobos podiam fazé-lo.
Inversamente, ele gargalha quando a téonica é guardar o siléncio
e a austeridade.

Segundo M. Bakhtin (1999), o riso carnavalesco de
Rabelais nao s6 recupera a comicidade popular da Ildade Média
como a leva ao auge: “E na obra de Rabelais que o riso da Idade
Média encontrou a sua expressao suprema.”(BAKHTIN, ibid.,
p.84); e diz mais: “O riso carnavalesco é em primeiro lugar
patrimoénio do povo’;, por isso nao é algo individual; “é wniversal,
atinge a todas as coisas e pessoas (inclusive as que participam
no carnaval), o mundo inteiro parece cémico e é percebido e
considerado no seu aspecto jocoso, no seu alegre relativismo”;
um riso “ambivalente: alegre e cheio de alvorogo, mas ao mesmo
tempo burlador e sarcastico, nega e afirma, amortalha e

ressuscita simultaneamente”(op. cit., p.10).



143

A envergadura do riso rabelaisiano atravessou os séculos e
a Literatura como parte integrante da histéoria cultural do
Ocidente. Tornou-se, mesmo, um marco, cujo registro (nos cinco
livros publicados por Rabelais), ndo sé ousou retomar o riso
carnavalesco quando este ja nao era mais bem quisto (o que, por
si s6, ja tem enorme valia), como infligiu na memédria
documental, pela ficcao, o cerne do riso comico medieval. Com
seus personagens Gargantua e Pantagruel, respectivamente, pai
e filho, reconta, alegoricamente, a histéria de hipocrisias,
mentiras, atrocidades, guerras, enganos e desvarios de sua
sociedade pela forga do riso.

Exemplifico: ao explicar a genealogia dos gigantes
Gargantua e Pantagruel, Rabelais narra os seguintes fatos: logo
depois da morte de Abel, num ano em que o més de margo nao
comemorou a quaresma e os dias de agosto foram contados em
maio, houve por volta de setembro ou outubro “uma semana tao
renomada nos anais, que se chama a semana das trés quintas-
feiras, pois houve realmente trés, por causa das irregularidades
bissextas” e que, entre outros acontecimentos, houve uma
comilanga de nésperas deliciosas cuja conseqiiéncia fez nascer
inchagcos pelos corpos de quem as comeu. Em alguns incharam
ombros, outros bocas, naqueles orelhas (e assim foram com
outras partes do corpo), ao ponto de alguns se verem crescidos
num todo, surgindo dai a genealogia dos gigantes. Aqui

aparecem genes importantes de figuras miticas como Atlas,



144

Golias, Céu, Sisifo e Hércules; ha guerras e batalhas, tonéis e
tonéis de vinho, muita carne e todo tipo de comida, festas,
roupas, comemoracgoes; listas e mais listas de jogos, doengas,
nomes; ironias e sarcasmos para todos ao redor: Igreja,
mulheres, saber oficial, lingua, costumes.

Mesmo antes de iniciar a narrativa, no primeiro volume
publicado, Rabelais ja chama a ateng¢do do leitor para as

histérias que ira contar e a incontinéncia do riso:

LEITOR

Antes mesmo de ler, leitor amigo,
despojai-vos de toda ma vontade.

Nao escandalizeis, peg¢o, comigo:

aqui nao ha nem mal nem falsidade.

Se o mérito é pequeno, na verdade,
Outro intuito nao tive, no entretanto

A ndo ser rir, e fazer rir portanto,
Mesmo das aflicbes que nos consomem.
Muito mais vale o riso do que o pranto.
Ride, amigo, que rir é préprio do homem”
(RABELAIS, 2003, p.24).

O autor envolve seu leitor numa teia de fatos patuscados e
risiveis que, nao de outra forma, enreda-lhe em tramas cuja
logicidade inverossimil da um teor particular as suas narrativas.

Como explica M. Bakhtin (ibid., p.385), é o corpo grotesco
que festeja no riso uma realidade contada sob olhares incomuns:
“por tras das mais fantasticas imagens desenham-se
acontecimentos reais, figuram pessoas vivas, residem a grande
experiéncia pessoal do autor e suas observagodes precisas”.

A importancia de Rabelais pode ser constatada, ainda, nas

discussoes que suscita: G. Minois, mesmo reconhecendo o valor



145

da pesquisa de Bakhtin para quem afirma ser seu estudo
“indispensavel para a compreensao do riso rabelaisiano”
(MINOIS, ibid., p.271), critica os contornos marxistas desta
pesquisa, tratando com bastante ironia a elevagcao de Rabelais
no contexto histérico da Renascencga:

O essencial da tese de Bakhtine: a Renascenc¢a foi
a rejeicao da cultura oficial da Ildade Média pelo
riso popular, por uma “carnavalizacao direta da
consciéncia, da concepcao do mundo e da
literatura”. Os humanistas utilizaram a cultura
popular comica medieval como alavanca para
reverter os valores culturais da sociedade feudal.
Pelo riso, eles liberaram a cultura do sendeiro
escolastico estatico e introduziram uma visdo de
mundo dinamica, otimista e materialista. O
revelador dessa revolugao pelo riso foi Rabelais, o
Marx da hilaridade, o fundador da internacional do
riso, cujo apelo a unidao dos ridentes do mundo
inteiro prefigura o que o Manifesto langara aos
proletarios. A analogia nao é fortuita: escrevendo
na URSS dos anos 1930, Bakhtine nao podia
deixar de dar a sua obra contornos marxistas,
mesmo que suas intimas posicdes pessoais ainda
sejam, hoje, objeto de debate (op. cit., p.272).

Ironia ressonante respondida, anos antes, na precisa e
mordaz constatacao de Bakhtin:

O principal defeito dos estudos rabelaisianos que
se efetuam atualmente no estrangeiro, resulta da
sua ignorancia da cultura popular; tentar inserir a
obra de Rabelais no quadro da cultura oficial,
compreendé-la a partir do angulo UuUnico da
“grande” literatura da Franca, isto é, da literatura
oficial. E por esse motivo que os estudos
rabelaisianos se revelam incapazes de captar o
que ha de essencial na obra de Rabelais
(BAKHTIN, ibid., p.417-418).

De toda forma, patriménio da humanidade (Bakhtin) ou
intelectual do riso popular (G. Minois), Rabelais tornou-se um

arquiteto do riso. Arquitetura que elege, vez por outra, alguns



146

seguidores: nao de outra forma, o riso-apice de Bufdlicas
legitima essa escola. Construindo o riso sob(re) as estruturas
dos contos de fadas classicos (objeto de pardédia), Hilda Hilst
escolhe o corpo grotesco como canal para desfazer os temores,
preconceitos, valores cosmicos. Na pragca publica onde dangam
personagens conhecidos (lobo, anao, rei, rainha, chapéu), ela
canta e ri sobre as cinzas derrotadas pelo carnaval.

Dessa maneira, apoiando-se na “bricolagem do texto
alheio”, como lembra Affonso Romano de Sant’Anna em Parodia,
pardfrase & cia (2004, p.46), os contos de fadas classicos
tornam-se objetos de pardédia passiveis de um riso fulminante
que ataca estruturas, valores, temas.

Por tratar-se de uma pardédia, os contos de Bufdlicas se
apropriam, parodisticamente, ora dos personagens, ora das
histérias, ora dos contextos dos contos classicos infantis.

A seguir, veremos resumidamente a histéria dos contos de
fadas no ocidente a fim de compreendermos o que Massaud
Moisés quis dizer ao definir parédia: “composicao literaria que
imita, cOmica ou satiricamente, o tema e ou a forma de uma obra

séria” (MOISES, 1999, p.388).

4.1 — A HISTORIA DO CONTO DE FADAS

Quando tratamos dos contos de fadas, é comum existirem

co-fusdoes entre estes e os chamados contos maravilhosos.



147

Segundo Nelly Novaes Coelho no livro O conto de fadas (2003),
algumas consideragoes devem ser destacadas a respeito dessa

diferenca:

Grosso modo, pode-se dizer que o conto
maravilhoso tem raizes orientais e gira em torno
de uma problemadtica material/social/sensorial - a
busca de riquezas; a conquista de poder; a
satisfagdo do corpo etc. -, ligada basicamente a
realizagdo socioecondémica do individuo em seu
meio. Ex: Aladim e a Lampada Maravilhosa, O
Gato de Botas; O Pescador e o Génio; Simbad, o
Marujo. Quanto ao conto de fadas de raizes
celtas, gira em torno de wuma problemdtica
espiritual/ética/existencial, ligada a realizagao
interior do individuo, basicamente por intermédio
do Amor. Dai que suas aventuras tenham como
motivo central o encontro/a unidao do Cavaleiro
com a Amada (princesa ou plebéia), apés vencer
grandes obstaculos, levantados pela maldade de
alguém. Ex: Rapunzel, O pdssaro azul, A bela
adormecida, Branca de neve e os sete andes, A
bela e a fera[grifos da autora] (COELHO, 2003,
p.79).

Apoiada em Viadimir Propp para quem “os contos
maravilhosos” pertencem “ao género de contos que comegam
por um dano ou um prejuizo causado a alguém (...), ou entao
pelo desejo de possuir algo” (PROPP, 2002, p.04), a definigcao de
Nelly Novaes Coelho sera reforcada adiante quando tratarmos da
relacdao entre arquétipos e mitos na genealogia dos contos de
fadas.

Dessa forma, o conto de fada classico foi um género
literario surgido na Franca do século XVII quando houve a
publicagao da primeira coletanea de contos infantis intitulada
Contfos da mae gansa (1697), por Charles Perrault. Inaugurando

a longa e vitoriosa jornada da literatura mundial, Perrault foi o



148

precursor do género literario cujas raizes histéricas contam
muitos séculos de existéncia. Ao seu modo, vieram outros

importantes autores: 1) Jean de La Fontaine (intelectual

importante na corte francesa do século XVIIl): resgata fabulas
contadas por Esopo (Grécia), Fedro (Roma), parabolas biblicas,
coletaneas orientais e narrativas medievais e da Renascencga; 2)

Irmaos Jacob e Wilhelm Grimm: na Alemanha do século XVIII,

estes irmaos filélogos, folcloristas e estudiosos da mitologia
germanica foram os grandes responsaveis por formar a reuniao
de textos hoje conhecida por Literatura Classica Infantil; 3) Hans

Christian Andersen: décadas depois dos Irmdaos Grimm, ja no

século XIX, este dinamarqués publica seus contos “tristes” e/ou
“tragicos” cuja melancolia caracteristica o fazem ser conhecido
por “falar para as criancas com a linguagem do coragao”
(COELHO, 2003, p.22-24).

Antes da consolidagcao da chamada Literatura Classica
Infantil, porém, temos um longo caminho histérico, cultural e
literario por refazer. Marie-Louise von Franz nA interpretagcdao
dos contos de fada (2005, p.11), por exemplo, nos mostra que os
contos de fadas podem ser remetidos, segundo os registros de
Platao, as primeiras “histérias simbodlicas” contadas por mulheres
as criancas - o “mythoi”; no século Il da era crista o escritor e
filosofo Apuleio escreveu uma histéria chamada Amor e Psyque,
cujo padrao remonta nao s6 a nossa conhecida A bela e a Fera,

mas também a varios contos encontrados em paises como a



149

Noruega, Suécia, Russia, entre outros (FRANZ, 2005, p.11-12);
sabe-se, mesmo, que as reminiscéncias do conto de fadas
podem ser ainda mais antigas que o registro de Platao:

Os contos de fadas também foram encontrados
nas colunas e papiros egipcios, sendo um dos
mais famosos o dos dois irmaos, Anubis e Bata.
Ele se desenvolve de modo paralelo a todos os
contos sobre “dois irmaos” que se pode coletar
nos paises europeus. Nossa tradicao escrita data
aproximadamente de 3000 anos e o que é mais
interessante, os temas bdsicos ndo mudaram
muito [grifo da autora]. Ainda mais, de acordo com
a teoria do padre W. Schimidt: “Der Ursprung Der
Gotteside”, existem indicios de que alguns temas
principais de contos de reportam a 25.000 anos
a.C., mantendo-se praticamente inalterados
(FRANZ, ibid., p.12).

Nelly Novaes Coelho também ressalta a importancia da

descoberta dos textos egipcios:

Cabe registrar, anterior a essas fontes, o
manuscrito egipcio [grifo da autora]: um papiro,
achado no século XIX, pela egiptéloga Mrs.
D'Orbeney, em escavagoes feitas na lItalia. Os
estudos calculam sua idade em torno de 3200
anos, portanto bem mais antigo do que as mais
remotas fontes indianas e com narrativas comuns
a estas, como o conto Os Dois Irmdos, apontado
pelos estudiosos como texto-fonte do episddio
biblico “José e a mulher de Putifar” (COELHO,
ibid., p.30).

As fontes indianas citadas por esta autora referem-se a
duas coletaneas: a primeira foi Calila e Dimna; e a segunda
denominada Sendebar.

Calila e Dimna foram, na verdade, uma jung¢ao de trés livros
sagrados tradicionais da india: Pantschatantra, Mahabharata,

Vischno Sarna. A partir do século VI antes de Cristo, foram



150

utilizados pelos primeiros budistas que andavam de aldeia em
aldeia divulgando essas narrativas exemplares - posteriormente
transformadas em “situagdes simbédlicas” que tinham por fim
“propagarem a cren¢a no Mestre lluminado”. A coletdnea Calila e
Dimna, originalmente escrita em sanscrito, foi perdida (como
também sua versdao persa), tendo sua existéncia confirmada
pelas citagoes da versao arabe ‘“feita por ordem do califa
Almanzur Haddad” (século VIIl), quando “os arabes invadiram a
Peninsula Ibérica e ali se instalaram” (op. cit., p.31-32). Sabe-
se, ainda, que esta versao arabe possibilitou a escrita da versao
hebraica (cuja autoria foi de Rabi Joel, século XlIl, na Italia) e
posteriormente as versdes latinas e francesas nos séculos XVIII
e XIX. Segundo ainda Nelly Novaes Coelho, as personagens
Calila e Dimna sao os dois chacais do “emaranhado de estoérias
que, por meio de situagoées vividas por animais e homens,
mostram a vida como uma luta continua” e “destinadas
originalmente aos adultos, depois transformadas em literatura
para criangas” (op. cit., p.32).

Ja a coletanea Sendebar foi atribuida ao filésofo hindu
Sendabad que a escreveu em sanscrito. Narrativas que
difundiram “a imagem negativa da mulher”, Sendebar, a
semelhanca de Calila e Dimna, ‘perdeu-se, mas sua estéria
continuou sendo divulgada, do século IX a XIIl, em persa, arabe,
siriaco, hebraico e, principalmente, em castelhano - texto a

partir do qual os estudos orientalistas puderam ser feitos”. Tal



151

como Os dois irmdos, Sendebar esta entre os precursores dos
contos de fadas, sendo fonte, inclusive para as conhecidas
Aventuras de Simbad, Ali Baba e os Quarenta Ladroes, Aladim e
o Génio etc. (op. cit., p.33-34).

No século XVIIlI o fabulario oriental intitulado As mil e uma
noites tornou-se conhecido no mundo ocidental pela traducgao
francesa de Antoine Galland e publicada em 1704.

Nos séculos XVII e XVIII, portanto, os contos de fadas
tornam-se nao somente histérias para serem contadas a criangas
e adultos, mas importantes elementos de socializagao,
entretenimento e formagao espiritual:

Na Europa, eles costumavam ser a forma principal
de entretenimento para as populagées agricolas
na época do inverno. Contar contos de fada
tornou-se uma espécie de ocupacao espiritual
essencial. Chegou-se mesmo a dizer que os
contos de fada representavam a filosofia da roda
de fiar (Rocken Philosophie) (FRANZ, ibid., p.12).

Dessa maneira, o interesse por essa tematica sé6 aumentou
com o passar dos anos, culminando numa explosao literaria que
fomentou pesquisas cientificas das mais diversas. No Século
XIX, por exemplo, Theodor Benfey em Kleinere Schriften zur
Mérchen Forschung (1894) tentou provar que a india era a
progenitora de todos os contos de fadas; Alfred Jensen, H.
Winkler e E. Stucken que os contos teriam origem babildnica;
Ludwig Laistner no trabalho Das Ratsel/ der Sphinx (1889)
levantou a hipotese de que o conto de fada derivaria dos sonhos;

Adolf Bastian em Beitrage zur vergheichenden Psychologie



152

(1868) referiu-se como parte dos “temas mitolégicos basicos”, ou
seja, estariam dentro de “pensamentos elementares”, teoria
muito préxima, alias, do arquétipo junguiano; até a criagao do
Centro Folclérico da Finlandia e seus principais representantes,
os senhores Kaarle Krohn e Antti Aarne, que resumiram a arvore
genealdégica dos contos de fadas como parte enraizada da
histéria de varios povos, nenhum especifico, onde “diferentes
contos poderiam provir de diferentes paises” (op. cit., p.15-16).

Com a sedimentacao histérico-cultural do conto de fadas e
sua insercdo como género literario, isto é, feito parte da
Literatura Classica Infantil, passaram a se destacar, em geral,
duas linhas de analise (e que apenas mencionarei de forma
bastante resumida): 1) dos arquétipos, 2) e dos mitos.

Na linha de analise dos arquétipos temos,
representativamente, o trabalho da pesquisadora junguiana
Marie-Louise von Franz, para quem

Contos de fada sao a expressao mais pura e mais
simples dos processos psiquicos do inconsciente
coletivo. Consequentemente, o valor deles para a
investigagdao  cientifica do inconsciente é
sobejamente superior a qualquer outro material.
Eles representam os arquétipos na sua forma mais
simples, plena e concisa. Nesta forma pura, as
imagens arquetipicas fornecem-nos as melhores
pistas para compreensao dos processos que se
passam na psique coletiva. Nos mitos, lendas ou
qualquer material mitolégico mais elaborado,
atingimos as estruturas basicas da psique humana
através de uma exposicao do material cultural.
Mas nos contos de fada existe uma material
cultural consciente muito menos especifico e,
consequentemente, eles espelham mais
claramente as estruturas basicas da psique
(FRANZ, ibid., p.09).



153

Assim, na imagem arquetipica inserida na mensagem
narrada pelos contos de fadas, Marie von Franz nos mostra que
se cumpre um papel importantissimo no processo de
amadurecimento da personalidade da crianga, qual seja o de
constituir-lhe experiéncia emocional (tratada imerecidamente
pelos intelectuais):

Num de seus ultimos trabalhos, Jung mostrava
que esta é uma grande tentagdo para o tipo
intelectual, porque os intelectuais tratam com
desapreco o fator afetivo-emocional, que esta
sempre presente na imagem arquetipica. Uma
imagem  arquetipica ndao ¢é somente um
pensamento padrdo (como um pensamento padréao
ela estd interligada com todos os outros
pensamentos); mas ela é, também, uma
experiéncia emocional — a experiéncia emocional
de um individuo. S6 se essa imagem arquetipica
tiver um valor emocional e afetivo para o individuo
ela podera ter vida e significagao (op. cit., p.19).

Trabalhando numa mesma linha de importidncia das
experiéncias emocionais fundamentais, Bruno Bettelheim, no
livro tornado classico nesta area e intitulado A psicanalise dos
confos de fadas (1992), mostra que sdao os mitos os elementos
principais na construgdo dos contos de fadas folcléricos,
inclusive para diferencia-los dos contos infantis em geral
(quaisquer histérias contadas para criancgas).

Segundo esse autor, nos contos de fadas temos a
representacao exemplar de papéis e condicoes humanas em que
a crianca estabelece parametros e imagens para as proprias
situagdes internas, propiciando a germinagdao de modelos para o

enfrentamento de suas vidas. Ele demonstra que nem toda



154

histéria infantil produz a catarse simbdlica na mentalidade da
crianga, prépria do conto de fadas:

Partindo deste fato, tornei-me profundamente
insatisfeito com grande parte da literatura
destinada a desenvolver a mente e a
personalidade da crianga, ja que nao consegue
estimular nem alimentar os recursos de que ela
mais necessita para lidar com seus dificeis
problemas interiores. Os livros e cartilhas onde
aprende a ler na escola sao destinados ao ensino
das habilidades necessarias, independentemente
do significado. A maioria da chamada “literatura
infantil” tenta divertir ou informar, ou as duas
coisas. Mas grande parte destes livros sadao tao
superficiais em substancia que pouco significado
pode-se obter deles. A aquisicao de habilidades,
inclusive a de ler, fica destituida de valor quando
o0 que se aprendeu a ler nao acrescenta nada de
importante a nossa vida. (...) Sob estes aspectos
e varios outros, no conjunto da “literatura infantil”
— com raras excegdes — nada é tiao enriquecedor e
satisfatdério para a crian¢ca, como para o adulto, do
que o conto de fadas folclérico. (BETTELHEIM,
1992, p.12-13).

Dessa forma, pela presenca subliminar do mito, a crianga
integra sua formacao constituindo-a de significagao, simbologia
e amadurecimento psiquico:

Ha uma concordéancia geral de que mitos e contos
de fadas falam-nos na linguagem de simbolos
representando conteudos inconscientes. Seu apelo
é simultaneo a nossa mente consciente e
inconsciente, a todos os seus trés aspectos — id,
ego e superego — e a nossa necessidade de ideais
de ego também. Por isso é muito eficaz; e no
conteudo dos contos, os fenomenos internos
psicolégicos recebem corpo em forma simbodlica
(op. cit., p.46-47).

Assim, os sentimentos tragicos e acontecimentos
grandiosos que envolvem o mito e seus personagens — na

mitologia os personagens tém sua histéria herdica contada com



155

nomes proprios e unicos (Teseu, Hércules, Niobe, etc.) -
cotejam com as pessoas comuns, “muito parecidas conosco” (op.
cit., p.50-51).

A complexidade da relagcao mito e conto de fadas é
debatida também por Mircea Eliade no livro Mito e Realidade
(2007), que mostrara ter o mito significagdo escorregadia e
ampla: se até o século XIX os mitos eram vistos como “fabula”
ou “invengao” de um povo, no século XX etndélogos, historiadores
e antropbélogos comecaram a entender o mito como uma “histéria
verdadeira” que tem relevancia na composicao social primitiva
“por seu carater sagrado, exemplar e significativo” (ELIADE,
2007, p.07).

A polémica em torno do olhar sobre o objeto “mito” nao
para por ai. Em geral, a definicio mesma é motivo de muitos
embates teodricos: falsidade e ilusdao (judeus e cristaos),
experiéncia primordial do sagrado (sociedades arcaicas e
pagas), objeto de analise e desmistificagcdao (gregos e romanos).
Por isso, M. Eliade resume na expressao “menos imperfeita” a
sua definicao de mito:

A definicio que a mim, pessoalmente, me parece
a menos imperfeita, por ser a mais ampla, é a
seguinte: o mito conta uma histéria sagrada; ele
relata um acontecimento ocorrido no tempo
primordial, o tempo fabuloso do “principio”. (...) E
sempre, portanto, a narrativa de uma “criagao”:
ele relata de que modo algo foi produzido e
comegou a ser [grifo do autor]. (...) Os mitos
revelam, portanto, sua atividade criadora e
desvendam a sacralidade (ou simplesmente a
“sobrenaturalidade”) de suas obras. Em suma, os
mitos descrevem as diversas, e algumas vezes



156

dramaticas, irrupgdoes do sagrado (ou do
“sobrenatural”) no Mundo (op. cit., p.11).

Numa discussao ampla, ja bastante resumida aqui, esse
autor explica que s6 a partir dessa no¢cao multifacetada de mito é
que podemos tecer algumas inter-relagdées entre este e o conto
de fadas. Assim, a partir da leitura de Jan de Vries no livro
Betrachtungen zum Marchen, besonders in seinem Verhdltnis zu
Heldensage und Mythos (1954), M. Eliade traga alguns paralelos:
primeiro, “a saga ladeia o mito, o conto nao”; segundo, “ao passo
que o herdéi das sagas tem um fim tragico, o conto sempre tem
um desfecho feliz”; terceiro, na saga que participa do mundo
mitico, “o herdi se situa num mundo governado pelos Deuses e o
destino. O personagem dos contos, ao contrario, parece estar
emancipado dos Deuses” (ELIADE, ibid., p.171). Ele considera
ser o conto de fadas, essencialmente, um “enredo iniciatério”
particularmente importante para a forma¢ao humana:

E verdade, como justamente salientou Jan de
Vries, que o conto sempre se conclui com um
happy end. Mas seu conteudo propriamente dito
refere-se a uma realidade terrivelmente séria: a
iniciagdo, ou seja, a passagem, através de uma
morte e ressurreigdo simbodlicas, da ignorancia e
da imaturidade para a idade espiritual do adulto.
(...) Poder-se-ia quase dizer que o conto repete,
em outro plano e através de outros meios, o
enredo iniciatério exemplar. O conto reata e
prolonga a “iniciagdo” ao nivel do imaginario. Se
ele representa um divertimento ou uma evasao, é
apenas para a consciéncia banalizada e,
particularmente, para a consciéncia do homem
moderno; (op. cit., p.174).

Dessa maneira, tanto Bruno Bettelheim, Mircea Eliade

quanto Marie von Franz concluem ser o conto de fadas a



157

primeira experiéncia significativa para a crianca, que, estética e
imageticamente se constitui num espaco de reimpressao,
conquista e enfrentamento dos mundos interno e externo:

Nos contos, a crianga aprende estratégias de lutas
para vencer as batalhas interiores, pois a partir
dos jogos de projecao e identificacao se da conta
que ela também “esta ali”, no espaco do conflito.
No jogo do faz-de-conta tudo é permitido, entao
associar-se ao bem e ao mal faz parte da
conquista (CAVALCANTI, 2002, p.14).

Através do mito ou arquétipo (ou ambos), os contos de
fadas permitem que a crianga realize a transmutacao de valores,
sensacgoes, realidades.

Em que medida, porém, nos valem essas consideragoes
tedricas diante do objeto de nossa pesquisa, ou seja, o riso em
Bufolicas? Ora, Affonso Romano de Sant’Anna nos mostra que a
parédia surge “como efeito metalinguistico”, ou seja, apropria-se
do discurso do outro e sobre ele realiza um processo de
depuracao critica. Da mesma forma, ao registrar o processo de
formacao do conto de fadas até sua insergcao na literatura
mundial como género literario (século XVIIl), pretendi localizar o
objeto parodiado (conto de fadas) em Bufdlicas, para dai mostrar
a depuracao que Hilda Hilst realiza, pelo riso, nos discursos,
imagens e caracteristicas dos contos de fadas. O riso, aqui,
imola a tradicional fungao do conto de fadas para fazer dele nao
menos importante (porque nao rimos do que nos é indiferente);
dando-se ao trabalho de satirizar os contos de fadas (na forma e

conteudo), a autora retoma sua importancia para a literatura.



158

4.2 - O RISO PARODISTICO DE BUFOLICAS

Rir, rir sem parar. Dar gargalhadas fundas,
propositadamente escarnecedoras dos principais personagens
das criangas: é isto que faz Hilda Hilst. Mas por qué? Primeiro a
grande provocacgao literaria de Lori (que ria dos adultos acharem
tudo absurdamente imoral, principalmente quando reportados
aos prazeres), depois esta: a inversao total do imaginario infantil
com escatologias, deformidades, enganos, infelicidades.

Quando recorremos as entrevistas concedidas pela autora
(especialmente aquela aos Cadernos de Literatura Brasileira,
reportada aqui outras vezes), vemos, explicitamente, sua
inaptidao e desprezo pelas criangas:

Bem, eu tenho medo de crianga. “Crionga”. (...)
Um médico disse para mim: “Quem tem medo de
criangca é crianca”. Bem, certo, verdade. Tinha
uma mulher que vinha aqui em casa com uma
crianga — ou crionga. Ela dizia: “Olha como essa
sua tia é linda”. Eu nao era tia de ninguém, e a
crianga respondia: “Eu ndao acho”. Eu comecava a
ter 6dio dessa crianga e dizia: “Vocé também nao
é bonita, é feia”. Eu brigava com a crianga, com a
criongca. Eu nao entendo a crionga. Nunca conheci
uma crianga deslumbrante. Eu vejo criangas
lindas, mas, quando comecam a falar, sao
chatérrimas (CADERNOS DE LITERATURA
BRASILEIRA, 1999, p.32).

Teria consisténcia tedrica, porém, afirmar que esta
“inabilidade” com as criangas fora o motivo para desconstruir a
fantasia do conto de fadas?

Fosse o0 nosso olhar substancialmente psicolégico,
certamente apontariamos algumas relagdes interessantes entre

essa desconstrucao literaria e a infancia da escritora: a



159

esquizofrenia e separacao dos pais, a ligagao edipiana com o pai
(especialmente no que concerne a importancia da literatura em
suas vidas), os anos de colégio interno (dos sete aos quinze),
entre outros acontecimentos.

Nosso olhar substancialmente literario, contudo, faz-nos
ver que, essencialmente, assim como nas demais obras
analisadas em capitulos anteriores, Hilda Hilst realiza em
Bufolicas uma mudanca de paradigma. Seu interesse €&, antes,
dizer que tudo é passivel de riso: a formagao humana, a
construgcao de valores, o amadurecimento fisico, os aportes
morais, as ligagdoes amorosas etc.

A parte qualquer intengio vingativa em destruir o mundo de
fadas das criangas, Hilda Hilst quer fazer reinar no riso-apice de
Bufolicas a contra-proposta de que “felizes para sempre” é bem
duvidoso. Pelo riso, aqui em seu mais suntuoso exemplo, a poeta
quer dizer que nao é indiferente a moral que nos forma e aliena,
porque a indiferengca é o oposto do riso — os versos de Bufdlicas
nao sao indiferentes a nossa sociedade falocéntrica,
sexualizada, desonesta, misdgina, violenta, brutalizada.

Em Bufolicas temos o mais forte e extravagante riso, o
auge: ha quebra, ha desconforto, ha imundicies, ha derrisdao. O
leitor tradicional do conto de fadas ndo sé é substituido (porque
Bufolicas foi escrita para adultos), como também nao pode ser
subestimado; nesse livro de poesias ha exigéncia de um leitor

especifico: aquele cujo entendimento nao pode limitar-se a



160

compreensao do conto de fadas conservada pelo tempo, mas a
percepcao da histéria ainda presente ali, que, contudo, foi
invertida. Para falar com Hans Robert Jauss na Hisforia da
Literatura como provocacdo a teoria literaria (1994), é preciso
“despertar a lembranca do ja lido” para estabelecer e remontar
um “horizonte de expectativa”:

A obra que surge ndao se apresenta como novidade
absoluta num espago vazio, mas, por intermédio
de avisos, sinais visiveis e invisiveis, tracos
familiares ou indicagdes implicitas, predispde seu
publico para recebe-la de uma maneira bastante
definida (JAUSS, 1994, p.28).

Hilda Hilst ao retomar o tempo dos contos de fadas refaz
as lembrangcas dos primeiros contos de infancia, lidando, no
entanto, com um adulto que viu renascer (no inicio do século
XXI1) a fantasia e magia dos contos infantis — principalmente na
arte cinematografica (Deu a Louca na Chapeuzinho, Sherek,
Harry Porter, O Senhor dos Anéis, Procurando Nemo etc.) - :
portanto, um leitor que se reabitua ao mundo da fantasia.

Evocando “propositadamente um marcado horizonte de
expectativas em seus leitores para, depois, destrui-lo passo a
passo” (op. cit.), Hilda Hilst inverte a forma, a identidade, o
conteudo e a finalidade dos contos de fadas tradicionais,
apostando no repertério do leitor, que, neste caso, da-se em
alguns niveis: leitura do texto original, a mudanga de proposta
da autora e a conclusao irénica que chega.

O riso, ao modo dos textos refletidos anteriormente (contos

d’escarnio e O caderno rosa de Lori Lamby), exerce um papel



161

fundamental na histéria literaria construida por Hilda Hilst, qual
seja o de destronar, derrotar, demolir as mentiras, hipocrisias,
desfacatezes humanas. A grande razao para tudo isto? Abdicar
da burrice e do falso discurso para quebrar com paradigmas e
filosofar, e pensar, e discutir, e refletir sobre um mundo
enclausurado e claustrofébico.

Nesse sentido, temos em Bufdolicas a construgao de uma
narrativa profundamente transgressiva: se os contos de fadas
foram feitos para educarem e produzirem identificagdo imagética
entre a crianga e o texto, como poderemos nos achar no “anao
triste” de Hilda Hilst? Que modelos ou questdoes poderei sublimar
lendo “Drida, a maga perversa e fria”? E se as figuras e
desenhos sao igualmente importantes na tradugao do enredo do
conto de fadas, que ensinamento apreenderei de uma rainha que
ri enquanto apanha (ver anexo 2)?

Hilda Hilst brinca (as vezes de forma muito séria e pesada),
mas o faz de maneira bastante consciente. Neste caso, para
brincar sarcasticamente com as fadas, retoma nas poesias
burlescas a estilistica de Charles Perrault, com seus versos e
finalizagbes que contam uma moral da histéria narrada. Aos
personagens tornados mais populares com as publicacées dos
Irmaos Grimm e Christian Andersen, da enredos climatizados nas
histérias mais conhecidas (Branca de Neve, A Bela Adormecida,

Chapeuzinho Vermelho etc.).



162

Desse modo, antes de adentrar na analise dos contos,
gostaria de destacar a importancia e contribuicao dos autores
cujas historias classicas foram parodiadas neste estudo:

1) Charles Perrault: precursor da chamada Literatura Classica

Infantil, autor irdénico, critico e mordaz, reuniu oito histérias
escritas em prosa sob o pseudénimo do filho Pierre Perrault - A
Bela Adormecida no Bosque, Chapeuzinho Vermelho, O Barba
Azul, O Gato de Botas, As fadas, Cinderela ou A Gata
Borralheira, Henrique do Topete e O Pequeno Polegar.

Também foi um dos escritores que protagonizaram a
conhecida “querela dos antigos e modernos”, que marcou a
queda da Era Classica. Contra a posi¢cao de Racine, Boileau, La
Fontaine, dentre outros, Charles Perrault defendeu os modernos
franceses sem o prejuizo da influéncia dos antigos; por isso, em
determinado momento, justifica a importdncia da coletanea na
relevancia da matéria:

E verdade que algumas pessoas que querem
parecer sérias, e que tém bastante espirito para
ver que sadao Contos feitos por prazer, e que a
matéria deles nao é muito importante, olharam-nos
com desprezo, mas teve-se a satisfacido de ver
que as pessoas de bom gosto ndao o julgaram
assim. (...) Mas como estou lidando com muitas
pessoas que nao se esteiam em razdées e que nao
podem ser tocadas senao pela autoridade dos
Antigos, vou satisfazé-las a esse respeito. As
Fabulas Milesianas, tao célebres entre os gregos,
e que fizeram as delicias de Atenas e de Roma,
nao eram de outra espécie que as Fabulas desta
Coletanea. A histéria da Matrona de Efeso, é da
mesma natureza que a das Grisélidis: sdo uma e
outra Novelas, isto é, Narrativas de coisas que
podem ter acontecido e que nada tém que fira
absolutamente a verossimilhanga. A Fabula de
Psique escrita por Luciano e por Apuléio é uma
ficcao pura e um conto de Velha como o da Pele



163

de Asno. A Fabula do Lavrador que obteve de
Jupiter o poder de fazer como lhe aprouvesse a
chuva e o bom tempo, o que usou de tal maneira
que nao recolheu sendo palha sem nenhum grao,
porque ele nunca tinha pedido vento, nem frio,
nem neve, nem nenhum tempo semelhante, coisa
necessaria, entretanto, para fazer frutificar as
plantas; essa Fabula, digo eu, € do mesmo género
que o Conto dos Desejos Ridiculos, a ndo ser que
um é sério e o outro é comico; (...) Nao creio que
tendo diante de mim tao belos modelos na mais
sabia e mais douta Antiguidade, a gente esteja no
direito de fazer-me qualquer reparo (PERRAULT,
2007, p.13-14).

Comparando seus contos a obras classicas como as
Fabulas Milesianas (as mesmas citadas no Satiricon de Petrénio
e objeto de calunias na morte de Crasso), cujo apreco e poder
fizeram destes textos fontes classicas de culturas e literaturas
seculares, Perrault coloca os contos de fadas (atribuidos, entao,
a heranga da memoéria cultural do povo) no mesmo patamar que
as fabulas classicas.

Perrault foi também um defensor da intelectualidade
feminina - ou, simplesmente, das “preciosas” ao resgatar a
literatura folclérica francesa, Perrault nao soé6 participou da
famosa “querela”, como também de uma causa ainda bastante
cara nos dias atuais: o papel soécio-intelectual da mulher. Sua
sobrinha e lider feminista, Mlle. Héritier, frequentava os saldes
culturais e artisticos onde era moda discutir os famosos
“romances preciosos” (com elementos novelescos da Antiguidade
classica e do maravilhoso medieval), “cuja matéria exuberante e

fantasista-sentimental estava mais perto da “desordem” do

pensamento popular do que da “ordem classica” oficial”. Assim,



164

por analogia a esses romances em voga, as defensoras dos
direitos intelectuais das mulheres foram denominadas de
“preciosas” (COELHO, 2003, p.76). Com o resgate do conto em
versos intitulado Os desejos ridiculos, Perrault ndao s6 pde em
destaque a mulher, mas também tenta ratificar a tese de que os
contos populares sao obras da sabedoria secular de varias
tradigoes:

Perrault tentava provar a tese de seu amigo
D’Aubignac acerca da //iada: a de que as antigas
epopéias ndo foram obra de um s6 autor, mas
resultantes de varios contos populares
tradicionais, encaixados uns nos outros, seguindo
um fio narrativo (tese que o tempo encarregou-se
de provar) (COELHO, 2003, p.76).

2) Os irmaos Jacob e Wilhelm Grimm: estudiosos que tiveram o

mérito de expandirem os contos de fadas por toda Europa e
Américas, constituindo-lhes num acervo de narrativas
maravilhosas “entre as centenas registradas pela meméria do
povo”. Entre 1812 e 1822 foram publicadas, avulsamente, a
maioria das histérias de fadas por nés conhecidas (entre outras,
A Bela Adormecida, Branca de Neve, Chapeuzinho Vermelho,
Jodozinho e Maria). Faz-se notar ainda que, diferentemente de
Perrault, os Irmaos Grimm, ambientados pelas amarras cristas e
pressionados por alguns criticos que consideravam cruéis muitas
das versoes recolhidas, construiram interpretagcdées mais leves e
menos acidas dos contos de fadas (op. cit., p.23-24).

3) Christian Andersen: foi um pesquisador “sintonizado com os

ideais romanticos de exaltagao da sensibilidade, da fé crista, dos



165

valores populares, dos ideais de fraternidade e da generosidade
humana”, que fez dos contos o protétipo do sofrimento como
caminho para sabedoria. “Bom cristdao” e autor romantico,
defendeu os direitos iguais entre diferentes classes sociais, a
exaltagcao do eu, o incentivo a caridade crista, a consciéncia da
precariedade da vida, entre outros ideais. Além de recuperar
algumas histérias da meméria popular, escreveu outras de

préopria autoria (op. cit., p.24-25).

Paralelamente, Hilda Hilst resgata em suas histérias de
fadas ndao sé6 a forma dos versos encontrados em muitos contos
classicos, mas também o recurso a “moral da histéria” (que
Perrault, por exemplo, sempre conta em versos); moral que se
acha ligada a sua acepc¢ao etimolégica de “costumes”, e que é
recolocada por esta autora nos novos costumes e situagoes
vividas pelos personagens classicos: invertida, desconstréi e ri
da moral alheia.

Assim, ao invés da virilidade masculina, a impoténcia; do
torpor, a musica; da indulgéncia, o sarcasmo; das vozes, o
siléncio. Em cada conto, Hilda Hilst da o seu tom, registra a
condicao iconoclasta de seu riso-apice usando-o para desafiar a
Moral oficial: seus versos sdao uma afronta a ingenuidade, a
prudéncia, ao carater, a sensatez. Com muita ironia e sarcasmo,

Hilda Hilst impressiona e marca a identidade dos contos, fazendo

com que o leitor mergulhe ndo s6 no ambiente engendrado pelos



166

versos, mas também na “moral da histéria” cujos ares sao pra la
de subversivos.

Com o riso de Bufolicas, a poeta paulista sagra o Riso
rabelaisiano porque constréi uma ficcao-poesia dos extremos; o
corpo grotesco é colocado em evidéncia (mais que em qualquer
outro lugar de seus escritos) ao modo de Rabelais, para quem “o
corpo grotesco é um corpo em movimento” (BAKHTIN, 1999,
p.277). Vilipendiando alguns dos mais tradicionais personagens
da literatura infantil, a escritora cria uma narrativa da expansao
e do retraimento, da robustez e da renuncia, da excrescéncia e
da queda; ela embriaga os personagens em situagoes
escatolégicas que fazem rir do disforme, do anormal.

Com medidas coprolégicas, Hilda Hilst atropela a moral
(costumes) dos personagens parodiados, usando a imagem do
corpo grotesco como canal fluido para o riso sem amarras,
limites, distancias. Para cada conto, uma anomalia, derrisao,
quebra; nenhum personagem escapa a mudanga (seja esta
corporea, afetiva ou material), ao movimento.

No constante ir e vir que denuncia uma trajetéria repleta de
encantamentos, ilusdées, tragédias, vingangas, ensinamentos,

Bufolicas é um conto de fadas:

4.2.1 — O reizinho gay
Assim falam os primeiros versos do Reizinho gay: “Mudo,

pintudao/ O reizinho gay/ Reinava soberano/ Sobre toda nag¢ao”



167

(HILST, 2002, p.11). Com dois adjetivos que se confrontam,
“mudo/pintudao”, Hilda Hilst revela o contraste desta histéria ao
contar o reinado de uma “bronha” (mais que um rei), que fazia
toda uma nac¢dao submeter-se ao seu poder - a bronha é o falo
que representa, segundo Jean Chevalier e Alain Gheerbrant
(2008, p.418), o “simbolo do poder gerador”, um elemento que
“se afirma ou afrouxa de acordo com a presenga ou auséncia de
energia”.

Embora mudo, o Reizinho gay tinha o maior dos membros
de seu reino. A nobre altivez do membro fazia-lhe detentor de
um poder tado grande que até as palavras se fizeram
desnecessarias. Mesmo sendo caracteristico a todo rei publicar
decretos, proclamar ordens e discursar para seu reino, este Rei
— escrito no diminutivo de modo propositadamente pejorativo
porque esta ligado ao fato de ser gay — nao fala e nao grita;
exibe sim, como cetro, seu grande falo.

Nesta poesia-ficcao é importante destacar as palavras
“mudo” e “pintudao” por formarem oposi¢cdo expansiva
fundamental do conto: enquanto a mudez é a auséncia de
palavras, expressoes, falas; ser “pintudao” é algo que remete a
amplitude, extensdao, saida. Como um cortejo elegiaco e
escarnecedor do pénis, a poeta paulista cria um ditador, no
personagem do reizinho, que faz todo um reino sucumbir de
medo por ter que submeter-se a sua vontade de prazer: “Ando

cansado/ de exibir meu mastrugo (...)/ quero sem demora/ Um



168

buraco negro/ Pra raspar meu ganso” (HILST, ibid., p.14). O
cortejo é elegiaco e escarnecedor porque ao mesmo tempo em
que destrona o rei — nao ha rei sem reino: todos os suditos
morrem de susto ao ouvir a sua ordem -, ri do absurdo que é
usar a palavra, ocasionalmente, para proferir um descabimento
de tamanha envergadura - por isso, a leitura moral que Hilda
Hilst da ao conto: “a palavra é necessaria diante do absurdo”.

A poeta, porém, nao cria apenas um reizinho mudo; este
ainda é gay - na nossa sociedade, sinéonimo de passivo,
afeminado, impotente — mais potente e avantajado que os mais
viris dos homens heterossexuais — sindnimo de ativos, machos e
vigorosos — a ponto de fazer-lhes gritar: “E de muitos maridos/
Sabichdoes e bispos/ Escapou-se um grito” (op. cit., p.12). Ora,
criar um gay nessas circunstancias é rir demais da importancia
que nossa sociedade da ao vigor sexual dos homens: medido,
geralmente, pelo tamanho do pénis e sua disposi¢gdo em usa-lo o
mais frequentemente possivel. E igualmente interessante é ver
que além de ter todas essas caracteristicas expansivas, o gay é
Rei: o que da um tom particularmente mordaz ao conto, tanto do
ponto de vista simbdlico, quanto de sua relagao com outros
contos de fadas.

Simbolicamente, podemos dizer que um Rei pode ser
“formado por trés tragcos horizontais paralelos, o Céu, o Homem
e a Terra” que realizam uma soberania prépria deste wang (para

os chineses); com natureza celeste, o Rei “é dotado desta



169

virtude que ele tira de si mesmo” (CHEVALIER; GHEERBRANT,
ibid., p.774). Ora, o reizinho gay, em toda a sua natureza
celeste, mostra que esta condicao “celestial” pode até ser
questionada, “Quando os doutos do reino/ Fizeram-lhe
perguntas/ Como por exemplo/ Se um rei pintudo/ Teria o direito/
De somente por isso/ Ficar sempre mudo”(HILST, ibid., p.11);
porém é passivel de sancao pois “mostrou-lhes a bronha/ Sem
ceriménia” (op. cit., p.12), respondendo com a “virtude que tira
de si mesmo” para fazer calar seus opositores.

As palavras, a revelia de seu o6rgao sexual iconico, nao
existem, estdao mudas; coisa, alias, bastante representativa na
sociedade sexualizada e falocéntrica em que vivemos, onde mais
vale uma bunda que mil palavras. O reizinho gay simboliza a
inversao de muitas das nossas impressdes sociais, inclusive na
condigao propria de sua fungcao, “o estabelecimento da justica e
da paz [grifo dos autores]” (CHEVALIER; GHEERBRANT, ibid.,
p.774), que faz um reinado inteiro gritar horrorizado a sombra de
uma bronha (ver anexo 3): “Foi um Oh!!! geral/ e desmaios e ais
(...)/ E eram 6s agudos/ Dissidentes mudos” (HILST, ibid., p.12).

As palavras ausentes do rei ecoam na boca da multidao
calada e horrorizada pelo que viu. A bronha, que também é o
cetro, representa “o poder recebido de cima”, “sinal de forgca e
de autoridade”, pelo qual nenhum sudito, nem mesmo “os
doutos”, tera coragem de enfrentar. Assim, Hilda Hilst mostra

que calar-se diante do absurdo s6 pode ter por conseqiiéncia a



170

morte. O povo que havia ficado mudo depois de ver o “mastru¢co”
do rei, “E foi assim que o reino/ Embasbacado, mudo/ Aquietou-
se sonhando/ Com seu rei pintudo” (op. cit., p.12-14), sucumbiu
diante da expectativa de ser enrabado por um falo que
assombrava o reino: uma condicao absurda. Calando-se diante
disso, sem conter o disparate de tamanha realidade, “o reino
inteiro/ Sucumbiu de susto” que “Na memoéria dos tempos/ Sé
restaram cinzas/ Levadas pelo vento” (op. cit., p.14).
Representativamente, os reis aparecem nos contos de

fadas tradicionais sob algumas prerrogativas: 1) mantenedores

da honra, honestidade e verdade: é o caso do conto O re/ sapo

ou Henrique de ferro, que narra a histéria de um Rei que obriga
sua filha cacgula, “tao bela que o préprio Sol, apesar de vé-la
muito, ficava aténito quando lhe iluminava o rosto”, a cumprir a
palavra que dera: cuidar do sapo que resgatara sua bola de ouro
— que apesar de todos os infortunios acaba por se transformar
em principe e conquistar a princesa (GRIMM, 2008, p.89); 2)

benfeitores, altivos e justos, primam sempre pela sabedoria: no

Rei Bico-de-Tordo também a jovem princesa, “uma filha
belissima, mas tdao orgulhosa que achava nao haver nenhum
pretende digno dela”, é obrigada pelo pai a casar-se com um
musico-mendigo. Este lhe da ligbes importantes sobre nao ser
arrogante, impetuosa e petulante, especialmente quando se
revela o Rei Bico-de-Tordo, “cujo queixo parecia um bico de ave”

— humilhado pela princesa, noutra ocasidao, quando o Rei-pai a



171

levou para selecionar um dentre outros pretendentes (op. cit.,
p-302).

Assim, de fato, o Rei passou a ser protagonista decisivo
nas histérias de exemplos e justica; acima, em ambos os
modelos, vemos que nao s6 a decisao do rei é fundamental para
mudar a vida de uma pessoa (nhos casos, as filhas), como
determina a transformacao do que é sujo e feio (sapo), temeroso
e desagradavel (mendigo), em garboso e belo (principe), servil e
elegante (rei bico-de-tordo): afinal, “um bom rei é o que
assegura a prosperidade de seus suditos” (CHEVALIER;
GHEERBRANT, ibid., p.775).

A revelia dessas prerrogativas, o reizinho gay nio esta
preocupado com a “prosperidade de seus suditos”, mas sim, com
a entronizagcdao de seu cetro: “Ando cansado/ De exibir meu
mastruco/ Pra quem nem é russo/ E quero sem demora/ Um
buraco negro/ Pra raspar meu ganso./ Quero um cu cabeludo!”
(HILST, ibid., p.14).

Entronando o grotesco corporal, o reizinho gay desfaz-se
de todas as honras e encantos de sua predestinacao para eleger
o riso que “prenuncia a era do absurdo, a nossa, (...) porque nao
adianta nada chorar por ela” (MINOIS, ibid., p.274). Um riso
absurdo e sem medidas que nao esta nem ai para as questoes
“mais importantes”, contanto que as benesses da corrupgao
sejam recebidas. Corruptor de seu povo que “sucumbiu de susto/

Diante de tal evento.../ Desse reino perdido” (HILST, ibid., p.14),



172

o reizinho gay infligi o desespero que culmina na pergunta: “o
que mais se pode fazer?”

Deteriorada e devassada, a figura do Reizinho gay hilstiano
faz lembrar a atmosfera do corpo grotesco descomunal que,
antes, destrona e inverte as no¢gdées mais comuns de poder, forca
e prazer. Uma ode ao absurdo, o conto reizinho gay lembra que
o corpo, ao modo de Rabelais, é passagem para o riso, um
“templo dos extremos” onde alto e baixo dividem a mesma

matéria corporea.

4.2.2 - A rainha careca

Existia um reino cuja rainha vivia a se lamentar por nao ter
sequer um fiozinho de pélo no sexo - apesar de exibir uma farta
cabeleira na cabecga: “Co’a lupa procurava/ Um ténue fiozinho/
Que ha tempos avistara./ O céus! Exclamava./ Por que me
fizeram/ Tao farta de cabelos/ Tao careca nos meios?/ E
chorava” (HILST, ibid., p.15). A rainha chamada Ula néao se
conformava com a condicdao de ser careca “no meio”. Embora
fosse soberana de um reino inteiro, era a auséncia de cabelos o
maior motivo de suas preocupacgoes.

Com razées bem mais significativas que aquelas reveladas
pela aparéncia, entretanto, a Rainha careca mostrar-se-a uma
pardédia escrachada da condicdao feminina a partir de um

determinante simbdlico: o cabelo.



173

Para compor a atmosfera deste “determinante simbdlico”,
lembrarei a famosa histéria de fadas contada pelos irmaos
Grimm intitulada Rapunzel - filha de um casal que é obrigada a
viver com uma bruxa -, cujos cabelos representam um elo que
agrega e divide a prépria histéria: quando tinha doze anos
Rapunzel foi trancada numa torre “que nao tinha escadas nem
portas, mas tinha uma janelinha bem no alto. Quando a feiticeira
queria entrar na torre, colocava-se diante da janela e cantava:
Rapunzel, Rapunzel! Desce os cabelos |[grifos do autor]”
(GRIMM, ibid., p.323). A donzela, resignada, atendia
prontamente as exigéncias da bruxa e “deixava cair fora da
janela a sua comprida cabeleira”; cerca de dois anos depois um
principe que passeava pela floresta viu o canto da feiticeira, e,
depois de um tempo, entoa os mesmos versos. Resultado:
conhece a donzela, apaixona-se e tem com ela dois filhos.

Nas sociedades pré-industriais, o cabelo representava para
as mulheres o simbolo da feminilidade: cultivando ricas
madeixas, as mulheres s6 poderiam corta-las em sinal de
peniténcia; nas cerimdénias religiosas o cabelo deveria ser
coberto em sinal de respeito; em paises como a Russia “a mulher
casada costumava esconder seus cabelos”; e quando cultivada a
madeixa “a mostra ou escondida, atada ou desatada é, com
frequéncia, um sinal da disponibilidade, do desejo ou da reserva

de uma mulher” (CHEVALIER; GHEERBRANT, ibid., p.155).



174

Nas sociedades industriais e péds-industriais, o cabelo
passou a representar identidade: curto, simboliza independéncia;
pintado, determinagao; longo, feminilidade conservada; raspado,
indignacao.

Assim, sendo “a cabeleira uma das principais armas da
mulher”, as enormes trangas de rapunzel trouxeram-lhe o amor,
a alegria e o conforto que nunca houvera conhecido; mas
também castigo, ao ser deflagrada a transgressao da mog¢a que
nao era mais donzela. Simbolicamente, a auséncia de cabelos
representara uma punigao: em Rapunzel por ter desobedecido a
bruxa, na Rainha careca por ser casta.

Hilda Hilst cria na imagem incomum de um sexo adulto sem
pélos o canal de discussao e riso porque, acima de tudo, é uma
realidade significativa para a personagem em questdo. Se
tomarmos a tradicdo céltica onde “o uso de cabelos longos
marca a qualidade aristocratica ou régia”, veremos que o
cuidado em fazer da rainha uma mulher de “cabeleira farta”
denota a assimilagcao da condigcao real. A singularidade da
personagem, entretanto, esta no oposto, ou seja, no fato de ter
ausente os pélos “do meio”.

Ora, Ula, a rainha, era virgem. Seus cabelos fartos na
cabeca representavam tao bem sua aristocracia quanto a
auséncia a castidade no sexo: “Ula era casta/ Porque de
passarinha/ Era careca” (HILST, ibid., p.15). Nao ha duvidas,

bem o demonstra a poeta nestes versos: castidade e careca



175

estao intimamente relacionados. Nesse sentido, o riso lascivo
deste conto hilstiano pode alcancar algumas dire¢des: a)

Controle sexual: ri do corpo contido que cede os préprios

desejos ao exercicio da funcdao soberana representada nas

abundantes madeixas; b) Condicdo feminina: ri do papel da

mulher (desde o século Xl tornada protétipo de Maria,
principalmente para os cristdos), estabelecido entre os afazeres
domésticos, maternidade e esposa fiel (“naturalmente” isenta das
“necessidades masculinas”): portanto, deve-se “guardar”; c)

Prazer versus Razao: ri do labirinto que criamos (entre teorias

psicanaliticas, conselhos religiosos e contratos sociais) para nao
chegarmos, simplesmente, a bandalheira: porque o prazer deve
ser limitado.

A obra de Hilda Hilst, como um todo, é uma ode ao uso
livre dos prazeres. Na composicdao de imagens grotescas e
surrealistas da realidade, ela ri da sociedade que castra,
consome e aliena o ser humano (corpo, mente, alma) em suas
leis e normas sociais. Em muitos de seus escritos vemos a
convocagcao anarquista da bandalheira como unica via de
libertagao social — nem partidos, nem igrejas, nem associagoes.
Nesse sentido, vejo na auséncia de cabelos o simbolo da
contencao sexual de Ula. Portanto, o fundamental a dizer sobre
a Rainha careca é: a tristeza de Ula é mascarada pela falta de

cabelos, que, na verdade, representa a peniténcia da virgindade.



176

Assim, tudo é resolvido quando passa pelo reino um homem
que, aproveitando-se da ilusao da rainha, acaba com sua
virgindade:

Passou pelo reino

Um biscate peludo (...)
Convocado ao palacio

Ula fez com que entrasse

No seu quarto.

Nao tema cavalheiro.

Disse-lhe a rainha

Quero apenas pentelhos

Pra minha passarinha.

O senhora! O biscate exclamou.
E pra agora!

E arrancou do préprio peito

Os pélos

E com saliva de ésculos
Colou-os

Concomitante penetrando-lhe os meios.
ultuntul! gemeu Ula

De felicidade (HILST, ibid., p.17).

Desmascarada a ilusao, clareada a intriga, nao resta mais
nada a fazer, a nao ser rir da bobagem, do sofrimento sem nexo,
das lagrimas vas que assolaram por anos uma pobre rainha. Ao
fim, tudo pode ser resumido na moral da histéria: “se o problema

é relevante, apela pro primeiro passante” (op. cit., p.18).

4.2.3 - Drida, a maga perversa e fria

Na literatura classica infantil a bruxa é uma das figuras
mais conhecidas e temidas, cuja presen¢a nas histérias infantis
tem sempre um fim moralizante. Sentimentos e atitudes torpes
como vingancga, inveja, ambicao, traicao, falsidade,

perversidade, sao bem comuns para essas mulheres.



177

O mito ou histdoria da Feiticeira, no entanto, tem contextos
bem mais complexos que esses desenhados pelos contos de
fadas. Historicamente, a feiticeira “nasce linda Sibila,
Cassandra paga, e morre nas fogueiras cristas, condenada pelas
palavras que foram sua arma secreta” (GABORIT; GUESDON;
CAPORAL, 2005, p.348). Dotadas de um corpo sensual, feito
para o prazer e maternidade, é “dificil imaginar que a feiticeira ja
péde um dia ancorar-se na realidade como uma personagem
positiva e mais como agente de harmonia do que de catastrofes”
(op. cit., p.349).

Com o passar dos séculos, especialmente com a égide do
cristianismo, essas mulheres (porque apesar de os feiticeiros
existirem, nunca tiveram o “valor emblematico” das bruxas)
passaram a ser perseguidas por grandes atores do poder, tais

como: 1) Hierarquia Catdlica: no discurso oficial, a Igreja

Catdlica afirmava serem essas mulheres esposas do diabo e
anti-marias: “a mulher-mae sem sexo por oposi¢ao ao prazer e o
corpo de mulher sexuada que atrai e repugna os homens”
(GABORIT; GUESDON; CAPORAL, ibid., p.350); na verdade -
atestam pesquisadores como Foucault, Le Goff, Joan Scott,
Pierre Bourdieu, entre outros -, uma justificativa para apropriar-
se das terras deixadas sob custéodia de mulheres que tiveram
seus maridos enviados as Cruzadas: multiplicam-se os sinais de
identificagdo da bruxa (louca, ruiva, viava, menstruada, febril,

revoltada etc.) que, condenada, tinha de deixar suas terras aos



178

cuidados da Igreja; 2) Cientistas: como “mae natureza”, as
feiticeiras habitam as cidadezinhas curando, fazendo partos,
guardando segredos ‘“relacionados com medicina natural. Entao
detém um papel tradicional, um saber paralelo e popular que, por
ser feminino, se torna ainda mais marginal” (GABORIT;
GUESDON; CAPORAL, ibid., p.351): o que insatisfaz
profundamente a Ciéncia nascente e emblematizada por

médicos-curadores do corpo e da mente; 3) Autoridades: abafam

o conhecimento adquirido, a histéria cultivada pelas mulheres e
suas tradicoes para suspenderem seu direito ao discurso;
imantadas no submundo da heresia, histeria e perversao, a
palavra feminina deve ser vigiada, e, se for o caso, contestada e
punida:

O juiz, o homem, o poder, sé toleram um discurso.
O outro, o que simboliza a feiticeira e faz parte do
saber popular, que ainda por cima é feminino,
deve ser abafado, a feiticeira deve ficar reduzida
ao siléncio. Ela é desapossada da propria palavra.
(...) Trata-se realmente da Iuta entre suas
palavras investidas de poder: a cultura popular, da
feiticeira, e a cultura letrada dos juizes, e depois
a dos médicos... De herética, a palavra das
mulheres que foge a ordem estabelecida, passara
a histérica, as palavras das loucas de amarrar. A
incomunicabilidade cristalizada pela figura da
feiticeira se tornara nao s6 o Outro social, mas
também o outro sexual. Portanto, ndo é por acaso
que chegam até noés a feiticeira e todo o
contrapoder que ela faz motivar (op. cit., p.353).



179

Reapropriadas do mito das feiticeiras, as bruxas dos contos
de fadas passam progressivamente por mudangas consistentes:

Os autores e ilustradores de livros infantis em
geral dao para as criancas deglutirem uma
personagem estereotipada ou anémica,
decididamente simplista. Seria preciso reunir
varias personagens de feiticeiras para que se
reencontrasse a plenitude do mito primitivo (op.
cit., p.356).

A histéria de Rapunzel, novamente, é um exemplo classico
dessa mudancga. Uma mulher (a feiticeira) cultiva
sossegadamente seus rapuncios quando se vé roubada por um
homem que leva as ervas para a esposa — o rapuncio, alias, nao
s6 da origem ao nome “rapunzel”, como se trata de uma hortalica
de gosto adocicado que tem propriedades medicinais. Nesta
narrativa, ja estereotipada na mulher rancorosa e vingativa, a

bruxa langa um castigo sobre o “terno” casal:

- Como te atreves a entrar no meu quintal e furtar
meu rapuncio, como um ladrdao? - ela perguntou. —
Ah! — Exclamou o homem. — Fui forcado a fazer
isso por causa de uma necessidade absoluta.
Minha mulher viu os rapuncios daqui, de uma
janela da nossa casa, e ficou com tanta vontade
de prova-los, que morreria certamente, se néo
comesse alguns. A feiticeira, entdo, dominou a
raiva e disse ao homem: - Se é como dizes, vou
permitir que leves tantos rapuncios quanto
quiseres, mas com uma condicao: teras de me dar
a filha que tua mulher vai dar a luz. Ela sera muito
bem tratada, e cuidarei dela como se fosse minha
filha (GRIMM, ibid., p.323).

NA Bela Adormecida, a décima terceira fada - nao
convidada a fazer parte do banquete em comemoragdao ao
nascimento da princesa - vira uma bruxa ao amaldigoar a

pequena soberana: “quando tiver quinze anos, a princesa



180

espetara a mao em um fuso de fiar e caira morta” (op. cit.,
p.248). Na versao de Perrault, a histéria torna-se ainda mais
complexa: apés furar o dedo com o fuso e passar cem anos
adormecida, a princesa é acordada pela simples presengca de um

principe em seu quarto:

Aproximou-se a tremer e admirado, e pods-se de
joelhos ao lado dela. (...) a princesa acordou; e
olhando-o com olhos mais ternos do que uma
primeira vista parecia permitir: “Sois vés, meu
principe?” disse ela, “vés me fizestes esperar
muito (PERRAULT, 2007, p.86-87).

Apdés o casamento e muita festa, o principe volta ao seu
reino de origem, mas nao conta sobre o compromisso (por medo
da reacdo de sua mae - rainha, mas ogra de origem). Ao fim de
dois anos, quando morre o rei-pai, o principe assume a esposa.
Depois a rainha-mae tenta comer nora e netos (resquicios do
passado!), mas acaba morta numa cuba cheia de bichos
horriveis. A fada que age como bruxa, portanto, vinga-se de todo
um reinado (pois todos adormecem no castelo) pelo fato de ter
sido preterida: raiva, rejeicdo e exclusdao fizeram desta
personagem um elemento impar para a histéria dos demais
envolvidos.

Em Branca de Neve ha outro exemplo classico de inveja e
descontentamento da bruxa: a rainha madrasta tenta matar a
enteada que tinha “a cutis tao alva como a neve e tao corada
como o sangue, e cujos cabelos eram negros como o ébano”.
Primeiro encarrega um cacador de levar a princesa a floresta

trazendo-lhe figado e pulmao como provas do feito: ao que falha



181

o encarregado — por pena da fragil garota, o homem mata e
retira de animais os 6rgaos exigidos pela madrasta, que, numa
ceia mérbida, faz questao de comé-los cozidos. Depois, ouve do
proprio espelho magico a certeza da missao falida: “dize a pura
verdade, dize, espelho meu: ha no mundo mulher mais bela do
que eu? E o espelho respondeu: (...) tua enteada vive, porém,
muito animada. Ninguém mais linda é do que ela” (GRIMM, ibid.,
p.362-363). Por fim, ela mesma prepara uma macga enfeiticada e,
disfarcada de camponesa, envenena a moca. Odio e desprezo
sao pagos com a justa consequéncia as agoées da bruxa: ao ser
convidada para o casamento de Branca de Neve - viva e feliz
depois de ser salva pelo principe -, € obrigada a calgar sapatos
de ferro na ceriménia “e dancgar até cair exausta e se estorcendo
de dor. Deu o ultimo suspiro, junto com o qual saiu também a
sua alma, em dire¢dao ao inferno” (op. cit., p.369). Assim,
vinganga, raiva e inveja tém sido os sentimentos que
acompanham as bruxas dos contos de fadas.

Com drida, a maga perversa e fria a coisa é bem parecida,
nao fossem dois pequenos detalhes hilariantes: primeiro, Drida
nao sofre sancdao pelos seus atos maldosos; segundo, o conto
nao s6 muda o destino comum as bruxas como faz uma satira ao
livro best-seller de Paulo Coelho chamado O didario de um mago
(1987).

O trecho inicial do conto ratifica o primeiro detalhe

apontado: “Pairava sobre as casas/ Defecando ratas/ Andava



182

pelas vias/ Espalhando baratas” (HILST, ibid., p.19). Drida,
perversa e fria (como anuncia o préprio titulo) divertia-se em
causar o desconforto e a aflicao das pessoas. Contudo, nenhuma
de suas acgoes era passivel de castigo: no final do conto,
inclusive, ela viaja feliz para uma outra cidade.

Hilda Hilst desfaz, inverte uma caracteristica prépria dos
contos de fadas que é fazer pagar o mal com o mal. Em Drida
nao ha final feliz para o Bem, pelo contrario, a personagem Ma ri
dos bobalhées — nao s6 por serem bonzinhos diante de um
mundo tao louco, mas também por lhes fazerem pagar caro pelas
pequenas travessuras que realizam: “Enforquei com a minha
tranca/ O velho Jeremias./ E enforcado e de mastrugco duro/ Fiz
com que a velha Inacia/ Sentasse o cuzacgo ralo/ No dele dito
cujo./ Sabem por qué?/ Comeram-me a coruja” (op. cit., p.19).
llesa, Drida diverte-se com os castigos que promove.

Ainda sob essa perspectiva, e ao contrario das demais
magas dos contos de fadas classicos, Drida nao se cala e nem é
calada. Nao ha juiz, rei, médico que silenciem seus feitos; sua
palavra que amaldicoa e promove castigos reverbera nas
gargalhadas que zomba da mediocridade e fé humanas. Nesse
sentido, ha uma certa vinganga histérica da personagem que nao
deixa abafarem sua histéria.

Outro detalhe importante do conto hilstiano esta no diario:
a maga escreve tudo o que acontece em seu diario. Como vimos

no capitulo 1, o diario representa nao sé uma narrativa pessoal e



183

interior, como também é um objeto de reflexdao. Drida registra em
seu diario, por exemplo, o incéndio de um anus:

Incendiei o buraco da Neguinha./ Uma crioula
estupida/ (...) Perguntam-me por que/ Incendiei-
lhe a rodela?/ Pois um buraco fundo/ De régia
funcao/ Mas que sé6 tem valia/ Se usado na
contramdo/ Era por neguinha ignorado./ Maldita
ortodoxia! (HILST, ibid., p.20).

Mas que reflexdées retiraria esta maga de seus registros
diarios? Talvez, nenhuma, a ndao ser que sua pretensao seja a de
inverter os parametros. Para isto, deve-se levar em conta o
objeto de irrisao: o diario da maga, ou O didrio de um mago. E
isto por qué? Bem, no final do conto, precisamente nos ultimos
quatro versos, lemos: “E agora vou encher de traques/ O
caminho dos magos./ Com minha espada de palha e bosta seca
(ver anexo 4)/ Me voy a Santiago” (op. cit., p.20).

Ora, a alusao ao “caminho dos magos” e “me voy a
Santiago” é referéncia direta a histéria contada por Paulo Coelho
no livro Didrio de um mago onde um homem, orientado por seu
mestre mago, faz o caminho de Santiago de Compostela
(noroeste da Espanha e um dos pontos turisticos mais visitados
do mundo) a fim de desvendar e aprender com os mistérios do
universo. A autora paulista, portanto, nao poupa o best-seller e
seus “ensinamentos de vida”, e zomba perversamente da
condicdo magica do homem e do lugar, ao deixar rastros de
traques pelo caminho sagrado.

Nao satisfeita, Hilda Hilst recupera nesta satira sem fim, o

papel de poder da feiticeira frente ao do feiticeiro — tornado



184

homem sabio e poderoso, por vezes aliado do bem, por outras ao
mal, torna-se destaque na histéria moderna da magia:

Seu poder é total, ela preside a vida e a morte,
vela pelas colheitas, governo os elementos e
também os homens nas sociedades de tipo
matriarcal. As sociedades patriarcais, que estao
por vir, a farao pagar caro por essa plenitude; sao
elas que lhe dardao o nome de “jogadora de sorte”,
no feminino, sabendo perfeitamente fazer a
distingao entre o feiticeiro e a feiticeira, quando
chegar a ocasiao. (...) O feiticeiro (...) figura como
um palido reflexo de um saber feminino;
(GABORIT; GUESDON; CAPORAL, ibid.,
p.349).

Por fim, depois de rir de todos os finais felizes do bem
contra o mal, de desdenhar das crengas das pessoas, de
satirizar dos feiticeiros conservados, Hilda Hilst ainda encoraja o
leitor a motejar da maga na moral da histéria: “Se encontrares
uma maga (antes que ela o faga), enraba-a”; ou seja, ao cabo de
tudo, a grande licao que aprendemos com Hilda Hilst é que o

mesmo riso que rende, bate. Nao ha salvagao pra ninguém.

4.2.4 — A chapéu

O conto Chapeuzinho vermelho é um dos mais antigos e
conhecidos da literatura classica infantil. A histéria narra as
desventuras de uma menina de capuz vermelho que vai visitar a
vové doente; no caminho, ha um lobo, que tenta devora-la
disfarcando-se de sua ave.

Antes de comecar a analise do conto A chapéu, entretanto,
gostaria de expor duas versées do conto classico: 1) Irmaos

Grimm: o amor entre a avé e a menina é retratado como parte de



185

um forte elo, “acima de tudo querida por sua avd, que seria
capaz de se privar de tudo para favorecer a neta”; esta, “querida
por todo o mundo que a conhecia por sua bondade e simpatia”, é
mandada pela mae a casa da vovo doente e advertida dos
perigos que pode encontrar pelo caminho: “anda direitinho sem
correr, e nao saias do caminho”. O lobo aparece na floresta,
conversa com chapeuzinho, a distrai com as lindas flores que
encontra pelo caminho e corre para a casa da vovo a fim de
devora-las. La chegando, e “sem dizer uma palavra, ele avangou
diretamente para a cama da velha e devorou-a”; depois, disfarca-
se de vovo e acaba comendo a menina também. Um cacgador que
ali perto passava desconfia do acontecido, abre a barriga do
lobo, tira as vitimas de dentro e pde pedras em seus lugares,
assim, “quando o lobo acordou, quis caminhar, mas as pedras
eram muito pesadas e ele caiu morto”. Houve uma grande alegria
naquele dia, ao que Chapeuzinho promete a si mesma: “De agora
em diante, jamais me afastarei do caminho, desobedecendo
minha mae” (GRIMM, ibid., 327-333). 2) Perrault: embora o
enredo seja o mesmo, ha algumas diferengcas que merecem
destaque: aqui Chapeuzinho aparece como “a mais bonita que se
poderia ver”; mae e avé sao “loucas” por ela; o “compadre” lobo
a encontra na floresta, e s6 ndao a come naquele instante por
causa da presenga de alguns lenhadores; deitado, ja disfargcado
de vovéd, o lobo chama a menina para ficar ao seu lado na cama,

e “Chapeuzinho Vermelho despe-se e vai por-se na cama, onde



186

ficou espantada com o jeito como a vové era sem roupa”; no fim,
nem neta nem avoé sao salvas (PERRAULT, ibid., p.91-92).

O intuito de expor essas duas versdoes é demonstrar,
primeiro, que A chapéu é o unico conto hilstiano de Bufdlicas
diretamente relacionado com o conto classico de fadas: os
demais fazem referéncias aos personagens tradicionais, menos
com o enredo que com as caracteristicas; e, segundo, as
diferencas entre essas versodes insinuam algumas prerrogativas
para a personagem protagonista que parecem ter sido bastante
aproveitadas por Hilda Hilst.

NA Chapéu, a vové se chama Leocadia e é considerada
uma mulher sabia. Nem vermelho, nem inocente, Chapeuzinho é
apenas “Chapéu”: “sua neta “Chapéu” De vermelho sé6 tinha a
gruta/ E um certo mel na lingua suja” (HILST, ibid., p.23).
“Chapéu”, na classe gramatical, um substantivo, transmuda-se
em adjetivo: adjetivo de poder e autoridade, pois “o papel
desempenhado pelo chapéu parece corresponder ao da coroa,
signo do poder” (CHEVALIER; GHEERBRANT, ibid., p.232). Aqui,
o/a “chapéu” simboliza, realmente, a relagcao de poder entre neta
e avo: “Sai bruaca/ Da tua boca imunda! (dizia-lhe a neta)”.

A relagao cordial e amorosa dos contos classicos ¢é
quebrada: nao ha respeito nem amor. Em tempos onde a crise
econdémica bate a porta todos os dias, a ligagao entre chapéu e
Leocadia parece ser essencialmente empresarial. A dedicacao

da neta que atravessa aldeias e floresta para visitar a vovo



187

doente - incluindo-se aqui, a cesta com guloseima e vinho — nao
existe mais: “Ai vem Lobao!/ Prepara-lhe confeitos/ Carnes,
esqueletos/ Pois bem sabes/ Que a bichona peluda/ E o nosso
ganha pao” (HILST, ibid., p.23), lembra-lhe a neta.

Ora, primeiro desaparece a cor — vermelho mesmo s6 a
“gruta” da menina, ou seja, seu sexo -, a menina deixa de lado o
ornamento “vermelho” da indumentaria de seu manto, para
tornar-se apenas “chapéu”. uma menina mandona e nem um
pouco simpatica. Depois a ligacao afetiva é substituida pela
comercial: avé e neta sdao s6cias de um “negécio gastronémico”
em que o lobo — nas histérias classicas simboliza o predador, o
covarde, o farsante — aparece como a bichona-peluda-miché: “A
velha Leocadia estremunhada/ Respondia a neta:/ ando cansada
de ser explorada/ Pois da ultima vez/ Lobao deu pra trés/ E eu
nao recebi o meu quinhao!” (op. cit., p.23).

Hilda Hilst inverte os papéis e o lugar de cada personagem:
chapeuzinho, de fragil, inocente e inexperiente, torna-se bracgo-
forte de um negébcio; o lobo, de matador, esperto e traidor, muda
para subordinado de um contrato; a avé, de respeitavel,
incolume e delicada, vira cafetina do Lobao.

Com o correr da histéoria, contudo, descobrimos duas coisas
interessantes acerca do complexo relacional dos trés
personagens: primeiro, o Lobdao - a diferenga do lobo contado
nas histérias infantis, constituido num personagem ansioso e

impaciente que s6 ndao devora chapeuzinho no instante em que a



188

encontra por terem lenhadores na floresta — é um animal
paciente, sensivel e poético. Apds testemunhar neta e avé
discutindo sobre os afazeres domésticos, replica: “Que
discussoes estéreis/ Que azafama de linguas!/ a manha esta
clara e tao bonital/ Voejam andorinhas/ Nao vedes?” (HILST,
ibid., p.24).

Segundo, - e o mais revelador da histéria — é que chapéu,
perspicaz que era, percebe nos olhares e arremedos da avé e
lobo algo sé insinuado pela versao de Perrault - e, por isso
mesmo, talvez, ndao tenhamos um cacador para salvar neta e avd
da morte, pois, afinal, o verbo “comer” pode significar realmente
a atividade sexual - : a condigcao de amantes. Ou seja, além de
cafetina, a vovo “estremunhada” parecia ter muito mais que um
negocio financeiro com o Lobdo: “AAAAIlll! Grita Chapéu./ Num
atimo percebo tudo!/ Enganaram-me! V6 Leocadia/ E Lobao/
Fornicam desde sempre/ Atras do meu fogao!” (op. cit.).

A moral da histéria de Perrault que diz:

Aqui se vé que muitas criancgas,
Principalmente as menininhas,

Bonitas, jeitosas, boazinhas,

Nao fazem bem de a toda gente dar confiancga,
E que ndo é coisa que espanta

Se o lobo anda comendo tantas.

Eu digo o lobo, pois tais animais

Nao sao todos iguais;

Ha os que sdo de amavel humor,

Sem ruido, sem fel e sem rancor,

Que, mansos, bons, domesticados,

Das Mocinhas seguem ao lado,

Até nas casas, e nos quartos reservados;

Mas cuidado! E sabido: um lobo assim meloso
Dos lobos todos é o mais perigoso (PERRAULT,
ibid., p.93).



189

E a moral da histéoria de Hilda Hilst: “um id oculto mascara o seu
produto” (op. cit.), portanto, aproximam-se bastante da
percepcao ja reportada aqui algumas vezes de que o desejo é
algo fluido, seja ele tranquilo ou perigoso, voraz ou passivo.

No conto A chapéu, em especifico, Hilda Hilst ri da
facilidade com que nos entranhamos no reino das aparéncias:
afinal, quem poderia imaginar que o lobo seria um gay e miché;
ou que uma avo fosse cafetina e amante; e ainda que
chapeuzinho se tornasse uma chata moralista sem o seu
tradicional manto vermelho. O “id oculto” — compartimento do
desejo, libido para a psicanalise - pode mascarar, realmente, o
que sentimos e somos. Por isso, e nao de outro modo, os contos
de Bufolicas sao um riso contra a hipocrisia e fingimento; bufao,
brinca na praga cheio de mascaras e adornos fingindo ser

apenas um conto de fadas.

4.2.5 - O anao triste

O Ando ftriste do conto hilstiano tem um falo descomunal -
a semelhanga do reizinho gay — que lhe causa profunda tristeza.
Aqui, mais uma vez aparece o corpo grotesco como “tematica
das injurias e do riso” (BAKHTIN, 1999, p.278), temperado com
uma boa dose de maledicéncia pelo fato de o personagem ser
anao: “De pau em riste/ O anao Cidao/ Vivia triste./ Além do
chato de ser anao” (HILST, ibid., p.25). Aporte de injurias e

risos, o corpo grotesco do anao Cidao é tao potente que se torna



190

fraco, pois “nunca podia/ Meter o ganso na tia/ Nem na rodela do
negrao” (HILST, ibid., p.25).

Hilda Hilst faz rir da lendaria condicdao do prazer estar
ligado ao tamanho. De modo diferente do habitual, a poeta cria
corpos que atendem e satirizam com desejos e fantasias sociais:
o reizinho que é gay tem o falo muito maior que qualquer outro
homem nao-gay; a rainha, careca de passarinha, resolve a
condicao feminina relegada ao controle dos prazeres, sem
complicagdoes ou teoremas, transando com o “primeiro passante”;
Drida provoca castigos sexuais e brincadeiras coproldgicas; a
Chapéu é uma menina nem um pouco inocente que descobre o
caso amoroso entre o lobo-gay e avé-idosa.

O tamanho avantajado do 6rgao sexual, ao contrario, causa
sofrimento, solidao, dor. Simbolo de poder e virilidade, o falo de
proporgcdoes grandes é impotente porque sua grandeza nao pode
ser usufruida. Na relacao direta e lasciva do alto e baixo, o riso-
apice de Bufolicas se embala nos contrastes significantes, onde
o temor de um reverbera no temor de todos: um temor césmico.

Hilda Hilst da a um anao — pessoa de estatura menor que
os demais — o maior dos 6rgaos: um presente, nhum mundo que
explora a sexualidade resumida ao ato sexual, nao fosse
desmascarado, nesta brincadeira, a sua real inutilidade. De tal
forma que o anao, profundamente deprimido, clama aos céus por
mudanc¢a: “Um dia... sentou-se o anao triste/ Numa pedra preta e

fria./ Fez entdao uma reza/ Que assim dizia:/ Se me livrasses,



191

Senhor,/ Dessa estrovenga/ Prometo grana em penca/ Pras
vossas igreja” (HILST, ibid., p.25-26).

Cidao pede um milagre sentado sobre uma pedra preta e
fria, que, simbolicamente, tem relagdao imagética com os andes
nas histérias de fadas. Em contos de fadas e tradigoes
folcléricas, os andes estdao ligadas a terra, ao solo, as grutas,
cavernas e subsolos. No conto Branca de neve, por exemplo, -
onde bondosos andes protegem a heroina Branca de Neve - ha
sete andes mineradores: todos os dias eles descem a mina para
encontrar pedras preciosas; na histéria intitulada Os presentes
dos andezinhos, dois forasteiros entram numa roda de dancga de
andes e anas e sao beneficiados com carvées que se
transformam em ouro; em Branca de neve e rosa vermelha, o
destino reservado ao anadao é simbolicamente préximo ao conto
hilstiano: ha encantamentos, pedras e buracos de pedras, perda
da virilidade - sendo presa dos perigos da floresta, o andao é
salvo tendo a barba (simbolo de masculinidade) cortada por duas
bondosas meninas. Nao é a toa, portanto, que a escritora
paulista coloca a pedra preta e fria como trono ou lugar sagrado
do ando ftriste, e nao a igreja em que o mesmo promete doar
bens.

Castigado pela ambicao e ansiedade em ver seu corpo
grotesco transformado, o personagem hilstiano nao é nem um

pouco poupado:



192

Evaporou-se-lhe

O mastrugo gigante.
Nenhum tico de pau

Nem bimba nem berimbau
Pra conta o ocorrido.

E agora

Além do chato de ser anao
Sem mastrugo, nem fole
Foi-se-lhe todo o tesao

(...)

E até hoje sentado na pedra preta
O ando procura as partes pudendas...
Olhando a manha fria (HILST, ibid., p.26).

Do alto ao baixo, do grande ao pequeno (ou inexistente),
Hilda Hilst retoma o jogo rabelaisiano dos contrastes risiveis que
pontuam o exagero e a excrescéncia, as desgragas e tragédias
humanas como matéria do riso. Auténtica bufona, a autora
consagra em sua moral da histéria, “ao pedir, especifique
tamanho grossura quantia”, o criterioso exercicio do riso

debochado: minerador de pedras pretas e frias, ao Cidao o

castigo de nao saber pedir, “além do chato de ser anao”.

4.2.6 — A cantora gritante

Sendo “cantora” e “gritante”, a personagem hilstiana de A
cantora gritante remete a dois substantivos importantes: o canto
e o grito. Segundo Jean Chevalier e Alain Gheerbrant, o canto “é
o simbolo da palavra que une a poténcia criadora a sua criagao”,
ou seja, esta para além da comunicagdo comum e ordinaria:

pode tocar a alma. Ja o grito pode significar tanto uma atitude de

protesto quanto “a expressao da fecundidade, do amor, da vida:



193

simboliza toda a alegria de existir” (CHEVALIER; GHEERBRANT,
ibid., p.478-479).
Dois dos aspectos elencados sao prodigalizados pela

personagem hilstiana: 1) Poténcia criadora: “Cantava tao bem/

Subiam-lhe oitavas/ Tantas tdao claras/ Da garganta alva” (HILST,

ibid., p.29); 2) Expressao da fecundidade, do amor, da vida: “os

homens maridos/ as pampas excitados/ de lhe ouvir os trinados,/
a cada noite/ em suas gordas consortes/ enfiavam os bagos” (op.
cit.).

O grito da cantora, doce fecundagao para os ouvidos de
todos os dias, nao era de protesto nem de insatisfacdao; de fonte
criativa e criadora espetacular, seu canto-grito era afrodisiaco:
Homens “as pampas excitados” procuravam suas mulheres todas
as vezes que ouviam a musica da cantora. Nesse sentido, Hilda
Hilst resgata uma lendaria personagem na histéria da literatura
que ao cantar seduz todos ao seu redor: a sereia.

As sereias sao criaturas mitolégicas que na civilizagao
greco-romana da Antiguidade “pertencem ao mesmo tempo ao
mundo subterraneo dos Infernos, ao mundo celeste da musica e
ao universo marinho dos navegadores” (LERMANT-PARES, 2005,
p.829): Ulisses amarra-se no mastro do navio depois de tapar
com cera os ouvidos de seus marinheiros para nao ceder ao
canto da sereia.

Imbuidos de um aspecto misterioso e sensual, tanto as

sereias quanto seus cantos sao elementos temidos por homens e



194

mulheres. O poder da voz e o que ela pode atingir pode gerar
consequéncias incontrolaveis. Exemplo: no conto de fadas
intitulado A pequena sereia, de Christian Andersen, o poder da
voz e do canto sao postos em questdao. A historia narra a saga
da sereia cacula, de “seis sereiazinhas encantadoras” que se
apaixona por um principe humano. Ao completar quinze anos e
com o poder de decidir sobre a prépria vida (pois antes vivia sob
a protecao da avd), ela aceita submeter-se aos feitigos da Bruxa
do Mar a fim de transformar-se em humana e, assim, conquistar
o principe; para isto, exige a Bruxa, a sereia tem que desfazer-
se da prépria voz: “troco meu sangue precioso pela sua voz, que
€ a coisa mais preciosa que vocé tem” (ANDERSEN, 1996,
p.131). O desfecho da histéria conta que a sereiazinha, depois
do amor nao correspondido, transforma-se em “filha do ar” -
antigas sereias que rumam por anos a fio atras de conseguirem a
imortalidade.

Ora, também a cantora gritante é castigada e invejada pela
voz que revela. As mulheres da vizinhanga, invejosas por nao
terem este dom, e indignadas pelas circunstancias criadas,
“Curvadas, claudicantes/ De xerecas inchadas/ Maldizendo a
sorte/ Resolveram calar/ A cantora gritante” (HILST, ibid., p.29-
30). Estupidas e insensatas, as mulheres invejosas preconizam o
fim do prazer e o estabelecimento da idiotia: sem canto nem
sexo, matam a expressao de fecundidade, do amor, da vida. Nem

um pouco claudicantes, elas sentenciam o prazer:



195

Certa noite... de muita escuridao
De lua negra e chuvas
Amarraram o jumento Foddo a um toco negro.
E pelos gorgomilos

Arrastaram também

A Garganta alva

Pros baixios do bicho.
Petrificado

O jumento Fodao

Eternizou o nabo

Na garganta-tesdo... aquela

Que cantava tao bem

Oitavas tantas tao claras

Na garganta alva (op. cit., p.30).

O ato das mulheres é profundamente simbolizado nessa
acao teatral contra o poder da voz, o poder do canto. A
atmosfera que aterroriza no adjetivo “negro” para a lua e o
palco, atravessa-nos de uma imagem sombria do espetaculo-
tragédia; o ataque sinistro a voz castra e regula a “garganta
alva” (ou seja, limpida e pura) quebrando a estrutura e
destruindo a fonte “pelos gorgomilos”. A garganta - passagem da
voz -, é soterrada pelo falo animalesco (novamente o falo em
perspectiva grotesca) que acaba com o canto. Sem oitavas
claras ou gargantas alvas, a vizinhanga volta a sua rotina: sem
sexo, sem prazer.

Hilda Hilst, dessa forma, faz rir, no desfecho burlesco de
imagem grotesca, da eterna acdao humana em sufocar,
grosseiramente, o que é prazeiroso, belo, sedutor. Rindo da
idiotia humana, a autora explica na moral da histéria que numa
sociedade embrutecida como a nossa, é preciso, muitas vezes,

esconder o talento: “Se o teu canto é bonito, cuida que nao seja

um grito” (HILST, ibid., p.30). A boca, redimensionada na



196

imagem grotesca do falo animalesco que a violenta, é o
espetaculo grotesco deste conto que, mais uma vez, ri pelas

excrescéncias, deturpacoes, reveses.

4.2.7 - Fil6, a fadinha lésbica

As fadas sempre ocuparam o imaginario popular. Presentes
nos contos infantis que levam seu nome ha também quem afirme
existirem fora destes. Segundo Nelly Novaes Coelho, a origem
das fadas remete a agua - elemento sagrado para os Celtas; em
sua acepcao etimolégica, esta ligada a “predi¢cao” e “oraculo”,
que, por extensao a palavra latina fafum também se relaciona a
“destino” e “fatalidade” (COELHO, ibid., p.71-72).

Na Literatura, as fadas tornaram-se conhecidas,
inicialmente, pelas novelas de cavalaria, romances corteses e os
lais. Nos contos de fadas reunidos e copilados a partir do
folclore e meméria popular, elas se tornaram mulheres com
poderes magicos: “dotadas de virtudes e poderes sobrenaturais,
interferem na vida dos homens, para auxilid-los em situagoes-
limite, quando ja nenhuma solugao natural seria possivel” (op.
cit., p.72).

NA Bela Adormecida, por exemplo, a intervengao direta da
fada é essencial para que a morte da princesa nao faga todo um
reino sucumbir. Quando a velha fada, ou anti-fada, prognostica
sua praga, é imediatamente refugada pela ultima fada a langar

seu desejo:



197

A fada jovem saiu de tras da tapecaria e disse
bem alto estas palavras: “Ficai tranqiilos, Rei e
Rainha, vossa filha nao morrera disso; é verdade
que nao tenho poder bastante para desfazer
inteiramente o que a mais velha fez. A Princesa
vai furar a mao com o fuso; mas em vez de
morrer, ela apenas caird num sono profundo que
durara cem anos, ao fim dos quais o filho de um
Rei vira acorda-la (PERRAULT, ibid., p.84).

Entretanto, como demonstra Jean Chevalier e Alain
Gheerbrant, a simbologia relacionada as fadas é bem mais vasta.
A acepcao etimolégica das fadas remonta as “Parcas romanas
que, por sua vez, sao a transposicao latina das Moirai gregas
(divindades da mitologia que personificavam o Destino)”;
presume-se, ainda, que a identidade das fadas possa ser mais
antiga que as Parcas, remetidas as Queres (divindades infernais
da mitologia grega), seres “que se apoderam dos moribundos no
campo de batalha” (CHEVALIER; GHEERBRANT, ibid., p.415-
416). Com a cristianizacdao, as fadas permaneceram no
imaginario e cultura populares sob a forma da mulher com
poderes magicos - dai a forma que aparecem nos contos
classicos infantis.

Os primeiros escritos a marcarem a presenca das fadas
como personagens principais foram os romances preciosos,
“verdadeiros contos de fadas para adulfos[grifos da autora]”.
Mme. D’Aulnoy, “jovem baronesa de vida aventurosa e cheia de
escandalos”, escreve a Historia de Hipolifo onde a fada aparece
como personagem importante do enredo. A partir dai, houve o

que se denominou como “moda das fadas” na corte francesa:



198

entre 1696 e 1698 foram publicados oito romances de Mme.
D’Aulnoy; Mlle. Héritier (sobrinha de Perrault) publica Obras
misturadas; e o conde Preschac com A rainha das fadas. As
fadas resistiram “como leitura para adultos” até o final do século
XVIIl, que entre 1785 e 1789 contou com uma série de 41
volumes intitulados Gabinete de fadas - Colecdao escolhida de
contos de fadas e outros contos maravilhosos. Com a eclosédo da
Revolugcao Francesa e a chegada do Romantismo, “quando se
impée um novo sentimento e uma nova razao”, as fadas sao
destinadas, somente, ao mundo infantil (COELHO, ibid., p.78).

A fada “opera as mais extraordinarias transformacgodes e,
num instante, satisfaz ou decepciona os mais ambiciosos
desejos” (CHEVALIER; GHEERBRANT, ibid., p.415). Alguns

contos de fadas o demonstram: 1) NA Gafa borralheira ou A

Sapatilha de vidro de Perrault — ou simplesmente Cinderel/a para

os Irmaos Grimm - a madrinha da protagonista, feita escrava
doméstica pela madrasta e suas filhas, € uma fada que concede
a afilhada o desejo de ir ao baile. Transformando pelo toque de
sua varinha uma abébora em linda carruagem, ratos em cavalos
e cocheiro, lagartos em lacaios, roupas velhas em outras com
“tecido de ouro e de prata incrustado de pedrarias”
acompanhadas de sapatilhas de vidro, a fada é elemento
fundamental para o encontro amoroso entre cinderela e o

principe (PERRAULT, ibid., p.109-114); 2) No conto As fadas, a

filha cacula (de duas filhas), “verdadeiro retrato do pai pela



199

docura e honestidade”, é maltratada pela mae que a faz ir duas
vezes por dia pegar agua numa fonte ha duas léguas de sua
casa. Um dia, ao acolher e dar agua para uma pobre senhora (na
verdade, uma fada) que reclamava ter sede, foi agraciada com
um dom; disse-lhe a fada: “a cada palavra que vocé disser, lhe
saira da boca uma Flor, ou uma pedra preciosa”. Concedente dos
desejos que satisfazem ou decepcionam, a fada ainda da a outra
filha (que é ma) o dom de falar cobras ou sapos (op. cit., p.105-

107); 3) Na histéria dA fada da represa do moinho a fada surge

das aguas para atender ao pedido do moleiro que esta bastante
endividado, que, em troca, deveria entregar-lhe o filho ainda por
nascer. Por nao cumprir sua parte do acordo, o moleiro tem o
filho sugado pela fada ressurgida de dentro do lago; depois de
muito sofrimento, porém, o filho do moleiro consegue libertar-se
do dominio da fada da represa (GRIMM, ibid., p.584-589).

No conto hilstiano Fi/o, a fadinha /ésbica, a entao moradora
da “vila do tro¢o” — porque “a noite... quando dormia.../ Peidava,
rugia... e.../ Nascia-lhe um bastao grosso/ De inicio igual a um
caroco/ Depois.../ la estufando, crescendo/ E virava um trog¢o”
(HILST, ibid., p.32) - Filé, alegre, vivaz, gorda e miuda, concede
aos moradores os mais apetitosos e atraentes desejos sexuais.
Com a prépria mao, ao invés de uma vara de condao, a fadinha
encantava a tudo que tocava, deixando como marca registrada
“uma estrelinha cor de maravilha/ Fucsia, bordé/ Ninguém sabia

o nome daquela c6” (op. cit., p.31).



200

As imagens ressonantes entre as fadas classicas e a fada
hilstiana aparecem, mas com algumas diferengas: em primeiro
lugar temos a troca da “vara” de condao (comumente objeto de
poder de transformacdao das fadas) pela “mao”: alusdao a
preferéncia sexual de Filé6, uma Iésbica. Segundo, e por
conseqliéncia, a fadinha Iésbica aparece representada na
imagem pitoresca da mulher-macho/mulher masculinizada, ou
seja, nao simplesmente uma mulher com desejos sexuais por
mulheres, mas uma mulher que perde sua condi¢cdao feminina
para travesti-la em masculina: “as tardes vestia-se/ Como um
rapaz/ Para enganar mocinhas” (HILST, ibid., p.31).

Lésbica que “metia o dedo/ Em todas as xerecas: loiras,
pretas”, a fadinha se tornara uma fonte de prazer para as
pessoas da vila (homens e mulheres) por ter nascido, entre as
pernas, o “trogo”:

Faziam fila na vila.

(...) Todo mundo tomava

Um bastdo no oiti.

Era um gozo gozoso
Trevoso, gostoso

Um arrepiao nos meio!
Mocinhas, marmanjées
Ressecadas velhinhas

Todo mundo gemia e chorava
De pura alegria

Na vila do trogo (op. cit., p.32-33).

Operando as “mais extraordinarias transformag¢des”, no
corpo dos outros e no seu proéprio, Filé “satisfaz ou decepciona
os mais ambiciosos desejos” pela metamorfose operada em seu

~

corpo; corpo grotesco, ilimitado e mordaz, que traz a tona os



201

mais diversos preconceitos e estigmas sociais para dizer que
nao ha preocupacg¢ao, nao ha seriedade — nem em questdoes tao
caras aos nossos dias, como é o caso do preconceito sexual —
que sejam mais importantes que a festa dos desejos e do livre
transito dos corpos.

Ao confrontar diversos olhares e perspectivas — desde a
lésbica como ser encantado a lésbica masculinizada com um
“trogco” entre as pernas —, Hilda Hilst mostra no desfecho, ao
relatar Filé6 sendo seqliestrada para uma ilha, “um belo dia.../ Um
cara troncudao/ com focinho de tira/ (...) Sequestrou Fadinha/ E
foi morar na ilha” (HILST, ibid., p.33), uma questao humana
paradoxal: melhor seria permanecer no mundo “fantastico dos
desejos” — onde todos sado contemplados: fadinha, mulheres,
marmanjoes, velhinhas -, ou estabelecer-se no “lugar comum” -
onde o desejo é propriedade de um?

Incerta sobre a melhor resposta, o fato é que Filé, ao ser
sequestrada, toma parte neste “lugar comum”: pela primeira vez
€ penetrada, e também subjugada a@ uma nova lei (da
monogamia) ao morar sozinha numa ilha com o cara com
“focinho de tira”.

Embora brutal e violenta, a cena do seqliestro desvela no
gozo singular de Filé a esperanga do prazer: “De pernas abertas/
Nas costas do gigante/ Pela primeira vez/ na sua vidinha/ Filé
estrebuchava/ Revirando os 6inho” (op. cit., p.33)”. O desejo

feito semente infalivel — que se faz brotar até nos terrenos



202

menos férteis -, torna-se uma espécie de fonte inesgotavel que
se renova na vida de fadinha - mesmo diante de tantos
percalgos.

Fil6 é salva na singela moral da histéria “quando menos se
espera, tudo reverbera”, ao contrario dos habitantes da vila para
quem a poeta escreve a seguinte moral: “Nao acredite em
fadinhas./ Muito menos com cacete./ Ou somem feito andorinhas/
Ou te deixam cacoetes” (op. cit., p.35). A fadinha encantada e
alegre, lésbica e viril, é redimida e saciada pelo prazer e desejo
que mudam, mas nao acabam. Novamente o corpo grotesco é
fecundo e se refaz. Nas palavras de Bakhtin (1999, p.297):

O corpo grotesco aparece sem fachada, sem
superficie fechada, da mesma forma que sem
fisionomia expressiva: ele é encarnado seja pelas
profundidades fecundas, seja pelas excrescéncias
aptas a reprodugcdo, a concepcidao. Esse corpo
absorve e da a luz, toma e restitui.

4.3 — ULTIMAS CONSIDERAGCOES

Como vimos, o corpo grotesco é profundamente fecundo.
“Corpo crescente, procriador e vencedor”, mesmo nas relagoes
mais adversas, entre tonturas de um falo gigante e magias-mas
vencedoras, escala o riso como “elemento césmico” principal.
Sim, o riso passeia elementarmente pelas histérias tristes e
alegres dos contos hilstianos como agente criador e destruidor.

Numa “impertinente tendéncia a associar-se”, como afirmou
G. Minois, o riso e a impiedade andam juntos e sem nenhuma

culpa. Ha sempre essa relagao inevitavel de um diluvio que nao



203

se concretiza, mas que esta la, basta que caiam os primeiros
pingos de chuva.

Como o riso rabelaisiano que “é um pouco o riso do tempo,
que deixa atras de si o mundo medieval” (MINOIS, 2003, p.277),
o riso-apice de Hilda Hilst deixa atras de si o mundo encantado
das fadas para enfeitica-lo as avessas. Rei, rainha, anao,
cantora-sereia, chapéu, fada, bruxa estdao subjugados a dinastia
de um riso que volta pela espiral sincronica da literatura
hilstiana.

Através da parodia das histérias infantis, a autora amplia o
vortice dos enredos em “jogos intertextuais” que fazem ecoar
essas mesmas na histéria-pardédia: “assumindo uma atitude
contra-ideolégica, na faixa do contra-estilo, a parédia foge ao
jogo de espelhos denunciando as coisas fora de seu lugar “certo”
(SANT’ANNA, 2004, p.29).

Hilda Hilst faz de Bufdlicas, realmente, uma figura anti-
ideolégica porque desnuda nossas mais profundas hipocrisias,
pudicicias, moralismos, sublimagcdes. Representativamente, poée
todos sob o mesmo destino da madrasta de Branca de Neve, ou
seja, no inferno das reflexées, no castigo pela idiotia, no riso
escarnecedor do bobo sem limites a desfilar pela corte.

A parddia hilstiana dos contos de fadas é um “ruido, a
tentagdo, a quebra da norma. Etica e misticamente a parédia sé
poderia estar do lado demoniaco e do Inferno” (SANT ANNA,

ibid., p.33). Contrapondo a harmonia e vitéria do bem contra o



204

mal classicos, os finais felizes se dissipam e se tornam objeto de
questionamento e/ou destruicao.

Com a visao rabelaisiana de mundo onde tudo é passivel
de despeito, o riso-apice de Bufolicas se conclui como arma
iconoclasta aos padroes, filosofias e pensamentos que querem
enquadrar, enformar, orientar. E o mais alto e agudo dos risos
hilstianos, porque escolhe nao esquecer da bandalheira, da
sordidez, da ninfomania grotesca que é ao mesmo tempo
impotente e destronadora. Expressando ensurdecedoras vozes,
seu papel é rir derrisoriamente e sem piedade dos alegres e
infelizes, belos e feios, grandes e pequenos.

Ao construir Bufolicas, Hilda Hilst nos mostra que o riso é
uma entidade ilimitada, ao ponto de escrever nestes versos
burlescos a contra-histéria de suas outras poesias -
contundentes, graves, classicas; através do fendémeno do
Potlatch — varias vezes comentado em entrevistas cedidas pela
escritora, é o “poder de perder” dos indios americanos que para
espantar seus inimigos juntavam e queimavam a parte mais
importante de sua riqueza nos limites de seus territérios — Hilda

Hilst pée sua maior riqueza (a poesia) nesta fronteira e ri a fim

de espantar os mediocres.



205

5. CONCLUSAO

A maior constatacao desta pesquisa é: o Riso é um
elemento fundamental na escritura de Hilda Hilst. Ele fertiliza a
obra hilstiana de uma maneira muito particular porque apesar de
existir, nao tem a evidéncia de outras tematicas exploradas pela
Critica especializada: Deus, Erotismo, Morte, Loucura. De forma
diferente, o Riso em Hilda Hilst é simbolicamente como a
interrogativa feita sobre o Bentinho de Dom Casmurro: ou seja, e
se o narrador machadiano estiver mentindo e toda a acusacao
sobre Capitu ndo passar de uma loucura do personagem? O Riso
hilstiano, precisamente, ¢é este salto sobre a obra em
perspectiva; a descoberta que pode mudar radicalmente o foco,
mas que nao esta ali tdo a vista - somente ao mergulhar
radicalmente na poética hilstiana é que podemos compreender a
multidimensionalidade dessa obra num “ideal radical e limite dela
mesma, como desafio do impossivel’(ARRIGUCCI JUNIOR, 1974,
p.09).

O Riso transforma-se em Hilda Hilst nos risos de todos os
tamanhos e intensidades: escarnio, alegre, ingénuo, burlesco,
mordaz, satirico, grotesco, arido, bandalho, caustico, bucdlico,
triste. Passeia livremente pelos textos dessa escritora fazendo
ecoar, metalinguisticamente, a iconoclastia de sua auséncia
teodrica: isto é, o fato de sua abséncia como discussao critico-

~

literaria estar ligada ndao somente a sobreposicao de outras



206

tematicas, mas também a pouca dedicagcao histérico-literaria
dada ao Riso. Georges Minois chama a atengcao nas primeiras
paginas de seu estudo para esse fato: “O riso é um caso muito
sério para ser deixado para os céomicos. E por isso que, desde
Aristételes, hordas de filésofos, de historiadores, de psicélogos,
de socidlogos e de médicos, que nao sao nada bobos,
encarregaram-se do assunto” (2003, p.15).

Ora, o Riso é uma teia de significagbes muito mais
complexa e contraditéoria que a afirmacao aristotélica para quem
“rir 6 proprio do homem”. E a inquietacdo valiosa que Rabelais
explicou ao seu leitor quando disse “muito mais vale o riso do
que o pranto”, porque rir — diante de todas as situagdes e sobre
si — é um mérito.

Os risos em Hilda Hilst, ndao de outra forma, asseveram a
prerrogativa de que o riso é um mérito alcangado por poucos.
Sado parte de um “projeto do impossivel” que obseda, insiste,
bate, re-volta sobre o proprio bojo para ressignificar-se:
construidos em varias escalas e movimentos que somente uma
analise “ideal radical” poderia explicar. No caso deste estudo, as
conclusées que chego se aproximam das do narrador de A
Rainha dos cdrceres da Grécia, de Osman Lins, que afirmou
certa vez: “minha posicao, diante das obras literarias, é
reverente e pouco amiga das certezas. Nao sou das que fazem

perguntas e logo as transformam em convic¢ées” (1976, p.137).



207

Assim, minhas impressdées levam a crer (como ja dito aqui
antes), em primeiro lugar, que o Riso em Hilda Hilst se
metamorfoseia em muitos risos; risos que se espalham e se
confrontam constantemente. Por isso, a escolha simbélica de
uma espiral para representa-los: em movimento constante, os
objetos de uma espiral passeiam e se reencontram
continuamente, sem com isto desfazer a presenga marcante do
outro.

Em segundo lugar, esses risos sao compostos de
intensidades diferentes: o riso ingénuo discutido no primeiro
capitulo, por exemplo, tem um vigor comedido, pensado,
ordenado. Apesar de imprimir certos desafios aos seus
personagens-protagonistas, ele nao ultrapassa o limite entre o
sim e o nao. Teresa, a filésofa que narra suas memorias para o
amante - de certo modo, histéoria repleta de aventuras e
transgressdes — tem no riso uma arma de defesa, um antidoto
contra a loucura de uma sociedade hipécrita, mentirosa e
desvirtuosa. Lori, por sua vez, encontra no riso uma arma que
combate na fronte do prazer: as delicias e as brincadeiras que
ela experimenta livremente pela imaginagdao do seu Caderno
rosa, tornam-se irreparaveis. Seu projeto de escritura embarga
todos os tipos de proibicoes - dos pais ou do Estado -,
sobrepujando, pelas ressonancias do seu riso, os interditos.

Numa segunda escala intensiva, temos no riso caustico de

Crasso (capitulo 2) a representagdao da quebra e da revolta



208

contra normas literarias e libidinosas. Na brincadeira dos 6rgaos
sexuais em evidéncia — vaginas e pénis em exposicao artistica —
“Crasso” se torna uma semantica escrachada do sexo - ao
mesmo tempo irrisério e potente, fugaz e profundo. O riso seco
de Contos expressa, ainda, o projeto de um corpo grotesco que
se corrompe no proéprio riso a fim de chegar ao cume, ao lugar
mais radical do risivel — como o demonstra o desfecho da ficgao
ao contar nas ultimas paginas a festa dos principes Cul de Cul:
“que festa! Que noite! O conas reais e olorosas, 6 quantas que
escondidas em rendilhadas calcinhas, em meu delirio aspirei”,
lembra Crasso.

E no terceiro capitulo, entretanto, no riso burlesco de
Bufolicas, que a proposta da festa dos principes Cul de Cul se
concretiza. No lugar mais alto, o riso-apice de Hilda Hilst
passeia entre os demais. Parodiando, satirizando e brincando
com os contos de fadas classicos, Bufolicas — também um conto
de fadas — nos mostra que o corpo grotesco é o canal fluido para
o riso paroxistico e bufao.

Instrumento de subversdao, o riso-apice de Hilda Hilst
inverte os contos de fadas a fim de reconta-los e reconstrui-los,
sob sua perspectiva. Numa gargalhada ensurdecedora, a poeta ri
da “moral”, ndo somente dos contos de fadas, mas da nossa
prépria. Passante, critico, mordaz, impiedoso, o riso de Bufdlicas
completa a escala do risivel e do riso, integrando, nos corpos

grotescos que exibe, os tamanhos, as protuberancias e



209

excrescéncias de nossa mediocridade diante do afeto, do
respeito, da felicidade.

Por fim, ao reler a afirmativa de G. Minois que diz “nés
rimos mais baixo e de maneira menos desenfreada que nossos
ancestrais”, lembro que um dos grandes méritos da obra de Hilda

Hilst é fazer/ter a capacidade de rir em todas as proporg¢oes.



210

6. REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

AGUIAR e SILVA, Vitor Manuel. 7Teoria da Literatura. 8°. Ed. Coimbra: Livraria
Almedina, 2007.

. Teoria da Literatura. 32.ed. Coimbra: Livraria Almedina, 1979.
AGNOLON, Alexandre. Uns epigramas, cerfas mulheres: a misoginia nos
epigrammata de Marcial (40 d.C. — 104 d.C.). Sao Paulo: USP, 2007 (Dissertagao
de mestrado em Letras Classicas).

ALBERTI, Verena. O riso e o risivel: na histéria do pensamento. 22. Ed. Rio De
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2002.
ANDERSEN, Hans Christian. Hisforias e contos de fadas — obra completa, v.1.
Belo Horizonte: Villa Rica, 1996.
ARRIGUCCI JUNIOR, Davi. Escorpionagem: o que vai na valise. In: CORTAZAR,
Julio. Valise de cronopio. Sao Paulo: Perspectiva, 1974. p. 07-14.
AZEVEDO FILHO, Deneval Siqueira de. Holocausto das fadas: a trilogia obscena
e o carmelo bufdlico de Hilda Hilst. Sao Paulo: Annablume: Edufes, 2002.
AUERBACH, Erich. Mimesis: a representagao da realidade na literatura ocidental.
Sao Paulo: Perspectiva, 2007.
BAKHTIN, Mikhail. A culfura popular na idade média e no renascimento: o
contexto de Francois Rabelais. 4%.ed. trad. Yara Frateschi. Sao Paulo: Hucitec;
Brasilia: Editora da Universidade de Brasilia, 1999.

Problemas da poética de Dostolevski Rio de Janeiro: Forense-

Universitaria, 1981.



211

BARROS, Luisa da Rocha; BORGES, Julia. 7emas e figuras em Bufdlicas.
Estudos semidticos, n.2, Sao Paulo: 2006. Disponivel em:

www.fflch.usp.br/d1/semiotical/es, acesso em: 13/11/2008.

BERGSON, Henri. O riso. ensaio sobre a significagao da comicidade. Sao Paulo:
Martins Fontes, 2001.

BETTELHEIM, Bruno. A psicanalise dos contos de fadas. 9°. Ed. Rio de Janeiro:
Paz e Terra, 1992.

BLANCHOT, Maurice. O /ivro por vir. Sao Paulo: Martins Fontes, 2005.

BLOOM, Harold. A angustia da influéncia: uma teoria da poesia. 2.ed. Rio de
Janeiro: Imago, 2002.

BORGES, Jorge Luis. Fic¢oes. 6.ed. Sao Paulo: Globo, 1995.

BOSI, Alfredo. Historia concisa da literatura. Sao Paulo: Cultrix, 2001.

BRISSON, Francois. Lorelei. In: BRUNEL, Pierre. Dicionario de mitos literdrios.
Trad. Carlos Sussekind [et.al.]/prefacio Nicolau Sevcenko. 4%.ed. Rio de Janeiro:
José Olympio, 2005, p.590-596.

CADERNOS DE LITERATURA BRASILEIRA. Hilda Hilst Instituto Moreira Salles.
N.8, outubro de 1999.

CANTU, Césare. Historia universal. Vol.5. Sao Paulo: Ed. das Américas, 1956.
CAVALCANTI, Joana D’arc de Mendonga. ‘Dor-Amor’} Leitura e escritura dos
contos de fadas. Recife: UFPE, 2002. (Tese de doutorado).

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionario de simbolos. mitos, sonhos,
costumes, gestos, formas, figuras, cores, nimeros. 22%.ed. Rio de Janeiro: José

Olympio, 2008.


http://www.fflch.usp.br/d1/semiotica/es

212

CHIARA, Ana Cristina de Rezende. Lori lambe a memoria da lingua. p.68-80. In:
NUNEZ, Carlinda Fragale Pate. Armadilhas ficcionais: formas de desarmar. Rio
de Janeiro: 7Letras, 2003.
COELHO, Nelly Novaes. O confo de fadas: simbolos, mitos, arquétipos. Sao
Paulo: DCL, 2003.
DABEZIES, André. Fuasto. In: BRUNEL, Pierre. Dicionadrio de mitos literarios.
Trad. Carlos Sussekind [et.al.]/prefacio Nicolau Sevcenko. 4%.ed. Rio de Janeiro:
José Olympio, 2005, p.334-341.
DARNTON, Robert. Sexo da o que pensar, In: NOVAES, Adauto (org.) Libertinos,
libertarios. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1996.
DIDI-HUBERMAN, Georges. A imanéncia estética. Revista ALEA: Rio de Janeiro,
v.5, n.1, jan/jun de 2003, p.118-147.
ECO, Umberto. Os limites da inferpretacdao. Sao Paulo: Perspectiva, 1995.

. Seis propostas pelos bosques da ficgdo. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 1994.

. Lector in fabula: a cooperacgao interpretativa dos textos narrativos. Sao
Paulo: Perspectiva, 1986.
ELIADE, Mircea. Mito e realidade. 6. Ed. Sao Paulo: Perspectiva, 2007.
ELIAS, Norbert. O processo civilizador. 2vols. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1994.
FALBEL, Nachman. Fundamentos histéricos do Romantismo. In: GUINSBURG, J.
(org.). 4%ed. Sao Paulo: Perspectiva, 2005, p.23-50.
FERREIRA, Maria Nazareth. Os antigos rituais agrdrios itdlicos e suas
manifestacoes na atualidade. Revista Comunicagao & Politica, n.s., v.VIl, n.1,
p.121-127, Rio de Janeiro: CEBELA (Centro Brasileiro de Estudos Latino-

Americanos), janeiro-abril de 2000.



213

FOUCAULT, Michel. Hisforia da sexualidade 1: a vontade de saber. Rio de
Janeiro: Graal, 1988.

. Historia da sexualidade 3: o cuidado de si. Rio de Janeiro: Graal, 1985.

. Microfisica do poder. Rio de Janeiro: Graal, 1979.
FRANGCA, Maria Teresa Rego de. A construgcdo lingtiistica do riso nas crénicas de
José Simgo. SP: USP; Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas;
Departamento de Letras Classicas e Vernaculas. 2006 (Tese de Doutorado).
FRANZ, Marie-Louise von. A inferprefacdo dos confos de fadas. 5°. Ed. Sao
Paulo: Paulus, 1990.
GABORIT, Lydia; GUESDON, Yveline; CAPORAL, Myriam Boutrolle. As
feiticeiras. In: BRUNEL, Pierre. Diciondrio de mitos liferarios. Trad. Carlos
Sussekind [et.al.)/prefacio Nicolau Sevcenko. 42.ed. Rio de Janeiro: José Olympio,
2005, p.348-361.
GRIMM, Jacob; GRIMM, Wilhelm. Confos de Grimm — obra completa. Belo
Horizonte: Itatiaia, 2008.
HAMMES, Erico Jodo. Orientagées e normas para trabalhos cientificos/conforme
ABNT 2005-2006. Porto Alegre: PUCRS, margo de 2008.
HILST, Hilda. O caderno rosa de Lori Lamby. Sao Paulo: Globo, 2005.
. Bufdlicas. Sao Paulo: Globo, 2002.
. Confos d’escamio/textos grotescos. Sao Paulo: Globo, 2002a.
. Exercicios. Sao Paulo: Globo, 2002b.

. Jubilo, memoria, noviciado da paixao. Sao Paulo: Globo, 2001.

HOBBES, Thomas. Leviata ou matéria, forma e poder de um estado eclesidstico
civill Colegcao Os Pensadores, v.1. Sao Paulo: Nova Cultural, 1988.

HODGART, Matthew. La Satira. Madrid: Ediciones Guadarrama, S.A., 1969.



214

HORACIO. Odes e Epodos. Traducio e nota de Bento Prado de Almeida Ferraz;
introducao de Anténio Medina Rodrigues; organizacdo de Ana Lia Amaral de
Almeida Prado. Sao Paulo: Martins Fontes, 2003.

. Arte Poética, In: Poética. Sao Paulo: Cultrix, 1990.

HORACIO-OVIDIO. Sitiras/Os Fastos. Trad. Antonio Luis Seabra e Anténio
Feliciano de Castilho/prefacio de Joao Batista Melo e Sousa. Sao Paulo:
W.M.Jackson Inc. Editores Rio de Janeiro/Sao Paulo/Porto alegre, 1964.

HUNT, Lynn. Obscenidade e as origens da modernidade, In: HUNT, Lynn (org.). A
invengdo da pornografia: obscenidade e as origens da modernidade. 12.ed. Sao
Paulo: 1999.

HUTCHEON, Linda. Poética do Pos-Modernismo: histéria, teoria, ficcao. Rio de
Janeiro: Imago Editora, 1988.

ISER, Wolfgang. O afo da leifura: uma teoria do efeito estético. v.2. Sao Paulo:
Ed. 34, 1999.

JACOB, Margaret C. O mundo materialista da pornografia, In: HUNT, Lynn (org.).
A invengdo da pornografia: obscenidade e as origens da modernidade. 1%.ed. Sao
Paulo: 1999.

JAUSS, Hans Robert. A historia da literatura como provocag¢do a teoria literdria.
S&o Paulo: Atica, 1994.

KIERKEGAARD. O conceito de ironia. Petropolis: Vozes, 1991.

KOTHE, Flavio R. A alegoria. Sao Paulo: Atica, 1986. Série Principios.

LEMINSKI, Paulo. Tradugdo e posfacio. In: PETRONIO. Satiricon. Sao Paulo:

Brasiliense, 1987.



215

LEONI, Giulio Davide. Petrénio: o tempo, o homem, a obra literaria (prefacio). In:
PETRONIO. Satiricon. Trad. Miguel Ruas. Rio de Janeiro: Edi¢gdes de Ouro, 1971.
p.09-15.

LERMANT-PARES, Annie. As sereias na antiguidade. In: BRUNEL, Pierre.
Dicionario de mitos literarios. Trad. Carlos Sussekind [et.al.)/prefacio Nicolau
Sevcenko. 4%.ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2005, p.829-832.

LINS, Osman. Avalovara. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2005.

. A rainha dos carceres da Grécia. Sao Paulo: Melhoramentos, 1976.
MACIEL, Sheila Dias. Didrios: escrita e leitura do mundo. Parana, Revista
Analecta, v.3, n.1, jan/jun.2002, p.57-62.

A lteratura e os géneros confessionais. Disponivel em:

www.cptl.ufms.br/pgletras/docentes/sheila/ A%20literatura%20e%200s%209%EAn

eros%20confessionais.pdf, acesso: 15 de agosto de 2008.

MAFFESOLI, Michel. A sombra de Dionisio: sociologia da orgia. Rio de Janeiro:
Graal, 1985.

MENARD, René. Enciclopédia universal da fabula: fabulas, mitos, lendas e contos
populares (mitologia grega). Trad. A. Della Nina. v.7. Sao Paulo: Editora das
Américas, 1957.

MINOIS, Georges. Historia do riso e do escadrnio. Trad. Maria Elena O. Ortiz
Assumpcao. Sao Paulo: UNESP, 2003.

MOISES, Massaud. Diciondrio de termos literdrios. 92.ed. Sdo Paulo: Cultrix,
1999.

MOLES, Abraham. O Aitfsch: a arte da felicidade. Sao Paulo: Perspectiva, 1975.
MORAES, Eliane Robert; LAPEIZ, Sandra M. O que é pornografia. Sao Paulo:

Brasiliense, 1985.


http://www.cptl.ufms.br/pgletras/docentes/sheila/A%20literatura%20e%20os%20g%EAneros%20confessionais.pdf

216

MOREAU, Alain. Dionisio antigo, o inatingivel. In: BRUNEL, Pierre. Dicionario de
mitos literdrios. Trad. Carlos Sussekind [et.al.}/prefacio Nicolau Sevcenko. 42.ed.
Rio de Janeiro: José Olympio, 2005, p.239-248.

MUZART, Zahidé Lupinacci. Hilda Hilst pirou de vez? (Estudo do erotismo na
trilogia), In: FUNCK, Suzana Bornéo. T7rocando idéias sobre a mulher e a
literatura. Florianopolis: EDEME, 1994, p.365-373.

.Notas marginais sobre o erofismo: O Caderno Rosa de Lori Lamby.
p.267-272 In: VIANNA, Lucia Helena (org.). Anais do IV Seminario Nacional
Mulher e Literatura, RJ: Curso de Pdés-Graduagcao em Letras da UFF, 1992.
NORBERG, Kathryn. A prostituta libertina: prostituicdo na pornografia francesa de
Margot a Juliette, In: HUNT, Lynn (org.). A invengcdo da pornografia: obscenidade
e as origens da modernidade. 1°.ed. Sdo Paulo: 1999.

NOVAES, Adauto. Por que tanta libertinagem? In: Libertinos, libertarios. Sao
Paulo: Companhia das Letras, 1996.

NUNES, Benedito. A visdao romantica. In: GUINSBURG, J. (org.). 4°ed. Sao Paulo:
Perspectiva, 2005, p.51-74.

OVIDIO. Metamorfoses. Trad. De Bocage; introdugdo de Jodo Angelo Oliva Neto.
Sao Paulo: Hedra, 2000.

PAES, José Paulo. Poesia erdtica em tradugdo. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 1990.

PECORA, Alcir. Nota do organizador. In: HILST, Hilda. Esfar Sendo. Ter sido. 22.
Ed. Sao Paulo: Globo, 2006.

. Nota do organizador. In: HILST, Hilda. O caderno rosa de Lori Lamby. 22.

Ed. Sao Paulo: Globo, 2005.



217

. Nota do organizador. In: HILST, Hilda. Bufdlicas. Sao Paulo: Globo,
2002.

Nota do organizador. In: HILST, Hilda. Confos d escarnio/textos
grotescos. Sao Paulo: Globo, 2002a.
PERRAULT, Charles. Contos e fabulas. Sao Paulo: lluminuras, 2007.
PETRONIO. Satiricon. Trad. Miguel Ruas. Rio de Janeiro: Edigdes de Ouro, 1971.
PONTIFICIA UNIVERSIDADE CATOLICA DE MINAS GERAIS. Padrido PUC
Minas de normalizacdo: normas da ABNT para apresentagcao de trabalhos
cientificos, teses, dissertagbes e monografias/ Elaboragao Helenice Rego dos
Santos Cunha. Belo Horizonte: PUC Minas, fev. de 2007.
PRADO JR., Bento. A filosofia das luzes e metamorfoses do espirito libertino, In:
NOVAES, Adauto (org.) Libertinos, libertarios. Sao Paulo: Companhia das Letras,
1996.
PROENCA FILHO, Domicio. Pds-Modernismo e Literatura. 2° ed. Sao Paulo:
Atica, 1995.
OVIDIO. Metamorfoses. Trad. Bocage. Sao Paulo: Hedra, 2000.
PROPP, Viadimir. As raizes historicas do confo maravilhoso. 2° ed. Sao Paulo:
Martins fontes, 2002.

. Comicidade e riso. Sdo Paulo: Atica, 1992.

RABELAIS, Francois. Gargdntua e Pantagruel. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia, 2003.
REBELO, lvone da Silva. Lésbia: a inspiragao romantica de Catulo. UERJ: Rio de
Janeiro, VII Congresso Nacional de Linguistica e Filologia, Cadernos do CNFL,
série VIl, no.12. Disponivel em: www.filologia.org.br/viicnlf/anais/caderno12-

16.html, acesso em: 21/07/08.



218

RIBEIRO, Renato Janine. Literatura e erotismo no século XVIll francés: o caso de
Teresa filésofa, In: NOVAES, Adauto (org.) Libertinos, libertarios. Sao Paulo:
Companhia das Letras, 1996.

_______.Prefacio, In: TERESA FILOSOFA. Trad. Maria Carlota Carvalho Gomes.
Porto Alegre: L&PM, 1991, p.11-24.

SANT’ANNA, Affonso Romano de. Parodia, parafrase & cia. 7?. Ed. Sao Paulo:
Atica, 2004.

SYPHER, Wylie. Do rococo ao cubismo. Sao Paulo: Perspectiva, 1980.

TERESA FILOSOFA. Trad. Maria Carlota Carvalho Gomes. Porto Alegre: L&PM,
1991.

TROUSSON, Raymond. Romance e libertinagem no século XVIIl na Franga, In:
NOVAES, Adauto (org.) Libertinos, libertarios. Sao Paulo: Companhia das Letras,
1996.

TRUMBACH, Randolph. Fantasia erética e libertinagem masculina no lluminismo
inglés, In: HUNT, Lynn (org.). A inveng¢do da pornografia: obscenidade e as
origens da modernidade. 1°.ed. Sao Paulo: 1999.

UNIVERSIDADE DE SAO PAULO. Sistema Integrado de Bibliotecas/grupo
diteses. Diretrizes para apresentagdo de dissertacoes e teses da USP: documento
eletrénico e impresso/ Vania M. B. de Oliveira Funaro, coord. ...[et. al.]. Sao
Paulo: Sibi-USP, 2004.

ZAINA, Emilio. La descripcion del cuermpo de Lesbia. Faventia/Bellaterra:

Universitat Autonoma de Barcelona, 1995, 17/1, p.19-25.



219




220

Ridendo castigat mores



221




222




