
1 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PE NAMBU CO 
CENTRO DE ARTES E CO MUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓSGRADUAÇÃO LETRAS E LINGUÍSTICA 

Clarissa Loureiro Marinho Barbosa 

As representações identitár ias femininas no cordel: do século XX ao 
XXI. 

RECIFE, PE 
2010

PPGL
AVISO
AVISO 

O autor é o titular dos direitos autorais da obra que você está acessando.
Seu uso deve ser estritamente pessoal e/ou científico.
Fica proibido qualquer outro tipo de utilização sem autorização prévia do titular dos direitos autorais.




2 

Clar issa Loureir o Mar inho Barbosa 

As representações identitár ias femininas no cordel: do século XX ao 
XXI

Tese apresentada à banca examinadora da 
Universidade Federal de Pernambuco como 
parte dos requisitos para a obtenção do grau 
de  doutora em Letras. 
Área Concentração: Teoria Literária 
Orientadora: Prof  Dra Sônia Lúcia 
Ramalho de Farias 

Recife, Pe 
2010



Barbosa, Clarissa Loureiro Marinho 
As  representações  identitárias  femininas  no 

cordel:  do  século  XX  ao  XXI  /  Clarissa  Loureiro 
Marinho Barbosa. – Recife: O Autor, 2010. 

283 folhas.: il. 

Tese  (doutorado)  –  Universidade  Federal  de 
Pernambuco. CAC. Teoria da literatura, 2010. 

Inclui bibliografia. 

1.  Literatura comparada.  2. Literatura de cordel. 
3.  Catolicismo.  4.  Mulheres  –  Brasil.  5.  Memória 
coletiva. I. Título. 

82.091  CDU (2.ed.)  UFPE 
809  CDD (22.ed.)  CAC2010­21





3 

Resumo 

Este trabalho pretende apresentar as  representações  identitárias  femininas mais 
constantes  nos  cordéis,  ao  longo  do  século  XX  e  início  do  XXI.  São  selecionados 
folhetos em que predomina um olhar patriarcal­católico sobre a mulher e aqueles que ou 
satirizam  esta  abordagem,  ou  a  explodem.  Assim,  são  analisados,  inicialmente,  os 
estereótipos de Madalenas arrependidas, esposas­Evas e mães­Marias para demonstrar 
como  são  representações  de  uma  silenciação  da  voz  feminina  e  de  costumes 
nordestinos, próprios a uma religião popular construída nos  textos ao  longo do século 
XX. Depois,  são  apresentados  textos  escritos  no  final  do  século XX  e  início  do XXI 
cujos estereótipos de novas Evas e feministas expressam novos olhares sobre a mulher 
no  cordel  que  reconstroem  estereótipos  e  elaboram  novos,  deixando o    folheto  numa 
situação de “fronteiras”: ao mesmo tempo que zomba de situações própria aos sistema 
patriarcal, constrói relações afetivas, tomando como base valores deste mesmo sistema. 
Por último, são avaliados textos escritos por Salete Maria, no início do século XXI, que 
revelam um novo olhar feminino sobre a mulher que dá prioridade à recriação de uma 
pluralidade  de  subjetividades  femininas  nos  folhetos,  minando  estereótipos,  papéis  e 
espaços  fixos,  através  de  constituição  de novas  linguagens. Desta  forma,  esta  tese  dá 
ênfase  à  mobilidade  do  cordel,  como  um  gênero  que  se  modifica,  à  medida  que  seu 
olhar  se  altera  sobre  o  universo  feminino.  É,  portanto,  um  cadinho  de  memórias  em 
movimento. 

Palavras chaves: cordel, catolicismo, patriarcalismo, mulher, memória.



4 

ABSTRACT 

This paper analises the most predominant female identities in the string poetry (Cordeis) 
in  the  20th  and  early  21st  centuries.  The  strings  selected  show  a  Catholic­patriarcal 
point of view about the women and those that either satirise that position or repudiate it. 
So,  at  first,  it  is  studied  the  steriotipes  of  Madalenas  arrependidas  (Regretful­ 
Maries***), Eve­wives and  Maries­mother  to demonstrate how the silence of a female 
voice would be like, anda t the same timeit is shown the Northearten way of life, which 
represent  a  popular  religion  construct  in  the  texts  during  the  20th  century.  Secondly, 
texts  from  the  late  20th  century  and  early  21st  century  are  analised  to  show  the New 
Eves  and  the  feminists  expressing  a  new  understanding  about  the  woman  in  the 
string(Cordéis),  who  rebuild  stereotypes  and  criate  new  ones.  This  brings  the 
strings(Cordéis)  to  a  “border”  position:  both  by  tauting  of  situations  of  the  patriarcal 
system, and by building affective relationships based upon values from the same system 
it  sometimes  critizes.  Finally,  texts  from  the  early  21st  century,  by  Salete Maria,  are 
analised. They  show a new  female  view about  the woman,  now giving priority  to the 
recreation of a multiple subjective feminine position in the strings, mining stereotypes, 
roles, and well established positions with the constituition of  new languages. Therefore, 
this paper enphasises the mobility in the strings, as a gender that modifies  itself as the 
view  of  the  female  universe  is  changed.  Thus,  it  is  a  collection  of  memories  in 
movement. 

Key words: string poetry, catholical, patriarcal, woman, memory



5 

Resumen 
Este estudio analiza las representaciones de la identidad femenina más presentes en la literatura de cordel 
a  lo  largo del  siglo XX y principios del  siglo XXI. Los  folletos seleccionados son aquéllos en  los que 
predomina una mirada  católica y patriarcal sobre las mujeres y los que o bien desprecian este enfoque o 
lo  explotan  al  límite.  Así,  se  estudian,  en  un  principio,  los  estereotipos  de  Magdalenas­arrepentidas, 
esposas­Eva y madres­María para demostrar la forma en que son representaciones de un silenciamiento 
de la voz femenina y de las costumbres del noreste de Brasil, propios de una religión popular basada en 
los textos a lo largo del siglo XX. Luego, se presentan textos escritos a finales del siglo XX y principios 
del siglo XXI, cuyos estereotipos de las nuevas Eva y  feministas expresan nuevas perspectivas sobre la 
mujer en la literatura de cordel que reconstruyen los estereotipos y construyen otros nuevos, dejando el 
folleto  en  una  situación  de  "fronteras":  a  la  vez  que  se  burla  de  las  situaciones  propias  del  sistema 
patriarcal,  construye  relaciones  afectivas  basadas  en  los  valores  de  ese mismo  sistema.  Por  último,  se 
evaluan los textos escritos por Maria Salette, en el siglo XXI, que muestran una nueva mirada femenina



6 

sobre las mujeres, dando prioridad a la reconstrucción de una pluralidad de subjetividades femeninas en 
los folletos, minando los estereotipos, roles y lugares fijos a través de la formación de nuevos lenguajes. 
Así,  esta  tesis  hace  hincapié  en  la movilidad  del  cordel,  como  un  género  que  cambia,  a medida  que 
cambia  su  mirada  sobre  el  universo  femenino.  Por  tanto,  es  un  crisol  de  recuerdos  en  movimiento. 

Palabras clave: cordel, el catolicismo, el patriarcado, las mujeres, la memoria.



7 

Dedicatór ia 

Dedico esta tese às santas mãezinhas 
inspiradoras  de  alguns  cordéis 
analisados  ao  longo  destes  anos: 
Josefa  Dorziat  e  Maria  de  Lourdes 
(in memória), minhas amadas avós.



8 

Agradecimentos 

Agradeço  a Deus,  companheiro  nas 
horas  de  solidão,  desespero  e  de 
renascimento.



9 

A  meus  pais  por  ser  o  início  dos 
meus dias. 
A  minhas  avós  por  ser  a  minha 
inspiração. 
A minha filha por ser o motivo. 
Aos meus amigos e irmãos por ser a 
presença,  mesmo  quando  quis  ser 
ausente. 
A  José  Fernando  e  a  Roberto 
Benjamim  por  fornecerem  cordéis 
decisivos  para  a  composição  desta 
tese. 
E    a  André  por  ser  olhos  atentos, 
afetuosos e críticos. 

Epigrafe 

Phoenix



10 

Minha história se faz aos remendos 
Em retalhos pobres e nobres 
Costuro­me a pulsos 
Bordo em tantas cores o meu sangue 
As linhas que unem minhas trilhas. 
Muitas vezes se fez desencanto e 
Noutras encontro. 

Às  vezes  meus  desejos  alfinetam 
minha  alma  com  uns  encantos, 
outras,  minha  alma  anseia  em  sutil 
contraponto. 

A  súbita  razão  que  me  estica  e 
estreita os restos do que tanto fui, as 
Quantas  que  fui  e  flui  de  meu 
destino árduo, lépido, febril,vasto. 

Me  esboço,  me  desenho,  me 
alinhavo, me costuro, me arremato e 
peça  nova  me  faço  entre  meus 
retalhos,  feito  a  ave  que  das  cinzas 
renasce. 

Arre! Ave! 

Civone Medeiros



11 

Sumário 

Introdução..........................................................................................................................1 

1.0 Capítulo 1: Cordel: linguagens e memórias em movimento.......................................6 
1.1 O patriarcalismo contemporizado em alguns cordéis da primeira metade do século XX ....6 
1.2 O diálogo dos catolicismos para a perpetuação de uma perspectiva patriarcal no cordel....21 
1.3 As diferentes abordagens sobre a mulher no cordel.................................................37 
1.4  A  importância  da  diversificação  das  relações  entre  autor,  leitor  e  texto  para  a 
efetivação de uma variabilidade de olhares sobre a mulher no cordel............................50 
1.5 A mobilidade das capas de cordel entre­tempos..................................................................56 

2.0 Capítulo 2: A demonização feminina........................................................................71 
2.1  A  associação  entre  o  arquétipo  e  a  memória  na  construção  do  ethos  feminino  nos 
cordéis..........................................................................................................................................72 
2.2  A  relação  entre  sexualidade  e  mito  na  construção  do  perfil  feminino  no  imaginário 
popular........................................................................................................................................ 74 
2.3  A  peleja  entre  a  mulher  Eva  e  o  diabo  negro  para  a  reconstrução  de  uma  mentalidade 
patriarcal no cordel.......................................................................................................................75 
2.4  As Madalenas do cordel ......................................................................................................87 
2.4.1 A Prostituta Arrependida ...............................................................................................................88 
2.4.2 A Prostituta que não se arrepende................................................................................................111 

2.5 A Descida aos infernos pelas filhas arrependidas...............................................................122 
2.5.1 A demonização da mãe e da filha no cordel................................................................................. 124 
2.5.2 A oposição entre a idealização da mãe e demonização da filha no cordel................................... 136 
2.6 A metamorfose: artifício de reconstrução de preconceitos patriarcais no cordel..............160 
2.6.1 Os encantamentos das filhas desobedientes como exemplos dos castigos divinos......................166 
2.6.2 A metamorfose do ventre: o filho demônio.................................................................................180 
2.6.2.1 A metamorfose no ventre como forma de exclusão social e religiosa................................181 
2.6.2.2 A metamorfose como uma ironia em relação ao estereótipo da mulher linguaruda..............187 

3.0 Capítulo 3: Os novos olhares sobre a mulher no cordel........................................195 
3.1 O “novo” olhar masculino sobre a mulher (olhar de transição).......................................195 
3.1.1 A nova Eva no cordel ................................................................................................................195 
3.1.2 A feminista nos cordéis do século XX......................................................................................207 
3.2 Os olhares da mulher sobre a mulher no cordel...............................................................228 
3.2.1 A sátira feminina a um sistema patriarcal.................................................................................228 
3.2.2 A crítica feminina a um sistema patriarcal...............................................................................243



12 

INTRODUÇÃO 

A  tese As  representações  identitárias  femininas  no  cordel:  do  século XX  ao 

XXI  aborda  o  cordel  como  uma  manifestação  literária  dotada  de  regras  de 

funcionamento  próprias  que  são  alteradas  na  medida  em  que  o  contexto  interfere  na 

realização textual. Neste sentido, consideramos o folheto uma expressão sócio­literária 

cujo  fato  social  é  tratado  como um  fator  substancial  ao  texto,  “não  como  causa,  nem 

como significado, mas como elemento que desempenha um certo papel na constituição 

da  estrutura”  (CANDIDO,  1976,  p.6). Um elemento  textualizado  é  um  fato  reescrito, 

reinterpretado e reestruturado sobre os moldes da linguagem. No processo de criação do 

cordel, o contexto histórico é incorporado, digerido e recriado pelo texto, adequando­se 

a sua linguagem e muitas vezes, modificando­a. 

O  foco  deste  trabalho  é  demonstrar  como  certas  representações  identitárias 

femininas  recorrentes  em  cordéis  contribuem  para  a  composição  de  narrativas 

particulares que corroboram para a formação de uma tradição poética que se altera entre 

os séculos XX e o XXI. Pretendemos estabelecer uma trajetória das imagens femininas 

no  imaginário  popular,  a  partir  da  análise  de  quarenta  e  seis  cordéis  que  foram 

selecionados  entre  noventa  e  seis  folhetos  cujo  tema  era  a  mulher  em  situações 

ficcionais distintas. Estes textos foram encontrados na Fundação de Joaquim Nabuco do 

Recife,  no  Núcleo  de  pesquisa  de  Literatura  popular  da  Universidade  Federal  da 

Paraíba,  no  Programa  de  Estudo  e  Pesquisa  da  Universidade  Federal  da  Bahia,  na 

biblioteca  de  Roberto  Benjamim  no  Recife,  na  rodoviária  de  Campina  Grande,  no 

Mercado  de  Patos,  no  mercado  São  José  do  Recife,  na  oficina  de  Xilogravura  de  J. 

Borges  em  Bezerros,  na  Feira  de  Caruaru,  na  Antologia  de  literatura  de  cordel  de 

Sebastião  Nunes  Batista.  Houve,  portanto,  um  rastreamento  de  folhetos  em  espaços 

públicos  e  privados,  a  fim  de  que  fossem  selecionados  dois  tipos  de  textos:  os 

conservadores,  produzidos  ao  longo  do  século  XX  com  um  olhar  católico­patriarcal



13 

sobre  a  mulher;  e  aqueles  que  questionam  esta  abordagem  predominante,  sendo 

elaborados entre meados do século XX e a primeira década do XXI. 

A  seleção  de  folhetos  com  essas  perspectivas  opostas  fundamenta  o  objetivo 

desse  trabalho  de  procurar  efetivar  o  estudo  da  construção  de  estereótipos  femininos 

recorrentes  ao  longo  do  século XX  na  literatura  popular,  segundo  o  prisma  do  olhar 

patriarcal, no intuito de analisar em cordéis posteriores a desconstrução destes modelos, 

a  partir  do  novo  século  (XXI).  De  início,  buscamos  analisar  o  que  mais  à  frente 

denominaremos  os  estereótipos  Evas,  Madalenas  e  Marias,  típicos  dos  cordéis 
conservadores  do  século XX;  em  seguida,  veremos  como  estes  são  abalados  por  um 

novo olhar sobre a figura da mulher, recriado segundo duas frentes: a sátira oriunda de 

um  olhar  masculino  e  a  contrapartida  opositiva  de  eu­líricos  femininos  que  buscarão 

oferecer  novas  escrituras  e  fazeres  poéticos  dentro  da  grande  tradição  da  literatura  de 

folhetos. Os cordéis do século XXI anulam a  impressão por vezes recorrente de que o 

folheto é uma manifestação velha e estagnada, demonstrando antes ser um rico cadinho 

que viaja  entre  tempos  e  entre  espaços,  como  se  evidenciará. Este  trabalho,  portanto, 

está dividido nos seguintes capítulos: Cordel: linguagens e memórias em movimento, A 
demonização feminina no cordel e Os novos olhares sobre a mulher no cordel. 

O  primeiro  capítulo,  Cordel:  linguagens  e  memórias  em movimento,  expressa 

como o folheto se torna um cadinho de memórias sobre a mulher, na medida em que são 

modificadas as interpretações produzidas nos textos sobre os costumes femininos. Gira, 
principalmente, em torno de quatro temas: o patriarcalismo, os catolicismos, a relação 

autor, leitor e texto e a xilogravura. 

No  primeiro  capítulo,  são  apresentadas  idéias  de  Gilberto  Freyre,  Sérgio 

Buarque de Hollanda, Maria Isaura Pereira de Queiroz sobre o patriarcalismo no Brasil, 

para que seja compreendida a importância da reinvenção dos valores deste sistema para 

a cristalização de estereótipos femininos em favor de um discurso doutrinário católico. 

Assim, explicamos como a rua e a casa tornam­se, nos folhetos, espaços simbólicos de 

estereótipos  femininos  demonizados  e  idealizados,  respectivamente.  Mostramos 

também como a definição do conceito patriarcal de “sexo frágil” passa a ser um artifício 

na  construção  de  estereótipos  femininos  em  que  a  mulher  aparece  como  fantoche, 

endossados  pela  condenação  do  discurso  católico  contra  hábitos  considerados 

“modernos”. Tal visão preconceituosa é reforçada, neste capítulo, quando discutimos a 

trajetória  dos  catolicismos  no  Brasil,  mostrando  como  o  diálogo  entre  o  catolicismo 

tradicional  e  o  ultramontano  recriado  nos  cordéis  contribui  para  a  composição  de um



14 

catolicismo  popular  que  favorece  a  construção  de  enredos  em  que  estereótipos 

femininos exprimem crenças e costumes próprios ao nordestino. 

Por outro lado, demonstramos, no mesmo capítulo, que apesar da predominância 

de um olhar patriarcal­católico sobre a mulher nos folhetos, esta abordagem não é mais 

hegemônica no gênero cordel, quando se encontra nas fronteiras entre os séculos XX e 

XXI.   Expomos como os folhetos sobre a mulher modificam­se, quando os olhares de 

autor e leitor buscam novas representações femininas que reinventam valores patriarcais 

ou  explodem­nos.  Assim,  nos  apoiamos  em  argumentos  de  Roger  Chartier  para 

explicarmos como as capas dos folhetos tornam­se artifícios semióticos relevantes, para 

a construção de representações identitárias diferentes, ao longo do século XX e início do 

XXI. 

O segundo capítulo, A demonização feminina no cordel, discute a demonização 
moral  e  social  de  certas  mulheres,  construída  nos  cordéis  a  partir  de  um  discurso 

católico e patriarcal.   Apresenta o estabelecimento de uma  fronteira entre as mulheres 

valorizadas  e  as  oprimidas  na  sociedade  nordestina,  tomando  como base  a  relação  de 

certas  personagens  com  alguns  mitos  e  com  valores  e  modelos  populares  de 

comportamento que exprimem os vários olhares do nordestino sobre seus costumes. 

Concordamos, portanto, com Beliza Aurea de Mello (1999), quando afirma que 

os folhetistas referem­se às mulheres inspirados em modelos herdados do Cristianismo e 

do  Judaísmo  e  adapta­os  ao  seu  imaginário  popular  a  partir  da  elaboração  de  sua 

vivência. Todavia, damos uma abordagem distinta da autora. Se Mello analisa a relação 

entre mitos e personagens, apoiada na visão de  imaginário defendida por Durand, este 

trabalho  defende  que  os  mitos  judaico­católicos  fazem  parte  da memória  coletiva  do 

nordestino (ORTIZ, 1985), construída a partir de sua vivência, ou seja, do que ouve e 

compartilha  com  outros  nordestinos.  Valorizamos  este  processo  de  intercambiar 

experiências para a composição de representações identitárias femininas, demonstrando 

que o processo de adaptação de mitos a personagens construídos nos folhetos é um fator 

de enriquecimento estético dos folhetos que se repete em uma cadeia de cordéis. 

Demonstramos  também,  neste  capítulo,  que  as  metamorfoses,  descidas  aos 

infernos, pactos com o diabo, comuns ao imaginário medieval­católico, são apoderadas 

pelos  autores  populares  que  os  transformam  em  artifícios  estéticos  próprios  a  uma 

cadeia de textos que funde traços de ciclos temáticos do cordel para recriar estereótipos 

femininos  em  conformidade  com  um  discurso  patriarcal,  cristalizado  no  imaginário 

popular. Esta cadeia estende­se ao longo de todo o século XX, compondo uma tradição



15 

poética cuja marca é a constante impressão e reimpressão de narrativas conservadoras, 

com  estruturas  parecidas  sobre  a  mulher.  Intentamos  detectar  estas  similitudes  entre 

textos, à proporção que observamos a predominância de Evas maliciosas, mãe­Marias e 

Madalenas arrependidas nestes grupos de folhetos. 

O  terceiro  capítulo,  Os  novos  olhares  sobre  a  mulher  no  cordel,  demonstra 
como, na fronteira entre os séculos XX e XXI, há a gestação de cordéis que dão novas 

abordagens  à  mulher,  seja  reinventando  estereótipos,  substituindo­os  por  novos  ou 

minando­os. Neste capítulo, sublinhamos a mutabilidade das abordagens dos textos com 

a mudança dos olhares dos cordelistas  sobre a mulher. Defendemos que ao passo que 

surgem  novas  representações  identitárias  femininas,  há  uma  rachadura  na  cadeia  de 

textos  escritos  sobre  a  mulher  ao  longo  do  século  XX,  exprimindo  como  no  gênero 

cordel  surgem  novas  cadeias  de  textos  que  se  identificam  por  compor  folhetos  que 

conciliam abordagens e linguagens diferentes. 

Avaliamos  como há  textos  escritos  por  homens  em que  a  linguagem  se  altera, 

quando são fundidos traços de ciclos temáticos do cordel, com a intenção de que o riso 

abandone  a  função  de  doutrinação  moral  para  tornar­se  um  recurso  de  recriação  de 

novos  hábitos vivenciados pela mulher. Acreditamos que este seja um dado novo nos 

estudos  de  cordel,  pois  expressa  olhares  masculinos  em  fronteiras,  pois,  ao  mesmo 

tempo  em  que  aceitam  as  mudanças  existentes  entre  os  séculos  XX  e  XXI,  ainda 

constroem textos influenciados por valores patriarcais. Há, então, uma ambigüidade na 

construção de representações identitárias femininas que revela uma mudança no cordel. 

Esta  mudança  ainda  é  considerada  maior,  quando  são  analisados,  também  no 

terceiro capítulo, cordéis escritos por mulheres sobre a mulher. Na dissertação Mulheres 
cordelistas: Percepções do universo  feminino  na Literatura de Cordel, Doralice Alves 
de Queiroz  (2006)  compromete­se  a  expor  a  trajetória  da  história  do  cordel  segundo 

olhos  femininos, apresentando como as mulheres  foram progressivamente se  tornando 

autoras  de  cordéis  e  buscando  usar  a  escrita  para  se  expressar.  A  particularidade  do 

trabalho  de  Queiroz  é  selecionar  textos  para  se  perceber  as  especificidades  de 

determinadas  folhetistas em  locais e épocas também analisados em profundidade. Esta 

tese desvincula­se de uma análise textual conforme a articulação da vivência particular 

do  autor  ao  contexto  onde  vive.  A  ênfase  da  pesquisa  é  de  se  verificar  como  certos 

textos  tornam­se  manifestações  populares  de  uma  nova  forma  de  se  exprimir 

experiências  femininas.  Pretendemos  analisar  a  heterogeneidade  de  abordagens 

femininas  em  relação  à  mulher,  observando  como  autoras  como  Maria  Goldelivie



16 

renovam  estereótipos,  à  medida  que  repetem  o  recurso  do  humor  para  registrar 

circunstâncias,  vivenciadas  por  mulheres  dentro  de  um  sistema  de  relações  ainda 

patriarcal  e,  ao mesmo  tempo, mostrar  como  Salete Maria  mina  estereótipos,  quando 

elabora cordéis que reinventam a linguagem, os espaços e os papéis femininos. 

Neste sentido, este trabalho aproxima­se do efetivado por Francisca Pereira dos 

Santos  (2006),  quando  propõe  a  “desterritorialização  do  gênero”,  buscando  vozes 

femininas,  através  da  análise  de  novas  linguagens  surgidas  no  folheto. Analisamos  a 

presença  de  antíteses  e  a  reconstrução  de  cantigas  em  Salete  Maria,  como  artifícios 

estéticos de explosão de estereótipos e apresentação de vozes femininas silenciadas nos 

cordéis tradicionais. Acreditamos que nos folhetos de Salete Maria, o humor próprio ao 

cordel é ofuscado pela forte carga de lirismo que se expressa intensamente, quando são 

conciliadas representações identitárias diferentes, para minar estereótipos e apresentar a 

diversidade  de  mulheres  existentes  no  perfil  feminino  construído  nos  textos. 

Estabelecemos,  portanto,  uma  articulação  entre  textos  para  demonstrar  similitudes  na 

construção  de  novas  linguagens  que  corroboram  para  o  nascimento  de  uma  tradição 

poética feminina no cordel, que só começa a germinar quando as mulheres abandonam 

valores patriarcais e certos modelos de condução das narrativas, buscando se expressar 

de maneiras diferentes. 

Esta tese, então, pretende dá um novo enfoque para a abordagem da mulher no 

cordel. Celebra a pluralidade de olhares ao  longo do século XX e  início do XXI para 

apresentar  como  a  trajetória  de  imagens  femininas  construídas  no  cordel  expressa  a 

capacidade  deste  gênero  de  renovar­se,  à  proporção  que modifica  seu  olhar  sobre  os 

costumes femininos. A intenção é revelar a mobilidade da imagem feminina no cordel. 

Inovamos nossa abordagem, quando deixamos de limitar a representação feminina a um 

grupo específico de mulheres, como faz Francinete Fernandes Souza (2009), na tese A 
mulher negra mapeada: o trajeto do imaginário popular nos folhetos, ao apresentar um 

conjunto  de  atribuições  negativas  sobre  a  mulher  negra  que  lhe  deixa  numa  posição 

inferior na sociedade nordestina. Neste trabalho, valorizamos a pluralidade de mulheres 

construídas no cordel que envolve as suas construções estereotipadas e suas, posteriores, 

explosões. A valorização da convivência destas duas abordagens é a contribuição desta 

tese que trata o cordel como uma teia de textos que se articulam de  formas diferentes, 

formando  representações  identitárias  femininas  peculiares  aos  contextos  de  onde 

brotam.



17 

CAPÍTULO 1 

Cordel: linguagens e memór ias em movimento 

1.1 O  patriarcalismo  contemporizado  em  alguns  cordéis  da  primeira  metade  do 

século XX 

O  cordel  nasceu  na  Europa  e  foi  transplantado  de  Portugal  para  o  Nordeste. 

Segundo Manuel Diegues Junior (1973), chegou ao Brasil com o romanceiro popular, e, 

possivelmente, começou a ser divulgado já no século XVI, ou, no mais tardar, no século 

XVII, sendo trazido pelos colonos em suas bagagens. Em Portugal, foi denominado de 

folhas  volantes  ou  soltas,  antes  divulgadas  em  cadernos  manuscritos.  O  autor  ainda 

explica  que  a  sua  origem  oral  vem  do  período  medieval,  época  de  intenso 

analfabetismo, em que predominava a comunicação oral como  instrumento de difusão 

literária na expressão erudita e na popular. Nesse período, muitos textos foram lidos em 

grupo,  em  festas  públicas,  em  romarias,  em  feiras 1 ,  como  ainda  acontece  com  a 

divulgação do cordel em algumas feiras e mercados populares nordestinos. 

Segundo Diegues  Junior  (1973),  o  cordel  torna­se  uma  expressão  peculiar  ao 

Nordeste  por  conta  de  vários  fatores  sociais:  a  organização  da  sociedade patriarcal,  o 

surgimento de movimentos messiânicos, o aparecimento de bandos de cangaceiros ou 

bandidos, as secas periódicas, provocando desequilíbrios econômicos e sociais.  Todos 

estes aspectos são temas constantes nos textos. Entretanto, este capítulo dá maior ênfase 

à influência do patriarcalismo na composição dos folhetos iniciais do século XX, por ser 

1  Segundo Roger Chartier  (2000, p.p. 165 e 166), é na Espanha e no século XVIII  “que  os  pliegos de 
cordel encontram a sua forma clássica a de pequenos livros de uma ou duas folhas, e uma difusão maciça 
assegurada  em  parte  pelos  vendedores  ambulantes  cegos  que  cantam  os  seus  textos  antes  de  os 
venderem”.



18 

a fonte dos valores morais seguidos pela maioria dos leitores nordestinos. Concordamos 

com Diegues Junior (1973, p.15) com o fato de que a família foi o primeiro público alvo 

para a divulgação dos folhetos, pois a falta de eletricidade “fazia do candeeiro o ponto 

de convergência dos familiares: pais, filhos, irmãos, primos, etc. E a leitura de novelas, 

de  histórias,  de  poesias  se  tornava  a  motivo  do  encontro  familiar”.  Lembramos  que 

muitos  textos  eram  lidos  em  família  tendo  em  vista  não  só  o  entretenimento,  mas  a 

função didática e moralizante. Chefes de família permitiam a leitura dos cordéis com a 

intenção de que seus filhos e mulheres observassem exemplos de comportamentos que 

podiam ou  não  deviam  ser  seguidos. Dessa  forma,  a  diversão  era  usada  para  projetar 

atitudes, observadas através do comportamento e ações dos personagens. 

O  conceito  de  patriarcalismo  apresentado  nesta  tese  aproxima­se  da  definição 

apresentada  por  Vamberto  Morais  (1969,  p.21),  quando  afirma  que,  neste  regime, 

marido e mulher são uma só pessoa e esta pessoa é o marido. Conforme o autor, numa 

sociedade  acentuadamente  patriarcal,  a  mulher  não  existe  como  individualidade  nem 

como  pessoa  jurídica:  “passa  do  domínio  de  um  senhor  ­o  pai  (ou  na  sua  falta,  do 

irmão),  para  o  do  outro­  o  marido;  ou,  no  regime  poligâmico,  de  um  harém  para  o 

outro”. Segundo Sérgio Buarque de Holanda (1981, p.49), o patriarcalismo no Brasil se 

fortalece nos domínios rurais onde a família é “organizada segundo normas clássicas do 

velho  direito  romano­canônico,  mantidas  na  Península  Ibérica  através  de  inúmeras 

gerações, que prevalece como base de toda a organização brasileira”. Neste sentido, a 

participação da mulher na família brasileira repete o costume romano que ditava que a 

mulher transitaria de uma casa para outra, assim como de uma mão para a outra. Assim, 

a filha estaria “in mano”  do pai. Seria a sua posse. E quando o pai a transmitisse para as 

mãos do marido, este também a tomaria como posse (MORAIS, 1969). Ser pai e marido 

era ser chefe de família e ter uma autoridade, exercendo “um ‘poder’ que tinha na ‘casa’ 

seu  lugar de aplicação” (FOUCAULT, 2006, p.135). Em outras palavras, ser  chefe de 

família era ser capaz de exercer um poder sobre si na autoridade que exercia sobre os 

outros  (FOUCAULT,  2006).  É  esta  função  do  exercício  de  poder  masculino  sobre 

outras  pessoas  que  é  apresentada  por  Gilberto  Freyre,  quando  descreve  o 

comportamento do patriarca ao longo do período colonial e do Império no Brasil. 

Freyre (1995, pp.353­354) descreve o patriarcalismo no período colonial, a partir 

da  caracterização  da  família  cujo  centro  era  um  patriarca  que mandava  em  escravos, 

esposa,  filhos e agregados. Segundo o autor, o patriarcalismo era de origem rural e  se 

constituía de  famílias agregadas em  torno de pais naturais  e  sociais­ ou simplesmente



19 

sociais­ cujo “prestígio variava mais com o poder econômico e as condições regionais 

de  espaço  físico  do  que  com  a  origem  social  e  étnica.”  Assim,  as  classes  “eram 

constituídas por dominadores ou por dominados: os senhores num extremo, os escravos, 

no outro” (FREYRE, 1995, pp.353­354). 

Maria Isaura Pereira de Queiroz (1976, p.45) utiliza­se de argumento semelhante 

para definir o patriarcalismo rural, quando afirma que o grupo familiar não se limitava 

aos pais, filhos, agregados e escravos, estendendo­se para os casamentos entre parentes 

que  “relacionados,  formavam  um  sistema  poderoso  para  a  dominação  política  e 

econômica”.  O  conceito  de  “homem  bom”  estava  ligado  ao  de  chefe  de  família 

latifundiário e auto­suficiente cujo poder era tanto que a política local girava em torno 

de seus  interesses. Conforme Queiroz (1976, p. 39), a importância de um senhor rural 

estava no exercício de poder sobre o povoado onde os habitantes “dependiam totalmente 

dele,  de  seu  amparo  e  engrossavam  as  fileiras  de  seus  agregados;  era  ele  a  única 

autoridade e o único defensor local”. Neste período, predomina um sistema rural, pois o 

poder político gira em torno do fazendeiro que toma as principais decisões referentes à 

região. Todavia, aos poucos este sistema vai  transitando para um semi­rural, à medida 

que os povoados foram se tornando vilas. 

O  desenvolvimento  de  um  povoado  para  uma  vila  era  lento,  principalmente, 

quando  a  vila  brotava  em  terras  de  senhores  rurais,  sempre mal  vistas  pelos  olhos  da 

coroa que, muitas vezes, negava a elevação destes povoados a vilas, não concedendo o 

alvará ou a carta régia. Começa, então, a existir um sistema semi­rural, pois as poucas 

vilas  existentes  dependiam  da  zona  rural,  já  que  os  colonos  não  as  habitavam, 

comparecendo a estes  lugares nas festas religiosas e nas eleições da Câmara, ocorridas 

nas festas de Natal, época em que os colonos vinham habitualmente à vila (QUEIROZ, 

1976).  Esta dependência em relação à zona rural era tanta que as decisões tomadas nas 

câmaras municipais não reproduziam somente a preocupação com o bem comum, mas, 

sobretudo,  a  vontade  do  senhor  rural  em  defender  seus  interesses  privados.    Sobre  a 

relação município  e  senhor  de  engenho, Queiroz  (1976,  p.43)  afirma  que  “não  havia 

separação entre uns e outros porque a realidade econômica, política e social da Colônia 

eram os proprietários rurais”. 

Conclui­se, portanto, que durante o período colonial, há uma lenta passagem do 

sistema rural para o semi­rural em que o poder e os valores de um patriarca continuam a 

dominar as decisões  locais. Gilberto Freyre  (1961, p.354) admite que este domínio  se 

estendeu pelo Brasil  inteiro, caracterizando­o sociologicamente, “embora variassem os



20 

conteúdos  econômicos  e  geográficos  e  as  predominâncias  étnicas  que  lhe  deram 

coloridos  regionais  diversos”.  Maria  Isaura  de  Queiroz  (1976,  p.47)  aprofunda  este 

argumento,  quando  afirma  que  a  vida  municipal,  em  todo  o  período  colonial  teve  o 

mesmo domínio dos  senhores  rurais, mantendo­se mais ou menos  idêntica de Norte a 

Sul,  malgrado  as  diferenças  locais,  de  progresso  e  de  produção,  predominando  “no 

Norte o algodão; no Nordeste o açúcar, dividindo­se o Centro entre o tabaco no litoral, e 

o ouro no interior; voltando o açúcar a dominar em S. Paulo; estando o Sul entregue a 

pecuária, que dominava também a parte interior do Nordeste”. 

O patriarcalismo não se  restringiu ao período colonial,  adentrando no  Império. 

Neste  sentido,  concorda­se  com Gilberto  Freyre,  quando  afirma  que  o  patriarcalismo 

transita do domínio rural, que foi mais rígido, e porventura, o mais característico, para o 

semi­rural, o  semi­urbano e, por último, o urbano. Freyre  (1985, p.355) descreve  este 

período  de  transição  como  um  processo  de  decadência  do  patriarcado  que  se 

desenvolveu da seguinte maneira: 

Apareceram mais nitidamente os súditos e depois os cidadãos, outrora quase ausentes 
entre nós,  tal a  lealdade de cada um a seu pai natural ou social que era o patriarca, o  tutor, o 
padrinho, o chefe de família; e tal a suficiência de cada um desses pais naturais ou sociais com 
relação ao pai político de  todos­ abaixo de Deus­  el­Rei Nosso Senhor,  substituído mais  tarde 
pelo Imperador, também pai político não só de patriarcas como de filhos de patriarcas, não só de 
brancos  como  de  indivíduos  de  cor,  não  só  de  ricos,  não  só  de  homens  do  litoral  como  dos 
sertões. 

Concorda­se com Freyre de que ocorreu, aos poucos, uma mudança de relações 

na passagem do sistema colonial para o Império, havendo uma transição de um sistema 

semi­rural  para  o  semi­urbano  e,  depois  urbano  com  o  maior  exercício  de  poder  do 

Imperador na capital. Todavia, acredita­se que não há um enfraquecimento dos senhores 

rurais, que continuam soberanos no exercício de poder político local.  Esta tese está em 

conformidade  com  o  argumento  de  Maria  Isaura  de  Queiroz  (1976,  p.33),  quando 

afirma que, ao longo do Império ainda predominou um mandonismo local, baseado “no 

latifúndio  e  no  que  poderia  se  chamar  de  ‘família  grande’”.  Assim,  não  houve  uma 

decadência  do  patriarcalismo  exercido  pelos  fazendeiros,  mas  uma  mudança  nas 

relações de poder. 

Com a independência do Brasil,  foi promulgada a Constituição e em 1828, é 

consolidada a lei da organização municipal a qual exigia que as câmaras passassem a ser 

rigidamente  submetidas  aos  conselhos  gerais. Começava,  então, o  “sistema de  tutela”



21 

em que as câmaras municipais “ficavam na estreita dependência dos conselhos gerais, 

estes, por sua vez, dependiam da Assembléia Geral na capital do Império” (1976, p.65). 

Houve  uma  centralização  do  poder  que  gerou  revolta  em  várias  áreas  do  país.  O 

resultado  foi a criação de um ato adicional o qual exigia a existência de Assembléias 

Provinciais.  Terminava  a  convergência  para  o  ponto  central  único  representado  pela 

capital;  em  seu  lugar  se  instalava,  em  cada  província,  um  presidente.  Mas  o  chefe 

político poderoso continuaria a ditar as ordens no setor político, porque os presidentes 

da  província  iam  e  vinham,  já  ele  continuava  ali,  permanente,  representado  pelas 

Assembléias Provinciais (QUEIROZ, 1976). Neste período, começa a haver uma maior 

urbanização do Brasil, além da exportação de avanços tecnológicos europeus (o advento 

da estrada de ferro, do barco a vapor, do telégrafo e, posteriormente, da luz elétrica) que 

estimularam o  rápido  crescimento  de muitos  centros  urbanos,  (ROCHA­COUTINHO, 

1994),  surgem  os  políticos  profissionais  que,  por  conta  da  sua  formação  acadêmica, 

passam a ser os representantes dos latifundiários nas Assembléias Provinciais. 

Há, então, uma mudança de valores. O poder passa a não estar ligado apenas à 

posse  de  terras  e  de  agregados,  mas  à  aquisição  do  saber  cujo  maior  detentor  é  o 

bacharel que mora na cidade. Este passa a ter certa superioridade em relação ao senhor 

de  engenho,  visto  que  possui  formação  acadêmica  para  governar.  Neste  sentido,  o 

homem  citadino  passa  a  ser  considerado  mais  preparado  do  que  o  do  interior, 

acarretando  uma  migração  do  senhor  rural  para  a  cidade,  pois  o  que  passa  a  ser 

apreciado é o “tipo de homem rico que vivia na capital com grandeza, gastando em luxo 

a renda de suas propriedades agrícolas” (QUEIROZ, 1976, p.73). Com o maior prestígio 

da  cidade,  há  a  transição  do  sistema  semi­rural  para  o  urbano.  Todavia,  não  há  um 

desligamento de valores patriarcais, mas a sua adaptação a um novo contexto e a novos 

hábitos. 

Freyre (1985, p. 30) lembra ainda que “a praça venceu o engenho, mas aos poucos, 

respeitando  nos  vencidos  umas  tantas  virtudes  e  gabolices;  procurando  imitá­las;  às 

vezes  até  romantizando­as  e  exagerando­as”.  Na  transição  do  espaço  rural  para  o 

urbano, houve uma adaptação de costumes que fez com que o patriarcalismo rural fosse 

recriado  na  zona  urbana  com  traços  peculiares  próprios  à  família  burguesa.  Segundo 

Maria  Lúcia  Rocha­Coutinho  (1994,  p.  78),  apesar  da  decadência  do  absolutismo  do 

pater de familas, a posição do pai como cabeça da família permaneceu indiscutível, pois 
a mulher brasileira continuava a ocupar posição secundária,  inferior e distinta daquela 

ocupada  pelo  homem.  Cabiam­lhe  as  atividades  estritamente  ligadas  a  casa  e  “a



22 

eventual  extrapolação  deste  limite  só  podia  ser  através  do  homem,  do  incentivo  do 

marido e da sua colaboração em suas atividades”. Sublinha­se, nesta tese, a recriação no 

cordel  de  um  princípio  burguês  do  século  XIX  que  dedicava  o  espaço  público  aos 

homens e o privado às mulheres. É neste período que se solidifica o modelo da relação 

física  entre  rua  e  casa. Aos  homens  passa  a  caber o  espaço  público  da produção,  das 

grandes decisões e do poder, e às mulheres, o da reprodução, ou seja, a unidade familiar 

onde há a execução e a supervisão de uma série de tarefas conhecidas como trabalhos 

domésticos (ROCHA­COUTINHO, 1994). 

Embora  este  trabalho  dê  ênfase  à  relação  público  e  privado  concretizada mais 

nitidamente  no  século  XIX,  não  despreza  a  importância  do  conceito  de  privacidade, 

surgido  no  período  Colonial  e  que  é  recriado,  no  Império,  nos  moldes  da  família 

burguesa. Segundo Mary del Priore (1995), no período colonial, já havia um conceito de 

privacidade nas casas grandes de engenho, desenvolvido entre as mulheres, por conta da 

influência de um discurso religioso que pregava que a figura feminina era importante na 

realização  de  um  lar  cristão  e  estável.  Conforme  a  autora,  este  discurso  católico  se 

desenvolveu mais  plenamente  ao  longo  do Renascimento,  quando o  conceito  de  vida 

familiar foi associado a uma vida em casa onde os papéis sociais de gêneros eram bem 

delimitados. Conforme Del Priore (1995, p. 38), ao longo do Renascimento, a idéia de 

privacidade traduziu­se na relação que a mulher  tinha com a sua própria casa, “com a 

religiosidade doméstica, com os usos e costumes  relativos ao seu próprio corpo, mas, 

sobretudo,  com  a  relação  que mantinha  com a  sua prole”. Assim,  o  conceito  de  casa 

estava  ligado  ao  de mulher  cristã  ou  de  “santa mãezinha”, marcada  por  uma piedade 

marial e por  devoção doméstica. 

Del Priore defende que, no período colonial, a santa mãezinha foi um conceito 

usado  para  distinguir  a  mulher  de  casa  da  de  rua,  assim  como  a  certa  da  errada.  A 

“mulher de rua” torna­se o avesso da “mulher de casa” que é necessária “para lembrar 

que uma não existe sem a outra” (DEL PRIORE, 1995, p.39). Assim, a mulher de rua 

torna­se uma caricatura da sensualidade feminina. É o estereótipo que é o contrário da 

mulher  ideal “casada, mãe, afeita à domesticidade, à piedade religiosa, preocupada em 

consolidar a  família”  (DEL PRIORE, 1995, p.81).  Segundo a autora  (DEL PRIORE, 

1995,  p.39),  durante  a  época  colonial,  a  fim  de  que  as  “mulheres  de  casa” 

correspondessem  ao  padrão  paulino  de  caladas  e  sofridas­  era  preciso  que  nenhuma 

experiência sexual as confundisse com a outra, luxuriosa, e porque luxuriosa, tentadora 

e perigosa. Assim, a mulher  mundana, “sem qualidades e devassa, opunha­se à santa­



23 

mãezinha. E, por extensão, opunha a rua a casa, o ‘trato ilícito’ e a paixão ao casamento, 

o prazer  físico ao dever conjugal”  (DEL PRIORE, 1995, p.39). Esta mesma  lógica se 

repete  nos  folhetos  do  segundo  capítulo,  em que  há  fronteiras  estabelecidas  entre  as 

“mulheres de casa” submetidas a um pulso masculino (filhas respeitadas, donas de casa, 

mães de famílias) e aquelas que ferem este paradigma de comportamento: as prostitutas, 

as adúlteras, as mães solteiras, as filhas desobedientes e, de um modo geral, as mulheres 

consideradas  lascivas,  por  apresentarem  uma  sexualidade  venal  e  fazerem  um  uso 

desviante  do  corpo.  Sobrevive,  assim,  nos  folhetos  a  visão  patriarcal  que  define  dois 

perfis em oposição: a mulher de casa cujo comportamento é ditado pelas regras morais 

católicas e a mulher de  rua que  rompe com estas normas de conduta,  sendo, por  isso, 

demonizada e marginalizada. 

Todavia, no período colonial,  a  importância  física da casa como espaço moral 

que se opõe à rua como espaço de todos e logo de desvios morais não existe, pois não 

há uma divisão física entre o público e o privado, já que as fronteiras entre a rua e a casa 

não  estão  definidas.  Nos  cordéis,  os  espaços  são  urbanos  e  recriam  a  lógica  de 

diferenciação  entre  o  público  e  o  privado  que  começa  a  existir  ao  longo  do  Império 

brasileiro,  período  histórico  de  intensa  urbanização  em  que  se  desenvolve  o  conflito 

entre o sobrado e o mocambo. 

Segundo Gilberto Freyre,  (1985,  p.34)  no  Império,  a  rua  e  o  sobrado,  durante 

muito tempo, foram inimigos. E a maior luta foi travada em torno da mulher por quem a 

rua ansiava, mas que “o pater de família do sobrado procurou conservar o mais possível 
trancada na camarinha e entre molecas”. Segundo Freyre (1985, p.37), na zona urbana a 

busca de  isolamento da  família é ainda maior do que no engenho, pois  nas cidades, a 

vida era,  em certo  sentido, mais  retraída e menos exposta aos hóspedes, diferente dos 

engenhos  onde  “as  leis  de  nobreza  à  brasileira  obrigavam  a  se  receber  o  viajante  a 

qualquer hora com bacia de prata, com toalha de linho, um lugar na mesa, uma cama ou 

uma rede para dormir”. Este  isolamento dos  sobrados é um valor  burguês de negação 

em relação ao que vem de fora, considerado estrangeiro. 

No  Brasil  imperial,  as  mulheres  deviam  ser  preservadas  do  contato  com 

estranhos e de qualquer  influência que viesse da rua, porque, segundo uma perspectiva 

burguesa  de  bases  religiosas,  a  esfera  do  público  era  tida  como  “perigosa  e  amoral” 

(ALENCASTRO,  1998,  p.  70)  e  os  homens  que  circulavam  nessa  atmosfera  só 

poderiam  ser  salvos  com um contato  singular  “com um mundo moral  do  lar,  onde  as 

mulheres  eram  portadoras  desses  valores  puros  capazes  de  neutralizar  as  tendências



24 

destruidoras dos mundos dos negócios” (ALENCASTRO,1998,p.70). Daí, a valorização 

da construção física da casa. Conforme Michelle Perrot (2005, p.462), para o burguês, a 

casa, além de ser o lugar da mulher, é o “lugar da família e da circulação e distribuição 

de suas peças: patrões e empregados, pais e filhos, marido e mulher, cruzam­se ali”. A 

relação  público  e  privado  insinua­se  nela.  A  sala  de  visitas,  epicentro  de  publicidade 

burguesa,  diferencia­se  da  de  jantar  e  ainda mais  dos  quartos onde  se  desenvolvem a 

conjugalidade e a intimidade, traço particular da família. 

É esta visão de casa burguesa que começa a ser valorizada nas construções dos 

sobrados que “guardam” não só valores, mas também mulheres, quando Gilberto Freyre 

(1985)  afirma  que  os  cacos  de  vidros  eram  colocados  nos  muros  das  casas,  com  a 

intenção de afastarem ladrões e Don Juans.  Acredita­se que esta atitude não só protegia 

filhas e esposas de possíveis sedutores, mas isolava a família da rua e da influência de 

hábitos que não coubessem dentro do universo burguês e católico dos sobrados. Freyre 

(1985)  ainda  afirma  que  nesta  busca  do  estabelecimento  de  fronteiras  fixas  entre  o 

sobrado  e  o mocambo,  havia  a  intenção  de  se  criar  uma  fronteira  social  entre  a  elite 

patriarcal que se considerava superior, porque cabia nos limites do lar católico, com sua 

estrutura  hierárquica  de  chefe  à  cabeceira  da  mesa  e  o  resto  da  família  sobre  o  seu 

domínio; e o povo, cadinho plural de interpretações em relação a estas mesmas normas. 

Paulo  César  Garcez  Marins  (1998)  aprofunda  este  argumento,  quando  afirma  que  o 

conceito  de  privacidade,  criado  no  Império,  limitou­se  ao  conceito  de  domesticidade 

que  gerou  a  negação  e  a  exclusão  social.  Enquanto  os  sobrados  eram marcados  pela 

reclusão  formal,  a  maioria  das  ouras  moradias  sofria  de  um  processo  de  diluição  de 

espaços, havendo um “entra e sai nas portas”. Assim, no mocambo, o espaço doméstico 

era uma referência praticamente móvel, como era a subsistência de seus residentes. 

Apesar de uma minoria  da população  ter vivenciado o  isolamento burguês, esta 

idéia  de  reclusão  da  família  ao  espaço  privado  da  casa,  temendo  a má  influência  do 

espaço  público  da  rua  resistiu  no  imaginário  brasileiro.  Sérgio  Buarque  de  Holanda 

(1981)  confirma  esta  hipótese,  quando  afirma  que  a  sociedade  brasileira  foi gerada  a 

partir  de  uma  estrutura  patriarcal,  no  que  se  refere  à  delimitação  de  fronteiras  bem 

estabelecidas entre os enquadrados dentro da família e os “fora” dela. Segundo o autor, 

a  sociedade  civil  e  a  política  brasileira  pretendem  ser  um  prolongamento  da  vida 

doméstica  familiar,  sendo  cada  lar  um  espaço  imerso  em  si  mesmo,  não  tolerando 

nenhuma pressão  de  fora,  em  seu  recatado  isolamento. A  rua passa  a  ser  interpretada



25 

como a influência de “fora”, lugar onde todos passam e convivem, avessa à submissão a 

uma regra moral e social estabelecida pela família. 

É esta relação entre rua e casa que é recriada em alguns cordéis do século XX. Os 

textos do segundo capítulo dedicam­se a descrever os novos hábitos  surgidos  na zona 

urbana segundo o olhar conservador do poeta popular. Para tanto, o artista popular  se 

utiliza da oposição entre rua e casa, iniciada com o conflito entre sobrado e mocambo, 

para expor uma contradição entre os valores conservadores ligados ao espaço simbólico 

da casa e os modernos, associados à rua. A diferença é que, nestes cordéis, a casa não é 

um espaço cujos habitantes desejam se diferenciar econômica e socialmente de outros, 

como acontecia com a relação entre sobrado e rua, ao  longo do século XIX. As casas 

descritas nos cordéis não têm o aspecto físico luxuoso dos sobrados, nem a intenção de 

se  diferenciar  de  outras  casas  de melhor  ou  pior  condição  social.  O  que  se  herda  do 

conceito de casa no sobrado é definição de lar como um espaço simbólico de isolamento 

de mulheres que se distinguem de outras por  seguirem um modelo  de comportamento 

baseado  no  discurso  religioso  católico.  É  neste  sentido  que  os  hábitos  do  sobrado 

sobrevivem  no  espaço  da  casa  descrito  nos  textos. Nos  cordéis,  não  é  especificado  o 

nível social de algumas famílias, mas a busca de distinção entre público e privado, valor 

burguês  fortalecido  ao  longo  do  processo  de  urbanização  brasileira,  quando  a 

privatização  da  família  realiza­se  pela  valorização  da  intimidade  da  casa  e  pela 

desconfiança em relação ao que está  fora dela,  considerado desconhecido  (D´INCAO, 

2007). 

É com a urbanização que começa a se concretizar uma maior preocupação com 

a distinção  física entre  rua e casa. No entanto,  isto é um processo  lento. No  início da 

urbanização, ao  longo do século XVIII,  a disposição das casas colocadas  lado a  lado, 

sem espaço entre uma e outra, delineavam as ruas em fileira, não havendo uma distinção 

nítida  entre  espaços. Só mais  tarde,  as  casas  ganharam  afastamento,  tanto  da  rua,  por 

meio  de  calçadas,  quanto  dos  vizinhos  laterais  (D´INCAO,  2007).  Esta  diferenciação 

entre  espaços  define  novas  relações  sociais  entre  gente  da  rua  e  gente  de  casa. Uma 

dessas  mudanças  é  uma  espécie  de  “restrição  tanto  à  espontaneidade  tradicional  e 

cultural de certos grupos, quanto a sua sociabilidade correspondente” (D`INCAO, 2007, 

p.227).  A  intenção  é  romper  com  o  convívio  social  predominante  no  início  da 

colonização,  quando  grupos  sociais  se  misturavam  democraticamente  em  festas 

religiosas  populares,  criando­se  fronteiras  fixas  entre  gente  da  rua  e  gente  da  casa  e 

estabelecendo­se, de  fato, a oposição entre o público e o privado, a partir da oposição



26 

entre  mulheres  que  estão  no  espaço  físico  da  casa  e  aquelas  que migram  para  a  rua, 

tornando­se parte dela. 

Nesta tese, observa­se como esta oposição entre a rua e a casa resiste ao longo 

do século XX, sendo recriada em muitos cordéis de décadas diferenciadas.  Roberto da 

Matta  (1984, p.30)  estudando a oposição entre o espaço da rua e o da casa no século 

XX, afirma que  no Brasil, ambas “são os lados de uma mesma moeda. O que se perde 

de um lado, ganha­se do outro. O que é negado em casa­ como o sexo e o trabalho­ tem­ 

se na rua”, concluindo que as relações e pessoas passam a ser classificadas pelo diálogo 

entre estes eixos. Tanto que surge o termo “mulher da rua” que é também denominada 

de mulher da vida, pois rua e vida formam uma equação importante no nosso sistema de 

valores. 

Os  cordéis  do  segundo  capítulo  recriam  esta  visão  de  lar,  apresentada  por  um 

discurso burguês em que,  nas palavras de Matta, a casa é o “lugar da moral”, onde reina 

a ordem e a harmonia, em contraposição à rua, locus da confusão, da competição e da 

desordem. Os textos repetem este propósito do estabelecimento de fronteiras fixas entre 

mulher de casa e mulher da rua. Uma das formas de limitar as mulheres ao locus da casa 
nos  cordéis  dá­se  a  partir  da  construção  de  enredos  em  que  as  personagens  são 

uniformizadas  no  estereótipo  da  Madalena  arrependida,  ou  seja,  da  personagem  que 

migra da casa para a  rua, mas depois  se  frustra. É na  frustração da mulher com a sua 

experiência na rua que o autor  impõe um preceito moral 2 ,  justaposto a um castigo que 

motiva a personagem feminina a valorizar o lar como locus de paz e harmonia, perdidas 
na rua. 

No terceiro capítulo, esta visão de lar será desconstruída por um olhar feminino 

que  elaborará  cordéis  em  que  há  uma  outra  interpretação  para  as  relações  de  poder 

vivenciadas em casa. Neles,  é apresentado o  autoritarismo de maridos e pais que para 

imporem a  imagem de  falsa harmonia do  lar,  fazem uso da ameaça e da violência em 

direção ao corpo feminino. Assim, tanto o segundo como o terceiro capítulos analisam a 

composição  do  perfil  feminino  a  partir  de  uma  perspectiva  em  que  sexo,  poder  e 

comportamento estão intimamente ligados. O que se pretende avaliar é o jogo de poder, 

2 Neste trabalho, define­se a moral como “conjunto de valores e regras de ação propostas aos indivíduos e 
aos grupos por intermédio de aparelhos prescritivos e diversos, como podem ser a família, as instituição 
educativas, as igrejas, etc.” (FOUCAULT, 2006, p.26)



27 

subjacente a esta  relação. Se nos  folhetos do segundo capítulo, este  jogo é  recriado  a 

partir  de  um olhar  religioso  medieval,  que  castiga  e  marginaliza  as  personagens  que 

estão  na  rua  e  fora  dos  padrões  católicos  de  lar,  no  terceiro  capítulo  os  folhetos 

produzem  um  olhar  crítico  sobre  as  relações  de  poder  existentes  dentro  de  casa, 

demonstrando  como  a  mulher  pode  ir  à  rua  para  estabelecer  uma  emancipação  que, 

muitas  vezes,  vai  além  da  sexual  e  financeira,  para  tornar­se  uma  expressão  da 

libertação  da  voz  feminina  aprisionada  à  fala  e  aos  valores  ditados  por  um  discurso 

patriarcal. Nestes cordéis, portanto, o conceito de fragilidade  feminina é desconstruído 

em função de novas experiências vivenciadas pela mulher nas fronteiras entre o público 

e o privado. Todavia, esta nova imagem feminina ainda é divulgada por poucos autores, 

convivendo com uma grande quantidade de folhetos em que predomina a construção de 

estereótipos conforme o modelo do sexo frágil, divulgado por um discurso patriarcal. 

No  segundo  capítulo,  são  apresentadas  personagens  cujo  aspecto  físico 

delicado  e  fraco  está  de  acordo  com o  estereotipo  de mulher  que uniformizou  iaiás  e 

senhoras  de  engenhos  na  mesma  imagem  submissa  e  frágil  em  relação  ao  homem. 

Segundo  Freyre  (1985,  p.  93)  uma  outra  característica  do  sistema  patriarcal  “é  a  do 

homem  fazer  da mulher  uma  criatura  tão  diferente  dele  quanto  possível.  Ele,  o  sexo 

forte,  ela  o  fraco,  ele  o  sexo  nobre,  ela  o  belo”.  Na  sociedade patriarcal  brasileira  de 

origem agrária, esta diferenciação entre sexos tinha o objetivo de reafirmar a imagem de 

fragilidade  feminina  e  sua  condição  de  submissão  ao  homem,  política,  social  e 

econômica. Por isso, era necessário que a imagem do sexo feminino estivesse de acordo 

com o estereótipo do “belo sexo” ou do “sexo frágil” cuja aparência artificial e mórbida 

fez  da  senhora  do  engenho  e  da  iaiá  do  sobrado  uma  “boneca  de  carne”,  apta  a  ser 

dominada e a servir ao sexo masculino (FREYRE, 1985). Freyre (1985, p.65) cita duas 

descrições constantes do tipo feminino para as mulheres de engenho e do sobrado: uma 

referente ao estado físico da mulher antes do casamento e outra, depois. Antes, a mulher 

deveria  ser  “a  criatura  franzina,  neurótica,  sensual,  religiosa,  romântica”  e,  depois, 

“gorda,  prática,  caseira”.  Conforme  Freyre  (1965,  p.  65),  esta  particularidade  física 

colaborou para distinguir a mulher do homem, impondo também uma divisão de papéis 

sociais,  baseados  no  padrão  duplo  de moralidade,  característico  do  sistema patriarcal, 

que dava ao homem  todas “as oportunidades de  iniciativa, de ação social, de contatos 

diversos,  limitando  a  mulher  a  serviço  e  artes  domésticas”  e  ao  contato  restrito  da 

família.



28 

Em vários cordéis vendidos ao longo do século XX, preserva­se a construção do 

sexo frágil na composição de personagens cuja beleza é idealizada por serem brancas e 

possuírem um aspecto franzino. Todavia, este aspecto não vai servir para expressar uma 

fragilidade  física  que  incapacite  a  mulher  de  ter  atitudes.  Na  maioria  das  situações 

narradas  nos  folhetos  do  segundo  capítulo,  as  personagens  de  delicadeza  física 

excessiva vão buscar romper com os limites físicos e simbólicos entre rua e casa, tendo 

atitudes próprias que as fazem migrar da casa para a rua. Contudo, estas condutas serão 

interpretadas  pelo  autor  popular  como uma  fraqueza moral  que  se  identifica  com um 

discurso  religioso  católico  que  relaciona  o  conceito  de  sexo  frágil,  não  só  a  uma 

fragilidade  física, mas também moral. Esta visão é apoiada no argumento medieval de 

que  a  mulher  frágil  fisicamente  é  fraca  também  para  os  desejos  do  corpo.  Um  dos 

teólogos que sustentou este argumento foi Santo Agostinho (2000), quando afirmou que 

Eva  foi  mais  facilmente  seduzida  pelo  diabo,  porque  era  a  parte  mais  “débil  do  par 

humano”. A partir deste argumento, deduzimos que a fragilidade feminina é recriada no 

cordel  a  partir  da  crença  do  nordestino  de  que,  assim  como Eva  foi  mais  facilmente 

tentada  pelo  diabo  aos  prazeres  da  carne,  sendo  capaz  de  convencer  o  marido  a 

desobedecer  a  Deus  e  perder  o  paraíso,  a  mulher  é  seduzida  mais  facilmente  pelas 

tentações oferecidas pela rua, sendo capaz de abandonar a casa e os valores morais que 

a sustentam. 

A intenção de muitos artistas populares é fazer com que mulheres do século XX 

repitam  os  comportamentos  conservadores  de  senhoras  do  engenho  e  de  iaiás, 

convencendo­as a negar as mudanças existentes em sua época, comparadas a mudanças 

efetivadas  pelo  diabo. Assim,  no  segundo  capítulo, mostraremos  que o  poeta  popular 

também pretende impor ao público o discurso de que o desejo  feminino de viver estas 

mudanças  é,  por  si  só,  um  indício  da  fragilidade  do  seu  corpo  e  da  sua  moral.  A 

descrição  de  corpos  franzinos  e  frágeis  femininos,  portanto,  vai  se  identificar  com  a 

fragilidade  moral  das  personagens.  Daí,  as  recorrentes  situações  em  que  o  corpo 

feminino  é  tentado  e,  depois,  castigado  pelas  mãos  de  um  Deus  a  serviço  da 

permanência  de  valores  patriarcais  nos  folhetos. A  intenção  do  autor  popular  é  fazer 

com que as  fronteiras entre casa e rua permaneçam fixas e  imutáveis, reconstruindo o 

espaço  da  rua  como uma possibilidade  para  a  queda  na prostituição,  no  inferno  e  em 

metamorfoses diabólicas. Para tanto, recorre à recriação de estereótipos medievais para 

a  composição  de  algumas  personagens  femininas  no  cordel,  depreciadas  por  terem 

alguma fraqueza moral.



29 

Para  a  mulher  que  ainda  permanece  no  lar  simbólico,  mas  desestabiliza­o,  o 

autor  popular  recorre  à  recriação  do  estereótipo medieval  da  esposa  faladeira. A  fala 

excessiva de algumas esposas é interpretada nos cordéis segundo duas perspectivas. No 

cordel  A  chegada  da  prostituta  no  céu,  a  fala  em  excesso  aparece  para  expressar 
confusão  e  quebra  da  estabilidade  no  seio  familiar,  estando  de  acordo  com  discurso 

medieval de que as dores do casamento estão associadas à transgressão verbal feminina 

(BLOCH, 1995). Já nas duas versões de A mulher que enganou o diabo, a fala excessiva 
é  relacionada  aos  ardis  da  fala  feminina,  cuja  capacidade  de  sedução  se  afigura  tão 

grande que é capaz de enganar até o diabo. Nestes dois exemplos de  fala excessiva,  a 

descrição da  fragilidade  física está  ligada a uma  fragilidade moral que  faz  com que  a 

mulher permaneça no  lar, mas sempre sendo abordada com um olhar de desconfiança, 

tal qual aquele em relação à Eva. 

Por outro lado, o autor popular se apropria de estereótipos medievais para recriar 

perfis femininos cuja fragilidade moral é tão grande que faz a mulher abandonar o lar, 

sendo,  depois,  castigada.  É  o  caso  da  recriação  do  estereotipo  da  mulher  como 

ornamento. Neste caso, a ligação da mulher com o ornamento leva a personagem a ser 

secundária e  superficial  como o artifício e a decoração que usa  (BLOCH, 1995). Nos 

cordéis, este estereótipo é usado para a recriação de dois perfis femininos. No cordel A 

deusa do cabaré, o aspecto negativo da personagem esposa baseia­se na sua busca por 
mais apetrechos de beleza e vaidade, levando­a a abandonar a casa e tornar­se meretriz. 

Neste  caso,  o  estereotipo  da  mulher  como  ornamento  relaciona­se  ao  argumento 

medieval  de  que  adornar­se  é  ser  culpado  de  sedução  meretrícia,  uma  vez  que  o 

“embelezamento do corpo, ou a  tentativa de  ‘mostrar­se vantajosamente’,  recria e  é o 

signo  de  um  ato  original  de  orgulho,  que  é  a  origem  da  concupiscência  potencial” 

(BLOCH,  1995,  p.  59).  E,  de  fato,  o  orgulho  da  personagem  é  tão  excessivo  que 

justifica  o  título  do  cordel,  quando  o  autor  popular  a  compara  à  deusa  do  cabaré. O 

estereótipo  como ornamento  aparecerá  ainda nos  textos  do  subcapítulo A descida  aos 
Infernos pelas filhas arrependidas.  Nele, a vontade de se adornar e viver conforme a 
moda de sua época  faz com que as mocinhas abandonem o  lar e desçam aos  infernos, 

identificando­se com o conceito medieval de feminus, ou seja, aquela que por ter “pouca 
fé”, está apta a se relacionar com o diabo (HANCIAU, 2004). 

A  temática  patriarcal,  então,  vai  sobreviver  na  crítica  do  poeta  popular  em 

relação  a  personagens  que  fujam  ao  modelo  de  mulher  de  casa,  idealizada  por  ser 

submissa a um patriarca familiar, representado pelo marido, pelo pai, ou por Deus. No



30 

entanto,  este  tema  não  é  soberano  nos  cordéis  analisados  no  segundo  capítulo.  Ele 

convive  com  outros  temas  persistentes  nos  folhetos,  tornando  complicada  a 

classificação dos cordéis em grupos ou ciclos limitados a características específicas. O 

primeiro problema é a tentativa de dividir os  folhetos em dois grupos: os tradicionais, 

cujos  temas  estão  conservados  na  tradição 3  e  os  circunstanciais,  cujos  temas  recriam 

acontecimentos  contemporâneos.  De  acordo  com  os  argumentos  e  exemplos  citados 

acima, é certo que o discurso católico vai sustentar um discurso patriarcal. No entanto, é 

difícil  limitar  este  catolicismo  a  um  só  grupo,  já  que,  em  alguns  cordéis,  ele  não  se 

restringe  às  regras  e  aos  modelos  de  comportamento  de  um  catolicismo  clerical, 

considerado parte de uma  tradição  religiosa e, por  isso,  incluído no grupo tradicional. 

Apresenta  hábitos  e  crenças  de  um  catolicismo  popular  que  envolve  não  só  o 

messianismo,  incluído  no  grupo  circunstancial,  mas  outras  manifestações  religiosas 

populares expressivas de identidade nordestina. 

É o  caso da presença de um discurso católico em cordéis de metamorfose que 

são classificados pelos teóricos do cordel segundo perspectivas diferenciadas. Segundo 

Marcus Accioly  (1980,  p.33)  as metamorfoses  violentas  de  seres  humanos  em  bestas, 

pássaros ou répteis enquadram­se no ciclo maravilhoso­mágico “situado entre o terror e 

a  fantasia”.  Origenes  Lessa  (apud  LOPES,  1982,  p.21)  possui  uma  interpretação 

semelhante à de Accioly, quando afirma que é no ciclo maravilhoso “onde se salientam 

seres  sobrenaturais  e  acontecimentos  mágicos”.  Contudo,  Liêdo  Maranhão  de  Souza 

(1976, p.50) dá um novo enfoque aos cordéis das metamorfoses.  Inclui estes textos no 

grupo de folhetos de  fenômenos, dedicado aos cordéis  em que Deus exerce seu poder 

sobre infiéis que, entregues ao lodaçal do pecado, tornam­se alvos de seus fenômenos, 

“para exemplar a humanidade e os ateus  incrédulos”. A argumentação de Souza sobre 

os  folhetos  de  fenômenos  dá  margem  para  uma  nova  perspectiva  aos  cordéis  de 
metamorfose,  notando­se  que  neles  os  traços  do  fantástico  e  da  superstição  do  ciclo 

maravilhoso misturam­se  com os  dos  ciclos moral­religioso  e  histórico­circunstancial, 

propostos  por Marcus Accioly  (1980):  o  primeiro  se  baseia  na  imposição  de normas 

religiosas  de  conduta;  o  segundo  pretende  registrar  de  situações  consideradas 

contemporâneas  às  do  autor.  Nos  folhetos,  Deus  castiga  as  personagens  com  a 

3  Diegues Junior (1973) considera que os folhetos compõem uma tradição, quando foram acumulados por 
gerações e transmitidos pelas subseqüentes. Segundo o mesmo autor, os acontecimentos contemporâneos 
referem­se  às  circunstâncias  que  tiveram  repercussão  para  o  nordestino  ao  longo  de  um  determinado 
momento histórico.



31 

metamorfose a fim de que na conclusão do cordel se imponha um princípio moral e uma 

crítica a um novo hábito considerado moderno. 

Nesta  tese, dá­se ênfase aos cordéis cuja mulher  é o alvo da metamorfose, 

observando como eles estão na  fronteira entre a tradição e a circunstância. O discurso 

católico  é  apoiado  pela  superstição  popular  de  que  filhas  desobedientes  aos  pais  e  a 

Deus  se  tornem  bicho.  Este  exemplo  endossa  o  nosso  argumento  de  que  é  difícil 

classificar os cordéis em ciclos, pois a metamorfose das personagens está submetida a 

um princípio moral do ciclo da moralidade­religiosa que vai  estabelecer uma crítica  a 

um  novo  hábito,  apresentado  pelo  autor  conforme  o  registro  de  um  ciclo  histórico­ 

circunstancial. Apesar da importância da classificação de Ariano Suassuana 4 , recorre­se, 

ao  longo  das  análises,  à  classificação  de  Marcus  Aciolly  (1980)  em:  ciclo  heróico, 

histórico­circunstancial,  maravilhoso,  moral­religioso,  amor­fiel,  cômico­satírico, 

erótico­obsceno.  Não  se  pretende  comprovar  a  classificação  do  autor,  mas  a 

coexistência de mais de um ciclo em um mesmo texto, porque um mesmo folheto pode 

ter intenções múltiplas que se apropriam de temas tradicionais, e, ao mesmo tempo, de 

temas circunstanciais. 

Desta  forma,  defende­se  que  os  folhetos  de metamorfose,  embora  tenham  um 

propósito moralizante, próprio ao ciclo da moralidade­religiosa, possuem uma intenção 

de  sátira  a  uma  situação  atual  e  a  um  comportamento  feminino,  típica  dos  ciclos 

cômico­satíricos 5 . E ainda há os exemplos de cordéis de metamorfose em que ocorre a 

presença  de  figuras  messiânicas  coadjuvantes.  É  o  caso  do  cordel A moça  que  virou 
jumenta porque falou de topless com Frei Damião, em que Frei Damião aparece como 

uma  figura messiânica  que defende um discurso  clerical de  obediência  aos modos  de 

recato e de  respeito. Isto é observado quando as duas metamorfoses do texto ocorrem 

diante do sacerdote. A primeira é a  realização de um castigo, quando  a personagem é 

transformada  em  uma  jumenta  com  os  seios  de  fora,  porque  se  ajoelha  diante  do 

sacerdote  com  os  seus  seios  desnudos,  desafiando  a  sua  autoridade  e  um  discurso 

católico que propõe que o corpo feminino seja ocultado, por ser fonte de tentação para 

4  Ariano Suassuana  (BATISTA,  1977)  divide  os  cordéis  nos  seguintes  ciclos:  heróico;  fantástico  e  do 
maravilhoso; religioso e da moralidade; cômico­satírico e picaresco; histórico e circunstancial; amor e de 
fidelidade; erótico e obsceno; político e social; peleja e de desafios. 
5 Segundo Marcus Accioly (1980, p.41) o “ciclo cômico­satírico é o ciclo do humor, da graça­gracejo, do 
anedótico, do chiste, do apelido, da mangação, da pilhéria­baixa e da elevada­ironia”. Nesta tese, todos os 
textos  que  fizerem  uso  do  humor  para  estabelecerem  ironia  a  hábitos  femininos  terão  traços  do  ciclo 
cômico­satírico.



32 

os  desejos  da  carne.  Já  a  segunda  é  abordada  pelo  autor  popular  como  uma  graça, 

quando o ajoelhar­se da personagem deixa de ser uma ironia em relação ao discurso da 

igreja  e  expressa  uma  aceitação  do  seu  poder  diante  de  sua  vida,  representado  pela 

capacidade do frei de desfazer o feitiço com a oração. Frei Damião, portanto, é tratado 

como um messias  que  castiga  e  perdoa o  seu povo,  estando  adequado  a  um discurso 

clerical. 

Nos  textos compostos pelo  discurso  religioso,  nota­se a sobrevivência de  um 

discurso  patriarcal,  baseado  na  oposição  entre  tipos  femininos  idealizados  (mães, 

esposas  e  pais  de  “família”)  e  tipos  femininos  demonizados 6  (prostitutas,  filhas 

desobedientes,  esposas  vaidosas). Para se  entender como o catolicismo é  recriado nos 

folhetos,  é  necessário  se  definir  quais  os  catolicismos  recriados  nos  textos  e  como 

dialogam entre si. 

1.2 O diálogo dos catolicismos para a perpetuação de uma perspectiva patriarcal 

no cordel. 

No  Dicionário Universal  da  Língua  Portuguesa  (1995,  p.1228),  encontra­se  a 
seguinte definição de religião: “culto prestado à divindade; crença na existência de uma 

ou  mais  forças  sobrenaturais;  fé;  reverência  às  coisas  sagradas;  observância  dos 

preceitos  religiosos;  doutrina,  sistema  religioso;  ordem  religiosa”.  Apesar  da 

multiplicidade  de  sentidos  para  este  termo,  a  religião  é  associada,  nesta  tese,  a  três 

preceitos: doutrina (crenças, dogmas sobre a origem de tudo, sentido da vida), ética (leis 

conseqüentes  da  doutrina  que  ensinam o  que  está  errado  e o  que  está  certo dentro  de 

uma  cosmovisão)  e  comunidade  (a  capacidade  da  religião  de unir  pessoas  em grupos 
como  co­irmãos  em  busca  de  uma  identidade  comum).  A  partir  destas  três  bases, 

relaciona­se o conceito de religião ao sentido etimológico da palavra “relegere (re­ler): 
considerar  atentamente o que pertence ao culto divino,  ler de  novo”  (WILGES, 1994, 

p.15). 

Assim, religião e cultura estão  intimamente  ligadas.  O homem cria “a cultura, 

com  ela,  as  redes  simbólicas  da  religião”  (ALVES,  1999,  p.32).  A  religião,  então,  é 

apresentada  “como  um  certo  tipo  de  fala,  um  discurso,  uma  rede  de  símbolos.  Com 

esses  símbolos,  os  homens  discriminam  objetos,  tempos  e  espaços”  (ALVES,  1999, 

6 O conceito de demonização relacionado à marginalização será aprofundado no segundo capítulo.



33 

p.25). Rubem Alves (1999, p.40) associa os símbolos religiosos aos ideológicos, quando 

afirma  que  certos  símbolos  derivam  “seu  sucesso  de  seu  poder  para  congregar  os 

homens, que o usam para definir sua situação e articular um projeto comum de vida. Tal 

é o caso das religiões, das ideologias, das utopias”. Este trabalho ratifica a proposta do 

autor de se pensar o poder da religião como uma manifestação cultural que dita dogmas 

e  valores  em  situações  históricas  diferenciadas  para  a  construção  de  identidades  em 

grupos.  Esta  visão  é  aprofundada,  quando  Alves  aponta  a  oposição  verdade/heresia, 

referindo­se aos símbolos que se  impõem como vitoriosos por seu poder para resolver 

problemas práticos. Segundo Alves (1999, p.40) os “símbolos vitoriosos, e exatamente 

por  serem vitoriosos  são tratados como verdade,  enquanto os  símbolos derrotados  são 

ridicularizados como superstições ou perseguidos como heresias”. 

A  passagem  da  verdade  para  a  heresia  é  uma  constante  no  discurso  religioso, 

colaborando para a construção de grupos e identidades em oposição: os que se moldam 

aos dogmas religiosos e,  logo, à verdade,  e aqueles que  fogem aos dogmas, heréticos. 

Há  um  eterno  jogo  de  desejos,  na  história  da  religião,  ditando  o  comportamento 

humano. Neste trabalho, observa­se como o discurso religioso foi a base da formação de 

uma  identidade  brasileira,  desde  o  início  da  era  colonial.  Segundo  Gilberto  Freyre 

(1995,  pp.31­32),  durante  o  período  colonial  predominou  o  unionismo:  a  religião 

católica como  traço de definição de  identidade, unindo  raças,  línguas, etnias. Logo na 

entrada em  terras brasileiras,  havia um  frade a  bordo de todo navio, analisando quem 

chegasse  ao  porto  brasileiro,  a  fim  de  examinar  a  consciência,  a  fé,  a  religião  do 

adventício. O que barrava o imigrante era a ortodoxia: a “mancha de herege na alma e 

não a mongólica no corpo. Do que se fazia questão era a da saúde religiosa: a sífilis, a 

bouba, a bexiga, a  lepra entraram  livremente, trazidas por europeus e negros de várias 

precedências”. 

Segundo Freyre, (1995, p. 32) temia­se no “adventício acatólico” o inimigo político 

capaz de quebrar e de enfraquecer aquela solidariedade que em Portugal se desenvolveu 

junto  à  religião  católica.  Essa  solidariedade  se  manteve  entre  nós,  através  de  toda  a 

nossa  formação  colonial,  reunindo­se  contra  os  calvinistas  franceses,  contra  os 

reformados holandeses, contra os protestantes ingleses. Daí “ser tão difícil, na verdade, 

separar o brasileiro do católico: o catolicismo foi realmente o cimento de nossa união” 

(FREYRE, 1995, p. 32). Formou­se, desde então, no imaginário brasileiro, o caráter de 

“profilaxia  de  católicos  contra  hereges”.  A  pureza  da  fé  foi  um  aspecto  de  unidade 

política  para  se  criar  uma  pátria  brasileira  uniforme,  filha  fiel  de  Portugal  e  hostil  à



34 

colonização religiosa de ingleses, de franceses e de holandeses. Mary del Priore (2002, 

p.  9)  afirma  que  a  aliança  entre  o  Estado  Português  e  a  Igreja  chamou­se  padroado. 

Assim,  os  monarcas  portugueses  podiam  exercer  poder  político  e  espiritual  sobre  os 

súditos. E este poder era tão forte que os colonos partilharam à mentalidade de seus reis, 

considerando todo não­católico “um  inimigo, um  infiel aliado do demônio, um perigo 

para a unidade religiosa desejada por Roma”. 

Nota­se que a definição de ser católico está em conformidade com a  limitação 

das  Inquisições  ao  termo  singular  Inquisição,  ligado  à  função  de  uma  instituição  de 

perseguição  de hereges  (BETHENCOURT,  2000). A partir  daí,  começou  a  criar  uma 

memória  de  ser  brasileiro,  como  católico,  dentro  de  um  grupo  homogêneo  e 

uniformizador.  É  esta  memória  que  se  recria  no  cordel,  como  representativa  de  uma 

religião  oficial  católica,  castradora  de  outras  religiões  e  princípios  morais.  Segundo 

Laura  de  Souza Melo  (1986),  uma  forma  de  uniformizar  o  povo  em  uma  única  voz 

religiosa foi a demonização, ou seja, a aproximação de figuras “fora” das normas morais 

católicas ao diabo. Primeiro ocorreu com o índio, depois com os escravos e, por último, 

com os colonos – e a nossa literatura colonial especialmente a épica reflete tudo isso de 

forma muito clara. O argumento comum era a  ligação de ambos a práticas mágicas na 

vida cotidiana, muitas vezes, associadas à satisfação de um desejo sexual. Tais práticas 

eram  consideradas  delitos  menores  pela  Inquisição  (BETHENCOURT,  2004).  No 

entanto, a literatura de cordel vai associá­las ao pacto com o diabo, considerado heresia 

grave  dentro  da  hierarquia  de  heresias,  estipulada  pela  Inquisição,  por  conta  de  sua 

ligação com a idolatria (BETHENCOURT, 2000). 

Em muitas situações analisadas nos cordéis, as personagens serão consideradas 

heréticas por fazerem uso da magia, e, por isso, serão demonizadas. E o uso da heresia 

como herança colonial e medieval vai se estender para outras personagens que rompam 

com  os  paradigmas  católicos  de  comportamento,  sendo,  por  conta  disso,  também 

demonizadas. O diabo será uma representação simbólica, não só da perdição espiritual, 

mas  também  da  marginalização moral  e  social  de  muitas  personagens,  castigadas  ou 

ridicularizadas  no  cordel.  Neste  sentido,  a  religião  católica  estará  a  serviço  de  uma 

mentalidade  patriarcal  de  marginalização  de  tipos  sociais  limitados  a  uma  rua 

simbólica: prostitutas, filhas e filhos desobedientes, mulheres adúlteras, homossexuais, 

negros,  catimbozeiros  entre  outros.  Todos,  de  certa  forma,  serão  reatualizações  de 

hereges  em  situações  recorrentes  nas  narrativas  populares.  O  ponto  em  comum  é  a 

amplificação de delitos já apontados pela Inquisição: a blasfêmia contra Deus, os santos,



35 

as cerimônias religiosas; o pacto com o demônio, a  fornicação como pecado mortal, a 

prática de magias, superstições e adivinhações (BETHENCOURT, 2000). Ainda há nos 

folhetos a recriação de personagens femininas na condição de alumbradas, denominação 

dada  pela  Inquisição  a  mulheres  e  filhas,  consideradas  de  moral  duvidosa  por 

desobedecerem a seus pais e a seus maridos (BETHENCOURT, 2000). Cada erro será 

evidenciado  em  situações  recorrentes  no  cordel,  as  quais  vão  se  tornar  particulares,  à 

medida que vão ser recriadas em épocas peculiares. Apesar das variações entre­textos, 

vai­se observar que, em todas, a associação da heresia à demonização estará relacionada 

à  perpetuação  de  uma  memória  fortalecedora  de  um  só  grupo:  católico  e  patriarcal. 

Todavia, este grupo católico não é homogêneo. É gerado no Brasil  conforme o modo 

com que os brasileiros vivenciam a religião, ao longo da história deste país. 

Conforme Laura de Souza Melo (1986), no processo de colonização, a relação 

entre  brasileiro  e  religião  não  foi  tão  uniforme  assim,  pois,  traços  católicos,  negros, 

indígenas  e  judaicos  misturaram­se  na  colônia,  tecendo  uma  religião  sincrética  e 

especificamente  colonial.  A  autora  acredita  que  toda  a  multiplicidade  de  tradições, 

pagãs,  africanas,  indígenas,  católicas,  judaicas  não  pode  ser  compreendida  como 

remanescente,  mas  como  sobrevivente:  era  vivida,  inseria­se  no  cotidiano  das 
populações. 

O  aspecto  de  vivência  popular  também  se  apresentou  dentro  do  próprio 

catolicismo que apesar da proposta de ser uma religião única e uniforme, popularizou­ 

se, ao longo do período colonial, como um catolicismo tradicional cuja marca principal 

era ser “luso­brasileiro,  leigo, medieval, social e familiar” (AZZI, 1977, p.9). Segundo 

Carlos Alberto Steil (2001, p.14) “com as imagens dos santos, trazidas pelo colonizador 

português  vieram  as  crenças  e  mitos  que  deram  origem  ao  catolicismo  tradicional 

popular brasileiro”. O autor afirma que houve uma reinvenção destas crenças no Brasil, 

gerando  práticas  religiosas  particulares.  Entre  elas,  Riolando Azzi  (1977,  p.9)  cita  as 

Irmandades e Ordens terceiras, Procissões e Romarias, Promessas e ex­votos. O traço de 

união  de  todas  estas  práticas  era  a marca deste  catolicismo da  valorização  dos  santos 

como  intermediários  frente  a  Deus  para  resolverem  problemas  do  cotidiano 

(OLIVEIRA, 1978, p. 57). 

Por  conta  de  ser  um  catolicismo  que  fazia  parte  da  vida  da  população,  o 

catolicismo  tradicional  dominou  o  período  colonial,  sendo  a  manifestação  católica 

predominante no Brasil durante esta época. Todavia, começou a entrar em decadência 

no Império, época em que predominou um conflito entre catolicismos. Neste período, o



36 

catolicismo ultramontano ou romanizado, defendido por padres envolvidos na reforma 

católica e apoiados pela Santa Sé, opõe­se ao catolicismo  tradicional, que  se encontra 

fortalecido  por  ser  apoiado  pelo  governo  imperial,  sustentado  no  padroado.  É  na 

república  que  “o  catolicismo  tradicional  passa  a  ocupar  uma  posição  marginalizada 

dentro da reestruturação da Igreja Católica no Brasil” (AZZI, 1977, p.10), pois há uma 

abolição do padroado e a separação entre a igreja e Estado. 

Entre  as  expressões  religiosas  do  catolicismo  tradicional  enfraquecidas  com  a 

reestruturação católica, destaca­se a Irmandade cuja marca era ser composta por leigos. 

Segundo Pedro A. Ribeiro de Oliveira e Edênio Vale Alberto Antoniazze (1978,  p.17) a 

direção das Irmandades estava nas mãos de leigos que até o período republicano tinham 

certa autonomia em relação à autoridade clerical. Os “confrades elegiam uma diretoria­ 

mesa provedora­ que tinha o poder para deliberar e decidir sobre todos os negócios da 

irmandade. O clérigo­ o capelão­  tinha uma atribuição religiosa: rezar as missas pelos 

membros defuntos, encomendar o corpo e celebrar as missas festivas”. É esta autonomia 

das  irmandades  que  dá  uma  identidade  a  outras  expressões  católicas,  trazidas  para  o 

Brasil. Nesta tese, sublinha­se o aspecto particular que  a participação de leigos dava às 

festas religiosas e às procissões, sobrevivendo ainda de modo expressivo no catolicismo 

popular e, por conseguinte, na literatura de cordel. 

Ao longo do predomínio do catolicismo tradicional, era comum a existência de 

uma visão unitária da vida, “em que se misturavam o religioso e festivo, o espiritual e o 

social” (AZZI, 1977). As festas religiosas eram as manifestações mais expressivas desta 

ruptura de fronteiras entre o sagrado e profano. Segundo Riolando Azzi (1978, p.106), 

as  festas  religiosas  não  eram  apenas  “reuniões  religiosas,  mas  sociais,  em  que  havia 

música, canto, danças, fogos de artifícios, quermesses, comidas típicas”. Alguns cordéis 

cômico­satíricos  recriam  este  olhar  profano  para  as  festas  com  um  tom  humorístico. 

Como  é  observado  na  descrição  de  uma  festa  de  São  João  existente  no  céu  em  A 

chegada  da  prostituta  no  céu,  cordel  analisado  no  segundo  capítulo.  Neste  texto,  a 
dança e a alegria das festas juninas recebem uma conotação erótica, pois estimulam uma 

relação  sensual  entre  a  prostituta  e  vários  santos  que  são  humanizados  conforme  o 

processo de afetivização permanente no período colonial. 
Aborda­se o conceito de afetivização segundo a perspectiva de Laura de Mello e 

Souza (1985, 125), quando afirma que havia uma relação ambígua entre santo e fiel na 

realidade colonial, pois o mesmo  “santo que se venerava, que se adorava e  trocava­se 

confidências, poderia ser aquele que em outros contextos era jogado no chão, xingado e



37 

odiado”. Os cordéis de sátira recriam esta relação ambígua com os santos para brincar 

com a própria vivência do nordestino. Por isso, os santos ganham  importância. Faz­se 

uso  da  piada  em  relação  ao  sagrado  para  zombar  de  alguns  elementos  da  sociedade 

nordestina. Assim,  os  santos  podem  ser  ridicularizados  ou  exaltados, mas  são  sempre 

usados  como veículos  para  que o  nordestino  satirize  alguns  hábitos  e  valorize  outros. 

Em A Chegada da prostituta no céu, analisa­se como esta quebra de fronteiras entre o 

sagrado e o profano é usada a favor da perpetuação de valores patriarcais, exaltando­se 

a virilidade sexual masculina, ao longo de várias situações da narrativa. Há, então, um 

traço  do  catolicismo  tradicional  que  circula  dentro  do  catolicismo  popular  para 

perpetuar  um  olhar  sobre  a  mulher  não  muito  distante  do  existente  no  catolicismo 

medieval, quando valorizava o equilíbrio da família a partir da existência de bordéis que 

saciassem os desejos masculinos (PILOSU, 1995). Desta forma, atrás do prestígio dado 

à  prostituta  colocada no  céu  está  a  valorização  da  família  patriarcal,  sobrevivendo na 

permanência de fronteiras rígidas entre as moças do lar e as mulheres da rua ou da vida. 

A relação entre a humanização dos santos e um discurso patriarcal nos cordéis 

do século XX torna­se mais expressiva, quando se trata da interpretação dada a Deus em 

muitos  textos  do  ciclo  da  moralidade­religiosa.  Em  alguns  cordéis,  Deus  é  abordado 

segundo a perspectiva de uma religião popular que o considera como “um ser  imóvel 

que  tudo  previu,  tudo marcou,  tudo  providenciou,  de  tal modo que não  resta  nada  ao 

homem, se não a submissão calada e a resignação fatalista” (LEERS, 1977, p.75). É o 

caso da segunda versão de A chegada de Lampião no céu em que Pedro refere­se a Deus 
como um grande patriarca que não pode ser  incomodado, enquanto dorme no gabinete 

central  do  céu.  Todavia,  nesta  tese  vai  se  dar  uma maior  atenção  a  outro  aspecto  de 

Deus,  predominante  nos  cordéis  analisados  no  segundo  capítulo:  a  sua  capacidade  de 

castigar os homens. 

Permanece  no  catolicismo  popular  o  temor  a Deus,  próprio  ao  judaísmo. 

Segundo Bernadino Leers  (1977, p.78) o “castigo de Deus está enraizado  na  alma do 

povo  de  tal  maneira,  que  se  torna  uma  arma  nas  instituições  de  poder”.  Conforme  o 

autor, a ameaça do castigo de Deus pode ser usada para o exercício de poder, tanto pelos 

pais para exigirem que os  filhos se comportem, como também pelo clero para exercer 

domínio sobre os fiéis. Neste caso, o processo de humanização de Deus não é recriado 

em cordéis de sátira, mas naqueles que  tenham um discurso moralizador conservador. 

Nesta tese, este aspecto de Deus vai ser observado nos folhetos do ciclo de moralidade 

religiosa  cujas  personagens  protagonistas  serão  ensinadas  a  temer  a  Deus  para



38 

aprenderem  a  obedecer  a  seus  pais  ou  maridos  e  caberem  dentro  de  um  sistema 

patriarcal cuja família se sustenta pelo silêncio feminino. 

Nos  cordéis  deste  ciclo,  não  é  sublinhada  a  alegria  das  festas  populares  do 

catolicismo  tradicional,  mas  a  tristeza.  E  o  tipo  de  festa  religiosa  mais  comum  para 

recriar  este  sentimento  é  a  Páscoa.  Do  cristianismo  medieval,  o  cordel A  moça  que 
namorou  Satanás  na  sexta­feira  da  paixão  recria  o  drama  da  paixão  e  da  morte  de 

Cristo, suprimindo o valor da ressurreição, também valorizada pela liturgia católica. A 

intenção  é  se  valorizar  o  aspecto  do  catolicismo  popular  de  valorização  do  luto,  do 

silêncio  e  do  recato  na Páscoa.  Segundo Riolando Azzi  (1978,  p.115),  esse  clima  foi 

sendo  negligenciado  e  mesmo  abandonado  no  Brasil  com  a  urbanização  “cada  vez 

maior  da  sociedade,  sobretudo  a  partir  da  república. No  entanto,  este  clima  religioso 

perdurou por mais  tempo e ainda se mantém em algumas zonas do  interior, sobretudo 

onde predomina a sociedade de caráter rural”. Nos cordéis, a perpetuação do aspecto de 

luto da festa da Páscoa atravessa o início do século XX, chegando à década de sessenta, 

como  tema  para  que  o  autor  contraste  as  novidades  desta  época  a  valores  católicos 

conservadores, perpetuados em um cordel cujo enredo se passa em um espaço urbano. 

Esta  aversão  ao  moderno  é  influenciada  por  um  discurso  ideológico  católico 

ultramontano. 

O Ultramontanismo é identificado com o processo de romanização, referindo­ 

se ao catolicismo praticado entre 1800 e 1960, nos pontificados de Pio VII e Pio XII. 

Segundo  Ivan  A.  Manoel  (2004),  este  catolicismo  é  apoiado  nas  seguintes  atitudes 

práticas e teóricas: reforço do tradicional magistério,  incluindo o tomismo, como única 

filosofia válida para o cristão aceitável para a Igreja; condenação à modernidade em seu 

conjunto  na  sociedade  (economia,  cultura,  política);  adoção  do  medievo  como 

paradigma de organização social, política, econômica; e centralização de todos os atos 

da igreja em Roma, decretando­se, por isso, a autoridade suprema do Papa, no Concílio 

Vaticano I, em 1870, de modo a reforçar a hierarquia, onde o episcopado foi bastante 

valorizado, submetendo todo o laico ao seu controle. 

No Brasil,  o  projeto  ultramontano  de  cristianização  conservadora  foi  apoiado 

por uma educação direcionada  tanto  para um público masculino, quanto  feminino. Os 

homens  seriam  educados  para  se  tornarem  padres  propagadores  destas  cosmovisão 

católica  conservadora,  já  as  mulheres  seriam  preparadas  para  se  tornarem  as  “futuras 

educadoras dos  filhos e de  toda uma sociedade conforme os preceitos e a doutrina do 

catolicismo conservador”  (MANOEL, 2008, p.57). Nos cordéis, nota­se a  importância



39 

da figura feminina na propagação de um discurso conservador, à medida que é recriada 

a relação mãe e filha a partir da “teoria dos círculos concêntricos”, baseada na relação 

entre círculos em que cada um proporciona a existência de outro, assim um grupo gera 

outro,  quando  seus  participantes  fazem  uso  de  um  discurso  coerente  que  convença 

novos  outros  participantes.  Segundo  os  ultramontanos,  a  relação  entre  grupos  seria 

como  entre  famílias,  em  que  a  mulher  seria  a  responsável  pela  divulgação  de  um 

discurso  que  passaria  para  outras  famílias,  assim  como  entre  círculos.  Os  princípios 

religiosos passariam de “mãe para filhos cristãos, de filhos cristãos para famílias cristãs, 

das famílias cristãs para a sociedade” (MANOEL, 2008). 

Nos cordéis do segundo capítulo, o papel da mãe será de evangelizadora, 

educando  através  de  exemplos,  não  só  a  filha,  mas  o  leitor,  e,  por  conseguinte,  a 

sociedade. Estes exemplos serão baseados nas suas atitudes, inspiradas no arquétipo da 

santa mãezinha, modelo de mulher ideal, predominante no período colonial, cuja marca 

é a piedade marial e devoção doméstica (DEL PRIORE, 1995) e que se prorrogou para a 

figura  da mãe  burguesa  no  Império  e  depois  no  século XX. É  recriada  nos  cordéis  a 

imagem da mãe burguesa educadora cujo objetivo maior “é viver para os outros e não 

para  si  mesma”  (ROCHA­COUTINHO,  1994,  p.33).  Em  outras  palavras,  a  mãe 

burguesa  é  a  representação  da  mãe  cuja  afirmação  pessoal  consiste  em  negar  a  si 

mesma,  tal qual a virgem Maria, para dar o bom exemplo de conduta para o filho. Os 

folhetos  do  segundo  capítulo  recriam  esta  imagem  da  mentora  por  excelência  cuja 

maneira  de  educar  vai  definir  o  destino  da  família  e  da  sociedade,  ratificando  o 

argumento  de  Maria  Lúcia  Rocha­Coutinho  de  que  a  influência  da  mãe  burguesa  é 

determinante no destino do filho, já que este passa a depender quase inteiramente de sua 

boa ou má atuação. Rocha­Coutinho (1994, p.38) afirma que no processo de formação 

da  família  burguesa,  o  filho  começa  a  ser  visto  como  sinal  e  o  critério  de  virtude ou 

vício da mãe, ou seja, de sua vitória ou falha. A ela “caberiam todos os méritos e toda a 

culpa  alcançada  pelo  filho.  E  se  a  sociedade  estava  de  acordo  em  santificar  a  mãe 

admirável,  a  boa  mãe,  ela  estava  também  de  acordo  em  culpar  e  castigar  a  que 

fracassasse  em  sua  missão  sagrada,  a  mãe  má”.  Desta  forma  no  segundo  capítulo,  a 

representação da mãe burguesa vai estar a serviço de um discurso conservador católico, 

já que haverá cordéis em que as filhas se perdem no inferno, ou porque não seguem os 

exemplos da boa mãe, ou porque repetem o comportamento da má mãe. 

Deve­se  sublinhar  que  muitos  cordéis  se  tornam  expressivos,  quando  os 

ensinamentos  religiosos  das  mães  tornam­se  modelo  para  as  filhas  que,  depois  de



40 

castigadas,  transmitem os mesmos  valores para a  sociedade,  sendo porta­vozes de um 

discurso  católico.  É  o  caso  do  cordel Exemplo  da  mulher  que  vendeu  os  cabelos  ao 

Diabo. Nele, a  filha ressuscita  junto ao seu túmulo e narra os horrores vivenciados no 
inferno pelas pessoas que não seguem as normas morais católicas. Neste sentido, a filha 

arrependida  identifica­se com uma Madalena arrependida, pois pecou,  foi castigada e, 

depois,  tornou­se  apta  a  divulgar  um  discurso  conservador  católico  a  partir  dos 

sofrimentos  que  presenciou.  Em  A  moça  que  namorou  Satanás  na  sexta­feira  da 
paixão,  repete­se  a  mesma  redenção  após  a  descida  ao  inferno.  A  diferença  é  que  a 
forma de divulgar valores católicos se dá, quando a filha decide envolver­se com uma 

irmandade para ajudar ao próximo. 

Apesar  das  formas  de  redenção  e  divulgação  dos  valores  católicos  serem 

distintas, o arrependimento das filhas nos dois cordéis se expressa através do pedido de 

perdão  à  mãe,  assumindo  o  seu  comportamento  e  discurso  austero.  Assim  os  textos 

estruturam­se  pela  negação  da mãe  pelas  filhas,  o  castigo  e,  depois  a  redenção,  com 

identificação  com  as  mães.  A  intenção  do  poeta  popular  é  que  não  só  as  filhas  se 

identifiquem  com  as  mães,  mas  o  público  leitor  feminino,  sublinhando­se,  então,  a 

valorização nos folhetos das mães como as mulheres­Maria que possuem características 

endossadas por um discurso ultramontano: ausência de vaidade, humildade e recusa do 

corpo,  seja  escondendo­o  ou  anulando­o  como  espaço  de  prazer  carnal  (MANOEL, 

2008). 

As  mães,  portanto,  existem  como  modelo  para  as  filhas  que  têm  uma  atitude 

contrária  a  um  comportamento  conservador  no  início  das  narrativas.  Todavia,  é 

necessário  que  estas  filhas  tenham  um  perfil  oposto  ao  das  mães  no  começo  das 

narrativas, para que este paradigma de comportamento seja negado no cordel, tornando­ 

se  um pretexto  para  que o  autor  imponha uma  crítica  ao  progresso  e  à modernidade, 

influenciado  pelo  discurso  católico  conservador.  O  progresso  era  considerado  pelo 

catolicismo  ultramontano  uma  falácia,  um  elemento  de  perdição  (MANOEL,  2004). 

Esta visão impregna tanto os folhetos que o inferno é comparado a um prédio moderno 

onde  são  recriados  exemplos  de  situações  de  progresso.  A  intenção  é  reprimir  a 

liberdade  de  pensamento,  impondo  o  discurso  da  história  da  salvação,  cuja  base  é  o 

discurso medieval de Santo Agostinho (2001), quando afirma que a trajetória do homem 

deve ser em busca da saída da cidade dos homens em direção à cidade de Deus. Assim, 

conforme  os  ultramontanos,  o  tempo  histórico  pode  ser  a  oportunidade  de  redenção, 

oferecida  pelo  Criador  e,  ao  mesmo  tempo,  de  perdição,  provocada  pelo  diabo



41 

(MANOEL, 2004, p.75). Nos cordéis do segundo capítulo, este discurso ultramontano é 

recriado  em  três  tipos  de  folhetos:  os  que  predominam  os  temas  da metamorfose,  da 

descida aos  infernos e da prostituta arrependida. Em  todos, as personagens  vivenciam 

situações em que são testadas por Deus até se redimir. 

Por outro lado, no terceiro capítulo, o discurso católico perde a força na condução 

da  ação  das  narrativas.  É  este  enfraquecimento  que  possibilita  a  desconstrução  de 

estereótipos  católicos  femininos  e  a  composição  de  novos  perfis  femininos  que 

vivenciam  situações  que  fogem  a  um  desfecho  de  narrativa  com  uma  doutrina moral 

avessa  à  assimilação  de  hábitos  modernos  pela  mulher.  Nos  folhetos  do  terceiro 

capítulo,  os  novos  hábitos  do  século XX  e XXI  são  relidos  pelos  autores  com  novas 

perspectivas que vão, desde uma abordagem satírica em relação ao modelo patriarcal de 

família à construção de um novo olhar sobre a mulher a partir da apresentação de uma 

pluralidade  de  experiências  femininas  geradas  a  partir  de  um  diálogo  com  diversas 

manifestações  literárias,  inclusive as  religiosas. São estes novos textos, produzidos no 

final do século XX e início do século XXI, que colaboram para que, aos pouco, o olhar 

patriarcal  sobre  a mulher  deixe de  ser  único,  passando  a  conviver  com  novos  olhares 

que geram uma ambigüidade do folheto. 

Apesar desta iniciante ambigüidade do cordel, valorizam­se folhetos cuja religião 

popular se expressa não só para a recriação de valores patriarcais, mas também para a 

recriação  de hábitos  próprios  do  nordestino. Ao  longo da  análise  dos  cordéis,  nota­se 

que o catolicismo ultramontano não só influencia a recriação de personagens femininas 

no  cordel, mas  circula  dentro  do  catolicismo popular  que  ainda  carrega  resquícios  de 

hábitos vivenciados pelo catolicismo tradicional, mas com uma aversão às mudanças do 

século XX, própria ao discurso conservador do catolicismo romanizado. A convivência 

entre  catolicismo  tradicional  e  clerical  ultramontano  numa  manifestação  popular  se 

expressa melhor em cordéis em que são recriadas situações de procissões. 

Ao longo do predomínio de um catolicismo tradicional no Brasil, o brilhantismo 

das  procissões  dependia  da  participação  das  irmandades  que  se  encarregavam  de 

ornamentar  a  imagem  do  padroeiro,  organizar  os  fiéis,  animar  a  procissão  com  sua 

banda de música e seus cânticos, competindo entre si para promover melhor a festa ou 

se  apresentar  com  mais  força  (AZZI,  1978).  Assim,  a  procissão  se  tornava  uma 

expressão popular composta por uma pluralidade de vozes que expressavam toda uma 

variedade de costumes. Segundo Freyre (1965), no início da urbanização brasileira, nas 

procissões  desfilavam  as  irmandades,  as  confrarias  e  as  ordens  terceiras  pelas  ruas



42 

asseadas com areia e folhas e com casas enfeitadas com colchas da Índia. O autor ainda 

dá ênfase à presença de uma variedade de hábitos e de figuras de várias classes sociais. 

É o caso da presença de penitentes nus da cintura para cima,  ferindo­se com cacos de 

vidros;  do  governador;  do  bispo;  dos  altos  funcionários;  dos  militares  com  dragões 

reluzentes;  de  algumas  senhoras  vestidas  conforme  a  última  moda  e  de  outras 

arcaicamente;  e  do  papa­angu  encontrado  na  frente  das  procissões,  com  crianças 

jogando­lhe pitomba. Esta variabilidade de personagens vivenciando situações distintas 

dentro  da  procissão  comprova  como  o  profano  se misturava  com  o  sagrado,  fazendo 

com que esta manifestação popular fosse expressão de várias vozes e intenções sacras e 

sociais.  Entre  as  intenções  profanas,  destaca­se  a  capacidade  das  festas  de  pátio  de 

igreja  e  das  procissões  de  rua  tornarem­se  também  a  ocasião  de  namoro,  havendo 

“bandas dos santos e moças cantando quadras a São Gonçalo” (FREYRE, 1965, p.43). 

A reforma católica reprimiu muito desta pluralidade de vozes. A  intenção foi 

de uniformizar os fiéis num único propósito: o culto dos santos conforme a direção de 

uma  figura  eclesiástica. Todavia,  a  alegria  própria  a  um  catolicismo  tradicional ainda 

sobrevive nesta manifestação religiosa, ao longo do século XX. Os participantes cantam 

ao  longo  da  procissão,  não  só  para  celebrar  o  santo,  mas  para  buscar  uma  maior 

intimidade com ele. E o sentimento de intimidade de cada um ao longo das caminhadas 

é particular, repleto de espontaneidade popular.  Assim, o catolicismo popular bebe no 

catolicismo  romanizado,  sem  abandonar  alguns  hábitos  do  catolicismo  tradicional.  E 

isto é recriado nos cordéis. É o caso da descrição da entrada de Nossa Senhora no céu, 

sendo aclamada por anjos, no cordel A chegada de Lampião no céu: 

“Aglomerada de Anjos”. 
todos cantando louvores 
Lampião disse: meu Deus 
Perdoai os meus horrores 
Dos meus crimes tão cruéis 
Arrependeu­se através 

Da Virgem seus esplendores. 
Os anjos cantarolavam 
Saudando a Virgem e ao Rei 
Dizendo: ‘no céu no céu 
Com minha mãe estarei’ 
Tudo ali maravilhou­se 
Lampião ajoelhou­se 
Dizendo: Senhora, eu sei 
Que não sou merecedor 
De viver aqui agora (BATISTA, 1977, p.362).



43 

A entrada de Nossa Senhora no céu assemelha­se à entrada da estátua de Maria 

na  igreja,  após  a  procissão.  Tanto  que  os  versos  “no  céu,  no  céu/  com  minha  mãe 

estarei”  aludem  às  cantigas  religiosas  que  acompanham  e  homenageiam  a  santa,  ao 
longo das procissões. Nelas, o canto dos fiéis expressa a busca de uma intimidade com 

Maria,  posicionando­se  como  filhos  que  alcançaram  uma  graça  ou  que  a  almejam, 

havendo  uma  miscelânea  “entre  uma  religiosidade  espontânea  e  uma  religiosidade 

vertical,  imposta  autoritariamente”  (CHAUI,  1987,  p.73). A  espontaneidade  revela­se 

no  cordel,  quando  Lampião  ajoelha­se  diante  da  santa,  e  sente  como  se  tudo  se 

maravilhasse  e  admite  seu  erro.  Esta  cena  recria  a  postura  do  nordestino,  diante  da 

estátua,  durante  a  procissão.  Submissão,  alegria,  prazer  divino  afastam  o  fiel  do 

compromisso com o sacramento. Nesta situação, Lampião representa todas as vozes que 

seguem a procissão e baixam a cabeça diante da estátua. É neste sentido que a alegria 

festiva e leiga é preservada, fazendo da procissão uma “expressão de devoção popular e 

de manifestação social” (AZZI, 1978, p.134). 

A maior  influência do discurso  romanizado sobre as procissões desenvolve­se 

no  cordel  A  moça  que  virou  jumenta  porque  falou  de  topless  com  Frei  Damião, 
analisado  no  segundo  capítulo.  Nele,  há  ainda  o  caráter  social  das  procissões  do 
catolicismo tradicional em que as pessoas se reuniam nas ruas, com o emotivo conforto 

de “se sentir parte de um todo, de comungar num estado comum de espírito, de tomar 

cada um para a si uma parte da alegria ou da comoção dos outros, dos que, ali perto, ao 

seu  lado, experimentavam o mesmo sentimento” (AZZI, 1978, p.134). A diferença é a 

presença da figura eclesiástica de Frei Damião que comanda a procissão e o desenrolar 

das  manifestações  de  fé.  É  ele  a  quem  a  personagem  protagonista  se  dirige  para  se 

redimir e é de acordo com a sua liderança que a multidão ora para a salvação e perdão 

da personagem arrependida. 

Se em A chegada de Lampião no céu, a relação entre anjos e Nossa Senhora 

enfatiza  a  relação  íntima  entre  leigos  e  estátua  (divino)  presente  no  catolicismo 

tradicional, em A moça que virou jumenta porque falou de topless com Frei Damião, a 
presença  da  figura  eclesiástica  evidencia  a  importância  da  figura  do  clero  como 

intermediário  na  relação  do  leigo  com o  divino,  que  é  uma das  bases  do  discurso  do 

catolicismo  ultramontano,  durante  o  processo  de  romanização  entre  o  Império  e  as 

primeiras décadas da república. Transfere­se o poder religioso das mãos dos leigos para 

as do clero, substituindo o catolicismo luso­brasileiro por um catolicismo universalista,



44 

com  a  intenção  de  que  se  efetivem  no  Brasil  os  planos  da  reforma  católica  de 

centralização do seu governo pela Santa Sé. 

A  devoção  aos  santos  é  outro  aspecto  que  a  reforma  ultramontana  tenta 

modificar  no  catolicismo  cultivado  no  Brasil.  Os  bispos  reformadores  buscaram 

substituir  “a  devoção  dos  santos  tradicionais  (Santo Antônio,  São  José,  São Gonçalo, 

Santa Bárbara, São Benedito, as diversas denominações marianas de origem portuguesa) 

por devoções em voga na Europa, especialmente as devoções marianas e a devoção do 

Sagrado  Coração  de  Jesus”  (OLIVEIRA,  1978,  p.24).  A  resposta  da  população 

brasileira foi o desinteresse por estas normas clericais. A visão de santo no catolicismo 

popular,  ao  longo  do  século  XX,  não  se  limitou  aos  santos  canonizados  pela  igreja 

católica.  Abrangeu  todas  as  denominações  locais  e  titulares  de  Maria  Santíssima,  de 

Jesus,  bem como  santos  locais  e  familiares. Oliveira  e Antoniazze  (1978,  p.28)  citam 

como exemplos de santos criados pelo povo “uma criança assassinada com requintes de 

crueldade,  o  vigário  piedoso,  ou  um  leproso  que  morre  sem  se  queixar  da  vida”. 

Segundo os autores, para os nordestinos eles  são capazes de proteger e  fazer com que 

seus fiéis alcancem uma graça. 

Este  processo  de  santificação  de  pessoas  comuns  pelo  olhar  do  brasileiro  é 

recriado no cordel. O folheto A cruz da menina 7  expressa a crença popular de crianças 

que são consideradas santas pelo nordestino depois de terem uma morte trágica. O texto 

narra a estória de Francisca, maltratada pelos pais adotivos até a morte e, depois, achada 

num matagal onde é erguida uma cruz que se torna um símbolo de devoção para muitos 

nordestinos  que  oram  diante  da  cruz  para  pedirem  à  menina  que  interceda  por  eles, 

diante de Deus. O cordel apresenta o primeiro milagre produzido pela criança, contando 

a estória de um sertanejo que ora para a menina diante da cruz para pedir água, escassa 

com a seca. Depois da oração, cava uma cacimba perto da cruz onde jorra uma grande 

quantidade de água. O sertanejo grato por esse “milagre” constrói uma capela em nome 

de Francisca que passa a atrair muitas romarias, novenas e procissões. 

Este é um bom exemplo para que sejam compreendidas as formas particulares 

do catolicismo popular recriado nos cordéis. O primeiro traço particular do catolicismo 

popular  percebido  no  texto  refere­se  à  cruz.  Segundo Riolando Azzi  (1978,  p.  13),  a 

7 O folheto A cruz da menina é  inspirado numa história real,  em que pais adotivos mataram sua  filha 
violentamente. Este ato gerou uma indignação no povo que santificou a menina, erguendo uma cruz no 
lugar onde seu corpo foi encontrado, que até hoje  é prestigiada, através de promessas e graças alcançadas 
por devotos que vão ao santuário, denominado A cruz da menina.



45 

cruz  serviu  tanto  como  expressão  da  “religião  oficial  como  de  devoção  popular,  mas 

com conotações distintas em um e em outro caso”. Como expressão da religião oficial 

foi usada com duas intenções: como marco de conquista e como indicação de culto. A 

devoção popular dá outros sentidos ao uso da cruz.  O cordel A cruz da menina sublinha 
a  vinculação  entre  cruz  de  sepultura  e  cruz  de  devoção  das  almas,  dando  um  novo 

conceito de devoção às almas que deixam de ser  tratadas como almas penadas para se 

tornarem representações de santidade. A personagem Francisca se torna santa depois de 

morta pela capacidade de interceder diante de Deus para ajudar os nordestinos. 

No  entanto,  a  sua  santidade  pode  ser  interpretada  segundo  um  outro  enfoque. 

A  imagem  de  santidade  da  menina  pode  estar  ligada  ao  estereotipo  do  sexo  frágil 

valorizado  pelo  sistema  rural  patriarcal  brasileiro.  É  necessário  que  a  menina  santa 

agüente calada os martírios dos pais adotivos, já que é filha e, logo, deve ser obediente. 

É esta passividade feminina que é celebrada e santificada no imaginário popular que se 

mantém  conservador  em  muitos  cordéis  do  século  XX,  quando  se  trata  de  um  olhar 

sobre a mulher. 

Ao longo da análise do segundo capítulo, vai se observar como o folheto Exemplo 
da mulher que vendeu os cabelos e visitou o inferno será um texto no qual o discurso 
religioso  vai  expressar  valores  morais  patriarcais  que  santificam  as  mocinhas  que  se 

arrependem dos seus erros no momento de morte, morrendo virgens e adequadas a um 

lar  conservador. A diferença  em  relação  ao  cordel A  cruz  da menina  é  a  presença  do 
tema desobediência aos pais ao longo da narrativa. Este assunto vai ser usado para que o 

autor critique o envolvimento das meninas do século XX com um discurso moderno. O 

que  demonstra  como  o  discurso  de  crítica  ao  progresso  próprio  ao  catolicismo 

ultramontano adentra no catolicismo popular para sustentar um discurso patriarcal que 

ainda sobrevive em muitos cordéis que são vendidos juntamente a outros novos folhetos 

que trazem novos olhares sobre a mulher e sobre as mudanças sociais, ocorridas entre o 

século XX e XXI. 

O exemplo da menina que é santificada é apenas um caso entre tantos outros 

que compõem o imaginário popular.  Esta relação do fiel com os santos é tão forte que 

Oliveira e Antoniazze (1978, p.31) aludem ao conceito de privatização da religião no 
catolicismo brasileiro. Na privatização religiosa, “toda a vida religiosa do  fiel se torna 

centrada em  suas  relações diretas e pessoais com os  santos”, havendo uma relação de 

intimidade  entre  devoto  e  padroeiro  em  que  o  santo  desempenha  “o  papel  de  um 

‘padrinho  celeste’,  com  todas  as  obrigações  de  padrinho­afilhado”  (OLIVEIRA;



46 

ANTONIAZZE,  1978,  p.29).  O  devoto  deve  manter  fidelidade  ao  seu  padrinho, 

prestando  um  culto  regular  de  devoção  conforme  as  particularidades  de  seu  santo. O 

santo,  por  sua vez,  “deve proteger  seu devoto  nesta  vida  e  facilitar  seu  acesso  à  vida 

eterna:  a  aliança  entre  os  dois,  uma  vez  estabelecida,  não  se  rompe  nem  depois  da 

morte. O santo prepara no céu o lugar de seus devotos” (OLIVEIRA; ANTONIAZZE, 

1978, p.29). É o caso da relação entre Lampião e Padre Cícero, na segunda versão de A 

Chegada  de Lampião  no  céu.  Sabe­se  que Padre Cícero  não  é  um  santo  canonizado 
pela  igreja católica, mas é ele quem vai  interceder por Lampião para que ele  não seja 

jogado do céu em direção ao inferno, sendo chamado pelo cangaceiro por considerá­lo 

um santo “mais humano” e mais próximo da realidade do nordestino. Este é outro traço 

popular no catolicismo. 

Segundo Oliveira e Antoniazzi  (1978), a  linha demarcatória que delimita a 

religião popular diz respeito ao modo como o nordestino percebe e se relaciona com o 

sagrado, tendo como ponto de partida mais as preocupações concretas do indivíduo do 

que as preocupações e delimitações de origem eclesiástica. Os autores citam o caso da 

cassação  dos  santos. Quando  há  a  reforma  litúrgica  decretada  pela  igreja  européia,  a 

reação do povo brasileiro é de continuar cultuando os seus santos, observando o “seu” 

calendário  de  devoção  e  canonizando  generosamente  os  seus  protetores.  Os  autores 

destacam os nomes de Padre Cícero e de Frei Damião como santos representativos no 

catolicismo popular. 

De  fato, a problemática da canonização de Padre Cícero é uma constante nos 

cordéis.  Tanto  que  há  textos  sobre  esta  não  aceitação  da  santificação  do  padre  pelo 

clero, mas que confirmam a sua santificação no imaginário popular. É o caso do folheto 
A opinião dos romeiros do PE Cícero pela Igreja brasileira em que é desenvolvido um 
discurso a  favor da canonização do padre, opondo­se à  rejeição  da  Igreja Católica.  Já 

em outros cordéis, as ações do padre são comparadas as de um santo. Como ocorre com 

o cordel O milagre de Padre Cícero em Roma que alude à santificação do padre, após a 
morte. 

Padre Cícero  se  torna,  então,  uma personagem constante  nos  cordéis,  porque  é 

uma  figura  expressiva  da  cosmovisão  do  nordestino.  Concorda­se  com  Sônia  Lúcia 

Ramalho  de Farias  (2006,  p.  154),  quando  afirma que  a  imagem de Padre Cícero  “se 

tornou o suporte mítico por excelência de todas as crenças, repertório dos valores mais 

autênticos, ponto de conexão das carências e anseios de justiça da população oprimida”. 

Farias se apóia no argumento de Accioly Carvalho Neto de que Padre Cícero passa por



47 

um processo de elaboração mítica em que se torna um “salvador­romeiro” que defende 

os interesses dos sertanejos por conta de ter um poder de dimensão extraordinária. Por 

isso, sua voz tem uma grande força de contestação (CARVALHO, 1977 apud FARIAS, 
2006). Acredita­se na relevância da imagem de Padre Cícero como figura representativa 

dos interesses do nordestino, mas nem sempre estes interesses são democráticos. 

Quando são abordados cordéis cujas personagens protagonistas são mulheres que 

buscam romper com as fronteiras fixas entre casa e rua, o discurso do Padre Cícero está 

em  concordância  com  um  discurso  católico  conservador,  pois  oprime  nordestinas 

ligadas a um mundo moderno e defende que o progresso não é só a expressão da subida 

do mal a  terra, mas é um  indício de que o  fim dos tempos está se aproximando. Esta 

postura  do  padre  se  identifica  com  o  seu  discurso  conservador,  baseado  numa moral 

rústica e nos preconceitos correntes da vida sertaneja que o fazem ser comparado a um 

messias nordestino. 

De acordo com Isaura Pereira de Queiroz (1965, p.5), o sentido geral dado a 

um messias  é  o  de  “alguém  enviado  por  uma divindade  para  trazer  a  vitória  do Bem 

sobre o Mal, ou para corrigir a imperfeição do mundo, permitindo o advento do Paraíso 

Terrestre, tratando­se, pois de um líder social e religioso”. Um messias é, portanto, um 

líder  carismático  que,  através  de  suas  qualidades  extraordinárias,  exerce  certo  poder 

sobre  seus  seguidores,  propondo­se  a  moralizar  e  santificar  o  mundo,  mediante  a 

instalação  de  um  mundo  messiânico.  Assim,  o  messias  critica  as  imperfeições  do 

mundo, comparando­as com um modelo de pureza sobrenatural o qual os fiéis desejam 

alcançar em terra (QUEIROZ, 1965). 

No cordel A moça que virou jumenta porque falou de topless com Frei Damião, o 
autor  popular  cita Padre Cícero  para  que  seu discurso  seja  usado  para  fundamentar  a 

intenção  do  poeta  de  fazer  uma  crítica  aos  hábitos  “modernos”  que  adentram  na 

sociedade nordestina. Assim, Padre Cícero torna­se uma figura mítica, uma mensagem 

(BARTHES, 1983), preenchida pelos significados dados pelo autor popular. Entretanto, 

o  carisma  e  a  influência  sobre  o  nordestino  permanecem. Nos  folhetos  cuja mulher  é 

protagonista,  recria­se um olhar do padre sobre a mulher conforme os valores rústicos 

que o próprio defendia em seus sermões, quando expulsava da cidade meretrizes e todos 

os  indivíduos  que  considerava  terem  pecado  ou  desobedecido  às  suas  ordens 

(QUEIROZ,  1965).  Este  desejo  de  expulsar  personagens  que  não  cabiam  na  cidade 

santa é adaptado pelos cordelistas para expulsar certos tipos femininos do lar patriarcal 

e jogá­los numa rua que leva ao meretrício, ao inferno ou à metamorfose.



48 

Neste sentido, o discurso do padre coincide com o de um ultramontano. A intenção 

do  folhetista  não  é  que  o  messias  popular  se  oponha  a  um  discurso  católico.  Seus 

valores estão submetidos aos pregados pelos dogmas eclesiásticos. Isto ocorre dentro e 

fora do cordel. Tanto que Maria Isaura Pereira de Queiroz (1965, p.242) afirma que do 

ponto de vista religioso Padre Cícero nada inovou. Fomentou um revivalismo religioso 

local,  “consubstanciando  na  execução  de  novenas,  procissões,  romarias,  no 

desenvolvimento do culto de Nossa Senhora e do Coração de Jesus, na construção de 

Igrejas. Nada  contrariava o  catolicismo,  só  desenvolvia  práticas  que  se  inscreviam  na 

tradição  religiosa  popular”.  Confirma­se,  então,  um  dos  argumentos  recorrentes  nesta 

tese de que o catolicismo clerical circula dentro do popular, não havendo fronteiras fixas 

entre ambos. No caso de Padre Cícero este argumento se torna mais forte se se observa 

que  o  período  em  que  o  padre  foi  uma  voz  relevante  inicia­se  em  1871,  quando  se 

instala em Juazeiro e é chamado de o varão da cruz, e vai até 1934, data em que morre, 

deixando  no  imaginário  popular  a  imagem  ambígua  de  coronel  político  e  de  santo 

popular.  Este  período  coincide  com  a  reforma  ultramontana  em  que  o  discurso 

conservador  católico  se  torna mais  incisivo.  Se  o Padre Cícero  não  negava  a  igreja  e 

seus  dogmas,  é  natural  que  seu discurso  adaptasse  um moralismo  rústico,  baseado na 

interpretação  do  comportamento  do  sertanejo  aos  princípios  conservadores  do 

ultramontanismo. Tanto que no folheto A moça que virou jumenta porque falou de Top 
Less com Frei Damião a fala do padre é usada para expressar uma crítica à modernidade 
e  ao  progresso,  comparando  o  fim  do  mundo  com  os  problemas  sociais  e  vícios 

acarretados com o progresso e a urbanização. 

Conclui­se,  portanto,  que  há  catolicismos  dentro  do  cordel.  Contudo,  todos  são 

apropriados  por  um  olhar  masculino  que  objetiva  o  silêncio  das  vozes  femininas.  O 

catolicismo serve a um discurso patriarcal que uniformiza nordestinos, não só em uma 

mesma crença, mas numa mesma atitude em relação a si  e à  sociedade. Contudo, esta 

visão  geral  de  mundo  é  recriada  segundo  vivências  particulares  existentes  no 

catolicismo popular metaforizado no cordel. O que demonstra que o catolicismo é plural 

e na sua pluralidade recria memórias coletivas. 

1.3 As diferentes abordagens sobre a mulher no cordel



49 

Até meados do século XX, é predominante no cordel um discurso ideológico 8 de 

base católica que corrobora para a construção de representações femininas a serviço do 

interesse  de  um  discurso  patriarcal  que  pretende  impor  a  sua  cosmovisão  como 

universal. Nos textos, os valores religiosos impõem uma unidade de comportamento que 

leva  à  construção  de  uma  identidade  feminina  uniforme,  sobrepondo­se  a  outras. Em 

função  deste  propósito,  prevalecem  em  muitos  cordéis  estereótipos  com  os  quais  os 

leitores  devem  se  identificar 9 ,  unificando  pessoas  de  origens  distintas  graças  à 
imposição de um mesmo discurso político e moral, que cala as diferenças e marginaliza 

grupos. 

Nota­se,  portanto,  neste  tipo  de  folheto,  a  existência  latente  de  um embate  de 

forças  que  não  se  limita  apenas  à  funcionalidade  do  poder  econômico  analisada  por 

Marx. Ocorre o que Michel Foucault denomina de “guerra de poderes” (2006, p.176):  a 

sociedade recriada nos textos passa a ser caracterizada como uma guerra de  interesses 

em que todo mundo se opõe a todo mundo num feixe em que as relações de poder não 

são pré­determinadas, mas se modificam, na medida em que se alteram as relações entre 

os indivíduos. O exercício de poder de um personagem sobre o outro muda conforme a 

função  de  cada  um  no  texto.  O  sujeito  que  oprime  pode  se  tornar  o  oprimido, 

dependendo  de  como  se  comporta  dentro  do  campo  de  vozes  em  choque  que  é  a 

sociedade nordestina transfigurada pela arte do folheto. Assim, não há uma posição fixa 

para  personagens. O  cordelista  vai  dar  um  enfoque  positivo  ou  negativo,  conforme  a 

maneira como elas transitam da casa (centro) para a rua (margem) ou que permanecem 

nesta  ou  naquela.  É  por  conta  desse  trânsito  entre  espaços  simbólicos  que  serão 

reprimidas  ou  exaltadas  nos  textos.  Por  exemplo,  a  personagem­tipo  esposa  pode 

transitar da posição de prestígio de mãe para o papel desvalorizado da adúltera, saindo 

da  condição  daquela  que  reprime  para  a  que  é  reprimida.  E,  ao  mesmo  tempo,  a 

prostituta  pode  sair  da  condição  de  reprimida  para  aquela  que  defende  um  discurso 

conservador, quando abandona o espaço simbólico da rua para defender os valores da 

casa. 

8  A definição de ideologia deste trabalho está de acordo com a defendida por  Karl Marx (1999, p.45), 
quando afirma que  a ideologia colabora para a representação “de algo sem ser real”. Ela está a serviço de 
uma  classe  que  pretende  divulgar  as  suas  idéias  como  únicas  e  universais,  minando  o  conflito  de 
interesses existentes entre classes. Por isso, manifesta­se no nível da teoria, da teologia, da filosofia e da 
moral, pois o objetivo é que a produção da vida real apareça como “algo separado da vida comum, como 
algo extra e supraterrestre” (1999, p.57). 
9  Segundo Stuart Hall (2000), o processo de identificação rompe com a diferença em função da unidade. 
É necessário que apenas uma imagem prevaleça, para que se crie um todo homogêneo.



50 

Há,  então,  a  recriação  das  micro­relações  de  poder 10  existentes  na  sociedade 

nordestina,  ou  seja,  o  exercício  de  dominação  entre  grupos,  conforme  a  relação 

minoria/maioria  ou  margem/centro.  Certas  personagens  nordestinas  que  são 

marginalizadas por um discurso ideológico católico, em algumas situações se encontram 

a serviço deste mesmo discurso para reprimir o “outro” (também nordestino), deslocado 

em  relação  ao  modelo  de  comportamento  patriarcal.  Esta  variabilidade  de 

posicionamentos  de  sujeitos  nas  relações  entre  personagens  no  cordel  está  de  acordo 

com o enfoque de Stuart Hall (2000, p.21) em relação aos papéis sociais, quando afirma 

que  “a  identidade  muda  de  acordo  com  a  forma  como  o  sujeito  é  interpretado  ou 

representado”.  No  cordel,  esta  flexibilidade  no  perfil  e  na  abordagem  de  certos 

estereótipos ocorre conforme a intenção patriarcal e católica que sustenta a composição 

de folhetos em que predominam os traços do ciclo moral­religioso. 

É  o  caso  das  relações  permeáveis  entre mulher maliciosa  e  o  diabo  negro  nos 

cordéis. Na segunda versão de A mulher que enganou o diabo, o arquétipo da mulher 

maliciosa, ridicularizada e castigada em vários cordéis subjuga um diabo negro, que se 

torna seu “escravo”, por conta da atração sexual exercida pelo corpo feminino. Já em A 
mulher  que  levou  uma  surra  do  diabo,  a  mulher  maliciosa  apanha  do  diabo  por 
abandonar o lar patriarcal, em busca de uma liberdade que a faz cair na prostituição. As 

relações  são  permutáveis, mas  o  discurso  ideológico  patriarcal  e  católico  é  constante, 

fazendo com que duas personagens subjugadas por um discurso patriarcal se oponham. 

Nessa  luta,  não  são  paradigmas  econômicos  que  são  colocados  em  evidência,  mas 

morais  e  religiosos.  A  mulher  é  oprimida  porque  foge  aos  exemplos  femininos  de 

submissão ao lar patriarcal e o diabo negro, porque quer impor uma nova crença avessa 

à  católica.  Ambos  são  vozes  que  devem  ser  caladas,  pois  possuem  identidades  que 

ferem  a  uniformidade  de  conduta  que  se  deseja  nordestina  no  cordel.  Por  isso,  são 
construídos  subjetivamente,  de  acordo  com  a  sua  participação  no  sistema  patriarcal­ 

católico predominante no texto, tendo a sua importância ditada segundo os seus papéis 

para o fortalecimento ou enfraquecimento desse sistema. 

Coisa semelhante acontecerá na  relação entre mulheres dos  folhetos analisados 

no  segundo  capítulo.  Nos  cordéis  sobre  a  prostituta  arrependida,  as  personagens 
casadas tornam­se prostitutas, como resultado de uma progressão de atitudes que leva à 

10 A visão de poder  desta  tese  está de acordo com a defendida por Michel Foucault, quando associa o 
exercício de poder a uma guerra que envolve a  repressão da natureza, dos  indivíduos, dos  instintos de 
uma determinada classe sobre outra, seja econômica, social, política, etc.



51 

sobreposição de papéis: mulher adúltera e prostituta vaidosa. Ambas estão num mesmo 

grupo moralmente excluído e, por isso, são castigadas pelo discurso patriarcal e acabam 

mortas. Por outro  lado, no cordel A chegada da  prostituta no céu, a meretriz está em 
conflito  com  a  esposa  ciumenta,  assumindo  a  condição  de  prostituta  que  não  se 
arrepende, porque está a serviço da ordem patriarcal. 

Porém,  a  partir  do  final  do  século XX,  surgem  textos  cujo  traço  principal  é  a 

busca  de  um  novo  enfoque  sobre  a  mulher,  desvinculado  de  um  discurso  católico 

efetivo.  Por  isso,  há  uma  alteração  na  composição  das  narrativas  que  passam  a  ser 

elaboradas  segundo  a  fusão  de  traços  dos  ciclos  histórico­circunstancial  e  cômico­ 
satírico. Há, então, um humor usado para recriar novos hábitos femininos, surgidos ao 

longo do século XX, sem que prevaleça o discurso de demonização da mulher moderna 

existente  nos  folhetos  em  que  predominam  traços  do  ciclo  moral­religioso.  Contudo, 

ainda há uma abordagem que recria a relação binária entre gêneros presente ao discurso 

burguês­patriarcal:  sexo  forte  (ativo)  e  sexo  fraco  (passivo). A diferença  é  como  este 

sistema  é  reinventado.  Valoriza­se  a  inversão  de  papéis  (a  mulher/  ativa  e  homem/ 

passivo) que imprime um deboche às “novas” circunstâncias vivenciadas pela mulher. O 

resultado  é  a  transformação  de  certas  figuras  femininas  em  caricaturas  que  expressa, 

nestes  cordéis,  como  certos  estereótipos  cristalizados  pelo  discurso  religioso  católico 

são  desconstruídos  e  substituídos  por  outros.  Ocorre,  portanto,  uma  ruptura  com  a 

continuidade de folhetos escritos conforme uma perspectiva católico­patriarcal, baseada 

na opressão de condutas femininas. 

Tal  procedimento  se  aproxima  daquele  conceito  de  fragmentação  na  cultura 

popular  postulado  por  Renato  Ortiz  (1980),  segundo  o  qual  a  fragmentação  da 

consciência popular pode, em muitos momentos, definir­se como herética 11 . Segundo o 

autor, a aparente desordem da cultura popular possibilita que “pedaços heteróclitos da 

cultura hegemônica” mantenham diálogo com discursos de outros sistemas, produzindo 

significações geradas a partir de combinações múltiplas, as quase podem exprimir uma 

visão crítica acerca de seu contexto social. 

Neste arquipélago formado pelas mais diversas ilhas que constituem os folhetos, 

há  aqueles  que,  mesmo  interligados  por  temáticas  comuns  referentes  à  mulher,  são 

11  Neste  sentido, há  uma nova  abordagem para  a heterogeneidade  da  cultura  popular  que  deixa  de  ser 
considerada um aglomerado indigesto e desorganizado de concepções de mundo que, quando justapostas, 
são incapazes de gerar uma avaliação crítica acerca de seu contexto social (GRAMSCI, 1968), para ser 
tratada como um conjunto de concepções de mundo cuja fragmentação não se limita à reprodução de um 
discurso ideológico sobre o outro (ORTIZ, 1980).



52 

capazes  de  gerar  situações  de  fragmentação,  rachaduras  no  discurso  dominante, 

comportando­se como “circuitos de resistência” (ORTIZ, 1980). Assim, alguns folhetos, 

produzidos  pelo  olhar  masculino  no  final  do  século  XX  e  início  do  século  XXI, 

quebram o discurso hegemônico, ao desconstruir os já referidos estereótipos femininos, 

no  momento  em  que  fazem  irromper  novos  paradigmas  de  comportamento  para  a 

mulher.  Não  há  o  apaziguamento  do  olhar  patriarcal­burguês  acerca  da  condição 

feminina  nos  textos;  todavia,  é  diferenciado  o  enfoque:  há  uma  espécie  de  humor 

renovado, mas distinto das abordagens satíricas anteriores em relação à figura feminina 

existentes nos cordéis dos ciclo  cômico­satírico  ou erótico­obsceno, escritos ao  longo 
do século XX. 

Até  meados  do  século  XX,  os  cordéis  de  sátira  tinham  o  objetivo  de 

ridicularizar  a  mulher,  rebaixando­a  em  relação  ao  homem.  Diferenciava­os  o  modo 

como  este  humor  era  conduzido  nos  textos.  Nos  cordéis  do  ciclo  cômico­satírico, 

predominava  o  lema  medieval  do  ridendo  castigat  more  (“Pelo  riso  corrigem­se  os 

costumes”), cujo deboche aparecia como arma de inferiorização da mulher e,  também, 

castigo, ao estabelecer a divisão entre o que se define como mulheres de rua e de casa. 
No  século  XXI,  este  lema  ainda  sobrevive  em  alguns  folhetos.  É  o  caso  dos 

cordéis  Corno,  Bicha  e  Sapatão:  os  sacanas  de  hoje  em  dia  e  A mulher  tá  virando 

homem.  No  primeiro,  as  mulheres  são  presentificadas  ao  lado  dos  homossexuais  e 
maridos  traídos,  todos  ridicularizados  e  elencados  no  grupo  dos  excluídos.  São 

enumeradas  situações  eróticas  vivenciadas  por  eles  segundo  uma  abordagem 

humorística que os transforma em tipos sociais não adequados ao sistema patriarcal. Por 

isso, o autor abusa da descrição de circunstâncias de intimidade sexual através de uma 

linguagem vulgar que exclui através do riso. Já no cordel A mulher tá virando homem, o 
humor  do  ciclo  cômico­satírico  é  usado  para  estabelecer  uma  sátira  em  relação  aos 

novos  modos  de  comportamentos  femininos,  criando  o  estereótipo  da  mulher  que  se 

masculiniza para se tornar  igual ao homem. Assim, ambos os textos demonstram estar 

influenciados  por  um  olhar  conservador  que  descreve  hábitos  com  uma  abordagem 

caricata  que  reprime  a  voz  feminina  para  impor  um  discurso  doutrinário  a  favor  da 

permanência da família de bases patriarcais.



53 

No ciclo erótico­obsceno 12  também prevaleceu, na fronteira entre o século XX e 

XXI,  a  construção  de  caricatura  feminina  que  transformava  a  mulher  em  uma 

“personagem  fruta”  (SANT’ANNA,  1985)  apta  a  ser  degustada  pelo  leitor.  Esta 

pretensão ainda sobrevive em alguns folhetos cujas partes eróticas da mulher tornam­se 

personagens  protagonistas  das  narrativas  e  das  capas  dos  cordéis,  reduzindo  a  figura 

feminina a um corpo que vai ser descrito e comido pelos olhos masculinos. É o caso do 

folheto A bunda vendedora de cordel cuja preocupação é apresentar várias situações em 
que a mulher é reduzida a uma nádega vendida na televisão. O cordel estrutura­se pela 

enumeração de personagens­tipos, nomeados como “bundas” que são diferenciadas por 

terem  qualidades  específicas  a  serem  vendidas  em  comerciais.  A  intenção  do  autor 

popular é de transformar as mulheres divulgadas pela mídia em personagens frutas cuja 

imagem é saboreada pelos olhos do  leitor. Assim, apaga as particularidades  femininas 

em  função  da  construção  de  caricaturas  que  favorecem  a  perpetuação  da  imagem  da 

mulher como objeto sexual sem consciência própria. O mesmo acontece no folheto “O 

que mais abunda no mundo é a bunda que está na moda”  (as aspas aparecem no título 
sugerindo  várias  leituras),  que  também  é  estruturado  por  uma  seqüência  de  situações 
onde as mulheres perdem as suas identidades e nomes. A diferença é que a classificação 

não está de acordo com a função feminina na mídia representada no cordel anterior, mas 

conforme  o  desejo  despertado  nos  homens.  Assim,  o  erotismo  ainda  é  mais  forte  no 

texto, pois o autor pretende  transformar o corpo feminino em um  fetiche a serviço do 

prazer masculino. Este  parece  ser  um  assunto  recorrente  nos  textos  do mesmo poeta, 

especialmente no cordel O perfume de mulher, em que a mulher ainda é comparada a 

uma  personagem  fruta,  já  que  o  enredo  descreve  situações  onde  os  odores  do  corpo 

feminino são comparados a perfumes capazes de inebriar sexualmente o homem. Daí a 

pluralidade  de  exemplos  que  se  identificam  para  incentivar  a  libido  masculina, 

despertada pela fetichização do sexo. 

12  Liêdo  Maranhão  denomina  os  cordéis  do  ciclo  erótico­obsceno  como  “folhetos  da  safadeza  e  da 
putaria”  (apud  ACCIOLY,  1980).  São,  portanto,  folhetos  que  misturam  humor  ao  erotismo  para 
estabelecer um deboche a situações de intimidade sexual, transformando o corpo em objeto de escárnio. 
Marcus Accioly (1980, p.43) endossa esse argumento, quando associa os textos desses ciclos às cantigas 
de mal­dizer medievais que se utilizavam de uma linguagem direta, por vezes, vulgar, para estabelecer 
uma  crítica  aos  tipos  sociais.  E  alude  às  palavras  peculiares  usadas  nestes  textos  para  estabelecer  um 
deboche  às  partes  sexuais:  “banana,  brecha,  bueiro,  cabaça,  cacete,  chinela,  coisa,  couro,  ferro,  fumo, 
goiaba, jaca, maranhão, negócio, pau, periquito, tabaco, tampa, tramela, triângulo, rola, selo, saco, trouxa, 
maxixes e quiabos”.



54 

Desta  forma,  ainda  há  cordéis  do  ciclo  cômico­satírico  e  do  erótico­obsceno 

que usam o humor como artifício de perpetuação de um olhar unívoco machista sobre a 

mulher, fortalecido na medida em que novos textos são editados e reeditados, formando 

uma  cadeia  de  folhetos  que  repete  temas  e  abordagens  entre  os  séculos  XX  e  XXI. 

Todavia, este humor sobre a mulher é gradativamente alterado, quando o anterior objeto 

de riso (ou seja, a própria mulher) configura novas percepções irônicas. Há, então, o riso 

diferenciado e vingador, quando o feminino – inicialmente objeto de zombaria – passa a 
ditar o comando dessa mesma zombaria. É o caso do cordel A loura do banheiro que 
descreve  a  estória  de  uma  personagem  fruta  diferenciada.  A  protagonista  ainda  é 

excessivamente  desejada  pelos  homens  por  conta  de  suas  nádegas  enormes  e 

satiricizadas, mas, posteriormente, se utilizará desses mesmos símbolos fetichistas para 

levar aqueles que os desejam ao banheiro a fim de castrá­los. Há ainda a construção de 

um estereótipo  feminino, mas que possui uma abordagem humorística diferenciada da 

existente nos cordéis de perspectiva predominantemente conservadora. A caricatura da 

mulher atraente usa o corpo desejado contra os homens para estabelecer uma crítica aos 

abusos  masculinos  efetivados  contra  o  corpo  feminino.  Faz  isso  usando  o  deboche 

próprio  do  cordel  para  ridicularizar  o  complexo  de  virilidade  vigente  num  sistema 

patriarcal,  ainda  que  seja  com  a  mesma  linguagem  vulgar  que  tanto  reprimiu  as 

mulheres  nos  cordéis  de  elevado  erotismo.  Ocorre,  então,  um  novo  enfoque  sobre  a 

ridicularização feminina no cordel. 

Nos  cordéis  do  terceiro  capítulo  da presente  tese,  se  dará  ênfase  a  textos  cujo 

alvo  do  deboche  passa  da  mulher  para  as  circunstâncias  nas  quais  está  envolvida, 

havendo  uma  ruptura  na  cadeia  de  textos  em  que  a  sátira  está  a  serviço  da 

ridicularização  feminina. Renova­se,  assim,  a  própria  função  do  humor  no  cordel  que 

passa a  registrar  as mudanças de costumes e a brincar com elas,  sem necessariamente 

querer castigar a mulher por aderir a estes novos hábitos. Há ainda o preconceito, mas 

não o desejo de marginalização. 

No cordel A mulher que deu a luz a Satanás, analisado no segundo capítulo, são 
descritos a gravidez, o parto e o comportamento do  filho de uma mãe solteira,  com o 

intuito  de  se  estabelecer  uma  crítica  em  relação  a  uma  gestação  realizada  fora  dos 

padrões  da  família  católica  e  patriarcal.  Esta  intenção  é  comprovada  quando  a 

personagem dá  a  luz  ao  filho  do  diabo  cujo  comportamento  é  semelhante  ao  de  um 
trickster, personagem que se caracteriza por brincar para desestabilizar a ordem social 
(BASTIDE,  2003).  Todavia,  no  terceiro  capítulo,  Franklin Maxado  apropria­se  desta



55 

estruturação  da  narrativa  para  renová­la  com  uma  outra  abordagem.    No  cordel  O 
Japonês viu o que a baiana tem, há uma seqüência em que é desenvolvida a gravidez, o 

parto  e  a  descrição  do  comportamento  do  filho.  Todavia,  no  início  do  folheto,  o 

cordelista não critica uma gravidez solitária, mas admite o direito da mulher de ter uma 

produção  independente.  Narra  como  a  protagonista  escolhe  um  japonês  “civilizado” 

para ter o papel de macho reprodutor e como o comportamento de seu filho assemelha­ 

se  ao  de  um  trickster  que  perde  a  conotação  negativa  presente  no  segundo  capítulo, 
representando uma brincadeira em relação ao contato entre culturas distintas. Há, então, 

um humor gerado a partir de uma nova abordagem em relação às mudanças do final do 

século XX que adentram no texto, renovando estereótipos. 

Citemos um caso semelhante,  em que a mãe  solteira deixa de ser a mulher do 

diabo  para  ter  a  atitude  de  uma  amazona  maternal.  Este  conceito  pode  ser  melhor 

compreendido em outro folheto de Franklin Maxado, A lenda das amazonas capadoras 
de  homens,  no  qual  é  reinventada  a  comparação  entre  mãe  solteira  e  amazona 

estabelecida  teoricamente  por Simone de Beauvoir  (1980) 13 .  Faz  isso  quando  alude  à 

lenda das amazonas, apontando exemplos mitológicos que colaboram com o imaginário 

feminista. No  cordel,  se as amazonas castram os parceiros após a  relação sexual para 

apagar a virilidade do homem diante da mulher e do filho, as feministas se identificam 

com elas, quando se tornam as amazonas da atualidade que “capam” a voz masculina, 

até então, a única emitida na criação dos filhos. O autor insere no imaginário popular o 

estereótipo da mãe solteira como aquela que nega a voz do homem para substituí­lo na 

função de sexo forte da família. Não há uma negação de valores do sistema patriarcal, 

mas a sua recriação. A feminista luta para ter função de sexo forte na sociedade através 

da ridicularização do homem na família. Assim, quer apenas substituí­lo na condição de 

chefe de família, ocupando o seu lugar. 

Neste sentido, Maxado lança novos olhares sobre a mulher, compondo folhetos 

que fragmentam a cadeia de textos moralistas religiosos. No entanto, não se desliga da 

influência de uma perspectiva patriarcal. Os textos deixam de condenar as mulheres que 

buscam  emancipar­se  na  rua.  No  entanto,  ainda  descrevem  a  busca  de  uma 

independência, construída a partir de valores patriarcais. É neste sentido que os cordéis 

13 Beauvoir compara as feministas a “amazonas do sexo” quando afirma que elas abdicam da participação 
masculina na formação de uma família, limitando os homens ao papel de “reprodutores sexuais”.



56 

repensam o papel feminino na rua, satirizando as novas relações entre mulher e homem, 

surgidas com a emancipação feminina 14 . 

Um  dos  argumentos  levantados  para  essas  novas  interpretações  em  relação  à 

mulher  em  alguns  cordéis  de  Franklin  Maxado  é  que  não  há  só  uma  mudança  na 

abordagem  geral  das  situações,  mas,  principalmente,  no  olhar  do  autor.  Franklin 
Maxado é um “poeta­doutor” com formação acadêmica, portador de uma visão até certo 

ponto exterior em relação à cultura popular sobre a qual verseja (BENJAMIM, 1985). 

Considera­se que este tipo de cordelista consegue ter um olhar diferenciado em relação 

às mudanças ocorridas na zona urbana. Se a maioria dos textos a serem analisados ao 

longo  do  segundo  capítulo  limita­se  a  perpetuar  um  olhar  rural  e  arcaizante  de 

condenação ao progresso, os poetas­doutores interpretam as mudanças da cidade com o 

olhar  de  quem  entende  que  estes  novos  hábitos  são  diferentes  dos  costumes 

conservadores da zona rural, e que, por isso, devem ser registrados, através do humor. 

Acredita­se  que  o  poeta­doutor  tem  uma  leitura  mais  contemporânea  das 

situações,  sem  abandonar  a  sua  influência  popular  na  composição  dos  textos, 

comprovada  na  recriação  de  costumes  e  expressões  populares  e  no  uso  de  artifícios 

estéticos próprios ao cordel: uso de xilogravuras nas capas como recurso de construção 

de  sentido,  predominância  da  sextilha  e  da  linguagem  coloquial  e  debochada  na 

composição dos versos. Janduhi Dantas é outro poeta­doutor que se destaca nesta tese. 

Além de professor e de ativista político em Patos, é um folhetista que consegue brincar 

com o casamento tradicional no cordel A Mulher que vendeu o marido por 1, 99, a ser 
analisado  no  terceiro  capítulo.  Nesse  texto,  há  a  apresentação  de  uma  nova  Eva  no 

cordel que abandona a sua condição de esposa submissa a um marido bêbado, ao vender 

na  feira o marido como um artigo barato do lar,  já que não tem uma função produtiva 

dentro de casa.  Assim, não há uma crítica ao sistema de relações patriarcais no texto, 

mas  a  sua  reinvenção,  ocorrida  conforme  as  novas  circunstâncias,  vivenciadas  pela 

família  burguesa no  texto. A mulher expulsa o marido do  lar porque ele  não exerce  a 

função devida de chefe de família. 

Desta  forma,  entre  os  séculos XX  e XXI,  os  cordéis  escritos  por  homens  em 

relação a mulheres poderão ter dois enfoques. O predominante ainda será baseado num 

discurso  patriarcal  e  católico  que pretende  que  a  imagem  da mulher  “ideal”  caiba  no 

14 Aprofundaremos esta análise a partir da leitura crítica dos cordéis As aventuras duma doutora carioca 
ou A mulher feminista do século XXI e Eu quero ser madamo e casar com feminista, no  terceiro capítulo.



57 

formato de família de bases rurais, reprimindo imagens que fujam a este modelo – daí a 

redução  da  representação  feminina  a  estereótipos  cristalizados  no  imaginário  popular 

que se  repetem numa cadeia de  textos marcada por um olhar unívoco. No entanto, os 

argumentos citados neste subcapítulo comprovam que já há folhetos que contradizem a 

referida cadeia. 

A  análise  do  cordel  como  um  gênero  ou  grupo  de  textos  de  autores  e  épocas 

distintas  demonstra  que  há  interpretações  contraditórias.  É  este  conflito  que  coloca  o 

folheto  na  condição  de  demarch  arcaizante  em  vários  níveis  (FERREIRA,  1979). 
Concorda­se  com  Jerusa  Pires  Ferreira  (1979),  quando  afirma  que  o  cordel  é  uma 

literatura  que,  ao  mesmo  tempo  em  que  preserva  valores  já  postos  de  lado  pela 

sociedade global, avança e se vanguardiza, no sentido em que segue a um processo de 

crítica a esta sociedade. Defende­se que este processo de crítica não ocorre segundo um 

olhar unívoco. 

O  cordel  acompanha  as  mudanças  de  hábitos  entre  os  séculos  XX  e  XXI. 

Todavia, no final do século XX, as  interpretações acerca da mulher começam a não se 

limitar a um olhar conservador, predominante em uma cadeia de textos. Nota­se, assim, 

um  olhar  arcaizante  recriado  em  níveis  diferenciados.  Há  textos  em  que  conceitos 

arcaicos de família e de mulher ainda são evidentes; em contrapartida, há outros em que 

o próprio conceito de família patriarcal é reinventado, apresentando novos conceitos de 

família e novos papéis para a mulher. Nesses textos, o olhar arcaico do cordelista é, aos 

poucos, renovado, recriado em um outro nível. 

Um processo de vanguardização se torna mais evidente, quando começa a surgir 

um  olhar  da  mulher  sobre  a  mulher  nos  folhetos,  expressando  a  gestação  de  uma 

memória coletiva, de fato, feminina, inviabilizada na maioria dos cordéis do século XX. 

Acredita­se que  a memória coletiva é da ordem da vivência,  aproximando­se do mito 

(ORTIZ, 1985). Há memórias coletivas femininas nos cordéis, que avultam lembranças, 

idéias,  reflexões,  sentimentos,  inspirados  por  vivências  de  nordestinas.  As  autoras 

passam  por  um  processo  de  reelaboração  de  determinados  fatos,  acontecimentos, 

situações, a partir do processo reativo que a realidade provoca nelas 15 . 

A inexistência dessa memória foi também vedada por motivos práticos: durante 

muito  tempo  foi  vedado  à  mulher  o  espaço  para  a  publicação  de  folhetos.  Para  uma 

15 Neste sentido, a memória coletiva “se forma e opera a partir da reação, dos efeitos, do impacto sobre o 
grupo ou o indivíduo, formando todo um imaginário que se constitui em uma referência para o  futuro” 
(VERENA, 1989, p.197 apud MONTENEGRO, 1992, p.19).



58 

folhetista  publicar,  tinha  antes  que  se  encobrir  obrigatoriamente  com  o  pseudônimo 

masculino.  Segundo  Doralice  Alves  de  Queiroz  (2006),  foi Maria  das  Neves  Batista 

Pimentel  quem publicou,  em 1938,  o  primeiro  cordel  feminino: O violino do diabo ou  o 

valor da honestidade. O texto só foi publicado após a autora usar o pseudônimo de Altino 

Pimenta  e  elaborar  um  cordel  cujo  tema  se  inseria  na  tradição  estética  do  folheto 

dominada  por  uma  perspectiva  patriarcal.  Assim,  a  mulher  abdicava  de  recriar  suas 

próprias  experiências  para  escrever  dentro  dos  domínios  do  imaginário  masculino. 

Conforme Francisca Pereira dos Santos (2008, p.17), é a partir “de fins das décadas de 

1960/70–período  que  coincide  com  lutas  feministas  e  as  desconstruções  sociais  de 

gênero–,que  as  mulheres  vêm  desterritorializando  o  universo  do  folheto  e 

gradativamente publicando e se apresentando como autoras”. 

De fato, os anos 60 assistiram a uma série de movimentos em âmbito mundial – 

o maio de 68 na França, as  lutas pelos direitos humanos nos Estados Unidos, etc. – de 

oposição ao poder “socialmente institucionalizado: oposição ao poder dos pais sobre os 

filhos,  das  instituições  educacionais  e  seus  representantes  sobre  os  educandos,  da 

medicina sobre a população, do homem sobre a mulher” (ROCHA­COUTINHO, 1994, 

p. 112). Na década de 1970 surgem os estudos  literários  feministas, que enunciam de 

forma  diversa  a  constituição  do  sexo/gênero  como  categoria  de  análise  (MACIEL, 

2007). 

Nesse contexto histórico, surge no cordel um processo de desterritorialização do 

gênero,  defendido  por  Francisca  Pereira  dos  Santos  (2008,  p.18),  quando  afirma  que 

“outrora  privadas  deste  território  por  fatores  sócio­culturais,  as  mulheres  autoras 

apropriam­se do cordel e tornam­se parte integrante do mesmo, causando nesse contexto 

uma desterritorialização do gênero”  (grifo da autora). Santos (2008, p.18) acredita que 
desterritorializar o gênero significa abalar o discurso patriarcal predominante no cordel: 

“as  mulheres/  poetisas  se  desmembram  do  invisível  e  se  lançam  do  outro  lado  da 

fronteira  para  dar  voz  àquelas  que  foram  silenciadas”. Nesta  busca  pela  expressão  de 

uma  voz  silenciada,  Santos  (2008,  p.7)  acredita  que  muitas  autoras  instituem  outras 

formas,  outros  conteúdos,  outras  autonomias.  Talvez  até:  outra  tradição,  pois 

“‘ressignificam’  essa  poética,  seja  a  partir  de  temas  próprios,  como  o  feminismo,  a 

ecologia,  a  saúde  da  mulher  e  o  homoerotismo,  seja  inaugurando  outros  espaços  de 

veiculação  do  cordel,  tais  como  escolas,  passeatas  e  universidades”.  De  fato, 

acreditamos que ocorra este processo de desterritorialização, pois as mulheres começam 

a  repensar  os  seus  papéis  na  sociedade  conforme  uma  interpretação  crítica,  antes



59 

inexistente no cordel. Contudo, defendemos que  tais  interpretações ocorram conforme 

linguagens  e  perspectivas  distintas,  pois  vozes  femininas  passam  a  ser  emitidas  no 

cordel segundo abordagens temáticas diferenciadas. 

Vejamos  os  casos  de  duas  autoras, Maria Goldelivie  e  Salete Maria  da  Silva, 

para se entender melhor o acima dito. Maria Goldelivie é uma autora que ainda recria a 

voz  feminina  dentro  dos  moldes  formais  tradicionais  de  composição  do  folheto.  A 

crítica Doralice Alves de Queiroz (2006, 67­68) lembra que Goldelivie é uma poetisa e 

professora que se considera “contadora de histórias”: “A  inspiração para seus  folhetos 

vem da infância – da mãe, que lhe contava casos e das suas idas às feiras com o pai, aos 

sábados,  quando  ficava  fascinada  com  os  versos  e  a  performance  dos  cordelistas”. 

Assim, a poeta aproveita­se de temas recolhidos na oralidade tradicional e dá uma visão 

atualizada, condizente com a mulher do seu tempo, preservando a forma tradicional do 

cordel.  Queiroz  (2006,  67­68)  afirma  ainda  que  a  autora  alia  o  humor  ao  tom 

pedagógico,  cumprindo  “o  papel  de  transmissão  de  valores  no  processo  de 

modernização  da  sociedade  em  que  vive.”  Todavia,  defende­se  que  a  autora  não  só 

repete  a  estrutura  formal  tradicional  dos  cordéis, mas  também  faz  uso  da  fusão  entre 

traços  do  ciclo  histórico­circunstancial  e  do  cômico­satírico,  já  usada  por  Franklin 

Machado, no final do século XX. Durante a análise dos folhetos Ô mulher desnaturada 

e Mulher macho  sim  senhor,  observa­se  que  a  autora  compõe  sátiras  que  não  negam 
valores  patriarcais, mas  faz  uso  do  humor  para    recriá­los. E  nisto  perpetua um olhar 

feminino sobre a sociedade a partir de um discurso masculino. A significação gerada no 

cordel  segue, então, um propósito negativo  feminista que engendra uma “diferença da 

mulher em relação ao homem – ou seja,  a própria diferença  no  homem” (LEMAIRE, 

1994, p.207). 

Como  Goldelivie,  Salete  Maria  da  Silva  também  faz  uso  da  sua  formação 

acadêmica (advogada e professora universitária) para se dedicar à recriação de um novo 

olhar da mulher sobre a mulher no cordel. No entanto, sua linguagem e seus temas são 

considerados mais  inovadores do que os de Goldelivie, pois abordam a mulher  sem o 

predominante  tom  humorístico  tradicional  presente  na maioria  dos  cordéis.  Prevalece 

em seus textos a denúncia, graças a uma estética que tem o propósito de ser inédita na 

literatura  de  cordel,  ligada  aos  princípios  defendidos  pela  Sociedade  dos  Cordelistas 

“Mauditos” , entidade da qual a autora faz parte. Tal grupo surgiu em 2001, na cidade 
de  Juazeiro  e  é  composto  por  poetas  vindos  de  faculdades  e  de  escolas  que  almejam 

promover uma revolução na poesia popular,  através do uso de novos signos, técnicas e



60 

linguagens  (OLIVEIRA,  2003). Das  várias  propostas  organizadas  pela  Sociedade  dos 
Cordelistas “Mauditos” , notamos, na poesia de Salete Maria, a  implementação de um 

“código de discussão social que vai além do deleite, do prazer e do entretenimento para 

comprometer­se com a educação e a reflexão” (OLIVEIRA, 2003). Por isso, a intenção 

da  autora  não  é  de  contar  “causos”,  mas  de  apresentar  personagens  femininas  em 

espaços e situações antes não abordados pelo cordel. 

Concordamos  com Doralice Alves  de Queiroz  (2006,  p.90),  quando  afirma que 

muitos  dos  textos  de  Salete  Maria  da  Silva  discorrem  sobre  o  papel  da  mulher  na 

atualidade, a violência doméstica, “o assédio sexual e moral, a velhice, com o propósito 

de criar estratégias para gerar possibilidades de resistência social à exclusão”. Contudo, 

consideramos que o traço mais importante da autora é a forma como aborda estes temas, 

através de digressões morais e sociológicas que furam uma linearidade na condução da 

narrativa  para  celebrar  uma pluralidade de vozes  femininas  que passam a  escorrer  no 

texto,  apresentando  situações  vivenciados  pelas  mulheres  ao  longo  do  século  XXI, 

como esmiuçaremos no terceiro capítulo. 

Por  isso,  seus  textos  se distanciam dos de Goldelivie graças  ao predomínio  de 

um propósito feminista num âmbito literário. Uma das intenções desta tese é de analisar 

como  esta  folhetista  denuncia  a  agressão  vivenciada  pela  mulher  em  casa  para 

desconstruir  o  próprio  conceito  de  família  patriarcal  e  buscar  novas  identidades 

femininas  que  não  se  limitem  à  oposição  casa  e  rua.  Observamos  também  como  os 

personagens  de  Salete Moraes  se  opõem  aos  estereótipos  cristalizados  em  relação  ao 

gênero  feminino  nos  cordéis  produzidos  ao  longo  do  século XX.  Tal  gênero  aparece 

agora como uma construção social de acordo com os preceitos elaborados por Simone 

de  Beauvoir  (1980,  p.9),  de  que  “não  se  nasce  mulher:  torna­se  mulher”.  A  mesma 

autora completa: “nenhum destino biológico, psíquico, econômico define a forma que a 

fêmea  assume  na  sociedade;  é  o  conjunto  da  civilização  que  elabora  esse  produto 

intermediário entre o macho e o castrado que qualificam de  feminino”. A  intenção da 

autora  não  é  só  expor  criticamente  a  construção  de  uma  imagem  feminina  segundo 

olhos  masculinos,  mas  também  desconstruir  conceitos  abstratos  de  mulher, 

demonstrando  como  os  conceitos  de  mãe,  esposa,  filha,  profissional,  etc.,  podem 

conviver dentro de uma mesma mulher ou de mulheres diferenciadas. 

Neste sentido, os textos de Salete Maria  rompem com um discurso  ideológico 

em  que  todas  as  mulheres  são  ou  “diferentes  personificações  de  alguma  essência 

arquetípica  da  mulher  ou  personificações  mais  ou  menos  sofisticadas  de  uma



61 

feminilidade metafísico­discursiva”  (LAURETIS,  2004,  p.4). As  personagens  de  seus 

folhetos  não  são  a  repetição  de  um  modelo  de  mulher,  mas  representações  de 

experiências  femininas  particulares,  desconstruindo­se  a  própria  função  de deleite  das 

narrativas  populares,  sem  a  necessidade  específica  de  contar  uma  estória.  Não  há  o 

deboche, mas o grito feminino calado ao longo do século XX que ganha enfim espaço 

no texto 16 . No próximo subcapítulo, analisaremos as novas relações entre autor, cordel e 

público. 

1.4 A importância da diversificação das relações entre autor, leitor e texto para a 

efetivação de uma variabilidade de olhares sobre a mulher no cordel. 

A  importância  da  relação  entre  leitor  e  folheto  na  composição  dos  cordéis  é 

explicada por  Jerusa Pires Ferreira  (1979),  quando  afirma que  a  complexa  criação  do 

cordel está sempre relacionada a um grupo que aceita ou sanciona os textos. Ele aceita 

ou  rejeita  os  textos,  consoante  uma  série  de  condições  de vária  ordem,  intrínsecas  ou 

extrínsecas.  Neste  trabalho,  observamos  que  há  uma  mudança  nas  abordagens  em 

relação  à  mulher,  conforme  se  altera  a  relação  entre  autor,  texto  e  público, 

demonstrando como o cordel aos poucos vai abandonando uma dependência a um olhar 

apenas patriarcal para trazer novos olhares sobre a mulher, conforme dialoga com novas 

interpretações do leitor em relação à figura feminina. 

Apesar  de muitos  folhetos  analisados  nesta  tese  reproduzirem o  argumento  de 

Cavalcanti Proença (1964, p.61 apud FERREIRA, 1979, p.21) de que “o poeta popular 
é  tanto  mais  importante  para  os  seus  ouvintes  e  leitores,  quanto  menos  original  se 

mostra,  isto é, quanto menos rebelde às  formas tradicionais e quanto maior a soma de 

técnicas  tradicionais  reúne”, acreditamos que alguns cordéis escritos por mulheres, no 

início do século XXI, tendem a derrubar esta idéia, quando exprimem novas formas de 

se  falar  de  mulher,  sem  necessariamente  repetirem  uma  abordagem  humorística  ou 

16  Nos deteremos mais aprofundadamente  em relação  a  este  tópico  na análise  dos  folhetos Embalando 
meninas em tempos de violência, Lugar de mulher e Mulheres fazem, do terceiro capítulo.



62 

religiosa.  Trata­se  de  uma  nova  linguagem  do  cordel  que  desconstrói  modelos  de 

narrativa  fixos  e  que  vem  contradizer  uma  cadeia  de  folhetos  ligados  por  possuírem 

traços estéticos recorrentes entre­textos. 

Embora  concordemos  com  Jerusa  Pires  Ferreira  (1979,  p.22),  quando  afirma 

que  o  poeta  “tem  a  consciência  de  manipular  um  repertório  de  todos,  fazendo­se 

divulgador  de  matéria  conhecida,  e  ao  mesmo  tempo  intensificador  da  sua  difusão 

através  de  recursos  próprios”  (FERREIRA,  1979,  p.22),  defendemos  que  existem 

diversas formas do autor estabelecer um diálogo entre um repertório estético de todos e 

seus próprios recursos, durante a composição do cordel. Esta consciência se torna mais 

evidente quando autoras femininas se apropriam dos recursos estéticos do cordel com o 

propósito  de  trazer  à  tona  experiências  femininas,  silenciadas  ao  longo da história  do 

folheto, para um público ávido por elas. 

Consideramos  que  a  tradição  estética  do  cordel  foi  perpetuada  por  um  olhar 

masculino cuja  intenção era que seus  folhetos  fossem elaborados  segundo um modelo 

de  condução  das  narrativas  que  se  repetia  entre­textos  em  épocas  distintas,  formando 

uma cadeia 17 . Cada grupo de cordéis faz parte de uma cadeia de folhetos. Nesta cadeia, 

o  fator determinante na composição dos  folhetos é a  influência de uma visão católica 

medieval ainda no olhar do público em relação ao comportamento feminino. Por conta 

disso,  há  uma  recorrência  de  enredos  cujas  personagens  desobedientes  às  normas 

católicas  de  comportamento  são  castigadas  pelas  mãos  da  sociedade  e  de  Deus.  Os 

textos  se  identificam  por  descreverem  uma  trajetória  simbólica  vivenciada  pelas 

personagens  que  segue  o  mesmo  processo:  desobediência  de  mulheres  às  normais 

patriarcais, progressiva decadência moral e, por último, castigo divino. Esta trajetória se 

repete, ao longo de vários cordéis, desde os produzidos ao  longo do século XX até os 

ainda  vendidos  ao  longo  do  século  XXI,  tornando­se  um  modelo  de  construção  de 

narrativas expressivas e atraentes para o público leitor. 

No  tópico  As  filhas  que  se  metamorfoseiam  em  animais,  as  personagens 
protagonistas  são  filhas que desobedecem aos pais da  terra e desafiam o pai  celestial. 

Todas são metamorfoseadas porque sofrem um castigo divino, baseada no discurso de 

origem  medieval  do  medo  do  homem  de  se  afastar  da  sua  similitude  com  Deus, 

aproximando­se da animalidade (LE GOOF, 2006). Há, então, entre­textos a repetição 

17 Esta cadeia será estudada detidamente no segundo capítulo da tese que, por sua vez, está dividido em 
três subcapítulos: A peleja entre a mulher Eva e o diabo negro para a reconstrução de uma mentalidade 
patriarcal  no  cordel, As Madalenas  no  cordel, A Descida  aos  infernos  pelas  filhas  arrependidas  e A 
metamorfose: artifício de reconstrução de preconceitos patriarcais no cordel.



63 

de  enredos  em  que  existe  a  narração  da  seguinte  trajetória:  transição  da  personagem 

protagonista  do  espaço  simbólico  da  casa  para  a  rua;  a  sua  transformação  em  um 

demônio  a  serviço  da  cólera  divina  contra  outras  personagens  da  rua,  o  seu 

arrependimento  e  a  sua  redenção,  com  a  transmutação  da  personagem  em  humana, 

tornando­se  a  filha  arrependida,  servidora  dos  preceitos  religiosos  e  patriarcais. Neste 

sentido, nota­se a existência de intertextos bíblicos que fundamentam a composição da 

personagem protagonista, são eles os mitos de Eva e de Maria Madalena. O mito de Eva 

foi reinterpretado por um discurso medieval como a “fraca para os sentidos”, tornando­ 

se um arquétipo para a recriação da personagem medieval mulher “megera” cujo traço 

de malícia  se  contrapõe  ao  paradigma  da mulher  idealizada  e  santa  (BURKE,  1989), 

representada  por  Maria.  Nos  cordéis  de  metamorfose,  as  personagens  protagonistas 

filhas  assumem  a  condição  de  fracas  de  sentidos  que  se  opõem  ao  comportamento 

mariano  de  suas  mães.  Por  isso,  são  testadas  por  estes  mesmos  sentidos,  caindo  em 

tentação,  sendo  castigadas,  depois,  redimindo­se,  quando  não  estão  mais  aptas  a  ser 

dominadas pelos desejos da carne. Este é um traço próprio ao mito de Maria Madalena, 

recriado na literatura medieval como a personagem feminina que se torna heroína pelo 

sofrimento (BURKE, 1989). 

Este tópico do segundo capítulo demonstra a capacidade do cordel de ser uma 

espécie  de  liquidificador  não  só  de  textos,  mas  de  valores  e  mitos,  triturados 
permanentemente  pela  vivência  do  poeta  popular  que os  adapta  às  suas  necessidades, 

influenciadas por uma conjuntura de  forças presentes. É por conta dessa  hipótese que 

nos  apropriamos  do  argumento  de  Jerusa Pires  Ferreira  (1979,  p.53),  quando defende 

que,  durante  o  “processo  de  composição  do  cordel,  ocorra  a  adaptação  de  textos  de 

outras  épocas  ao  contexto  do  Nordeste,  havendo  uma  intercorrência  de  textualidades 

outras  no  folheto,  que  sofrem  variações  por  conta  da  criatividade  do  poeta”  e  de  sua 

interpretação de uma determinada época e sociedade. Nos  folhetos analisados, o autor 

popular digere mitos de outras culturas que podem aparecer dissolvidos no cordel como 

citações.   É o caso do uso freqüente de Vênus para descrever a beleza branca do sexo 

frágil feminino em alguns cordéis ou da presença de Perséfone, usada para caracterizar a 

personagem  Elizabeth  no  cordel  A  mulher  que  vendeu  os  cabelos  para  o  diabo.  O 
importante é que eles enriquecem os textos, tornando­se artifícios estéticos que não só 

ligam  os  textos  a  uma  cadeia  de  folhetos  ainda  existente  no  século  XXI,  mas  que 

prendem  a  atenção  do  leitor  que  se  sente  atraído  ao  buscar  enredos  com  recursos 

parecidos entre folhetos. Homens e mulheres vão a feiras e a centros culturais em busca



64 

de enredos semelhantes, estabelecendo uma ligação entre­textos que rompe as fronteiras 

entre­tempos e entre­espaços. 

Esta  mesma  ligação  entre­textos  se  perpetua  no  subcapítulo  A  descida  aos 
Infernos pelas filhas arrependidas em que é retomado o mesmo modelo de decadência e 
redenção  feminina  a  partir  da  recriação  dos  mitos  de  Eva  e  de  Maria  Madalena.  A 

diferença é que, durante a análise dos cordéis, ainda recorre­se aos mitos de Perséfone e 

de Lilith  para  se  compreender  a  composição  do perfil  das  personagens  femininas  que 

cedem  aos  desejos  da  carne,  descem  aos  infernos,  relacionam­se  com  o  diabo,  são 

castigadas, vêm os tormentos do lugar, para, depois, narrá­los ao mundo na condição de 

madalenas  arrependidas,  capazes  de  divulgar  um  discurso  patriarcal  e  religioso  para 

moldar outras mulheres a um lar conservador. Para estes textos, o intertexto evidenciado 

é A Divina Comédia. 
Acreditamos  que  a  imagem  do  inferno  de  Dante  encontra­se  dissolvida  na 

tradição  oral,  no  sentido  definido  por  Antônio  Gramsci  (1968)  de  “documentos 

incompletos”,  incorporados  à  cultura  popular.  Utilizamos  este  argumento,  tomando 

como base a “teoria do rebaixamento” defendida por Peter Burke (1989), quando afirma 

que  imagens,  estórias  ou  idéias,  que  aparentam  ser  distorções ou má  compreensão  de 

autores populares, são adaptações a necessidades específicas. Segundo Burke (1989), os 

modos tradicionais de percepção e interação formam um crivo que deixa passar algumas 

novidades e outras não. O folheto, então, adapta linguagens e temas de textos de outras 

procedências  à vivência popular. Ora, a “teoria do rebaixamento” dialoga com a visão 

de Jerusa Pires Ferreira (1979), quando afirma que a relação entre folhetos ocorre pelo 

processo  de  adaptação  em  que  o  poeta  desenvolve  uma  dependência  flexível  por  um 

texto matriz,  introduzindo elementos contextualmente significativos que se adequam a 

uma práxis social. 
É  esta  possível  dependência  flexível  da  arte  popular  a  outros  intertextos  que 

proporciona a expressividade dos folhetos do subcapítulo A descida aos Infernos pelas 
filhas  arrependidas  que  retomam  as  caminhadas  por  entre  sofrimentos  hiperbólicos, 
semelhantes  aos  descritos  em  A  Divina  Comédia,  obra  que,  depois  de  ter  sido 
introduzida na tradição oral em Florença, pode ter sido  transferida para a  literatura de 

cordel (BURKE, 1989). A diferença é a adaptação de abordagens. O inferno dos cordéis 

expressa o olhar crítico do autor popular acerca dos hábitos urbanos, vivenciados pela 

geração  de  sessenta,  recriando­os  dentro  de  um  inferno  dantesco marcado  pela  dor  e 

pelo castigo. Quando constrói este contexto, o folhetista não se desprende de um olhar



65 

arcaizante e conservador acerca da realidade, mas não deixa de recriar este novo mundo, 

nem  que  seja  para  criticá­lo.  Por  isso,  o  texto  está  na  fronteira  entre  o  passado  e  o 

presente. Tem um discurso religioso e patriarcalista que registra as mudanças do tempo, 

mesmo que seja para negá­las. Esta negação é por si só a afirmação de que o texto não 

está  estagnado  no  tempo,  acompanha­o,  recriando  as  mudanças  vivenciadas  por  um 

público de leitores que, embora presencie novos hábitos surgidos no século XX, ainda 

se  satisfaz  em  transformá­los  em  costumes  do  demônio,  acatando  a  intenção  arcaica 

predominante no texto: “prender” a mulher às amarras de uma família, cuja casa ainda 

se parece com uma prisão, recriada em contextos e épocas distintas. 

Em A  prostituta  arrependida,  também  é  revelada  a  persistência  de  um  olhar 

medieval católico conservador em textos que se associam também pela persistência da 

descrição  da  trajetória  de  decadência  de  personagens  femininas  que  ferem  normas 

morais católicas e patriarcais.  A diferença é a condução da narrativa: as personagens se 

entregam  à  luxúria,  sofrem  no  corpo  os  efeitos  deste  pecado,  para  depois  se 

arrependerem, morrendo para a cidade dos homens e nascendo para a cidade de Deus, 

tal  qual  uma  madalena  arrependida.  Desta  forma,  apesar  de  vivenciarem  situações 

díspares,  as prostitutas de A deusa do  cabaré e de A mulher  que  levou uma  surra  do 
diabo passam pelo mesmo processo de decadência: entregam­se aos desejos do corpo, 

frustram­se,  banham­se  de  chagas  e  morrem  arrependidas.  Esta  relação  intertextual 

fortalece a  imagem da prostituta arrependida no imaginário popular, comprovando que 

os folhetos fazem parte de uma mesma cadeia, em que ao mesmo tempo em que tem um 

olhar arcaizante sobre a mulher adaptam­se à época, quando o cordel foi escrito. 

O segundo capítulo torna­se, portanto, uma etapa da tese  importante para que 

se  observe  como  os  textos  dialogam  para  repetirem  modelos  sustentados  por  um 

catolicismo  popular  que  torna  as  narrativas  expressivas  e  agradáveis  a  um público  de 

leitores que prima pela  leitura de  folhetos em que predomine uma tradição estética. A 

intenção  deste  público  é  detectar  traços  comuns  entre­textos,  deleitando­se  com  uma 

linguagem que não se repete  igual, mas que é recriada de uma fonte comum. Por  isso 

que  neste  capítulo  são  analisadas  narrativas  inteiras  com  suas  peculiaridades  que,  ao 

mesmo  tempo  em  que  carregam  a  memória  de  sua  temporalidade  específica,  fazem 

parte  de  um  conjunto  significativo  que  os  reatualiza. O  propósito  é  de  se  observar  a 

existência  de  uma  continuidade  de  temas,  personagens  e  estruturas  da  narrativa  entre 

folhetos,  colaborando  para  a  constante  construção  de  um  imaginário  base,  composto 

pela constante impressão e reimpressão de folhetos que se tornam matrizes geradoras de



66 

novas narrativas (PASTA JÚNIOR, 1987). Desta forma, o segundo capítulo comprova o 

argumento de José Antônio Pasta Júnior (1987, p.68), quando afirma que a literatura de 

cordel  seja  um  “grande  traçado  intertextual,  feito  de  séries  contínuas  que  remetem 

explícita  e  implicitamente  umas  às  outras”,  pois  há  uma  relação  intertextual  entre 

folhetos que  repetem enredos cuja  intenção é a punição das mulheres que não caibam 

num paradigma religioso. As estórias se entrecruzam e reconstroem espaços simbólicos 

recorrentes  que  se  tornam  representações  de  contextos  particulares,  os  quais  recriam 

situações próprias a suas épocas, paradoxalmente,  ligadas a um olhar machista. É este 

mesmo olhar que constrói estereótipos que calam a voz feminina em função do prazer 

de  um  leitor  que  ainda  está  influenciado  por  valores  patriarcais,  seja  nos  textos  de 

conotação  religiosa,  seja  naqueles  de  perspectiva  satírica.  Deste  modo,  o  silêncio 

feminino se perpetua dentro de uma tradição cuja fala masculina transforma corpos de 

personagens em ventríloqüos da sua própria voz. 

Por  outro  lado,  os  folhetos  do  terceiro  capítulo  revelam  o  surgimento  de  um 

novo público leitor que se preocupa em dar novas interpretações em relação à mulher. O 

capítulo está dividido em dois grupos de textos e de leitores os quais se identificam por 

desmistificarem o olhar de repúdio à emancipação feminina ocorrida ao longo do século 

XX.  A  diferença  são  as  abordagens.  Este  capítulo  é  dedicado  à  análise  de  folhetos 

escritos por homens para um público que ainda está na  fronteira entre a  influência de 

valores  patriarcais  e  um  olhar  mais  contemporâneo  em  relação  à  mulher,  fundindo  o 

deleite produzido no ciclo cômico­satírico com o registro de situações novas, ocorrido 

no ciclo histórico­circusntancial. Assim, neste momento da tese começará a surgir uma 

ambigüidade dentro do olhar masculino que, ao mesmo tempo em que registra e admite 

os novos hábitos vivenciados pela  feminista, não deixa de ter um olhar  irônico a estes 

mesmos costumes. Esta ambigüidade  expressa a  própria dubiedade do olhar do  leitor, 

que está na  fronteira entre a  influência de valores patriarcais e a desconstrução destes 

mesmos valores. Daí, a denominação dos textos desta etapa de ilhas fragmentadas, pois 

exprimem também a fragmentação do olhar de seu público. 

A segunda etapa do terceiro capítulo é composta pelo tópico O olhar da mulher 
sobre  a  mulher  no  cordel  cujos  folhetos  cruzam­se  por  serem  cordéis  escritos  por 
mulheres  sobre  mulheres.  Há,  então,  uma  nova  relação  entre  texto  e  leitor,  pois  se 

destaca  um  novo  público  o  qual  almeja  que  as  experiências  femininas  se  exprimam 

através  de  novos  enredos  cujo  propósito  é  fazer  com que  o  silêncio  feminino  fale. O 

resultado são textos que algumas vezes fogem a paradigmas correntes, sendo compostos



67 

por uma pluralidade de vozes ansiosas por  falarem. De modo que não é uma mulher, 

mas  muitas  que  se  apresentam  como  personagens  de  várias  situações,  negadas  na 

maioria  dos  cordéis  do  século  XX.  Os  textos  mudam  porque  os  olhos  do  público 

também mudam. Mulheres começam a  interagir de modos diferentes com os  folhetos, 

opinando  e  dialogando  direta  ou  indiretamente  com  as  autoras.  É  o  caso  do  diálogo 

entre Salete Maria e seu público feminino em um blog atualizado constantemente com 

opiniões de leitoras sobre os textos, expondo suas interpretações e suas vivências acerca 

dos textos. Em outras situações, adolescentes participam de um programa de letramento 

em Campina Grande, lendo os textos de Maria Goldelivie para associar a aprendizagem 

das letras com a compreensão de seu próprio universo feminino. 

Com essa mudança do público do cordel, passa a ser necessário que as autoras 

expressem memórias de si e do outro, que, por si só, são memória femininas que giram 

em torno da representação de experiências femininas que escorrem diante dos olhos das 

leitoras.  E  estas  experiências  são  tão  particulares  que  tornam  a  linguagem  de  alguns 

textos também particulares. 

Os textos de Salete Maria são tão particulares que não se prendem a ciclos, mas 

os explodem, pois não se comprometem com eles. Apesar da linguagem em sextilha, da 

xilogravura como rosto interpretativo dos enredos, há mais do que narrativas, há de fato 

o comprometimento de recriação de subjetividades femininas que se expressam através 

de  linguagens diversas.   Nos cordéis da autora, o mote da construção de um texto vai 

além de contar um causo. Pode ser a paráfrase de cantigas de roda, como acontece com 

o cordel Embalando meninas em tempo de violência que reverte o costume tipicamente 

feminino  de  usar  cantigas  para  fazerem  os  filhos  adormecer  em  cantar  a  fim  de  que 

muitas  mulheres  despertem  para  o  problema  social  que  é  ainda  a  existência  de  lares 

baseados  na  imposição  da violência masculina  como o  exercício  de domínio  sobre  a 

casa  e  a  mulher.  E  pode  também  ser  estruturado  através  de  antíteses  que  venham 

desconstruir a oposição de espaços e de papéis a partir da oposição entre sexo  frágil  e 

forte, como acontece com o cordéis Lugar de mulher e Mulheres fazem.  Nestes cordéis, 
a  intenção do público não é a de deleite com o humor, nem da apreensão de um valor 

religioso, como ocorre nos cordéis do segundo capítulo, mas de observar experiências 

femininas  ocultadas  ou  distorcidas  por  um  discurso  patriarcal.  São,  portanto,  novas 

vozes  do  cordel  para  novos  olhos  em  relação  a  esta  manifestação  popular.  Assim,  a 

estruturação dos cordéis vai se modificando, fazendo com que o público se aproprie de 

novos  temas  e  linguagens  sobre  a  mulher.  Esta  convivência  de  interpretações



68 

proporciona aos leitores uma riqueza de textos com enredos que se tornam ainda mais 

expressivos,  quando  são  confrontados  às  suas  capas,  enquanto  elementos  estéticos 

relevantes para a compreensão do cordel entre­tempos. 

1.5 A mobilidade das capas de cordel entre­tempos 

A  capa  do  cordel  dialoga  com  várias  linguagens,  tornando­se  um  artifício 

estético e semiótico do folheto que colabora para a revelação de significados implícitos 

e  explícitos  ao  texto.  Por  isso,  é mutante,  porque  acompanha  as  diversas  relações  do 

autor  com  variados  contextos  sociais  e  com  as  linguagens  que  os  representam. 

Concorda­se  com  Roger  Chartier  (2002),  quando  afirma  que  os  textos  impressos 

dependem dos dispositivos tipográficos 18  para construção de seus sentidos, defendendo 

que a imagem da capa do folheto têm a função de imagem­símbolo em relação ao título, 

na medida em que fornece pistas sobre o sentido geral do texto. 

Segundo  Liêdo  Maranhão  de  Souza  (1981),  inicialmente,  as  capas  brasileiras 

eram  compostas  por  título  e  nome  do  autor,  acompanhados  por  vinhetas.  Daí,  a  sua 

denominação  de  folhetos  sem  capa.  Depois,  passaram  a  ser  representadas  por  um 
caricaturista  popular,  que  fazia  desenhos  para  as  capas  de  cordéis,  denominados  de 

desenho  popular.  O  propósito  destas  capas  era    representar  tipos  sociais,  ou  seja, 
pessoas  da  rua  que  o  autor  satirizava  para  expressar  um  pouco  de  sua  própria 

representatividade  social.  Entre  os  exemplos  destes  folhetos,  destaca­se  o  texto 
Descrição das mulheres conforme os seus sinais, cuja data não é apresentada. Contudo, 

torna­se um texto relevante na história de cordel, porque a sua capa, além de ser citada 

em mais  de  um  livro  sobre  o  cordel 19 ,  torna­se  uma  representação  expressiva  de  um 

olhar sobre a mulher do início do século XX, como é observado abaixo: 

18 Segundo Roger Chartier (2002), a dependência do cordel em relação aos recursos tipográficos é ainda 
maior, pois as particularidades formais fornecem atributos ao cordel de um texto popular que se distingue 
de uma cultura dita letrada. 
19  Nas  obras Folhetos populares:  suas  capas e  suas  ilustrações  (SOUZA,  1981), Antologia poética da 
literatura de cordel  (BATISTA, 19677) e Antologia de literatura de cordel  (LOPES, 1982), a capa do 
cordel  Descrição  das  mulheres  pelos  seus  sinais  é  reverenciada  isoladamente  do  texto  como  uma 
expressão  relevante  dos  cordéis  de  desenho  popular.  O  que  comprova  a  importância  desta  capa  como 
representação estética deste grupo de textos cujo desenho torna­se um artifício relevante na composição 
dos significados textuais.



69 

Embora o desenho expresse a forma de se vestir da mulher do início do século XX, 

sua importância se torna maior quando vai além da descrição de hábitos. E torna­se um 

recurso  de  linguagem  que  corrobora  para  a  composição  de  estereótipos  femininos 

segundo o discurso medieval da mulher como ornamento  (BLOCH, 1995). A pintura, 

que  inicialmente era  feita em calçadas, é digerida pelo cordel,  tornando­se um recurso 

expressivo  de  construção  de  sentido.  Como  é  observado  pela  composição  das 

personagens  da  capa,  tão  pequenas  e  magras  que  se  forem  tirados  os  apetrechos, 

tornam­se  inexpressivas.  Esta  intenção  é  confirmada  pela  estruturação  do  cordel  cuja 

intenção  é  enumerar  personagens  cuja  identidade  moral  e  social  realiza­se  pela 

articulação da descrição do corpo com o comportamento das personagens. Seguem­se 

seis  páginas  do  folheto,  onde  as  estrofes  são  costuradas  por  citações  de  mulheres 

corrompidas  ou  idealizadas  pelos  seus  “sinais”.  Nenhuma  personagem  é  nomeada  ou 

tem direito à fala. O autor se refere às personagens, fazendo uso de um humor velado, 

próprio às  cantigas de escárnio medievais e  típico dos  folhetos enquadrados no ciclo­ 

satírico 20 ,  para  transformar  as  personagens  em  apenas  imagem,  fortalecida  ou 

enfraquecida  por  seus  ornamentos.  Daí,  a  importância  do  desenho  popular  como  um 

recurso  estético  que  é  ressignificado  no  cordel,  colaborando para  a  construção  de  seu 

sentido. 

Segundo Liêdo Maranhão de Souza (1981), o desenho, aos poucos, é substituído pela 

xilogravura  e  pela  zincogravura  que  retomam  a mesma  relação  intersemiótica 21  entre 

figura e  conteúdo. Contudo, a origem da xilogravura é mais antiga do que o desenho 

20  Segundo  Marcus  Accioly,  o  ciclo  satírico  (1980,  p.41)  é  o  ciclo  do  humor  “do  graça­gracejo,  do 
anedótico, do chiste, do apelido, da mangação, da pilheria baixa e da elevada ironia” 
21 Como será analisado na maioria das capas dos capítulos 1, 2 e 3.



70 

popular.  Conforme  Zodoy  (apud  BORGES,  1983,  p.182)  a  técnica  artesanal  de 
impressão “tendo como base tacos, pedaços de madeira, remonta à antiguidade oriental, 

presumindo­se que o primeiro trabalho  ilustrado tenha ocorrido no ano de 868, com a 

publicação de Sutra Dame, na China”. O autor afirma que a xilogravura só chegou ao 

mundo  ocidental  no  século XIV  para  a  cópia  de  santos  e  de  cenas  bíblicas. Adriana 

Zierer (2002) confirma esta intenção, quando afirma que A Arte do Bem Morrer foi um 

das primeiras xilogravuras feitas na Europa, com o objetivo de estabelecer um “sermão 

visual”,  que mostrasse  aos  devotos  o  seu  futuro  de  acordo  com  suas  ações.  Como  é 

observado abaixo:



71 

Segundo Zierer (2002), esta xilogravura expressa o momento em que um cristão está 

às  portas  da morte,  demonstrando  a  grande preocupação  dos  fiéis  com este momento 

específico de suas vidas. A imagem expressa a crença do homem medieval de ir ou para 

o céu ou para o inferno depois da morte. Estes dois espaços também são tematizados no 

cordel,  trazendo à tona o desejo do nordestino de subir aos céus  (locus de glória)  e o 
medo de descer ao inferno (locus horribilis repleto de diabos zoomorfizados). O curioso 

é como estes espaços maravilhosos são recriados nas narrativas de cada folheto, sendo 

alterados  conforme  a  vivência  do  nordestino  que  ambiguamente  ainda  tem  um  olhar 

arcaico, mas vanguardiza­se, à medida que permite novos espaços simbólicos conforme 

a sua época e o seu contexto. 

É  a  partir  desta  função  religiosa  da  xilogravura  na  Idade  Média  que  Zody  (apud 
BORGES, 1983) levanta a hipótese de que a xilogravura começou a ser usada no Brasil 

com  uma  função  catequética  de  fixação  da  religião  católica  no  país,  sendo  usada  em 

orações  e  em  estampas  de  santos. Apesar  da  forte  influência  do  discurso  religioso  no 

cordel até hoje, acredita­se que a relação entre folheto e xilogravura não começou a ser 

usada no cordel no período de colonização com uma função catequética, a exemplo do 

que ocorre depois. 

Segundo Orlando  da Costa  Ferreira  (1977),  não  há  uma  exatidão  completa  para  a 

associação  da  madeira  do  nordeste  à  literatura  de  cordel.  A  data  situada  para  a 

impressão dos folhetos em xilogravura é deduzida por conta da importância de Leandro 

Gomes como um dos primeiros a imprimir folhetos, a partir de 1888. No entanto, nada é 

certo. Sublinha­se na argumentação de Ferreira (1977, P.122) a hipótese da convivência 

entre  jornal  e  cordel  como  objetos  de  impressão  de  xilogravuras,  demonstrando  a 

“similaridade do caráter­grotesco, caricato, fantástico das duas séries de gravuras: a dos 

cabeçalhos  de  jornais  e  a  das  capas  dos  folhetos”.  Este  argumento  é  confirmado  por 

Jeová  Franklin  de  Queiroz  (1982,  p.  61)  quando  afirma  que,  na  primeira  década  do 

século XX, um jornal do interior do Rio Grande do Norte, O Mossorense, já “utilizava a 
xilogravura para destacar as  notícias,  a publicidade ou os artigos mais  importantes de 

sua edição”. De modo que as figuras já tinham um denso “detalhamento de traços e de 

poder de síntese na representação do drama, da aflição e dos raros momentos de alegria 

da gente secularmente companheira da escassez” (QUEIROZ, 1982, p. 61). 

A hipótese e o exemplo expostos acima ampliam o argumento da minha dissertação 
O mito  do  cangaceiro  no  cordel  (2001)  sobre  o  diálogo  entre  jornal  e  cordel,  pois  o 
cordel não só dialogou com o jornal, quando almejou ser jornal do povo que divulgava



72 

circunstancias  recriadas  como  causos  populares, mas  também,  quando  usou  a mesma 

linguagem não­verbal caricata dos jornais para apoiar a construção de seus textos.  É o 

caso do cordel O fazendeiro que castrou o rapaz porque namorou a sua filha. 

Como em alguns cordéis franceses, a imagem da capa leva a compreender a temática 

do  folheto  pela  ilustração  de  uma  das  cenas,  descritas  ao  longo  da  narrativa 

(CHARTIER, 2002). A xilogravura retrata uma situação de castração em que o folheto 

cita como um fato que se tornou notícia de jornal. A pretensão do folhetista é traduzir o 

acontecimento  para  a  linguagem  do  cordel,  comportando­se  como  um  “avalista  dos 

fatos”  que,  por  estar  em  contato  natural  com  seu  público,  acha­se  na  condição  de 

apreender  o  acontecimento  com  sua  sensibilidade  e  o  retransmitir  numa  linguagem 

popular,  dentro  do  campo  de  referência  de  seus  leitores  (CURRAN,  1997).  Neste 

sentido,  o  texto  pretende  ter  a  função  de  um  jornal  do  povo 22 ,  ou  seja,  de  um  relato 

poético  cuja  peculiaridade  é  dar  um  enfoque  particular  a  situações  vivenciadas  pelo 

22 O auge do cordel como  jornal do povo  ocorreu no  início do século XX, quando o  folheto dialogava 
com  os  jornais  para  “registrar”  os  feitos  dos  cangaceiros.  Segundo Ruth  Terra  (1983),  o  advento  do 
cangaço organizado coincide com o  início da publicação sistemática dos  folhetos, passando a ser o seu 
tema preferível.  Chega  até  a  supor  que  esse movimento  contribui  em  grande medida  para  firmar  essa 
literatura.



73 

nordestino, expressando a “cosmovisão das massas de origem nordestina e as raízes do 

nordestino na linguagem do povo” (CURRAN, 1988, p.20). 

A  cena  registrada  na  capa  recria  uma  situação  de  opressão  com  rastros  do 

coronelismo, em que o fazendeiro tem o poder político de um patriarca “que decide as 

suas questões através de suas preferências pessoais e de  suas  relações de  família  e de 

amizade” (LEITE, 1983, p. 313). A temática central do texto, então, é a da lavagem da 

honra  feminina, através da castração masculina como manifestação de poder patriarcal 
23 .  A  capa  do  folheto  comprova  este  intuito,  demonstrando  o  momento  em  que  um 

menor  de  dezesseis  anos  está  para  ser  castrado  pelos  “jagunços”  de  um  coronel, 

desenhados com a mesma face, a fim de ressaltar o poder do fazendeiro sobre homens 

que passam a ter o mesmo rosto para seguirem as suas ordens. 

Apesar da importância do exemplo citado acima, acredita­se que a xilogravura não se 

limita  apenas  ao  registro  dos  acontecimentos.  Concordamos  com  Jeová  Franklin  de 

Queiroz  (1982,  p.58),  quando  afirma que  é  “uma  importante  técnica  de  representação 

gráfica das crenças, valores e tradições sertanejas, mantendo, desse modo, estreito grau 

de  compromisso  e  de  identidade  cultural  com  o  universo  da  literatura  popular  em 

versos”. Contudo,  também  se  defende uma mobilidade  na  relação  entre  xilogravura  e 

texto, que  faz com que o cordel esteja em movimento, assim como acontecia com os 

folhetos da Idade Média, quando as figuras dos textos repetiam­se na literatura popular, 

adquirindo  simbolismo.  Segundo  Orlando  da  Costa  Ferreira  (1977)  havia  tipos  fixos 

para narrativas religiosas, figuras de reis, de guerreiros, ou mesmo para cenas de guerra 

ou  de  naufrágio.  As  chapas  repetiam­se  e  multiplicavam­se.    A  xilogravura  era  a 

mesma, mas  a  intenção  simbólica  se modificava  a  cada  nova  relação  com o  texto. A 

intenção desta tese é mostrar como as capas dos cordéis brasileiros, apesar de repetirem 

estereótipos  entre  textos,  com  a  mesma  ou  com  novas  imagens,  sempre  constroem 

novos significados, que tornam o cordel uma cadeia de textos que, ao mesmo tempo em 

que retoma o passado, vanguardiza­o com novas linguagens. Como é notado na variação 

de  capas,  temas  e  autores  referentes  ao  título  O  exemplo  da  mulher  que  vendeu  os 
cabelos e visitou o Inferno. 

23  Os  rastros de patriarcalismo podem ser observados na capa, quando é comparada a cena descrita na 
xilogravura com uma cena narrada por Gilberto Freyre (1995, p. 339) quando afirma que havia casos em 
que  sinhá­moças  entregavam­se  a  molecotes.  Quando  a  família  sabia,  intervinha  a  moral  paterna: 
“castrava­se com uma faca mal afiada o negro ou o mulato, salgava­se a ferida e, depois, enterravam­no”. 
Esta  cena,  registrada  por Freyre,  tem a mesma  função    da  capa  de mostrar  como os  senhores  de  terra 
poderiam  exercer  a  sua  função  de  patriarca,  através  do  exercício  da  violência  em  relação  a  qualquer 
indivíduo que maculasse a sua imagem de donos de terras, filhos e mulheres.



74 

J. Borges (BORGES; COIMBRA, 1983) afirma ter sido o primeiro a utilizar o 

mote  em  1967,  quando  no  sertão  do  agreste  apareceram  homens  que  se  propunham 

cortar os  cabelos  de  sertanejas  e  vendê­los.  Por  isso,  pretendeu  escrever  um  texto  de 

crítica a esta “nova” situação, colocando, no inferno, as mulheres que vendessem seus 

cabelos.  Tanto  que  na  xilogravura  encontra­se  um  homem  (vendedor  de  cabelos)



75 

cortando o cabelo de uma mulher de vestido longo e braços fechados, que no texto é a 

esposa do narrador,  entusiasmada com a moda. Já a suposta segunda versão modifica a 

relação vendedor e esposa na xilogravura para a de Diabo (e o vestido da protagonista 

diminui. Essas alterações vão modificar a qualidade e o enfoque do segundo enredo, que 

usará a demonização feminina aliada ao olhar patriarcal e católico. 

Com o passar do tempo, a simbologia das capas vai se modificando. Todavia, ainda 

sobrevive  em  muitos  cordéis  a  intenção  machista  de  fixar  tipos  adaptados  a  épocas 

próprias. No  começo  do  século XX,  os  cordéis  no  formato  do  romance  (de  tamanho 

maior)  passaram  a  ter  a  reprodução  de  cartões  postais  românticos  de  “belle  époque”, 

representando  situações  lírico­amorosas  (BENJAMIM,  2004).  Segundo  Ricardo  Luiz 

Carrejo Silva (apud SOUZA, 1981), nestas mesmas situações, as  ilustrações das capas 
não  se  identificam  com  as  histórias  dos  poemas. Os  cordelistas  escrevem  o  poema  e 

pegam um cartão postal que se aproxima da história. Muitas vezes, as pessoas retratadas 

“estavam  com  vestimentas  diferentes  e  em  locais  diferentes  daqueles  contados  nos 

folhetos. O que importava era que falava de romance, bastava que o cartão retratasse um 

homem e uma mulher”. 

Uma relação semelhante  vai ocorrer com o diálogo entre cinema e cordel,  seja  na 

retomada de seus temas de amor, de “bang­bang”, da bíblia e da história universal, seja 

no uso de fotos de artistas de cinema das décadas de 30, 40 e 50 nas capas dos folhetos 

(SOUZA,  1981).  Entre  outros,  Liêdo Maranhão  de  Souza  cita  o  exemplo  da  foto  de 

Marlon Brando, vestindo a túnica romana no filme de Júlio César, que no cordel é usado 

na capa do folheto O filho de Ali­Babá. 

Esta transitividade de imagens das capas de cordel é já uma reminiscência da relação 

entre  xilogravura  e  texto,  presente  nos  folhetos  da  cultura  popular  européia.  Segundo 

Peter Burke (1989, p.160), um entalhe xilográfico podia ser usado em diversos livretos 

populares para ilustrar estórias diferentes. Numa oficina gráfica de Catalunha, no século 

XVIII,  fez­se  uma  imagem  de  São  Jaime  que  servia  também  como  São  Jorge  e  São 

Martinho, pois  todos eram  considerados  soldados 24 . É esta  ressignificação da  imagem 

internalizada  no  cordel  que  será  observada  neste  trabalho.  Os  recursos  vão  se 

modificando, mas a relação móvel entre capa e texto continua.  No cordel O rapaz que 
apanhou  das moças  porque  não  sabia  namorar,  observa­se  como  o  autor  popular  se 

24 Segundo Peter Burke (1989, p.160) “imagem de um rei sentado ao trono com uma figura aproximando­ 
se dele podia ser usada para ilustrar muitos episódios diferentes. A mesma composição de um banquete 
podia ilustrar o banquete de Baltazar, o casamento em Canaã ou a última ceia”.



76 

apropria do cinema para usá­lo em função da intenção temática do cordel, fazendo com 

que uma foto de uma cena de um filme perca o seu sentido original para se tornar mais 

um recurso de construção do perfil da personagem: 

A fotografia estabelece uma  ironia em relação ao título e ao próprio enredo, visto 

que o rapaz apanha das moças por não ter relações sexuais com elas atrás da igreja. As 

mulheres  batem  porque  desejam  os  beijos  de  cinema,  apresentados  na  fotografia  do 

cordel, mote  do  texto. Neste  sentido, o  folheto  dialoga  com o  cinema,  recriando uma 

visão sobre a mulher que busca emancipação. No entanto, como o folheto vanguardiza­ 

se  sem  se  desligar  de  um  olhar  arcaico  acerca  da  realidade,  este  comportamento  é 

castigado. O personagem agredido vinga­se das mulheres, mexendo com a sua fraqueza, 

abordada segundo um olhar machista: a incapacidade feminina de sustentar dignamente 

uma família sozinha. Assim, engravida dezesseis mulheres em dezoito dias. 

A narração da vingança com zombaria e exagero, próprios do ciclo cômico­satírico 
confirma a pretensão de subordinação feminina a uma voz masculina, trazendo à tona a 
relação de poder entre gêneros, tema do segundo capítulo. Dessa forma, a capa torna­se 

um  espaço  de  “flutuantes  significados”  (WALTER,  1998),  pois  projeta  perspectivas 

conflitantes sobre a relação entre o cinema e a mulher. Os beijos de cinema podem ser 

uma ironia em relação à influência do cinema para a formação de mulheres desviadas de 

uma norma moral sertaneja e, ao mesmo tempo, uma metáfora em relação à realização 

sexual,  ocorrida  sempre  atrás  da  igreja,  ou  seja,  marginalizada  e  excluída  por  uma



77 

mentalidade católica. A intenção da sobrevalorização da figura masculina é ainda mais 

bem ressaltada, quando o mesmo texto é representado pela xilogravura de J. Borges: 

Para aludir ao clímax do enredo, quando Oscar mantém relações sexuais com várias 

mulheres,  a  xilogravura cria uma segunda situação, alheia ao enredo, em que Oscar  é 

comparado a um sultão “servido” por várias mulheres. Este toque particular de humor 

dado pelo gravador à nova versão do cordel ressignifica o texto. Se na primeira versão 

do enredo, a relação entre foto e versos colabora para a efetivação da ironia em relação 

ao poder de persuasão do cinema a comportamentos libertinos femininos, na segunda, o 

que  se  ressalta  é  o  complexo  de virilidade,  ou machismo que  impulsiona o  homem  a 
definir  a  sua  masculinidade  pela  quantidade  de  mulheres  capaz  de  possuir  (NETO, 

1980). 

Também observamos que  esta xilogravura se diferencia das outras pelo uso da cor 

vermelha para recriar uma situação do texto, demonstrando também uma mutabilidade 

da  xilogravura,  ao  longo  do  desenvolvimento  das  capas  no  cordel.  Segundo  Roberto 

Benjamim (2004)  foi Dila quem desenvolveu a  impressão popular a cores, com várias 

alternativas  (folk­offset).  Entretanto,  esta  técnica  já  se  estendeu  para  outros  autores 

populares. Além da xilogravura acima,  J. Borges ainda elaborou outras como A moça 
que virou jumenta porque falou de topless, analisada no segundo capítulo, em que a cor 
vermelha  aparece para  sublinhar  o  clímax da  narrativa. Conforme Roberto Benjamim



78 

(2004, p. 70) o uso das cores na xilogravura expressa a variação das capas na história do 

cordel,  visto  que  uma  das  motivações  para  o  uso  da  cor  nas  capas  foi  a  forte 

popularidade  dos  “folhetos  editados  pela  Luzeiro,  em  São  Paulo,  com  capas  em 

policromias industriais”. 

Segundo Benjamim (2004, p. 65), é com a Editora Luzeiro Limitada, em São Paulo, 

que  os  folhetos  tiveram  um  formato  fixado  com  13,5  X  18.5  cm  e  cada  exemplar 

contava  com  32  páginas.  O  tamanho  da  “publicação  permitia  a  alteração  da  forma 

tradicional, passando a contar com duas colunas por folha de corpo e tipo menor, com o 

que a publicação, algumas vezes,  figurava com mais de um poema.” As capas, então, 

passam a ser confeccionadas a partir de mais de duas cores e os desenhos passam a ser 

encomendados  pela  Editora.  A  impressão  produzida  no  leitor  é  que  estas  alterações 

aproximam a linguagem do cordel à das histórias em quadrinho, capazes de gerar novas 

ordens e técnicas narrativas, mediante a combinação original de tempos e  imagens em 

um relato de quadros descontínuos, contribuindo para mostrar a potencialidade visual da 

escrita  e  o  dramatismo  que  pode  ser  condensado  em  imagens  estáticas.  Além  do 

tamanho,  do  colorido  e  do  formato  semelhantes,  observamos  a  inserção  de  uma 

seqüência  de  imagens  nos  cordéis. O  que,  de  fato,  é  uma  tradução  de  um  recurso  já 

existente  nos  cordéis  franceses  correntes  na  Idade Média.    Sobre  isto, Roger Chartier 

(2000,  P.180)  fala  do  surgimento  de  uma  série  de  imagens  nos  cordéis  ligadas  às 

seqüências do texto. Para tanto, explica duas  relações diferentes entre  imagem e  texto 

escrito. Em uma,  “a  série  de  imagens  vem  em primeiro  lugar  e  o  texto  impresso  não 

passa  de  um  comentário”  e  em  outra,  “as  imagens  vêm  ilustrar  um  texto  já 

estabelecido”.  Nos  cordéis  brasileiros,  a  série  de  imagens  ilustra  o  texto,  tornando­se 

uma  segunda  narrativa  que  apóia  a  principal,  escrita  em  versos,  quando  são 

apresentados  desenhos  de  cenas  mais  importantes  do  enredo,  acompanhando  o 

desenvolvimento  da  narrativa,  como  se  observa  uma  das  figuras  incluídas  dentro  do 

cordel A mulher que enganou o diabo:



79 

A  foto  ilustra uma das páginas do cordel em que a  linguagem não­verbal expressa 

uma  situação de pré­confronto entre o Diabo e um homem por conta de uma mulher. 

Um dado novo trazido pela imagem é que o diabo e o marido ofendido são dois homens



80 

de  “raças”  distintas  em oposição,  idéia  aludida  na narrativa,  através  do  uso  do  termo 

“Preto” para denominar o diabo. O posicionamento da personagem feminina na  figura 

justifica  a  sua  condição  de  “esposa  de”  que  busca  evitar  o  confronto,  ao  acalmar  o 

esposo com uma postura suave oposta à “brabeza” do marido, usada para justificar a sua 

intenção de ser dono do lar e da mulher.  Na narrativa, há ainda mais três outras páginas 

onde  a  imagem  aparece  para  reforçar  uma  intenção  presente  nas  estrofes  sempre 

colocadas  acima.  De  modo  que  o  encadeamento  entre  figuras  constrói  uma  segunda 

narrativa,  apoiando  a  primeira,  representada  pela  narrativa  verbal  cujo  propósito  é  a 

valorização de uma perspectiva patriarcal,  enquanto  discurso  ideológico predominante 

no texto, analisado mais detalhadamente em nosso terceiro capítulo. 

Todas  estas  modificações  no  cordel  demonstram  como  a  capa  do  folheto  atua  na 

construção  da  representação  simbólica  do  imaginário  popular  e,  como  o  mesmo  se 

encontra numa situação de fronteiras. A presença de capas, que se expressam através de 

desenhos, de xilogravuras, de fotos de cinema, de cartões postais, de imagens impressas 

em  computador,  demonstra  a  inesgotabilidade  de  relações  do  artista  com  o mundo  e 

com outras linguagens. 

Nos  próximos  capítulos,  a  compreensão  de  cada  folheto  estará  associada  à 

representatividade de suas capas, expostas e analisadas de  acordo com os versos.   Do 

diálogo efetivado entre capas e textos, será notado, no segundo capítulo, que os textos 

em  que  ainda  sobrevive  um  olhar  conservador  sobre  a  mulher  não  podem  ser 

considerados imutáveis. Estão na fronteira entre o passado e o presente, pois divulgam 

valores arcaicos numa linguagem presentificada pelo olhar do cordelista o qual bebe em 

novas  linguagens  que  se  tornam  intertextos  importantes  para  o  fortalecimento  da 

qualidade  do  cordel.  No  terceiro  capítulo,  será  notado  que  muitas  capas  só  se 

expressarão  através  da  xilogravura,  não  expondo  a  quantidade  de  inovações  de 

linguagem  da  capa,  apresentadas  ao  longo  do  segundo  capítulo.  Desta  forma,  a 

linguagem  das  capas  dos  cordéis  do  terceiro  capítulo  será  mais  tradicional  do  que  a 

inovação de abordagens em relação à mulher presentes nos textos. 

Estes exemplos demonstram que o cordel se renova segundo caminhos e abordagens 

diferenciadas. Se o enfoque dos textos é o de uma ruptura com um discurso patriarcal e 

católica, o  terceiro capítulo, de  fato, é uma nova abordagem sobre o cordel  no século 

XXI.  Neste  capítulo,  as  capas  tornam­se  artifícios  estéticos  de  construção  de 

subjetividades  femininas,  valorizando  a  recriação  de  novas  situações  e  imagens  da 

mulher que venham a romper com as experiências recorrentes no cordel. Se é analisada



81 

a  quantidade  de  diálogos  entre  as  capas  de  folhetos  e  novas  linguagens  que  os 

cordelistas têm acesso, os textos do segundo capítulo tornam­se exemplos expressivos, 

porque presentificam­se, sem abandonar a sua ligação com o passado. O importante da 

relação entre os dois capítulos é a constatação de que o cordel é uma eterna memória 

viva que  se  reconstrói  sem  abandonar  a  sua origem. Estes  textos podem compor uma 

cadeia  de  folhetos  que  se  complementam,  como  ocorre  com os  folhetos  do  segundo 

capítulo  ligados  pela  predominância  de  um  discurso  patriarcal  e  católico.  Podem  ser 

folhetos  que  fragmentam  esta  cadeia,  como  acontece  com  os  cordéis  escritos  por 

homens com um novo olhar a respeito da mulher, ou ser “novos” textos que se propõem 

a compor uma nova cadeia de  folhetos conforme um olhar  tipicamente  feminino. É  a 

partir desta variabilidade de perspectivas sobre o cordel que se defende que ele seja uma 

forte  expressão  da  cultura  popular  que proporciona  olhares  diferentes  sobre  a mulher 

entre o século XX e XXI.



82 

CAPÍTULO 2 

A demonização feminina no cordel 

Neste capítulo, são analisados cordéis cujas protagonistas centrais são mulheres 

e apresentadas estórias e experiências particulares que revelam a construção de papéis 

sociais  femininos  segundo um enfoque patriarcal. Todos os textos  se  identificam pelo 
traço  do  autor  popular  ser  o  sujeito  do  discurso,  reservando  à mulher  a  categoria  de 

objeto, corpo sobre o qual projeta seus próprios fantasmas. As personagens femininas se 

tornam, então, fantoches nas quais a voz masculina é emitida. O corpo das protagonistas 

se torna o campo de exercício de poder. “O homem fala sobre a mulher, pensando falar 

por ela. Descreve seus sentimentos, pensando descrever os dela. Imprime, enfim, o seu 

discurso masculino (muitas vezes machista) sobre o silêncio feminino” (SANT´ANNA, 

1985, p.10). Desta  forma, a  intenção deste capítulo é observar a construção dos perfis 

femininos mais comuns no cordel ao longo do século XX, enumerando e analisando os 

estereótipos  sobre  a  mulher  mais  correntes  em  cordéis  que  se  fundamentam  em  um 

discurso católico e patriarcalista. Para tanto, analisamos a construção dos personagens a 

partir  de  uma  fundamentação  mitológica,  pois  acreditamos  que  muitos  modelos  de 

comportamento  femininos  são  baseados  em  arquétipos,  gerados  a  partir  de  mitos 

dissolvidos no imaginário popular. Durante a análise, vamos observar a composição de 

dois tipos femininos: a mulher de casa e a mulher de rua. 

O perfil  da mulher  de  casa  será  sustentado  em dois mitos: Eva  e Maria. Cada 

mito  dará  uma  abordagem  à  mulher  na  família.  Daí  a  importância  do  subcapítulo  A 
peleja  entre  a mulher Eva  e  o  diabo  negro  para  a  reconstrução  de uma mentalidade 
patriarcal no cordel que analisará o olhar caricato sobre a “malícia” feminina inspirada 

em  Eva  em  oposição  à  idealização  da  maternidade  de  Maria,  recriada  no 

comportamento  das  personagens  mães  adequadas  ao  perfil  da  mulher  religiosa  e 

seguidora  de  princípios  patriarcais.  Esta  última  será  analisada  nos  subcapítulos  A 
Descida  aos  infernos  pelas  filhas  arrependidas  e  A  metamorfose:  artifício  de 

reconstrução de preconceitos patriarcais no cordel. 
O perfil da mulher de rua será analisado, sobretudo, de acordo com o modelo de 

Maria Madalena que sustentará as  imagens da prostituta no subcapítulo As Madalenas 
do cordel e das filhas desobedientes a princípios religiosos e patriarcais no subcapítulo



83 

A  Descida  aos  infernos  pelas  filhas  arrependidas  e  A  metamorfose:  artifício  de 
reconstrução de preconceitos patriarcais no cordel. Na construção destes estereótipos 

de  mulher  de  rua  ainda  recorremos  a  outros  mitos,  tais  como  os  de  Lilith,  Vênus, 

Perséfone,  cada  um  associado  a  uma  situação  vivenciada  pela  mulher,  quando  esta 

decide  romper  com  algum  paradigma  de  comportamento  religioso  e  patriarcal. 

Sublinha­se, portanto, a importância dos conceitos de arquétipo, mito e sexualidade na 

construção  do  capítulo. Ambos  ligam­se,  na  construção  do  ethos  feminino  segundo  a 
perspectiva patriarcal, definida mediante a análise de estereótipos freqüentes no folheto. 

Assim,  este  capítulo  será  ainda  composto  pelos  subcapítulos  A  associação  entre  o 
arquétipo e a memória na construção do ethos feminino e A relação entre sexualidade e 

mito na construção do perfil feminino no imaginário popular. Ambos apresentam como 
os conceitos de sexualidade, mito e arquétipo serão abordados neste capítulo e usados 

como artifício de análise dos cordéis. 

2.1 A associação entre o arquétipo e a memória na construção do ethos  feminino 
nos cordéis 

O  sentido  geral  da  palavra  arquétipo  está  associado  ao  seu  significado 

etimológico  de modelo  primitivo,  existente  no  termo  arkhétypo  (BRANDÃO,  2004). 
Este vocábulo  recebeu enfoques diferenciados por Platão e Jung. Platão associou­o às 

idéias  formais  (o  Bem,  o  Belo,  a  Bondade,  a  Verdade),  ou  seja,  visões  abstratas. 

Considera que um determinado objeto pode ser compreendido como expressão de uma 

idéia  mais  fundamental.  Está  idéia  é  um  arquétipo  que  dá  ao  objeto  sua  estrutura  e 

condição especial. Assim, um “determinado objeto é o que é, em virtude da Idéia que o 

define. Uma pessoa é ‘bela’ até o ponto exato em que o arquétipo da beleza está nela” 

(TARNAS,  2005,  p.  20).  Já  Jung  relacionou  o  arquétipo  ao  conceito  de  inconsciente 

coletivo.  Conforme  o  mesmo,  o  inconsciente  coletivo  compõe­se  de  conteúdos  que 

provêm da  possibilidade  hereditária  do  funcionamento  psíquico  em geral,  ou  seja,  da 

estrutura cerebral herdada 25 . Estes conteúdos são chamados de arquétipos, condições ou 

moldes  prévios  da  formação  psíquica  em  geral.  De  acordo  com  esta  perspectiva,  os 

arquétipos  são  modelos  originais,  protótipos,  que  não  são  entidades  fechadas,  pois, 

25  Segundo  Jung  (1991),  o  inconsciente  coletivo  é  constituído  por  um  patrimônio  coletivo  da  espécie 
humana. É o mesmo em qualquer época e lugar.   Como o   ar, é o mesmo em todo lugar, respirado por 
todos e, por isso, não pertencente a ninguém, em particular.



84 

“existem  tantos  arquétipos  quanto  às  situações  típicas  da  vida”  (JUNG,  1964,  p.  69). 

Neste  trabalho,  a  associação  entre  arquétipo  e  inconsciente  coletivo  torna­se 

problemática, por conta de sua atemporalidade e de sua tendência instintiva 26 . 

No  cordel,  a  repetição  dos  arquétipos  corrobora  para  a  definição  de  perfis  e 

comportamentos femininos, mas acreditamos que tais protótipos sejam divulgados pelo 

discurso, ou seja, pelo contato entre grupos. Os arquétipos do folheto são permeáveis de 

cultura a cultura, porque são traçados por um discurso ideológico. Nas culturas grega, 

judaica,  moura  e  medieval­católica  repete­se  um  discurso  patriarcal  que  tende  a 

reproduzir  arquétipos  femininos  bem  parecidos,  os  quais  ganham  forma,  mediante 

narrativas inter­individuais. O estudo do arquétipo passa a ter um enfoque cultural. 

Na visão de Jung, há uma universalidade entre as nossas lembranças que não se 

restringe a uma vivência pessoal, nem a de um grupo, mas envolve a espécie humana e 

pré­humana. É nesta base que está o  inconsciente coletivo. Neste capítulo,  tal  termo é 

substituído  por  memória.  Os  arquétipos  são  analisados  como  partes  da  memória. 

Consideramos a memória do nordestino um cadinho de discursos, recriados ao longo de 

gerações.  Acreditamos que muitas personagens recorrentes no cordel são recriações de 

arquétipos  femininos  que  ganharam  imagens  sólidas,  a  partir  de mitos 27 ,  ao  longo da 

história.  A intenção é de se confrontar alguns mitos femininos a estas personagens, para 

se compreender como a memória popular filtra estereótipos sociais de épocas distantes, 

através de narrativas produtoras de imagens e de modelos de comportamentos morais. O 

fio de ligação entre contextos, aparentemente distantes, é a memória. Por isso, parte­se, 

inicialmente,  do  princípio  defendido  por Maurice Halbwachs  (apud RIBEIRO,  2003), 

de que a memória é história viva e vivida e permanece no tempo, renovando­se e sendo 

construída por um processo de interação social constante. 

Partimos  do  princípio  de  que  muitas  narrativas  míticas  ocidentais  acontecem 

dentro  de  um  sistema  patriarcal,  assim  como  as  narrativas  populares.  E  ambas 

colaboram para se recriar um perfil feminino passivo, adequado a um sistema social de 

origem patriarcal. O  importante é  se buscar espaços onde estas  imagens  se cruzam. A 

26  Segundo  Jung, a  origem do  arquétipo não  é  conhecida;  podendo  se  repetir  em qualquer  época  e  em 
qualquer  lugar  do mundo, mesmo  quando  não  é  possível  explicar  a  sua  transmissão  por  descendência 
direta ou por fecundações cruzadas, resultantes da migração. 
27 Neste sentido, concorda­se com a subjacente conexão entre os princípios regentes e os mitos, efetivada 
por Platão em alguns livros.   Segundo Richard Tarnas (2005, p. 29), em certas obras de Platão (Fédon, 
Górgias, Fedro, A República, As Leis), determinadas qualidades da personalidade são em geral atribuídas 
a divindades específicas, como “acontece em Fedro, onde o filosófo que procura a sabedoria é chamado o 
seguidor de Zeus”.



85 

memória  passa  a  ser  um  processo  vivido,  conduzido  por  grupos  vivos,  em  evolução 

permanente e suscetível a todas as manipulações 28 . Os mitos ocidentais, então, podem 

estar  em  uma  situação  latente  no  imaginário  popular,  e  ser  revitalizados  com  outros 

rostos. O  importante é se observar como são  recriados em personagens atuais e como 

são reatualizados conforme os jogos de poder. Desta forma, concordamos com Junito de 

Souza Brandão  (2004, p.36), quando afirma que o “mito é sempre uma representação 

coletiva,  transmitida  através  de  geração  a  geração  e  que  relata  uma  explicação  de 

mundo”. 

Em alguns cordéis, a personalidade histórica torna­se um mito, quando alcança o 

estatuto de mensagem,  fala, um sistema de comunicação que,  segundo Barthes  (1983, 

p.132) “não se define pelo objeto de sua mensagem, mas pela maneira como a profere”. 

O mesmo autor  também  lembra que  tudo pode “se constituir um mito, desde que seja 

suscetível a  ser  julgado por um discurso”, ou seja, quando um objeto passa do estado 

“de uma existência fechada, muda, a um estado oral, aberto à apropriação da sociedade” 

(BARTHES, 1983, p.132). 

Há  folhetos,  por  exemplo,  analisados  neste  capítulo,  nos  quais Padre Cícero  e 

Frei Damião  tornam­se mitos,  à  proporção  que  têm  seu passado  histórico  deformado. 

Nesse  processo,  os  valores  inerentes  à  imagem  destas  figuras  históricas  não  são 

apagados, mas  servem  de  suporte  para  alimentar  o mito  que  recebe  novos  conceitos, 

gerados pelas interpretações particulares sobre as figuras religiosas. Estas interpretações 

são  conceitos  agrupados  na  memória,  como  resultado  de  “lembranças”  dispersas  em 

sentidos  variados. As  pessoas  olham  não  como  quem vê, mas  como quem  lembra  de 

uma  imagem,  recriada  de  acordo  com  as  suas  perspectivas  e  idiossincrasias.  O 

nordestino se espelha em mitos para traçar suas normas de conduta. Em suma, memória 

e identidade embaralham­se. 

2.2 A relação entre sexualidade e mito na construção do perfil feminino no imaginário 
popular. 

Segundo  Jamake  Highwater  (1982,  p.15),  a  sexualidade  não  representa  um 

fenômeno de todo “‘natural’, mas antes um produto de forças sociais e históricas... uma 

unidade  imaginária,  sendo,  por  isso,  suscetível  às  influências  culturais”.  Tanto  os 

28  Nora  Pierre  (1989,  p.9)  faz  uso  do  conceito  de memória  viva  para  afirmar  que  a   memória  é  vida, 
sempre carregada por grupos vivos e, nesse sentido, “sempre em permanente evolução, aberta à dialética 
da lembrança e do esquecimento, inconsciente de suas deformações sucessivas, vulnerável a todos os usos 
e manipulações, susceptível de longas latências e de repentinas revitalizações”.



86 

costumes, como o papel sexual das pessoas derivam dos paradigmas culturais, da forma 

como a sexualidade se integra nas grandes histórias coletivas que nos dão a noção sobre 

a  realidade  física.  O  mesmo  Highwater  também  lembra  que  (1982,  p.17)  esses 

paradigmas estão retratados pela mitologia, que na acepção mais ampla e afirmativa do 

vocábulo,  “constitui  o  meio  pelo  qual  toda  e  qualquer  sociedade  reage  às  questões 

fundamentais acerca de sua origem, vida e destino”. 

Michael  Foucault  (2006,  p.10)  é  outro  que  defende  o  argumento  de  que  a 

sexualidade  é  um  recurso  expressivo  de  construção  de  identidade,  experiência 

relacionada a “campos de saber, tipos de normatividade e formas de subjetividade” que 

colabora para a “instauração de conjuntos de regras e de normas, em parte tradicionais e 

em partes novas, e que se apóiam em instituições religiosas,  judiciárias, pedagógicas e 

médicas”. Neste capítulo, a construção da sexualidade das personagens será entrevista a 

partir do imaginário dos mitos, numa leitura comparativa. 

Observa­se, de início, a predominância da relação margem e centro no folheto, a 

qual reproduz a idéia de Foucault (2006, p.9) de que se “a sexualidade assume, nas suas 
manifestações,  formas  historicamente singulares,  é porque sofre efeito de mecanismos 

diversos de  repressão a que ela se encontra exposta em  toda sociedade”. A  repressão, 

nos  folhetos,  torna­se  um  elemento  importante,  já  que  está  presentificada mediante  a 

ridicularização  de  personalidades  sociais. Defendemos  que  certas  regras  morais  estão 

“acima”  do  ethos  nordestino,  encontrando­se  fixadas  na  memória  popular  viva, 
enquanto  cadinho  histórico  de  vozes  em  eterno  movimento  e  diálogo:  o  imaginário 

popular feito de vários contares que se reescrevem no cordel simbolicamente. 

2.3  A  peleja  entre  a  mulher   Eva  e  o  diabo  negro  para  a  reconstrução  de  uma 
mentalidade patriarcal no cordel 

A origem dos cordéis de desafio remete à “peleja, combate, debate, discussão e 

encontro”  (TERRA,  1983,  p.60)  entre  dois  cantadores  que  nos  cordéis  se  reproduziu 

como uma luta poética. Ao longo do século XX, ocorreram muitas alterações, ao ponto 

de o improviso próprio à cantoria ser substituído por desafios “imaginários”, inventados 

pelo poeta com um caráter moralizante e satírico. Neste subcapítulo, repete­se o conflito 

destes desafios, inserindo nos cordéis uma situação de peleja entre os personagens diabo 

e mulher que resulta sempre na vitória de uma intenção patriarcal no texto. Esse tipo de



87 

embate  é  característico  daquele  Ciclo  do  Demônio  logrado  (LOPES,  1982,  p.  230), 
onde o diabo, na tentativa de iludir, “acaba sendo iludido”. 

E  quem  ilude  é  a mulher,  que neste  subcapítulo  identifica­se  com Eva,  a  qual 

traz  duas  características  complementares,  embora  contraditórias.  Se  a  mulher  tem  o 

aspecto negativo da sedução verbal 29 , que usa o corpo e a fala para enganar e efetivar o 

seu desejo, por outro lado, ainda identifica­se com o traço de Eva de “virago”, ou seja, 

daquela que vem do homem, é sua parte, já que, se é “o homem a imagem de Deus, a 

mulher é a imagem do homem” (I CORINTHIOS, 11:7, 8). Neste sentido, segundo uma 

perspectiva  medieval,  a  mulher  assume  a  condição  de  “esposa  de”,  aquela  que  está 

hierarquicamente “abaixo” do homem e, por isso, deve serví­lo. A malícia e a sedução 

verbal,  aparentemente de maneira paradoxal,  estarão a  serviço da manutenção de uma 

cosmovisão patriarcal no cordel. A mulher engana, mas em prol da família e do melhor 

para  o  seu  marido.  Apesar  de  a  dissimulação  estar  a  serviço  de  uma  perspectiva 

patriarcal, esta mesma fala masculina denigre o comportamento que a serve, explodindo 

o estereótipo com comentários repletos de misoginia, seja na fala do diabo, seja na fala 

do  narrador,  ambas  interpretadas  pelo  olhar  conservador  do  cordel,  como  será 

observado na análise de dois cordéis diversos, de autores diferentes, que apresentam o 

mesmo título: A mulher que enganou o diabo. 

a) A mulher que enganou o diabo (dois cordéis) 

No primeiro folheto, de autoria de José Costa Leite, a protagonista (sem nome, 

já que em boa parte das produções do cordel a mulher não é nomeada e  isso constitui 

29 O conceito de sedução verbal associa­se à visão medieval de Eva, como representação da mulher, que “ 
por meio da fala, semeou a discórdia entre o homem e Deus” (BLOCH, 1995, p.24)



88 

um  silenciamento)  aproxima­se  de  Eva,  como  parte  do  homem  e  submetida  à 

perpetuação da família, mas sem deixar de ter o aspecto negativo daquela que, tentada 

pela curiosidade, é capaz de usar a  fala para  realizar o  seu desejo. O  folheto  inicia­se 

com um pescador que é apresentado como o esteio de sua casa graças a seu trabalho, o 

tradicional chefe de família. Um dia, descobre um objeto diferente na lagoa onde pesca 

(morador  da  zona  rural)  e  o  leva  para  casa,  onde  a  esposa  dedica­se  aos  afazeres 

domésticos, de acordo com a situação narrada nas estrofes abaixo: 

Ele avistou na garrafa 
Uma fumaça azulada 
Mas como a garrafa estava 
Completamente tampada 
Ele levou para casa 
Sem desconfiar de nada 

E num canto da casa 
Ele botou a garrafa 
Enquanto Isabel ajeitava 
O cabelo com uma marrafa 
Ele foi lá no quintal 
E estendeu a tarrafa 

A mulher botou a ceia 
Muito amável e sorridente 
E depois tratou dos peixes 
Bem satisfeita e contente 
No outro dia, ele foi 
Pra lagoa novamente 

[...] 

A mulher varrendo a casa 
Viu a garrafa tampada 
E avistou dentro dela 
Uma fumaça azulada 
E ouviu mais uma voz 
Falando bem alterada 

E Isabel curiosa 
A garrafa destampou 
E logo se transformou 
Num negro bem alto e feio 
E na frente dela ficou 

O negro numa perna só 
Mangando dela saltava 
Batendo as mãos e sorridente 
De contente assobiava 
Dizendo­me soltou 
Tirou­me de onde eu estava 

­ Onde você estava? 
A mulher lhe perguntou 
Disse o negro: ­ Na garrafa 
E quando você destampou



89 

Eu saí dentro dela 
Porém você nem notou 

A mulher disse:­ Eu não creio 
De você tenho até pena 
Pois você é muito grande 
E a garrafa é pequena 
E você não cabe dentro 
Digo e ninguém me condena 

O negro disse­Eu juro 
Como estava dentro dela 
Há mais de 200 anos 
Que a minha morada é ela 
A mulher disse: Eu só creio 
Vendo você entrar nela 

­ E se você não entrar 
Não venha enganar a mim 
Se você estivesse dentro 
Já tinha levado fim 
O negro disse: ­ É assim 
E para provar a ela 

O negro se transformou 
Numa nuvem de fumaça 
E na garrafa entrou 
A mulher botou a tampa 
Bateu a mão e tampou 

O negro se vendo preso 
Começou logo a chorar 
A mulher disse sorrindo 
­ Você pode se danar! 
Pegou a dita garrafa 
E botou no mesmo lugar 

(LEITE, 1975, pp. 3­7) 

Salta, de início, aos olhos, a influência dos contos orientais das Mil e uma noites, 
graças  a  presença  do  gênio  engarrafado.  O  diabo  é  apresentado–como  acontece  na 

grande parte da produção cordelística – como um “negro feio”, de maneira pejorativa e 

racista.   Mas, o mais  importante para o momento, é o fato de que a postura masculina 

assemelha­se a de Adão, diante do fruto proibido, ou seja, o intertexto bíblico. Sabe que 

há algo diferente na garrafa, mas mantém­se indiferente, deixando­a no “canto da casa”, 

fora  do  centro  do  desenvolvimento  do  equilíbrio  do  lar.  Já  a mulher  é  descrita  como 

“parte” da casa, visto que suas  ações  são: “pôr a ceia” e  “tratar do peixe”. Assim,  há 

uma  aceitação  feminina  em  ser  “parte  da  casa”;  está  satisfeita  com  a  condição  de 

“esposa  de”.  Ao  encontrar  a  garrafa,  ao  contrário  do  marido,  não  age  de  forma 

indiferente. Curiosa como a Eva da mitologia judaica ou a Pandora grega, acaba abrindo 

o objeto,  ou seja, vai além da fronteira imposta ao seu ambiente restrito, prejudicando a



90 

própria ordem da qual deve  fazer parte de maneira passiva. A garrafa é algo que deve 

ser  colocado no  canto,  pois  é  trazido  de  “fora”  pelo marido. Querer  saber  o  que  está 

dentro do objeto é ficar na fronteira entre o “fora” e o “ dentro”, e, com isso, romper o 

equilíbrio. 

Nessa  situação,  o  objeto  novo  na  casa  é  uma  garrafa  com  o  diabo  dentro.  É 

comum  também  a  crença,  no  imaginário  popular,  na  existência  de  garrafas  com 

pequenos diabos criados por feiticeiras como “filhinhos, tornando­se o familiar, espécie 

de  diabinho  doméstico”  (CASCUDO,  1975,  pp.19­20).  Há,  também,  no  Nordeste,  a 

tradição  das  botijas  encantadas,  ou  garrafas  onde  se  enterravam  tesouros  antigos, 

também associadas ao demoníaco. Assim, a garrafa aparece também como força do mal 

em favor do desejo feminino (que, por sinal, neste primeiro momento, a aprisiona pela 

astúcia). 

A mulher liberta o diabo e isso pode também ser visto como metáfora. Dá voz ao 

diabo,  como  Pandora  libertou  os  males  do  universo  e  Eva,  o  desejo  nefasto  pelo 

conhecimento.  O  diabo,  como  dito,  aparece  como  um  homem  “negro”,  “alto”  e 

“sorridente”,  e  pode  ser  visto  como  trickster,  diabo  moleque  semelhante  a  Exu  no 
imaginário  africano,  um  ser  sorridente  e  brincalhão.  Sublinha­se,  nas  brincadeiras  do 

diabo, a presença do assovio, marca da comunicação do diabo no  imaginário popular, 

como resquício no texto de uma cosmovisão medieval (BETHENCOURT, 2004). Esse 

lado moleque  será  ridicularizado  pela  figura  feminina,  como  se  verá. Assim,  o  diabo 

negro  deste  cordel  também  vai  ser  um  outro  tipo  de  propriedade  subjugada  aos 

caprichos do dono da garrafa e da casa. O papel da mulher é lutar para que este tipo de 

subjugação também permaneça. 

Dois  grupos  oprimidos  por  uma mentalidade  patriarcal  entram  em  peleja  para 

que  esta mesma ordem prevaleça.  A personagem mulher,  que  em  tantas  situações  do 

cordel  é  oprimida  por  usar  a  voz  a  favor  da  saída  dos  limites  da  ordem,  vai  usar  a 

mesma “fala” no sentido inverso 30 . A mulher vai usar o jogo de palavras para enganar o 

negro, repetindo a relação homem, mulher e negro do contexto da casa grande/senzala 
apresentado  por  Gilberto  Freyre  (1995).  O  cordel  repete  essa  mesma  hierarquia  do 

marido superior à esposa, bem como da esposa superior ao negro,  tal qual ocorria  na 

relação senhor de terra, sinhazinha e escravo. A intenção é comprovada pela forma bem 

humorada  como  o  “negro”  pedirá  permissão  ao  marido  para  que  tenha  direito  à 

30 Os arquétipos medievais da malícia feminina e da mulher linguaruda vão estar fundidos na composição 
de uma personagem cujo comportamento é favorável à perpetuação de uma ordem patriarcal.



91 

revanche e dispute com a mulher não mais pela palavra, mas a nado numa lagoa, como 

se observa nas estrofes abaixo: 

No outro dia bem cedo 
O negro chegou na lagoa 
Pensando consigo mesmo 
­ A caçada vai ser boa 
A mulher chegou também 
Cantando bonita loa 

A mulher tinha levado 
Outro vestido escondido 
E num pé de bananeira 
Ela escondeu o vestido 
E o diabo sem saber 
Que ia ser iludido 

Na vista do Diabo 
A mulher o seu vestido tirou 
E mergulhou na lagoa 
O diabo também mergulhou 
A mulher saiu e vestiu 
O outro vestido e voltou 

O diabo mergulhou tanto 
Que só faltou se acabar 
Depois levantou a cabeça 
Para não se afogar 
E viu o vestido dela 
Ainda no mesmo lugar 

Ele tornou a mergulhar 
E demorou outro tanto 
Ao levantar a cabeça 
Sentiu o maior espanto 
O vestido da mulher 
Estava no mesmo canto 

Ele ainda mergulhou 
Por duas vezes somente 
Vendo que fora enganado 
Chorou que ficou doente: 
­ Aquela danada 
me enganou novamente 

Foi na casa da mulher 
E chegou lá todo brabo 
A mulher com toda a força 
Pegou no rabo do diabo 
E puxou mais de uma hora 
Que quase arrancou o rabo 

Já expliquei ao povo 
Como é que a mulher faz 
Seu dom de atraiçoar 
Sei que não acaba mais 
Tanto que ela enganou 
Até mesmo Satanás 

(LEITE, 1975, pp.7­8).



92 

A astúcia  feminina é usada a  favor da construção de uma situação humorística 

onde a mulher  ridiculariza o diabo,  fazendo­o nadar,  sem saber que  ela está  longe da 

lagoa e que o vestido colocado às  suas margens  é uma artimanha de  ilusão  feminina, 

bem parecida  com os  artifícios  de  dissimulação  do  diabo  para  enganar  os  homens. A 

mulher  engana­o,  puxando­o  pelo  rabo,  situação  clímax,  representada  na  capa.  O 

desfecho do cordel,  ao  invés de celebrar  a mulher,  acaba por denegri­la, mostrando a 

sua  capacidade  de  ser  uma  ameaça  ao  homem,  capaz  de  até  enganar  o  diabo.  O 

arquétipo  de  Eva  é  dúbio. Ao mesmo  tempo  em  que  serve  a  uma  ordem  patriarcal  é 

capaz de destabilizá­la, através da astúcia, ligada à tentação. 

Já  no caso do outro cordel  homônimo, de autoria de Manuel d’Almeida Filho, 

vemos  a  mesma  intenção  de  colocar  a  mulher  na  situação  dúbia  de  Eva,  segundo  a 

perspectiva  de  um  discurso  patriarcalista.  Porém,  a  diferença  no  tom  se  dá  com  o 

aparecimento  de  elementos  fortemente  eróticos  na  mesma  peleja  entre  o  diabo  e  a 

mulher.  A  peleja,  nesse  contexto,  é  recriada  num  novo  formato  de  capa  e  de 

estruturação  textual,  demonstrando  a  mobilidade  do  cordel  como  recurso  estético  de 

releitura da tradição, ao longo do tempo. Como se observa na capa abaixo: 

A  xilogravura  da  capa  é  substituída  pela  impressão  colorida  a  computador, 

próxima a das revistas em quadrinho, e o tamanho do cordel é aumentado. A  imagem 

também é alterada, bem como a sua representatividade. O diabo perde o seu conhecido



93 

aspecto  zoomorfizado,  mas  continua  sendo  apresentado  com  traços  de  um  negro  de 

lábios grossos e cabelos crespos. O único traço de zoomorfização é a presença de uma 

orelha fora dos padrões humanos, alusão à sua maldade e ao seu forte desejo sexual. O 

comportamento  feminino  também é  alterado.  Se na primeira  versão  de A Mulher  que 
enganou o Diabo, a mulher ridiculariza o diabo, puxando o seu rabo, nesse texto realça­ 
se a sedução, representada na expressão dos olhos femininos e na forma como mexe os 

braços,  indicando  atitudes  a  serem  tomadas. A  situação  de disputa,  própria  às  pelejas 

populares,  inicialmente, é substituída pela ilusão, realizada pelos encantos da mulher e 

mais precisamente por sua beleza, temática de abertura do cordel: 

Muitas mulheres no mundo 
Só exibindo a beleza 
Enganaram vários homens 
Usando nessa proeza 
Os olhos jorrando lágrimas 
Como as armas de defesa. 

Sem falar em muitas que 
Enganaram por paixão, 
Falamos só em Dalila 
Que subjugou Sansão 
Com as tramas diabólicas 
Dos engodos da traição. 

Assim, a mulher demonstra. 
Obter o que deseja, 
Pelos recursos que tem 
Engana a quem quer que seja; 
E quem tentar enfrentá­la 
Só vai perder a peleja. 

Segundo uma lenda, até 
O Diabo foi enganado 
Por uma mulher bonita 
Que o deixou desmantelado: 
Trabalhou que quase explode, 
Findou desmoralizado. (FILHO, 1986, p.1) 

A beleza feminina é evidenciada como aspecto temido pelos homens. Para tanto, 

o  autor  recorre  a  citações  bíblicas  para  fundamentar  o  seu  argumento,  associando  a 

beleza à malícia de Dalila que enganou e dominou Sansão, homem cuja  força não  foi 

subjugada por ninguém. Neste sentido, a beleza é  interpretada como artifício de poder 

que, por isso, deve ser temida, não se limitando apenas ao ornamento, mas estendendo­ 

se  ao  próprio  corpo  feminino,  cujos  atributos  vão  enfeitiçar  o  diabo  –  personagem 

conhecido justamente pela capacidade de encantar os sentidos.



94 

Este cordel traz também uma alteração do papel do marido no lar. Se na versão 

anterior  o  esposo  é  o  centro  provedor  da  família,  agora  ele  é  um  vagabundo  que 

desestabiliza o lar pelo constante desejo de realização do pacto com o diabo, presente no 

imaginário  popular  como  herança  de  uma  mentalidade  medieval  que  afirma  a 

associação  humana  com  o  mesmo  pela  ânsia  de  riqueza,  saber  e  poder 

(BETHENCOURT,  2004,  p.187).  O  marido  deseja  a  riqueza  que  o  diabo  pode  lhe 

proporcionar;  o  diabo,  o  prazer  erótico  que o  corpo  da mulher  daquele  lhe  sugere. O 

pacto com sangue (do diabo) é efetivado com a esposa (ou seja, é esta quem o realiza), 

representando  não  só  um  contrato  de  promessa,  mas  também  um  tipo  de  conjunção 

física 31 . A recriação do pacto no cordel é descrita nas estrofes abaixo: 

Um dia a mulher estava 
Fazendo em casa pudim 
O Pedro havia saído: 
Foi beber num botequim 
Quando apareceu um preto 
Que foi perguntando assim: 

­ Dona me responda 
Mora aqui Pedro Botelho 
Pois ele vem me chamando 
Para lhe dar um conselho 
Assim, venho saber se 
Dessa mata espirra coelho. 

Maria olhou bem o negro 
E pensou consigo: “Agora 
Vejo o Diabo em minha frente; 
Valei­me Nossa Senhora 
Daí­me força para que 
Vença o ‘bicho’ sem demora. 

Respondeu: ­ O meu marido 
Não está. Diga o que quer, 
Posso lhe atender por ele, 
Faço tudo o que puder. 
Disse o preto: ­ Não, senhora, 
Não me entendo com mulher! 

Maria disse: ­ Por quê? 
Se você compareceu 
E só entende com Pedro, 
A viagem já perdeu, 
Porque os negócios dele 
Quem resolve aqui sou eu. 

O negro disse: ­ o negócio 

31 Também prestigiada no imaginário medieval, quando a consagração do pacto com o diabo consistia, na 
maior parte das vezes, em dar um pedaço do corpo ou sangue de um membro (geralmente a mão esquerda 
ou  o  pé  esquerdo),  que  seria  “chupado  pelo  diabo  ou  aproveitado  por  ele  em  um  termo  escrito” 
(BETHENCOURT, 2004, p.189).



95 

Era com ele 
Mas como a senhora acha 
Que pode montar nele 
É para lhe dar riqueza 
Em troca da alma dele. 

Maria, mais uma vez 
Usando o sexto sentido 
Entendeu perfeitamente 
As intenções do bandido 
Armou­se para enganá­lo 
E não perder o marido 

Então disse ­Muito bem 
Vamos fazer uma aposta 
Escrita em um documento 
Com os termos da proposta 
Nossa assinatura em sangue 
No contrato fica posta 

Cada um guarda uma cópia 
Como se fosse um retrato 
Do que foi a escrituração 
Porém quem quebrar o trato 
Perderá todo o direito 
Pelo que tem no contrato. 

Você tem que me fazer 
Por força de obrigação 
Sete mandados em um ano 
Sem fazer reclamação 
Faltando um, perde tudo 
Sem ter indenização. 

O preto disse: ­ Eu aceito 
Mas com uma condição: 
Que a sua alma também 
Entre nessa transação 
Para poder completar 
A minha satisfação 

Você é muito bonita 
Tem a pele de veludo 
Preciso de sua alma 
Para fazer um estudo; 
Ganhando a aposta, vou 
Levá­la com corpo e tudo. 

Maria respondeu: ­ Sim 
Suas idéias imundas 
Serão aceitas, embora 
Sejam as mais vagabundas 
Porém, quebrando o contrato 
Você vai para as profundas... 

O preto disse: ­ Querida, 
Não se afobe, fique calma 
Vou fazer os seus mandados 
Para ganhar a sua alma;



96 

Quando chegar o inferno 
Receberá muita palma 

(FILHO, 1986, pp. 5­7). 

O pacto dentro do lar confirma a relevância da casa na capa do folheto. Mas as 

personagens estão fora da casa: há a tentativa de se afastar o diabo dos domínios do lar, 

a sedução para mantê­lo  longe. E é neste sentido que a mulher se  identifica a Eva, na 

medida  em  que  adquire  a  postura  de  esposa  diretamente  ligada  aos  afazeres  do  lar, 

sendo  encontrada,  na  narrativa,  cozinhando  um  pudim.  O  seu  nome  de Maria  não  a 

identifica  com  o  arquétipo  da  santa  Maria,  cuja  maternidade  representa  pureza  e 

passividade. É mais uma Maria­Eva nordestina encerrada nos limites do lar, mas, neste 

caso,  dona  dos  poderes  da  sedução  erótica  e  das  decisões  dentro  de  casa  (por  sinal, 

responde ao comentário do diabo, afirmando que os problemas da casa quem resolve é 

ela). A voz do diabo representa a visão patriarcal na qual a mulher não tem direito à fala 

e à decisão dentro de casa. A resposta do diabo é a ironia, neste caso, conservadora, já 

que para ser capaz de tomar decisões em casa, a mulher precisaria “montar” no marido, 

ou seja, superá­lo em voz e poder. O que, de fato, não acontece ao longo do enredo. A 

intenção da personagem é de “não perder o marido” e mantê­lo em casa como ponto de 

equilíbrio do lar. E, para isso, também põe em risco a sua própria alma e seu bem­estar 

no pacto. 

É a partir do pacto que o perfil da mulher vai ganhando a conotação da malícia e 

dissimulação, próprio ao arquétipo de Eva no imaginário popular, pois a sua intenção é 

de enganar o diabo, através da proposta de sete mandados a serem efetivados no período 

de um ano. Com esta mudança da postura feminina, altera­se o olhar do Diabo para a 

personagem. Ela deixa de ser a “esposa de” para tornar­se um “corpo” desejado. Fala­se 

em  “palmadas”  no  inferno,  que  atestam  uma  nova  relação  entre  Diabo  e  mulher, 

marcada por um servilismo também ambíguo. 

O  diabo  assume  a  postura  de  homem  tentado  pelos  encantos  femininos  e,  ao 

mesmo tempo, de negro que vai trabalhar para cumprir os mandatos de sua senhora. As 

ordens são compatíveis com os desejos de melhoria de vida do nordestino. A primeira 

refere­se à construção de uma casa cuja dimensão é enorme. Os dois próximos pedidos 

referem­se à ligação do nordestino com a terra: a mulher “manda” que o negro faça um 

roçado e, depois, uma barragem. A descrição que o Diabo faz de seu trabalho expressa 

os costumes alimentícios do nordestino: feijão maduro na terra, milho para fazer canjica 

e pamonha. Os dois próximos pedidos revertem o interesse da personagem ao universo



97 

cristão,  próprio  à  intenção moralizante  subjacente  ao  texto:  ela  pede  a  construção  de 

uma cidade onde possam viver dignamente os pobres. Mas o erotismo continuará sendo 

mostrado em destaque: 

Tisnado disse ­Porém 
Quando ficar resolvido 
Levarei no meu instante 
A alma do seu marido 
Para que seja fritada 
Entre chumbo derretido. 

Você vai mesmo em seu corpo 
Pois em tudo você tudo é meu, 
Mas não pense que me engana 
Com a maçã que escondeu; 
Lá você tem que me dar 
A fruta que Adão comeu. 

Maria disse: Atrevido, 
Sua intenção é medonha 
Porém você vai comer 
Uma coisa que nem sonha 
A maçã da sua mãe, 
Descarado sem vergonha! 

(FILHO, 1986, pp. 18­20) 

É  nesta  mesma  atmosfera  de  gracejo  que  o  diabo  transita  do  comportamento 

serviçal para o deboche. Trabalha, mas exige o corpo feminino. E com sarcasmo alude à 

maçã,  dando­lhe  uma  conotação  erótica.  Mas,  ao  final,  a  mulher  não  se  rende  às 

tentações eróticas e acaba por se apropriar do discurso patriarcal no qual a sexualidade 

feminina deve ser anulada, para que a mulher mantenha a imagem respeitável de esposa 

e mãe de  família. Ao  final da  narrativa,  a mulher pede ao diabo a construção de uma 

Igreja, quando é comparada explicitamente por este a Eva: “a mulher só faz traição/ A 
que começou foi Eva/ Quando atraiçoou Adão”  (FILHO, 1986, p.23). Todavia, perde o 
sentido  pejorativo,  quando  se  submete  a  um  senhor  maior,  revelado  na  imagem  do 

próprio Deus. Então fala a mulher ao diabo: 

“Você perdeu a batalha. 
Para as forças do eterno 
Porque você vai ser sempre 
Do Divino um subalterno, 
Com as suas tramas malditas 
Vá se estourar no inferno”. 

O negro deu um estouro 
Que a terra toda tremeu, 
Um cheiro de enxofre 
Pela casa, reascendeu



98 

[...] 

Assim o casal ficou 
Libertado do Tinhoso 
Maria muito feliz 
Entre os braços do esposo 
Imune contra as desgraças 
Dando louvores e graças 
A Deus Todo Poderoso. 

(FILHO, 1986, p.24) 

É apenas  como  instrumento da vontade divina que a mulher  bota o diabo para 

correr,  situação  recriada  na  imagem maravilhosa  de um ser que  se metamorfoseia em 

fumaça e enxofre. A última estrofe comprova a intenção de abordar a mulher Eva como 

adequada  à  mentalidade  patriarcal.  A  posição  da mulher  nos  braços  do marido  sob  a 

proteção  de Deus  consolida  a  intenção  cristã  e  patriarcal  de  colocá­la  sob  o  jugo  do 

marido  dentro  de  casa.  Em  suma,  em  ambos  os  cordéis  podemos  notar  que  a  figura 

feminina continua sendo apresentada no paradoxo de duas imagens estereotipadas sobre 

uma  outra,  ou  seja,  a  Eva  tentadora  e  criadora  de  desequilíbrios  e  a  Eva 

moralizada/conformada esperada pelo discurso patriarcalista. 

2.4 As Madalenas do cordel. 

As  narrativas  bíblicas  que  descrevem  Maria  Madalena  fornecem  uma  grande 

quantidade  de  leituras  para  a  construção  da  identidade  feminina  por  parte  dos 

cordelistas.  Isto  acontece  porque  são  várias  as  opiniões  sobre  a  importância  de  sua 

participação na Bíblia. O argumento central para o confronto desta personalidade bíblica 

com as mulheres no cordel em nossa análise baseia­se  inicialmente no seguinte trecho 

bíblico: “[...] Maria, chamada Madalena, de quem tinham sido expulsos sete demônios 

[...]”  (LUCAS,  8:2).  Maria  Madalena  é  demonizada  segundo  enfoques  variados  de 

diferentes  teólogos,  mas  é  quase  sempre  identificada  com  tipos  sociais  que  sofrem 

alguma crítica moral. Iremos analisar agora como este mito bíblico passa a ser fonte de 

arquétipos produtores de personagens que seriam classificadas de “alumbradas” (termo 

cunhado  pelas  listas  da  Inquisição),  por  ferirem  normas  de  comportamento  moral  e 

religioso (BETHENCOURT, 2000). Poderíamos também cognominar de “alumbradas” 

–mas  trazendo  o  termo  para  os  dias  atuais  e  à  literatura  de  folhetos–  aquelas 

personagens mulheres que desobedecem aos maridos, a ser estudadas mais à  frente no 

tópico A prostituta  arrependida,  e  as  filhas  que  desobedecem  às mães,  cuja  presença



99 

literária será discutida no subcapítulo A Descida aos Infernos pelas filhas arrependidas. 
Ambas  constituem  a  figura  literária  da  madalena  arrependida,  marginalizada  e 

demonizada,  mas  que  recebe  do  cordelista  o  direito  ao  tempo  da  graça 32 ,  ou  seja,  o 

arrependimento,  a  confissão  de  seus  erros  e,  por  conseguinte,  a  adequação  a  uma 

estrutura patriarcal. 

2.4.1 A Prostituta Arrependida 

Uma das perspectivas para a demonização de Maria Madalena pelo  imaginário 

popular é exposta por Leon Morris (apud Bezerra, 2004, p.2), quando afirma que alguns 

escritores  associam  os  aludidos  demônios  que,  segundo  a  narrativa  bíblica,  teriam 

tomado posse  do  corpo  daquela,  à  perda  da  conduta moral  relacionada  à  prostituição. 

Neste  sentido,  a  possessão  demoníaca  é  uma  metáfora  para  o  estado  do  corpo 

“dominado” pela luxúria: pecado da carne que no Brasil colonial está relacionado a todo 

relacionamento sexual,  sem a  intenção única da reprodução (DEL PRIORE, 1994), ou 

seja, todo coito sexual que envolvesse o prazer do corpo, e, logo, o enfraquecimento da 

moral  e  da  família.  Algumas  personagens  femininas  dos  cordéis  poderiam,  então,  ser 

denominadas “Madalenas” graças aos seus atributos de luxúria e vaidade, assumindo o 

papel  de  prostitutas.  As Madalenas  tornam­se  demônios  sociais  que  praticam  formas 

“não  ortodoxas  de  relações  extraconjugais”  (DEL  PRIORE,  1994,  p.22).  Prostitutas, 

amasiadas,  separadas  ou mesmo  casadas  passam  a  se  encontrar  no mesmo  grupo  das 

“mal procedidas” que devem ser excluídas da ordem social e castigadas. 

Para  a  marginalização  e  a  opressão  dessas  personagens,  cria­se  no 

desenvolvimento  da narrativa  do  cordel  um processo  gradativo  na qual  se  expõe uma 

“queda” moral e física que conduz ao arrependimento, incorporando ainda outra figura 

literária: a da prostituta arrependida.  Tal classificação está de acordo com a definição 

de  Faria  (apud BEZERRA,  2004)  de  que,  ao  longo  dos  séculos, Maria Madalena  foi 

tratada como mito da pecadora redimida, pois de “prostituta virou santa”. 

As prostitutas arrependidas são analisadas nos cordéis com traços dos ciclos de 
moralidade religiosa e do maravilhoso. Apesar de possuírem características estéticas e 
temáticas  peculiares,  ambos  contam  com  personagens  femininas  protagonistas  que 

32  Entre  os  inquisidores,  o  tempo  de  graça  se  referia  ao  tempo  dado  aos  culpados  de  heresia  para  se 
confessarem  espontaneamente  aos  mesmos,  diminuindo  o  peso  de  seus  castigos  (BETHENCOURT, 
2000). No caso deste capítulo, é o espaço de tempo dedicado para admitir o erro a uma pessoa querida, 
confessando­se, indiretamente, a Deus, para alcançar o perdão e diminuir o seu peso de marginalização.



100 

vivenciam a seguinte seqüência: a fuga a um padrão moral e social de comportamento, a 

demonização  (entrega  aos  prazeres  do  corpo  e  da  vaidade),  o  sofrimento  (seja  por 

castigos no corpo ou preconceitos sociais) e, por último, a redenção (aceitação do erro 

moral  e  obediência  a  Deus).  Algumas  personagens  assimilam  a  idéia  de  que  Maria 

Madalena seria o símbolo da igreja, "santa e pecadora”. Pecadora por haver conhecido o 

desejo e a desobediência; santa, por se redimir pelo sofrimento e pela palavra de Deus. 

No  próximo  tópico  serão  analisados  os  cordéis  A  Deusa  do  Cabaré  e  A mulher  que 
levou uma surra do diabo, no intuito de se encontrar elementos comuns entre a imagem 
da prostituta arrependida com uma das faces da mulher nordestina no cordel de acordo 

com a  perspectiva patriarcal. 

a) A Deuza do Cabaré 

O título cria uma hipérbole acerca dos encantos da protagonista, quando usa  a 

metáfora A Deuza do Cabaré  [sic],  apoiada pela  fotografia de uma  artista de cinema, 
bela, sorridente e maquiada. A associação entre a personagem do cordel e a capa não é 

aleatória. Segundo Gilberto Freyre (1985, p. 298) foi “no meado do século XIX que se 

acentuou, no meio brasileiro, sob a forma de atriz ou cômica de teatro, em geral italiana, 

espanhola  ou  francesa,  a  figura  da  prostituta  de  luxo”.  A  intenção  do  cordelista  é 

relacionar beleza ao poder e ao luxo. Tanto que a personagem é uma prostituta de luxo 

que se destaca das outras pela bela aparência: 

Este livro é sobre a vida 
De uma linda donzela



101 

Que no mundo não havia 
Bonita igual a ela 
A deusa Vênus invejava 

Essa moça de quem falo 
Seu nome era Rosalina 
Corpo esbelto, olhos negros 
Branca de pele fina 
Era uma estátua de carne 
Essa elegante menina. 

Cabelos loiros ondulados 
Boca pequena e cheirosa 
E cútis aveludada 
Como as pétalas de Rosa 
Tinha os dezoito sinais 
Que tem uma mulher formosa 

18 anos contava 
Essa tão mimosa fada 
Por ser linda e atraente 
Era muito cobiçada 
Todos os rapazes queriam 
Tê­la como namorada 

(SILVA, p.2) 

A personagem é comparada a uma estátua viva, havendo uma sobrevalorização 

da cútis clara que deixa de simbolizar sentimentos bons e angelicais, como geralmente 

acontece nas personagens maternais (brancas) do cordel e passam a expressar um certo 

erotismo,  associado  ao  mito  de  Vênus.  A  divinização  erótica  conferida  à  cor  branca 

remete à oposição Vênus e Maria. 

Segundo Afonso Romano de Sant’Anna (1984), a brancura de Maria representa 

a beleza pura da mulher que segue os padrões católicos de mãe e esposa, enquanto a de 

Vênus, a pulsão do desejo erótico, humanizando o ideal de beleza sensual 33 . A beleza da 

protagonista  será  contemporizada  pelo  cordelista  numa  perspectiva  negativa:  ela  se 

utilizará da mesma para  realizar atos contrários aos valores patriarcais. Ao servir a  si 

mesma e não ao marido e a Deus, a personagem tem uma queda progressiva, transitando 

da beleza idealizada para a demonização e, mesmo, posteriormente, para a deformação 

física. O primeiro passo em direção à demonização é quando abandona a condição de 

esposa do lar, valorizada por uma mentalidade patriarcal: 

Rosalina assim ficou 
Gozando felicidade 
Porém não tinha alegria 

33  Gilberto  Freyre  (1995)  lembra  ainda  que,  historicamente,  o  ideal  de  beleza  sensual  foi  ligado  à 
mitológica Vênus desde o período da colonização. Nessa época, portugueses, espanhóis, italianos e judeus 
trouxeram para o Brasil a deusa Vênus Urânia, como representação de amor e de luxúria.



102 

Por perder a liberdade 
Em se casar com um homem 
Sem ter a ele amizade. 

Eu fiz a maior asneira 
Em me casar tão moderna 
Para viver prisioneira 
Prefiro viver liberta 
Como no tempo de solteira 

Hoje por me ver casada 
Estou muito arrependida 
Pois eu vivendo sozinha 
Posso gozar mais a vida 
Do que viver só pra um 
Sendo por tantos querida 

Esse mau pensamento 
Um dia realizou 
Quando o bondoso marido 
Pra São Paulo viajou 
A ausência do marido 

Rosalina aproveitou 
Roubou­lhe 2000 contos 
Na tarde do mesmo dia 
Rosalina viajou 
Pela real ‘aerovia’ 
Com destino a Salvador 
A capital da Bahia 

(SILVA, p.3). 

Rosalina compara a casa a uma “prisão” que restringe a vontade da mulher em 

função  da  harmonia  do  lar.  Daí  a  ênfase  no  termo  “liberta”  para  uma  nova  condição 

feminina,  dissociada  do  casamento  e  da  escravidão  a  ele  submetida.  A  fala  expressa 

uma  visão  negativa  da  família,  contrária  à  versão  idealizada  predominante  no  cordel, 

rigorosamente patriarcal, em que a mulher vive (semelhante ao que ocorria no período 

colonial  brasileiro),  “sob a mais dura  tirania dos  pais – depois  substituída pela  tirania 

dos  maridos”  (HOLANDA,  1981,  p.421).  Muitos  cordéis  analisados  nesta  tese 

suavizam  a  relação  entre  papéis  na  família  patriarcal,  fazendo  com  que  a  dominação 

masculina seja exaltada por uma doutrina cristã/colonial brasileira cujo argumento é que 

as “mulheres estejam sujeitas aos seus maridos como ao Senhor, porque o homem é a 

cabeça da mulher, como Cristo é a cabeça da Igreja. Como a Igreja está sujeita a Cristo, 

estejam as mulheres em tudo sujeitas a seu marido” (EFÉSIOS, 5: 22­24). 

O  apoio  do  discurso  religioso  faz  com que  a  opressão  sublinhada pela  fala  da 

personagem  se  torne,  nos  cordéis,  uma  necessidade  para  o  equilíbrio  de  um  lar 

patriarcal, já que as mulheres devem estar submetidas a um chefe (pai, irmão ou marido)



103 

que  representa  o  Cristo  da  casa.  A  associação  entre  a  figura masculina  e Cristo  dá  à 

imagem do pai de família uma representação heróica e bondosa que abafa a tirania e a 

castração predominantes nos lares brasileiros. 

No cordel analisado, o personagem João José Silva assimila a postura de esposo 

cristão  na  medida  em  que  é  descrito  como  um  “bondoso  marido”,  assim  como 

acontecerá com a maioria daqueles outros personagens abandonados pelas esposas nos 

cordéis  deste  capítulo.  Isso  se  expressa  na  fala  da  personagem,  quando  admite  que  a 

casa  está  bem  dirigida  pela  bondade  e  justiça  do  esposo. A  felicidade  remete  a  uma 

harmonia geral, mas jamais ao prazer individual feminino. A falsa harmonia significa a 

morte da vontade feminina em função de um coletivo onde o marido reina. A resposta 

de Rosalinda será a adoção de dois traços reprimidos pela mentalidade cristã: a luxúria 

(vontade de ter mais de um homem) e o roubo (retirada de 2000 contos do marido). 

Nesta situação, a composição do perfil da personagem aproxima­se do mito de 

Lilith, primeira mulher de Adão a qual se recusa a continuar uma união onde predomina 

a desigualdade de papéis, expressa na representação simbólica da relação sexual em que 

o homem está sempre por cima da mulher (SICUTERI, 1998). Assim, Rosalina assimila 

de  Lilith  o  arquétipo  da  esposa  insatisfeita  com  uma  hierarquia  patriarcal;  por  isso, 

abandona o  lar  em busca de  liberdade e de  independência. O sentido de emancipação 

feminina,  implícito  neste  arquétipo,  é  deformado  por  um  discurso  patriarcal  que 

atravessa  culturas.  Na  cultura  judaica,  Lilith  se  torna  um  demônio  que  aterroriza  as 

mulheres  grávidas  e  tenta  os  maridos  fiéis,  enquanto,  no  cordel,  Rosalina  se 

transformará numa prostituta. Uma, rompe com a estrutura do paraíso; outra, com a da 

família.  Em  paralelo,  a  estória  do  marido  continua:  como  Adão,  ele  chora  a  falta  da 

mulher, mas volta a se casar com uma segunda, enquadrada dentro dos parâmetros de 

“esposa do lar”. Atributos observados na descrição da nova esposa: 

Risolene além de rica 
De beleza era prendada 
Igual a uma pétala abrindo 
Sua pétala aveludada, 
Ao sopro da fria brisa 
Numa manhã orvalhada 

(SILVA, p.4). 

A cor  branca  e  a  renda  financeira  remetem a uma  elite  econômica  e moral.  A 

segunda esposa é um outro tipo de mulher idealizada na condição de musa redentora do 

marido  abandonado.  É  uma  segunda  Eva  (esposa),  distante  da  causadora  do  pecado



104 

original,  mas  próxima  de  Maria,  redentora  da  sexualidade  pela  maternidade  e  pela 

obediência.  Há,  então,  uma  oposição  entre  a  “mulher  de  casa”  e  a  “mulher  de  rua” 

expressa  na  relação  de  espaços  e  de  importâncias  na  sociedade.  Como  Rosalina 

abandona o  lar,  acaba por “cair”  na classificação de “mulher da  rua” cuja  beleza será 

criticada nas próximas estrofes: 

Rosalina em Salvador 
Entregou­se à vaidade 
Deu expansão ao seu gênio 
Saciou a sua vontade 
Fazendo vida noturna 
Nas “Boa noites” da cidade. 

Muitos diziam consigo: 
­ eu ainda tenho fé 
De um dia ser feliz 
Como Rosalina é 
Por todos considerada 
A Deusa do Cabaré. 

Bebendo com os amigos 
E muito por gentileza 
Diziam para Rosalina 
­ afogo a minha tristeza 
Quando te vejo ao meu lado 
Bebendo na minha mesa. 

Rosalina satisfeita 
Mostrava boa vontade 
Assim fez muitos amigos 
Na alta sociedade 
Mas nenhum dos seus fãs 
Amava com lealdade. 

Pois o leitor sabe 
Que amor de meretriz 
Quando o homem tem 
Dinheiro e vive feliz 
Principalmente uma dessa 
Volúvel como se diz 

(SILVA, p.9) 

Do  espaço  da  casa,  a  personagem  transfere­se  para  o  cabaré.  Tal  trânsito 

expressa  a mudança  de  importância  social,  pois  a  protagonista  sai  do  espaço  fechado 

para  o  aberto  da  rua  no  período  noturno,  ideal,  do  “cabaré”,  cujo  significado 

etimológico grego refere­se à  locus aberto, “lugar para todo mundo”’,  “lugar comum” 

(FOUCAULT,  2005). A  esposa vira  prostituta  e a  aparente  liberdade que  alcança  (ao 

poder expressar agora suas opiniões na mesa de bar) é demonizada no cordel.



105 

Segundo Carla Caminha  (2007,  p.5), Maria Madalena  era  dona de  sua própria 

voz na sociedade  judaica, pois  seu sobrenome não é relacionado com nenhuma  figura 

masculina, mas à sua cidade natal 34 . A autora ainda expõe que, na cultura  judaica, era 

comum  as  mulheres  serem  sempre  mantidas  sob  a  tutela  de  algum  ente  masculino. 

Como  Maria  vivia  só,  “era  interpretada  como  alguém  que  não  seguia  o  Torá,  os 

preceitos  religiosos,  que  até  então  norteavam  toda  a  vida  das  pessoas”  (CAMINHA, 

2006, p.5). É neste sentido que Caminha explica a libertação da figura bíblica dos sete 

demônios que também pode ter uma interpretação de crítica a uma sociedade patriarcal, 

pois, quando Jesus se aproxima de Maria Madalena está libertando­a, metaforicamente, 

de uma posição de exclusão social. Demonização e marginalização andam juntas. 

Rosalina, como Maria Madalena, é criticada pelo cordelista por buscar ser dona 

de sua vida. E, por isso, ambas são representadas numa situação de prostituição que se 

torna  uma  forma  de  silenciação  da  altivez 35 .  A  partir  do  século  terceiro,  a  tradição 

católica unifica as histórias de Maria de Betânia,  irmã de Lázaro, que ungiu os pés de 

Jesus,  e  da  pecadora  salva  de  apedrejamento  na  figura  de  Madalena,  produzindo  a 

imagem da prostituta redimida. Assim, o poder de ser dona de seu próprio corpo passa a 

estar ligado à luxúria. Associa­se uma mulher dona de sua vontade a uma descendente 

de  Eva  que  é  mais  facilmente  seduzida  pelos  desejos  do  corpo.  Nesse  sentido,  tanto 

Madalena  como Rosalina  são  corrompidas  pelo  desejo,  na medida  em  que  não  estão 

sobre a proteção do sexo “forte” masculino. É por  isso que Rosalina vai  incorporando 

aos poucos o retrato e a vivência de uma pecadora arrependida. E a primeira fase deve 

ser a da pecadora prostituta iludida com os prazeres mundanos. 

A  liberação  sexual  da  personagem  é  identificada  como  um  ato  volúvel  que 

banaliza  a  realização  dos  seus  anseios,  quando  é  descrita  a  troca  de  parceiros  da 

protagonista  por  conta  de  desejos  materiais  que  não  são  satisfeitos.  O  autor,  então, 

demoniza­a,  ao  misturar  luxúria  e  interesse.  Esta  intenção  se  estende  à  descrição  do 

perfil da personagem durante o auge da prostituição: 

Vaidosa como era 
Trajava decentemente 

34 Carla Caminha (2007, p.5) diz que é  a identificação do nome bíblico à sua cidade de origem “denota a 
independência dessa mulher, possuidora de uma condição privilegiada para sua época”. 
35  As mulheres  altivas  são  o  foco  deste  trabalho,  observando  que  o  conceito  de  altivez  é  abordado  no 
cordel  de  acordo  com  um  discurso  católico.  Segundo  Santo  Agostinho  (2000,  p.1278)  a  altivez  é 
considerada um vício que caracteriza as pessoas que recusam “a submissão, afastando­se d’Aquele acima 
do qual nada existe”. A mulher altiva é aquela que é insubordinada, seja ao senhor, a Deus, ao marido, ao 
pai ou às leis patriarcais que tentam moldar a sua figura.



106 

Para ser desejada 
E também mais atraente 
3 vestidos Rosalina 
Trocava diariamente 

Por viver no apogeu 
Sua vida era invejada 
Pelas outras meretrizes 
Que não possuíam nada 
E Rosalina com isso 
Vivia maravilhada 

[...] 

Por Deusa do Cabaré 
Ela foi classificada 
Porque sua beleza 
Por nenhum era igualada 
Por isso entre as mulheres 
Era a mais desejada. 

Rosalina assim vive 
Gozando felicidade 
Nada pra ela faltava 
Sapatos, roupas e jóias 
De primeira qualidade 

(SILVA, p.11) 

O pecado da soberba define o perfil da personagem, que é composto, ainda, por 

dois traços peculiares ao arquétipo da prostituta: a beleza e o excesso da ornamentação. 

No texto, estes dois atributos marcam o poder da personagem entre as outras meretrizes, 

alcançando o estatuto de Deusa do Cabaré. Há ainda uma  indubitável  associação dos 

atos da prostituta Rosalinda aos do próprio Lúcifer, pois este chega a ser o que é quando 

deixa  de  servir  a  Deus,  para  servir  a  si  mesmo  e  ser  servido  por  outros 36 .  Deve­se 

salientar  que  Lúcifer,  inicialmente,  também  era  belo.  Então,  a  exaltação  da  beleza 

feminina  passa  a  ser  um  dos  seus  aspectos  de  demonização  e,  depois,  como  se  verá, 

marginalização. 

No texto, a ornamentação é um aspecto de amplificação da beleza como traço de 

identidade  feminina,  valorizado  por  um  discurso  pagão.  Entre  os  exemplos  de  mitos 

orientais, há as deusas Ishtar (Babilônia) e Innana (Suméria) que são representativas do 

amor  sexual  e  da  prostituição. A  identificação  entre  essas  deusas  está  no  fato  de que 

ambas descem aos submundos (infernos), perdem seus atavios e, nestes, um pouco da 

36 Segundo Santo Agostinho (2000, p.1273), o diabo é considerado o anjo cuja soberba “o afasta de Deus 
para servir a si próprio, preferindo por uma espécie de ostentação própria dos ‘tiranos’, ter súditos a ser 
ele mesmo súdito”.



107 

própria identidade 37 . Da mesma forma, na medida em que a popularidade e a beleza de 

Rosalinda aumentam, mais  apetrechos ela  tem:  três vestidos diários,  sapatos,  roupas e 

jóias.  A  identidade  da  prostituta,  então,  mistura­se  com  a  quantidade  de  seus 

ornamentos, sempre mal vistos pelo poeta popular 38 . 

Esta visão negativa sobre o uso excessivo de ornamentos repete­se na realidade 

colonial brasileira onde o tipo de vestimenta era fator de diferenciação feminina. Havia 

um confronto entre vestimentas da mulher de casa e a da rua 39 . No folheto, a intenção 

do  poeta  é  reverter  esta  influência  “moderna”  de  se  ornamentar  em  um  hábito  de 

prostituta, condenando o gosto feminino de se enfeitar, ao tratá­lo como um excesso que 

faz da mulher “um portão do diabo” (TERTULIANO apud BLOCH, 1995). 

Há,  no  texto,  a  recriação  de  um  discurso  medieval  que  considera  que  a 

maquiagem e os ornamentos são capazes de transmitir a morte (espiritual) aos homens, 

levando­os à fraqueza sexual, comparada com a feitiçaria. A visão pejorativa da relação 

entre  mulher  e  ornamento  repete­se  na  construção  da  mulher  fatal  nos  romances  do 

século XIX 40 . Neles, destaca­se a representação da nudez  feminina: espiar a toalete de 

uma  mulher  fatal  “significa,  ainda  e  sempre,  desmascarar  a  assassina,  espreitar  a 

feiticeira diante do seu caldeirão, surpreender a Messalina” (DOTTINE­ORSINE, 1996, 

p.67).  A  mulher  fatal,  então,  identifica­se  com  a  visão  medieval  da  mulher  como 

ornamento,  já  que,  em  ambas,  os  apetrechos  são máscaras  que  escondem  a  condição 

degradável da mulher que é, por si só, um mal para o homem. É mais ou menos isto que 

o  cordelista  tenta  fazer  no  texto  analisado:  deixar  a  personagem  nua,  sem  as  jóias,  a 

beleza, a identidade, mostrando a megera, escondida naquela que se entrega à vaidade, 

ou seja, a feiúra, presente na mulher fatal e na feiticeira medieval. Faz isso banhando a 

personagem em chagas, mediante o discurso religioso cristão da redenção pelo castigo. 

Depois do clímax da narrativa, com a exaltação da personagem pela beleza, começa a 

sua  queda,  que  é  a  etapa  de  complicação  da  narrativa,  descrita  pelo  autor  de  modo 

37 Como se observa nos fragmentos poéticos referentes a como Inanna atravessa os sete portões até chegar 
ao interior do reino das sombras, desfazendo­se de seus ornamentos: “No primeiro, removeu sua coroa/ 
No segundo, removeu seus brincos/ No terceiro, removeu seu colar,/ No quarto, removeu seu peitoral / 
No  quinto,  removeu  seu  cinturão  /    No  sexto,  removeu  seu  bracelete/  No  sétimo,  removeu  sua 
vestimenta”  (PRIETO, 2002, p.159) 
38 Segundo a teologia medieval, “ser culpado de ‘sedução meretrícia’, uma vez que o embelezamento do 
corpo, ou a tentativa de ‘mostrar­se vantajosamente’, recria o signo de um ato original de orgulho que é a 
origem da concupiscência” (BLOCH, 1995, p. 57). 
39 Gilberto Freyre (1985, p.298) aponta que o chapéu deveria limitar­se à “mulher da vida”; já “a senhora 
verdadeiramente honesta só devia sair resguardada por uma mantilha ou o xale”. 
40 Sobre eles, Jules Bois (apud DOTTINE­ORSINE, 1996, p. 67) afirma que as “jóias são uma metáfora 
do sexo feminino, a ruína do homem, um meio de sedução e um sinal de escravidão”.



108 

progressivo. Rosalina pega doença venérea, tendo que ser internada em um hospital. A 

doença complica­se, exigindo todo o gasto de sua fortuna. Na medida em que o tempo 

passa, o quadro piora. A personagem é desenganada pelos médicos. E, como a  figura 

bíblica de Jó, acaba cheia de chagas, pedindo esmolas pelas ruas. 

Às vezes quando pedia 
Esmola nos cabarés 
Se abria bofetadas 
Expressões e pontapés 
Dos cachaceiros impertinentes 
E dos malandros cruéis. 

Com aquilo Rosalina 
Se retirava chorando 
Conhecendo que estava 
Uma sentença pagando 
Sentia cada vez mais 
O remorso lhe atacando. 

Ela chorando dizia 
Hoje estou arrependida 
Por ser falsa e orgulhosa 
Sinto minha alma perdida 
Agora vejo partir­se 
Meus últimos fios de vida. 

Numa hora ajoelhou­se 
Pedindo perdão a Deus 
Dizendo Senhor perdoa 
Os grandes pecados meus 
Terminando essas palavras 
Encerraram os dias seus 

(SILVA, p.14) 

Do  mesmo  modo  que  ocorre  com  Lúcifer,  há  uma  corrupção  da  imagem  da 

personagem. Se o diabo é zoomorfizado, Rosalina é banhada de chagas, representativas 

de  uma  possível  demonização  da  personagem,  com  duplo  sentido:  castigo  divino  e 

social. Sabe­se que no caso de Jó, as chagas  são a última  forma de provação da  fé. É 

necessário que a figura bíblica prove a sua subserviência em relação a Deus, perdendo 

tudo  de  um  modo  também  progressivo:  bens,  família  e,  por  último,  a  saúde,  para 

comprovar  a  soberania  divina.  No  caso  de  Rosalina  também  é  necessária  uma  perda 

progressiva  de  todos  os  valores  mundanos  que  aumentam  a  sua  valorização:  saúde, 

dinheiro,  beleza.  Só  com  a  perda  do  que  lhe  engrandece  se  pode  incorporar  a  sua 

“pequenez”  feminina,  prostando­se  diante  do  senhor  de  joelhos,  numa  atitude  de 

humilhação,  bem  semelhante  à  pecadora  do  evangelho  de  Lucas  diante  de  Cristo. 

Contudo, Jó tem tudo de volta, mas a personagem morre.



109 

Este desfecho é bastante simbólico. Não há espaço para que a mulher tenha voz 

própria  na  sociedade  nordestina.  É  necessário  que  a  pecadora  morra  para  uma  vida 

mundana  e  nasça  para  a  vida  supostamente  em  Cristo.  Há  ainda  fronteiras  bem 
estabelecidas entre os grupos  sociais,  assim como ocorre com a  “cidade de Deus” e  a 

“cidade  dos  homens 41 ”,  defendidas  por  Santo  Agostinho  (2000).  As  chagas  de 

Rosalinda não são só morais, mas sociais, porque a protagonista faz parte de um grupo 

cuja marca é a corrupção. Entre os seus elementos, são citados cachaceiros e malandros, 

ambos pertencentes ao espaço da “rua” no período da “noite”. O propósito dessa junção 

de personagens no mesmo  locus e horário vai além de uma marginalização religiosa e 
moral,  e  torna­se  social,  expressando  a  herança,  no  cordel,  do  desejo  do  poder 

institucional  católico­medieval  em  estabelecer  uma  relação  entre  margem  e  centro 

dentro  da  sociedade  durante  a  Idade  Média.  Segundo  Mario  Pilosu  (1995,  p.85),  a 

sociedade  medieval  “tentava  por  todos  os  meios  chegar  a  uma  ‘separação’  ente  si 

própria e as mulheres públicas, com decretos e editais que associavam as prostitutas a 

determinadas categorias sociais (vagabundos), raciais e religiosos (hebreus) e sanitárias 

(leprosos)”. 

A relação entre mulheres e leprosos era comum. Os leprosos eram considerados 

“pessoas sexualmente ardentes e essa afecção era freqüentemente descrita como doença 

venérea” (PILOSU, 1995, p. 85). Mary del Priore (1995, p.180) é ainda mais  incisiva, 

quando afirma que a  luxúria  seria comparada à  lepra, obrigando as mulheres a  serem 

expulsas  da  comunidade,  “ou  às  febres,  cujas  alucinações  deviam  ser  ignoradas. 

Silêncio e distância seria o preço cobrado às mulheres lascivas”. No cordel, as chagas da 

personagem  podem  ser  associadas  à  lepra,  já  que  o  motivo  inicial  da  sua  debilidade 

física é a doença venérea. O  fato de ouvir expressões de baixo calão e ser  tratada aos 

pontapés  e  bofetões  por  cachaceiros  impertinentes  e  malandros  cruéis  remete  a  um 

sentimento de nojo próprio à lepra e mais ainda ao rebaixamento completo da mulher, 

dentro  de  um  grupo,  que,  por  si  só,  já  é  inferiorizado  dentro  da  sociedade.  Após  o 

endeusamento,  o  castigo.  É  necessário  que  Rosalina  passe  pelo  sofrimento  da  lepra 

porque, numa perspectiva medieval, uma das formas de castigar a corrupção do corpo, 

era “desfigurar a carne até a repugnância, para então absorvê­la de seus excessos” (DEL 

41  Segundo  Santo  Agostinho  (2000,  p.1233),  a  cidade  de  Deus  destina­se  “aos  homens  que  vivem 
conforme o  espírito”. Neste  sentido,  o  homem vive  em  conformidade  com as  leis  de Deus,  e,  logo,  é 
piedoso, pois neste espaço metafórico prevalece o amor de Deus. Na cidade dos homens, estes “vivem 
segundo a carne”. Na cidade dos homens, estes são considerados ímpios, porque amam, sobretudo, a si 
mesmos.



110 

PRIORE,  1995,  p.106).  Só  depois  de  estar  vazia  de  excessos,  a  personagem  pode 

arrepender­se e morrer perdoada. 

A  morte­redenção  é  típica  do  discurso  religioso.  O mais  grave  é  que  o  poeta 

popular  coloca  na  voz  da  personagem  um  arrependimento,  junto  ao  desespero  e  à 

rejeição. Nesta situação, a voz da mulher altiva torna­se mais fraca do que a lei moral e 

social. E isto deve servir de exemplo para outras, como se observa nos versos abaixo: 

Caros apreciadores 
Esta história penosa 
É um verdadeiro exemplo 
Para qualquer moça 
Que se engana com o mundo 

Adalgiso pede a Deus 
Conforto e felicidade 
Sempre a Virgem Maria 
Logo para a humanidade 
Livrar­se da corrupção 
Orgulho e devassidão 
Que só traz infelicidade 
(SILVA, p. 14) 

No  desfecho  da  narrativa,  observa­se  a  intenção  do  autor  em  construir  um 

folheto  com  traços  do  ciclo  moral­religioso.  O  ponto  em  comum  é  a  presença  do 
conselho  para  outras moças.  Esta  postura  repete­se  em  outros  textos  desse  ciclo  que, 

segundo Marcus Aciolly (1980, p.40), funciona como “um sistema de máximas morais, 

conselhos de pais aos filhos e de mães às filhas, debates de católicos e de novas seitas”. 

O autor popular faz uso de um exemplo de fracasso feminino como forma de educação 

religiosa  e  moral  de  jovens  garotas  “seduzidas”  por  vozes  “mundanas”.  O  desejo  de 

fazer  a  sua  própria  vontade  é  deformado  pelas  palavras  finais  do  cordel  em  que  o 

orgulho, a corrupção e a devassidão são tratados como pecados, que intensificam o mais 

grave de todos: o original (orgulho). O orgulho gera a devassidão e, por conseguinte, a 

corrupção do corpo e da alma. É necessário que as “meninas” não cedam à sua vontade, 

para  que  não  continuem  sendo  Evas,  que  não  só  causam  o  mal  à  humanidade,  mas 

também  a  si  mesmas.  Assim,  o  conselho  é  uma  ameaça  que  implicitamente  afirma: 

castre­se  e  adeque­se,  senão  a  sociedade  vai  se  virar  contra  você,  abençoada  sobre  a 

mão do mais forte patriarca: Deus. 

O modelo sugerido para a redenção da protagonista é o da Virgem Maria, figura 

constante  no  cordel,  seja  como  arquétipo  ou  citação  na  boca  dos  autores  e  de  outras 

personagens. Maria  passa  a  ser  a  intercessora,  ou  melhor,  advogada  da  humanidade.



111 

Entre tantas definições dadas à virgem por João Paulo II (2001, p.114), o exemplo deste 

cordel enquadra­se na imagem da cooperadora da redenção 42  que adapta a imagem de 

Maria como companheira generosa de Cristo, junto à Cruz, obediente e caridosa, aquela 

que ajuda a humanidade. Daí Maria ser considerada a mãe universal, combatente direta 

da  demonização  de  certos  comportamentos,  e  cooperadora  da  paz  social  e  moral. 

Devemos  observar  como  esta  personagem  bíblica  serve  a  uma mentalidade  patriarcal 

em contextos diferenciados no cordel. O próximo folheto tem exatamente o propósito de 

analisar a oposição entre a pecadora arrependida e a cooperadora da salvação. 

b) A mulher  que foi sur rada pelo diabo 

Se no texto A Deusa do Cabaré, a imagem da mulher é colocada em evidência, 
neste  cordel,  o  conflito  é  enfatizado  como  clímax  do  enredo.  A  intenção  central  é 

registrar o momento em que a mulher é chicoteada com brutalidade por um diabo cujo 

corpo é de homem e o rosto de um animal. A surra, por si só, é uma metáfora a serviço 

de uma mentalidade moral patriarcal, já expressa na primeira estrofe do folheto. 

Eu vou narrar uma história 
Que Hermes Gomes contou 
Cuja moral do enredo 
A muita gente abalou 
Fica o caso como exemplo 
Que o lar é o maior templo 
Que Deus no mundo deixou. 

(CAVALCANTI, 1976, p.1) 

42  Segundo  o  Papa,  à  Virgem  Santa  podemos,  então,  dirigir­nos  com  confiança,  “implorando­lhe  o 
auxílio, na consciência do papel singular a Ela confiado por Deus, o papel de cooperadora da Redenção, 
por Ela exercido durante toda a vida e, de modo particular, aos pés da Cruz”.



112 

O  cordel  é  estruturado  a  partir  de  um  “causo” 43  que  faz  uso  da  ojeriza  aos 

acontecimentos causada no  leitor para apresentar o exemplo de comportamento a não 

ser  seguido  e  valorizar  o  conceito  de  lar  cristão,  celebrado  no  texto  como  templo  de 

Deus a ser cultivado por todos. Notamos a predominância de um discurso patriarcal cuja 

intenção é silenciar vozes que não se adequam ao conceito tradicional de família, como 

se observa nas estrofes seguintes: 

Disse Hermes que vivia 
Um casal conceituado 
Numa cidade que o nome 
Agora não estou lembrado, 
O esposo um lutador 
Por todo o povo estimado. 

Tinha o casal três filhos 
Dois meninos e uma menina 
Nada faltava no lar 
Pois ele como carpina 
Era ativo interesseiro, 
Ganhava muito dinheiro 
Na sua própria oficina 

(CAVALCANTI, 1976, p.1). 

O  autor  popular  traduz  neste momento  o  ideal  de  família  burguesa  no  âmbito 

nordestino.  Diferentemente de A musa do Cabaré, onde os personagens são nomeados, 
neste  caso  todas  as  personagens  são  tipos  sociais,  construídos  para  ressaltar  a 

importância da  família.  Inicialmente, alude­se à existência de um casal “conceituado”, 

cujo  comportamento  é  um  modelo.  Logo  após,  apontamos  a  importância  do  marido 

como lutador e provedor do lar e, por último, a existência dos filhos. Nesta seqüência, 

só há a referência à esposa como “parte” cooperadora para a harmonia do lar. 

Há  uma  metáfora  simbólica,  já  presente  no  cordel  A  Deusa  do  Cabaré  em 
relação à família. No entanto, aparece uma nova característica dada ao provedor do lar: 

aquele que tem domínio do lar, porque possui recursos financeiros. A harmonia existe a 

partir  da  quantidade  de  dinheiro  produzida  pelo  “chefe  de  família” 44  e,  logo,  do  seu 

43  Estória  contada  de  boca  em  boca,  folheto  em  folheto,  e  que  fica  no  imaginário  popular  como 
representação de memória e de identidade. 
44  Na  cultura  judaica,  a  lei  religiosa  estava  em  completa  conformidade  com  esta  perspectiva.  Isto  é 
observado quando Moisés afirma: “seis dias trabalharás, e farás todo o teu trabalho” (DEUTERONÔMIO, 
5:13). O domínio que o patriarca teria sobre mulher, filhos e servos estava diretamente ligado ao tempo de 
trabalho dedicado para o sustento da casa ou clã e este era abençoado por Deus.



113 

poder  sobre  o  lar. E  é  contra  este  domínio  que  a  personagem  se  rebela  nas  próximas 

estrofes: 

Dizia ela consigo 
­ No meu lar não tenho nada 
O meu marido é um santo 
Vivo nem como casada 
Entretanto, a minha vida 
Me deixa a alma oprimida 
Numa casa enclausurada. 

Irei percorrer o mundo 
Para a minha vida gozar 
Conhecer novas paragens, 
Beber, fumar, dansar 
Para que a mocidade 
Possa melhor desfrutar. 

Já chega de lavar roupa 
Varrer casa e cosinhar 
Quero sair pelo mundo 
Somente para gozar... 
Sou moça, tenho saúde, 
Não perco a minha vida 
Escravizada no lar. 

E assim ela pensando 
Sua bagagem arrumou, 
Fez um bilhete ao marido 
E numa manhã viajou, 
Deixando os seus filhos dormindo, 
Sem o remorso sentindo, 
Do esposo que deixou 

(CAVALCANTI, 1976, p.2). 

Embora haja a  abordagem da casa  como uma prisão, presente em A Deusa do 
Cabaré,  a  fala  da  personagem  estende  sua  crítica  à  imagem  de  esposa  doméstica, 
idealizada nas  versões de A mulher que enganou o diabo e  recriada por alguns mitos 
orientais e ocidentais. No Egito,  Ísis  introduz o conceito do casamento, com o uso da 

máquina de tecer, símbolo de esposa “dona do lar”. Esse objeto também é o símbolo de 

Atena, considerada a deusa protetora de Ulisses em A Odisséia, herói que sai de casa, 
luta, tem outras mulheres e, depois, volta para o lar e para  Penélope, que, por sua vez, 

também usa o tear pra fazer e refazer sua eterna tela 45  à espera do marido.  Todos estes 

mitos colaboram para cristalizar a  imagem da boa esposa como aquela que cuida com 

alegria da casa e do marido. A mentalidade católica absorve esta visão, quando Paulo de 

45 É este lado de Penélope que está na participação de Atena na formação de Pandora, a primeira mulher 
de acordo com a mitologia grega. É necessário que haja a rua, para o homem.  E a casa, para a mulher. 
Por isso, Atena ensina a Pandora  “os trabalhos, o polidédalo tecido tecer” (HESÍODO, 2002).



114 

Tarso aconselha mulheres idosas a comportarem­se e educarem as mais jovens a serem 

boas  donas  de  casa. 46  Esta  visão  moralista  do  comportamento  feminino  se  repete  na 

realidade colonial, com a dedicação exclusiva das mulheres a prendas domésticas 47 . 

A  intenção  da  protagonista  é  criticar  esta  imagem  cristalizada  no  imaginário 

popular  de  que  haja  uma  “felicidade  doméstica”  em  fazer  os  ditos  trabalhos  do  lar, 

argumentando  que  lavar  roupa,  varrer  e  cozinhar  são  símbolos  de  uma  inferioridade 

feminina, gerada pela dependência da mulher ao marido e a casa. Embora a intenção de 

emancipação  feminina esteja explícita na  fala da  personagem,  tal voz é  recriada pelos 

olhos patriarcais do cordelista,  transformando o anseio por  liberdade em  libertinagem. 

Assim,  o  carpe  diem  exaltado  pela  personagem  refere­se  a  valores  que  no  cordel 

rebaixam a mulher à condição de  “mulher de  rua”: beber 48 ,  fumar e dançar 49 , hábitos 

criticados  já  por  Santo  Agostinho  (2000)  por  oferecer  prazer  ao  corpo  e 

enfraquecimento  à  alma,  afastando­a  de Deus. Assim,  em  todos os  cordéis  analisados 

neste capítulo, entregar­se aos prazeres do corpo é afastar­se da família e, logo, de Deus. 

É o que a personagem faz. Abandona o lar do mesmo modo como fez Rosalina, em A 
Deusa do Cabaré, assumindo a postura também de Lilith, quando abandona o paraíso. 

Neste folheto, a tônica é mais dramática, pois não é só o homem o abandonado, 

mas  também os  filhos. Daí a ênfase do  folhetista na  falta de  remorso da personagem. 

Quando abandona os  filhos, ela  fere uma das premissas da Igreja católica de que toda 

mulher é destinada a ser mãe; “no sentido físico da palavra ou em um significado mais 

46  Segundo Paulo de Tarso (TITO, 2: 3­5): “3. As mulheres idosas também devem comportar­se como 
convém a pessoas sensatas: não sejam caluniadoras, nem escravas de bebida excessiva; 4. pelo contrário, 
sejam  capazes  de  dar  bons  conselhos,  de modo que  as  recém­casadas aprendam com elas a  amar  seus 
maridos e filhos. 5. A ser ajuizadas, castas, boas donas­de­casa, submissas a seus esposos, amáveis, a fim 
de que a palavra de Deus não seja difamada.” 
47  Segundo Miridan Knox Falci  (apud PRION, 2007, p.249), as “mulheres da classe mais abastada não 
tinham muitas  atividades  fora  do  lar. Eram  treinadas  para  desempenhar  o  papel  da mãe  e  as  ‘prendas 
domésticas’  ­  orientar  os  filhos,  fazer  ou  mandar  fazer  a  cozinha,  costurar,  bordar.  Outras,  menos 
afortunadas,  viúvas  ou  de  uma  elite  empobrecida,  faziam  doces  por  encomendas,  arranjos  de  flores, 
bordados a crivo, davam aulas de piano e solfejo, e assim puderam ajudar no sustento e na educação da 
numerosa prole. Essas atividades, além de não serem muito bem vistas socialmente, tornavam­se alvo de 
maledicência por parte de homens e mulheres que acusavam a incapacidade do homem da casa”. 
48 A bebida sempre foi associada ao descontrole do corpo, como acontece em muitos episódios bíblicos 
do Antigo  Testamento,  em  que  personagens  masculinas  são  embebedados  para  serem  enganadas  pela 
fraqueza da alma. 
49 Na perspectiva medieval, a dança sempre esteve associada ao canto e à música pela sua conotação de 
sedução.  Do  mesmo  modo,  Emanuel  Araújo  (2007)  trata­a,  quando  diz  que,  no  Brasil  Colonial,  ela 
propiciava não só a exibição lúbrica do corpo feminino, como a ocasião de seduzir e ser seduzida. Neste 
sentido,  a  dança  é  lida  por  um  discurso  patriarcal  como  artifício  de  transformação  do  corpo  em  um 
instrumento  do  diabo,  na  medida  em  que  corpo  e  dança  distanciam  o  homem  dos  valores  da  alma, 
aflorando os desejos do corpo. Essa relação corpo, música e dança será mais bem aprofundada no tópico 
A Descida aos Infernos pelas filhas arrependidas.



115 

espiritual e elevado, mas não menos real” (SAFFIOTI, 1979, p. 99). Talvez este “erro” 

seja a motivação para a “queda” da personagem na passagem do espaço da casa para a 

rua, que pode ser comparada, também, à queda de Lilith em direção aos infernos. Para 

tanto, a primeira figura, encontrada na travessia, é o diabo: 

A mulher aventureira 
Quando saiu  de casa 
Na primeira encruzilhada 
Um arrepio sentiu... 
Quando olhou para traz 
Foi avistando um rapaz 
Que lhe saudou e lhe sorriu. 

[...] 

Esse moço era o diabo 
Que respondeu para ela 
­ Sá Dona tenha juízo 
Que o mundo é duvidoso, 
Falso, vil e mentiroso 
Cheio de toda procela. 

­ Tome um conselho Sá Dona 
Regresse para o seu lar, 
Tomar conta dos seus filhos 
Para amanhã não chorar... 
Reflita neste momento 
Antes do arrependimento 
Que um dia há de chegar. 

Que nada! ­ disse a mulher 
Eu já estou resolvida 
Eu quero gozar o mundo 
Todos os prazeres da vida... 
Cinco anos de casada 
Eu já estou enojada 
De só viver oprimida! 

­ Não faça isso Sá Dona 
Seus filhos estão chorando 
E seu marido inocente 
Está triste se acabando; 
Abrande seu coração 
Não use de ingratidão 
Para não findar penando. 

[...] 

O Satanás novamente 
Parecendo um bom cristão 
Mostrou­a o quadro do mundo 
Em toda a sua extensão, 
Porém a mulher teimosa, 
Traiçoeira e vaidosa 
Não mudou de opinião. 

Por fim disse o satanás



116 

Da forma que aqui estou 
Um dia lhe esperarei 
Diga que não escutou, 
Quando a senhora sofrer 
Eu só peço não dizer: 
o diabo me enganou! 

Dizendo isto o Satã 
Foi abrindo a cancela 
E ao desperdir­se lhe disse 
Que esperaria ela, 
A mulher se admirou 
Quando defronte avistou 
Bonita casa amarela [...] 

(CAVALCANTI, 1976, pp. 2­5). 

O  folheto  pode  ser  considerado  um  cordel  religioso  da  superstição 50 ,  pois  o 
diabo exprime todo o misticismo do nordestino. O espaço é a encruzilhada que, no seu 

sentido  literal,  remete  a  encontro  de  caminhos,  mas,  no  cordel,  assume  vários 

significados. Um  deles  é  encontrado  no  imaginário  religioso  popular,  que  a  vê  como 

espaço dedicado aos míticos Exu e  Hermes, ambos considerados mensageiros. 

Na cultura brasileira, Exu é bem mais conhecido e referenciado do que Hermes. 

O texto retoma a sua relação com a encruzilhada, lugar aonde são levadas as oferendas, 

“a  porta  que  separa  a  natureza  e  as  coisas  divinas,  unindo  assim  as  duas  camadas  do 

mundo”  (BASTIDE,  2005,  p.171).  A  personagem,  então,  encontra­se  num  espaço 

simbólico  de  escolha,  entre  o  mundo  dos  valores  de  Deus  e  o  dos  homens.  E  neste 

cruzamento encontra o Diabo o qual se apresenta como mensageiro, por conhecer bem 

os dois mundos. A metamorfose da sua face de animal para a humana é uma metáfora 

para a sua importância no texto: o diabo está a serviço da vontade de Deus, funcionando 

como “uma das faces de Exu [...], ao mesmo tempo, mensageiro (São Bartolomeu) e de 

anjo  da  guarda  (São  Gabriel)”  (BASTIDE,  2005,  p.171).  O  folhetista  utiliza­se  da 

ironia, quando usa a expressão “parecendo um bom cristão” para se referir ao disfarce 

humano  do  diabo.  Há,  então,  uma  situação  maravilhosa,  pois  “o  insólito,  em  óptica 

racional,  deixa  de  ser  o  ‘outro  lado’,  o  desconhecido,  para  incorporar­se  ao  real:  o 

maravilhoso é (está) na realidade” (CHIAMPI, 1980, p. 48). 

O  autor  popular  se  apropria  da  imagem  de  Exu  (de  deus  dos  caminhos  ou  o 

“homem da  rua”) e a adapta à  linguagem de um  sertanejo  (com expressões como “Sá 
dona”  e  “findar  penando”),  apresentando­a  em  um  segundo  espaço,  apreciado  pelo 

50  Segundo Marcus Accioly (1980, p.32), no cordel religioso de superstição “misticismo exacerbado do 
Nordeste varia entre a canonização dos santos e a crença na alma do mato”.



117 

nordestino: a fazenda, sugerida pelos termos “cancela” e “casa amarela”. Sabe­se que a 
cancela é a “porteira” de entrada dos engenhos nordestinos e a casa amarela refere­se à 

casa  grande,  centro  de  poder  dos  senhores  de  terra.  Daí  o  deslumbramento  da 

protagonista ao ver a imagem da casa amarela à distância. A intenção do autor é de não 

só expressar a fala, como também misturar a imagem do diabo a de um senhor de terra. 

Satanás  defende  os  ideais  da  família,  falando  sobre  o  sofrimento  dos  filhos  com  o 

abandono  da  mãe,  da  inocência  do  marido  e,  por  último,  da  ingratidão  feminina, 

causadora não só do fim da harmonia no  lar, mas também da sua própria perdição, ao 

entregar­se ao mundo. 

Contudo, a opinião da protagonista é contrária a tudo isto. Valoriza a si mesma e 

não tem vergonha em buscar o prazer do mundo. Por isso, o autor a descreve como de 

natureza vil e aberta às piores sensações, colocando uma ironia na voz do diabo, quando 

este avisa: “Eu só peço para não dizer: o diabo me enganou”. Esta  frase é, por si só, 
uma  profecia  sobre  as  frustrações  da  protagonista  em  todas  as  suas  tentativas  de 

liberdade, como se observa nas estrofes abaixo, que dão continuidade ao cordel: 

Deixando o Diabo 
Prosseguiu a sua aventura 
Numa primeira cidade 
Gostou de uma criatura 
Esse vivendo com ela 
Logo desgostou­se dela 
Deixando­a na amargura. 

Empregou­se na casa 
De um ricaço doutor 
Um dia um certo ladrão 
Roubou jóias de valor 
Sendo ela suspeitada 
Foi logo transferida 
Sofrendo terrível dor. 

Se vendo ela perdida 
No seu viver infeliz 
Com dois anos, justamente, 
Transformou­se em meretriz 

(CAVALCANTI, 1976, pp. 5­6). 

O autor descreve a trajetória da personagem fora do lar como marcada por uma 

decadência moral  progressiva,  iniciada  pelo  “amancebamento”,  expondo  a  fugacidade 

dos sentimentos masculinos envolvidos neste tipo de relação. Por trás desse argumento, 

há a presença da igreja que define o casamento como instituição onde os sentimentos de 

concupiscência  são domesticados  sob a  vigilância dos padres. O concubinato, por  sua



118 

vez, é tratado como algo que abarca “todos os delitos da carne entre um homem e uma 

mulher 51 ” (FIGUEIREDO, 2007, p.171). 

A intenção do autor é criar um estereótipo do fracasso feminino por buscar um 

relacionamento fora dos padrões patriarcais cristãos. E, com o mesmo propósito, alude à 

experiência da mulher com o trabalho. O cargo de empregada doméstica é confundido 

com o de  ladrão. O que, por  si  só, pode  ter mais de uma  leitura. A primeira  faz uma 

associação entre a mulher no trabalho e a questão da moralidade sexual, tema estudado 

historicamente  por  Margareth  Rago  (2007).  Nesse  contexto,  o  trabalho  ainda  recebe 

uma  significação mais  pejorativa,  pois  vai  estar  ligado  a  uma  herança  da  escravidão, 

retomando  a  relação  de  submissão  entre  escravo  e  senhor,  sustentada  pelo  diferencial 

econômico e educacional entre patrão e empregado 52 . No cordel, tal relação se expressa 

através  do  qualificativo  do  patrão  de  “ricaço  doutor”  em oposição  ao  da personagem 

como mera empregada. A acusação injusta de ladra remete à degradação moral de quem 

ocupa  a  posição  de  empregada  doméstica.  E  a  aceitação  da  culpa,  sem  a  devida 

reivindicação,  expressa  a  relação  servil,  não  só  da mulher  para o  patrão, mas  de uma 

classe  em  relação  à  outra.  O  autor,  então,  remete  à  incapacidade  das  donas  de  casa 

nordestinas de conseguirem condições de trabalho dignas, devido à sua baixa formação 

intelectual, só restando a elas uma situação mais submissa do que a de mulher do lar: a 

de empregada do lar, sujeita a todo tipo de humilhação, visto que a sua própria condição 

é degradante moralmente. A degradação final é a aceitação da prostituição como único 

fim de sobrevivência. 

Neste  último  estágio,  a  relação  da  personagem  com  a  prostituição  é  bem 

diferenciada da existente no cordel A Deusa do Cabaré. A relação de Rosalina com a 
prostituição tem um momento de exaltação da personagem, pois esta possui uma beleza 

diferenciada.  Daí  a  adjetivação  “deusa”,  ligada  à  meretriz  de  luxo.  No  caso  da 

personagem  de  A  mulher  que  levou  uma  surra  do  diabo,  não  há  essa  tônica  de 

51 Nesta perspectiva, a crítica católica ao amancebamento é tão acirrada que no Santo Oficio, os adúlteros 
e os amigados eram colocados no mesmo grupo. Eram “acusados não apenas de pecados mortais, mas de 
erros  de  fé,  desafios  conscientes  e  obstinados  à  doutrina  e  à moral  do  catolicismo”  (VAINFAS,  2007, 
p.117). 
52 Segundo Margareth Rago (2007, p.578), no imaginário das elites, o trabalho braçal, antes realizado em 
sua  maior  parte  pelos  escravos,  era  associado  à  incapacidade  pessoal  para  desenvolver  qualquer 
habilidade intelectual ou artística, fadada à degeneração moral: “Desde a famosa costureirinha, a operária, 
a  lavadeira,  a  doceira,  a  empregada  doméstica,  até  a  florista  e  a  artista  as  várias  profissões  eram 
estigmatizadas e associadas a imagens de perdição moral, de degradação e de prostituição”.



119 

diferenciação.  É  apenas  mais  uma  mulher  que  se  vê  perdida  e  sem  capacidade  de 

sustento  por  conta  própria  e  que  acaba  caindo  na  prostituição  como  única  forma  de 

sobrevivência. Isto acontece com muitas mulheres, desde a época colonial, quando sem 

“herança  e  cercadas  de  preconceitos  contra  o  trabalho,  subsistem  recorrendo  ao 

comércio do corpo” (SAFFIOTI, 1979, p. 169). 

As  injustiças sofridas pela personagem no cordel têm a  função de calar a voz de 

muitas  mulheres  que  almejem  ter  uma  vida  “fora”  dos  limites  do  lar  patriarcal, 

mostrando como o mundo castiga e oprime a mulher sozinha e sem a proteção de um 

pulso  masculino,  só  lhe  restando  a  frustração  que  vai  sendo  gerada  a  partir  de  uma 

queda progressiva: a tentativa da construção de um lar não­oficial (amancebamento), a 

busca  de  um  emprego  submisso  a  outras  pessoas  de  um  lar  estável  e,  por  último,  a 

marginalização,  ao  “cair”  na  prostituição  representada  no  texto  pela  classe  da  escória 

que,  durante  o  período  colonial,  espalhava­se  por  casebres,  palhoças  e  mocambos 

(FREYRE,  1985,  p.297).  É  neste  momento  que  ocorre  a  completa  degradação  da 

personagem,  com  o  aparecimento  de  chagas  pelo  corpo,  como  acontece  no  cordel A 
Deusa do Cabaré: 

Manchou­se a sua epiderme 
Desbotou­se a sua feição 
Os seus lábios cor de rosa 
Ficaram como o algodão 
Os cabelos desgrenhados 
Deixarem de ser ondulados. 

Apareceram eczemas 
O corpo todo chagando 
Numa terrível megera 
Começou ela esmolando 
Dormindo pelas calçadas 
Nas duvidosas madrugadas 
Ia corpo definhando 

(CAVALCANTI, 1976, p.6). 

Mais uma vez, as chagas não são somente morais, mas sociais. Do mesmo modo 

que Lúcifer  é  zoomorfizado  para  ser  excluído  do  paraíso,  a  beleza  feminina deve  ser 

deformada. A beleza, então, tem um duplo sentido. O sentido explícito remete à visão 

judaico­cristã  de  que  o  homem  é  imagem  e  semelhança  de Deus,  logo,  a  sua  beleza 

natural é expressão da beleza divina. À medida que a personagem deixa de servir ao lar 

e passa a servir a si mesma, afasta­se de Deus e aproxima­se do Diabo, assumindo a sua 

condição degenerada. As chagas, então, expressam a degradação do corpo e da moral da



120 

mulher, que  se  torna uma  “megera”, porque sua vivência está corrompida, do mesmo 

jeito como se criou a imagem da “bruxa” decrépita na Idade Média. 

A  idealização do sexo frágil, mãe de  família, presente nos lábios cor de rosa e 

nos  cabelos  ondulados  é  substituída  pela  demonização  expressa  nos  traços  “boca  de 

algodão” e “cabelos desgrenhados”, próprios do estado de uma mulher que abdicou da 

sua condição “natural” e do lar. Isto ocorre porque, na perspectiva patriarcal, a mulher 

que procura os prazeres da rua deve sofrer os mesmos preconceitos existentes na mesma 

rua escolhida para viver. A associação entre lepra, luxúria e prostituição, já existente em 
A  Deusa  do  Cabaré,  volta  a  se  repetir  como  expressão  de  exclusão  social.  A 
personagem é a excluída entre os excluídos, na metáfora da mendiga que dorme pelas 

calçadas. Dessa forma, como última saída só lhe restará o arrependimento, pois, de fato, 

irá, a partir deste momento da narrativa, incorporar a imagem da prostituta arrependida. 
Ao se arrepender, não recebe o perdão imediato de Deus, como acontece com A Deusa 
do Cabaré, mas passa por uma humilhação física, representada por um castigo efetivado 

pelo diabo, como se observa no trecho abaixo: 

Disse ela – Ai seu moço 
O mundo é muito diferente 
O Diabo me enganou 
Pois nada estava ciente 
Pensei gozar a minha vida 
Hoje estou arrependida 
Do que fiz antigamente. 

O satanás nessa hora 
Tinha um chicote na mão 
E logo se transformou 
Com rabo, chifre, esporão 
Você que foi culpada da situação. 

Não se lembra sua desgraçada 
Quando lhe avisei ?... 
Como diz que o Diabo lhe enganou?... 
eu lhe esperei 
para lhe dar uma boa sova 
Que ficará como prova 
Que eu nunca lhe enganei. 

Nisto, o Diabo surrou­a 
Que ela ficou estirada 
Quando ela levantou­se 
Viu que estava retalhada 
Após o pobre marido 
Viu o seu corpo estendido 
Semi­morta na calçada 

(CAVALCANTI, 1976, pp.7­8).



121 

A mulher  vê o diabo na mesma  cancela do primeiro encontro. Há,  então, uma 

segunda encruzilhada simbólica:  a personagem encontra­se numa situação de  fronteira 

entre  o  discurso  do  arrependimento  e  o  desejo  da  volta  ao  universo  familiar,  como 

salvação  para  os  sofrimentos.  No  entanto,  no  desabafo  da  protagonista,  a  culpa  é 

colocada  no  diabo 53 .  Contudo,  a  resposta  do  acusado  está  de  acordo  com  o  discurso 

patriarcal que culpa a mulher por todas as más tentações na terra, devido à sua fraqueza 

moral. Há uma inversão no discurso religioso. A mulher passa a ser a própria serpente, 

Eva que espelha o que há de mau no homem 54 . Daí a necessidade do castigo, quando 

ocorre o  segundo momento maravilhoso 55  em que o diabo metamorfoseia­se e  volta à 

antiga condição zoomorfizada. 

A  situação maravilhosa  se  mistura  com  a  própria  realidade  sertaneja. O  diabo 

não se confunde só com Lúcifer, anjo caído e temido, mas com a postura de um senhor 

de  engenho.  A  inicial  associação  feita  com  a  cancela  e  a  casa  amarela,  em  estrofes 

anteriores,  é  acrescentada  pela  imagem do  chicote,  elemento  simbólico  de dominação 

que, durante o período colonial,  foi usado para dar  surras  nos escravos e, depois,  nas 

próprias mulheres acusadas de adultério. A protagonista trai a família e o sistema, sendo 

o  diabo/senhor  de  engenho  o  defensor  deste  último,    como  um  senhor  defende  sua 

propriedade. 

O papel do diabo está também de acordo com a classificação teórica defendida 

por  Ribamar  Lopes  (1982),  quando  alude  à  existência  de  folhetos  de  exemplos  e  de 
maldade, nos quais cabe a esta entidade (contraditoriamente, como seria de esperar por 
se tratar do diabo) punir a maldade e a irreverência. O diabo moralizado acaba servindo 

à vontade dos hábitos sertanejos. Só com a progressiva humilhação, dor e morte, que a 

mulher  pode  voltar  aos  braços  da  família,  como  se  observa  nas  últimas  estrofes  do 

cordel: 

Ela abençoando os filhos 
Deu um suspiro e gemeu 
E nos braços do esposo 
Uma lágrima desceu 

53 Quando a mulher culpa o diabo, implícito à sua fala há o argumento de que o diabo se torna o grande 
“tentador”, por conta da interpretação bíblica de que foi capaz de enganar a mulher, quando lhe ofereceu a 
maçã, considerada fruto proibido por Deus. 
54 Neste sentido, “o mal é algo que existe fora do homem, exteriorizado sistematicamente no outro, que é 
mulher. Desse modo, a mulher termina por ser um mal em si.” (SANT’ANNA, 1984, p.98). 
55 O termo maravilhoso é usado no texto no sentido de “extraordinário”, “insólito”, que escapa ao curso 
ordinário  das  coisas,  isto  é,  da  maravilha,  do  latim  mirabilia,  “coisas  admiráveis”,  contraposta  à 
naturalia. (CHIAMPI,1980).



122 

Quando a mulher vaidosa 
Entre soluços morreu 

(CAVALCANTI, 1976, p.8). 

É na última cena da narrativa que a personagem assume a condição de prostituta 

arrependida. O corpo retalhado é a sua redenção. É necessário que a protagonista  leve 

uma surra de um patriarca para que possa retornar simbolicamente à sociedade e receber 

o  perdão  católico. Não  basta  o  arrependimento,  é  preciso  que  haja  dor  e  deformação 

física, como exemplo para que tantas outras não sigam o caminho para fora de casa. Há 

ainda uma  lembrança do discurso medieval afirmador de que o céu continua “aberto a 

todas  as  mancebas,  adúlteras,  prostitutas  e  concubinas  que  se  dispusessem,  pela 

penitência  e  pelo  casamento,  a  domesticarem­se”  (DEL  PRIORE,  1995,  p.106).  Do 

mesmo modo que em A Deusa do Cabaré, só a morte traz salvação e perdão. 

2.4.2 A prostituta que não se ar repende 

Este tópico apresenta a prostituta que é o avesso da arrependida, pois não vive a 

encruzilhada entre os espaços privado e o público, mas está solidamente enraizada na 

rua e, por isso, é ainda mais caricata. O cordel analisado terá traços de quatro ciclos: o 
moral­religioso,  o  maravilhoso,  o  cômico­satírico  e  o  erótico­obsceno.  O  ponto  em 
comum  entre  estes  grupos  é  a  presença  de  situações  humorísticas,  diferentemente  da 

predominância dramática dos  folhetos anteriores. No  folheto A chegada da Prostituta 

no céu, o exemplo moral está ligado ao sarcasmo em relação à condição feminina, como 
já observamos na análise da xilogravura. 

a) A Chegada da prostituta no céu



123 

Segundo J. Borges, o cordel A chegada da prostituta no céu  foi produzido por 
conta  do  sucesso  da  xilogravura  composta  antes  do  texto. De  acordo  com  o  autor,  a 

gravura  foi  inspirada  nos  sofrimentos  vivenciados  pela  prostituta  e  no  ódio  que  ela 

desencadeia na mulher casada. A sua intenção é de “prestigiar” a meretriz, colocando­a 

no  céu  (BORGES,  1993).  Neste  tópico  demonstramos  que,  por  trás  dessa  suposta 

exaltação,  há  novamente  a  intenção  de  se  fazer  da  prostituta  um  veículo  dos  valores 

patriarcais do nordestino, mesmo que através do deboche. A relação entre cordel e título 

colabora  para  a  representação  do  espaço  céu  como  um  “lugar”  que  representa  uma 

espécie de cotidiano almejado pelo nordestino. 

A  temática  do  céu  é  uma  constante  no  imaginário  popular.  Segundo  Mircea 

Eliade (2002, p. 40), a primeira entidade cultivada na era primitiva foi o céu, traduzido 

para  o  povo  como  “infinito,  transcendente,  imutável,  poderoso 56 ”. Este  céu  sagrado  é 

recriado  no  imaginário  popular  nordestino  conforme  uma  perspectiva  cristã,  mas 

também,  conforme  as  religiões  do  antigo  sistema  místico  mulçumano,  como  lembra 

Gilberto Freyre (1995), onde tanto o céu, como o inferno e o purgatório estão ao alcance 

dos  sentidos,  transmitindo cheiros, gostos e sons. Nos cordéis, o céu é  recriado como 

um lugar mais concreto e mais próximo da realidade do nordestino. Em cada título, há a 

modificação  do  nome  da  criatura  que  almeja  uma  condição  sobre­humana:  morar  no 

céu, ou seja, fazer parte de uma realidade sagrada que, de certa forma, é uma projeção 

56 Novamente segundo o autor (2002, p. 40), as “regiões superiores, inacessíveis ao homem, adquirem os 
prestígios divinos do transcendente, da realidade absoluta, da perenidade. São a morada dos deuses; é aí 
que chegam alguns privilegiados pelos ritos de ascensão; até aí se elevam, segundo as condições de certas 
religiões, as almas dos mortos”.



124 

de  uma  realidade,  considerada  melhor  para  se  viver.  Neste  cordel,  há  um  céu 

maravilhoso onde a prostituta se torna protagonista pela capacidade de dar prazer sexual 

a  santos,  sustentando  o  complexo  de  virilidade  masculina  que  é  aumentado  ou 

diminuído conforme o desempenho sexual de cada santo 57 . Assim, no cordel, prevalece 

a  exaltação  fálica  que  fundamenta  o  humor,  próprio  aos  cordéis  do  ciclo  cômico­ 

satírico. 

O  autor  apropria­se  do  estereótipo  da  prostituta  para  adequá­lo  a  uma  estrutura 

social  patriarcalista.  Tanto  que  os  espaços  do  inferno,  do  purgatório  e  do  céu 

encontram­se  situados  num único setor da xilografia,  com o objetivo de  representar a 

sociedade nordestina. As personagens da capa (São Pedro, Diabo, marido que apanha de 

mulher,  esposa  ciumenta,  gigolô)  tornam­se  tipos  sociais  com  funções  bem 

estabelecidas no texto e, indiretamente, na sociedade nordestina. O ponto em comum é a 

sua relação com a protagonista, que aparenta ter um tamanho amplificado na gravura. A 

intenção  central  é  de  se  supervalorizar  a  passagem  da  personagem  por  diferentes 

espaços, enquanto núcleos sociais relevantes na construção do enredo. Daí a pretensão 

de definí­la nas primeiras estrofes do folheto: 

Do rosto da poesia 
Eu tirei o santo véu 
E pedi licença a ela 
Para tirar o chapéu 
E escrever a chegada 
Da prostituta no céu. 

Sabemos que a prostituta 
É também um ser humano 
Que por uma iludição 
Fraqueza ou desengano 
O seu viver é volúvel 
Sempre abraça o engano. 

Vive metida em orgia 
E cheia da vaidade 
É raro uma que trabalhe 
Por isso fica odiada 
Perante a sociedade. 

Todas as religiões 
Pra ela escala uma pena 
Se o homem lhe abraça 
A mulher casada condena 
Mas sabemos que Jesus 
Perdoou a Madalena. 

57 Este é um aspecto da mentalidade patriarcal,  já discutido por Gilberto Freyre (1995), quando afirmou 
que a virilidade dos senhores de terra não estava na força física, já que passavam dias deitados na rede, 
mas na capacidade quantitativa de possuir negras no mesmo lugar de ócio.



125 

Falar sobre prostituta 
É um caso muito sério 
Que é um ser sofredor 
Sua vida é de mistério 
E para sobreviver 
Sempre usa o adultério. 

Perante a sociedade 
Ela é marginalizada 
Existe umas mais calmas 
E outras mais depravadas 
E quem tem mais ódio dela 
É a própria mulher casada. 

Ela vive aqui na terra 
Enfrentando um sacrifício 
Se vende para os homens 
Muitas se entregam ao vício 
Enquanto a nova se entrega 
E faz miséria do ofício 

(BORGES, pp. 1­2). 

A exaltação da prostituta é aparente, pois nega o universo feminino. Os traços da 

personagem são apresentados como “defeitos sociais” (vaidade, vício, voluptuosidade) 

que  justificam a sua humilhação social. A “puta” passa a ser um tipo social que sofre 

porque  não  cabe  nos  paradigmas  sociais:  casamento  e  religião,  tornando­se,  por  isso, 

mais uma marginal entregue às tentações do corpo, filha de Eva, em sua fraqueza moral 

e física. A recorrência do tema em muitos cordéis atesta a presença e a importância da 

prostituta no contexto do sertão nordestino. Assim, do mesmo modo que em A deusa do 
Cabaré e em A Mulher que levou uma surra do diabo, o discurso patriarcal transforma a 
altivez  em  uma  representação  da mulher  fraca,  digna  de  pena.  A  carga  dramática  da 
prostituta arrependida é substituída pelo enfoque humorístico de A prostituta que não 

se arrepende, não havendo uma sublimação do comportamento da personagem pela dor 
pós­morte. O prazer com o sexo e com o poder de sedução de seu corpo permanece. E 

há uma dupla leitura do papel da meretriz na construção do inferno, do purgatório e do 

céu, como projeções de espaços sociais bem delimitados. Percebemos que o recurso ao 

maravilhoso  é  usado  para  recriar  tipos  sociais  da  vivência  do  nordestino,  como 

observamos,  desde  a  descrição  da  entrada  do  inferno,  passando  pelo  purgatório,  à 

chegada no céu. 

Aconteceu que uma delas 
Morreu um certo dia 
E pela vida que levava 
O povo sempre dizia



126 

Ela vai para o inferno 
Pêlos atos que fazia. 

Assim que o corpo foi enterrado 
A alma se destinou 
Querendo ir ao céu 
Mas primeiro ela passou 
Pelo portão do Inferno 
E o diabo lhe acompanhou. 

Saiu correndo atrás dela 
Dizendo vem cá bichinha 
Um bocado como tu 
Faz tempo que aqui não vinha 
E eu estou gamadão 
Nesta garota novinha. 

Mas na carreira que iam 
O diabo e a prostituta 
Passaram no purgatório 
E no sindicato das putas 
E lá no portão céu 
Foi que começou a luta. 

Porque já se encontrava 
Uma mulher bem casada 
Arengando com o marido 
Que morreu de uma virada 
E queria entrar no céu 
Com uma faca afiada. 

Essa mulher que morreu 
Era muito ciumenta 
Quando viu a prostituta 
Entortou o pau da venta 
E disse: vou te furar 
Foi uma luta cinzenta. 

Furou a mulher na perna 
O marido puxou no braço 
O diabo pegou também 
Dizendo que já sei que faço 
Vou levar o mesmo sem perna 
Mas levo o melhor pedaço. 

Nessa zuada São Pedro 
Se apresentou no portão 
E disse: não tem lugar 
Pra mulher com bestalhão 
Só tem para mulher sozinha 
E foi logo estirando a mão. 

E pegou logo 
Da mulherzinha no braço 
Disse: você pode entrar 
Aqui não lhe falta nada 
Vai dormir na minha cama 
Até alta madrugada” 

(BORGES, pp.3­5)



127 

O ponto comum entre todos os espaços é que os três são recriados conforme  a 

projeção do locus da rua simbólica, definido ao longo desta tese, como lugar “fora” dos 

paradigmas do comportamento patriarcal. As personagens se misturam, assim como os 

espaços. O  céu  passa  a  ser  o mero  prolongamento  do  purgatório  e  do  inferno,  e,  por 

conseguinte, dos valores da terra. Desmistifica­se a idealização celeste e dá­se relevo à 

crônica  social do comportamento nordestino. Os cordéis de sátira afastam­se da busca 

pelo  sublime  e  chegam  à  carnavalização,  como  expressão  da mistura  entre  profano  e 

sagrado. A quebra da fronteiras recria a relação do nordestino com a sexualidade, tendo 

a  mulher  como  o  objeto  intermediário.  Contudo,  a  aparente  quebra  de  hierarquias, 

presente na carnavalização medieval, está a favor da construção de uma outra hierarquia 

implícita ao texto e sustentada pela memória popular,  já que todas as personagens são 

caricaturas de tipos marginalizados que devem continuar enquanto tal pelo riso. 

O diabo enfatiza a “quantidade” de prostitutas que já desceram ao Inferno e não 

descem mais. E  parte  para  o  ataque,  com o  propósito  de  um exercício  de poder  pelo 

sexo,  o  qual  não  vai  ser  criticado,  mas  reafirmado  no  céu  graças  ao  processo  de 

afetivização dos santos. A aparente paródia do diabo está a serviço desse objetivo; tanto 
que o  inferno  não  é  descrito, mas  a  sua porta  no  seu  sentido  de passagem  (ELIADE, 

2001), ou melhor, o  inferno não  interessa por si mesmo (como seria de esperar em se 

tratando da alma de uma prostituta), mas dá­se destaque a sua  ligação com o céu, em 

termos de erotismo. O purgatório, por sua vez, passa a ser um ponto intermediário entre 

dois pólos, onde o excesso de virilidade não é ressaltado, mas a sua falta. Nele, além de 

se encontrar o “sindicato das putas”, há a paródia do casamento ao revés. 

A  imagem  da  esposa  ciumenta  (do  personagem­tipo  “esposa  ciumenta”)  e  do 

esposo  bestalhão  é  uma  sátira  à  família,  deslocada  em  relação  ao  núcleo  familiar 

patriarcal.  Na  formação  do  casal  há  uma  inversão  de  papéis,  renegada  pelo  discurso 

patriarcal, pois é a mulher quem chega ao purgatório com a faca na mão e quem tem a 

voz ativa no casal, quando “arenga” com o marido. Esta situação de aparente humor tem 

uma forte crítica social que diminui a  função masculina. Além disso, o termo “mulher 

ciumenta” aparece em outros cordéis como uma ironia em relação a uma mulher traída 

que  busca  a  vingança,  com  os  mesmos modos  violentos  de  um  homem  da  sociedade 

patriarcal. No  texto,  este  ato  deve  ser  castigado  com a  ida  do marido  e  da mulher  ao 

purgatório,  pois,  se  o  adultério  feminino  “é  punido  com  severidade,  tanto  pela 

desaprovação  e  discriminação,  como  pelo  castigo  físico,  ou  mesmo  assassinato”



128 

(NETO, 1980, p.51), o masculino passa a ser socialmente compreensível no imaginário 

popular, por conta da natureza supostamente poligâmica do homem. A mulher deve ser 

passiva, e, o homem ativo. Quando a mulher ciumenta se impõe, usando a violência, o 

equilíbrio  rompe­se.  Do mesmo modo  que  ocorre  na metáfora  da  impossibilidade  da 

relação  entre Adão  e  Lilith,  segundo  a  perspectiva  judaica 58 .  A  esposa  ciumenta  não 

abandona o lar (como Lilith), nem o sustenta, submetendo­se ao marido, como se espera 

das  mulheres  que  se  inspiram  em Maria.  Simplesmente  o  desequilibra,  ao  passo  que 

adota um comportamento considerado masculino por uma memória patriarcal. Tal qual 

vivenciaram muitas mulheres do Brasil colonial, quando se tornavam sociologicamente 

“o  homem  da  casa,  o  chefe  da  família,  sem  que  tal  substituição  importasse  em 

matriarcalismo”  (FREYRE,  1985,  p.133).  É  uma  apropriação  do  poder  da  casa  pela 

incorporação  de  um  comportamento  masculino,  sem  a  derrubada  de  uma  ordem 

patriarcal.  Casos  semelhantes  podem  ser  encontrados  em  outros  folhetos,  como  A 
mulher no lugar do homem, em que a xilogravura expressa a  incorporação da imagem 

masculina à feminina: 

A mulher está usando apetrechos de um vaqueiro  (o chapéu e o cavalo) e  tem 

uma expressão masculinizada – a valentia como expressão de  força. Tais aspectos são 

58 Lilith também se revolta contra uma posição de desigualdade, ao não aceitar como natural a posição do 
homem por cima da mulher durante o coito  e afirma "Por que devo deitar­me embaixo de  ti? Por que 
devo abrir­me sob teu corpo? Por que ser dominada por ti? [...]. Contudo, eu também fui feita de pó e 
por isso sou tua igual”  (SICUTERI, 1998, p.35). Adão se recusa a inverter as posições, consciente de que 
existe uma “ordem” que não pode ser transgredida e argumenta que ela deve submeter­se a ele, pois esta é 
a condição do equilíbrio preestabelecido.



129 

tratados  com  receio  pelo  cordelista,  pois  teme  uma  afronta  deste  tipo  de mulher  aos 

homens,  substituindo­os  em  situações  próprias  a  eles. Não há uma derrubada  de uma 

ordem  patriarcal.  A  personagem  encontra­se  na  mesma  encruzilhada  da  mulher 

ciumenta. A diferença  é  que  em A Chegada  da  Prostituta  no Céu,  a  religião  aparece 
para efetivar um castigo social e moral, o qual também se estende ao marido, satirizado 

pela ausência de virilidade quando se deixa matar, abdicando da força como homem, e, 

principalmente, como patriarca que deve dominar a casa com mãos de ferro. 

Por outro  lado,  a  personagem mulher  ciumenta  está  de  acordo  com o  discurso 

patriarcal,  quando  se  confronta  com  a  prostituta,  ocorrendo  uma  oposição  entre  duas 

vozes  marginalizadas  socialmente,  para  se  reforçar  a  hierarquia  patriarcal.  A  mulher 

ciumenta, mesmo  errando,  ainda  está  dentro  dos  limites  da  família  “ao  avesso”.  Já  a 

prostituta é a assimilação do arquétipo de Lilith, à medida que se satisfaz em extrapolar 

os limites das regras morais e torna­se um símbolo de tentação, como uma serpente para 

a derrubada da família. Desde a época colonial, as mulheres se confrontaram por conta 

de homens e, de certa forma, por conta de uma melhor posição social. Isso é observado 

também nas relações de poder da casa grande em relação à senzala, especialmente nos 

martírios  sofridos  pelas  negras  efetivados  pelas  senhoras  de  engenho. Gilberto Freyre 

(1995, pp.337­338)  cita exemplos de sinhá­moças que mandavam arrancar os olhos de 

mucamas  bonitas  e  trazê­los  à  presença  do  marido  à  hora  da  sobremesa,  dentro  da 

compoteira de doce e boiando em sangue ainda  fresco e de baronesas  idosas que  “por 

ciúme  ou  despeito,  mandavam  vender  mulatinhas  de  quinze  anos  a  velho  libertinos; 

outras que espatifavam dentaduras de escravas a salto de botina, mandavam queimar a 

cara ou as orelhas”. 

Do mesmo modo faz a mulher ciumenta no cordel. A sinhá moça destrói olhos, 

dentes, seios das rivais porque trazem conotações eróticas. É necessário à esposa provar 

que  é  “melhor”  do  que  a  outra,  criando  uma  hierarquia  entre  mulheres:  as  de  “casa” 

(casa  grande)  devem  imperar  sobre  as  da  “rua”  (senzala). Na  década  de  cinqüenta  do 

século  XX,  essa  oposição  se  repete,  no  confronto  entre  moças  de  família  e  moças 
levianas. 59 No cordel, a mulher ciumenta é a esposa do lar “ao avesso”, já que, apesar da 
violência, está ainda dentro de casa, “servindo” sexualmente a um homem só, enquanto 

a  prostituta  está  na  rua,  saciando  o  ímpeto  sexual  de  vários  homens.  Para  esta 

59 Segundo Carla Bassanezi (2007, p.610) às “primeiras, a moral dominante garantia o respeito social, a 
possibilidade de um casamento modelo, de uma vida de rainha do lar ­ tudo que seria negado às levianas. 
Estas  se permitiam  ter  intimidades  físicas com homens; na classificação moral  social estariam entre as 
moças de família, ou boas moças, e as prostitutas”.



130 

valorização  da  função  da  meretriz  como  sustentáculo  da  virilidade  sexual,  o  autor 

popular transforma o céu em um cabaré: 

São Pedro lhe respondeu 
Mas aqui é diferente 
Sou o chaveiro do céu 
E aqui entra quem eu quiser 
Que sou velho mais sou quente. 

Disse vocês lá na terra 
Fazem tudo quanto quer 
Maltratam prostitutas 
E usam como quiser 
Mas aqui trato bem 
A todos que a mim vier. 

E entrou de braço dado 
Com a mulherzinha singela 
Com uma perna furada 
Mas São Pedro tratou dela: 
E deu apoio à prostituta 
Que ninguém bolia nela. 

Depois disso a prostituta 
Foi fazendo o que bem quis 
Botou galha em São Pedro 
Namorou com São Luiz 
E tirou sarro com São Bento 
No beco chafariz. 

Uma noite de São João 
Dançou com santo Expedito 
Levou xedro de São Braz 
E no fim da festa foi 
Dormir com São Benedito. 

Ela não quis Santo Benedito 
Por ser barbudo demais 
Deixou ele na espera 
E foi dormir com São Braz 
São Benedito quando acordou­se 
Falou alto bem voraz. 

Ele disse a Jesus 
Que ela era uma depravada 
Jesus respondeu bem calmo 
“deixa esta pobre coitada 
se na terra sofreu tanto 
como vai ser castigada. 

Na terra não teve apoio 
em meio à sociedade 
levou a vida sofrendo 
e fazendo caridade 
aceitando preto e branco 
que tinha necessidade. 

Mesmo com as prostitutas



131 

Vive cheio de tarado 
Sorrindo atrás de mocinhas 
E mulher de homem casado 
Se não houvesse prostituta 
Qual seria o resultado?”. 

E ele ficou cabisbaixo e; 
“Se o sol nasceu pra todos 
A mulher nasceu também 
E se um dia eu pegar ela 
Trituro e deixo um xerém” 

(BORGES, pp. 6­8). 

Neste  capítulo,  observa­se  a  presença  do  tema  da  afetivização  dos  santos  no 

cordel,  na  medida  em  que  há  santos  contagiados  por  “um  misticismo  quente, 

voluptuoso, de que se tem enriquecido a sensibilidade, a imaginação, a religiosidade do 

brasileiro” (FREYRE, 1995, p.355). Concordamos com Gilberto Freyre, quando afirma 

que o cristianismo no Brasil  herda um pouco da religião doce, doméstica, de  relações 

quase  de  família  entre  os  santos  e  os  homens,  conservando  das  religiões  pagãs  e  de 

Maomé  o  gosto  pela  carne.  Os  próprios  santos  tornam­se  expressões  de  virilidade:  a 

força de cada um deles está associada, no folheto, à sua capacidade fálica 60 . A descrição 

de situações eróticas no folheto, como a troca de carícias no beco do chafariz, está em 

consonância  com  os  divertimentos  sexuais  ocorridos  nas  proximidades  das  igrejas 

descritos  por Gilberto Freyre 61 ,  ao  longo de  todo o  período  colonial,  adentrando pelo 

século XX. E, por último, acaba por exprimir a conotação pagã da  festa de São João, 

classificada pelo mesmo autor como expressão, ao mesmo  tempo, popular e  religiosa. 

Do  caráter  popular,  identifica­se,  no  texto,  o  traço  de  festa  afrodisíaca  e  agrícola, 

quando novamente Freyre (1995, p.247) fala da presença de fogueiras, danças e cantigas 

sensuais para estimular a fertilidade, a união dos sexos pelo casamento, ou mesmo para 

se alcançar graça de se conseguir um “amor que se deseja ou que não encontrou ainda”. 

A crítica de São Benedito é muito mais do que uma expressão de orgulho ferido, 

mas representa novamente os limites impostos pelo patriarcalismo. O seu desejo é pela 

volta da  hierarquia no céu. O discurso do juiz Jesus, apesar de uma aparente defesa aos 

60  Freyre  (1995,  p.246)  sublinha  que  os  “grandes  santos  nacionais  tornaram­se  aqueles  a  quem  a 
imaginação  do  povo  achou  atribuir  milagrosa  intervenção  em  aproximar  os  sexos,  em  fecundar  as 
mulheres, em proteger a maternidade: Santo Antônio, São João, São Gonçalo do Amarante, São Pedro 
tornaram­se patronos do amor humano e da fecundidade agrícola”. 
61 Entre os exemplos de estímulo sexual, próximo às  igrejas Gilberto Freyre (1995, p.249)  fala de uma 
promiscuidade  “ainda  hoje  característica  das  nossas  festas  da  igreja.  Violas  tocando.  Gente  cantando. 
Barracas. Muita comida. Exaltação sexual [...]”.



132 

direitos da prostituta, acaba por defender a própria ordem patriarcal de acordo com uma 

visão humorística que enfatiza o complexo de virilidade como temática central do texto. 

O que Benedito  classifica  como depravação,  Jesus  nomeia  de  “caridade”. O  aparente 

elogio  é  uma  ironia  à  função  social  da  prostituta.  Esta  deve  manter  relações  com 

qualquer indivíduo, seja branco ou preto, independente da hierarquia social e racial, pois 

a  igreja  católica  medieval  defendia  que  era  papel  das  mulheres  pobres  e  prostitutas 

“serem válvula de escape dos impulsos sexuais reprimidos, a troco, provavelmente, de 

pequenas  somas  de  dinheiro,  de  favores,  de  ofertas  em  gêneros”  (PILOSU,  1995, 

p.121). A função da meretriz estaria de acordo com as normas de constituição da família 

aos modelos patriarcais, porque asseguraria tranqüilidade às famílias pela “necessidade 

de canalizar as energias sexuais masculinas para estas mulheres a fim de evitar que estas 

se dirigissem para as mulheres  honestas, virgens, viúvas ou casadas”  (PILOSU, 1995, 

p.76).  Essa  mesma  perspectiva  volta  a  predominar  no  discurso  da  igreja  brasileira, 

quando  adapta  a  visão  de  Santo  Agostinho  e  de  Santo  Tomás  de  Aquino  de  que  a 

sociedade  carecia  tanto  de  bordéis  quanto  de  cloacas,  para  estimular  a  velada 

cumplicidade com a prostituição, como ferramenta contra os concubinários 62  e a  favor 

da  harmonia  do  lar,  já  que  os  bordéis  pacificariam  os  ânimos  dos  celibatários  (DEL 

PRIORE, 1994). Embora se observe, na leitura da maioria dos cordéis, a predominância 

de uma memória   que condena a prostituição, a homogeneidade do discurso  religioso 

católico  é  rompida  por  sua  função  de  instituição  representativa  de  interesses  de  uma 

ordem  social  patriarcal,  que  embora  condene  a  prostituição,  nas  entrelinhas,  “a 

considera  um  meio  necessário  para  evitar  a  desagregação  social  conseqüente  à 

desagregação das relações entre os conjugues” (PILOSU, 1995, p.76). 

Não  há,  então,  a  idealização  de  um Cristo  divinizado, mas  a  recriação  de  um 

santo segundo uma abordagem popular. A afetivização acaba por torná­lo a projeção de 
um  grande  patriarca  que  transforma  a  mulher  em  objeto  de  uso  masculino.  Isso  é 

observado quando Jesus compara a prostituta ao sol, associando­a a um meio usado por 

todos.  A  problemática  da  demonização  feminina  pela  luxúria,  então,  é  abafada  pela 

relevância  dada  à  soberania  do  falo.  O  deboche  próprio  aos  cordéis  de  sátira  faz  da 

protagonista  um  fantoche  da  mentalidade  patriarcal.  É  uma  prostituta  que  não  se 

arrepende porque precisa  ter uma  função marginal  na sociedade para que as mulheres 

62  “A igreja considerava a prostituição um crime menor do que o adultério e o homossexualismo” (DEL 
PRIORE, 1995, p.84).



133 

que ocupam o centro continuem respeitadas. Se o homem domina seus desejos com suas 

Marias,  é necessário que haja Madalenas que são o outro  lado de um desejo que só é 

aceito  quando  está  em  conformidade  com  a  lei,  as  vontades  e  os  caprichos  de  um 

patriarca, representado no texto pela imagem de um Cristo sexualmente viril. 

2.5 A Descida aos infernos pelas filhas arrependidas 

A  temática  da  descida  aos  infernos  pode  ser  compreendida  a  partir  de  duas 

visões  da descida  humana para  uma  zona  abaixo  da vida  terrena:  a  greco­romana  e  a 

cristã­medieval.  Segundo  Junito  de  Souza  Brandão  (2000),  a  palavra  infernus  é  uma 
segunda  forma de  inferus “que se encontra em baixo” em oposição a  superus  “que  se 
encontra em cima”. Daí, a oposição na mitologia grega entre Di Inferi para os Deuses 
do Hades, e Di Superi para aqueles do Olímpo. Entre os exemplos da literatura grega, há 

Ulisses em A Odisseía e Eron em República que viajam ao interior do mundo. Ambos 
recebem  revelações  nos  infernos  que  produzem  aprendizados  em  sua  vida,  sempre 

observando ou conversando com outras personagens. O diferencial destas obras é que o 

inferno é para todos, independente de erros ou acertos morais e éticos. 

Em A Eneida, Virgilio compõe o Hades dividido em zonas. Entre elas, destaca­ 

se o Tártaro, onde sofrem os grandes criminosos. É nesta obra que o inferno passa a ter 

um  forte  sentido  de  castigo moral,  depois  intensificado  em A Divina Comédia. Outro 
ponto comum aos dois livros é que o espaço Inferno passa a ser simbólico. Serve a um 

interesse  político,  o  qual  divide  os  personagens  naqueles  que  estão  dentro  de  um 

paradigma ético e político defendido pelos autores e aqueles que fogem a esta norma. O 

sentido  grego  de  “descer”  para  aprender  permanece.  É  este  sentido  apresentado  nos 

cordéis analisados. As personagens descem aos infernos para aprender a temer e voltar a 

terra  para  serem  porta­vozes  desse  medo.  Se  Ulisses  e  Enéas  descem  para  serem  os 

mensageiros de grandes  Impérios  (o grego e o  romano), as personagens  femininas do 

cordel  são  as  mensageiras  de  um  discurso  religioso  que  se  utiliza  do  inferno  para  a 

construção  de  um  “Império”  onde  estarão  amontoados  tipos  marginalizados,  os  quais 

serão  castigados  e  inferiorizados  em um  nível  “abaixo” da ordem  social. O  inferno  é 

simbólico. É um espaço de sofrimento que projeta os  lugares considerados mundanos 

pela sociedade nordestina. Nesta etapa, as personagens protagonistas são denominadas



134 

de  “filhas  arrependidas”.    Ambas  vivenciam  a  temática  da  viagem,  associada  no 

imaginário popular e medieval “ao resgate e a itinerários de purificação” (FERREIRA, 

1979, P.61). 

A escolha das personagens protagonistas como “filhas arrependidas” deve­se  à 

presença recorrente na  literatura de cordel da narração dos vínculos entre mãe e  filha. 

Nessas estórias, o cordelista constrói uma argumentação moral sobre o comportamento 

feminino com a intenção de reprimir atitudes de altivez feminina. O centro do discurso é 

sempre  a  obediência  ou  desobediência  à  figura  materna.  Nesta  tese,  observamos  a 

presença  de  dois  tipos  de  mãe,  baseadas  em  arquétipos  pertencentes  a  discursos 

contrários: Herodíades e Maria. O ponto comum entre essas personagens é a capacidade 

de  exercerem  influência  sobre  as  filhas.  Maria  é  o  exemplo  de  comportamento; 

Herodíades,  o  contra­exemplo.  Maria,  a  santificação  da  maternidade;  Herodíades,  a 

demonização.  Aparentemente  distintas,  as  duas  imagens  novamente  endossarão  o 

discurso patriarcalista. 

As  personagens­Maria  tornam­se  arquétipos  da mulher  de  casa  na medida  em 

que  abdicam  de  sua  vontade  própria  em  função  da  fé,  reproduzindo  um  discurso 

religioso católico, como regra de comportamento moral e social. São, portanto, passivas 

e abnegadas e, principalmente,  respeitadas e divulgadas como um  ícone a  ser  seguido 

pelo  público  feminino 63 .  Já  a  personagem­tipo Herodíades  é  a mãe  ao  avesso,  aquela 

que, apesar de infringir as normas de comportamento, ainda assim continua sendo uma 

influência para sua filha. 

Até que ponto a personagem Herodíades contribui para a sustentação do culto à 

Virgem Maria como mãe­protetora? Lembremos das relações entre mulheres na história 

colonial  brasileira. De  acordo  com Del  Priore  (1995,  p.83),  a “sacralização  do  papel 
social da mãe passava [...] pela construção do seu avesso: a mulher mundana, lasciva e 

luxuriosa  [...].  As  mães  e  filhas  venais  foram  sumariamente  úteis  para  construção  e 

valorização  do  seu  oposto:  a  mãe  sem  mácula,  identificada  com  a  virgem  Maria, 

vampirizadora de qualquer tolerância em relação à sexualidade feminina”. 

Nos  cordéis  analisados  neste  subcapítulo,  a  personagem  protagonista  é  a  filha 

que caminha por ruas da cidade, representada por um discurso patriarcal como espaço 

do risco e da aventura e, ao mesmo tempo, da possibilidade de ampliação do destino e 

63 Esta visão de mulher está de acordo com o “o projeto da construção de uma mulher ideal: mulher que 
deveria ser casada, mãe, afeita à domesticidade, à piedade religiosa, preocupada em consolidar a família” 
(DEL PRIORE, 1995, p.81).



135 

da salvação (PERROT, 2008). Assim, a rua passa a ser um espaço simbólico. Passa a 

ser  o  lugar  de  projeções  dos  anseios  e  dos medos  da  nordestina,  mas,  também,  pode 

levar ao inferno, como veremos a partir de agora. 

2.5.1 A demonização da mãe e da filha no cordel. 

a)  moça que dansou com Satanaz no Inferno [sic] 

No cordel A moça que dansou com Satanaz no Inferno, o espaço simbólico do 
inferno passa a ser o clímax da narrativa. A xilogravura representa a situação em que a 

protagonista  dança  com  um  diabo  negro,  aparentemente  despertando  luxúria. 

Inicialmente, o inferno projeta uma sociedade corrupta, como é observado na introdução 

do folheto: 

O mundo está corrompido 
E só ver corrupção 
Com muitos ditados feios 
Do brejo ao sertão 
Em mato, vida e cidade 
Só reina a devassidão. 

Tem gente no mundo que 
Não crê no Deus verdadeiro 
Peste fome seca e guerra 
Assolam o país inteiro 
Falta feijão, falta carne



136 

E falta gaz no candiero. 

A coisa tá piorando 
E apertando o nó 
Muitos só querem viver no forró 
Procurando a ‘dona boa’ 
Moça doida e catimbó. 

Vamos falar sobre a moça 
Que dansou com Satanás 
O tempo está perigoso 
O mundo não presta mais 
E a mocidade de hoje 
Tudo que deseja faz. 

(LEITE, p.1). 

O autor popular aborda a fome e a guerra como conseqüências da infração moral e 

religiosa gerada pela  falta de  fé e excesso de devassidão. O  forró expressa a tentação, 

dança do  diabo,  e o  salão  de dança  aparece  no  texto  como  a  porta  de  entrada  para  o 

Inferno.  Por  isso,  as  próximas  estrofes  serão  dedicadas  à  descrição  de  um 

comportamento feminino avesso às normas religiosas, e, logo, a favor do diabo: 

Cesarina é uma moça 
Muito alegre e sacudida 
A mãe dela é Lusinete 
Uma viúva enxerida 
Que tem mais de 10 maridos 
Para gozar mais a vida. 

Toda noite a moça vai 
Chumbregar por traz do muro 
Dando beijo no rapaz 
Enegrecendo o futuro 
E diz a ele sorrindo: 
­ sou de você correndo ou seguro. 

E a mãe de Cesarina 
Também gosta de um pagode 
Na praça beija o amante 
Que lhe assanha o bigode 
E manda a filhar se virar 
Dizendo: goza quem pode 

(LEITE, p.2). 

No trecho, a filha é o espelho do desejo da mãe, porque ambas são cúmplices no 

uso  do  sexo  como  expressão  de  prazer  e  de  poder,  como  Salomé  e  Herodíades  no 

episódio bíblico de sacrifício de João Batista. Segundo Mirelle Dottine­Orsine (1996), 

Herodíades é considerada a mãe instigadora do crime. Aquela que faz do corpo da sua 

filha expressão de seu desejo. Tanto que no evangelho de Marcos, a voz da filha está em 

conformidade  com o  desejo  da mãe.  Isto  é  expressado  quando Salomé,  após  a  dança



137 

para Herodes, pergunta a Herodíades: “o que é que eu peço?”  (MARCOS, 7: 14­29). 

Assim, esta figura mítica é um “duo maléfico” (a imagem de uma sobreposta a da outra, 

formando  um  todo  único),  na  expressão  cunhada  por Dottine­Orsine  (1996,  p.83). A 

filha passa a ser o espelho da vontade da mãe, usado para sobrepujar João Batista. Jogo 

de poder onde o corpo feminino aparece como instrumento das fraquezas masculinas. 

Esta relação entre Herodíades e Salomé é retomada na relação entre mãe e filha no 

folheto,  quando  o  perfil  da  mãe  é  considerado  venal 64  por  espelhar  na  filha  o  seu 

comportamento desviante, utilizando­se dos homens como instrumentos de prazer.  Esta 

aparente  situação  de  emancipação  feminina  é  revertida  em  sarcasmo,  quando  o  autor 

compõe versos cujo deboche é  base da  fala das personagens, ao  se  referir  às posições 

sexuais. 

O autor pretende apropriar­se de um discurso católico para  impor um discurso 

patriarcal  que  ridiculariza  a  busca  feminina  pelo  prazer.  E  faz  isso  criando  uma 

caricatura da mãe viúva emancipada que sempre foi motivo de preocupação no discurso 

dos  evangelistas,  atravessando  o  tempo  como  uma  personalidade  social  tratada  com 

cautela pelo discurso católico 65 . No texto, o perfil da viúva livre temida é transformado 

no  da  libertina.  A  filha  será  a  representação  maligna  desses  exemplos  nas  estrofes 

seguintes: 

Cesarina só vivia 
Tomando banho de mar 
Agarrada com um moreno 
Por nome de Vincenar 
E sua mãe Lusinete 
Nada deixava nada passar. 

Todo dia Vicenar 
Prosava com Cesarina 
Bonita igual a uma lua 
Nos campos da palestina 
Pois vivia embriagado 
Com o cheiro da menina. 

Uma dia Vicenar viu 
Ela com outro freguês 
Se beijando a beira­mar 
E acabou duma vez 
O seu namoro com ela 

64  Segundo Mary del Priore (1995, p.82) as mães eram consideradas venais, no Brasil colonial, quando 
assistiam ao uso indiscriminado do corpo de filhas sexualmente maduras, sendo, por isso,  consideradas 
“cúmplice dos ‘tratos ilícitos’, da vida ‘devassa e desonesta’ de suas meninas” 
65 Entre eles, Paulo, que definiu o “bom comportamento” da viúva, ligado à atitude passiva doméstica e, 
principalmente, ao bom exemplo às jovens recém casadas. Acrescente­se o fato de que, segundo muitos 
teólogos medievais, a viúva sempre foi motivo de preocupação, por estar desligada das mãos do homem 
(pai e, depois, marido), alcançando autonomia (HANCIAU, 2004).



138 

Porém chorou um mês. 

E Cesarina ficou 
Sem namorado certo 
Prosava com uns e com outros 
E o que fosse mais esperto 
Lhe dava beijo a vontade 
Achando o caminho aberto. 

Depois, ela arranjou outro 
Por nome de Edgar 
Saia sempre com ele 
Para tomar banho de mar 
Dava tanto beijo do cabelo arrepiar. 

Porém ela tinha muitos 
Por ser bonita demais 
Pois toda bonita demais 
Sempre tem muito cartaz 
Para conquistar, fazendo 
Os gostos de Satanáz. 

(LEITE, pp. 2­3). 

No  texto,  a  moda  de  banho  de  mar,  como  hábito  “novo”  da  fidalguia  e  da 

burguesia  do  início  do  século  XX  (FREYRE,  1995)  passa  a  ser  criticada  como  um 

costume “moderno” que atrai as moças para o caminho da perdição. E Cesarina passa a 

ser  a expressão desse desvio comportamental.   É a metáfora da prostituta,  consagrada 

mais pelo prazer do sexo do que pela necessidade do dinheiro. Daí a importância do seu 

nome,  feminino  de César,  grande  imperador  romano  associado  no  imaginário  popular 

aos  exageros  da  luxúria.  Contudo,  este  traço  recebe  um  enfoque  negativo,  pois  esse 

poder é alimentado pelo diabo. Neste cordel, a mulher não só é sexo frágil, apta a ceder 

mais  facilmente  aos  desejos  do  corpo, mas  é  também  aquela  capaz  de  enfraquecer  a 

moral do homem pela sua capacidade de excitá­lo. Começa aí a degeneração completa 

da  personagem,  com  a  construção  de  uma  situação  fantástica  na  beira  mar,  como  se 

observa nos trechos abaixo: 

Em sonho viu um rapaz 
Alvo de olhos azuis 
Com cabelo comprido 
Que parecia Jesus 
E disse a ela: Minha 
Filha o seu porte me seduz. 

[...] 

Trocaram beijos a vontade 
Que ela se arrepiou 
E ele no mesmo instante 
Por ela se apaixonou 
E ela da mesma forma



139 

Por ele também gamou. 

Depois, convidou­a 
Para visitar os seus pais 
Lá a casa estava em festa 
E ela muito sagaz 
Começou logo a dançar 
Dando beijo no rapaz. 

Os pais do dito rapaz 
Gostaram de Cesarina 
Dizendo que ela era 
uma formosa menina 
Igual aos raios da lua 
Num canteiro de bonina. 

(LEITE, pp.4­5). 

Há uma sugestão a um provável efeito fantástico. Não se sabe se o personagem 

aparece mesmo na praia  ou  se  é  fruto  do  sonho da protagonista. Apesar  da  dúvida,  é 

certo que a situação  estrutura­se como uma progressão de miragens 66 que compõem um 

mundo  ilusório 67  onde o diabo se comunica com a personagem e  transmite a ela uma 

mensagem simbólica. Este mundo ilusório se constrói numa dupla realidade, baseada no 

que a personagem espera (a ilusão criada pelo diabo) e o que, de fato, irá vivenciar no 

inferno,  como  se  verá  mais  a  frente.  Há  uma  ilusão  dentro  de  outra. O  importante  é 

analisar  como este conjunto de miragens  serve a  um propósito de problematização do 

mundo nordestino a partir da sua relação com a “outridade” que, no texto, é o medo do 
nordestino de ir ao inferno e de se encontrar com o diabo. 

Como “pai da mentira”, o perfil do diabo no texto é duplo: há a ilusão da beleza 

branca  de  um  rapaz  burguês,  representando  o  desejo  das  mulheres  nordestinas  de 

ascensão social com um casamento com um homem de situação econômica estável e a 

sua imagem zoomorfizada. Há, então, o antagonismo entre o esperado (a ilusão) e o que, 

de fato, é encontrado (o castigo). Nessa oposição, não ocorre apenas um conflito entre 

conceitos religiosos, mas entre posições e preconceitos sociais. A descrição de um rapaz 

comparado a Cristo alude a uma superioridade do lar burguês, como o paraíso esperado 

pelas  moças,  valorizando­se  uma  atmosfera  católica  patriarcal,  reforçada  quando  o 

diabo ilude a personagem, dizendo que a conduzirá à casa de seus pais. 

66  Pode­se  relacionar  o  termo miragem ao  artifício  fantástico,  ao  se  analisar  o  sentido  etimológico  de 
mirare, como engano dos sentidos (CHIAMPI, 1980). 
67  Segundo  a  filosofia  medieval  (SCHMITT,  1999),  não  é  dado  o  direito  ao  diabo  de  se  comunicar 
diretamente com o homem. O que lhe é permitido é que crie um mundo ilusório, ou seja, um sonho no 
qual lhe transmite uma mensagem.



140 

Essa intenção expressa a valorização, na zona urbana do início do século XX, da 

divisão entre o público e o privado, que busca estabelecer “os limites do convívio e as 

distâncias sociais entre a nova classe e o povo, permitindo um processo de privatização 

da  família  marcado  pela  valorização  da  intimidade”  (D´INCA,  2007,  p.228).  O 

propósito do diabo é seduzir Cesarina mediante o discurso urbano burguês: diz para ela 

que, “apesar de fogosa”, poderá em breve deixar a marginalidade social, e incorporar a 

máscara social de “formosa menina”, apta a desfrutar de uma posição hierarquicamente 
diferenciada,  num  lar  burguês  idealizado  por  valores  como  “a  maternidade,  a  boa 

reputação financeira, a articulação com a parentela como forma de proteção ao mundo 

externo, a atitude civilizada” (D`INCA, 2007, p. 228).  Cria­se, no texto, uma hierarquia 

entre as mulheres, através do pensamento de que mais vale uma mulher submetida aos 

desejos  de  um  pai  de  família,  àquela  que  se  encontra  fora  dos  domínios  do  lar.  A 

aceitação da submissão de Cesarina é expressa pela ambigüidade da frase “em você eu 
tenho fé” e pela função da dança no texto. 

A dubiedade da dança é mais uma das miragens do  texto, ou seja, uma  ilusão 

criada entre o esperado e o de  fato. A personagem espera usar a dança com o mesmo 

sentido  de  sedução  demoníaca  que  a  maioria  dos  pais  da  Igreja  conferia  à  mulher, 

quando  a  denominava  Salomé  de  Herodíades:  a  dançarina  (DOTTINE­ORSINE, 

1996). O autor popular mostra novamente o corpo feminino como “armadilha do diabo” 

e é  com este propósito que Cesarina  vai dançar,  a  fim de conseguir a  “cabeça de um 

homem” (no caso, amarrando­o a um compromisso). No entanto, até mesmo esse desejo 

de  sedução  serve  a  um  discurso  patriarcal.  Diferentemente  da  visão  da  dança  como 

expressão  da  liberdade do  corpo  feminino,  tal  qual  acontecia  nas  festas  coloniais 68 , o 

desejo de sedução da personagem está submetido à vontade de “entrar” e fazer parte de 

um lar burguês. A festa, dessa forma, passa a ser uma porta aberta ao lar burguês. Mas o 

que  a  protagonista  não  desconfia  é  que  a  festa  na  qual  supunha  estar  tratava­se,  na 

68 Desde o período colonial brasileiro, muitas festas tiverem um apelo erótico a favor da mulher. É o caso 
do  festejo  do  Entrudo,  comemorado  dois  dias  antes  da  quarta­feira  de  cinzas,  origem  do  carnaval 
brasileiro. Nele, as mulheres podiam encharcar umas às outras, assim como os homens podiam encharcá­ 
las (ARAÚJO, 2007); assim, o corpo  feminino desabrochava para os sentidos do outro. Exemplos mais 
picantes podiam ser encontrados, ainda, em festas religiosas aparentemente díspares: a cristã (na animada 
festa de São Gonçalo, por exemplo, as mulheres pediam por marido através de alusões eróticas ao corpo) 
e a afro (o lundu, em que duas pessoas bailam, com gestos lascivos ao se tocarem). Em ambas, a dança 
“propiciava não só a exibição do corpo feminino como a ocasião de seduzir e ser seduzida” (ARAÚJO, 
2007, p.62).



141 

verdade,  de  uma  ilusão  do  diabo.  Quando  menos  espera,  a  ilusão  é  desfeita  com  o 

processo de metamorfose do Diabo e do espaço; ela se descobre enfim no inferno: 

Tudo era festa e pagode 
E quando o sino tocou 
12 badaladas tristes 
Bem longe o galo cantou 
Deu um grande pé de vento 
E ali tudo mudou. 

Porque ficou tudo escuro 
De não se avistar nada 
E a moça pegou a sentir 
Uma catinga danada 
De enxofre e gasolina 
Que ficou desconfiada. 

O rapaz ficou bem feio 
Parecendo um chimpanzé 
No escuro a moça disse: 
­ Em você eu tenho fé 
O diabo ficou contente 
Que o rabo ficou em pé. 

Ele era preto e feio 
Tinha chifre e esporão 
E uma cauda comprida 
Que arrastava no chão 
E começou a ela mostrar 
Toda a habitação 
E ali tudo mudou. 

­ Este meu prédio é moderno 
Ela viu uma placa 
Que tinha uma placa: Inferno 
para os que desobedeciam 
a lei santa do Eterno. 

Ela viu dentro das trevas 
Uma grande multidão 
Chorando e dando gemidos 
Dentro da escuridão 
Numa exclamação tão triste 
De doer o coração. 

E o diabo lhe mostrou 
Todo o povo encarcerado 
E ela viu criminoso 
E cabra que vive amigado 
Assassino e desordeiro 
Três vezes amaldiçoado. 

Viu mulher de cabaré 
Mostrando as coxas de fora 
O sultien e biquine 
Chorando sem ter demora 
Dando dentada nas outras 
Lamentando toda hora.



142 

Viu ladrão e cachaceiro 
Velhaco e viúva quente 
Viu a mãe dela sentada 
Amarrada de corrente 
Chupando as brasas de fogo 
E chorando amargarosamente. 

Viu sujeito preguiçoso 
Com o pé numa corrente 
Viu filho amaldiçoado 
Chupando espeto quente 
Dando uma pisa no pai 
Com o chicote quente. 

Viu como lá é tratado 
Mulher que chifra o marido 
Bebendo azeite quente 
Chumbo derretido 
Numa fornalha de fogo. 

E o cumpadre que dorme 
Com a comadre na cama 
Fica todo arrepiado 
Quando o satanás lhe chama. 

O invejoso, o ladrão 
E a mulher prostituta 
Lá apanha toda hora 
Na entrada e na saída 
Da fornalha flamejante 
Na descida e na subida 

(LEITE, 5­8). 

O  toque  do  sino  e  o  canto  do  galo  são  avisos  para  a  ruptura  com  a  ilusão, 

fazendo com que a personagem transite do locus simbólico esperado da adequação a um 
lar burguês para um universo  infernal  simbólico, espaço de concretização dos castigos 

morais mundanos. O significado simbólico dado à dança é invertido. A mulher agora é 

seduzida  e  enlaçada pelos  braços  do  diabo,  sendo presa  da  sua vontade. Não há uma 

oportunidade  para  a  ascensão  social.  Existe  apenas  a  ilusão  de  um  paraíso  patriarcal 

desfeita para se dar ênfase à “queda”, semelhante à de Lilith do paraíso para o inferno, 

porque numa perspectiva medieval o aspecto carnal e insaciável da mulher  lhe dá uma 

tendência  natural  a  se  divertir  com  os  demônios  (KRAMER;  SPRENGER,  2006). 

Mesmo sem saber, a  infidelidade, a ambição e a luxúria da personagem são lidas pelo 

autor popular como atributos que a tornam companheira do diabo (HANCIAU, 2004). 

A  tendência  à  demonização  da  personagem  é  coroada  com  o  início  da 

metamorfose do  diabo. No  escuro  e  cega, Cesarina  sela  o  pacto  com o  diabo,  com a



143 

frase: “Em você eu tenho fé”. A intenção da personagem é expressar a sua submissão a 
um possível pretendente para uma condição social melhor, mas o que, de fato, acontece 

é  a  aceitação  inconsciente  da  crença  ambígua  no  diabo,  como  companheiro  e  como 

líder, aludindo­se à definição medieval da mulher Eva, enquanto aquela que tem pouca 

fé 69  (KRAMER; SPRENGER,  2006). Conforme o enfoque do  cordel,  a  pouca  fé  está 

associada  ao  despertar  da  sexualidade  aflorada,  como  arma  favorita  do  diabo  para 

perverter os homens, que nada respeitam, “nem os usos, os bons costumes ou a moral, 

muito  menos  os  códigos  ou  a  religião.”  (HANCIAU,  2004,  p.74).  A  intenção  da 

composição  da  nova  realidade  do  texto  é  mostrar  o  rebaixamento  simbólico  destas 

personalidades sociais e também do diabo. 

Segundo Francisco Bethencourt (2004), uma das marcas do diabo medieval é a 

sua natureza zoomorfizada indisfarçável. Por mais que queria escondê­los, um dos seus 

aspectos  acaba  por  ser  revelado.  No  texto,  o  diabo  vai  sendo  revelado  aos  poucos, 

primeiro  pelas  manifestações  não­físicas:  o  cheiro  do  enxofre  e  a  batida  do  vento 

(BETHENCOURT,  2004).  Depois,  pela  sua  caracterização  zoomorfizada  (chifre, 

esporão e cauda) cuja  redução à  forma  animal manifesta simbolicamente a  “queda do 

espírito”  (HANCIAU,  2004,  pp.73­74).  Estar  zoomorfizado  significa,  então,  estar 

abaixo  dos  padrões  divinos  e  também  sociais. A  cor  preta  do  diabo  não  é  apenas  um 

símbolo  de  impureza,  como defendiam os  discursos medievais, mas,  na  imagética  do 

cordel nordestino, é a identificação deste com o tipo social “negro” que carrega todos os 

defeitos morais e sociais e, que, por isso, deve ser marginalizado e tratado com descaso. 

A  cor  da  pele,  então,  passa  a  ser  um  símbolo  negativo  de  identidade,  um  recurso  de 

construção de estereótipos que influencia na divisão de papéis. 

Após a caracterização do diabo, o autor popular se preocupa em estabelecer uma 

associação  simbólica  entre  o  espaço  do  inferno  e  os  seus  integrantes,  como  acontece 

com o livro A Divina Comédia. Do mesmo modo que no cordel A chegada da prostituta 

no céu,  há uma  alusão simbólica a uma porta,  com o significado de passagem de um 
estágio a um novo  (ELIADE, 2001). Entretanto, neste  folheto, essa passagem  tem um 

significado simbólico bem mais contundente. Na placa de entrada do inferno está escrito 
“ Inferno/  para  os  que  desobedeciam/  à  lei  santa  do  Eterno”. A  identificação  com  o 
letreiro escuro de entrada do inferno em A Divina Comédia é inevitável, já que nele está 

69 Uma mulher que tem pouca fé em Deus, não seguindo as suas normas, só pode ter uma fé simbólica no 
diabo, aqui definido de acordo com o discurso de Jesus, quando encontra Satã no deserto e o chama de o 
“príncipe do mundo”, o tentador, o chefe dos demônios, “aquele que recomenda renunciar à verdade, à fé 
justa, ao Cristo” (HANCIAU, 2004, pp.72­73).



144 

escrito: “Por mim se vai à cidade ardente/ Por mim se vai à sempiterna dor/Por mim se 
vai a condenada gente/ Só justiça moveu o meu autor/ Sou obra dos poderes celestiais/ 

Da  suma  sapiência  e  primo  amor/  Antes  de mim  não  foi  coisa  jamais/Criada  senão 
eterna,  e,  eterna,  duro./Deixai  toda  esperança,  vós  que  entrais”  (ALIGHIERI,  1976, 
p.97). Apesar de possuírem  situações históricas e  linguagens diferentes,  em  ambos  há 

um esforço de se recriar um universo simbólico do inferno, como locus de castigo para 

aqueles que fogem às normas de comportamento de um grande líder: O Eterno, o Deus 

patriarca. O  inferno é o contraponto do paraíso que deve existir a  fim de que a ordem 

continue prevalecendo. 

Em  A  Divina  Comédia,  o  inferno  é  uma  recriação  simbólica  da  cidade  de 

Florença  e  de  outros  principados  italianos.  Mitos  bíblicos  e  pagãos  convivem  com 

personalidades  políticas  discordantes  com  os  princípios  de  Dante,  as  quais  se 

encontram, sempre, em situações de martírios físicos excessivos. A intenção é de fazer 

uso do discurso religioso de punição moral e espiritual católico a favor de uma punição 

social. Do mesmo modo ocorre com a literatura de cordel. A intenção é de se apoderar 

de um argumento bíblico para reformulá­lo em função de um discurso de divisão social. 

E o argumento cristão mais próximo do usado no texto é o da parábola do joio, como se 

observa abaixo:

“36. Então  Jesus,  deixando  as multidões,  entrou  em  casa. E  chegaram­se  a  ele  os  seus 
discípulos,  dizendo: Explica­nos  a  parábola  do  joio  do  campo.  37. E  ele,  respondendo, 
disse: O que semeia a boa semente é o Filho do homem; 38. o campo é o mundo; a boa 
semente  são  os  filhos  do  reino;  o  joio  são  os  filhos  do  maligno;  39.  o  inimigo  que  o 
semeou é o Diabo; a ceifa é o  fim do mundo, e os celeiros são os anjos. 40. Pois assim 
como o joio é colhido e queimado no fogo, assim será no fim do mundo. 41. Mandará o 
Filho  do  homem  os  seus  anjos,  e  eles  ajuntarão  do  seu  reino  todos  os  que  servem  de 
tropeço, e os que praticam a iniqüidade 42. e lançá­los­ão na fornalha de fogo; ali haverá 
choro e ranger de dentes. 43. Então os justos resplandecerão como o sol, no reino de seu 
Pai. Quem tem ouvidos, ouça” (MATEUS, 13: 36­43). 

No  discurso  de  Cristo,  há  o  estabelecimento  de  uma  divisão  de  grupos  bem 

definidos: os que seguem a palavra de Deus (a semente) e os que desobedecem (o joio). 

Ambos convivem no campo (o mundo). Uns serão queimados, e, outros, ao contrário, 

florescerão. O discurso é incisivo, quando denomina alguns tipos sociais de “tropeços”, 

porque ferem as normas de conduta ditadas pelo semeador Cristo. O discurso medieval 

se  apoderou  do  discurso  de  Jesus  a  fim  de  que  elementos  marginalizados  fossem 

castigados e colocados ao lado do Diabo. E muitas fogueiras foram levantadas em nome 

da célebre  frase  “ali haverá choro e  ranger de dentes”.  O inferno se  fez presente em



145 

terra,  com  os  valores  da  terra.  E  vários  inquisidores  se  colocaram  na  posição  de 

semeadores. É esta posição que o cordelista pretende assumir. 

O autor constrói um inferno, conforme as normas de conduta, acreditadas como 

erradas pelo nordestino de meados do século XX. As personalidades sociais castigadas, 

então, são recriadas conforme os tipos sociais que ferem as normas esperadas para que 

haja  um  equilíbrio  dentro  de  uma  sociedade  patriarcalista.  Não  há  uma  divisão  em 

ciclos,  como  acontece  em A Divina Comédia. Assassinos  estão misturados  a  pessoas 
“amigadas”,  assim  como  ladrão  a  cachaceiro  velhaco  e  “viúva quente”. Esta  aparente 

democratização  do  castigo  não  é  positiva.  O  autor  pretende,  com  isso,  expressar  o 

argumento de que a liberdade sexual de uma viúva e o prazer erótico de um casal fora 

dos paradigmas católicos de casamento são tão prejudiciais à sociedade quanto um furto 

ou o assassinato de uma pessoa. Normas morais  religiosas acabam por marginalizar e 

castigar as pessoas “livres”, mesmo que não prejudiquem o bem­estar alheio. Todos são 

“joio” que deve ferver num caldeirão de fogo, “tropeços” a uma ordem social. 

Dentro  deste  novo  universo  de  marginalização  social,  a  mulher  recebe  uma 

atenção  particularizada.  Retomam­se  os  estereótipos  femininos  da  adúltera  e  da 

prostituta,  as quais  recebem estrofes próprias e castigos específicos. A  intensidade do 

maltrato a estes  tipos sociais expressa a aversão e o medo deles. É necessário que sua 

dor  seja  enfatizada  para  que  outros  não  as  copiem  e  a  ordem  seja  mais  facilmente 

controlada. A descrição da prostituta aparece como um tipo de crônica social existente 

em meados do século XX. O significado de mulher desviada não remete apenas àquela 

que vende o corpo, mas também àquela que adere a uma moda contemporânea da época, 

imprópria  aos  costumes  idealizados  de  discrição  de  uma  mulher  do  núcleo  familiar 

sertanejo  inspirado no burguês  (ainda que,  neste caso,  sertanejo urbano, como dito no 

primeiro  capítulo).  Mostrar  as  “coxas”,  usar  “sutiã”  e  “biquíni”  são  atributos 

considerados modernos e opostos à concepção tradicional do cordel. Daí, o  inferno ser 

considerado um prédio moderno. 

No entanto, não se pode limitar o conceito de tradição a algo antigo. O olhar do 

cordel é sempre presentificado. Os preconceitos medievais são ajustados ao contexto de 

época.  O  prazer  sádico  dos  inquisidores  em  machucar  e  humilhar  as  feiticeiras  é 

recriado com a mesma satisfação do cordelista em martirizar com azeite as adúlteras e 

fazer  as  mulheres  se  comerem  umas  às  outras,  numa  atitude  irracional,  e,  ao  mesmo 

tempo,  canibal  das  bacantes.  Contudo,  na  tragédia  grega  de  Eurípides  as  bacantes 

devoravam o próprio Dionísio (entidade masculina), mas, neste caso, as mulheres têm



146 

de se devorar, demônios sociais cujo poder deve ser apagado por um novo canibalismo. 

Entre  estes  males,  ressalta­se  a  presença  de  Lusinete  no  inferno.  Sua  presença  não  é 

gratuita  e  possui  um  significado  simbólico  para  a  adequação  do  cordel A mulher  que 
dansou no inferno ao ciclo de moralidade religiosa. 

A presença de Lusinete no  inferno  representa o  futuro de desgraças e de dores 

vivenciado  pela  própria  Cesarina.  Ao  olhar  para  a  mãe,  a  filha  se  vê  –  e  a  visão  é 

aterrorizadora.  O  fato  de  ver  a  mãe  amarrada  a  uma  corrente  de  fogo  significa  uma 

ameaça.  Se  a  viúva  teve  autonomia  durante  a  vida,  rompendo  com  as  barreiras 

patriarcais, no  inferno, deve  ficar presa. A corrente não é só do diabo, mas do próprio 

imaginário  patriarcal.  O  que  fica  em  aberto  é:  até  que  ponto  o  choro  da  mãe  é  de 

arrependimento  ou  de  revolta?  Este  direito  não  lhe  é  cedido,  pois  a  voz  ‘feminina  é 

calada pelo autor que usa o corpo materno para calar o da própria filha. O desfecho do 

folheto comprova esta intenção. 

Quando o moça se acordou 
Estava muito suada 
Sua mãe estava ali 
Pertinho bem sentada 
Ela contou todo o sonho 
Tristonha e muito cansada. 

Este livro é um exemplo 
Que servirá de lição 
Para as mocinhas que vivem 
Metidas na corrupção 
Sem se lembrar de Deus 
O autor da Criação 

(LEITE, p.8). 

Cesarina acorda de uma ilusão simbólica que lhe acarreta efeitos no corpo (suor) 

e  no  pensamento.  A  intenção  do  autor  é  construir  um  universo  fantástico  cujo 

assombramento produza uma modificação no universo pessoal da personagem. O diabo 

e  o  inferno  aterrorizam para  despertar  um  novo olhar  da  vítima  sobre  o  seu  contexto 

social, simbolicamente representado pela mãe, encontrada ao seu lado, ao despertar. O 

que antes era exemplo de admiração passa a ser motivo de modificação de conduta. A 

última  estrofe  do  texto  reforça  essa  intenção.  Nela,  o  cordel  expõe  a  sua  pretensão 

central: ser escrito para “mocinhas” que pretendem fugir das mãos castradoras do maior 

pai ameaçador: Deus. O texto, então, insere­se no ciclo da moralidade religiosa, porque 

a  teologia  passa  a  ser  um  conjunto  de  leis  a  favor  da  perpetuação  de  uma  conduta



147 

patriarcal. Só Deus pode ser obedecido, pois é o autor da criação, logo o dono de toda e 

qualquer vontade feminina. 

2. 5. 2. A oposição entre a idealização da mãe e demonização da 

filha no cordel. 

Em  certos  cordéis,  o  Marianismo  (culto  religioso  pela  figura  mítico­cristã  de 

Maria,  esposa  de  José  e  mãe  de  Jesus,  considerada  o  ideal  mais  alto  de  emulação 

feminina) é recriado na imagem da mãe submissa e apática. Maria se torna um arquétipo 

para  a  construção  das  personagens  maternais  idealizadas,  por  ser  o  modelo  de 

simplicidade,  passividade  e  de  acomodação  feminina  a  uma  ordem  patriarcal.  Neste 

sentido, a mãe ideal está a serviço de um padrão cultural que procura “integrar todas as 

mulheres às necessidades específicas de modernas instituições de poder, como o Estado 

e a Igreja” (DEL PRIORE, 1995, p.24). Assim, a personagem mãe torna­se o modelo de 

transmissão de normas e de valores ancestrais. Se no cordel A mulher que dansou com o 
diabo,  a  relação mãe  e  filha  se  opõe  aos  valores  patriarcais  da  sociedade  nordestina 
urbana e conservadora, nos folhetos deste tópico, a filha ainda é a protagonista, mas se 

opõe aos conselhos e exemplos da mãe, tornando­se uma voz caricata, ao romper com 

normas morais e religiosas, representadas pela figura materna. 

a) A moça que namorou Satanás na sexta­feira da paixão



148 

A  temática do cordel é a crítica a uma  transgressão moral  feminina, durante a 

semana santa. A escolha desse período condiz com a intenção de doutrinação religiosa, 

que  apesar  de  reprimir  um  comportamento mundano por  conta  do  luto  em  relação  ao 

sacrifício  de  Cristo  na  sexta­feira  santa,  também  favorece  superstições  brasileiras, 

geradas a partir da vivência popular dos ritos católicos. Apresenta­se no centro da capa 

uma  personagem  protagonista  com  indícios  de  sensualidade,  sugeridos  pelos  gestos 

provocantes e pelo uso de um biquíni, em conformidade com uma moda da década de 

sessenta. A palavra  “PAIXÃO”, escrita em  letras capitulares  na capa, aparecerá como 

antítese negativa à dor de Cristo na semana santa bíblica. O desejo humano, estimulado 

pelo corpo feminino, sugere uma contravenção à Paixão mística e metafísica de Cristo. 

A associação desejo, corrupção e modernidade está presente no perfil da personagem, 

ao longo das estrofes iniciais do texto: 

Filho não respeita os pais 
O mundo está diferente 
Quando a filha aconselha 
A filha responde urgente 
­ velha, deixa de ser besta 
Que você ficou demente. 

As moças só querem moda 
Gíria, dito e corrução 
Só pensam no Iê, Iê, Iê 
No fogo da maldição, 
Destruindo a virgindade 
Dentro da devassidão. 

Aqui descrevo um exemplo 
Para a juventude errada 
De uma moça escandalosa 
Sem juízo, malcriada 
Que sem saber namorou 
Com Satanás enganada. 

Porque Letícia gostava 
Só de moda e de vaidade 
Nos gozos da mocidade, 
Nunca aceitou conselhos 
De sua mãe de bondade. 

Gostava de mini­saia 
E de uma blusa caipora 
Porém daquela curtinha 
Que deixa o bucho de fora 
Mostrando até o umbigo 
Como é a moda de agora. 

Quando a mãe aconselhava 
Ela respondia assim:



149 

­ Velha cafona, atrasada 
Deixa de tanto pantim, 
Qualquer dia eu saio nua 
Pra ver quem acham ruim! 

Sou jovem, sou pra frente 
A minha vida não muda, 
Se a senhora é antiquada 
Do mundo já se esqueceu de tudo, 
Adore lá Jesus 
Que eu adoro um cabeludo 

(MONTEIRO, pp.1­2). 

O perfil da personagem se constrói pela negação do comportamento e da forma 

de pensar da mãe. Esta oposição de atitudes expressa a intenção do cordelista em expor 

um conflito entre dois discursos: o da obediência aos paradigmas  religiosos católicos, 

como  ferramenta  pedagógica  patriarcal;  e  o  da  desobediência,  estimulada  pela 

influência da mídia. O confronto entre estas duas cosmovisões é usado em concordância 

com  uma  mentalidade  patriarcal  que  recria  os  hábitos  modernos  como  a  causa  da 

desestabilização  moral  de  uma  sociedade,  sustentada  por  uma  educação  familiar  de 

bases católicas. 

A  filha  passa  a  ser  um  problema  social,  já  que  seus  costumes  ridicularizam  e 

ofendem  as  normas  católicas,  sendo  influenciados  pela  mídia.  Este  novo 

comportamento  está  de  acordo  com o  argumento  de Mary  del  Priore  (2000),  quando 

afirma que a valorização da vestimenta como representação de identidade feminina foi 

substituída,  na  década  de  sessenta,  pelo  cultivo  do  corpo  feminino,  como  marca  de 

identidade da mulher moderna, encantada com a mídia. O cordel recria esta  influência 

da mídia sobre comportamento feminino com um olhar negativo. A imagem desnuda e a 

fala da personagem comprovam a busca de um sex­appeal e de um it (PRIORE, 2000), 
abordados como armas de sedução que devem ser demonizadas. Assim, a exposição do 

corpo  feminino  perde  o  seu  sentido  de objeto  de  desejo  fetichista 70  e de  sinônimo de 

mentalidade  moderna  (da  década  de  1960)  (PRIORE,  2000)  para  se  transformar  em 

instrumento do diabo. 

A demonização também se estende à música divulgada pela mídia da época.  É 

o que ocorre com o iê, iê, iê (a beatlemania presentificada pela Jovem Guarda do cantor 
Roberto  Carlos),  expressão  considerada  pelo  cordelista  como  representação  do  diabo 

que  seduz  para  a  luxúria,  destruindo  a  virgindade  e  estimulando  a  “devassidão”.  A 

70 Segundo Mary del Priore (2000, p.75), a sensualidade que emanava da representação almejada pelas 
mulheres as transformava em objeto de consumo. Assim, a “indumentária usada pelas atrizes, e copiada 

no mundo inteiro, não faz mais do que traduzir metaforicamente a personalidade feminina”.



150 

personagem Letícia é a representação das meninas que aderem a esta “moda”, tornando­ 

se o exemplo errado da  identificação com o “novo”, como derrubada do “velho”. E o 

autor  faz  isso,  abordando  a  desobediência  da  filha moderna  à mãe  antiquada,  quando 

coloca na  fala da personagem expressões como: “a  senhora é cafona”  e “Sou  jovem, 
sou pra frente”. 

O folhetista estabelece, ainda, uma ironia em relação à adesão da juventude aos 

modos  “novos”  da  década  de  sessenta,  pondo  deboche  na  linguagem  de  Letícia  para 

usá­los, a fim de provocar aversão no público. O discurso religioso católico passa a ser 

uma ferramenta poderosa para o fortalecimento deste propósito, pois a mãe resignada e 

cristã reafirma as “raízes” culturais e o retorno à ortodoxia. 

Nos  versos  “Se  a  senhora  é  antiquada  /  Do mundo  já  se  esqueceu  de  tudo  / 
Adore  lá  Jesus  /Que eu adoro um cabeludo”  há uma oposição entre dois perfis: o da 
mãe  idealizada por  conta  da  submissão  a Deus  e  o  da  filha,  demonizada  por  cometer 

heresia, desprezando a religião e celebrando nomes da mídia. Este conflito é ainda mais 

bem explicado se são analisados os  sentidos diferenciados do verbo adorar na  fala de 

Letícia.  A  referência  da  personagem  ao  adorar  materno  está  associada  à  raiz  do 

vocábulo  adoração,  resultante  da  junção  da  preposição  ad  +  oro. O  verbo  latino  oro 
significa pronunciar uma súplica, pleitear. Assim, ad­oro significa dirigir uma súplica a, 

pedir, prostrar­se, ajoelhar­se diante de alguém. A personagem mãe repete esta mesma 

postura de obediência ao Deus do primeiro patriarca judaico. Se Abraão está disposto a 

abdicar  de  seu  filho  para  servir  a  Deus,  a  personagem  abre  mão  de  sua  autoridade 

materna. Agüenta os desaforos da filha calada, para manter a sua posição de mansidão 

da mãe  cristã, que abdica de si por amor ao  filho, vivendo uma via­crucis doméstica, 
cujo calvário e a dor fortalecem o modelo de mãe idealizada por um projeto católico e 

patriarcal (DEL PRIORE, 1995). 

A mãe “adora” conforme o sentido de latria, grau mais alto de adoração que dá 

uma soberania a Deus como único grande patriarca, detentor da submissão humana 71 . Já 

a  filha  desconstrói  esta  crença,  quando  “transfere”  um  conceito  católico  para  um 

discurso  lúdico  da  emancipação  feminina,  usando  o  verbo  adorar  para  prestigiar  um 

“cabeludo”,  rapaz  que  aderia  ao  iê,  iê,  iê.    Nas  próximas  estrofes,  o  cordel  vai 

71 Segundo João Paulo II (2001, p.161) o termo “adoração” “indica a forma de culto que o homem presta 
a Deus, reconhecendo­O Criador e Senhor do universo. Iluminado pela revelação divina, o cristão adora o 
Pai”. Assim, há uma submissão a um único Deus, como também é exposto no primeiro mandamento do 
Antigo  Testamento  bíblico,  na  frase:  "não  terás  outros  deuses  diante  de  mim."  (EXÔDO,  20:3).  E 
reafirmado no novo testamento: "Ao Senhor teu Deus adorarás, e só a ele servirás." (MATEUS, 4:10).



151 

desenvolver uma peleja entre dois discursos: o da ortodoxia católica exposto na fala da 

mãe; e o da tradução de novos valores pela mídia, apresentado pelo comportamento da 

filha: 

Um dia a mãe viu 
Os seus olhos sombreados 
Vestindo uma mini­saia 
Todas as unhas pintadas 
Pra onde ela ia 
A velha foi perguntando. 

Não interessa a você 
Letícia lhe respondeu 
Eu vou para onde quiser 
Que interesse é esse seu? 
A minha vida avançada 
Quem manda sou eu. 

A velha lhe disse chorando 
­ deixe de malcriação 
Repare bem que hoje é 
Sexta­feira da Paixão 
Não é dia de namoro 
Fama nem devassidão. 

Hoje é dia de jejum 
De ajudar os desgraçados 
Fazer muita penitência 
Dar pão aos necessitados 
Orar e pedir a Deus 
Que perdoe nossos pecados. 

Letícia lhe respondeu 
Você só fala besteira 
Tanto faz namorar hoje 
Como em qualquer sexta­feira 
Jejum, Deus e oração 
são a mesma bagaceira. 

Hoje no tempo moderno 
é besta quem considera 
moral e religião 
por quem esse povo espera 
conselho de mãe cafona 
isso pra mim, já era. 

Eu quero é paquera 
No verão ou no inverno 
Namorar bem ligadinho 
Um cabeludo moderno 
Trocando beijos de fogo 
E o que o resto vá pro inferno. 

Não tenho conta que seja 
sexta­feira da Paixão 
já tratei com o meu broto 
vai ser uma ‘curtição’ 
namoro até com o cão.



152 

Dona Cristina lhe disse 
­ filha deixe de loucura 
Para onde é que você vai 
Filha, tome os meus conselhos 
Pela santa virgem Pura. 

A mãe tentou impedi­la 
De sair naquela hora 
Porém ela reagiu 
Deu­lhe um murro sem demora 
Jogou­a dentro do quarto 
Fechou a porta por fora. 

A pobre grita presa 
Letícia vem e me solta, 
Pelo amor de Jesus Cristo 
Tem pena desse meu penar, 
Ela gritou lá da rua 
­Você pode se danar 

(MONTEIRO, pp. 3­5). 

A ação da narrativa acontece na sexta feira da paixão. A escolha desta data não é 

aleatória.  Segundo  José  Queiroz  (1984),  a  sexta  feira  da  paixão  é  a  grande  festa  do 

catolicismo popular em que o  fiel  se  identifica com o sofrimento de Cristo, aceitando 

com resignação  as  provações  enviadas  por Deus,  e  estando  em conformidade  com os 

seus mandamentos. Este princípio é expresso no discurso e no comportamento da mãe. 

Cristina, quando agredida verbal e fisicamente, não reage, mas mantém­se submissa às 

leis  divinas,  através  do  discurso  de  dedicação  ao  próximo  e  da  aceitação  de  sua 

pequenez como  indivíduo, que se diminui para  ser perdoado pelos pecados, durante a 

semana santa. Esta atitude é  interpretada pela  filha como “cafona”, quando empurra e 

esmurra a mãe. Há, então, um combate entre dois mundos no imaginário popular: o da 

tradição e o da modernização. Entretanto, o último é caricato, pois são levantados dois 

aspectos para caracterizá­lo: a luxúria e a transgressão. 

Atrás do discurso de Letícia de adoração do “sexo”, há uma crítica à mídia e à 

sua capacidade de estabelecer roteiros de comportamento social desviantes, através de 

mitos,  mensagens  esvaziadas  de  significados  históricos  e  preenchidas  pelos  desejos 

(BARTHES, 1981) que impregnam o público diante da televisão. Quando Letícia deseja 

namorar “ligadinho” com um cabeludo, coloca na imagem do ídolo o seu desejo latente. 

O  cabeludo  é  o  reflexo  da  sua vontade  que deve  ser  demonizada,  pois  o  cristianismo 

ortodoxo defende, justamente, a castração do desejo. Daí, a presença do deboche na fala 

da personagem, quando diz: “E o que o resto vá pro inferno”. Esta frase é um trocadilho



153 

em  relação  ao  refrão  de  Roberto  Carlos  “E  que  tudo  mais  vá  para  o  Inferno”, 
considerado “o rei” entre os “cabeludos” do iê, iê, iê brasileiro. 

A  intenção do cordelista é aproximar esta  juventude do diabo, em  seu  aspecto 

marginal e herético, pretensão confirmada pela expressão: “namoro até com o cão” .  A 
intenção da personagem é namorar qualquer um pela satisfação de sua vontade, motivo 

que a faz sair da fronteira entre a casa e a rua, não só agredindo a mãe, mas também a 

trancando. Esta atitude simbólica revela uma mentalidade patriarcal no texto. Cristina, a 

ungida por Deus, deverá continuar  “presa” ao  lar,  assim como sinhazinhas e  iaiás aos 

sobrados  e  mocambos,  perpetuando  a  submissão  a  Deus  e  ao  marido,  presente  nas 

capelas das casas grandes coloniais (FREYRE, 1995).  A saída de Letícia em direção à 

rua  é  a  busca  pelos  valores  profanos  que  negam  não  só  a  mãe,  como  também  a 

submissão inerente ao perfil materno. 

Todavia, a data de infração moral é a sexta­feira santa, quando o sagrado passa 

a  impregnar as  ruas,  sendo  reinventado por um  imaginário popular com a  intenção de 

amedrontar e ameaçar aqueles que  fujam aos paradigmas católicos de comportamento. 

Os costumes católicos de jejuar e de manter um comportamento sóbrio convivem com 

práticas  populares  de  origem  pagã.  É  o  caso  da  crença  nos  “dias  aziagos”.  Segundo 

Walter  Spalding  (1955,  p.70),  os  “dias  aziagos”  faziam  parte  dos  costumes  de  povos 

antigos como os gregos e os romanos. Com o advento do cristianismo, tais superstições 

foram  condenadas  e  abolidas.  Contudo,  o  povo  continuou  seguindo­as  com  “outras 

diretrizes, baseadas, quase sempre, no próprio calendário e em práticas cristãs”. A sexta­ 

feira e o número treze são exemplos de superstições baseadas na vida terrena do próprio 

Cristo 72  que,  no  imaginário  popular  brasileiro,  passam  a  estar  a  serviço  de  uma 

mentalidade patriarcal. 

No Brasil  do  início  do  século XX,  a  sexta  feira  santa  era  considerada  um  dia 

morto. Casas, botequins, farmácias não funcionavam. Segundo Walter Spalding, (1955, 

p.70) só por necessidade muito grande alguém saía à rua ainda no século XX. O silêncio 

era absoluto. Não se via um só cavaleiro, carro ou carroça nas cidades menores. Uma 

das marcas deste vazio é explicada por conta do medo das almas penadas vagando pelas 

72  Segundo Walter Spalding (1955), o dia aziago se originou  a partir do argumento de que Jesus morre 
na cruz em dia de sexta­feira e de que  o número treze tem por gênese a última ceia, quando  entre as treze 
pessoas, uma era um traidor: Judas.



154 

ruas 73 . O  cordel  relê  esta  crendice  para  a  elaboração  de um  folheto maravilhoso  cujo 

objetivo é um ensinamento moral, como ainda será observado na análise dos cordéis do 

tópico  A  metamorfose  a  serviço  da  construção  de  uma  mentalidade  patriarcal  na 
relação mãe e filhos no cordel. 

No caso do cordel A mulher que namorou satanás na sexta­feira da paixão, a 
representação das almas penadas é identificada com uma figura marginalizada, tal qual 

acontecia com homens e mulheres, miseráveis que viviam nas ruas brasileiras do início 

do  século  XX  (SPALDING,  1955,  p.70).  Essas  figuras  eram  demonizadas  por  não 

estarem  incluídas  nas  normas  morais  e  sociais  do  lar  patriarcal.  No  caso  do  texto,  o 

folhetista  se  apropria  da  imagem  do  ídolo  da  personagem  para  torná­lo  um  demônio 

social, submetido à vontade do diabo, como é observado nas estrofes abaixo: 

Avistou um cabeludo 
Numa esquina aparecer 
Dedilhando uma guitarra 
Cantando para valer 
Que vendo Letícia disse: 
­Tu és linda de morrer. 

Ela viu no peito dele 
Um bonito medalhão 
Numa corrente bem grossa 
Que chamou a sua atenção 
Chegou perto e respondeu 
­ menino tu és pão. 

Então no mesmo momento 
Letícia lhe pediu que 
Ele cantasse uma música 
Na base do Iê­Iê­Iê 
O cabeludo cantou: 
­ ESTOU LOUCO POR VOCÊ. 

Ao terminar a canção 
O rapaz lhe perguntou 
Se ela queria dançar 
Ela não se recusou, 
Ele disse ­ então me segue, 
Letícia o acompanhou. 

Andaram uma meia hora 
Sem um nem outro falar 
Entravam em beco e saiam 
Sem ela lhe perguntar 
O destino que seguiam 
Já quase a desconfiar. 

73  Crença  de  origem  medieval,  época  em  que  se  acreditava  que  as  pessoas  ordinárias  tornavam­se 
fantasmas  por  não  conseguirem  afastar­se  do  mundo  e  dos  valores  dos  vivos,  quando  morriam 
(SCHMITT, 1999).



155 

Porém na frente avistou 
Um salão iluminado 
Onde o rapaz cabeludo 
Entrou com ela abraçado 
E disse ­ seja bem vinda 
Ao seu lugar desejado. 

Letícia olhou as paredes 
Com medo quase cai 
Viu um letreiro dizendo: 
­ DO FILHO MAU EU SOU PAI 
FILHA DESOBEDIENTE 
AQUI CHEGANDO NÃO SAI. 

No mesmo instante sentiu 
O salão estremecer 
Com a chegada de um negro 
Que fez seu corpo estremecer 
Ele agarrou­a dizendo 
­ agora vamos mexer. 

[...] 

As grandes unhas do negro 
Pareciam com punhais 
Tinha as asas de morcego 
Dois chifres descomunais, 
A moça estava agarrada 
Pelo próprio Satanás. 

Tremendo com muito medo 
Pegou a SALVE­RAINHA 
O negro apertou­a e disse: 
­ cale essa boca, filhinha, 
Não há palavra que faça 
Você hoje ser minha. 

Letícia rezou o CREDO 
Depois uma AVE­MARIA 
O negro disse zangado: 
Pare com essa heresia 
O nome dessa mulher 
está me dando agonia. 

Desapareça daqui 
Não a quero mais olhar 
Vá pelo lado direito 
Para o caminho acertar, 
Quem fala naquela DONA 
Aqui não pode ficar. 

Letícia saiu pendendo 
Daquela casa assombrada 
Rezando com muita fé, 
Acertou logo a estrada, 
Depois olhou pra trás 
Não viu salão nem mais nada 

(MONTEIRO, pp. 5­7).



156 

Na  rua,  ocorre  a  identificação  entre  duas  figuras  “modernas”  pela  vestimenta, 

linguagem e gosto musical. No  caso  do  texto, o cabeludo  deverá  atrair  a  personagem 

para  as  profundezas  dos  infernos,  seduzindo­a  pela  imagem  e  pelo  som,  enquanto 

representações  criadas  pela  mídia  que  Letícia  deseja  viver.  74  Daí,  a  identificação  de 

tantos atributos. No entanto, o autor popular funde a imagem do ídolo à da alma penada, 

perdida de Deus, e próxima do Diabo (o cabeludo, por exemplo, sai vagando pelas ruas 

desertas junto a Letícia, atravessando becos isolados). Estar junto do cabeludo significa 

aceitar  ser  mais  uma  “alma  penada”,  mais  um  demônio  social,  assim  como  eram 

classificados  os  mendigos  e  os  leprosos,  por  estarem  “fora”  das  casas  sadias  e  das 

normas religiosas. 

O cabeludo e Letícia identificam­se por comporem um novo inferno simbólico, 

representado  por  um  salão  de  dança  onde  a  luxúria  prevalece.  Neste  lugar,  há  um 

letreiro  cuja  frase  “Do  filho  mau  sou  pai/  filha  desobediente  aqui  chegando  não  sai” 

estabelece  uma  ironia  em  relação  a  filhos  que  não  aceitam  regras,  e  que,  no  inferno, 

terão o diabo como um pai à  sua altura, capaz dos prender a uma “casa” eternamente. 

Neste sentido, o inferno é “casa” de quem fugiu de um lar patriarcal, sendo, por isso, a 

casa  do  “mal”  e  do  castigo,  com  o  mesmo  sentido  simbólico  presente  em A  Divina 
Comédia.  Há, ainda, a presença de um diabo negro e zoomorfizado, sendo que a união 

destes traços numa figura maligna reforça a pretensão generalizada em vários cordéis de 

aproximar  o  homem  negro  a  um  animal,  capaz  de  ser movido  pelos  instintos  sexuais 

excessivos.  Todavia,  ao  invés  de  Letícia  afirmar  a  fé  em  Satanás  iludida  pelo  seu 

encantamento, vai apavorar­se, buscando a salvação na fé e no poder de Nossa Senhora, 

como mãe intercessora, quando reza a Salve rainha e a Ave­Maria. 

Segundo João Paulo II (2001, p. 166), na oração Ave Maria, há o trecho “Santa 

Maria, Mãe de Deus, rogai por nós pecadores. Agora e na hora de nossa morte” em que 

os fiéis “confiam­se” à Maria, como Mãe do Senhor imaculada “no momento presente e 

na hora da morte”. Letícia repete o mesmo propósito, quando ora, pedindo a intercessão 

de Nossa Senhora a fim de ser salva de uma “morte” simbólica, representada pela saída 

da “cidade de Deus” (AGOSTINHO, 2001),  identificada com a casa da mãe e com os 

seus valores religiosos, para a entrada na “cidade dos homens” (AGOSTINHO, 2001), 

74  Segundo Nestor Canclini  (1998,  p.261)  o  popular  segundo  a  visão  da mídia  “não  consiste no que  o 
povo é ou tem, mas no que é acessível para ele, ou no que gosta, no que merece a sua adesão ou usa com 
freqüência. Com isso, é produzida uma distorção simetricamente oposta à folclórica: o popular é dado de 
fora ao povo”.



157 

representada pela casa “mal assombrada” do Diabo, onde são encontrados os fantasmas 

“perdidos” na rua numa sexta­feira da paixão. 

No  texto,  o  inferno  se  opõe  ao  mundo  de  Deus,  mas  está  simbolicamente 

“abaixo” dele, podendo ser enfraquecido pela oração. Por isso, a “casa mal­assombrada” 

desaparece, quando Letícia consegue “acertar” o caminho de casa, rezando.  Com isso, 

o mundo dos  sentidos  deixa de  ser  importante,  “desaparecendo”,  pois,  na  perspectiva 

católica, quem “ora e vigia”, tem os olhos mirados em Deus. O caminho de “volta” para 

casa é um tipo de subida dos infernos, que envolve um aprendizado sem a seqüência de 

sofrimento, observado no cordel A mulher que dansou com o diabo, mas com o pesar 
próprio das Madalenas arrependidas analisadas nesta tese: 

Chegou em casa chorando 
Contou o que aconteceu 
Soltou a pobre mamãe 
Um grande abraço lhe deu 
Pediu perdão a Jesus 
Do erro que cometeu. 

Não quis mais saber de nada 
A partir daquele dia, 
Não maltratou mais a mãe 
Hoje vive em harmonia, 
Não quer saber da vaidade 
Filiou­se a IRMANDADE 
DO CORAÇÃO DE MARIA 

(MONTEIRO, p.8). 

Ao chorar e abraçar à mãe, a personagem abraça  também Nossa Senhora e os 

costumes  católico­patriarcais.  Além  de  pedir  perdão  a  Cristo,  como  aquele  de  quem 

Maria deriva e para quem está orientada  (JOÃO PAULO II, 2001) 75 ,  também adota o 

sentimento mariano que une os cristãos à virgem no plano espiritual, seja pelo afeto dos 

filhos para com a mãe, seja pelo firme propósito de imitar as virtudes de Nossa Senhora 

(JOÃO PAULO II, 2001). Tanto que a personagem assume a condição “severa” de “não 

querer saber mais de nada”, afastando­se da rua e adequando­se aos valores patriarcais 

que  criticam  a  vaidade  como  traço  de  formação  de  “Madalenas”  desviadas  de  Deus. 

Este discurso católico de submissão a Deus, mediante a  intercessão de Maria,  está de 

acordo  com  uma  crença  nordestina  que  alimenta  o  catolicismo  popular,  já  que  a 

75 Segundo João Paulo II (2001, 116) “na virgem a mulher é ‘reabilitada’  e a maternidade assume a tarefa 
de difundir entre os homens a vida nova em Cristo”. Para ele, a “história da piedade cristã ensina que 
Maria é a via que  leva a Cristo, e que a devoção  filial para com Ela nada  tira à intimidade com Jesus, 
antes, aumenta e a condiz a altíssimos níveis da perfeição” ( JOÃO PAULO II, 2001, p. 118).



158 

personagem  filia­se  a  uma  irmandade.  Segundo Azzi  Riolando  (1983),  as  irmandades 

fazem parte do catolicismo  tradicional, pois  são associações em que  leigos  se  reúnem 

para promover o culto a um santo. E dentro delas, as mulheres assumem comportamento 

de recato, estando restritas ao ambiente familiar. Neste sentido, a irmandade do Coração 

de  Maria  é  uma  manifestação  religiosa  a  serviço  do  discurso  católico  e  patriarcal, 

porque a filha arrependida cultivará Maria como modelo de comportamento que vai lhe 

prender ao lar como lugar do bem em oposição à rua como locus do diabo e dos desejos 
mundanos.  No  desfecho,  mãe  e  filha  identificam­se  como  faces  do  mesmo  rosto:  a 

mulher com a pureza recatada de Maria. 

b) Exemplo da mulher que vendeu os cabelos ao diabo e visitou o Inferno 

A  xilogravura  sublinha  o  momento  em  que  o  diabo  está  cortando os  cabelos 

longos  de  uma  menina  de  vestido  curto.  Este  ato  é  simbólico  e  ambíguo.  Pode 

representar  o  pacto,  no  qual  o  participante  deve  ceder  uma  parte  do  seu  corpo 

(BETHENCOURT, 2004) e pode representar a passagem de uma posição de aceitação 

social para a marginalização, através de uma crítica ao hábito “moderno”  feminino de 

usar  cabelos  curtos,  oposto  ao  costume  colonial  brasileiro  de  usar  cabelos  longos, 

denominado  de  “complexo  de  cabeleira”,  por  conta  da  influência  moura  ou  oriental 

existente no Brasil colonial (FREYRE, 1981, p.469). O verbo “vender” ressalta um tipo 

de  prostituição  simbólica  da  personagem,  já  que  vende  uma  parte  do  seu  corpo  em 

função da satisfação de um desejo “mundano”, que vai levá­la ao inferno.



159 

Repete­se o sentido de descida aos  infernos como uma ameaça, usada por uma 

doutrinação moral. No entanto, a visita ao inferno deste cordel é ainda mais peculiar do 

que a dos outros, pois envolve uma relação da protagonista com o mito de Perséfone.  A 

personagem Elizabeth tem o perfil dúbio de Perséfone, assimilando duas características 
aparentemente  opostas  presentes  no  mito:  a  de  filha  frágil  de  Proserpina 76  raptada  à 
força por Hades e a de esposa de Hades 77 , vingativa,  interesseira.  Neste folheto, estes 

dois traços serão adaptados ao comportamento da personagem para servirem a costumes 

de  submissão  e  de  obediência  incondicional  como  virtudes  supremas  para  os  povos 

ibéricos 78  (HOLANDA, 1981) e ainda  estarem de  acordo com a crença popular cristã 

brasileira da moça  frágil que, ao falecer cedo e virgem, torna­se anjo, com uma morte 

inexplicável (FREYRE, 1985). 

Sobre a disciplina da obediência, Gilberto Freyre (1985, p.459) comenta que, no 

Brasil colonial, havia filhos que tinham o maior respeito pelos pais, citando o exemplo 

da  refeição,  em que  estes  beijavam  as  mãos  dos  pais  e  nunca  se  sentavam  “em  sua 

presença, ao menos que autorizados por um gesto ou olhar”. No entanto, Freyre (1995, 

p.69) frisa que o respeito não era pautado no amor, mas no medo. Demonstra exercício 

de poder, citando como o patriarca tornava­se absoluto na administração da  justiça da 

família, ao usar “os gestos mais duros do patriarcalismo clássico: matar e mandar matar, 

não só os negros como os meninos e as moças brancas, seus filhos”. 

O  cordel  adota  esta  herança  colonial,  transferindo  o  poder  de  castigo  paterno 

para as mãos de Deus que deverá castigar a personagem com a morte por ferir o código 

moral  judaico de honrar pai e mãe 79 . Como acontecia nas sociedades  judaicas em que 

76 Na obra Teogonia, Hesíodo (2006, p.156) alude à gestação de Perséfone a partir da relação entre Zeus e 
Deméter  e  ao  seu  rapto  efetivado  por Hades  com  o  consentimento  do  pai.  Para  expressar  a  pureza  da 
jovem o  autor  a  define  como Perséfone  de  alvos  braços.  Para  também aludir  ao  aspecto  de  pureza no 
mito, Walter Burker (1997) a denomina de Core cujo significado é o de a “moça”. 
77 Na obra Odisséia, Perséfone é descrita com os traços de horrenda e temível, sendo a mulher de Hades 
que  identifica  as mulheres  com  que Ulisses  conversava  (HOMERO,  1974). Também  em A  Teogonia, 
Hesíodo  (2006)  refere­se  à  Perséfone  como  a  temível  esposa  do  deus  subterrâneo.  Segundo  Roberto 
Sicuteri (1998, P.73), o nome Perséfone provoca, “ele próprio, calafrios: de ‘pherophonos’, portadora da 
destruição. Em Roma, torna­se Prosérpina, a temível”. E é com a nomenclatura de Prosérpina que o mito 
é aludido no cordel. Como se observará adiante. 
78 Segundo Sérgio Buarque de Holanda (1981, p.11), a obediência aparece algumas vezes, para os povos 
ibéricos,  como  virtude  suprema  entre  todas.  E  admite  que  até  hoje  o  único  princípio  político 
verdadeiramente forte, marcado pela vontade de mandar e a disposição de cumprir ordens. Afirma ainda 
que, no Brasil, foram os “jesuítas que representaram melhor do que ninguém, esse principio da disciplina 
pela obediência”. 
79  Em Deuteronômio 5, a relação pai e  filho se apresenta nas seguintes palavras: “ Honra  teu pai e tua 
mãe, conforme te ordenou Iahweh teu Deus, para que teus dias  se prolonguem e tudo corra bem na terra 
que Deus te dá”  (DEUTERÔNIMO 5: 16)



160 

filhos eram apedrejados, para extirpar o “mal” do meio social e para o povo de  Israel 

ficar  com medo 80 . O  título  confirma  esta  intenção,  quando  é  dada  a  ênfase  à  palavra 

“exemplo”, a fim de que se ressalte como a atitude da personagem condiz com a de uma 

menina que é “mulher”, no sentido pejorativo de sexo fraco para os desejos mundanos 81 

e para o abandono da fé 82 (KRAMER, 2006; SPRENGER, 2006). O cordelista castigará 

Elizabeth pela existência destes dois traços, dando­lhe um perfil semelhante ao da Eva 

medieval,  para  depois  renová­lo,  com  a  posterior  identificação  com  o  arquétipo  da 

Madalena  arrependida.  Há  uma  personagem  que  é  ambígua  em  sua  estrutura.  A  sua 

descrição inicial comprova este traço: 

De Valdino e Maria 
Só no céu esta filhinha 
Que por capricho da sorte 
Era muito bonitinha 
Bem feita, linda, corada 
Imitando uma santinha. 

Vênus depositou nela 
Gesto de um belo costume 
Riso elegante atraente 
Inebriante perfume 
Que fazia encher seu corpo 
De amor, paixão e ciúme. 

Corpo delgado bem feito 
Dessa santa criatura 
Cabelos loiros compridos 
Cobrindo até a cintura 
De forma que seus cabelos 
Lhe dava mais formosura 

(SEVERINO, pp. 1­2). 

O perfil da personagem oscila entre a descrição da mulher sensual de influência 

pagã  mítica  de  Vênus,  capaz  de  dominar  pela  beleza,  e  a  de  Isís,  sedutora  pela  sua 

fragrância. E, ao mesmo tempo, adequa­se à definição patriarcal colonial de sexo frágil 

80  Sobre a definição do comportamento de filhos indóceis em Deuteronômio é afirmado o seguinte: “Se 
alguém  tiver  um  filho  rebelde  e  indócil,  que  não  obedece  ao  pai  e  à  mãe  e  não  os  ouve,  quando  o 
corrigem, o pai e a mão o pegarão e o levarão ao ancião da cidade, à porta do lugar. E todos os homens da 
cidade o apedrejarão até que morra. Deste modo extirpará o mal do teu meio, e todo Israel ouvirá e ficará 
com medo” (DEUTERÔNIMO 21: 18, 21). 
81  Segundo  Heinrich Kramer e  Jacobus Sprenger  (2006), a palavra se usa para significar o apetite da 
carne. 
82 Segundo Heinrich Kramer e  Jacobus Sprenger (2006),  a palavra fêmea provém de fé e minus, já que é 
muito débil para manter e conservar a fé.



161 

brasileiro, percebido no aspecto franzino de menina virgem “bonequinha de carne”  83 , 

facilmente dominada e  “cuidada”. O  folheto apropria­se desta  imagem do sexo  frágil­ 

filha  e  a  preenche  com  a  ambigüidade  de  Perséfone  para  reconstruir  um  novo  olhar 

sobre o comportamento de jovens franzinas em meados do século XX. Há um desejo de 

emancipação  na  atitude  da  personagem  Elizabeth,  quando  decide  vender  os  seus 

cabelos,  distanciando­se  da  prisão  das  grandes  cabeleiras,  consideradas  por  Gilberto 

Freyre  (1985)  “mantas  mouras”  usadas  para  esconder  muitas  mulheres,  ao  saírem  de 

casa, durante o período colonial e o Império. Este desejo é deformado por um discurso 

patriarcal,  que  constrói  uma  caricatura  da  filha  desobediente  aos  pais  que  fere  os 

paradigmas  corretos  de  comportamento.  Para  tanto,  a  imagem  de  Perséfone  a  colher 

flores na natureza distante da mãe (BURKET, 1997) é interpretada como a da moça que, 

“despreocupada” dos valores do lar, colhe valores mundanos e egoístas, sendo, por isso, 

raptada  por  Hades  e  levada  ao  inferno 84 .  A  personagem,  como  Perséfone,  também  é 

raptada. No  folheto, Hades  é  substituído  pelo  diabo  do  cristianismo,  que,  ao  invés  de 

possuir a imagem viril do homem que rouba a virgem e a leva para os infernos à força, 

assume a imagem do sedutor que entorpece a mulher pelo cheiro, como é observado nas 

estrofes: 

Até os 14 anos 
Era muito obediente 
Porém depois se tornou 
Em uma moça imprudente 
Preguiçosa e vaidosa 
Bruta e desobediente. 

Abraçou a corrupção 
Que por ou permanece 
Com a modinha escandalosa 
Que a mocidade conhece. 

Amarrava os seus cabelos 
Com lindo laço de fita 
Mas depois se aborreceu 
Dizendo estou esquisita 
Vou cortar estes cabelos 

83 Segundo Gilberto Freyre (1985, p.93), a mulher deveria ser comparada a uma boneca de carne para ser 
“amolegada pelo homem, antes pelo pai, na condição de filha magra, frágil e bela, com a aparência quase 
doente, depois pelo marido, já na condição gorda e matrona de ventre gerador de filhos”. 
84 O espaço do acontecimento é  simbólico. Antes, Perséfone encontra­se no espaço aberto da natureza, 
entre  tantas outras  jovens. Hades aparece para romper com esta harmonia, usando da  força, do mesmo 
modo como Apolo, quando tenta possuir Dafne, perseguindo­a e possuindo­a. Neste sentido, o rapto de 
Perséfone  pode  significar  a  tentativa  de  calar  a  liberdade  feminina  em  um  espaço  aberto,  lido  neste 
trabalho  como  “a  rua”,  e  a  intenção  de  aprisioná­la  em um novo  locus,  organizado  conforme o  poder 
masculino: o inferno.



162 

[...] 

A mãe dela reclamou 
Filha do meu coração 
Não vá vender os seus cabelos 
Você não tem precisão 
Ela respondeu irada 
Vou vendê­los até ao cão. 

Se é certo que exista 
Satanás ou Lúcifer 
Vendo a eles meus cabelos 
Dê o caso no que der 
E mesmo hoje estou 
Da forma que o diabo quer. 

A mãe saiu benzendo 
Ela ficou blasfemando 
Contra os poderes do divino 
Naquela hora um estranho 
Vinha se aproximando. 

Esse estranho era mais preto 
De que uma noite escura 
Disse para Elizabeth 
Venho aqui lhe proteger 
E dar a minha cobertura. 

Ela quis dizer que não 
Mas sentiu­se dominada 
Por estranho entorpecente 
Ficou pálida, embriagada 
Só fez dizer: “muito bom, 
Gostei de sua chegada” 

(SEVERINO, pp. 2­4). 

A  decadência  moral  da  personagem  começa  a  acontecer  a  partir  dos  catorze 

anos,  período  de  transição  do  perfil  físico  menina­moça  anjo  para  o  de mulher  Eva, 

propícia  a  ceder  às  fraquezas  do  corpo.  Há  uma  gradação  de  comportamentos  que 

ocasionam a demonização da personagem. A vaidade é,  por  si  só, um pecado capital 

que coloca a vontade humana acima da de Deus, tal qual fez Lúcifer. E é por conta dela 

que a personagem infringe normas católicas, através de duas heresias complementares: a 

negação a Deus e a identificação com o Diabo. Daí o último passo da demonização: o 

pacto com o Diabo que vai ser ambíguo no texto, podendo ser associado a uma relação 

afetiva com o diabo ou a um desejo de vivenciar os prazeres do mundo. 

Entre as relações afetivas com os valores mundanos, o autor popular enfatiza a 

adesão  da  personagem  à  modinha,  que,  segundo  Gilberto  Freyre  (1981,  p.392),  em 

meados  do  século  XIX,  torna­se  “expressão  estética  e  recreativa  de  uma  cultura  já 

brasileira,  tratada  com  desprimor  pela  elite,  por  ser  cantada  ao  violão  nas  festas  de



163 

família e nas serenatas e alvoradas de rua”. Esta ligação da personagem com a modinha 

expressa  como  esta  manifestação  popular  tipicamente  brasileira  foi  tratada,  desde  o 

período  colonial,  como uma manifestação  das  ruas  e,  por  isso,  capaz  de marginalizar 

moças de família. 

A  relação afetiva da personagem com o mundo será o ponto de  ligação com o 

diabo,  já  que  este  vai  se  identificar  com o  negro,  considerado  por muitos  brasileiros, 

como o criador da modinha (FREYRE, 1981). Será, portanto, um diabo “preto” quem 

seduzirá a personagem, através do estímulo da  fraqueza  feminina pelos  sentidos 85 . No 

texto, a fragilidade de Elizabeth é a embriaguez pelo olfato. O mesmo recurso do cheiro, 

artifício  de  sedução  da  personagem  e  de  outras mulheres  no  cordel,  é  utilizado  pelo 

diabo como entorpecente que domina a vontade da “menina”, quando responde: “muito 
bom / Gostei de sua chegada” .  Esta afirmação é o início de uma situação de mutação, 
cujo clímax será o corte dos cabelos da personagem, acabando com a sua a ligação com 

a família pequeno­burguesa pelo laço da “fita” e adentrando­a no mundo das ruas. 

Ocorre o pacto simbólico com o diabo, que para tentar a personagem faz uso do 

artifício  do  pacto  medieval  de  aliar  promessa  de  riqueza  (o  dinheiro  para  o  cabelo 

vendido) a uma  sedução erótica  (a  situação de entorpecimento com a  sua  fragrância). 

Também há uma ruptura com as fronteiras entre o mundo e o inferno, pois após o corte 

(pacto) a personagem torna­se apta a ser esposa do Diabo, tal qual Perséfone (esposa de 

Hades  na  cultura  Grega)  e  Lilith  (esposa  de  Lúcifer  na  judaica),  ambas  as 

representações  identificadas  com  as  feiticeiras  medievais  demonizadas  e,  sobretudo, 

castigadas  pela  Inquisição,  por  conta  da  sua  proximidade  afetiva  com  o  diabo 86 . 

Elizabeth sai, então, metaforicamente dos domínios do “lar” e segue para os da “rua”, 

representada pelo inferno. Daí, a presença de uma atmosfera maravilhosa: 

Pois com vinte e quatro horas 
Já ia ser sepultada 
Dentro de um caixão funerário 
Se achava mortalhada 
Se acordou pulou de dentro 
Aos gritos muito assombrada. 

[...] 

85  Segundo Heinrich  Kramer  e  Jacobus  Sprenger  (  2006),    o  demônio  se  insinua  através  de  vários 
aspectos sensuais: cores, sons, odres, sabores, convenções coléricas. 
86 Francisco Bethencourt (2000) diz que o argumento dos inquisidores contra as feiticeiras referia­se mais 
ao pacto com o diabo do que com a prática da magia. O pacto poderia estar associado a um despertar da 
sexualidade nos sabás, através de relações  físicas com o diabo e da idolatria para realização de desejos 
mundanos.



164 

Só se ouvia o comentário 
Que a moça ressuscitou 
Na rua da Assunção 
O povo se aglomerou 
Para ouvir a ex­defunta 
Que dessa forma falou. 

Triste do filho ou da filha 
Que desobedece aos pais 
Morrendo não tem perdão 
Pára suspiros e ais 
Alma será entregue 
Ao próprio Satanás. 

Vendi os longos cabelos 
Já visitei o inferno 
Do filme assisti as ‘trelas’ 
Da vida da raça humana 
No mundo dos desmantelos. 

Lá eu passei mais de um ano 
Em grande padecimento 
Voltei hoje pra contar 
O triste acontecimento 
Que aqui na terra 
Lá é um de sofrimento. 

Lá não se vê alegria 
Só se vê sofrimentos 
Amancebo cascudo 
Ateu sanguinolento 
E o filho que mata os pais 
É triste o padecimento. 

Só se ouve 
Gritos, prantos, gemidos 
Alvoroço, intriga e briga 
E pavorosos bramidos 
Dos espíritos condenados 
Os horrorosos alaridos. 

Lá eu vi os meus cabelos 
Em forma de uma crina 
Presos em uma saneja 
Que servia de cortina 
Na porta negra maldita 
Da casa de Prosérpina. 

Vi uma vitrola velha 
Reta, suja, enferrujada 
Cantando um samba canção 
Depois uma gargalhada 
Dizendo aqui só entra 
Alma sendo condenada. 

Pra aqui só vem as que usam 
Bermuda e sai godê 
Mini­saia e mini­blusa 
E camisa caribe



165 

Mulher que vende os cabelos 
E gosta de yê­yê­yê 

(SEVERINO, p.p 5­7). 

Há uma fronteira entre dois mundos: o real (interior nordestino) e o maravilhoso 

(o inferno). E como Perséfone, Elizabeth é a única que está na condição de entre­lugar, 

podendo falar ao mundo sobre o inferno. Se em A mulher que dansou com o diabo, o 
encontro com o diabo ocorre dentro de um contexto fantástico, deixando a personagem 

na  situação  ambígua  entre  a  ilusão  e  o  fato,  neste  cordel  “a  situação  maravilhosa 

identifica­se com um milagre, no qual ocorre um fato de caráter extraordinário, fora do 

comum,  contra  a  natura”  (CHIAMPI,  1980)  na  vida  da  personagem.  Segundo  uma 

perspectiva  bíblica,  o  milagre  é  considerado  um  ato  de  intervenção  divina  no  curso 

normal  dos  acontecimentos  e  tem  como  finalidade  a  condução  dos  seres  humanos  a 

Deus de modo extraordinário e a autenticação de sua mensagem 87 . É esta  idéia que o 

cordel pretende recriar. A personagem renasce dos mortos, durante um ritual de enterro, 

sendo assistida por um grande público, acontecimento próprio dos enterros do interior 

nordestino.  Ao  despertar,  torna­se  o  foco  de  um  discurso  moralizante,  assumindo  a 

condição  de Madalena  arrependida,  ou  seja,  de  filha  que  errou,  foi  castigada  e  volta 
para pedir perdão e defender um discurso cristão­patriarcal. 

O  texto  absorve  do  realismo  maravilhoso  medieval  a  indistinção  entre 

maravilhas diabólicas e os milagres divinos. Põe em questão as relações do homem com 

Deus, com a natureza e com o diabo e mistura objetos de admiração e de veneração com 

os de perdição (LE GOFF, 2001). Neste sentido, a sedução do diabo está a serviço de 

Deus e a magia se mistura com o milagre. A intenção do autor popular é de identificar a 

imagem  do  filho  desobediente  com  determinados  elementos  marginalizados  pela 

sociedade  patriarcal,  quando  encontrados  dentro  do  inferno  como  personagens 

protagonistas da dor.  Daí, a reconstrução de um inferno simbólico, cujo sentido está em 

conformidade com o apresentado em A Mulher que dansou com o diabo. 

87 A palavra milagre pode ter várias associações. Pode estar associada à origem latina de miraculo como 
maravilhoso, mas pode relacionar­se a outras palavras com uma finalidade mais bíblica.  Mopheth, Péle, 
oth são palavras hebraicas usadas no Antigo testamento com o sentido de milagre, maravilha e sinal. Já 
no Novo testamento há a palavra Dunamis (poder) para significar milagre e Semeion (sinal) com o mesmo 
propósito (LUCAS, 23: 8). Os milagres de Jesus são definidos, ainda, como erga “obras” (JÓ; 5:20; 7:3; 
10:25; 15:24), e terata “prodígios” (JÓ; 4.48; ATOS; 2.22). O que se busca de comum entre todos estes 
termos é a capacidade do milagre ser uma situação maravilhosa a serviço de uma mensagem divina, tal 
qual acontece no cordel.



166 

Como  o  que  ocorre  neste  cordel,  as  personagens  castigadas  também  são 

massacradas por uma sociedade cristã­patriarcal por conta do que se supõe falha moral. 

É o caso da presença de amancebados, ateus e filhos desobedientes, num mesmo grupo 

e compondo o mesmo quadro doloroso, observado em A Divina Comédia. O dado novo 
é a construção  de um novo espaço simbólico: a casa de Prosérpina,  lugar dedicado às 

filhas levadas para o inferno, por conta de usarem apetrechos que, na década de sessenta 

do século XX, foram considerados escandalosos e modernos, porque expunham o corpo 

feminino. É o caso da referência à bermuda, à saia godê, à mini­saia, à mini­blusa e à 

camisa caribe como partes da casa. Estas roupas femininas são consideradas ornamentos 

que  feriam  a  imagem  discreta  e  recatada  de  uma mulher  valorizada  por  um  discurso 

patriarcal, cujas pernas e cabelos eram escondidos por longas saias e mantas, ao longo 

do período colonial brasileiro. 

Neste  cordel,  ainda  se  repete  uma  visão  negativa  da  música  como  elemento 

demoníaco que une corpos insaciáveis, tal qual foi observado no salão de dança infernal 

de A mulher que namorou satanás na sexta­feira da paixão e, muito antes, no quadro 
medieval  o  Jardim  das  Delícias  Terrenas  de  Bosch,  em  que  os  instrumentos  são 
colocados no inferno para dar ênfase à ligação dos castigados aos prazeres dos sentidos. 

Neste  cordel,  o  único  instrumento  apresentado  é  uma  vitrola  velha  no  início  da  casa, 

tocando um  samba  canção. Este objeto,  além de  remeter  ao  apelo  aos  sentidos,  ainda 

reforça  a  intenção  do  autor  de  classificar  a  música  popular  como  uma  manifestação 

marginal  das  ruas,  desde  a  época  colonial,  por  ser  considerada  “por  muito  tempo 

divertimento de escravo ou de preto de que branco ou gente senhoril não participava” 

(FREYRE, 1985, p.379). O  inferno passa a  ser um locus de  repressão a minorias que 
não  cabem  na  forma  de  conduta  patriarcal.  O  sofrimento  torna­se  ferramenta  de  um 

discurso patriarcal que  faz com que os personagens da rua devam sofrer para que não 

haja um desejo que os da “casa” abram suas portas, janelas e varandas para as tentações 

e prazeres desta mesma rua. 

O cabelo de Elizabeth, exposto na janela da casa de Prosérpina, é simbólico, pois 

perde  o  seu  sentido  positivo  de  energia  vital,  no  qual  cabelos  e  unhas  continuam 

crescendo  após  a  morte  do  indivíduo  (BETHENCOURT,  2OO4),  para  assumir  um 

sentido negativo de instrumento de feitiços maléficos, próprios a mulheres demonizadas 

no Brasil colonial (SOUZA, 1986). Assim, representa a ligação com o diabo e com os 

valores  mundanos,  tornando­se  uma  ameaça  colocada  à  frente  da  casa  de  Prosérpina 

para qualquer garota que saia dos  limites morais do lar patriarcal. E como no mito de



167 

Perséfone, este é um caminho sem volta.  Tanto que a personagem renasce, mas volta a 

morrer, quando termina o seu discurso, estando presa ao seu próprio erro, assim como 

os cabelos às janelas, como se observa nas estrofes abaixo: 

Nessa hora Elizabeth 
Com a voz muito arrastada 
Deu um suspiro profundo 
Dizendo estou terminada 
Meu fim se aproxima 
Não posso contar mais nada. 

Se esforçando ainda pediu 
Aos pais a santa benção 
Cada um de Bom coração 
Ela disse agora tenho 
De Deus o Santo perdão 
Dos olhos lindos azuis. 

Uma lágrima ainda verteu 
Abraçou a sua mamãe 
E beijou o rosto seu 
Disse perdão mãezinha 
Fechou os olhos e morreu 

(SEVERINO, p. 7). 

A morte de Elizabeth assemelha­se à da personagem de A mulher que levou uma 
surra do Diabo. Há, em ambas, a benção religiosa e a  lágrima. Estas duas ocorrências 
remetem ao arrependimento de quem saiu do seio da  família patriarcal e ao desejo de 

retomá­la, através da crença religiosa católica de benzer, receber algo dado por Deus a 

nós  (DEUTERÔNIMO,16:17). Neste  caso,  a mão materna  é  a mão  intermediária  que 

leva a Deus. Como ocorre no ato de abençoar aos  filhos, em A mulher que levou uma 
surra do Diabo, e ser abençoada, neste cordel. A maternidade é arquétipo de redenção 
feminina  ao  sistema  patriarcal  religioso,  tal  qual  o  marianismo  é  a  outra  face  do 

machismo. A mãe passa a  ser o esteio moral do  lar patriarcal 88 ,  tendo Nossa Senhora 

como  maior  modelo.  É  através  dos  seus  comportamentos  e  conselhos  que  a  filha 

permanece  dentro  dos  paradigmas  patriarcais  católicos.  Daí,  a  filha  abraçar,  beijar  e 

88  “Nossa Senhora tornou­se modelo por excelência do ultramontanismo, sobretudo porque a mãe cristã 
foi valorizada no processo de reconquista da sociedade. Essa valorização materna se processou devido a 
teoria dos ‘círculos concêntricos’, que entendia que a Igreja chegaria pela mãe ao filho e ao marido, assim 
reconquistando a família e, por conseguinte, a sociedade. Neste contexto, a representação da mãe cristã 
era entendida como a de educadora moral” (MANOEL,1996, p.49) . A mãe era responsável pela educação 
religiosa  dos  seus  filhos  explicando  os  dogmas,  ensinando  as  orações  e  a  moral  cristã.  Por  isso,  ela 
deveria  ser  preparada  para  exercer  esta  função  tão  importante  para  a  Igreja  Católica  por  meio  das 
associações, dos livros, dos manuais e dos colégios femininos.



168 

pedir o perdão direto a mãe. Este ato é aceitação de que foi o contra­exemplo e, por isso, 

merece  morrer.  Os  arquétipos  de  filha  arrependida  e  prostituta  arrependida 

aproximam­se em A mulher que levou uma surra do Diabo e Exemplo de a mulher que 
vendeu  os  cabelos  ao  diabo,  não  só  pelo  arrependimento  seguido  de morte, mas  pela 
subjugação da  imagem  feminina ao exemplo materno, como única  forma de aceitação 

espiritual e social, presente na metáfora do santo perdão de Deus. Só com a submissão à 

imagem  materna  patriarcal  que  pode  haver  a  redenção,  como  acontece  nas  próximas 

estrofes: 

Naquela hora se ouvia 
Uma voz dizendo assim 
Filha o seu sofrimento já teve fim 
Porque foste protegida 
Pelo senhor do Bom­fim. 

E imediatamente 
Daquela hora por diante 
Apareceram umas flores 
De perfume inebriante 
Que o corpo já parecia 
Ser de uma santa elegante. 

De flores bem perfumadas 
Dela o caixão ficou cheio 
Que o povo ficou 
Com emoção e receio 
Daquele buquê tão lindo 
Sem saber de onde veio. 

No outro dia às 10 horas 
A moça foi sepultada 
Com 6 meses reabriram 
A sepultura citada 
Encontraram ela perfeita 
Estava santificada 

(SEVERINO, p.8). 

No  desfecho,  há  um  segundo  milagre:  a  redenção  da  personagem  pela 

santificação,  após  a morte. Neste momento,  as  flores  passam  a  ser  não  só  o  fator  de 

construção  de  uma  atmosfera  maravilhosa,  como  também  de  passagem  do  perfil  de 
Madalena arrependida, ambiguamente santa e pecadora, para o da menina anjo, morta 

jovem  e  virgem.    Segundo Gilberto  Freyre  (1995,  p.133),  nos  “tempos  da  catequese, 

época  de  elevada mortalidade  infantil,  foi  comum a  identificação  da  criança  com um 

anjo.  A  morte  da  criança  passou  a  ser  recebida  quase  com  alegria;  pelo  menos  sem 

horror”. Esta idealização do menino morto transferiu­se, nos sobrados, para a figura da



169 

moça  que  morria  virgem,  tendo  “direito  a  capela  de  flor  de  laranja,  véu  de  noiva, 
bouquet  de  cravos,  caixão  azul­claro  ou  branco.”  (FREYRE,  1985,  p.120).  Segundo 

Freyre, foi uma idealização mórbida que levou à idealização da menina anjo, já que era 

uma  forma  de  compensação  psíquica  sob  forma  teológica  da  perda  do  valor  social 

representado pela moça morta. 

No cordel, esta compensação é recriada com o exagero do atributo das flores na 

santificação  da  personagem.  É  costume  popular  que  menino  ou menina  morta  sejam 

tratados como “um anjo inocente que Nosso Senhor chamou para si” (FREYRE, 1995. 

p.133). No caso do  folheto, a presença da mão divina sobre a  santificação  feminina é 

representada por um batismo de flores, com perfume inebriante, antecipado por uma voz 

que endossa a sua salvação: “Filha o seu sofrimento já teve fim/ Porque foste protegida / 

Pelo  senhor  do Bom­fim”. Trata­se  de  um momento  de  epifania, momento  em que o 

divino  se  manifesta  de  modo  direto  (BRANDÃO,  2000,  p.59),  ponto  clímax  da 

atmosfera  maravilhosa.  No  texto,  o  divino  é  nomeado  de  Senhor  do  Bom  fim  que 

segundo a devoção católica é a figuração de Cristo no momento da morte. Mais uma vez 

o catolicismo popular está a  serviço de um discurso patriarcal. Sabe­se que o Bonfim 

tornou­se uma figura importante da religiosidade popular, fazendo parte do sincretismo 

religioso  da  Bahia,  quando,  no  dia  11  de  janeiro,  baianas  vestidas  a  caráter  fazem  a 

lavagem  das  escadas  da  Igreja  do  senhor  do Bonfim,  homenageando Cristo  e Oxalá. 

Neste  texto,  o  aspecto  africano  é  apagado.  Enfatiza­se  a  soberania  de  Cristo  como 

dotado do poder de não só perdoar, mas  santificar as  filhas arrependidas que aceitam 

voltar para os seus braços por intermédio dos braços da mãe 89 . 

As flores, usadas “para enfeitar os caixões de anjinhos e das moças que morriam 

de  tuberculose”  (FREYRE,  1985,  p.202)  tornam­se  artifício  de  idealização  do  sexo 

frágil,  belo  e  mórbido.  Todavia,  Elizabeth  torna­se  o  anjo  puro,  não  só  porque  é 

sepultada  virgem, mas,  sobretudo, porque assume a posição de  testemunha da palavra 

de Deus, que  a  identifica com outro aspecto de Madalena  arrependida que é o de co­ 

rendentora,  enquanto  a  língua  piedosa  que  se  torna  a  porteira  do  céu 90  (DUBY, 

PERROT, 1991) presente no Evangelho de Marcos (16: 9, 10, 11): 

89 Há,  no  cordel,  a  força  do marianismo  em  conformidade  com  um  discurso  católico  de  uma memória 
nacional  que  dá  relevância  à Maria  para  a  redenção  da  humanidade,  seja  para  resolver  problemas  do 
cotidiano, seja para receber a sua intercessão frente ao Senhor para a obtenção da salvação eterna (JOÃO 
PAULO II, 2001). 
90 Na visão de alguns teólogos, se Eva trouxe a morte pelas mãos, Maria Madalena traria a salvação pela 
boca (DUBY, PERROT, 1991).



170 

9.Ora,  tendo  ressuscitado  na  madrugada  do  primeiro  dia  da  semana,  ele  apareceu  a 
Maria Madalena, de quem havia expulso sete demônios.10.Ela foi anunciá­lo àqueles que tinham 
estado  em  companhia  dele  e  que  estavam  aflitos  e  choravam.11.Eles,  ouvindo  que  ele  estava 
vivo e que fora visto por ela, não creram. 

Se no Evangelho de Marcos, Maria Madalena é  a portadora da  ressurreição de 

Cristo, encarregada de contar a boa nova aos discípulos, mas desacreditada, por ser uma 

voz  feminina  dentro  de  uma  sociedade  patriarcal,  neste  cordel  a  situação  é  inversa. 

Elizabeth também é testemunha de uma situação maravilhosa, porém, com um discurso 

negativo. São os olhos femininos para o inferno. Se uma presencia a subida aos céus e é 

desacreditada,  a  outra  vivencia  o  inferno  e  é  ouvida.  O  espaço  celeste  é  o  centro,  o 

almejado  (BRANDÃO,  2000),  projeção  do  que  deve  ser  vivenciado  por  figuras 

masculinas.  O  inferno  é  a  margem,  locus  dos  excluídos  e,  dentro  dele,  estão  as 
mulheres. Nada melhor do que um participante falar do que viveu. A voz de Elizabeth é 

a do cordelista que  faz da personagem fantoche de sua visão patriarcal de sociedade e 

através  dela  exprime  seu  moralismo.  E  eis  o  estereotipo,  porque  é  uma  falsa 

representação da mulher. Reduz­se Elizabeth à santa que  fica com o corpo imaculado, 

meses depois de morta. Com isso, o arquétipo da Madalena arrependida passa a estar a 
serviço  da  uniformização  e  normalização  de  crenças  múltiplas  de  sujeitos  divididos, 

presentes na imagem do povo no enterro, interpretado em conformidade com o conceito 

de  povo,  defendido  por Marilena Chauí  (1997),  quando o  define  como um campo de 

vozes em contradição que assimilam formas diferenciadas de representar e interpretar as 

relações do homem com a natureza e com os outros homens. O intuito do folhetista é de 

romper com a contradição e com a heterogeneidade de comportamentos para impor um 

discurso  homogêneo  religioso  e  patriarcal.  A  personagem  acaba  por  reprimir  a  sua 

condição de parte de povo em sua essência plural, para se enquadrar no conceito de filha 

redimida,  matando  sua  voz  como  mulher,  e  nascendo  como  santa  que  se  torna 

instrumento de um discurso de dominação, que não só cala mulheres, mas todos aqueles 

que fogem às normas do regime de lar patriarcal em direção à rua. 

Desta  forma,  o  cordel Exemplo  da mulher  que  vendeu  os  cabelos  ao  diabo  e 
visitou o Inferno dialoga com A moça que namorou Satanás na sexta­feira da paixão, à 
medida que descreve costumes e crenças populares a serviço de um discurso patriarcal 

de  construção  de  filhas  arrependidas  que  fogem  ao modelo mariano  de  suas mães. A 

peculiaridade  deste  cordel  é  que  recria  o  estereótipo  da  mulher  de  casa  que  cai  nos 

infernos a partir de um mito grego citado no texto: Proserpina, revelando o diálogo do



171 

paganismo  com  o  cristianismo  no  imaginário  popular.  O  mito  de  Perséfone  serve  a 

composição de mais uma  imagem de Madalena arrependida a  serviço de um discurso 

patriarcal:  aquela  que  além  de  se  arrepender,  vai  ter  o  dom  apostólico  de  revelar  às 

leitoras  do  cordel  os  tormentos  vivenciados  por  aquelas  que  transitam  da  posição  de 

“mulher  de  casa”  para  a  de  “mulher  de  rua”.  Para  tanto,  o  cordelista  se  apropria  da 

crença popular de transformar moças que morrem virgem em santas para que a fala da 

protagonista seja reforçada no folheto. 

Nos  subcapítulos  A  Descida  aos  infernos  pelas  filhas  arrependidas  e  As 
Madalenas  do  cordel,  a  maioria  das  personagens  passam  por  um  processo  de 
decadência por fugirem às normas católicas de comportamento. A demonização é uma 

forma de castigo e marginalização das mulheres que  fugiram a um discurso patriarcal. 

Madalenas  e  Evas  são  castigadas  por  uma  voz  masculina  predominante  no  gênero 

cordel,  que  se  apóia  na  religião  para  fazer  com  que  seu  discurso  ideológico  se  torne 

expressão de discurso patriarcal de ser nordestino. Não há espaço para ambigüidades. O 

catolicismo  no  cordel  é  patriarcalista  e  estende­se,  quando  sustenta  os  cordéis  de 

metamorfose, como é observado no subcapítulo abaixo. 

2.6 A metamorfose: ar tifício de reconstrução de preconceitos 
patr iarcais no cordel 

Uma  das  primeiras  imagens  referentes  às  metamorfoses  está  na  obra 

Metamorfoses (OVÍDIO, 2003). Nela, há  fronteiras permeáveis entre as metamorfoses 
dedicadas  aos  deuses  e  aquelas  dedicadas  às  ninfas,  aos  heróis  e  aos  humanos.  Na 

maioria  das  vezes,  a  metamorfose  dos  deuses  relaciona­se  a  um  exercício  de  poder, 

identificado com a dissimulação e com a  sedução,  frequentemente  ligado à efetivação 

de  um  desejo  sexual.  É  o  caso  da  metamorfose  de  Zeus  em  Ártemis  para  ganhar  a 

confiança de uma das ninfas que serviam à deusa e possuí­la sexualmente, ou quando se 

transforma em um touro para conquistar Europa, levando­a sobre os  seus ombros mar 

adentro em direção à sua intimidade. Em todos estes casos, o aspecto pagão dos deuses 

aproxima­se do lado humano do diabo no cordel. 

Na análise dos cordéis A mosa que dansou com Satanás no Inferno, e Exemplo 
da mulher que vendeu os cabelos ao diabo e visitou o Inferno deste capítulo, a sedução 
está implícita na relação entre mulheres e Satanás. No primeiro, a mulher é seduzida ao 

longo  da  dança;  no  segundo,  a  sedução  realiza­se  através  do  cheiro. Nestes  textos,  o



172 

diabo encanta as mulheres pelas sensações, enganando­as, dominando­as e carregando­ 

as para o Inferno. E, por isso, identifica­se com os deuses pagãos, que também usam a 

metamorfose  para  a  dissimulação  e  a  realização  de  seus  desejos.  A  diferença  é  que 

satanás tem o significado pejorativo de “pai da mentira”, por conta da sua capacidade de 

assumir  formas  diferenciadas  a  fim  de  desvirtuar  os  homens,  levando­os  para  um 

inferno simbólico. 

Apesar da importância da mutação do diabo no cordel, o foco deste subcapítulo 

é a metamorfose humana que, para Públio Ovídio Naso, tem os sentidos de homenagem, 

vingança e justiça. A metamorfose como homenagem não existe no cordel. Se na obra 
Metamorfoses há situações em que o ser humano é transformado em outro ser para ser 

celebrado 91 , no cordel a metamorfose só ocorre para dar ênfase ao grotesco da condição 

humana.  A  intenção  é  que  a  metamorfose  seja  um  instrumento  de  castigo,  como 

demonstração do poder de Deus. Contudo, sem a finalidade de vingança, observada na 

obra Metamorfoses quando Ártemis vinga­se de Acteon por tê­la visto e a desejado, mas 

com o mesmo terror causado no personagem, quando se vê transformado em um veado 

e é devorado pelos próprios cães que eram seus companheiros de caça. A metamorfose 

no  cordel  tem  esta  mesma  função  de  aterrorizar,  trazendo  à  tona  o medo  humano  de 

perder a condição humana, baseada na filosofia medieval. 

Ovídio (2003, p.11) explica a origem do homem como imagem e semelhança de 

Deus a partir de sua capacidade de ser “um ser mais refinado, mais capaz de pensar, um 

sábio, um  legislador”. Daí, a  justificativa de todos os outros seres serem subjugados a 

ele. Com um discurso bem semelhante, Santo Agostinho (1984, p. 33) define o primeiro 

homem como espiritual, quando afirma que: “o homem se renova para o conhecimento 
segundo a imagem de Deus, seu Criador, e tornando­se espiritual,  julga tudo que deve 
ser  julgado,  e  por  ninguém  é  julgado”.  É  justamente  a  inteligência  do  homem  que  o 

identifica com Deus, julgando tudo e, por isso, tendo o poder sobre “os peixes do mar e 

as aves do céu, sobre todos os animais domésticos e selvagens, sobre toda a terra e os 

répteis que nela se arrastam” (GÊNESIS, 1: 33). É fundamentada neste argumento que a 

metamorfose torne­se um  instrumento de castigo católico sobre o homem. É o veículo 

que  o  distancia  de  Deus,  igualhando­se  aos  animais,  destituídos  de  razão 

(AGOSTINHO, 1984). Todavia,  ainda  tem bases pagãs,  já que as personagens pagam 

91  É  o  caso  de Narciso  transformado  em  uma  flor  para  que  sua  beleza  seja  eternizada  ou  do  casal  de 
velhinhos  de  Balcis  e  Filemon que  são metamorfoseados  em uma única  árvore  (o Carvalho  e  a Tília) 
como metáfora para a eternização do amor entre ambos.



173 

pelos seus erros, permanecendo no estado de exílio entre a vida e a morte. Em Ovídio 

(2003), a metamorfose exila  as personagens de  sua condição humana, perdendo a sua 

forma  inicial,  sem,  contudo, morrerem.  É  o  caso  da  personagem Mirra  que,  após  ter 

praticado  incesto com seu pai, clama que a desviem dos domínios da vida e da morte, 

conseguindo o seu objetivo, quando é metamorfoseada na árvore da Mirra. 

Nos  cordéis, muitas  personagens  não  pedem pelo  castigo. O que  acontece  é  o 

desafio ao poder de Deus, com as frases motes: “que me transforme em uma porca” ou 
“que  me  transforme  em  uma  jumenta”.  A  resposta  é  a  ira  divina,  castigando  as 
personagens  com  a  metamorfose,  tal  qual  fez  Dionísio,  em  A  Metamorfose,  ao 
transformar  os  habitantes  de  um  navio  em  seres  marítimos,  ou  Atena,  quando 

transforma Aracne em uma aranha, por tê­la desafiado em sua capacidade de tecer, traço 

peculiar à Deusa como representante dos afazeres domésticos. 

Apesar das semelhanças entre a obra Metamorfoses e a literatura de cordel, são 
notados propósitos particulares para a construção textual. Metamorfoses é uma obra de 

ficção que “não pretende ser uma investigação do que foi, sem que por isso, o mundo de 

fora  deixe  de  tocá­la”  (LIMA,  2006,  p.225).  Segundo  Luiz  da  Costa  Lima  (2006, 

p.225),  neste  livro,  “o  mito  assume  a  trilha  da  interpretação  universal,  porém menos 

sujeito a indícios teológicos ou antropológicos”. As cenas de cada episódio, em vez de 

remeterem a um passado imemorial, costumeiro na fábula, criam seus tempos e espaços 

(LIMA, 2006). Neles, as transformações não são apenas temáticas, mas contribuem para 

a  composição  textual,  já  que  cada  episódio  sobre  uma metamorfose gera  outro,  numa 

interdependência significativa. 

No  cordel,  a  metamorfose  é,  sobretudo,  temática.  Cada  transformação 

apresentada nos textos tem o propósito de oferecer um conjunto de valores católicos e 

patriarcais,  ligados à sociedade nordestina. Embora as  narrativas possuam contextos e 

tempos  próprios,  eles  fazem  parte  de  “causos”  que  expressam  como  o  nordestino 

interpreta a sua sociedade. O folheto possui uma estreita ligação com a vivência de seus 

leitores. É uma  expressão sócio­literária, um discurso que permite  “levar em  conta os 

vários jogos de fatores que o condicionam e o motivam” (CÂNDIDO, 1976 p.6). Nele, 

cada fato social é tratado como um fator externo substancial ao texto “não como causa, 

nem  como  significado,  mas  como  elemento  que  desempenha  um  certo  papel  na 

constituição da estrutura” (CÂNDIDO, 1976 p.6), de modo a participar do processo de 

sua  constituição  estética,  enquanto  um  elemento  interno  de  relevância  significativa. 

Considera­se,  então,  que  o  cordel  seja  um  texto  literário  abordado  como  uma



174 

“reescritura  ou  reestruturação  de  um  subtexto  histórico  ou  ideológico  anterior 92 " 
(JAMESON, 1992, p.74). 

Neste  subcapítulo,  a  metamorfose  no  cordel  será  um  artifício  ideológico  que 

representará o castigo aos que não cumprirem as normas de conduta defendidas por um 

discurso patriarcalista e católico. Acreditamos que a importância do castigo no folheto 

esteja  associado  ao  medo  humano,  surgido  na  Idade  Média,  de  assumir 

momentaneamente  ou  irremediavelmente  uma  natureza  animal  diabólica,  próxima  da 

realidade  sensível,  e  distante  de  sua  similitude  com Deus  (LE GOOF; SCHMITTLE, 

2006). A intenção é que os instintos e os desejos do corpo sejam zoomorfizados como 

algo negativo que  rebaixa o homem à condição  inferior dos animais.   A metamorfose 

torna­se,  então,  um  castigo  para o  que Frederich Nietzsche  (2007,  p.25)  denomina de 

vaidade cristã de se colocar como “coroa da criação”, que está “acima” do animal por 

buscar  a  glória  em  negar  o  que  lhe  é  natural  em  busca  da  similitude  com  um Deus 

perfeito. É chamada “trapaça consigo mesmo”, “na qual o instinto pessoal se prejudicou 

em favor da ‘coisa impessoal’”. Nos cordéis, muitas personagens são animalizadas para 

se  tolher o que Nietzsche  (2007, p.26) nomeia de “alegria dos  sentidos”: o desejo em 

seus sentidos variados. Para tanto, são tratadas como demônios sociais.  Jaques Le Goff 

e Jean­Claude Schmitt (2006, p.105) citam o lobisomem como exemplo mais expressivo 

de metamorfose  criada  na  Idade Média. Os  cordéis  assimilam  esta  crença  à  realidade 

nordestina,  do  mesmo  modo  que  o  lobisomem  foi  modificado  ou  enriquecido  pela 

influência  da  escrava  africana,  seja  na  condição  de  ama do menino,  seja  na  de  negra 

velha da família 93 (FREYRE, 1995). 

O medo  infantil  das  metamorfoses  foi  transferido  para  os  cordéis,  com  novos 

aspectos  de  “monstros”  ou  de  “animais  encantados”.  No  cordel,  estes  dois  tipos  de 

personagens aparecem como “as almas que vêm ‘cumprir penitências onde pecaram’.” 

(CASCUDO, 1988, p.347) e tornam­se mensageiras de advertência divina, que perdem 

o comportamento calmo, para assumirem a atitude de “espíritos malfazejos”, os quais se 

encontram errantes, desesperados, porque não subiram aos céus,  nem descansaram no 

92  Segundo Frederic Jameson (1992, p. 74), no ato de produção, o texto continua a manter uma relação 
ativa com o real. Todavia, é uma relação indireta, pois a língua traz o real pra dentro de si, textualizando­ 
o, de modo que esse se torne seu próprio subtexto  intrínseco e imanente. Toda  obra, então, passa a ter 
um subtexto que  “não se faz presente enquanto tal, não é a realidade do senso comum, e nem mesmo nas 
narrativas convencionais dos manuais de história, mas tem sempre de ser (re) construído a partir do fato”. 

93  Segundo Gilberto Freyre (1995), pela boca afro, os costumes religiosos foram transmutados. Crianças 
não  batizadas  correriam  o  risco  de  se  transformar  em  lobisomens,  assim  como  aquelas  que  não 
recebessem nomes de santos eram ameaçadas do mesmo.



175 

purgatório. A explicação de Câmara Cascudo (1988, p.333) para estes fenômenos é que 

estes  espíritos  impuros  “ficam  vagando  pelos  recantos  onde  viveram,  numa  temerosa 

irradiação  de  tremuras  e  calafrios  circunjacentes”.  Nos  folhetos,  ocorre  mais  do  que 

calafrios, mas o terror aliado ao humor, como artifício de condenação de tipos sociais e 

sustentação de ensinamento moral.  Há, então, um misticismo do sobrenatural, a serviço 

da  intenção do ciclo dos folhetos de fenômeno (SOUZA, 1976) em que Deus mostra a 

sua  força, castigando o metamorfoseado e  fazendo dele um  instrumento para a cólera 

divina. 

Desta  forma, defende­se que há um  jogo de humor e medo em muitos cordéis 

maravilhosos  a  serviço  de  uma  mentalidade  patriarcal  e  da  afirmação  de  um  dogma 

religioso. Neles, metamorfoses e encantamentos das personagens  subordinam­se a  um 

ensinamento  moral,  que  faz  com  que  o  maravilhoso  esteja  a  serviço  de  um  discurso 

doutrinário.  Tal  qual  ocorria  na  Idade  Média  em  que  se  “unia  o  milagroso,  o 

maravilhoso 94  e o sobrenatural, adequando­se às mentalidades sedentas de mirabilias e 

horror” (DEL PRIORE, 1995, p.186). A intenção era de estabelecer uma ponte entre a 

doutrina e a massa de fiéis.  De modo que os mirabilias, quando estivessem a serviço de 
uma  lição  religiosa  ou  moral,  seduzissem  “por  seu  caráter  assombroso  e  por  sua 

capacidade  de  desvelar  as  realidades  insuspeitas  da  geografia,  da  zoologia  ou  da 

história” (SCHMITT, 1999, p.99). 

Esta intenção repete­se nos cordéis, quando o terror colabora para a criação de 

uma  atmosfera  maravilhosa  que  produz  fronteiras  permeáveis,  tanto  entre  o  real  e  o 

ilusório, como entre tipos sociais deslocados e os adequados à moral católica brasileira. 

A pretensão deste subcapítulo é analisar como os cordéis se apropriam de um discurso 

medieval  para  recriar  a  oposição  entre  os mundos  do  bem  (céu)  e  do mal  (inferno)  a 

serviço  da  oposição  entre  tipos  sociais.  Os  espaços  simbólicos  dos  textos  tornam­se 

palcos  medievais  de  disputa  de  forças  “as  quais  impõem  ao  homem  uma  vida 

constantemente  ameaçada,  pois  sua  natureza  inclina  para  o  mal  e  para  o  castigo” 

(BENTHENCOURT,  2004,  p.41).  Analisam­se  as  situações  de  contradições  de 

discursos  religiosos  e  de  tipos  sociais,  buscando­se,  na  ruptura  das  fronteiras  entre  o 

natural e o sobrenatural, um traço relevante de formação do ethos nordestino. 

94  Jean­Claude  Schmitt  estabelece  uma  boa  distinção  entre  o  milagroso  e  o  maravilhoso  para  se 
compreender  a  importância  do  maravilhoso  neste  capítulo.  Segundo  Schmitt  (1999,  p.98)  o  milagre 
convida a confiar­se na fé, a admitir a onipotência de Deus que transtorna a ordem que ele estabeleceu. 
“Ao contrário, o maravilhoso suscita a curiositas do espírito humano, a busca de causas naturais ocultas, 
mas que um dia serão desveladas e compreendidas”.



176 

Segundo  Laura  de  Souza  Melo  (1986,  p.91),  desde  a  gestação  de  nossa 

brasilidade, predominou, na realidade colonial brasileira, “um universo mágico, no qual 

o  homem  distinguia mal  o  natural  do  sobrenatural,  o  visível  do  invisível,  a  parte  do 

toda,  a  imagem  da  coisa  figurada”.  Muita  da  nossa  identidade  e  cosmovisão  vão  se 

formar através de uma  religiosidade popular mística, produzida a partir da mistura de 

crenças  indígenas, africanas  a católicas medievais,  corroborando para a construção da 

crença  brasileira  no sobrenatural. Este  traço comportamental é explicado por Gilberto 

Freyre (1995) como uma tendência do brasileiro a se sentir rodeado por influências de 

forças  estranhas. O  autor  explica  que  estas  sensações  são  herança  de uma  crença  dos 

índios e dos negros que se sentiam estranhamente próximos da  floresta viva,  cheia de 

animais e de monstros. Segundo Freyre (1995, p.328), esta crença mística misturou­se 

ao misticismo português, de modo que “novos medos trazidos da África, ou assimilados 

dos índios pelos colonos brancos e pelos negros, juntaram­se aos portugueses, da côca, 

do papão, do lobisomem; ao dos olharapos, da cocaloba, da carranca, da Maria­Manta, 

do trangomango brasileiro dos tempos coloniais”. 

O resultado é a riqueza de cordéis em que os animais encantados tornam­se uma 

miscelânea de uma visão cristã e pagã, ambas modificadas pela vivência do nordestino, 

alterada,  ainda,  pelos  causos  que  ouve  dos  mais  velhos.  Observa­se,  então,  a 

espontaneidade de uma religiosidade popular, formada de memórias em diálogo, assim 

como  é  a  brasileira,  e,  mais  precisamente,  a  nordestina.  Há,  nos  textos,  então,  a 

metamorfose de origem pagã que é apropriada por uma perspectiva católica medieval 

para se tornar uma manifestação do maravilhoso, processo particularmente perturbador 

para a Igreja e para os cristãos, quando concerne aos humanos. 

Outro  aspecto  presente  em  alguns  folhetos  analisados  é  a  sobrevalorização 

materna,  seja  no sentido negativo,  seja  no positivo. Se a mãe está dentro dos padrões 

católicos, a  tendência é  a construção do  filho  numa  situação de oposição a ela,  sendo 

por  isso,  castigado  com  a  metamorfose.  Contudo,  caso  exista  uma  mãe  com  um 

comportamento  fora dos paradigmas católicos, o natural é que seu próprio ventre seja 

metamorfoseado. A  ligação  entre  os  textos  é  o  uso  da metamorfose  como  recurso  de 

castigo para tipos sociais fora do paradigma moral religioso católico. A metamorfose e a 

sua causa são o que leva um ser humano a ter sua condição de similitude divina perdida, 

quando é zoormofizado. A criação de um universo maravilhoso de seres animalizados é 

interpretada como uma simbologia do próprio medo humano de perder um pouco de sua 

ligação  com  Deus,  e,  de  algum  modo,  sua  soberania  no  mundo,  sendo,  depois,  ou



177 

temido como um demônio, ou ridicularizado como um mero animal. O mais importante 

é que, em nenhum momento, o personagem encantado se opõe a Deus, mas torna­se seu 

instrumento. O  que ocorre  é  uma  “queda”,  tal  qual  a  de  Lilith  na  hierarquia  social  e 

divina,  sem  que  o  personagem  perca  a  sua  subordinação  a  Deus,  já  que  os  textos 

também se enquadram no ciclo da moralidade religiosa. 

2.6.1  Os  encantamentos  das  filhas  desobedientes  como  exemplos  dos 

castigos divinos 

Segundo  Câmara  Cascudo  (1988),  a  recorrência  do  “animal  encantado”  no 

imaginário  popular  é  gerada pelas  crenças  e  tradições  populares  de  que o  espírito  do 

homem  pode  habitar  um  corpo  inferior,  para  cumprir  penitências  pelos  pecados. Nos 

cordéis,  esta  crença  serve  a  um  discurso  religioso  de  repreensão  a  um  desvio  moral, 

apoiado pelo riso. Os animais encantados dos folhetos identificam­se com um discurso 

medieval,  que  defende  que  certas  pessoas  ficam  ao  lado  de  Satã  quando  entram  no 

“mundo  da  luxúria,  povoado  de  seres  parecidos  com  animais,  tamanho  o  seu 

desgoverno” (DEL PRIORE, 1995, p.142). No Brasil Colonial, a desordem e a danação 

eram dedicadas ao demônio, assim como a luxúria era relacionada ao pecado feminino, 

dando às mulheres “simbolismos zoomórficos que sublinhavam sua animalidade” (DEL 

PRIORE,  1995,  p.179).  Os  folhetistas  assimilam  esta  mentalidade  e  transformam  as 

mulheres  em  animais  encantados  que  vão  ter  a  função  de  anjos  maus  que, 

paradoxalmente, castigam e são castigados. Vejamos alguns exemplos. 

a) A moça que virou porca



178 

No  título  e  na  capa  do  cordel  A  moça  que  virou  porca,  dá­se  ênfase  à 
metamorfose  feminina  em  porca,  protagonista  do  texto  que  tem  uma  função 

moralizante, baseado em um intertexto bíblico. Nos evangelhos de Mateus, de Marcos e 

de  Lucas,  os  porcos  são  veículos  de  espíritos  impuros,  agindo  do  mesmo  modo 

descontrolado  da  personagem  principal  do  folheto.  Todavia,  nestes  evangelhos  não  é 

apresentado o motivo do encantamento, explicado nas primeiras estrofes do texto: 

Somente Deus é quem sabe 
Como este mundo é louco 
Tem gente que até duvida 
E vive num canto, choco 
Como a chegada da gripe 
Uma mocinha em Sergipe 
Virou porca agora pouco. 

Dizem que ela vivia 
Só beijando em namorado 
Todo dia e toda hora 
Num pega­pega danado 
Cada qual que tinha desejo 
Era ela dando beijo 
E ele com ela agarrado. 

Sua mãe lhe reclamava 
A chumbregação dos dois 
Dizendo ­ Este beija, beija 
Cheira a peru com arroz 
Isto, é a casamento 
Ou vem o triste momento 
Com nove meses depois. 

A moça era Deolina 
E a mãe era Mariana 
Sempre reclamava com a filha



179 

Os sete dias da semana 
Pois o namoro era quente 
E seria daqui pra frente 
Uma moça leviana. 

Um dia a mãe lhe chamou 
Para a romaria 
Onde tinha umas missões 
Ela disse que não ia 
Afirmou na ocasião 
Que relativo a missão 
Nenhuma vantagem via. 

Lhe disse a  mãe ­ Deolina 
Seja mais firme, educada 
Pois quem não crê nas missões 
Por Deus será castigada 
A moça lhe disse então 
­ Esse negócio de missão 
Para mim não vale a pena. 

­ Só acredito nos frades 
Que fazem tanta missão 
No dia em qu’eu virar porca 
E correr atrás dum barrão 
Pra lhe dar abraço e cheiro 
E viver dentro do lameiro 
Com o focinho no chão. 

A mãe lhe reclamou muito 
E começou a chorar 
Dizendo: ­ Não fale assim 
Deus pode lhe castigar 
Mas lhe disse Deolina 
­ Se for a minha sorte ou sina 
Não há quem possa empatar. 

Disse a velha: ­ Minha filha 
Não seja tão errada 
A moça disse: ­ Pois eu 
Já estou acostumada 
Com carinho, abraço e beijo 
Onde mato o meu desejo 
Não tenho medo de nada. 

­ No dia que eu virar porca 
Pra sair mundo a fora 
Mordendo quem encontrar 
Qualquer dia ou qualquer hora 
Eu creio em santa missão 
Mas a minha chumbregação 
Vai começar logo agora. 

Dona Mariana disse: 
­ Minha filha, pense bem 
Mas Deolina lhe disse 
­Não acredito em ninguém 
Só creio no  meu amor 
Ela tem cheiro de flor 
No gostoso vai­e­vem.



180 

­ Eu não acredito em santo 
Missa, igreja, procissão 
Não acredito em batismo 
Nem também em confissão 
Eu só posso acreditar 
Se numa porca eu virar 

(LEITE, pp.1­3). 

A  protagonista  classifica­se  no  grupo  dos  desviados  sociais  por  conta  de  sua 

liberdade sexual, cuja principal marca é o antagonismo aos princípios religiosos da mãe: 

seja  aqueles  associados  a  uma  religião  católica  oficial  (missa,  igreja,  batismo, 

confissão), seja os  ligados a um catolicismo popular (romaria e procissão). A intenção 

da  personagem  filha  é  dar  ênfase  à  repressão  e  à  castração  do  desejo,  existentes  no 

discurso  ideológico  católico.  Daí  a  ironia  do  verso  só  “creio  no  meu  amor/  Ele  tem 

cheiro  de  flor/  No  gostoso  vai­e­vem”.  As  metáforas  populares  “gosto  de  flor”  e 
“gostoso  vai­vem”  valorizam  mais  o  prazer  das  sensações  em  detrimento  de  um 
sentimento familiar ou religioso. 

Este discurso humorístico da personagem é usado para a sua demonização, cujo 

auge  ocorre  quando  afronta  a  Deus,  desafiando­o  com  a  afirmação  “Eu  só  posso 
acreditar/ Se numa porca eu virar” . Estes versos se tornam o refrão do texto, usado não 
só  para  dar  ritmo,  mas  também  para  sublinhar  o  deboche  ao  poder  de  Deus.  Este 

artifício também é usado nas sátiras medievais e, posteriormente, pelos cordéis cômico­ 

satíricos e erótico­obscenos vendidos no  início do século XX. O castigo do Divino ao 

desafio confirma a subjugação do humor a um discurso moralizante católico, observado 

na descrição da metamorfose da personagem e de sua repercussão: 

Então uma certa noite 
A velha estava deitada 
Viu a filha dar um salto 
Já em porca transformada 
E a velha avistou a ela 
Quando pulou a janela 
E correu em disparada. 

[...] 

De Sergipe pra Bahia 
E de Minas a Macéio 
A porca tem feito gente 
Correr de ficar cotó 
Num bêbado, de madrugada 
A porca deu uma dentada 
Bem perto do fiofó.



181 

[...] 

Certa noite em um forró 
Onde tinha muita gente 
A porca chegou danada 
Castrou logo o João Vicente 
Que vendia lá na praça 
Café, cigarro e cachaça 
E a porca meteu­lhe o dente. 

Uma dona gostosa 
Com a garupa empinada 
Estava também no forró 
Nos braços de um camarada 
A porca lhe agarrou 
E debaixo da saia entrou 
Que não foi de caçoada. 

A porca lambeu a dona 
Bem pertinho do umbigo 
A dona disse ­ Esta porca 
Me deixa a vida em perigo 
Para aumentar o espanto 
A porca lhe mordeu num canto 
Que eu mais não digo. 

[...] 

A porca correu atrás 
De um tal de “João Caboco” 
O cabra defecou tanto 
Que ficou banzeiro e oco 
Num canto se escondeu 
Mas a porca lhe mordeu 
Mesmo no cacho do côco. 

Numa noite de São João 
O povo estava rezando 
Subindo fogo e balão 
Uns bebendo, outros dançando 
O forró estava animado 
Um com outro agarrado 
E a porca foi chegando. 

A porca meteu o dente 
Na bunda de Gabriela 
Correu atrás de Elvira 
Madalena e Anabela 
Teve gente que arribou 
Depois a porca mijou 
Na boca de Florisbela. 

A descrição da metamorfose remete à transição da situação racional de homem, 

ligado a Deus, para a irracionalidade, comandada pelo demônio. Daí, o descontrole de 

se  jogar  pela  janela,  tal  qual  fizeram  os  porcos,  largando­se  precipício  abaixo  nos 

evangelhos  bíblicos  –  ambos  pela  vontade  de  Deus.  A  diferença  é  que,  ao  longo  da



182 

possessão,  os  porcos  dos  evangelistas  morrem,  já  a  personagem  assume  um 

comportamento ambíguo, atacando suas vítimas a “dentadas” que simbolizam o castigo 

imposto pelo discurso moralizante católico, e, ao mesmo tempo, adquirem a função de 

sátira  erótica  graças  à  descrição  carnavalizante  do  ataque  às  partes  erógenas  das 

personagens. 

A sátira a tipos sociais masculinos se expressa nas metáforas “Mas a porca lhe 

mordeu  /  Mesmo  no  cacho  do  côco” .  A  mordida  na  bolsa  escrotal  é  uma  alusão  à 
castração  e,  por  conseguinte,  a  uma diminuição  do  poder  do  homem,  quando perde  a 

ereção, marca de virilidade. No ataque às mulheres, as personagens femininas tornam­se 

personagens  frutas  (SANT’  ANA,  1984),  ou  seja,  corpos  a  serem  saboreados  pelo 

porco,  em  sua  conotação  simbólica  pejorativa  de,  ao mesmo  tempo,  animal  e  espírito 

imundo, atraído pelos desejos sexuais, considerados mais sórdidos pela igreja católica: a 

atração pelo  sexo anal e oral.   Para  tanto,  são construídas  situações  humorísticas,  nas 

quais  a  dentada  vai  transitar  da  sedução  para  a  violência.  Há  uma  apropriação  de 

situações  eróticas  em  que  o  prazer  feminino  vai  ser  mote  para  a  inferiorização,  ao 

estabelecer  fronteiras  entre  mulheres  flores  (SANT’ANA,  1984)  cujas  vergonhas 

(AGOSTINHO,  2000)  “escondidas”  tornam­nas  “mulheres  de  casa”  respeitadas 

socialmente e a as mulheres frutas, cuja exposição do corpo define­as como  “mulheres 

de rua”,  aptas a serem “comidas” a  “dentadas” e, depois, ridicularizadas pelo riso. É o 

caso da personagem “dona gostosa” que, por expor suas nádegas avantajadas no “forró”, 

dança simbólica do sexo pela fricção de corpos, está apta a ser lambida por um suíno. 

Neste sentido, o porco torna­se a expressão de desejos eróticos do homem. Sua 

mordida caricata pode simbolizar o clímax do desejo e, ao mesmo tempo, uma tentativa 

de sua castração, através da vontade de violar e deixar inapto o sexo feminino, já que no 

imaginário  brasileiro, a “mulher­comida” da  rua  é  interpretada como aquela capaz de 
provocar a perturbação moral,  como atesta Roberto da Matta  (1984, p.60);  segundo o 

mesmo  autor,  dessas  mulheres  o  homem  costuma  fugir,  pois  carregam  a  pecha  de 

“mulheres  da  vida”  ligadas  a  “mulheres  da morte”,  assim  como  “as  comidas  fáceis  e 

potencialmente indigestas, mas deliciosas na sua ingestão escondida e apaixonada”. 

Este  propósito  repete­se  no  ataque  da  porca,  como  crítica  simbólica  às  festas 

populares.  No  imaginário  popular  brasileiro,  as  festas  religiosas  caracterizam­se  pela 

convivência da dor e do prazer e pelo encontro do sagrado e do profano, tal qual ocorria 

com  certas  festas  populares  medievais.  Segundo  Carlos  Alberto  Steil  (2001,  p.27),  a 

devoção  popular  brasileira  “se  expressa  através  do  sacrifício  e  da  penitência,  mas



183 

também  da  abundância  e  da  fartura  de  mesas  repletas  de  iguarias  e  de  uma  certa 

liberalidade nos gestos e nos costumes”. O autor popular expressa este traço, aludindo à 

convivência da reza com a bebida e a dança, dentro de uma festa de São João. Todavia, 

o seu olhar é de crítica, porque dentro do universo junino é o aspecto da luxúria que é 

ressaltado. Dentro do forró, são as mulheres que se deixam dançar “ligadinho”, alusão 

simbólica de contato sexual, e por isso serão castigadas. 

O  autor  narra  cinco  ataques  a  personagens  nomeadas:  Gabriela,  Elvira, 

Madalena,  Anabela  e  Florisbela.  No  entanto,  os  nomes  são  apenas  citações  que  dão 

ritmo  ao  texto  e,  ao  mesmo  tempo,  uniformizam  estes  tipos  sociais  no  grupo  de 

personagens  frutas, aptas a  serem degustadas com a mesma rapidez e voracidade com 

que um porco devora um alimento. E, mais uma vez, a comida são os órgão erógenos 

femininos: a vagina e as nádegas 95 . O sexo anal e o oral tornam­se expressões do diabo 

subjugadas  à  cólera  divina,  ao  passo  que  servem  a  valores  católicos  que  preservam 

valores  patriarcais.  Depois  de  ser  instrumento  da  vontade  divina,  apresenta­se  o 

conceito de redenção: 

A mãe dela fez promessa 
Com nosso Senhor do Bonfim 
Que a porca desencantou­se 
Num canteiro do jardim 
Estava magra e cansada 
Comeu o lado ruim. 

A moça vive hoje em dia 
Com a sua mãe estimada 
Arrependida de tudo 
Porém já foi castigada 
Deus é a divina providência 
Vamos dar vida a Jesus 
Que o homem sem Deus é nada. 

(LEITE, p.8) 

No  texto,  volta­se  a  ressaltar  outro  traço  do  catolicismo  tradicional  popular:  a 

promessa 96 . Neste folheto, usa­se a mãe como portadora do pedido e apta à graça, por 

conta da cristalização do marianismo no  imaginário popular. É a mãe quem  intercede 

entre  a  filha  e  o  sagrado,  abordado  segundo  o  processo  de  afetivização  próprio  ao 

catolicismo popular. 

95 Neste sentido, o fato é que as comidas se associam à sexualidade, de modo que o ato sexual pode ser 
traduzido como um ato de “comer, abarcar, englobar, ingerir ou circunscrever totalmente aquilo que é ou 
foi  comido”  (MATTA,  1984,  p.60).  Assim,  “coloca  a  diferença  e  a  heterogeneidade,  para  logo 
hierarquizá­las no englobamento de um comedor e um comido”  (MATTA, 1984, p.60). 
96  Segundo Carlos Alberto Stail  (2006, p.22) “os  fiéis  fazem seus pedidos aos santos, prometendo­lhes 
algum sacrifício como contrapartida ao favor recebido”.



184 

O  cordel  A  moça  que  virou  porca  repete  o  conflito  entre  modelos  de 
comportamentos femininos presentes ao subcapítulo A descida da filha arrependida nos 

infernos. A mãe ainda iconiza a imagem da santa mãezinha defendida por um discurso 
católico ultramontano de representação;  já a  filha é o avesso desse comportamento. A 

diferença  é  que  o  autor  popular  explora  outro  aspecto  da  religiosidade  popular:  a 

metamorfose. A  transformação da protagonista em porca  serve a um discurso católico 

conservador  de  influência  medieval  de  castigo  de  tipos  sociais  não  adequados  e,  ao 

mesmo  tempo,  exprime  o  erotismo  próprio  aos  cordéis  de  sátira.  Neste  sentido,  o 

erotismo  está  subjugado  a  uma  religiosidade  popular  heterogênea  que  exprime  um 

discurso  patriarcal  sem  abandonar  o  processo  de  afetivização  do  sagrado  que  dá 

particularidade ao catolicismo popular  recriado no cordel. Uma prova é a presença da 

promessa no desfecho da narrativa. É através da promessa que a mãe  se aproxima do 

sagrado, identificando­se com o papel de Maria de intercessora dos pecadores. 

b) A moça que virou jumenta porque falou de Top Less com Frei Damião. 

O título expressa a  intenção moralizante da metamorfose no texto. A “moça” é 

castigada  novamente,  desta  vez  porque desrespeita  uma  figura  considerada  santa  pelo 

imaginário  popular,  e  os  paradigmas  morais  e  religiosos  católicos.  Esta  intenção  é 

confirmada  na  xilogravura,  quando  desenha  a  situação  clímax  da  narrativa:  momento 

em que  a  personagem  já metamorfoseada pede perdão  de  joelhos  ao  frei Damião  por 

conta  de  seu  comportamento  “errado”.  A  imagem  híbrida  da  protagonista  (cabeça  de 

jumenta,  seios  e  pernas  de  mulher  à  mostra)  é  uma  deformação  feminina,  por  si  só,



185 

social. Expressa uma  intenção patriarcal e religiosa de tornar  tipos sociais “desviados” 

moralmente  em  demônios  que  não  só  são  castigados,  mas  também  castigam  os 

praticantes de condutas ilícitas. O comportamento “errado” da personagem é a exibição 

dos seios, como deboche não só ao respeito exigido diante de um santo, mas também às 

normas  de  conduta  ditadas  pela  igreja  católica.  A  capa  tem,  portanto,  a  intenção  de 

submeter  esta  imagem  ao  mesmo  discurso  que  ela  infringe,  expondo  o  desfecho  da 

narrativa no qual a personagem assume a postura de uma madalena arrependida. Vamos 

ao folheto: 

Esta hora de 80 
e de horrores e caristia 
sofrimento e assalto 
moda, escândalo e orgia 
pra se cumprir as palavras 
que Padre Cícero dizia. 

Tudo isto hoje aparece 
Seca, fome, peste e guerra 
O escândalo tomou conta 
Da idade até na serra 
E por isso se vê muito 
Exemplo aqui na terra. 

Agora em Aracaju 
Deu­se um exemplo horroroso 
Com uma moça farrista 
De um coração rancoroso 
Que não gosta de padre 
E nem de Deus poderoso. 

Nunca foi se confessar 
E nunca fez uma presse [sic] 
Usava todas as modas 
Que neste mundo aparece 
A primeira que usou 
A moda da Top Less. 

Quando apareceu a moda 
Alegrou o seu coração 
Neste tempo estava havendo 
Lá uma santa missão 
E todo mundo ia a igreja 
Pra ouvir a Frei Damião. 

Ela cheia de maldade 
Ficou mangando na hora 
Dizendo eu vou ouvir 
Aquele velho caipora 
Usando o meu Top Less 
Com os dois seios de fora. 

Os pais lhe aconselharam 
Filha não faça assim não



186 

Nós temos que respeitar 
A padrinho Frei Damião 
Pra se livrar dos castigos 
Do autor da criação. 

Mais eu faço anarquia 
Daquela barba crespenta 
Só digo que é poderoso 
Nesta era de 80 
Se ele fazer eu correr 
Virada numa jumenta. 

E a noite se trajou 
E foi ouvir o sermão 
Enquanto os outros resavam [sic] 
Fazia ela mangação 
E o povo dizia 
Ou natureza do cão. 

Frei Damião muito longe 
Do lugar que ela estava 
Mas no momento parou 
As palavras que pregava 
E chamou ela a seus pés 
Sem ódio e sem ter raiva. 

Ela atendeu ao seu chamado 
Sorrindo feito um moleque 
E quase nua de tudo 
Saiu correndo sem breque 
E foi parar nos pés dele 
Requebrando e discoteque. 

Quando ele viu a marmota 
Que aos seus pés chegou 
Disse vá vestir a roupa 
Pra chegar onde estou 
Porque isto é uma moda 
Que a besta­fera mandou. 

[...] 

Só acredito em você 
Se agora eu me transformar 
Numa jumenta e sair 
Mordendo quem encontrar 
O povo ali se calou 
Ouvindo ela falar. 

Frei Damião respondeu 
Eu não castigo ninguém 
Diz assim os mandamentos 
Quem faz o bem tem o bem 
Quem faz o mal tem o mal 
Logo o seu castigo vem 

(BORGES, pp. 1­4). 

Como  na  maioria  dos  cordéis  do  ciclo  das  moralidades,  o  poeta  começa  por 

definir uma sociedade corrompida moral e socialmente e, por  isso, apta a ter situações



187 

surpreendentes, que rompam com as fronteiras entre o real e o sobrenatural, traço ainda 

típico do ciclo maravilhoso.  Padre Cícero é apresentado como um messias nordestino, 

personagem muito  popular  no  cordel,  seja  como  protagonista,  seja  como  citação  nas 

orações populares,  e há uma delimitação  temporal:  a década de oitenta,  como período 

corrompido moralmente pelo surgimento da “moda” de mostrar os seios, o “Top Less”, 

como grafado no texto. 

Há a temática da proximidade dos últimos tempos em uma sociedade nordestina 

corrupta, que assiste ao seguinte processo:  a subida à terra do mal, o seu combate pelas 

forças do bem e o restabelecimento de um paraíso terrestre em Juazeiro, a cidade santa 

(QUEIROZ,  1965).  Nos  cordéis  analisados,  o  discurso  do  padre  está  de  acordo  com 

uma  visão  patriarcalista  sobre  a  imperfeição  social  nordestina,  confirmando  o 

argumento  de  Isaura  Pereira  de  Queiroz  (1965,  p.242)  de  que  os  seus  sermões 

impunham comportamentos, em concordância com “a moral  rústica e os preconceitos 

correntes da vida sertaneja”. É o caso de críticas a amancebados   castigados no cordel 

deste  tópico,  por  afrontarem  o  conceito  de  família  patriarcal,  base  da  sociedade 

sertaneja,  recriada nos cordéis. 

Deste modo, o cordel e o discurso do religioso se sustentam na concretização de 

um messias como chefe social. Se a comunidade messiânica de Juazeiro era concebida 

como grande  família,  constituída  “pelo  líder  ­ o Pai, o Padrinho  ­ e membros,  irmãos 

sob a sua tutela” (QUEIROZ, 1965, p. 286),  o cordel  vai  presentificar esta intenção, 

projetando  a  imagem  e  o  discurso  de  padre  Cícero  na  figura  de  Frei  Damião,  novo 

messias do texto que se torna o defensor da moral e dos “bons costumes”, combatendo o 

mal, representado no comportamento “imoral” e debochado da personagem. 

A  intenção  do  texto  é  castigar  um  comportamento  fora  dos  padrões 

“tradicionais”  que  estão  também  de  acordo  com  o  discurso  de  um  catolicismo 

ultramontano. A personagem  protagonista  é  demonizada  por  ser  a  precursora  de uma 

moda mandada  pela  besta­fera  e  por  ter  um  comportamento  semelhante  ao  do  diabo, 

tornando­se, por isso, uma das representações simbólicas do mal que chega à terra para 

se opor ao bem, representado por Frei Damião. O primeiro traço comum ao diabo é a 

adoção  de  um  discurso  herético,  presente  em  outras  personagens  demonizadas,  já 

analisadas neste estudo. A personagem despreza a confissão e a prece como costumes 

próprios  da  religião  católica  oficial,  negligenciando  a  autoridade  do  padre  como 

intercessor  de  Deus,  por  conta  da  descrença  no  divino.  O  deboche  estende­se  a  frei 

Damião, como figura santa cuja relação de afetividade com o povo aproxima­o da visão



188 

messiânica  dada  a  Padre  Cícero.  Como  se  percebe  no  conselho  dado  pelos  pais  à 

personagem:    “Nós  temos  que  respeitar/  A  padrinho  Frei  Damião/  Pra  se  livrar  dos 

castigos/ Do autor da criação”. A associação do termo “padrinho” à Damião remete ao 

conceito de messias, não só como protetor,  mas também como intercessor de Deus nos 

castigos ligados aos erros morais de cada tipo social. 

A resposta da personagem ao discurso dos pais é o deboche à condição humilde 

do padre e ao hábito dos fiéis se ajoelharem diante de messias populares; quando zomba 

da  barba  do  frei  e  ajoelha­se  diante  dele  com  os  seios  à  mostra.  Assim,  reverte  a 

subserviência em ridicularização da autoridade religiosa. Os seios tornam­se aspectos de 

demonização feminina, pois, quando expostos, desafiam a sobriedade e o equilíbrio da 

ordem patriarcal,  sendo  capazes  de  enfraquecer  o  homem pelo  desejo. E  é  para  calar 

este  propósito  que  a  personagem  é  metamorfoseada,  reduzindo  o  que  aflige  o  corpo 

masculino a uma situação hierarquicamente abaixo da condição humana.  E para que o 

foco  do  castigo  identifique  uma  intenção  patriarcalista  com  uma  religiosa,  o  autor 

coloca  na  voz  da  personagem  o  mote  do  texto:  “Só  acredito  em  você/  se  eu  me 

transformar/Numa  jumenta  e  sair/  Mordendo  quem  encontrar”.  Nestes  versos,  a 

personagem desafia e testa o poder divino, de modo que o seu próprio comportamento e 

vontade estimularão o castigo, como se observa nas estrofes abaixo: 

Ela foi se retirando 
e logo que saiu fora 
deu um esturro e um rincho 
e naquela mesma hora 
virou­se numa jumenta 
deu 3 pôpas e foi embora. 

[...] 

Continuou o sermão 
Naquela dita hora 
Falo agora na jumenta 
Que saiu sem demora 
Feito um animal crespento 
Com os dois peitos de fora. 

[...] 

Com 3 semanas correu 
Todos os recantos do mundo 
Castigando amancebados 
Disordeiro e vagabundo 
Homem que dar na mulher 
Este vai ficar corcundo. 

Filha que maltrata os pais



189 

E quem rouba na balança 
E jumenta lhe pegando 
Ele perde a esperança 
E ela adora pegar 
Moça farrista que dança. 

Mocinha nova e fogosa 
Quente igual a pimenta 
Casado namorador 
E a mulher ciumenta 
E ai provar do Top Less 
E vai mamar na jumenta 

(BORGES, pp. 4­6). 

O encantamento tem o mesmo sentido daquele de A mulher que virou porca. A 

personagem desce ao nível animal e Francisco Bethencourt (2004, p.154) lembra que o 

burro é o emblema da obscuridade, das forças satânicas e da ignorância. Daí, “a óbvia 

utilização  dos miolos  de  asnos  nos  ritos  de  encantamento”. No  folheto,  o  aspecto  de 

burro  é  somado  à  exposição  de  seios.  A  simbologia  satânica  do  encantamento  é 

adaptada  à  demonização  feminina  pela  capacidade  de  despertar  a  luxúria,  como 

rebaixamento  instintivo  que  leva  ao  descontrole.  A  mulher  jumenta  é  um  bicho 

descontrolado, correndo todo o Nordeste com o mesmo sentido de “animal encantado” 

(CASCUDO, 1985) apresentado no cordel anterior. É uma alma que vai cumprir uma 

penitência por conta de um erro moral,  castigando outros  tipos  sociais que  repetem o 

seu  erro.  O  lema  do  ridendo  castigat  more  sustenta  os  ataques  e  a  linguagem  de 
deboche  do  cordel,  selecionando  personagens  que  afrontem  um  discurso  patriarcal  e 

messiânico. Homens e mulheres são castigados com este propósito. 

Os personagens masculinos castigados são o desordeiro, o vagabundo, o homem 

que bate na mulher e o casado namorador, pois todos ferem o lar patriarcal, baseado na 

imagem idealizada do nobre chefe da família. As personagens femininas são a filha que 

maltrata os pais,  a moça  farrista que dança, a mocinha nova e  fogosa  “quente  igual  a 

pimenta”  e  a  mulher  ciumenta,  que,  além  de  colaborar  para  a  desestabilização  do 

equilíbrio  familiar,  adequam­se  ao  conceito  de  Madalenas.  Assim,  todos  são 

considerados partes ativas de uma sociedade corrupta, como  integrantes do período do 

fim dos  tempos; a grande  ironia é que a própria  jumenta demônio é o  instrumento da 

cólera divina, tais quais os demônios medievais: 

E assim aconteceu 
Com muitos dias na frente 
Na hora da procissão 
Veio a jumenta indecente



190 

No meio da multidão 
Que fez correr muita gente. 

No meio da multidão 
Deu um urro agigantado 
Dizendo Frei Damião 
Tenha dó do meu estado 
Me confesse e me perdoe 
Que é grande o meu pecado. 

Frei Damião aí disse 
Pode se aproximar 
Ela foi se ajoelhando 
E começou a chorar 
Disse ele te arrepende 
Que eu vou te perdoar. 

Ela chegou a seus pés 
Com os peitos todos de fora 
E lhe cobriu com o manto 
Da Virgem Nossa Senhora 
E disse rezem comigo 
Que eu vou salva­la agora. 

Começou todos rezando 
Naquela ocasião 
Com 10 minutos depois 
Terminaram a oração 
Frei Damião descobriu 
Estava feita cristã. 

E aí levantou­se 
Chorando arrependida 
Com aquele mesmo manto 
Ela ficou envolvida 
E jurou de nunca mais 
Fazer tal coisa na vida. 

Hoje só veste normal 
Vai a igreja faz prece 
Se recomenda a Deus 
Nada de mal lhe acontece 
E não quer ouvir falar 
Nesse tal de Top Less. 

(BORGES, pp. 7­8) 

O  espaço  do  desfecho  da  narrativa  é  uma  procissão,  revelando  uma  forte 

influência popular  na construção da atmosfera  religiosa. O posicionamento de  fiéis de 

todas as origens sociais, rezando no mesmo grupo heterogêneo da multidão, expressa a 

intenção de demonstrar  que todos os cristãos são iguais e irmãos. No entanto, por trás 

da aparente igualdade, há uma hierarquia que cria a relação margem (fiéis) e centro (frei 

Damião). Segundo Carlos Alberto Steil (2001, p. 39) o poder “parece não encontrar sua 

fonte  nas  organizações  sociais,  mas  se  constitui  como  um  centro  anterior  à  própria 

sociedade, que se legitima pela sua proximidade com o sagrado”. Neste cordel, o poder



191 

está centrado na figura de Frei Damião, enquanto intercessor entre Deus e o homem. É 

ele a quem a personagem procura e curva­se, contradizendo o ajoelhar­se debochado do 

início  do  texto  para  assumir  uma  condição  de  madalena  arrependida,  que  chora 

admitindo a relevância dogmática da confissão, como recurso de purgação dos pecados. 

Neste  sentido,  o  catolicismo  oficial  está  em  concordância  com  o  popular.  Ambos 

contribuem para que se concretize a imagem de Frei Damião como um messias que vai 

impor o discurso moralizante à conduta feminina, baseado no marianismo. 

Após  a  confissão,  o  seio  da  personagem  é  coberto  com  o  manto  de  Nossa 

Senhora.  É  o  aprisionamento  do  corpo  a  uma  atitude  de  reserva  e  de  idealização  de 

pureza, com o silêncio da sexualidade e do prazer, como faziam as mulheres imitando as 

expressões sofredoras de Maria, ao longo das procissões coloniais (FREYRE, 1995). O 

manto torna­se o objeto do milagre que brota de uma participação coletiva. Todos rezam 

ao longo de dez minutos e desejam que a personagem abandone não só a sua condição 

metamorfoseada, mas, principalmente,  a de demônio  social que desestabiliza a ordem 

patriarcal,  através  da  exposição  do  corpo. Em  suma,  o  véu não  vai  envolver  o  corpo, 

mas o comportamento da personagem. Daí, a  jura da personagem que se consolida na 

última  estrofe  do  cordel,  quando  passa  a  se  vestir  “normalmente”,  fazer  prece  e  se 

submeter a Deus como a um grande patriarca. A vestimenta passa, então, a ser um traço 

de identidade. 

2.6.2 A metamorfose do ventre: o filho demônio 

Existem  cordéis  em  que  o  universo  maravilhoso  mistura­se  à  temática  do 

cotidiano, fundindo temas de jornais a causos populares. Nos folhetos deste tópico, será 

analisada  a  temática  do  filho  que  vira  notícia  de  jornal  por  passar  por  um  tipo  de 

metamorfose  definida  por  um  argumento  medieval  e  renascentista  como  um  “tipo 

exílio”:  trata­se de uma criança monstro que não está encerrada nos  limites da espécie 

humana, mas no prolongamento entre ela e os bichos (ROMANO, 2003). A justificativa 

dos teólogos para esta situação “contra­natura” era que os bebês  se metamorfoseavam 

em demônio  no  corpo  feminino,  por  conta  de  algum  tipo  de  corrupção. Neste  tópico, 

conservamos o sentido negativo para o filho monstro, já presente na mentalidade antiga, 

mas enriquecido com o conceito de  filho diabólico, gerado na  Idade Média, quando o 

monstro era “ao mesmo tempo o efeito de uma infração a uma regra sexual e o sinal de



192 

perversão do quadro das criaturas”  (ANGUELHERME, 1980, p.174 apud ROMANO, 

2003, P.34). 

Nesta  tese,  damos  ênfase  à  participação  da  mãe  na  metamorfose  do  filho 

monstro, confirmando o princípio existente no Brasil colonial no qual o corpo feminino 

era  considerado  “um  espaço  de  disputa  entre  o  bem  e  o  mal”  (DEL  PRIORE,  2007, 

p.113),  disposto  a  certas  mazelas  “interpretadas  como  indício  da  ira  celestial  contra 

pecados  cometidos”,  ou  então  diagnosticadas  como  “sinal  demoníaco ou  feitiço”. Em 

suma,  o  corpo  feminino  como  “um  altar  para  práticas  mágicas  e  incompreensíveis”, 

abordado  pelos  cordéis  como  um  locus  emprestado  para  que  o  diabo  realize  as  suas 
astúcias.  Os  textos  analisados  demonstram  como  o  ventre  de  uma  mulher  com  o 

comportamento inverso ao de Maria pode se tornar o ventre do diabo. 

2.6.2 A metamorfose no ventre como forma de exclusão social e religiosa. 

a) A mulher que deu a luz a Satanaz 

O título remete ao parto de uma figura demoníaca, por conta de um erro moral 

feminino. Esta  intenção  é  comprovada  pela  presença  de um  bebê na  fronteira  entre o 

animal e o humano. Existe, então, uma metamorfose simbólica, através da representação 

de uma personagem, cujo rosto dividido em branco e preto expressa sua posição entre­ 

lugar, dividido entre dois mundos: aquele de onde vem, o  inferno e o mundo humano



193 

que  pretende  atingir,  com  o  seu  nascimento.  No  entanto,  é  uma  metamorfose 

diferenciada.  Se  algumas  personagens  desta  tese  são  metamorfoseadas  para  serem 

castigadas  por  conta  de  seus  erros,  neste  caso  a  personagem  será metamorfoseada  no 

ventre, por conta dos erros de sua mãe e da sociedade a que pertence. É, portanto, um 

demônio gerado pela corrupção da humanidade. E, por isso, torna­se motivo de notícia 

de jornal. Como se comprova nos trechos abaixo: 

Conforme li em manchete 
nas colunas de jornais 
uma senhora doméstica 
vivendo na santa paz 
ficou grávida e de repente 
deu a luz a SATANAZ. 

[...] 

Já recontei a estória 
Do jeito que foi passada 
Conforme noticiário 
Imprensa, escrita e falada 
Aumentei alguma coisa 
Pra ficar mais engraçado. 

[...] 

Dizem que a mãe do monstro 
Era de boa providência 
Mas não gostava de DEUS 
Ignorava DEUS 
Sua santa Onisciência. 

Depois que engravidou 
Quase perdeu o tino 
Procurava mas não sabia 
Quem era o pai do menino 
A partir desta premissa 
Começou o seu desatino. 

Em vez de ir para o médico 
Procurou um xangozeiro 
Não acreditava em Deus 
Chamou um pai de terreiro 
Dizendo que dava ponto 
a quem é catimbozeiro. 

O xangozeiro lhe disse 
Eu sou um deus pequenino 
Uma magia negra sou 
Um espírito bizantino 
Preparava um banho sagrado 
Matava logo o menino. 

A mulher foi na conversa 
Mais disse não vou querer 
Ver meu filho nascer morto



194 

Deixe esse diabo nascer. 
Vivo no mundo sozinha 
Sem marido e sem conforto 
Mais faço tudo no mundo 
Ainda sendo SATANAZ 
Não quero que nasça morto. 

Aqui no inferno vivo 
Ninguém olha meu sofrer 
Todos olham a minha vida 
Não vêem meu padecer 
Um dia terei descanso 
Quando esse diabo nascer 

(SOARES, pp. 1­3). 

No  início  da narrativa,  o  autor  popular  demonstra  que o  cordel  dialoga  com o 

jornal, mas extrapola­o, transformando o fato em “causo”, com o propósito de gerar o 

riso. Todavia,  é  novamente  um gracejo  em  função  do  já  comentado  lema do  ridendo 
castigat more. O primeiro alvo é uma mulher engravidada pelo demônio, por negar a 
existência  de  um  Deus  católico,  identificando­se  com  o  candomblé,  religião  africana 

demonizada no cordel. Esta  identificação apresenta­se no texto, quando a personagem 

pede  conselho  a  um  Pai  de  santo.  Neste  momento,  há  uma  leitura  equivocada  do 

cordelista  sobre  a  importância  do  Pai  de  santo  no  terreiro.  Segundo  Roger  Bastide 

(2001),  o  pai  de  santo  é  o  sacerdote  supremo  do  candomblé.  É  o  chefe  que  tem 

autoridade  sobre  os  fiéis,  exercendo  várias  funções  no  terreiro.  O  autor  popular  se 

apropria apenas da sua  função de curandeiro, “sobretudo quando a doença tem origem 

mística  ou  sobrenatural”  (BASTIDE,  2001,  p.63)  para  estabelecer  uma  ironia  em 

relação  à  sua  autoridade,  transformando­o  em uma  “pequena divindade”  a  serviço  da 

magia  negra,  abordada  conforme  uma  perspectiva  negativa,  já  que  a  proposta  do 

xangozeiro, pai de  santo a serviço de Xangô, é de efetivar um aborto na personagem, 

através de um “banho” mágico. 

É  neste  sentido  que  o  candomblé  vai  ser  uma  religião  popular  diretamente 

criticada pelos princípios católicos do texto. O aborto será considerado pela personagem 

um tipo de assassinato que agredirá a  sua natureza materna, estando de acordo com o 

discurso ideológico da Igreja e do Estado que, durante o sistema colonial, “afinavam a 

perseguição ao ato que significava a antítese da maternidade 97 ” (DEL PRIORE, 1995, 

p.296). Assim, até a mãe  incrédula  valoriza o  filho. Trata­se,  então, de uma mãe cujo 

sofrimento é diferenciado do das mães­Marias que sofrem pela solidão acarretada com 

97  “Durante  o  sistema  colonial,  a  eleição  do  corpo  feminino  como  pagador  de  pecados  e  o  culto 
marialógico  solidificaram  uma mentalidade  de  proteção  e  exaltação  da  gravidez  e  da  fecundidade  da 
mulher, na qual o aborto aparecia como uma mácula” (DEL PRIORE, 1995, p.298).



195 

as mazelas dos  filhos. Neste caso, há uma solidão social.   A personagem é a mãe que 

sofre  por  se  encontrar  na  posição  marginal  de  mãe  solteira,  não­aceita  por  uma 

mentalidade patriarcal. Deméter sertaneja dá a luz sem a presença do pai e se propõe a 

criar  sozinha  seu  rebento. A  personagem  sabe  que  vivencia  um  inferno  social  e,  por 

isso, aceita que seu filho seja mais um demônio, tão marginalizado e mal recebido pela 

sociedade quanto ela: 

Quando o menino nasceu 
Foi aquela explosão 
Nasceu com os pés na frente 
E um bilhete na mão 
Os olhos da cor de fogo 
E um rabo varrendo o chão. 

Tinha os traços do demônio 
Parecia o CAPATAZ 
O umbigo iria nas costas 
Fedia a pólvora com gás 
Não tinha dúvida nenhuma 
Era o puro Satanás. 

[...] 

Quando nasceu foi dizendo 
Minha gente eu vim mandado 
Do meu avô capataz 
Mandou trazer um recado 
E quando eu fosse levasse 
Os espíritos endiabrados 

(SOARES, p.4). 

No  período  colonial,  a  criança  defeituosa  poderia  ser  o  símbolo  da  conduta 

imoral  dos  pais,  pois  “um  comportamento  ilícito  seria  capaz  de  engendrar  um  fruto 

contra a natureza” (DEL PRIORE, 1995, p.286). Acrescente­se o fato de que o neném 

monstro aparece como mensageiro dos males da humanidade, alcançando o sentido de 

monstro­signo,  “anunciador  do  caos  social,  da  perversão moral  e  do  fim dos  tempos” 

(DEL PRIORE, 1995, p.286). 

Com  este  perfil  de  monstro  signo,  o  personagem  vai  se  identificar  com  dois 

traços  de Exu no Candomblé:  o  de  trickster  “como  ser malicioso  que  se  compraz  em 

brincadeiras e em lograr [...] outros deuses como os homens” (BASTIDE, 2001, p. 161) 

e o de mensageiro, como embaixador dos mortais que serve de intermediário entre eles 

e os orixás. De fato, o personagem apresenta­se como um bebê que vai usar um tom de 

zombaria  para  criticar  os  costumes  mundanos,  principalmente  os  das  mulheres.  Para 

tanto, vai trazer um recado de seu avô Satanás, associado ao capataz que manda em uma



196 

fazenda. Este recado é, por si só, simbólico. Expressa a intenção do autor em colocar o 

neném monstro numa posição de entre­lugar, entre o Inferno e mundo dos homens, para 

que  este  sirva  como  instrumento  de  ameaça  para  aquelas  pessoas  que  se  encontram 

deslocadas  moralmente,  sendo,  por  isso,  classificadas  como  “espíritos  endiabrados”. 

Tanto que o discurso do menino­diabo gira em torno da descrição do Inferno a partir de 

sofrimentos dantescos já observados em outros cordéis: 

Disse que lá tem emprego 
Pra quem usa mini­saia 
Vestido lascado atrás 
Blusa tomara que caia 
E com meio metro de pano 
Faz casaco e a saia. 

Falou que levasse moça 
Que anda fora de hora 
Usando uma frente única 
Um cinto ter na tora 
Cobrindo somente os seios. 

E essas moças só no nome 
Que gosta de gafieira 
Sogra que namora genro 
Mãe de moça alcoviteira 
Viúva que casa fogo 
E mulher casada gaieira. 

Disse que tem uma vaga 
Para espírito maligno 
Sujeito falsa bandeira 
Asilado de cassino 
A mulher que toma remédio 
Para não nascer menino. 

Mandou levar as mariposas 
Que passeiam quase nua 
Se oferecendo aos homens 
Que encontram pela rua 
Sem respeito as esposas 
Sem vergonha e nua. 

[...] 

Ele disse lá é bom 
Trabalha dentro de casa 
O transporte é uma jóia 
O carro lá não atrasa 
O trabalho é maneiro 
Engolir espeto e brasa. 

Além disso se descansa 
Lá você dorme a vontade 
Dorme com colchões de fogo 
Com toda tranqüilidade 
O compadre e a comadre.



197 

No inferno já tem luz 
Dorme com a luz acesa 
Fizeram um Inferno novo 
Agora é uma beleza 
E tem luz nas casas do cão 
Que mora nas redondezas. 

(SOARES, pp. 5­6). 

Há a repetição do discurso irônico em relação a hábitos femininos considerados 

modernos  e  imorais.  São  recorrentes  as  críticas  às  vestimentas  que  expõem  o  corpo 

como traço de construção de um ethos feminino moderno. É o caso da presença, em um 
mesmo grupo de castigados no inferno, de tipos criticados em outros cordéis, a exemplo 

da mãe alcoviteira, a viúva casamenteira, a mulher casada adúltera e a “mariposa” que 

se encontra pelas ruas. 

Neste folheto, há ainda a recorrente associação do inferno a um prédio moderno 

onde acontecem sofrimentos variados, no intuito de se estabelecer uma ironia ao que é 

considerado  “moderno”  e  fora  dos  padrões  sertanejos.  Há  referências  a  carros  e  luz, 

como  representações  do  desenvolvimento  tecnológico  da  terra,  que  neste  folheto 

caracterizam  o  inferno.  Há  uma  compreensão  inversa  dessa  mesma  tecnologia, 

associada  a  padecimentos  e  sofrimentos  físicos  diversos. Nota­se,  então, o  recurso  da 

repetibilidade. Os cordéis dialogam entre si, ecoando temas e tipos em função de uma 

visão moralizante, mas podem trazer novas abordagens ao aparentemente idêntico. 

A  peculiaridade  deste  cordel  é  a  presença  neste  inferno  da  mulher  que  faz 

aborto, temática inexistente nos cordéis anteriores. Ela é castigada neste locus devido a 
uma temática moral  implícita que reforça a importância do amor materno entrevisto na 

preferência ao neném monstro a seu assassínio. Desta forma, a metamorfose do filho é o 

castigo para a maternidade que se afasta de Deus e, ao mesmo tempo, um instrumento 

do mesmo Deus para aterrorizar os  homens. É por  isso que Satanás  se ajoelha e  reza 

para Deus, seguindo a sua norma – a perpetuação de valores patriarcais atrás da ironia. 

Todavia, nem sempre a geração de demônios reforça o desejo de maternidade. O ventre 

demonizado  pode  ser  fruto  da  própria  exclusão  da maternidade,  como  se  observa  na 

análise dos próximos cordéis.



198 

2.6.2.2  A  metamorfose  como  uma  ironia  em  relação  ao  estereótipo  da  mulher  

linguaruda 

Os  cordéis  deste  tópico  aludem  à  metamorfose  no  ventre  como  resultado  do 

comportamento  de  uma  mulher  cuja  fala  corrompe  a  si  e  ao  mundo.  Os  folhetos 

analisados  se  apropriam  de  um  causo  de  uma  criança,  nascida  em  São  Paulo  com 

aspecto deformado para transformá­la em um demônio, gerado como um castigo a uma 

mulher cuja marca é “xingar”, falando mal da vida alheia. 

a) A mãe que xingou o filho no ventre e ele nasceu com chifre e com rabo em São 

Paulo 

Neste  cordel,  o  excesso  da  fala  como  aspecto  de  demonização  feminina 
evidencia­se  na  introdução  do  texto,  onde  são  enumeradas  diversas  situações  de 

xingamento vivenciadas pela protagonista, antes do filho nascer: 

A mãe que xinga o seu filho 
É um pecado mortal 
Porque atrai para ele 
O mais temeroso mal, 
Existem muitas mulheres 
Que xingam os filhinhos seus 
Nome de tremer a terra, 
Faz pior do que os ateus 
Sem temer ser atingidas, 
Por um castigo de Deus. 

Agora mesmo em São Paulo 
Sexta­feira da Paixão 
Do ano setenta e cinco 
Assim diz a multidão 
Uma mulher teve um filho 
Com xifre, rabo e esporão. 

Dizem as más línguas que 1 homem 
Tinha uma mulher xingadeira 
Xingava já por esporte 
Ou mesmo por brincadeira 
Nunca se viu outra igual. 

Pois ela xingava o fogo, 
A panela e a bacia, 
Xingava os pratos e a mesa. 
Com a carne que comia 
Pois ela xingava até 
Mesmo a água que bebia. 

[...]



199 

Quando o marido falava 
Que assim não ia bem 
Pois o nome do maldito, 
Não abençoa ninguém 
Ela inda mais se zangava 
E xingava ele também. 

[...] 

Até que um certo dia 
Sexta­feira da paixão 
O homem disse: mulher 
Preste­me bem atenção 
Vamos hoje para a Igreja 
Assistir a explicação. 

[...] 

Ela mostrou a barriga 
E disse nesta razão: 
Eu só posso passear 
Quando tiver este cão 
Que veio me atrapalhar 
e fazer condenação. 

O homem disse ­ Mulher 
Que coisa mais horrorosa! 
Não diga com nosso filho 
Esta palavra penosa, 
Peça perdão a Jesus 
E a nossa mãe poderosa! 

Disse ela: eu já disse 
E agora vou repetir 
Só pode ser o diabo 
Que tenho comigo aqui 
Que bole a noite todinha 
Quase não deixa eu dormir. 

Quando foi meia noite 
Esta mulher piorou 
Sua barriga cresceu 
E lá dentro começou 
Um ronca­ronca danado 
Que o homem quase assombrou. 

Depressa pegou o carro 
Levou­a para o hospital 
Chegando lá o doutor 
Fez o exame legal 
E disse: misericórdia 
Parece coisa infernal. 

A coisa não está boa 
Pra nascer este fulano 
O jeito é chamar por Deus 
O nosso pai Soberano 
E apelar no momento 
Pra o parto cezariano.



200 

E assim mesmo ele fez 
Deu começo a operação 
De rabo, asa, esporão 
Com dois chifres na cabeça 
Pretos da cor de carvão. 

[...] 

Disse o médico: está danado 
Isto assim não pode ser 
Foi gritando ao enfermeiro 
Por esta forma a dizer: 
Traga uma jaula de ferro 
Para este negro prender. 

O enfermeiro que ouviu 
Depressa correu lá dentro 
E trouxe a jaula de ferro 
Disse o moleque: eu não entro 
Disse o doutor: você entra 
E vai ficar bem no centro. 

Em nome de Jesus Cristo 
Você vai entrar agora 
O moleque disse: eu entro, 
Mas depois eu caio fora 
Só vou ficar sete dias 
Depois disso eu vou­me embora. 

O moleque deu um pulo 
Depressa na jaula entrou 
O negro deu uma dentada 
Num ferro que envergou. 

Continua esse moleque 
Dentro de um quarto trancado 
Naquela jaula de ferro 
Pula mais do que veado 
Ronca mais do que barrão 
Por um cachorro acuado. 

O mote  do  texto  é  a  negação  da  maternidade  pela  fala,  comparando­a  a  uma 

heresia,  tão grave quanto a negação de Deus. A mulher é  novamente demonizada em 

sua maternidade.  Para  tanto, o  autor  popular  enumera  várias  situações  de xingamento 

feminino  para  criar  o  estereotipo  da mulher  linguaruda  cuja  fala  vem  desequilibrar  a 

estrutura do lar, através de ofensas apresentadas de modo gradativo no texto: aos objetos 

da casa, ao marido e, depois, ao filho. Em todas as situações, o nome do diabo é citado 

como um costume de herança colonial, quando era comum se falar do diabo no meio de 

uma briga ou de um jogo de cartas (SOUZA, 1996). Este hábito popular é transformado



201 

em uma heresia, quando a mulher usa as expressões “diabo” e “cão” para reclamar do 

filho num dia de sexta­feira de paixão. 

Como  já  foi  observado na  análise  do  cordel A moça  que namorou Satanás  na 
sexta­feira da paixão, é costume católico guardar­se o luto nesta data religiosa. Assim, 
citar o nome do diabo neste dia é uma ofensa a Jesus Cristo. Por isso, a fala do marido 

pedindo perdão a Jesus e a Maria pelos modos da conjugue. A resposta da personagem é 

o deboche, confirmando o xingamento e a sua posição de Eva, esposa que desestrutura a 

ordem pela fala. O resultado é a metamorfose do seu ventre no período da meia­noite, 

considerada  hora  aberta 98  para  melhor  manifestação  do  diabo  no  imaginário  popular 

(MAIOR, 1975). A barriga cresce e aumenta a movimentação. De modo que o parto é 

considerado  pelo  médico  como  infernal.  O  interessante  é  que  a  postura  do  doutor 

assemelha­se a de um padre que busca “expulsar” a criatura da barriga materna, aliando 

o método  cesariano  aos  clamores  a Deus. A  autoridade  da medicina  está  justaposta  à 

visão católica; e é sob o jugo desta última que o castigo se efetiva, com o nascimento do 

bebê negro zoomorfizado. O horror ante a criatura é percebido pela reação materna ao 

olhar o filho na xilogravura: 

O  susto  da  mãe  expressa  o  preconceito  racial  generalizado  nos  cordéis 

analisados desta tese. O diabinho é um negro descontrolado que deve ser enjaulado pelo 

médico e pelas enfermeiras. 

98 Segundo Mario Souto Maior (1975, p. 19­20), o diabo “gosta de aparecer em encruzilhadas durante as 
chamadas horas abertas, isto é, ao meio dia, à meia noite e durante os dois crepúsculos”.



202 

b) Bebê diabo aparece em São Paulo. 

Se no cordel A mãe que xingou o filho no ventre e ele nasceu com chifre e com 
rabo em São Paulo, o filho é castigado como um fruto podre de um ventre demoníaco, 
no  folheto O bebê diabo aparece em São Paulo, este  torna­se um  instrumento de um 

discurso moralizante: 

Em São Bernardo dos Campos 
Em uma maternidade 
Nasceu um bebê diabo 
Horrorisou a cidade 
Mas serve como exemplo 
Pra toda a humanidade. 

A mãe do filho Diabo 
Seu filhinho esconjurara 
Por causa do carnaval 
Pra ela uma festa rara 
Não ia pular porque 
O bucho lhe atrapalhara. 

Pois este ano ela estava 
Cheinha como um cartucho 
Falou eu não vou pular 
Que não agüento o repucho 
Todo o meu atrapalho 
É este diabo no bucho. 

Eu vou perder uma festa 
Que para mim é uma brasa 
Este diabinho no bucho 
É tudo quanto me atrasa 
Enquanto ele não nascer. 

[...] 

No dia doze de maio 
Em uma segunda­feira 
Afirma a todo custo 
Dona Prudência Pereira 
Que viu o bebê diabo 
E resou [sic] a semana inteira. 

Pois viu que o bebê é 
Felpudo com chifre e rabo 
E rosna como cachorro 
É audacioso e brabo 
Só pode ser o diabo. 

Dona Prudência contou 
Que o bebê fez destroço 
Rasgou todos os travesseiros 
Com os seus chifres de osso



203 

E pediu para se sentar 
Em seu colo, falando grosso. 

Dizia ditado e gíria 
Inclusive palavrões 
Por dentro do hospital 
Pecorreu vários salões 
Destruindo travesseiros 
Roupas de cama e colchões. 

Acenos idecorosos 
Fez para a rapaziada 
Abre seus olhos de fogo 
Mostra a língua amarelada 
Estira o dedo para o povo 
E dar uma gargalhada. 

Há  uma  criança  também  metamorfoseada  em  demônio  por  conta  da  língua 

excessiva da mãe. Todavia, o período de festas é oposto ao do cordel anterior. Trata­se 
da  época  de  carnaval,  em que  a  intenção  é  de  desfrutar  os  prazeres  da  carne. A mãe 

rejeita o filho para poder aproveitar as brincadeiras, também o denominando de diabo. 

Neste caso, a indignação é também transformada em heresia que determina que o ventre 

seja corrompido, gerando um filho diabo com a conotação de trickster. Há, então, um 
bebê descontrolado que vai transformar seu lado instintivo e animalizado em zombaria 

aos  valores  sertanejos.  Tanto  que  pede  para  se  sentar  em  colo  feminino,  faz  gestos 

obscenos, fala palavrões e gírias, e põe a língua para fora. Ora, uma das características 

do  diabo  medieval  era  aparecer  com  a  língua  para  fora  em  muitas  manifestações 

artísticas. Era uma forma de dar um ar de deboche e grotesco ao diabo em oposição à 

seriedade dos santos (LINK, 1998). Este era identificado com “hereges e traidores que 

botavam a língua para fora, zombando de suas vítimas” (LINK, 1998, p. 76 – grifo do 
autor).  Neste  cordel,  quando  o  diabo  coloca  a  língua  para  fora,  identifica­se  com  o 

espírito  de  deboche  aos  tipos  sociais.  Em  seguida,  o  próprio  bebê  demônio  se  auto­ 

classifica como administrador do novo mundo moderno, apto a selecionar tipos a serem 

levados para o Inferno. Como se observa na estrofe abaixo: 

Vim para o planeta terra 
Atentar quem foi cristão 
E daqui há cinco anos 
Virá uma legião 
Destruir com o fogo o mundo 
Não sobrará um pagão. 

Sou administrador 
Do novo mundo moderno 
As falsas religiões 
Já estão em meu caderno



204 

Para fazerem seus cultos 
Nas profundezas dos Infernos. 

Só vim perseguir os ateus 
E anti­religiosos 
Maníacos e caloteiros 
Arruaceiros perigosos 
Changoseiros clandestinos 
Vigaristas criminosos. 

Ladrões e contrabandistas 
E os falsificadores 
Sofrerão em minha unha 
Malandros sedutores 
Marrateiros desalmados 
Pilantras e malfeitores. 

Sujeito de duas caras 
Pederastas enrolão 
Perversos interesseiros 
Cafetina e cafetão 
Pedantes vil assassinos 
Descarado e intrujão. 

Será demais os tormentos 
Para os despreocupados 
Motoristas infratores 
Filhos que respondem aos pais 
Mulheres falsas e tarados. 

Moças de um bigode de fora 
E as que andam seminuas 
Mulher que engana o marido 
E vai namorar na rua 
Podem ficar na certesa [sic] 
Que a voltar vai ser crua 

[...] 

Pertenço ao reino das trevas 
E a ninguém quero bem 
Vim proteger aos meus 
Muitos ao meu lado tem 
Quando voltar ao meu reino 
Dessas não deixo ninguém. 

Além  do  traço  de  zombaria,  o  demônio  assume  a  conduta  de  muitos  filhos 

monstros medievais. Apossa­se de um caderninho e repete o discurso profético do livro 

bíblico Apocalipse.  O caderninho que o pequeno demônio traz assemelha­se, por sinal, 
ao  “Livro  da  vida”  que  os  demônios  do  Apocalipse  trazem  e  que  contem  a  lista  dos 
condenados. O bebê diabo ao mesmo tempo tenta e castiga, observando as falhas morais 

de cada personagem e repetindo as críticas já existentes em outros folhetos analisados 99 , 

99  É neste  sentido que se aproxima dos pequenos monstros­diabo medievais. Um dos  exemplos citados 
por Roberto Romano  é  o  de  um  feto mal  formado que numa  cidade alemã pregava  ao  povo  com uma



205 

a  exemplo  do  julgamento  das  “falsas  religiões”  não  identificadas  com o  cristianismo, 

classificadas como pagãs e, por  isso, perseguidas pela  religião católica. O propósito é 

que  a  voz do  pequeno demônio  venha  estabelecer  fronteiras  entre  o  certo  e o  errado. 

Como  ocorreu  nas  vozes  de  seres  metamorfoseados  e  filhas  arrependidas.  Todos  são 

mensageiros que vão firmar um discurso religioso e patriarcalista. A repetição enfatiza 

esta  intenção.  E,  por  isso,  é  prestigiada  nesta  tese.  O  sofrimento  nos  infernos  dos 

folhetos acontece para que as minorias de certa forma continuem sob o jugo do poder, 

sua outridade e o peso do preconceito e da ofensa é mascarado pelo riso. 

retórica profética: “vigiai, vigiai, geração humana, chorando graves pecados, porque Deus me enviou a 
este mundo para exortar a todos [...]” (NATELE, 1986, p, 204 apud ROMANO, 2003, p. 34).



206 

CAPÍTULO 3 

Os novos olhares sobre a mulher  no cordel 

Este  capítulo  tem  o  objetivo  de  analisar  cordéis  que  tenham  interpretações 

diferentes  sobre  a  mulher.  Para  tanto,  está  dividido  em  dois  subcapítulos:  O  “novo”  
olhar  masculino  sobre  a  mulher  e  Os  olhares  da  mulher  sobre  a  mulher  no  cordel. 
Apesar  de  possuir  perspectivas  diferentes,  estes  dois  subcapítulos  possuem  o  mesmo 

propósito de apresentar uma variedade de personagens femininas que frature a imagem 

permanente da mulher nos cordéis conservadores do século XX. 

3.1 O “novo” olhar masculino sobre a mulher (olhar de transição) 

Os  cordéis  deste  subcapítulo  identificam­se  por  possuírem  enredos  sobre 

comportamentos  femininos  em  que  há  a  fusão  de  traços  do  ciclo  histórico­ 
circunstancial  ao  do  cômico­satírico.  Trata­se  de  um  novo  olhar  masculino  sobre  a 

mulher  –  fronteiriço  entre  o  anterior  patriarcalismo  opressor  e  violento  e  uma  nova 

atitude  não  violenta,  mas  humorística  –  que  consegue  operar  certas  mudanças,  mas 

precisa transformá­las em situações caricatas para que sejam registradas no cordel. Os 

tópicos A  nova  Eva  no  cordel  e A  feminista  nos  cordéis  do  século XX  dedicam­se  a 

reinventar  estas  novas  circunstâncias  sem  que,  de  fato,  sejam  apresentados  perfis 

femininos,  mas  estereótipos  gerados  a  partir  da  desconstrução  de  estereótipos  mais 

antigos. 

3.1.1 A nova Eva no cordel 

Este tópico dedica­se a exprimir um outro olhar masculino sobre a personagem 

mulher  de  casa.  Para  tanto,  reinventa  o  estereótipo  da  Eva  predominante  nos  cordéis 

conservadores e lhe dá uma nova função adequada à intenção humorística dos textos. As 

atitudes  da  nova  Eva  aparecem  para  ridicularizar  o  conceito masculino  de  “chefe  do 

lar”, mas não abandonam a sua condição doméstica de dedicação exclusiva aos filhos e



207 

a  casa.    Assim,  as  personagens  apenas  ridicularizam  os  maridos,  mas  não  se  voltam 

contra a sua condição estereotipada de mulher de casa, existente numa família burguesa. 

a) A mulher que vendeu o marido por 1,99. 

O  cordel  tem o  objetivo  de dar  uma  nova  interpretação  à  personagem dona de 

casa  que  reage  ao  comportamento  transgressor  do  marido,  vendendo­o.  As  primeiras 

estrofes do  texto  registram novos costumes  vivenciados por mulheres até apresentar o 

mote do folheto que é um olhar crítico sobre um comportamento masculino dentro da 

família, como observado abaixo: 

Hoje em dia, meus amigos 
os direitos são iguais 
tudo que faz o marmanjo 
a mulher também faz 
se o homem se abestalhar 
a mulher o bota para trás! 

Acabou­se aquele 
tempo em que a mulher com presteza 
se fazia para o homem 
artigo de cama e mesa 
a mulher se fez mais forte 
mantendo a delicadeza. 

Não é mais “mulher de Atenas” 
nem “Amélia” de ninguém 
eu mesmo sempre entendi 
que a mulher direito tem



208 

de sempre ser tratada 
por “meu amor”e “meu bem”. 

Hoje o trabalho de casa 
meio a meio é dividido 
para ajudar a mulher 
homem não faz alarido 
quando a mulher lava a louça 
quem enxuga é o marido. 

Também na sociedade 
é outra situação 
a mulher hoje já faz 
tudo o que faz o machão 
há mulher que até dirige 
trem, trator e caminhão. 

Esse fato todo mundo 
Já deu para assimilar 
a mulher hoje já pôde 
seu espaço conquistar 
quem não concorda com isso 
é muito raro encontrar. 

Entretanto, ainda existe 
caso de exploração 
o salário da mulher 
é de chamar atenção 
bem menor do que o do homem 
fazendo a mesma função. 

Também tem cabra safado 
que não muda o pensamento 
que não respeita a mulher 
que não honra o casamento 
que a vida de pleibói 
não esquece um só momento. 

era assim que Damião 
(o ex­marido de Côca) 
queria viver: na cama 
sem tirar o copo da boca 
enquanto a sua mulher 
em casa feito uma louca 

(DANTAS, 2007, pp. 1­3). 

O objetivo  inicial deste cordel é  romper com uma cadeia de  textos que  limitam  a 

imagem  da  mulher  aos  estereótipos  femininos  (passivos)  da  “Helena”  e  “Amélia”. 

Todavia, compõe o perfil  feminino de acordo com um modelo de  relações  sociais em 

que ainda há  fronteiras  rígidas entre mulher de casa e mulher de  rua. A diferença é  a 

busca de novos papéis para estes tipos sociais.



209 

A mulher  de  rua  deixa  de  ser  demonizada,  assumindo  funções  masculinas  no 

trabalho  e  a  mulher  de  casa  passa  a  exigir  uma  divisão  de  afazeres  com  o  marido, 

desconstruindo a visão burguesa de que os trabalhos domésticos devem estar limitados à 

mulher.  Contudo,  não  há  uma  mudança  no  estabelecimento  de  papéis  dentro  da 

sociedade  nordestina  influenciada  por  valores  patriarcais.  A  mulher  de  rua  almeja  a 

função de sexo forte no espaço público e a mulher de casa deseja continuar limitada ao 

espaço  privado  do  lar.  O mote  deste  folheto  é,  justamente,  estabelecer  uma  crítica  à 

exploração  doméstica,  sem que  a  personagem protagonista  abandone o  estereótipo  da 

mulher de casa. Apresenta­se uma sátira ao domínio do homem sobre o lar, deixando de 

ser  exaltado  como  o  chefe  de  família  burguesa  para  se  tornar  o  vagabundo  bêbado, 

“mercadoria” sem uso apta a ser vendida pela esposa na feira.  Nas estrofes seguintes, o 

cordelista apresenta o cotidiano de uma família esmagada pela presença do homem: 

... cuidando de três meninos 
lavando roupa e varrendo 
feita uma negra­de­ferro 
de fome o corpo tremendo 
e o marido cachaceiro 
pelos botequins bebendo. 

Mas diz o velho ditado 
que todo mal tem seu fim 
e o fim do mal de Côca 
um dia chegou ao enfim 
foi quando Côca de estalo 
pegou a pensar assim: 

“Nessa vida que eu levo 
eu não tou vendo futuro 
eu me sinto navegando 
em mar revolto e escuro 
vou remar no meu barquinho 
atrás de porto seguro. 

Na próxima raiva que eu tenha 
desse meu marido ruim 
qualquer mal que fizer 
tomarei como estopim 
e ao triste casamento 
eu vou decidir dar fim” 

(DANTAS, 2007, pp. 3­4). 

As  reticências  indicam  a  existência  de  uma  situação  recorrente:  a  protagonista 

trabalha em casa, enquanto o marido entrega­se à bebida nos botequins. A pretensão do 

poeta  popular  é  narrar  uma  circunstância  que  fure  este  ciclo,  transformando  uma 

situação aparentemente dramática em humor. Para tanto, coloca­se na condição de um



210 

narrador onisciente que descreve o desejo de mudança feminina, quando compara a sua 

vida a um barco perdido em mar revolto. Esta metáfora expressa uma nova definição de 

lar, distinta da encontrada nos cordéis do segundo capítulo. O barco representa a casa 

submetida  a  um  pulso  masculino,  comparado  a  um  mar  revolto.  Neste  sentido,  a 

imagem do pai  de  família  perde  a  função  de  esteio  do  lar  para  ser  abordado  como  a 

causa da  sua  instabilidade. E,  por  isso,  deve  ser  castigado,  através  da  composição  de 

uma narração humorística: 

Estava Côca pensando 
na vida quando chegou 
Damião morto de bêbado 
(nem boa­noite falou 
passava de meia­noite) 
e a cama se atirou! 

Dona Côca foi dormir 
muito triste e revoltada 
contudo tinha em sua mente 
a sua ação planejada 
para dar novo rumo à vida 
já estava preparada. 

De manhã Côca acordou 
com a braguilha para trás 
deu cinco murros na mesa 
e gritou: “ Ô Satanás, 
eu vou te vender na feira 
vou já fazer um cartaz!” 

Pegou uma cartolina 
que ela havia escondido 
escreveu raivosamente 
com raiva do bandido: 
“Por um e noventa e nove 
Estou vendendo o marido”. 

Assim mostrou ter no sangue 
sangue de Leila Dinz 
Pagu, Maria Bonita, 
De Anayde Beiriz 
(a brasileira de fibra) 
de Margarida e de Elis! 

Pegou o marido bêbado 
de jeito, pela abertura 
da direção do mercado 
ela saiu à procura 
de vender o seu marido 
ia com muita secura! 
(DANTAS, 2007, pp. 4­5).



211 

Diferente  dos  cordéis  analisados  no  segundo  capítulo,  o  motivo  do  fim  do 

casamento  está  no  erro  masculino.  É  por  conta  disso  que  o  cordelista  vai  criar  uma 

situação  que  oferecerá  poder  à  mulher  para  ridicularizar  o  homem.  Esta  nova 

circunstância é gerada a partir da construção de um dia “diferente”, cuja marca será a 

explosão de um relacionamento vicioso, alimentado pela postura submissa e pacífica da 

mulher,  assumindo  um  comportamento  masculinizado.  Esta  mudança  de  atitude 

demonstra como o cordelista ainda compõe o perfil da personagem, de acordo com uma 

visão patriarcal burguesa da relação entre gêneros. A mulher só passa a ter voz dentro 

do  lar  quando  assume  a  posição  de  sexo  forte  e  incorpora  uma  atitude masculinizada 

para  expulsar  o  marido  de  casa.  Assim,  o  autor  popular  não  abandona  um  discurso 

patriarcal, mas reinventa­o. 

O folhetista aborda este novo comportamento feminino com humor, dando ao 

seu  perfil  traços  de  crenças  populares  a  hábitos  contemporâneos  ao  século  XX.  O 

autoritarismo da personagem se expressa com uso do vocativo  “Satanás”, direcionado 

ao marido,  quando  lhe  comunica  a  sua  decisão  de  vendê­lo. Ora,  este  é  um  costume 

popular existente desde o período colonial, quando constantemente situações e pessoas 

eram  comparadas  ao  diabo  em  momentos  de  ira  ou  de  prazer  (SOUZA,  1986).  No 

contexto do  folheto, o prazer e a  ira  são usados para  ridicularizar um marido que não 

cabe mais  nos  paradigmas  anteriores. Assim,  no  cartaz,  a  frase  “Por  um  e  noventa  e 

nove/  Estou  vendendo  o  marido”  expressa  a  ironia  em  relação  à  “nova”  função  do 

homem dentro de casa, já que a quantia simboliza a mercantilização de objetos de baixa 

qualidade. O mercado, portanto, é a própria sociedade que deve concordar com a venda, 

como  quem  acata  que  certas  famílias  podem  ser  desfeitas  sem  que  a  mulher  seja 

castigada, pois o homem não soube conduzi­las. Por isso, as próximas estrofes dedicam­ 

se a descrever os tipos sociais do mercado, bem como as suas reações: 

Ficou na feira de Patos 
no mais horrendo lugar 
(na conhecida “UTI”) 
e começou a gritar: 
“Tou vendendo o meu marido 
Quem de vocês quer comprar?”. 

Umas bêbadas que estavam 
Estiradas no chão 
Despertaram com os gritos 
e uma do cabelão 
perguntou para dona Côca 
“Qual o preço do gatão?”



212 

Damião estava quieto 
e de ressaca passado 
com cordas nos pés e nos braços 
numa cadeira amarrado 
também tinha um esparadrapo 
em sua boca colado. 

Começou a chegar gente 
se formou a multidão 
em volta de dona Côca 
e o marido Damião 
quando deu fé, logo, logo 
encostou um camburão. 

Nisso um cabo da polícia 
do camburão foi descendo 
e perguntando abusado 
“Que é que tá acotecendo?” 
alguém disse: “Esta mulher 
o marido está vendendo”. 

Do meio do povo disse 
um velho em tom de chacota: 
“Esse caneiro já tem 
uma cara de meiota 
não tem mulher que dê nele 
de dois reais uma nota” 

E, de fato, ô cabra feio 
desalinhado e barbudo 
fedendo a cana e cigarro 
com um jeito carrancudo 
banguelo, um pouco careca 
para completar barrigudo. 

(DANTAS, 2007, pp. 6­8). 

Na  feira  de  Patos,  a  UTI  é  definida  como  um  lugar  onde  ficam  as  pessoas 

consideradas  “doentes”,  moral  e  socialmente.  O  cordel  se  apropria  da  imagem  deste 

espaço no imaginário popular para transformá­lo no locus de uma situação de deboche, 

em que os seus tipos sociais transformam o pai de família em bufão medieval, alvo de 

riso  do  povo  por  conta  de  suas  características  físicas  caricatas.  Assim,  a  gargalhada 

passa  a  ter  uma  forte  conotação  de  sátira  à  autoridade  masculina  soberana  no  lar. 

Implícito a este  humor, próprio do ciclo cômico­satírico, existe um novo olhar para  a 

família que emite interpretação diferente para a esposa, além da encontrada na maioria 

dos cordéis. Recria­se uma nova Eva, cuja abordagem é comprovada pela relação entre 

capa e texto no cordel. A xilogravura possui traços do ciclo cômico­satírico de recriação 

de  uma nova situação onde a esposa é quem carrega o marido para fora de casa, sem 

precisar abandoná­la. Ora, esta circunstância representa a libertação da protagonista da



213 

dependência  moral  do  marido  dentro  de  casa.  Tanto  que  o  folheto  termina  com  a 

descrição do pensamento da personagem na última estrofe: 

Retornou Côca feliz 
pra casa entoando hinos 
a partir daquele dia 
teria novos destinos... 
com os dois reais da venda 
comprou pão para os meninos! 

( DANTAS, 2007, p.8). 

Nesta estrofe, as reticências representam o surgimento de um novo ciclo de vida 

para a personagem; novos hábitos vivenciados pela dona de casa que estarão em aberto 

e  sob  o  domínio  da  vontade  feminina.  Embora  haja  este  novo  olhar  sobre  a  vida  da 

personagem,  após  as  reticências,  há  a  exposição  do  peso  do  traço  materno  na 

constituição do perfil da protagonista. Neste sentido, a personagem ainda se encaixa no 

estereótipo da mulher de casa. Não há uma mulher que busca a liberdade para si, como 

ocorre  com  os  nomes  femininos,  citados  no  início  do  texto,  mas  que  procura  uma 

melhor qualidade de vida para a sua família. A personagem não se desliga, portanto, do 

estereotipo da mulher de casa, mas renova­o, na medida em que busca dominar sozinha 

o  lar  como  provedora  da  família.  O  folhetista,  então,  não  se  liberta  de  paradigmas 

patriarcais. A mulher  ainda  é  a  esposa burguesa dedicada  aos  filhos  que  vive para  os 

outros e não para si (ROCHA­COUTINHO, 1994). Há uma sentimentalização burguesa 

do espaço privado, ocorrida conforme a participação da figura materna. É a mãe quem é 

a responsável pela criação dos filhos e pela sustentação emocional do lar. Tanto que o 

marido, por não manter economicamente o lar, é   expulso de casa e ridicularizado. Há 

no cordel, então, uma sátira que não pretende derrubar o modelo de  família burguês e 

patriarcal,  mas  reinventá­lo,  através  de  um  humor  que,  aos  poucos,  vai  dando  novas 

interpretações sobre a mulher, mesmo que seja ainda prendendo­a a estereótipos, como 

também é observado no folheto Eu mando tanto, que mando a mulher mandar em mim. 

b) Eu mando tanto que mando a minha mulher mandar em mim



214 

O  título  é  por  si  só  uma  ironia  em  relação  às  justificativas  de  um  marido 

dominado pelos caprichos da esposa, tendo uma dupla  função no texto. Além de ser o 

refrão  que  dá  ritmo  às  estrofes,  é  o  mote  pelo  qual  o  autor  compõe  uma  sátira  ao 

machismo, porque o protagonista repete esta afirmação compulsivamente no texto para 

justificar para a sociedade os exemplos de autoritarismo da esposa dentro de casa. Esta 

intenção é confirmada pela xilogravura encontrada na capa, em que a esposa encontra­ 

se  atrás  do  marido  com  o  braço  levantado,  em  tom  de  ameaça.  Esta  imagem  busca 

representar  a  intenção  do  protagonista  de  demonstrar  para  a  sociedade que,  apesar  da 

mulher  ter voz no casamento, esta situação é negada ao marido, até então considerado 

provedor do  lar. Este confronto entre o discurso do marido com o que de  fato ocorre 

dentro de casa é notado na introdução do texto: 

Comentam que a mulherada 
Está mandando na gente. 
É só conversa fiada 
Pois comigo é diferente. 
Dê o caso no que quer, 
Nunca obedeci mulher. 
Por isso que afirmo assim: 
Não tem não, talvez ou quando... 
Eu mando tanto, que mando 
A mulher mandar em mim. 

Lá em casa a coisa esquenta 
Se a mulher quer governar 
Ela grita e me apoquenta, 
Mas só manda se eu mandar, 
Pode ela querer intriga 
Fuzuê, quizila e briga



215 

Mas vou, tintim por tintim, 
A condição lhe explicando 
Eu  mando tanto, que mando 
A mulher mandar em mim. 

Papai sempre foi mandão 
Nunca vi um como ele. 
Ele até faz confusão 
Para mamãe mandar nele 
Sou assim, do mesmo jeito, 
Sou o seu modelo perfeito 
Filho de peixe é “peixim” 
Por isso sigo: 
Eu mando tanto, que mando 
A mulher mandar em mim. 

Sou machista, sou machão 
Quando falo não tem jeito 
Eu sou durão, sou mandão 
Ouvir não jamais aceito 
Se mando a mulher fazer 
Ela tem que obedecer 
Ou está feito o motim. 
Eu vivo sempre mandando 
Eu mando tanto, que mando 
A mulher mandar em mim. 

(SÉRGIO, pp. 1­ 3). 

O humor gerado no texto consiste entre a oposição das situações vivenciadas 

pelo protagonista, sua afirmação de valores e papéis autoritários que não pratica de fato. 

A  contradição  entre  o  discurso  e  o  fato  é,  inicialmente,  revelada  pela  exposição  do 

protagonista  da  relação  entre  seus  pais.  Nesse  exemplo,  o  folhetista  estabelece  uma 

sátira  à  tentativa  de  maridos  de  omitirem,  entre  gerações,  a  queda  progressiva  da 

representação  masculina  como  expressão  do  sexo  forte  dentro  de  casa,  apresentando 

para a sociedade o perfil do homem mandão e machão. É esta auto­afirmação machista 

que  se  torna  piada  no  texto,  confirmada  nas  estrofes  abaixo,  quando  o  filho  repete  o 

comportamento do pai, efetivando trabalhos domésticos sobre o jugo da esposa: 

Eu varro o nosso terreiro, 
Arrumo a sala, cozinha, 
Varanda, quarto e banheiro. 
Também dou banho em Bolinha 
Que é a nossa vira­lata. 
Para mim, a parte mais chata 
É ter de cuidar do jardim 
Ficar podando e regando 
Eu mando tanto, que mando 
A mulher mandar em mim. 

Se quero comida boa 
Ela diz: Faça você, 
Aqui eu sou a patroa.



216 

E vai assistir TV. 
Faço uma vaca atolada 
Que é costela temperada 
E cozida com aipim. 
E a gente acaba almoçando 
Eu mando tanto, que mando 
A mulher mandar em mim. 

Se ela grita: Lave os pratos! 
Grito mais alto: Já vou! 
Porém não sofro maus­tratos 
Minha mulher só gritou 
Porque mandei que gritasse. 
Aí dela se discordasse 
De mim, somente um “tiquim” 
Eu mando tanto, que mando 
A mulher mandar em mim. 

Além de arear panela, 
Eu lavo as roupas na mão, 
Enquanto ela vê novela 
Dou garra no sabão 
Lavo vestido, calcinha, 
Sutiã, calça, blusinha 
As nossas roupas enfim 
Estou sempre liderando 
Eu mando tanto, que mando 
A mulher mandar em mim. 

(SÉRGIO, pp. 3­5). 

Há um conjunto de micronarrativas que se identificam por compor uma caricatura dos 

comportamentos  tradicionais  masculinos  e  femininos.  Há,  portanto,  características 

típicas do ciclo histórico­circunstancial, que registra hábitos ocorridos no século XX, e, 

ao  mesmo  tempo,  um  deboche  em  relação  a  estes  costumes,  retomando  um  traço 

peculiar ao ciclo cômico­satírico. Esta mistura de ciclos dá uma nova conotação ao riso 

que  recria  valores da  família  burguesa com um olhar humorístico. No entanto, não há 

uma alteração desses papéis para a sociedade, pois o homem continua sendo o provedor 

do lar e a mulher permanece na posição de dona de casa. Assim, os papéis ainda estão 

estabelecidos conforme um discurso burguês, mas conforme o olhar de deboche sobre 

uma nova função da mulher no lar. 

É  neste  sentido  que  o  cordel  torna­se  um  texto  fragmentando  uma  cadeia  de 

cordéis  conservadores,  sem  se  desligar  de  valores  patriarcais,  pois  não  apresenta  um 

novo  perfil  de  mulher,  mas  uma  Eva  às  avessas.  A  esposa,  ao  invés  de  reprimida, 

reprime,  também presa aos valores de um relacionamento pautado em hierarquias. Do 

mesmo modo que o marido é uma caricatura da passividade masculina, a mulher é uma 

caricatura  de  um  “novo”  autoritarismo  feminino.  Assim,  o  humor  não  se  refere  ao



217 

passado  patriarcal,  mas  aos  novos  relacionamentos  gerados  a  partir  deste  mesmo 

sistema  de  relações.  Não  há  a  construção  de  um  novo  modelo  de  família,  mas  a 

caricatura  de  uma  família  onde  há  uma  inversão  de  papéis  dentro  do  lar.  O  autor 

também zomba de  situações diferentes  vivenciadas pelo marido e pela mulher  na  rua, 

como é observado nas estrofes abaixo: 

Se quero sair um pouco 
Só para espairecer 
Ela diz: Você tá louco? 
Saia para você ver! 
Mas eu acabo saindo, 
Ela me abraça sorrindo 
E depois me diz assim: 
Vai que vou lhe acompanhando! 
Eu mando tanto, que mando 
A mulher mandar em mim. 

Se num domingo de sol 
Chego e digo: Meu amor 
Eu vou jogar futebol 
Ela me diz: Não senhor, 
Esse lance de pelada 
É desculpa esfarrapada, 
É papo muito chinfrim. 
Eu acabo não jogando 
Eu mando tanto, que mando 
A mulher mandar em mim. 

Quando desejo tomar 
Uma cerveja gelada 
Eu digo: vou lá no bar. 
Ela me diz: Não vai nada. 
Bato o pé, grito que vou. 
Ela diz: você mandou... 
Ela me grita: voltando! 
Eu mando tanto, que mando 
A mulher mandar em mim. 

[...] 

Se ela disser faça, faço. 
Se disser cala, calo. 
Se ela disser nesse espaço 
Sou eu que mando e que falo 
Fui eu que mandei falar 
Fui eu que mandei mandar 
Pra não levar o cupim 
Ordeno, mando e desmando 
Eu mando tanto, que mando 
A mulher mandar em mim. 

Nós podemos nos mudar 
De cidade e de país, 
Mas não deixo de mandar 
Assim me sinto feliz. 
Pode ser em Cansanção



218 

Beirute, Paris, Brejão, 
Em Santiago ou Pequim, 
Onde estivermos morando 
Eu mando tanto, que mando 
A mulher mandar em mim 

(SÉRGIO, pp. 5­8). 

O humor do texto consiste no olhar de deboche sobre a perda de individualidade 

masculina  definida pelos  seus  hábitos  particulares  ocorridos  na  rua. Mas  a  função  da 

mulher continua a de ser a de “esposa de” que só tem contato com a rua para trazer o 

marido de volta para o lar. Em todo o caso, a protagonista agora grita, impõe­se e não é 

castigada. 

Neste  folheto, o autoritarismo da esposa  é  uma  constatação de que as mulheres 

começam a se impor como vozes dentro de casas nordestinas e o autor percebe isto.  E 

recria esta nova situação com um humor ambíguo. Ao mesmo tempo em que denuncia a 

decadência  de  antigos  valores  patriarcais,  não  consegue  abandoná­los  completamente, 

transformando o homem que deixa a mulher falar na caricatura do “dominado”, motivo 

de  riso  porque  abdica  da  sua  condição  de  sexo  forte  para  assumir  a  função  de  sexo 

frágil. 

Desta forma, os cordéis Eu mando tanto que mando a minha mulher mandar em 
mim e A mulher que vendeu o marido por 1,99 dialogam para a realização de um humor 
que  registra  as mudanças  ocorridas  na  família,  realizando um deboche  em  relação  ao 

homem que, aos poucos, vai perdendo a sua função de pater familias autoritário para ter 
que conviver com a voz  feminina que começa a  ser  registrada no cordel, na condição 

caricata de uma Eva às avessas. 

3.1.2  A feminista nos cordéis do século XX 

Os  textos  de  Franklin  Maxado  exprimem  modelos  de  família  a  partir  da 

utilização  do  nascente  estereótipo  da  feminista,  abordado  a  partir  de  um  olhar 

humorístico sobre as novas relações da mulher com os espaços simbólicos da rua e da 

casa.   A rua torna­se o espaço onde a mulher alcança certa independência  financeira e 

vivencia  novas  experiências,  ambiguamente  satirizadas  e  registradas  pelo  poeta.  Já  a 

casa  passa  a  ser  o  locus  de  construção  de  famílias,  que  recebem  uma  abordagem 
humorística  porque  possuem  formas  de  relações  diferentes  das  predominantes  nas 

famílias  conservadoras  descritas  no  cordel.  Em  alguns  textos,  a  feminista  transita



219 

facilmente entre estes espaços simbólicos, conseguindo independência financeira na rua 

para formar uma família em casa, já em outros prefere permanecer na rua, valorizando a 

sua independência, conseguida com a emancipação financeira. 

Tais textos se identificam por expressar o desejo do autor de vanguardizar o 

cordel, recriando circunstâncias vivenciadas pela mulher ao longo do século XX  com a 

linguagem  humorística  própria  a  este  gênero. Neste  sentido,  há  uma  fusão  dos  ciclos 

histórico­circunstancial e do cômico­satírico para recriar um perfil feminino atualizado 

conforme  a  época  em  que  o  folhetista  está.  Todavia,  este  olhar  ainda  não  é 

completamente dissociado de uma perspectiva conservadora. O autor continua a usar o 

humor  como  um  artifício  de  composição  de  caricaturas  femininas  segundo  o  olhar 

masculino. Não há, portanto, a intenção de se negar o sistema patriarcal, mas de zombar 

das novas situações que não são vivenciadas normalmente pelo nordestino. 

a) Eu quero ser madamo e casar com feminista 

O  cordel  apresenta  um  olhar  irônico  sobre  a  emancipação  feminina  que  se 

expressa  através  de  um  narrador­personagem  que  vai  se  dedicar  a  definir 

humoristicamente  a  “nova”  posição masculina  numa  família  onde  a mulher  assume  a 

condição de provedora do lar burguês. O deboche se inicia com a seguinte comparação: 

Se as mulheres estão 
Mandando em todos nós 
Quem sou eu para resistir!? 
Eu vou é grudar no cós 
E embarcar de cabeça 
Para não perder a voz.



220 

Pois não quero gritar contra 
O que eu quero é ser madamo! 
Ficar em casa mandando 
E me tornar um bom amo 
E se a patroa me bater, 
Aí então, é que eu gamo! 

Aliás, eu devo logo 
Muito bem esclarecer, 
Madamo não é mordomo!, 
Embora possa parecer 
Pois, mordomo é empregado 
Dono de casa é outro ser. 

Vou entrar na nova moda 
E largar de ser machão 
Deixar de ser nordestino 
Bancando sempre o pagão 
Sustentando e pagando 
As contas, por ser patrão. 

Vou botar agora o anúncio 
Nas páginas do jornal: 
­ Procura­se uma mulher 
Que seja senhorial 
Independente, emancipada. 
E que seja liberal! 

­ Pode ser uma viúva, 
Solteira, divorciada, 
Desquitada, ou mãe de filhos, 
Virgem, mas bem empregada. 
Ou que tenha garantia 
De bens. Ou segurada! 

Darei minha preferência 
A quem é empregadora 
Uma chefa executiva 
De firma bem pagadora 
Como multinacional 
Barnabé ou assessora 

(MAXADO, 1982, pp.1­2). 

Ao longo do século XX, o vocábulo madame foi associado à senhora, patroa, 

dona­de­casa que era  sustentada pelo marido, mas que não  fazia muito esforço  físico, 

tendo  uma  boa  qualidade  de  vida.  O  autor  se  apropria  deste  sentido  para  criar  uma 

caricatura  da  situação  de  ócio  das  esposas  burguesas,  sendo  reinventadas  segundo  a 

vivência masculina. Daí o deboche da capa em que há um marido de calção que recebe 

a esposa, ao chegar da  rua. Há no  texto uma  inversão de papéis  recriada  segundo um 

humor  que  dá  uma  conotação  sarcástica  à  nova  função  da  mulher  como  chefe  de 

família,  quando  é  denominada  de  “senhorial”.  No  cordel,  esta  palavra  alude  a  uma 

esposa que conseguiu uma boa posição  financeira sendo capaz de bancar os caprichos



221 

de um marido sustentado. Há, então, uma ironia em relação ao casamento, idealizado no 

cordel,  o  qual  é  tratado  como um contrato  focado na  troca  de  interesses  de  ambas  as 

partes.  Tanto  que  nas  próximas  estrofes,  o  narrador  vai  enumerar  humoristicamente 

circunstâncias em que o homem vai colocar as “máscaras sociais” da “esposa burguesa” 

para aproveitar­se das regalias acarretadas com a emancipação financeira feminina: 

Prometo ser muito bom 
Dono de casa ou de lar 
Cuidar bem dos seus filhos 
Ou da paz familiar 
Dirigir bem as domésticas 
Ser um madamo exemplar! 

Exigirei da cozinheira 
Quitute bom e gostoso 
Da copeira, tudo limpo 
Arrumado e caprichoso. 
A arrumadeira deverá 
Trazer tudo lustroso. 

A lavadeira seguirá 
Minha ordens de lavar 
Para ter tudo higiênico 
E certinho no passar 
As babás, com os enteados, 
Devem toda atenção dar. 

Pois, tendo bebês pequenos 
Darei sopa e papinha 
Lavarei para tomar sol 
Farei festas e gracinha 
Pois já gosto de criança 
Quando brinca ou engatinha. 

[...] 

A todos dirigirei 
Exigirei o melhor 
A tudo, comandarei 
Para oferecer o maior 
Conforto e comodidade 
Para a parceira­mor 

(MAXADO, 1982, pp.2­3). 

Transforma­se  a  esposa  feminista  na  chefe  de  família  detentora  do  meio  de 

produção  que  repete  o  comportamento  masculino  de  se  dedicar  apenas  ao  espaço 

público para gerar a renda da família, enquanto o marido é apresentado como desejoso 

de cumprir os diversos afazeres domésticos: 

Sempre estarei disposto 
Para o que der e vier



222 

Sempre vou participar 
Se a esposa quiser 
Não vou lhe negar nada 
Nem o que não puder. 

Procurei motivá­la 
Para a boa dormida 
Com o jogo de amor 
Lhe chamando de querida 
Serei um gatinho dócil 
Ou criança obedecida 

(MAXADO, 1982, p.4). 

O  humor  próprio  ao  ciclo  cômico­satírico  é  usado  para  zombar  da  relação 

íntima  entre  conjugues  numa  família  burguesa  às  avessas.  A  encenação  do  narrador 

como  “gatinho dócil” e “criança obedecida” é um deboche à  fragilidade assumida por 

muitas esposas burguesas em alcovas para sustentar emocionalmente os provedores do 

lar. 100 A ironia em relação à associação entre máscara e fragilidade se estende, quando o 

personagem se classifica como “madamo especial” nas estrofes abaixo: 

Saberei falar línguas 
Pra servir de tradutor 
Saboreando as belezas 
E, aos seus pés, me por 
Contentando a amante 
Com surpresas e ardor. 

Pois não sou qualquer homem 
E especial madamo 
Que conhece os seus deveres 
E cioso do que chamo 
Um esposo moderno 
Que se inicia no ramo. 

Terei classe e elegância 
Como deve ter um amado 
Por uma esposa moderna 
Da era do matriarcado 
Pois já me reeduquei 
Pra assumir o meu estado. 

Não perguntarei da sua vida 
E por suas companhias 
Não serei marido chato 
Pois só quero as mordomias 
E acho que as mereço 
Pelas classes e serventias. 

Serei um novo homem 
Um madamo especial 

100 Segundo Lúcia Rocha­Coutinho (1994), a esposa burguesa deveria ser, delicada, gentil, agradável para 
fornecer aos seus esposos o contraponto de uma mulher passiva que colaboraria para que seu conjugue 
não fosse só sexo ativo em casa, mas na sociedade, destacando­se na carreira.



223 

Cuidarei da minha pele 
E aparência facial 
Unhas, cabelos e corpo 
Duma maneira geral 

(MAXADO, 1982, p.5). 

Na construção caricata do marido moderno são  inseridos  traços próprios aos 

de  uma esposa burguesa cuja função é desenvolver hábitos que façam o esposo crescer 

profissionalmente e socialmente. Assim, atitudes de elegância, resignação, adaptação a 

circunstâncias distintas próprias a uma esposa burguesa (ROCHA­COUTINHO, 1994) 

são  abordadas  com  um  humor  de  quem  sabe  que  assume  uma  máscara  social  para 

usufruir do conforto de uma vida de riqueza.  Predomina, então, a intenção do folhetista 

de transformar o estereótipo da boneca de carne, cuja beleza fez da mulher fantoche da 

vontade masculina,  em uma  caricatura, quando se  torna uma máscara social assumida 

pelo homem interessado em explorar o trabalho feminino. 

A mulher  não é alvo do  humor, mas a capacidade de um homem se divertir 

com situações novas impostas e vivenciadas pela mesma (na década de 1980, época em 

que  o  cordel  foi  escrito  segundo marcações  do  texto  poético),  segundo  a  perspectiva 

caricata  do  cordel.  O  importante  é  que  em meio  a  esta  brincadeira, Maxado  oferece, 

para o leitor, alternativas de  família, antes não­prestigiadas no cordel. Este novo olhar 

bem  humorado para  um  novo  conceito  de  família  em  construção  também aparece  no 

folheto O japonês viu o que a baiana tem, do mesmo autor. 

b) O Japonês viu o que a baiana tem



224 

Este cordel torna­se importante na composição da tese ao estabelecer um diálogo 

sutil  com o  tópico A metamorfose do  ventre:  o  filho  demônio,  no  sentido  de  conferir 
uma nova abordagem à temática da mãe solteira. Se no segundo capítulo da tese as mães 

solteiras eram responsáveis pela gestação de bebês demônios que vivenciavam situações 

humorísticas em relação a tipos sociais que fugiam ao modelo de comportamento ditado 

pelo  sistema  patriarcal­católico,  neste  folheto  nem  a  mãe  solteira  é  castigada  pela 

gravidez, nem o filho se torna um demônio a serviço do referido sistema. Há uma nova 

função  do  humor  que  expressa  o  olhar  de  estranhamento  sobre  os  novos  hábitos 

vivenciados  pela  mulher  e,  principalmente,  sobre  o  filho  nascido  do  cruzamento  de 

culturas  distintas,  além  dos  ditados  pelos  valores  patriarcais.  A  definição  do  novo 

enfoque da mãe solteira neste cordel é apresentada na sua introdução: 

Este mundo está mudado 
Ninguém pode compreender 
As mulheres só mandando 
Os homens a obedecer 
Vejam o que vou contar 
E o que foi assuceder. 

Na tendência atual 
Em forma de feminismo 
Uma baiana ousada 
Cheia de determinismo 
Decidiu ter o seu filho 
Sem querer paternalismo. 

Nessa ousadia, seguiu 
As lições duma patrícia 
Nossa Maria Quitéria 
Em coragem e malícia 
Seduziu um japonês 
Com seu olhar de lascívia. 

O japonês coitadinho, 
Caiu em seu argumento 
Não sabendo que a morena 
Tem seu encantamento 
Arranjou mais um mestiço 
Em um íntimo momento 

(MAXADO, 2006, p.1). 

Há,  no  texto,  um  olhar  de  espanto  sobre  as  mudanças  de  comportamento 

vivenciadas  pela  mulher  ao  longo  do  século  XX.  Dentro  desta  abordagem,  o  autor 

popular  faz  uso  da  recriação  do  estereótipo  da  feminista  para  exprimir  novas  atitudes 

femininas que vão inverter as relações de gêneros predominantes no sistema patriarcal.



225 

Assim, estabelece uma  ironia em relação ao desejo feminista de construir uma família 

sozinha  em  um  causo  digno  de  riso,  onde  um  japonês  –  personagem  alienígena  no 

contexto do sertão – é seduzido e rebaixado à condição de sexo fraco, enganado, usado 
e depois abandonado pela protagonista. 

É  nesta  condição  de  mulher  capaz  de  submeter  o  homem  à  sua  força  que  a 

protagonista é comparada à personagem histórica Maria Quitéria, já exaltada pelo autor 

no cordel Quitéria, heroína baiana que virou homem, por assumir um papel militar na 
guerra da  independência,  superando muitos homens  em sua  capacidade de manejar as 

armas, porém sendo incapaz de abalar as bases de uma família patriarcal, já que se casa 

e passa a se dedicar aos afazeres domésticos após a guerra. A personagem deste folheto 

distingue­se de Quitéria, pois  fere este sistema, excluindo a participação masculina no 

processo de criação do filho. Daí a abordagem humorística em relação à concepção da 

criança,  já  que  o  pai  é  seduzido  para  ser  apenas  o  procriador  de  um  mestiço.  Esta 

intenção  é  aprofundada  nas  estrofes  seguintes  em  que  o  autor  popular  brinca  com  a 

relação fugaz entre a baiana e o japonês: 

Ela como é iaiô 
Feita de santo em magia. 
Fez a cultura do Japão 
Se deitar para a Bahia 
E, nisso, a Soteropolis 
Ensina com maestria. 

Pois o Candomblé baiano 
Tem axé universal 
É mais do que o segredo 
Do culto oriental, 
E se ficou na Bahia, 
É mistério ocidental. 

Ela seduz e enfeitiça 
Qualquer um homem durão 
Escolheu o japonês 
Por ter boa educação 
Ela é inteligente 
Não quer dar golpe não. 

A baiana de quem eu falo, 
É a Mônica Catombo, 
Que é a mestra de Português, 
No Estado, é asssombro 
E na alma do nipônico, 
Ela já provocou rombo. 

Ela lhe deu ultimato 
Para ir vê­la e conversar, 
E se ele não fosse, 
Ia lhe telefonar,



226 

Dizendo que estava grávida 
E que ia viajar. 

Ele aceitasse ou não 
O gostoso já estava feito 
E já bole na barriga. 
Bole não, já mete o peito, 
Cabeça, tronco e membros 
A torto e direito. 

O feto parece até 
Lutador de karatê 
Ou então capoerista, 
Conforme se pode ver 
Na foto do ultra­som 
Que dele mandou fazer. 

Assim amigos de Mônica 
Principalmente, da Ribeira 
Já colocaram o nome 
De Matsuo Macaxeira 
E vai ser um samurai, 
Tendo vida cangaceira. 

Pois a mãe é destemida 
E pegou o pai machão. 
Fez como Maria Bonita 
Que segurou Lampião 
E o japonês foi ter 
O seu filho no Sertão. 

Porque ela deu adeus 
E foi pro meio rural. 
Se escondeu numa fazenda 
E logo ordenou geral 
Pra não ser incomodada 
E ter parto natural 

(MAXADO, 2006, pp.2­ 3). 

O cordelista alude à sedução da baiana em relação ao japonês, brincado com a 

forma como a cultura brasileira seduz a oriental. E dentro da cultura brasileira, escolhe o 

candomblé  como  manifestação  baiana,  valorizada  por  ser  um  poderoso  recurso  de 

sedução feminina. Neste sentido, o aspecto demoníaco dado ao candomblé no cordel A 

mulher que deu luz a satanás recebe um enfoque mais  leve,  já que é tratado como um 
traço  da  cultura  baiana que  enfeitiça,  não  só  por  conta  de  suas  práticas mágicas, mas 

porque dá aos seus participantes costumes e hábitos atraentes para o estrangeiro. É este 

novo enfoque para o  intercâmbio entre gêneros e culturas distintas que  faz com que o 

humor  se  sobreponha  a  uma  abordagem  moralizante,  sem  abandonar  um  olhar 

conservador, baseado em hierarquias,  já que o cordelista descreve a associação entre a 

baiana  e  o  japonês  a  partir  de  uma  relação  binária,  em que um grupo  se  sobrepõe  ao



227 

outro. A baiana seduz o  japonês porque a sua cultura se  impõe sobre a do oriental no 

jogo  de  sedução  do  sexo.  Por  trás  do  humor,  há  a  expressão  de um  jogo  de poderes, 

transformado  em  uma  brincadeira  pelo  autor,  quando  desconstrói  as  relações 

cristalizadas entre a brasileira e o estrangeiro no imaginário popular. 

Se  nos  cordéis  do  segundo  capítulo  foi  observado  que  a  gravidez  das  mães 

solteiras é descrita como um presságio do nascimento de um monstro, neste folheto há 

uma desconstrução do conceito do filho de uma mãe solteira, à medida que a definição 

de monstro  é  trocada  pela  de mestiço. Neste  sentido,  o  teor  dramático  próprio  a  um 

enfoque  moralizante  é  deslocado  pelo  humor  em  relação  ao  perfil  de  um  filho  na 

fronteira  entre  culturas.  São  justapostas  características  orientais  e  ocidentais  em  um 

mesmo comportamento que desconstrói a  visão  negativa do híbrido, comparado a um 

bebê menino­animal. Assim, a capa do cordel cria uma caricatura das gestações a partir 

da  mistura  de  culturas,  pintando  a  imagem  de  uma  barriga  onde  há  chutes  fortes 

comparados, ao longo da narrativa, a golpes híbridos, ao mesmo tempo, de karatê e de 

capoeira. Há, portanto, um humor que pretende registrar novas relações entre brasileiros 

e estrangeiros surgidas no Nordeste, fazendo o leitor ler o novo admitindo que ele está 

acontecendo  e  que  gera  situações  engraçadas  porque  são  diferentes  das  contadas 

constantemente  no  cordel.  Predomina  no  texto,  então,  o  olhar  do  passado  que  busca 

presentificar as circunstâncias através do humor. Por  isso, o  filho mestiço passa a  ser 

um trickster cujas peripécias recebem um novo enfoque no cordel, mais positivo: 

Enfim nasceu o rebento 
Em um parto engachado 
Saiu falando alto 
Porém de olho fechado. 
Deu logo um cangapé 
Na água em que foi lavado. 

Quem cortou, foi ele mesmo 
O cordão umbelical 
Com um golpe de karatê 
Para a mãe não passar mal 
Esta lhe deu logo o peito 
Pelo instinto maternal. 

Saltou do alto do busto 
Caindo em pé inclinado 
Como quem luta Sumô 
Sendo um peso pesado 
Desafiando a babá 
Com o seu ar espantado. 

Apesar do seu tamanho 
E a crescente gordura,



228 

Matsuo quase não tinha 
A binga, que era sua, 
Mas a voz era potente 
Grossa e de muita altura. 

Não se explica o por quê 
De tal desenvolvimento 
Se foi os frutos da terra 
Ou do leite de fermento, 
Pois a sua mãe tomou coalhada 
E fuba como alimento. 

[...] 

Treinava seu karatê 
No meio de todo gado. 
Baixando chifre de boi 
E fazendo touro areado, 
Uma vez, um marruá 
Foi morto ali esmurrado 

[...] 

Ali chamava a atenção 
Pelo tamanho e pelo porte. 
Uma vez, capoerista 
Desejou lhe dar um corte 
E fazer a sua fama 
Em cima do rapaz forte. 

Gingou e deu sua benção 
Nos peitos deste gigante 
Mas quebrou logo o pé. 
Não foi mais desafiante 
E lhe pediu mil desculpas 
Para ele não ir avante. 

Logo ele foi descoberto 
Por uma tal turista japa 
Quando viu ele mandar 
Contra ônibus um tapa 
Ao lhe bater lá na Lapa. 

No Japão, ele fez fila 
Para lutar Sumo 
Vem gente até da Coréia 
Mas na frente desabou. 
Ficou sendo campeão 
E então se aposentou 

(MAXADO, 2006, pp. 4­7). 

No tópico A metamorfose do ventre: o filho demônio, o filho concebido de uma 
mãe solteira tem o comportamento de um trickster porque suas peripécias representam o 
comportamento do filho do diabo cuja irreverência aparece para chocar o público leitor 

conservador.  Neste  sentido,  o  riso  é  gerado  baseado  no  lema  medieval  do  ridendo



229 

castigat  more  em  que  o  público  deve  aprender  rindo  a  não  repetir  erros  morais 
criticados pela sociedade. No cordel O japonês viu o que é a que a baiana tem, o riso 

afasta­se  de  um  propósito  moralizante.  A  intenção  é  que  o  leitor  se  deleite  com  as 

peripécias do filho nascido em uma época cujos novos costumes gerados da mistura de 

culturas  não  são  negados,  mas  tratados  como  engraçados  por  serem  expressões 

diferentes de brasilidade. É, nesta perspectiva, que o filho da mãe solteira se torna um 

novo  trickster.  É  um  personagem  cujas  peripécias  provocam  situações  engraçadas 
devido ao exagero de abordagem própria à linguagem do cordel. 

Este exagero fundamenta um humor que recria circunstâncias e temáticas novas, 

mas presentificadas com um olhar ainda preso ao passado. O cordelista repete o humor 

referente  aos  partos  de  mães  solteiras,  quando  o  filho  já  nasce  tendo  uma  postura 

debochada em relação ao contexto onde está inserido. Todavia, dá uma nova abordagem 

ao comportamento irreverente deste filho: suas peripécias se tornam engraçadas porque 

possuem as atitudes de um samurai adaptadas a um espaço nordestino, quando já nasce 

emitindo os gritos de  luta e dando golpes  na água onde  foi parido e  no cordão que o 

ligava  a  sua  mãe.  As  peripécias  se  tornam  mais  atraentes,  quando  o  espaço  de 

treinamento  do  mestiço  passa  a  ser  o  sertão.  Nessas  situações,  o  cordel  adapta  o 

estrangeiro à sua realidade. Ao invés dos adversários do mestiço ser lutadores orientais, 

passam  a  ser  bois  no  sertão  e  um  capoeirista  em  Salvador.  Assim,  o  personagem 

caminha do rural para o urbano, vivenciando circunstâncias em que culturas convivem e 

se  imbricam. A própria descrição do mestiço brinca com a  fusão de  traços orientais  e 

ocidentais,  já que o poeta popular  faz piada com o órgão sexual  japonês, aludindo ao 

pequeno tamanho frente à potência de sua voz, associada a uma alimentação brasileira. 

Há,  portanto,  um  mestiço  que  se  encontra  numa  situação  de  fronteiras  que  lhe 

proporciona  tornar­se  o  personagem  trickster  que  vivencia  situações  engraçadas  por 
conta desta sua condição híbrida. 

O cordel O japonês viu o que a baiana tem dá ainda uma nova abordagem em 
relação ao pretexto, ao desenvolvimento e ao resultado de uma gravidez de mãe solteira. 

Do mesmo modo que acontece com os cordéis do tópico A metamorfose do ventre: o 
filho demônio, o protagonista do texto é o filho resultante de uma família diferente da de 
bases patriarcais. E, como ocorre nos cordéis do segundo capítulo, o autor avalia a mãe 

pelas  atitudes  do  filho.  Contudo,  não  a  condena,  mas  lhe  dá  uma  nova  abordagem, 

quando  deixa  de  tratar  o  seu  filho  como  o  monstro  social  para  abordá­lo  como  um 

indivíduo diferente, gerado a partir de novos costumes.



230 

Portanto, este folheto racha uma cadeia de textos onde a maternidade solitária é 

julgada  e  condenada  e  passa  a  enfocar  a  mãe  solteira  como  a  geradora  de  um  novo 

conceito de brasileiro cujas peripécias são recriadas através de um humor o qual revela 

que  a  abordagem  do  autor  popular  está  na  fronteira  entre  o  passado  e  o  presente, 

sinalizando  ainda  para  um  futuro.  Ao  mesmo  tempo  em  que  registra  novos  hábitos, 

ainda os transforma em caricatura por certo estranhamento sobre o diferente. O último 

cordel  de Franklin Maxado  analisado  neste  tópico,  refere­se  a  um  novo olhar  sobre  a 

feminista sem a ligação com o conceito de família. 

c) As aventuras duma doutora carioca e feminista ou a mulher do século XXI. 

Neste folheto, a mulher, de fato, se torna o objeto de análise do poeta, já que nos 

dois cordéis anteriores ele narra o comportamento feminino a partir dos efeitos causados 

bem figuras masculinas, dando novos papéis ao esposo e ao filho de uma feminista. O 

primeiro  diferencial  deste  texto  é  a  presença de uma dedicatória  no  subtítulo,  recurso 

estético  incomum  nos  cordéis  que  seguem  um  formato  tradicional.  O  autor  dedica  o 

texto  à  doutora  Márcia  Moura,  que  provavelmente  é  a  fonte  de  inspiração  para  a 

composição da personagem, apresentada nas primeiras estrofes: 

O mundo está mudado 
E vai mudar muito mais. 
Nada é ignorado. 
Qualquer coisa não é demais.



231 

O que é avançado hoje, 
Amanhã fica para trás. 

Quem diz isso não sou eu, 
Se assuntarmos o presente. 
Por isso, vou descrever 
As aventuras para frente 
Da doutora carioca 
Feminista consciente. 

Ela é pequenina, 
Magrinha e abusada. 
Não respeita cabra macho 
Quanto mais mulher tapada. 
Mete o dedo pela cara 
E até sai na porrada. 

Fica na ponta dos pés, 
Afrontando o semelhante, 
Se confia em não sei quê 
Pra testar até gigante. 
E, sempre que aparece, 
Ostenta um ar triunfante. 

Mas vamos deixar de papo 
E falar da tal Graça, 
A doutora feminista 
Que toma até cachaça. 
Competente no trabalho 
Mas sai nua até na praça 

(MAXADO, 1985, p.1). 

Os  novos  costumes  femininos  são  assimilados  pelos  olhos  do  autor  e 

transformados  em  motivos  de  riso  de  um  público  apto  a  ler  um  estereótipo  de  uma 

imagem de mulher diferente das encontradas no Nordeste. Para tanto, o poeta compõe 

um  título  cuja  pretensão  é  de  enumerar  peripécias  que  definem  o  perfil  de  uma 

feminista, que tem a atitude ativa do sexo forte, sem abdicar de viver intensamente a sua 

sexualidade.  Com  este  intuito,  a  narração  é  iniciada,  descrevendo  o  desenvolvimento 

sexual  e  profissional  da  protagonista  a  fim  de  que  sejam  reveladas  situações  e 

considerações  acerca  de  sua  vivência.  A  tentativa  de  registro  liga­se  à  proposta  de 

apresentação  de  novas  circunstâncias  vivenciadas  pela  mulher,  como  ocorre  no  ciclo 

circunstancial­histórico.  Todavia,  esta  intenção  é  traída  pela  forma  como  o 

comportamento  sexual  da  protagonista  é  abordado  com  o  deboche  próprio  ao  ciclo 

cômico. Assim, o cordel tenta se vanguardizar, sem se desligar de um olhar arcaizante, 

pois o humor colabora para que seja dado um enfoque caricato em relação à mulher e ao 

seu papel na sociedade. A primeira abordagem humorística refere­se à relação no texto 

entre os pais e a filha, observada nas estrofes abaixo:



232 

Ela nasceu lá no Rio, 
Que é muito internacional, 
Recebendo os forasteiros 
Na sua grande capital. 
E, assim, a sua família 
Era muito liberal. 

Seus pais não tinham segredo 
Para a sua orientação. 
Aos 09, já tinha menstruação 
E já sabia de tudo 
Para evitar concepção. 

Já praticava o sexo 
Como esporte sanitário, 
Seus pais lhe não perturbavam, 
Davam exemplo libertário, 
Só exigiam o estudo, 
O mais era secundário. 

“Qualquer prazer me diverte” 
Foi esta a sua formação, 
Dá duro na Medicina, 
Mas gosta da curtição, 
E nesta, saia da frente 
Sem a moralização. 

Não quer o casamento sério 
Quanto mais o casamento. 
O negócio é aproveitar 
O prazer no seu momento 
“Amanhã é outro dia” 
Este é o seu pensamento 

(MAXADO, 1985, p. 2). 

Se na maioria dos cordéis do século XX, os pais  impõem uma reserva feminina 

na relação com o seu corpo, neste folheto tornam­se cúmplices da filha na experiência 

de descoberta de sua sexualidade, incentivando­a a conseguir uma emancipação pessoal 

e sexual através do estudo e do trabalho. Os valores transmitidos pelas figuras paternas 

estão  de  acordo  com  uma  nova  postura  da  família,  influenciada  por  princípios 

feministas que incentivam o prazer, a independência e a emancipação feminina através 

do trabalho (ALVES; PINTAGUY, 1991).   Contudo, é uma família abordada segundo 

um prisma caricato. O autor se utiliza do humor e de certo duplo sentido para explicar 

como  a  filha  aprende  com os  pais  na  infância  a  banalizar  o  sexo,  praticando­o  como 

“esporte sanitário”. O texto, então, oscila entre o deboche e o registro de novos hábitos, 

quando é descrita a iniciação sexual da personagem através do excesso, transformando 

uma  fase  de  descoberta  do  corpo  e  de  seus  prazeres  em  uma  época  em  que  são 

enumeradas  situações  de  libertinagem.  Assim,  a  abordagem  humorística  das



233 

circunstâncias é utilizada para produzir o deleite em um público que se diverte com a 

apresentação de situações caricatas. É com este intuito que é enumerada uma seqüência 

de circunstâncias vivenciadas pela feminista. 

A emancipação financeira é um dos temas comuns no discurso feminista que 

afirma  o  direito  à  mulher  de  ter  uma  conduta  que  não  esteja  submetida  à  vontade 

masculina.  O  autor  popular  se  apropria  deste  discurso  para  compor  o  perfil  de  uma 

protagonista que nega os  relacionamentos, baseados na  imposição do desejo do corpo 

do  homem  sobre  a  mulher.  Todavia,  as  experiências  sexuais  da  personagem  ainda 

ocorrem dentro de um sistema de relações onde ainda predomina o exercício de poder 

de um corpo sobre o outro, como é observado nas estrofes seguintes: 

Quer vencer os preconceitos. 
Se cuida no visual. 
Procura ganhar dinheiro 
Para ter o seu capital. 
Pagar a sua despesa 
Para fugir do patronal. 

Porta seu talão de cheques 
Como arma de defesa 
E também do seu ataque, 
Dependendo da esperteza. 
Mostra assim o seu poder 
Com toda a sua fortaleza. 

Pois detesta o machismo 
Do homem e do sapatão. 
Chama logo, para a cama, 
O cara que é machão, 
Pra deixá­lo só no gozo 
E fazer a sua gozação. 

Daí o machista pensar 
Que então a dominou, 
Pois ela não tem vergonha 
De gritar quando gozou. 
E, quando vai botar a banca, 
Ela o nome já riscou 

(MAXADO, 1985, p.3). 

A protagonista se utiliza do talão de cheque como arma de defesa e de ataque, 

a  fim  de  que  o  dinheiro  lhe  proporcione  uma  posição  de  respeito  na  sociedade 

capitalista. Ao atacar e se defender com o dinheiro, admite que a sociedade se realiza 

como um jogo de forças e não tenta mudar este sistema, mas se adequar a ele. Assim, de 

certa  forma,  carnavaliza  o  sistema patriarcalista,  sem derrubá­lo. Critica  o machismo, 

mas o repete às avessas, quando o seu prazer está associado ao poder que seu corpo  e



234 

mando exerce sobre o outro. A relação entre corpos ainda é marcada por uma disputa 

cujo prazer está na  vitória de um desejo  sobre o outro. A  intenção do cordelista é de 

zombar deste desejo, dando­lhe uma roupagem caricata, quando, nas estrofes abaixo, a 

busca  do  prazer  feminino  é  descrita  com  a  linguagem  debochada  própria  ao  ciclo 

cômico­satírico: 

Assim, no seu vagismo, 
Não respeita coisa dura, 
Seja grande, grossa e fina 
Deixa o cabra na amargura 
E se ele gosta de doce, 
logo entrega a rapadura. 

Tanto faz cara solteiro, 
Rapaz ou homem casado. 
Gosta mais de receber 
E do prazer de ter dado. 
Não têm as conseqüências. 
Tudo seu é escolado 

(MAXADO, 1985, pp. 3­4). 

O  erotismo  é  apresentado  com  metáforas  vulgares  para  que  a  expressão  do 

desejo sexual feminino seja transformada em um excesso que só pode ser digerido pelo 

público  através  da  caricatura.  Desta  forma,  situações  onde  a  mulher  seduz  parceiros 

diferentes  são  transformadas  em  circunstâncias  cômicas  em  que  é  apresentada  uma 

devoradora de sexos masculinos que dá uma nova roupagem ao conceito de personagem 

fruta.  O  sexo  da  protagonista  ainda  é  um  objeto  de  consumo  do  outro.  Tanto  que  é 

comparado a uma rapadura doce apta a ser saboreada. Todavia, o ato de ser “comida” 

recebe um enfoque distinto. Embora ainda haja a linguagem debochada para a descrição 

da relação sexual, presente em outros cordéis do segundo capítulo, o humor se efetiva 

de  modo  diferente.  A  personagem  não  é  só  objeto  de  prazer,  mas  também  sujeito. 

Assim,  o  ato  de  ser  devorada  não  humilha  a  protagonista,  como  acontece  com  as 

personagens  coadjuvantes  do  folheto  A  moça  que  virou  porca,  porque  ela  também 
“devora” o outro e sente prazer com isso. O problema é que esta vontade de ter prazer é 

descrita com excesso, que gera o deboche, quando o folhetista afirma que a protagonista 

não  respeita  nem  as  normas  de  casamento  para  escolher  um  parceiro.  Esta  ironia 

confunde­se com a voz do  leitor do cordel,  representada pela da  sociedade na estrofe 

abaixo: 

Muitos a acham devassa, 
Prostituta e sem moral 
Não faz disso profissão,



235 

Por isso é natural. 
Na sua filosofia 
Está a onda atual 

(MAXADO, 1985, p. 4). 

Alguns  cordelistas  associam  o  conceito  de  feminista  aos  estereótipos  da 

“devassa” ou “prostituta”. Neste caso, o folhetista não se posiciona, mas deixa implícito 

que  há  interpretações  negativas  em  relação  aos  novos  hábitos  femininos.  Assim,  o 

humor se torna um artifício usado para que o artista exponha a existência de um público 

heterogêneo que ao mesmo tempo em que condena algumas condutas da personagem, se 

satisfaz  com  suas  peripécias,  ao  abordá­las  de  modo  caricato.  É  por  isso  que  a 

linguagem debochada é um recurso relevante na composição do texto. Pode servir como 

instrumento  de deleite  para  aqueles  que  ainda  estão  presos  a  valores  conservadores  e 

como  artifício  de  registro  de  novas  situações  vivenciadas  pela  mulher.  Entre  elas, 

destaca­se, no trecho abaixo, a emancipação através de uma profissão, que não deixa de 

ser um novo olhar positivo em relação à liberdade feminina no contexto do cordel: 

Sua profissão é médica, 
Para isso, foi criada 
Preferiu ser liberal 
E não dá para ser casada. 
Ou ser de prendas domésticas. 
Por isso é liberada. 

Ganha bem no consultório, 
Onde é especialista. 
Já fez a fama e a clientela 
Ali na zona sulista 
Se preocupa em acerto 
É doutora humanista. 

Não explora o paciente. 
Até dá medicamento. 
Fora dali, ela é calma 
E tem seu refinamento 
Gosta de suave música 
Come com comedimento 

(MAXADO, 1985, p.5). 

O perfil da personagem está de acordo com um dos princípios feministas de que a 

mulher  consegue  a  emancipação  através  do  trabalho,  que  lhe  proporciona  o  respeito 

social  e  uma  nova  relação  com  a  rua.  Em  outro  momento,  são  citados  dois  direitos 

defendidos pelas feministas nas estrofes abaixo:



236 

Se defende com o DIU 
E, assim, não engravida. 
Pode receber sem grilos 
E gozar a sua vida. 
Pratica o seu ripismo. 
E, dela, ninguém duvida. 

[...] 

Vezes em que engravidou, 
Sem ligar saber de quem. 
Abortou por não querer 
Ter um filho de alguém. 
Quando quiser, ela escolhe 
O sêmem que lhe convém. 

E faz em laboratório, 
Escolhendo as qualidades. 
Se preto, branco ou mestiço. 
Com suas capacidades 
Assume a mãe solteira 
Sem cobrar paternidades 

(MAXADO, 1985, pp. 4­7). 

O folhetista alude ao uso do método anticoncepcional e da inseminação artificial 

como conquistas da mulher acarretadas com a sua emancipação. Contudo, dá ao aborto 

um enfoque caricato, relendo os princípios feministas conforme um olhar pejorativo. O 

feminismo  advoga  o  aborto  livre,  mas  não  o  defende  como  método  conceptivo 

(ALVES; PINTAGUY, 1991). Este tema recebe abordagens diferenciadas por diversas 

feministas e há algumas que se posicionam conforme o discurso de Simone de Beauvoir 

(1980, p.255), quando afirma que não é verdade que o aborto seja um assassínio, mas 

que  “não  pode  ser  assimilado  a  uma  simples  prática  anticoncepcional;  houve  um 

acontecimento  que  é  um  começo  absoluto  e  cujo  desenvolvimento  se  detém”. Assim, 

um tema delicado torna­se pejorativo, quando o cordelista  identifica o comportamento 

da personagem com a defesa da prática do aborto de modo indiscriminado e associa as 

suas  práticas  excessivas  de  prazer  à  máxima  feminista  “nosso  corpo  nos  pertence” 

(SCAVONE, 2008). 

Desta forma, por vezes as  idéias de liberdade da personagem são revertidas em 

libertinagem,  criando­se  uma  caricatura  do  feminismo  que  proporciona  ao  leitor 

conservador  conclusões  negativas  expressas  no  riso  referente  às  peripécias  excessivas 

da  protagonista.  Nesta  etapa  do  texto,  o  humor  se  afasta  do  propósito  de  registrar 

hábitos  para  aproximar­se  da  pretensão medieval  do  rir  para  corrigir  os  costumes.  É



237 

necessário  que os  leitores  riam da vida  libertina da protagonista para que não  repitam 

seus costumes,  tratando­os como hábitos “diferentes” que só podem ser contemplados 

através do riso. Maxado oscila, portanto, do registro para o deboche. 

É por conta desta atitude ambígua do autor popular que cordel  fragmenta uma 

cadeia  de  textos,  sem  libertar­se  completamente  de  seus  princípios,  pois  o  cordelista 

tenta registrar novos hábitos, mas acaba sucumbindo a uma abordagem satírica desses 

mesmos  costumes. Não  há  uma  recriação  da mulher  que  adere  ao  feminismo,  mas  a 

caricatura  de  seus  princípios,  realizada  por  conta  da  abordagem  do  poeta  estar  numa 

situação de fronteiras. Ao mesmo tempo em que preserva valores conservadores, avança 

e se vanguardiza, quando efetiva uma crítica à sociedade e à época em que está inserido 

(FERREIRA,  1979).  Deste  modo,  por  mais  que  as  peripécias  da  feminista  busquem 

desconstruir valores patriarcais, eles não são negados, mas reafirmados através do riso 

do leitor em relação a estas mesmas situações.  O folhetista ainda brinca com o tabu da 

virgindade, como é observado nas estrofes abaixo: 

Não se sabe quando perdeu 
O que chamam de virgindade, 
Pois, desde pequena, teve 
Meninos em enormidade. 
Também não acha importante 
Se manter na castidade. 

O sexo é como comer, 
Beber, dormir, urinar, 
É uma função corpórea, 
Que deve se praticar, 
Sob pena de perdê­la, 
Ou então de atrofiar 

(MAXADO, 1985, pp. 6­7). 

O cordelista recria com humor um princípio feminista de combate à contenção da 

experiência sexual feminina imposta pelo discurso do duplo modelo moral, que define a 

sexualidade  feminina  pela  limitação  e  a  masculina  pelo  desempenho  (ALVES; 

PINTAGUY, 1991, p.60). No texto, há uma inversão de papéis.  A mulher é quem tem 

um alto desempenho sexual desde a infância, tendo parceiros “em excesso”. A máxima 

do feminismo de que a função biológica do sexo feminino seja revertida em puro prazer 

sexual é transformada em exagero. A feminista passa a ser o tipo social cuja marca é a 

busca do prazer; no entanto, o prazer feminino ainda é um tabu no imaginário popular. 

A brincadeira em relação aos hábitos das feministas se estende quando o autor apresenta 

outra situação de inversão de papéis:



238 

Gosta de ser mulher fêmea 
Sem essa de lesbianismo. 
Porém, não é tolerante 
Com os tipos de machismos. 
Ela dá flores pra homens 
Que caem no romantismo 

(MAXADO, 1985, p. 6). 

A  personagem  é  quem  dá  flores  ao  homem  em  retribuição  a  uma  delicadeza 

masculina. Neste exemplo, a protagonista  repete um comportamento masculino, a  fim 

de que seja evidenciado que ainda há no Nordeste uma divisão de papéis em que o sexo 

frágil é quem recebe as flores e o forte quem as dá. Não há, então, uma ruptura com as 

hierarquias,  mas  uma  zombaria  que  as  perpetua.  Assim,  a  visão  de  sexo  presente  no 

texto está de acordo com as idéias de Michel Foucault (2006, p.93), quando afirma que 

“o sexo se decifra a partir da sua relação com a lei”. Neste sentido, o discurso veicula e 

produz a lei. Entregar flores é um tipo de código que serve a um discurso que delimita 

papéis  em  que  a  mulher  exerce  a  função  de  sujeito  ativo  na  sedução  e  o  homem, 

passivo.  Há,  então,  uma  recriação  de  um  dispositivo  de  sexualidade,  à  medida  que 

engendra  “uma  extensão  permanente  dos  domínios  e  das  formas  de  controle” 

(FOUCAULT, 2006, p.117). Seduzir o corpo masculino significa não só dar prazer ao 

outro, mas, sobretudo, produzir prazer para si, pois o corpo do outro passa a ser fonte de 

exercício  de poder. Todavia,  este  processo  de  sedução  que  envolve prazer  e  poder  só 

pode ser recriado no texto através do deboche. O  domínio do corpo feminino sobre o 

masculino é transformado numa caricatura das relações patriarcais ainda sobreviventes 

em fins do século XX. 

A  influência  de  valores  patriarcais  na  constituição  do  texto  torna­se  mais 

explícita quando é colocada na xilogravura a  imagem de Cristo fechando os olhos. Os 

olhos do Cristo redentor representam os das pessoas incluídas no grupo de leitores que 

ainda  se  constrangem  com  as  peripécias  sexuais  da  personagem,  ao  manter  relações 

íntimas com um amante (por sinal, outro indivíduo japonês) diante do Corcovado. No 

texto poético o mesmo se evidencia nestas estrofes: 

Fez corar a pedra do Cristo 
De vergonha com o quadro 
Dela embolando com o nipo 
Ali, em frente ao seu adro, 
Que o Rio foi aos 60 
Graus de acalorado.



239 

De saber de tudo agora 
E passar por emoções 
Ela, no fogo dos 30 
Deseja situações 
Mais quentes e mais exóticas 
Fora de todos os padrões 

(MAXADO, 1985, p. 9). 

O  constrangimento  simbólico  do Cristo  Redentor  prova  que  o  comportamento 

feminista é considerado ainda atípico dentro do sistema de relações da grande maioria 

dos cordéis de fins do século XX. O folhetista parece afirmar compreender as mudanças 

do  referido  momento  histórico,  mas  não  as  deixa  de  transmitir  através  do  humor 

caricato. Assim,  a  tentativa  de  registrar mudanças  de  hábitos  femininos  é  traída  pelo 

exagero,  próprio  à  linguagem  do  cordel,  que  transforma  movimentos  históricos  em 

motivo de deboche. 

3.2 Os olhares da mulher  sobre a mulher  no cordel 

No  século XXI,  as  poetisas  começam  a  tematizar  novas  situações  vivenciadas 

pela  mulher  no  cordel.  É  um  novo  olhar  da  mulher  sobre  a  mulher  no  folheto  que 

acarretará  duas  posições  diferentes:  a  primeira,  a  daquelas  cordelistas  que  usam  a 

linguagem tradicional do cordel para relatar situações engraçadas vividas por mulheres, 

quando de certa forma endossam – mesmo que com ironia por vezes autoconsciente – as 

normas do sistema patriarcal em que vivem. A segunda posição pode ser exemplificada 

nas obras daquelas folhetistas que abandonam o humor para criar textos que se utilizam 

de uma nova linguagem em relação ao universo feminino, que chega mesmo a renovar o 

imaginário  das  formas  e  convenções  do  cordel  tradicional  nordestino.  Da  primeira 

vertente,  escolhemos  como  exemplos  os  folhetos  da  paraibana Maria  Goldelivie;  da 

segunda, da cearense Salete Maria. 

3.2.1 A sátira feminina a um sistema patriarcal 

Maria Goldelivie é uma escritora campinense que se dedica a criar narrativas que 

satirizam  tabus  e  normas  patriarcais.  Em  seus  enredos,  a  autora  não  nega  a 

sobrevivência  de  valores  patriarcais  no  imaginário  nordestino, mas  mostra  que  certos



240 

conceitos  não  são  tão  fixos  e  inabaláveis,  podendo  ser  relidos  por  um  olhar  crítico  e 

autoral ao mesmo tempo. 

Nos  textos, há um humor que ambiguamente perpetua e  reage ao patriarcalismo. 

Perpetua  porque  as  personagens  baseiam  suas  experiências  em  paradigmas  de 

comportamento  patriarcal;  reage,  porque  essas  experiências  são  variações  desses 

mesmos  paradigmas  que  trazem  novas  relações  entre  gêneros  que,  progressivamente, 

vão  rachando o  discurso    da opressão  em  busca  de novas  relações,  não  só  ficcionais, 

como também afetivas e de cidadania. 

a) Ô Mulher desnaturada 

Neste  cordel,  há  uma  ironia  em  relação  ao machismo do  homem  nordestino 

que,  desde  o  início  do  século  XX,  nem  sempre  concretiza  em  casa  o  discurso  que 

divulga  na  rua.  O  personagem  masculino  escolhido  para  tal  enfoque  é  Xerém,  cujo 

perfil  apresentado  no  início  do  texto  comprova  a  pretensão  da  autora  de  zombar  do 

estereótipo do chefe de família que se propõe a se casar com uma mulher virgem, mas, 

quando  tem  a  sua  intenção  frustrada,  não  consegue  abandoná­la.  Daí  a  ironia  criada 

através da relação entre título e xilogravura (o marido que faz a mala para partir mas é 

incapaz  disso).  O  título,  além  de  dar  ritmo  ao  texto  (mote),  representa  a  fala  do 

protagonista que reclama da esposa, porém nunca consegue deixá­la e por em prática os 

valores burgueses entrevistos na percepção de que o casamento é o objetivo máximo da



241 

mulher e que, por conta disso, ela deve se manter virgem e casta, caso não queira ser 

devolvida  pelo  marido  e  incluída  na  classe  das  mulheres  consideradas  “fáceis” 

(ROCHA­COUTINHO,  2006,  pp.107­108).  Neste  sentido,  a    rejeição  da  mulher 

deflorada associa­se à negação de uma mercadoria já usada. A virgindade é comparada 

a  um status  dado  à  figura  feminina,  identificada  a  um objeto  comprado pelo marido, 
cujo valor é identificado com a “pureza” do seu corpo. 

O  cordel  divide­se  em  duas  etapas:  na  primeira,  há  a  apresentação  do 

comportamento  severo  do  protagonista  e,  na  segunda,  a  desconstrução  deste  perfil 

conservador, após o casamento. Nas estrofes seguintes, são apresentados alguns traços 

de comportamento e intenções machistas do personagem satirizado: 

Cabra rústico e corajoso 
Foi assim que se criou. 
Preguiça o homem não tinha 
Por isso só prosperou 
De biscates em biscates 
O seu dinheiro aumentou. 

Foi servente de pedreiro, 
Pipoqueiro, encanador, 
De faxineiro de loja 
Passou logo a vendedor 
Em pouco tempo XERÉM 
Era um grande corretor. 

Já contava com uns trinta anos 
E queria se casar 
Tinha casa e dinheiro 
Seria fácil encontrar 
Uma mulher virtuosa 
Que o quisesse desposar. 

Era devoto da Igreja 
E mais carola ficou 
Queria “achar” u’a moça 
Que na fé se batizou 
E SER O PRIMEIRO homem 
Que em seu corpo tocou. 

Foi aí que conheceu 
Uma morena faceira 
De família muito pobre 
Mas gente trabalhadeira 
Tinha o nome de EMÍLIA 
E era grande doceira. 

Ficou sabendo que EMÍLIA 
Só um rapaz namorou 
E foi um namorado rápido 
Que logo, logo acabou 
Depois outro namorado



242 

A moça não procurou. 

Certa manhã de Domingo 
Foi a igreja rezar 
De longe avistou Emília 
Ocupada a trabalhar 
Vendendo docinhos aos 
Que estavam a passear 

(GOLDELIVIE, 2004, pp. 1­3). 

O perfil do personagem assemelha­se ao de um burguês que “combina poupança 

e  avidez  de  lucro  à  propensão  de  converter  a  acumulação  de  riqueza  em  fonte  de 

independência e de poder” (FERNANDES, 1975, pp. 19­20). Trata­se, portanto, de um 

“burguês negociante” cujo comportamento no folheto limita­se a trabalhar para crescer 

profissionalmente  e  sustentar  uma  esposa.  No  texto,  a  fragilidade  feminina  está 

associada ao tabu da virgindade apoiado por um discurso católico. O personagem define 

uma mulher virtuosa como aquela que não foi tocada por outro homem e, logo, que será 

digna  de  compor  uma  família  cristã  submetida  ao  pulso  masculino.  O  perfil  da 

personagem  escolhida  pelo  protagonista  aparenta  ter  características  próximas  das 

valorizadas por um sistema burguês: é reservada, cristã e sobrevive a partir de trabalhos 

domésticos. No entanto, estas qualidades tornam­se ínfimas para o protagonista, quando 

descobre que a esposa perdeu a virgindade antes da noite de lua de mel: 

XERÉM excitado quis 
O “folguedo” começar. 
­ Tenha calma meu querido 
Um banho eu quero tomar 
Já, já voltarei cheirosa 
Pra “coisa” se consumar. 

­ Quando voltou para o quarto 
XERÉM logo se apressou 
Abraçou­a com carinho 
Com mais carinho falou: 
­ Dá­me a tua virgindade 
Foi à luz e apagou... 

Coronel Alfredo Andrade 
Acordou de madrugada; 
Quem seria aquela hora 
Batendo em sua morada? 
Foi atender o importuno 
Com a escopeta armada. 

Mas quando ele abriu a porta 
Se deparou com XERÉM 
Que chorava igual a criança 
Quando quer leite e não tem. 
­ O que foi que aconteceu?



243 

A comadre não tá bem? 

­ Chorando o rapaz falou: 
­ Ô MULHER DESNATURADA! 
Imagine seu Doutor 
Ela já é deshonrada 
Fingia que era donzela 
Mas já tinha sido usada. 

­ Eu preparei a nossa casa 
Comprei tudo direitinho 
Não faz vergonha a ninguém 
Visitar o nosso NINHO 
E aquela DESNATURADA 
Deu a outro o PASSARINHO. 

­ E veio dizer para mim 
Que foi coisa do passado; 
Quando era bem novinha 
Arranjou um namorado 
Um cabra muito metido 
A valentão e tarado. 

­ Eu quero um advogado 
Pra o casamento anular 
Pois não vou comer num prato 
Que o outro esteve a babar 
Ô MULHER DESNATURADA 
Essa que fui arranjar. 

Tenha calma homem de Deus 
Deixe EMÍLIA lhe explicar 
Se foi erro do passado 
Não vale a pena brigar 
Toda ofensa tem desculpa 
Pra quem sabe perdoar. 

[...] 

Foram acordar o Doutor 
Pra contar o ocorrido, 
XERÉM falava aos soluços 
O que tinha acontecido 
E o coronel do seu lado 
Consolava o desvalido. 

Doutor AGRIPINO ouviu 
O que o “traído” falou 
E lhe disse: Tenha calma, 
Pelo que você contou 
A moça não traiu 
Ela só não revelou... 

E não revelou por medo 
De ser mal interpretada 
Pois se tivesse contado 
Não seria perdoada 
E ficaria para sempre 
Uma mulher mal falada.



244 

Xerém ouvia o doutor. 
Sem mesmo pestanejar, 
Deixar a nulher que amava 
Era ruim de agüentar 
Mas com o orgulho ferido 
Não dava pra perdoar. 

Os três irmãos foram juntos 
Para a casa do “ traído” 
Lá EMÍLIA derramava 
Um pranto muito sentido 
Lamentando de verdade 
O que tinha acontecido. 

­ A mulher ajoelhada 
Rezava a Virgem Maria 
Pedindo aos céus proteção 
Para o que enfrentaria 
Se ele não a perdoasse 
Como é que viveria? 

­ Ô MULHER DESNATURADA 
Deshumana e sem coração 
Vá na cozinha e prepare 
Pra o Coronel e o Doutor 
Um cafezinho bem quente 
Para espantar esta dor. 

­ Emília então se ergueu 
E rumo para a cozinha 
Nem levantou a cabeça 
Nem deu uma palavrinha 
Foi preparar o café 
E aguardar o que vinha. 

­ Coronel Alfredo Andrade 
A voz então se levantou 
­ Homem perdoe a sua Emília 
O que passou já passou 
Desse errinho do passado 
Ela já se desculpou. 

Também Doutor Agripino 
Falou com a voz de poder; 
­ Se o amigo quiser 
Esse errozinho esquecer 
Eu prometo, até jurando 
Disso ninguém vai saber. 

­ Mas se o amigo pretende 
Anular o casamento 
Faço a petição e levo 
Ao juiz documento 
Porém aí todo mundo 
Vai tomar conhecimento. 

XERÉM coçou a cabeça 
E falou com decisão, 
­ Amanhã, eu vou embora 
Deixo tudo como está



245 

Mas aqui não fico não. 

[...] 

Os homens sentaram à mesa 
E começaram a falar, 
XERÉM disse resolvido 
­ bem cedo vou me mandar, 
Irei no primeiro trem 
Que por aqui vai passar. 

Quando todos foram embora 
XERÉM a porta fechou 
Se dirigiu para o quarto 
Para EMÍLIA nem olhou 
Ela seguiu atrás dele 
E chorando lhe falou. 

Por Deus, me perdoe XERÉM 
Pois eu nunca te enganei 
E desse passado “indigno” 
Se eu nunca te falei 
Foi pra não perder o homem 
Que na vida mais amei. 

XERÉM olhou para EMÍLIA 
E mais brando lhe ordenou 
­ Vá arrumar minha mala 
Já que você me obrigou 
Sair por este mundão 
Com os chifres que me botou. 

[...] 

EMÍLIA lhe obedeceu 
E a mala preparou, 
Chorava um choro baixinho 
E por entre ele implorou 
Para XERÉM desistir 
Da decisão que tomou 

(GOLDELIVIE, 2004, pp. 8­15). 

A cordelista cria uma situação onde a  frustração do marido enganado  torna­se 

um  tema  compartilhado  com  outros  nomes  masculinos,  considerados  relevantes  na 

sociedade  nordestina.  Assim,  o  público  e  o  privado  misturam­se  no  texto  para  se 

demonstrar que na família burguesa a sociedade é um prolongamento do lar, controlado 

pelo pulso  forte de um chefe. Se o coronel e advogado conseguem exercer domínio  e 

resolver  os  problemas  sociais,  também  saberão  aconselhar  sobre  um  problema para  a 

formação de uma família de bases conservadoras. Contudo, os poderosos não assumem 

uma postura radicalmente conservadora no texto.  O posicionamento do advogado e do 

coronel expressa a postura da sociedade a qual sabe que há comportamentos diferentes



246 

dos ditados pelas normas patriarcais. Todavia, a reação do protagonista é o descontrole 

verbal,  usado  para  expressar  humoristicamente  o  desespero  de  um  homem,  dividido 

entre dois  sentimentos:  a  sensação de  traição de seus princípios que abordam o corpo 

feminino como a uma propriedade privada e o sentimento de amor à esposa. 

A cordelista, então, zomba da situação de desconforto do homem que defende 

uma regra de comportamento que nem sempre foi cumprida no Brasil. Eni de Mesquita 

Samara (1989) admite que até o século XIX, o pater tinha o apoio jurídico para exercer 
a sua função autoritária de chefe de família sobre a mulher e os filhos, mas nem sempre 

estas  relações  estavam  dentro  da  rigidez  que  eram  estabelecidas.  Um  dos  exemplos 

citados por este autor são os casos encontrados em documentos históricos de mulheres 

que se casaram após terem filhos antes do matrimônio, tendo plena aceitação do marido 

(que teria o direito jurídico de anulação do casamento). 

O  cordel  analisado  recria  uma  situação  semelhante.  O  protagonista  acredita 

que pode  ter o apoio da  lei  para anular a  sua  ligação matrimonial, por  isso procura o 

advogado.  Contudo,  o  advogado  não  dá  um  apoio  incondicional  à  separação.  Ao 

contrário, diz que tem poder para anular juridicamente o matrimônio, mas aconselha que 

o protagonista continue com o casamento normalmente, pois  ninguém  ficaria  sabendo 

do “desvio” de sua mulher. A fala do advogado denuncia a existência do conhecimento 

dos  nordestinos  de  estórias  de  casamento  que  fugiam  às  normas  rígidas  de  enlace 

nupcial  e  a  tentativa  de  que  estes  casos  fossem  silenciados,  sendo  escondidos  pelas 

próprias famílias que não se julgavam adequadas ao conceito de família ideal, divulgada 

por um discurso burguês. 

É  o  que  acontece  neste  folheto.  O  esposo  divulga  para  o  advogado  e  para  o 

coronel  que  irá  abandonar  um  lar  que  não  cabe  nos  seus  princípios  conservadores  de 

chefe  de  família.  Todavia,  não  o  faz.  A  autora  brinca  justamente  com  a  ameaça  que 

nunca se cumpre um dia após o outro. Quando “manda” a mulher fazer as suas malas e 

impõe  a  ela  a  atitude  submissa  de  baixar  os  olhos  de  vergonha  na  sua  presença  e 

implorar que não o abandone, o protagonista demonstra a sua intenção de ter a imagem 

inflexível de um chefe de  família burguesa cuja autoridade não pode ser contestada e, 

que, por isso, deve abandonar um lar onde seus princípios não são impostos. Apesar da 

pretensão de impor essa postura, suas atitudes revelam que a sua inflexibilidade é uma 

farsa, visto que o marido nunca se vai. Isto é observado nas estrofes abaixo: 

Cansado ele adormeceu



247 

Afirmando que iria 
Mas dormiu tanto que só 
Acordou no outro dia 
Isso na hora que o trem 
Já apitava e partia. 

Hoje eu perdi esse trem 
Porque ele adiantou 
Mas amanhã não o perco 
Pra não viver como estou 
Com a cabeça coçando 
Dei a minha palavra e vou. 

No outro dia não foi 
Porque estava indisposto 
Tinha comido demais 
Para esquecer o desgosto 
Mesmo o terno de viagem 
Não estava bem do seu gosto. 

No terceiro não partiu 
Porque teve pesadelos 
Achando ser maus presságios 
Quis evitar atropelos 
Mas disse: AMANHÃ EU PARTO 
Não tem rogos nem apelos. 

Foi protelando a partida 
Protelando, protelando 
Sempre encontrava um motivo 
Pra ir se justificando 
Entre os lençóis de EMÍLIA 
Terminou se acomodando. 

“O TEMPO TUDO RESOLVE” 
Foi isso que ocorreu 
A MULHER DESNATURADA 
Muitos filhos já lhe deu 
Hoje é feliz e nem lembra 
Daquilo que aconteceu. 

(GOLDELIVIE, 2004, pp.15­16). 

A ameaça de abandono do lar nunca cumprida pelo marido é uma ironia criada 

pela  autora  para  estabelecer  uma  crítica  sutil  a  um  sistema  que  busca  impor  uma 

homogeneidade de  família que na prática  nem sempre predomina. Apesar de  a autora 

descrever  uma  família  onde  a  mulher  tenta  se  adequar  aos  paradigmas  patriarcais  da 

esposa  burguesa  cuja  incumbência  básica  é  ter  “um  bom  desempenho  no  governo 

doméstico  e  na  assistência  moral  da  família”  (SAMARA,  1992,  p.107),  há  um  novo 

olhar sobre o protagonista que, no seu aparente autoritarismo, cede, progressivamente, 

aos  encantos  femininos,  inventando  sempre  uma  desculpa  para  não  ir  embora:  ter 

dormido demais, estar indisposto, ter pesadelos. As justificativas do marido exprimem o 

afeto  do  homem  pela  mulher  atrás  de  um  autoritarismo  insustentável. O  protagonista



248 

quer continuar  sendo  temido,  sem abandonar a pessoa que admira. Daí  ser motivo de 

riso,  pois  pretende  apresentar  para  a  sociedade  uma  imagem  autoritária  que  na 

intimidade  do  lar  é  desconstruída,  quando  o  protagonista  tem  uma  vida  feliz  junto  à 

mesma mulher  que  julgou  ser  “desnaturada” por  não  ser  virgem. A última  estrofe  do 

texto desvenda este propósito: 

Por isso caros amigos 
Quando forem resolver 
As coisas do coração 
Pensem como proceder 
E só tomem decisões 
Se forem para valer 

(GOLDELIVIE, 2006, p.16). 

A folhetista transforma a lição moral conservadora própria às últimas estrofes de 

cordéis tradicionais, na divulgação de uma  concepção burguesa de família nuclear cujo 

afeto se sobrepõe ao autoritarismo. Assim, a autora não se dissocia de uma concepção 

burguesa patriarcal de família, mas a reinventa, ao demonstrar que num núcleo familiar 

onde há amor não pode haver normas rígidas de conduta que imponham perfis sólidos e 

estereotipados de esposa e de marido. 

Um aspecto que deve ser destacado na composição deste folheto é a relevância 

da  figura  feminina.  A  mulher  é  apresentada  como  uma  nova  Eva.  É  a  mulher  que 

engana  o  marido  para  poder  formar  uma  família  que  caiba  nos  padrões  ditados  pela 

sociedade  patriarcal.  Todavia,  a  sua  dissimulação  é  revertida  em  uma  atitude  de 

sobrevivência feminina num sistema que reprime a mulher para sustentar a importância 

do  tabu  da  virgindade.  Assim,  a  autora  dá  enfoques  distintos  à  mulher  e  ao  homem. 

Registra o drama feminino da luta para não ser castigada pelos olhos conservadores da 

sociedade e, ao mesmo tempo, zomba das atitudes masculinas que demonstram que esta 

mesma  sociedade  nem  sempre  pode  sustentar  com  rigidez  o  seu  discurso  autoritário. 

Desta  forma,  aos  poucos, Maria Goldelivie  usa  o  humor  para  apresentar  situações  de 

desvio  ao  discurso  patriarcal  que  proporcionam  novos  olhares  sobre  a  mulher,  mais 

positivos.  É o que acontece também com cordel Mulher macho, sim senhor! 

b) Mulher macho, sim senhor!



249 

A  relação  entre  capa  e  título  corrobora  para  a  ressignificação  da  expressão 

encontrada  no  título. Na  capa,  a  personagem  principal  encontra­se  sentada  entre  dois 

homens  e  tem uma  aparência  delicada,  contradizendo o  sentido  original  da  expressão 

“mulher macho, sim senhor”, referente ao estado da Paraíba e, muitas vezes, a mulheres 

“brabas” e masculinizadas. No folheto, ser uma “mulher macho” é assumir papéis, antes 

só  associados  aos  homens,  tendo,  inclusive,  dois  “maridos”.  As  estrofes  abaixo 

expressam  esta  tentativa  feminina  de  buscar  espaço  numa  sociedade  de  bases 

patriarcais: 

Neste mundo em que vivemos 
Só o homem pode mandar 
Mulher tem a rédea curta 
Para o bicho não pegar 
Tem que ser pura e fiel 
Pra todo mundo aceitar. 

É regra estabelecida 
Desde que o mundo foi feito 
Do caminho da mulher 
Ter espinho e ser estreito 
Estando certo ou errado 
O homem fez tá bem feito. 

Todo mundo aceita bem 
Os deslizes dos machões 
Eles fazem o que bem querem 
São bestas e são valentões 
Porque falta nas mulheres 
Um pênis e dois “cunhões”. 

A história de Ramira 
Que agora vou lhes contar 
É bastante divertida



250 

Difícil de acreditar 
Porque é uma mulher 
Que tais regras vai quebrar 

(GOLDELIVIE, 2008, pp.1­2). 

O  início do cordel  repete a descrição da sociedade cujo exercício da virilidade 

sexual  fundamenta  as  relações  entre  gêneros  presente  na  maioria  dos  cordéis 

nordestinos. Contudo, o mote do texto é usar o deboche para estabelecer uma sátira a 

esta organização social, usando o humor para recriar situações em que a mulher busca 

ocupar  posições  masculinas  sem  que,  contudo,  se  masculinize  de  maneira  acintosa. 

Assim, não há uma ruptura com uma estrutura binária nas relações entre gêneros, mas a 

sua recriação às avessas: 

A firma lhe ofereceu 
Uma justa promoção 
A moça então mergulhou 
Numa grande indecisão 
Pois teria de mudar­se, 
ser chefe de Produção. 

A cidade oferecida 
Não era muito distante 
Todo final de semana 
Voltaria radiante 
Pra rever a família 
Com saudade cruciante. 

Nessa firma trabalhava 
Um moço muito atraente 
Chamado José André 
Que era muito prudente 
Mas ao conhecer Ramira 
Sua paixão foi ardente. 

Mas ele por sua vez, 
Não poderia aceitar 
Só se deixasse o marido 
Para com ele ficar 
Por isso propôs a moça 
Ela aos seus abandonar. 

Ramira pediu perdão 
Mas resolveu lhe falar 
Que gostando do marido 
Não ia lhe abandonar 
Mesmo assim se interessava 
Em com André namorar. 

André muito apaixonado 
Aceitou de imediato 
Ramira honesta, propôs 
Para calar o boato 
­ Vou avisar ao Luan 
Do nosso concubinato. 

Luan ficou revoltado 
Relutando acreditar



251 

Ela calma e decidida 
Não parava de explicar; 
Quero ficar com os dois 
Não quero te abandonar. 

Luan disse: Mesmo assim 
Pense antes de escolher 
Se você vai ficar com ele 
Nossos filhos vai perder 
Pois eu entro na justiça 
E vou ganhar, pode crer. 

Ramira olhou pro marido 
E disse, preste atenção 
Agindo assim não resolve 
Nem vai ser a solução 
Eu ficar sem as crianças 
E você na solidão. 

Já se você concordar 
Vai ficar tudo acertado 
Eu me divido pros dois 
Não deixo nenhum de lado 
E vamos viver a vida 
Como ficar programado. 

Porque se não for assim 
Eu não vou conseguir 
Viver sem um de vocês 
Não dá para resistir 
É me privar de viver 
Não sei como prosseguir. 

Luan coçando a cabeça 
Acalmou­se a meditar 
Que adianta eu viver 
Se Ramira me deixar 
É bem melhor dividir 
Do quem sem nada ficar. 

Ramira conciliou 
A questão e resolveu 
O problema e desde então 
Por mais tempo viveu 
Feliz com os dois maridos 
Que a vida lhe ofereceu 

(GOLDELIVIE, 2008, pp.8­11). 

Com  a  emancipação  financeira  da  protagonista,  há  uma  inversão  de  funções 

sociais: a mulher é quem viaja para trabalhar e o homem é quem tem mais tempo para 

cuidar  dos  filhos. Esta  reinvenção  de papéis  estende­se,  ainda,  para  o  relacionamento 

afetivo  entre  homem  e mulher. Ao  viver  entre  duas  cidades  por  conta  do  trabalho,  a 

protagonista almeja ter um parceiro para cada  lugar: o marido que cuida dos  filhos no 

espaço da família e do lar e o namorado, com quem divide as experiências do trabalho. 

Adequa, assim, o discurso da dupla moralidade a uma vivência feminina. 

A reação dos personagens expressa que a bigamia às avessas gera um deboche 

em relação à função masculina dentro do lar, que perde a “força”  de dominar o corpo



252 

de  uma  mulher,  quando  ela  se  emancipa.  Neste  sentido,  o  ato  sexual  volta  a  ser 

abordado como uma relação de poder que define papéis na sociedade. O humor do texto 

consiste em tematizar estas relações, sem derrubá­las. A emancipação feminina ao invés 

de  exprimir  novos  relacionamentos  entre  gêneros,  demonstra  como  a  mulher  almeja 

expressar a sua “força” na sociedade, ao querer “submeter” seus parceiros ou a função 

de mulher de casa ou de rua. 

Assim, a autora repete a mesma estrutura de conciliação do ciclo histórico com o 

cômico­satírico, produzida por autores entre o século XX e XXI. Mistura o registro de 

uma  nova  situação  vivenciada  pela  mulher  com  o  tom  de  zombaria  às  reações 

masculinas  a  estas  circunstâncias  diferentes.  Não  apresenta,  portanto,  experiências 

particulares  femininas,  mas  uma  busca  da  mulher  em  superar  o  homem  para,  então, 

definir­se como mulher do novo século. A intenção de a feminista substituir o homem 

num sistema patriarcal apresenta­se no desfecho do cordel: 

Muita gente se revolta 
E não quer acreditar 
Que os dois aceitaram o fato 
Para com ela ficar 
Porém se fosse o contrário 
Ninguém ia se chocar. 

Mas como o caso se deu 
Envolvendo uma mulher 
O povo logo critica 
­ Não entendo o que ele quer! 
Se os dois aceitaram isso 
É porque os dois são “Mané”. 

Mas este fato acontece 
Todo dia e toda hora, 
Homem tem mulher em casa 
E muita mulher lá fora, 
Sempre aconteceu com macho 
Com mulher começa agora. 

Parabéns para Ramira 
Pela coragem que vem 
Enfrentando o preconceito 
Sem se importar com ninguém 
Mostrando que essa “coragem” 
Não é só macho que tem. 

Quem repudiar este ato 
Preste bastante atenção 
Que não é justo acusar 
E nem julgar um cristão 
Julgar só compete a Deus 
Que a todos dá seu perdão.



253 

A história deste cordel 
Não foi por mim inventada 
Aconteceu de verdade 
Conheço a turma citada 
Mudei o nome do povo 
Pra não ser associada. 

Ramira me permitiu 
De no cordel eu contar 
Sem seu verdadeiro nome 
Pra poder preservar 
Identidade, família 
E a vida particular. 

A toda mulher que luta 
Pra ter direitos iguais 
O cordel é meu presente 
Sem regras conceituais. 
Vivam a vida intensamente 
Sem preconceitos banais. 

Aqui fica meu abraço 
As mulheres de verdade 
MULHER MACHO, SIM SENHOR! 
Podem sentir vaidade 
A coisa mais importante 
É conquistar liberdade 

(GOLDELIVIE, 2008, pp.11­13). 

No segundo capítulo, os desfechos dos folhetos se identificavam por apresentar 

uma moral que castigava a vontade feminina para agradar a um público influenciado por 

valores  patriarcais.  Neste  cordel,  a  intenção  de  a  folhetista  é  discutir  o  moralismo, 

quando conclui o texto estimulando as leitoras a lutarem pela liberdade e pela igualdade 

entre gêneros. Todavia, proclama esta igualdade a partir de um sistema de relações que 

é  ditado  por  um  modelo  masculino.  A  folhetista  não  almeja  derrubar  o  sistema  de 

relações de bases patriarcalistas, mas renová­lo, de modo que a mulher  também possa 

participar dele. Por  isso, defende o direito da mulher de praticar a bigamia,  já que  foi 

praticada pelo homem durante séculos. A pretensão da cordelista, então, não é de mudar 

a  história,  mas  de  repeti­la,  contanto  que  a mulher  esteja  dentro  dela  como mais  um 

“sexo forte”. 

Esta postura da sociedade fica evidenciada quando a autora admite que o folheto 

é  inspirado  em  um  caso  real  e  que  a  protagonista  pediu  que  fossem  modificados  os 

nomes,  para  que  sua  identidade  e  a  da  sua  família  fossem  preservadas.  Com  este 

comentário, a folhetista demonstra que a estória do cordel é abordada pelo leitor como 

um  “causo”  popular,  porque  ainda  é  um  tema  que  fere  os  costumes  considerados



254 

tradicionais pela sociedade nordestina. E se é motivo de riso para alguns  leitores, para 

outros ainda é motivo de preconceito e marginalização. E é para combater este último 

olhar  que  a  autora  compõe  este  cordel  em  que  a  mulher  vivencia  experiências 

masculinas,  “desafiando”  um  público  ainda  amarrado  a  um  discurso  que  propõe  a 

superioridade do homem em relação à mulher. 

Já  Salete  Maria  da  Silva,  a  outra  autora  que  iremos  estudar  neste  terceiro 

capítulo,  recria  uma  multiplicidade  de  subjetividades  femininas  em  seus  cordéis, 

operando  uma  contribuição  até  então  inédita  no  universo  dos  folhetos,  como 

observaremos a partir de agora. 

3.2.2 A crítica feminina a um sistema patriarcal 

O maior propósito dos folhetos de Salete Maria da Silva é a presentificação de 

vozes femininas inexistentes ou apagadas ao longo da história do cordel, trazendo à tona 

as várias faces da mulher não apenas nordestina, mas universal. Com um dado poético 

que se diferencia dos cordéis analisados anteriormente – os seus folhetos dão bem maior 

ênfase  aos  aspectos  de  construção  lírica  à  narratividade  comum a grande maioria  dos 

cordéis. A contribuição deste tópico é de estabelecer uma análise de como se efetiva a 

construção desta nova linguagem feminina no cordel, observando ainda a maneira pela 

qual o cordel ganha uma nova face e se torna uma manifestação literária repleta de nova 

polissemia no que tange às pluralidades e subjetividades femininas. 

a) Embalando meninas em tempo de violência



255 

O cordel Embalando meninas em tempos de violência é um exemplo importante 

de  como  Salete Maria  está  construindo  textos  que  corroboram  para  o  início  de  uma 

tradição poética segundo olhares  femininos. Para isso, a autora se utiliza da  forma das 

canções  populares  conhecidas  como  cantigas,  especialmente  as  conhecidas  como 

cantigas  de  roda.  Utilizaremos  aqui,  para  uma  análise  intertextual,  uma  operação 

semelhante  à  utilizada  pela  crítica  Jerusa Pires Ferreira  (1979)  quando  faz  um estudo 

comparatista  entre  a  literatura  de  cordel  e  as  novelas  do  ciclo  carolíngio medieval. O 

método  consta  do  estudo:  a)  das  apreensões  diretas  de  partes  da  matriz;  b)  da 

apropriação  modificadora  através  da  interferência  de  mecanismos  variados  e,  c)  a 

construção  mais  livre  do  texto,  denominada  de  “brechas  de  criação”.  Tal  leitura  se 

adapta perfeitamente ao caso aqui estudado, quando o  folheto nordestino vai beber na 

fonte  das  cantigas  orais  populares,  com a diferença  que,  através  das mesmas,  a  poeta 

expressa  vozes  de  personagens  femininas  num  processo  de  recriação  estética  e 

ideológica. 

Concorda­se  como  Câmara  Cascudo  (1984),  quando  afirma  que    as  cantigas 

fazem  parte  de  uma  memória  coletiva  não­oficial,  tradicional,  oral  e  anônima  que 

independe  do  ensino  sistemático,  pois  está  presente  em  ações  cotidianas,  na  voz  das 

mães,  nos  contos,  nas  músicas  e  nas  brincadeiras  cantadas.  Cascudo  lembra  ainda 

(1978, p.33) que a cantiga de  roda é constituída de elementos que não se configuram 

como virgens e novos, pois “podem trazer as cores  locais, algum modismo verbal, um 

hábito, uma frase, denunciando, no espaço, uma região e, no tempo, uma época”. Nesse 

sentido, os enredos das cantigas podem ser modificados conforme a voz que as emite, 

alterando  a  sua  estrutura  e  até  seu  conteúdo.  Salete  Maria  se  utiliza  de  maneira 

consciente dessa mutabilidade das cantigas e dá sentido a outra afirmação de Cascudo 

(1978), a de que a finalidade das cantigas de roda e de ninar não é apenas a de distrair 

ou  provocar  sono  nas  crianças,  mas  doutrinar,  inspirar  à  reflexão,  fazendo  uso  de 

estórias rápidas, carregadas de ensinamentos religiosos e sociais. 

Mas há um detalhe: tradicionalmente e, desde sempre, as cantigas são veículos 

de muitos estereótipos, incluindo aqueles embasados no discurso moralista, religioso ou 

mesmo  patriarcalista.  E  as  mulheres  sempre  tiveram  um  papel  de  grande  monta  na 

difusão  dessas  estórias:  restritas  ao  universo  privado,  eram  as  portadoras  de  uma 

memória  preservada  de  geração  a  geração.  No  universo  da  casa,  elas  transmitiam 

estereótipos,  preconceitos,  entre  filhos  e  netos.  A  primeira  pretensão  do  cordel



256 

Embalando  meninas  em  tempos  de  violência  é  de  modificar  a  função  feminina  de 
narradoras  de  cantigas  carregadas  de  valores  patriarcais,  transformando  nos  textos  a 

posição da mulher na sociedade, buscando o mesmo reflexo no mundo empírico. Assim, 

as vozes  femininas geradas no texto se transformam em narradoras da vivência de um 

lar  diferente  do  idealizado  no  folheto  tradicional,  de  perspectiva  predominantemente 

masculina.  As  cantigas  alteram­se,  assim  como  o  próprio  cordel,  em  busca  de  uma 

linguagem tipicamente feminina. 

A  estrutura  da  narrativa  humorística  própria  aos  folhetos  que  abordam 

circunstâncias  vivenciadas  por  mulheres  também  é  abandonada  em  função  da 

composição de versos em que predomina um olhar de denúncia em relação à violência 

física e moral sofrida por muitas mulheres. O título do  folheto expressa esta  intenção, 

pois  renova  a  função  das  cantigas  populares  que  são  usadas  a  fim  de  denunciar  a 

“violência doméstica” encoberta há séculos sobre o manto da sagrada família. Assim, o 

ato de embalar para adormecer, próprio às cantigas de ninar, é transformado em cantar 

para despertar mães e  filhas para o problema da violência doméstica como produto do 

autoritarismo ditado pelo homem na  família. Os textos de brincadeiras de roda, então, 

são transformados em narrações de situações de denúncia de agressões, vivenciadas pela 

mulher  dentro  de  casa.  Por  isso,  o  cordel  estrutura­se  como  um  conjunto  de 

micronarrativas em que são apresentadas vozes diferenciadas para uma mesma situação 

ou para circunstâncias diferentes.  A primeira narrativa faz uso da cantiga Terezinha de 
Jesus como texto matriz para a apresentação de uma estória onde a mulher é assassinada 
pelo  marido  por  querer  denunciar  à  sociedade  a  violência  sofrida  em  casa,  como  é 

observado abaixo: 

Terezinha de Jesus 
De uma queda foi ao chão 
Alguém viu um cavalheiro 
Com uma faca na mão 
Depois um tiro certeiro 
Dilacerou por inteiro 
O seu jovem coração. 

Ela diz: “quero uma casa 
Pra que eu possa governar 
E também um bom marido 
A quem eu possa amar”. 
Mas tendo o lar guarnecido 
E o corpo todo agredido 
Não dá pra silenciar 

(SILVA, 2001, p.2).



257 

Há uma  apropriação modificadora  do  trecho  original  da  cantiga:  “Terezinha  de 

Jesus  de uma queda/  Foi  ao  chão/ Acudiram  três  cavalheiros/ Todos  três  chapéu na 
mão”. A personagem não é ajudada pelo homem, quando cai no chão, mas é jogada por 
ele.  O  chapéu  tirado  da  cabeça  como  sinal  de  respeito  é  substituído  pela  faca,  como 

símbolo de agressão. As  alterações entre­textos demonstram que há um esvaziamento 

do  sentido  de  proteção masculina  construída  na  imagem  do  pai  de  família  (seja  pai, 

irmão ou marido), para a recriação da imagem de um chefe de família capaz de oprimir 

e  até  mesmo  de  matar  para  exercer  autoridade.  Ocorre,  portanto,  a  introdução  de 

elementos contextualmente significativos que adequam trechos das cantigas a uma visão 

de família segundo olhos femininos. 

Reatualiza­se  o  conceito  de  virilidade  sexual  (D’AVILA  NETO), 

predominante  no  período  colonial.  No  cordel,  o  marido  ainda  se  considera  dono  do 

corpo e da voz feminina, sendo capaz de matar, caso este domínio seja ameaçado. Esta 

atitude  expressa  um  “direito” masculino,  perpetuado por  séculos  e  até oficializado. A 

consciência da sociedade de que estas situações ainda se repetem é apresentada, quando 

a fala do povo se expressa através da reescritura da cantiga pirulito que bate­bate: 

“Marido que bate, bate 
Marido que já bateu”. 
Quem não agüenta calada 
Conhece quem já morreu. 
Eis o que diz a moçada 
À noite, pela calçada 
Sobre o que aconteceu. 

(SILVA, 2001, p.2). 

Há  um  esvaziamento  da  dependência  entre  música  e  dança  para  expressar 

afetividade entre crianças no fragmento “Pirulito que bate, bate/ Pirulito que já bateu/ 

Quem  gosta  de  mim  é  ela/  Quem  gostar  dela  sou  eu” ,  pois  o  trecho  da  cantiga  é 
modificado para endossar  novamente a violência  feminina. Esta nova  fala adapta­se a 

um artifício próprio do cordel: a ironia, gerada segundo olhos femininos que reinventam 

a revolta de pessoas que sabem que a mulher agredida não pode buscar justiça, porque o 

marido denunciado  revidará com o autoritarismo  exercido dentro de casa. No  folheto, 

então,  a  consciência  do  povo  é  a  da  própria  sociedade  que  sabe  da  persistência  do 

conceito de família patriarcal que reprime a mulher em função da soberania masculina e 

da  pretensa ordem  no  ambiente  familiar. No  trecho  abaixo,  a    cantiga Marré Desci  é



258 

usada como texto matriz reinventado pelo poeta, com a  intenção de reforçar o mesmo 

olhar  crítico  em  relação  à  experiência  de  violência  sofrida  pela  mulher  em  casa, 

independente da divisão de classes: 

Uma é rica, rica, rica 
De mavé, mavé, mavé 
Outra pobre, pobre, pobre 
De mavé, mavé, mavé 
Escolhei a que quiser 
Pois ambas são agredidas: 
À porrada e ponta­pé. 

(SILVA, 2001, p.3). 

A  transcrição  ipsis  literis  de  trechos  da  cantiga  adapta­se  à  lógica  do  texto, 
apenas  retendo­se  da  matriz  o  que  se  pode  ser  usado  para  construção  de  uma  nova 

abordagem dada ao casamento. Assim, esvazia­se o sentido positivo dado ao casamento 

pela cantiga original, demonstrando que esta instituição não é só é um espaço simbólico 

de prestígio  social,  almejado por pobres e  ricas, mas    também um  lugar de  violência. 

Tudo  depende  de  como  será  conduzida  a  relação  entre  gêneros.  Outro  artifício  de 

adaptação relevante na composição do texto refere­se à mudança de interlocutor entre­ 

textos. Na cantiga, os interlocutores aos quais o texto está destinado são os pretendentes 

a  marido  que  se  tornam  protagonistas  das  brincadeiras  infantis,  influenciadas  por  um 

discurso  patriarcal.  No  cordel,  repete­se  o  artifício  estético  do  folheto  de  tornar  o 

público o leitor  implícito a quem a autora se dirige. No entanto, este leitor ganha uma 

carga  significativa  diferenciada  da  encontrada  em  folhetos  tradicionais.  Representa  a 

sociedade que deve ter seus olhos abertos para as agressões sofridas pela mulher seja em 

qual for a classe social. Neste sentido, o trecho da cantiga é reinventado para se tornar 

uma voz feminina de denúncia da violência sofrida pela mulher, que busca desconstruir 

um discurso que, durante muito tempo, fez crer que somente os homens negros e pobres 

espancavam  as  mulheres,  devido  ao  alcoolismo  ou  à  extrema  pobreza,  restringindo  o 

problema  a  um  caráter  meramente  econômico  (TELES,  1993).  Este  olhar  de 

desconstrução  da  idealização  do  casamento  é  reafirmado  na  voz  de  uma  outra 

personagem feminina cuja fala é inspirada na cantiga Ciranda, Cirandinha: 

“O amor que tu me tinhas 
Era pouco e se acabou” 
Mas teus pés nas costas minhas 
Deixou marcas, tatuou 
Comentei com a vizinha 
Pois era o que me convinha



259 

E por isto, então, ficou 
(SILVA, 2001, p.3). 

Há uma apropriação do  fragmento “O amor que  tu me  tinhas/  era pouco e  se 
acabou” que  se  torna um contratexto 101  sobre o qual  é  impresso um novo significado 

conforme a organização interna do folheto.  A temática da decepção amorosa própria à 

cantiga é usada para a composição da fala de uma personagem que denuncia a violência 

ocorrida dentro de casa.  Assim, a cantiga Ciranda cirandinha passa por um mecanismo 
adaptativo que sofre a influência de uma crítica feminina à sociedade nordestina e, mais 

precisamente, à família brasileira de bases patriarcais. O trecho se torna mais expressivo 

quando  se liberta do texto matriz e gera uma personagem cuja marca é o silêncio diante 

da violência. Ocorre, então, o processo denominado por Pires de “brechas da criação”, 

quando a autora cria um texto novo dentro do cordel inspirado nas cantigas. Reinventa­ 

se a cantiga para se discutir o drama do silêncio que se perpetua por conta do sentimento 

de  impotência  feminina.  Este  processo  repete­se  na  reinvenção  da  cantiga  A 
Mariquinha: 

Mariquinha não vai com as outras 
Mariquinha não quer falar 
Mariquinha perdeu a fé 
E já não quer testemunhar 
Ela diz que viu o Zé 
Matando outra mulher 
Mas anda solto a cantar 

(SILVA, 2001, p.3). 

Há a apropriação da cantiga como texto matriz que serve como fonte de criação 

poética.  A  autora  se  apodera  do  vocativo Mariquinha  para  dar­lhe  um  novo  sentido. 

Mariquinha deixa de ser o objeto de desejo, “chamada” para ser  seduzida e torna­se a 

personagem que deve ser “evocada” para abandonar o silêncio e testemunhar sobre as 

agressões femininas presenciadas por ela. Repete­se, portanto, brechas da criação, pois 

há  um  trabalho  de  transformação  sobre  um  texto  matriz,  com  a  intenção  de  que  a 

personagem Mariquinha represente as mulheres coagidas pela impunidade. 

Desta  forma, o constrangimento de muitas mulheres em relação ao testemunho 

da agressão feminina aparece como um fator de construção textual, pois contribui para a 

alteração do sentido da expressão “Mariquinha não vá” no cordel.   Esta   passa a ser  a 

101  Segundo Mihail  Propp,  contratexto  (apud  FERREIRA,  1979)  é  o  nome  usado  para  denominar  os 
textos diretamente matriciados.



260 

voz  da  narradora  que  almeja  alertar  as  mulheres  a  quebrar  o  silêncio  e  denunciar  a 

violência. A injustiça dos valores patriarcais é ainda ressaltada na reescritura da cantiga 

O Cravo e a Rosa: 

O Cravo brigou com a Rosa 
Dentro de sua morada 
A Rosa saiu ferida 
E o Cravo a dar risada 
A Rosa pediu socorro 
E o guarda veio atender: 
“Se o Cravo é seu marido, 
Não devemos nos meter” 

(SILVA, 2001, p.3). 

Se no fragmento original da cantiga “O cravo brigou com a rosa debaixo de uma 
sacada/  o  cravo  saiu  ferido/  e  a  rosa  despedaçada”   há  uma  sugestão  de  briga  entre 
personagens  de  gêneros  diversos  que  se  agridem  mutuamente,  neste  cordel,  a 

reciprocidade de agressões é anulada, pois é o homem que fere a mulher. A intenção de 

representar  o  autoritarismo  masculino  nos  lares  brasileiros  é  confirmada  quando  o 

folheto  liberta­se  do  texto matriz  e  constrói  mais  uma  nova  passagem  ficcional  onde 

brota  a  personagem  polícia.  O  surgimento  desta  personagem  no  texto  demonstra 

“brechas  de  criação” que proporcionam o  aparecimento  de  falas  particulares  do  texto 

que denunciam uma crítica à conivência, ainda existente no século XX, das autoridades 

policiais  e  judiciárias  em  relação  às  agressões  dos  maridos  às  mulheres,  tratando­as 

como meras  desavenças  familiares  que devem  ser  resolvidas  dentro  de  casa  (TELES, 

1993). Esta mesma operação repete­se no trecho abaixo: 

Senhora Dona Sancha 
Coberta de porrada 
Do rosto tire o véu 
Mostre que está lesionada 
Não leve para o céu 
Em respeito a um anel 
Uma vida violentada 

(SILVA, 2001, p.4). 

Há uma  recriação  do  “Senhora Sancha, Coberta  de  ouro  e  prata, Descubra  o 

seu rosto, Que eu quero ver a lata” . Se na cantiga de roda a personagem é invocada a 
mostrar a face de “lata” escondida atrás de ouro e de prata, por conta de um pudor, na 

segunda versão do cordel, Dona Sancha oculta o rosto para esconder a agressão sofrida 

pelo marido. Assim, o folheto repete o modo verbal no imperativo do texto matriz, não



261 

só para alertar a personagem do folheto, mas todas as donas Sanchas existentes fora do 

cordel  que  ainda  são  espancadas  pelos maridos  e  se  recusam  a denunciar  a  violência 

sofrida em casa. Neste sentido, o folheto retoma uma característica recorrente em alguns 

cordéis que é o estabelecimento de um diálogo direto com o leitor para lhe fornecer um 

aprendizado  moral.  Contudo,  há  uma  inovação  em  alguns  aspectos.  Esta  interação  é 

transferida  para  o meio  do  texto,  havendo  a  inclusão  do  público  feminino  no  folheto 

como mais uma personagem do cordel agredida que deve lê­lo para se conscientizar de 

que o “silêncio é cúmplice da violência”. Depois do recado moral (muito diferente do 
moralista)  dado  ao  leitor,  o  enredo  desenvolve­se  a  partir  da  costura  de  vozes  de 
personagens  que  têm  uma  alteração  de  atitude. É  o  que  acontece  com  a  recriação  da 

cantiga Meu limão, meu limoeiro: 

Meu irmão, meu companheiro 
Meu pai! – a quem só sei amar 
Uma vez quis me bater 
Outra vez quis me matar 
Mutirão ou Limoeiro 
Centro ou Novo Juazeiro 
Assim em todo lugar 

(SILVA, 2001, p.4). 

A cantiga é reinventada no cordel a fim de que sua estrutura seja usada a favor 

da construção de uma nova voz no texto que denuncia a violência cometida por pais e 

irmãos. Assim, o conceito de agressor estende­se para o parente que usa a força para se 

impor  como  chefe  de  família.  O  importante  nesta  fala  é  que  ela  representa  a  voz  de 

mulheres que possuem uma relação com seus agressores marcada pelos sentimentos de 

temor e afeto. Subentendida a esta fala está mais um dos motivos do silêncio feminino 

em relação à violência sofrida em casa: o amor pelo agressor e desejo de poupar a sua 

imagem perante a sociedade. Esta causa é desfeita na reescritura da cantiga que fecha o 

cordel: 

Você gosta de mim, ó gatinho? 
Eu também de você 
Quando estamos sozinhos 
Por que quer me bater? 
Se tocares em mim, ó gatinho 
E me fizeres sofrer 
Eu prometo, gatinho, 
denuncio você 

(SILVA, 2001, p.4).



262 

Se em Gatinha Parda, o companheiro é objeto de carícia e de desejo, no cordel 

ganha uma conotação ambígua. Mantém­se a estrutura da cantiga composta através de 

perguntas  que  ganham  uma  nova  conotação  no  cordel.  Ao  mesmo  tempo  em  que  a 

personagem  é  carinhosa  com  seu  parceiro,  ameaça  denunciá­lo,  estabelecendo  uma 

inversão  de  papéis.  É  o  parceiro  que  deve  temer  a  atitude  feminina,  pois  embora  a 

personagem mantenha a postura de delicadeza e afetividade em relação ao companheiro, 

sabe da força de sua voz, quando denuncia a violência doméstica como um crime social. 

Desta forma, no cordel Embalando mulheres em tempos de violência ocorre um 
processo  semelhante  ao  ato  de  intercambiar  experiências  definido  por  Walter 

Benjamim (1975). Ao ler o folheto, o leitor tem a impressão de que cada cantiga é usada 

no  texto  para  que  ocorra  uma  troca  de  experiências.  Todavia,  é  um  intercâmbio  de 

vivências diferenciado, pois no folheto cada cantiga perde o seu sentido original para se 

tornar um fator interno de composição textual. Cada cantiga, além de ganhar um novo 

sentido no cordel, dialoga com outras para gerar uma nova forma de se falar da vivência 

feminina da família de bases patriarcais. Começa, portanto, a brotar uma nova tradição 

poética no folheto, pois há um processo de intertextualidade em que o cordel assemelha­ 

se  a  um  tecido  em  que  várias  cantigas  dialogam  para  a  construção  de  um  texto, 

estruturado conforme o olhar feminino sobre a violência. 

Neste  sentido,  defende­se  que  o  cordel  Embalando  meninas  em  tempos  de 
violência seja uma expressão sócio­literária, ou seja, um discurso que permite “levar em 
conta os vários  jogos de  fatores que o condicionam e o motivam” (CANDIDO, 1976, 

p.6). Assim,  não  só  as  cantigas  tornam­se  fatores  internos  de  composição  do  folheto, 

mas as próprias experiências  femininas. Elas são abordadas como fatores externos que 

desempenham  um  certo  papel  no  processo  de  constituição  estética  do  cordel,  pois 

transformam  as  cantigas  num  cadinho  de  vozes  usadas  para  embalar  novas  gerações 

com  o  discurso  da  conscientização  contra  a  violência.  Enfatiza­se,  portanto,  a 

importância  deste  texto  como  um  catalisador  de  experiências  femininas  que  foram 

silenciadas  por  uma  literatura  que  sempre privilegiou  os  racismos masculinos. É  com 

esta  mesma  intenção  que  abordaremos  os  próximos  folhetos,  intitulados  Lugar  de 
mulher e Mulheres fazem.



263 

b) Lugar de mulher 

O cordel Lugar de mulher propõe­se a desconstruir a divisão entre os espaços 

público e privado, própria a um discurso patriarcal que pretende limitar a mulher apenas 

ao  locus  da  casa,  onde  exerceria  somente  as  funções  de mãe  e  de  esposa. A  capa  do 
folheto  pretende  romper  com  esta  fronteira  entre­espaços.  Expõe  simbolicamente 

pequenas  imagens  de  mulheres  diferentes  que  parecem  voar  da  janela  onde  está  a 

folhetista (a foto de Salete Maria) para vários lugares do mundo. Assim, o local onde a 

folhetista se encontra é simbólico, pois  lhe deixa na posição de narradora­observadora, 

capaz  de  analisar  os  diversos  lugares  onde  transitam  diferentes  mulheres  que  não 

almejam  caber  num  único  estereótipo  e  numa  única  função  social.  Analisam­se, 

portanto,  estes  diversos  espaços  ocupados  pela  mulher  a  fim  de  se  observar  novos 

conceitos femininos a partir do olhar atento da autora que expõe a situação de fronteira 

da mulher  do  século XXI  entre  o  público  e  o  privado.  Isto  é  observado  nas  estrofes 

abaixo: 

Do ponto onde me encontro 
Na janela dum sobrado 
Daqui donde me defronto 
Com meu presente e passado 
Fico metendo a colher 
Do ‘meu lugar de mulher’ 
Neste mundão desgarrado. 

Do meu ângulo obtuso 
Num canto da camarinha 
Afrouxo um parafuso



264 

Liberto uma andorinha 
Desmancho uma estrutura 
Arranco uma fechadura 
Desmonto uma ladainha. 

Reza a história do mundo 
Que mulher tem seu lugar 
É um discurso ‘corcundo’ 
E prenhe de bla­bla­blá 
Eu que ando em toda parte 
Divulgo através da arte 
Outro modo de pensar 

(SILVA, 2009, p.1). 

O folheto é iniciado com a apresentação do espaço onde se encontra a narradora 

observadora: o sobrado. Este locus é simbolicamente importante para a compreensão da 
construção  do  conceito  de  lar  patriarcal  brasileiro  onde,  durante  muito  tempo,  foram 

guardados valores e mulheres, excluídos das novidades e dos hábitos existentes na rua. 

A  intenção  da  autora  é  desconstruir  este  conceito  de  lar,  utilizando­se  de  metáforas 

referentes à busca do direito à liberdade feminina. 

A  visão  de mulher  como mais  um  bem  da  casa  é  anulada  no  texto,  quando  a 

narradora­observadora se propõe a abalar o próprio conceito físico de casa para expor a 

queda  do  sentido  simbólico  de  lar  patriarcal.  Faz  isso  apresentando  as  metáforas 

“afrouxamento de parafusos” e “retirada de fechaduras”. Ambas aludem à queda física 

da  casa,  já  que  os  parafusos  tornam  a  casa  sólida  e  as  fechaduras  simbolizam  o 

aprisionamento. Desta forma, há o  intuito inicial no texto de derrubar a  imagem física 

de fortaleza do sobrado como grande prisão de mulheres. 

Apesar  de  o  texto  se  comportar  como  uma  seqüência  coesa,  as  suas  estrofes 

possuem autonomia. Cada uma  tem uma  individualidade própria e  se propõe a recriar 

novos espaços ocupados pela mulher. Por isso, a maioria é introduzida com a expressão 

“lugar  de”,  mote  e  título  do  cordel.  Todas  as  antíteses  subseqüentes  são  usadas  para 

explicar esta expressão, tornando­se núcleos dinâmicos acima dos quais predomina um 

princípio  organizador:  justapor  espaços  distintos  ocupados  pela  mulher  para  explodir 

estereótipos  femininos.  A  análise  dos  cordéis  do  segundo  capítulo  demonstrou  que  a 

imagem da mulher no folheto foi determinada pelo espaço ocupado por ela.  Implícito a 

muitos textos tradicionais, existia a antítese casa/ rua que ditava o papel social feminino. 

Havia  uma repetição compulsiva desta antítese  focada no conflito  religioso salvação/ 

perdição que limitava a mulher a comportamentos contrários: os da santa mãezinha e  os 

das madalenas. Este texto se propõe a abalar essa dicotomia de imagens, fazendo uso de



265 

antíteses  que  deixam  de  opor  costumes  para  conciliá­los.  Implícita  à  estruturação  do 

cordel há a seguinte conciliação de contrários: público/privado, urbano/rural, masculino/ 

feminino, liberação sexual/ catolicismo popular, arcaico/ moderno. 

Essas    antíteses são usadas para demonstrar que o conceito de mulher é plural, 

assim como os lugares onde pode viver e os costumes que pode aprender. Cabe ao leitor 

analisar as novas mulheres que vão sendo apresentadas com a quebra da contradição de 

espaços que se inicia com a ruptura com a oposição público/privado: 

[...] 
Lugar de mulher é quarto 
Sala, bodega e avião 
Lugar de mulher é mato 
Cidade, praia e sertão [...] 
(SILVA, 2009, p.2). 

A ruptura da oposição público/ privado ocorre com a finalidade de que haja uma 

ampliação  dos  limites  onde  se  encontra  a  mulher.  Daí  a  importância  das  antíteses 

quarto/  bodega  e  sala/  avião.  Ambas  ressiginificam  as  relações  femininas  com  os 

espaços.  O  quarto  perde  a  conotação  de  prisão  de  mulheres  para  se  tornar  a 

representação  de  uma  intimidade  que  não  é  anulada  com  a  experiência  feminina  na 

bodega que, por  sua vez, deixa de  ser um espaço só  freqüentado por homens. Nessas 

antíteses, então, apaga­se a oposição de valores e apresenta­se a complementaridade de 

costumes diferentes. A mulher passa a viver na  fronteira entre a casa e a rua sem, por 

isso, ser sacrificada. 

É esta condição feminina sem fronteiras que as próximas antíteses dedicam­se a 

expressar  ao  longo  do  folheto.  As  antíteses  mato/cidade  e  praia/sertão  demonstram 

como  a  migração  da  mulher  entre­lugares  revela  a  sua  capacidade  de  se  tornar  um 

cadinho  de  experiências  que  tanto  envolvem  a  reatulização  de  hábitos  (própria  ao 

espaço  urbano),  como  o  resgate  de  costumes  antigos  (particular  à  zona  rural).  É  esta 

flexibilidade da imagem feminina que é observada nas estrofes abaixo: 

[...] 
Lugar de mulher é sauna 
Capela, bonde, motel 
Lugar de mulher é fauna 
Terreiro, campus, quartel [...].



266 

Observa­se  a  quebra  da  fronteira  entre  sagrado  e  profano,  e,  com  isso,  da 

oposição entre santa mãezinha e devassa. As antíteses capela/motel e cama/novena são 

usadas  para  definir  uma  nova  visão  de  mulher  que  ainda  mantém  os  costumes  da 

religião  popular  sem  anular  a  sua  sexualidade.  O  mais  importante  é  que  as  antíteses 

conciliam as diferenças, fazendo com que o sagrado e o profano tornem­se experiências 

complementares no universo feminino. 

Desta  forma,  há  uma  nova  representação  do  feminino  no  cordel  que  mina 

estereótipos cristalizados. Uma das formas de romper com modelos de comportamentos 

sólidos  é  acabar  com  as  fronteiras  entre  os  espaços  limitados  ao  masculino  e  ao 

feminino, como é notado na estrofe abaixo: 

Lugar de mulher é show 
Favela, brejo e poder 
Lugar de mulher é gol 
Ringue, desfile e lazer [...]. 

Nas  antíteses  gol/  desfile  e    ringue/  lazer  são  justapostas    ações  que 

corroboram para a definição de papéis masculinos e femininos em determinados grupos 

sociais.  Tornar estas  ações simultaneamente femininas significa dar um novo enfoque 

para  o  conceito  de  gênero  no  cordel.  Este  passa  a  ser  abordado  como  imagens  do 

masculino  e  do  feminino  construídas  pela  sociedade  que  não  podem  ser  fixas.  Isto 

ocorre, porque ela ganha novas funções sociais. 

Contudo, considera­se a antítese guerra/ missa a mais significativa para abalar 

imagens sólidas sobre a mulher, como é observado abaixo: 

Lugar de mulher é serra 
Obra, beco e parlamento 
Lugar de mulher é guerra 
Missa, teatro e convento [...]. 

A autora refere­se à guerra não em sentido lato. A intenção é usar da contradição 

para minar o estereótipo, demonstrando que as funções sociais são construções culturais 

e,  que,  por  isso,  a  mulher  pode  ser  representada  de  diversas  maneiras.  É  necessário 

juntar situações aparentemente contraditórias para apresentar diversos perfis femininos, 

encontrados no mesmo conceito de mulher. Esta intenção de celebração de mobilidade 

da identidade feminina é evidenciada na conclusão do texto:



267 

Lugar de mulher é dentro 
Mas também pode ser fora 
Lugar de mulher é centro 
Que a margem não ignora 
Lugar de mulher é leste 
Norte, sul, também oeste 
De noite, tarde e aurora. 

De minha perspectiva 
Mulher não tem um lugar 
Onde quer que sobreviva 
Pode ser seu habitat 
Lugares existem zil [...] 
(SILVA, 2009, p.5). 

A  folhetista  define  o  espaço  da  mulher  a  partir  das  antíteses  fora/dentro  e 

margem/centro, acabando com a visão unívoca de que a mulher ou está fora de casa e às 

margens  da  sociedade ou  dentro  do  lar  e  no  centro  da  sociedade.  Por  isso,  fecha  sua 

argumentação afirmando que a mulher não tem um  lugar, mas  todos eles, podendo se 

reinventar onde desejar viver. É esta capacidade de reinvenção apresentada no texto que 

confirma a pluralidade de  identidades  femininas expressa na capa. A mulher é muitas, 

porque muitas são as formas de vida que pode ter. 

c) Mulheres fazem 

A  ascensão  gradativa  da  cabeça  da  mulher  representada  na  capa  expressa  a 

alteração do comportamento feminino de uma condição passiva, reprimida e resignada 

para uma nova postura. E é este novo perfil que está implícito no título Mulheres fazem,



268 

o qual dá ênfase à enumeração de ações vivenciadas pela mulher, omitidas nos cordéis 

tradicionais.  No  texto  também  aparecem  antíteses  que  explodem  estereótipos  por 

gradações que confirmam a pluralidade de situações vivenciadas pela mulher,  como é 

observado abaixo: 

Mulheres fazem amor 
Fazem sexo, raiva e medo 
Fazem cara de horror [...] 

(SILVA, 2005, p.1). 

O  objetivo  geral  da  repetição  do  verbo  “fazer”  alude  à  inércia  a  qual  eram 

condenadas  as  mulheres.  O  texto  a  desconstrói  e  o  cordel  é  iniciado  com  a  antítese 

amor/sexo  usada  para  explicar  uma  nova  forma  de  a mulher  encontrar  prazer  sensual 

sem precisar ir ao inferno. Há, então, uma nova conotação dada ao sexo, baseada em um 

discurso feminista que confere novo enfoque para a relação da mulher com seu corpo. O 

prazer  sexual  feminino  passa  a  ser  abordado  no  texto  como  algo  natural  que  pode 

acontecer  por  amor  e  por  vontade,  sem  que,  por  isso,  entrem  em  contradição,  como 

acontecia nos estereótipos da “mulher de casa” (cujo amor se sobrepunha ao sexo) e da 

mulher  de  rua  (cujo  sexo  se  sobrepunha  ao  respeito).  Assim,  antítese  não  gera  o 

conflito, mas a conciliação de opostos no perfil feminino, como é confirmado na estrofe 

abaixo: 

Mulheres fazem progresso 
Fazem mingau e novenas 
Fazem, às vezes, regresso 
Fazem ciúmes e cenas 
Fazem o homem gemer 
Mas fazem enlouquecer 
Outra mulher, sem problemas 

(SILVA, 2005, p.2). 

Nesta  estrofe,  são  apresentadas  experiências  sexuais  femininas  que  embora 

diferentes, quando  justapostas, contribuem para dar um novo enfoque à mulher, capaz 

de vivenciar uma pluralidade de ações  sexuais,  registradas  sem a abordagem caricata, 

como tem acontecido na maioria dos cordéis cômico­satíricos, ao longo do século XX. 

Na  antítese  “Fazem  o  homem  gemer/  Mas  fazem  enlouquecer  outra  mulher,  sem 

problemas”, o ato sexual é avaliado como fonte de prazer que pode ocorrer em relações 

heterossexuais  e  homossexuais.  Neste  sentido,  o  texto  reescreve  os  princípios 

defendidos pelo discurso feminista de que a mulher deve ter liberdade para escolher as



269 

pessoas com a quais mantém relações sexuais. Por isso, a cordelista fecha a antítese com 

a expressão “sem problemas”, que traz à tona o discurso  feminista de que “não existe 

experiência unívoca que possa tomar o lugar de um referencial estável” (SWAIN, 1999, 

p.10) e que limitar a mulher a um comportamento sexual é, por si só, restringi­la a um 

estereótipo que exclui as várias possibilidades de ser. Assim, o lesbianismo é tratado no 

texto como mais uma experiência que pode ser vivenciada pela mulher, sem que esta se 

limite a um único grupo. Neste sentido, a visão de ser mulher é alterada. A mulher passa 

a ser tratada como “um conjunto de experiências múltiplas, complexas, potencialmente 

contraditórias,  atravessadas  por  variáveis  como  classe,  idade,  maneira  de  viver, 

preferências  sexuais,  etc.”  (SWAIN,  1999,  p.11). E  o  objetivo  do  texto  é  fazer  estas 

experiências plurais falarem através das antíteses, como é notado na reinterpretação das 

relações heterossexuais na estrofe abaixo: 

[...] Fazem filas em bordéis 
Fazem dos homens robôs [...] 

(SILVA, 2005, p.3). 

Nesta antítese, há a desconstrução das relações sexuais associados às relações de 

poder. São apagadas as posições  fixas. A mulher pode ser o sexo passivo que  fornece 

prazer em troca de dinheiro e, ao mesmo tempo, pode assumir a condição de sexo ativo 

que  domina  o  corpo  masculino  durante  o  ato  sexual.  Estas  situações  concomitantes 

rompem com a oposição  binária  de  quem domina ou  é  dominado no  sexo. A mulher 

pode  ser  um  e  o  outro,  ativa  e  passiva,  dependendo  das  suas  experiências.  E  é  esta 

característica  feminina  que  é  posta  em  evidência,  através  das  antíteses  que 

aparentemente geram paradoxos, como é o caso da justaposição aborto e quermesse, na 

estrofe abaixo: 

Mulheres fazem política 
Fazem aborto e quermesse 
Fazem paz e fazem crítica 
Fazem jogo, fazem prece 
Mulheres fazem plantão 
Fazem bem depilação 
Fazem tudo que acontece 

(SILVA, 2005, p.4). 

Na  antítese  aborto/quermesse,  são  conciliadas  ações  que  aparentemente  não 

podem ser simultâneas, já que uma vivência religiosa popular é justaposta a uma prática 

abortiva ligada à excomunhão pela Igreja Católica. Todavia, este conflito é só aparente,



270 

pois a convivência de contrários aparece para dinamitar as fronteiras e exclusões, dando 

o direito à mulher de ser religiosa e, ao mesmo tempo, de exercer a máxima feminista: 

“nosso  corpo  nos  pertence”.  Algumas  feministas  exigem  um  direito  individual  ao 

aborto,  baseado  nas  idéias  de  autonomia  e  de  liberdade  que  lhes  proporcionam  a 

possibilidade da  livre escolha da maternidade (SCAVONE, 2008). Ora, estas  idéias  se 

opõem  a  um  discurso  católico,  baseado  em  outro  princípio:  “[...]  a  vida  humana  é 

sagrada e  inviolável em cada momento de sua existência,  inclusive na  fase  inicial que 

precede  o  nascimento”  (EVANGELHOS,  1995: p.121). Produz­se  no  texto    um  novo 

olhar sobre a religião. A mulher pode relacionar­se com Deus, sem se negar o direito de 

conhecer e dominar o seu corpo, usando­o de modo diferente em situações distintas. O 

folheto continua seu jogo de antíteses: 

Mulheres fazem tratados 
Fazem lavagem de roupas 
Fazem compras em mercados 
Fazem que são muito loucas 
Mulheres fazem revistas 
Fazem também entrevistas 
Fazem favor como poucas 

[...] 

Mulheres fazem pirraça 
Fazem silêncio e zoada 
Fazem exibição na praça 
Fazem palavra cruzada 
Fazem tese de mestrado 
Fazem também rebolado 
Fazem pagando ou de graça 

(SILVA, 2005, 2­7). 

A  antítese  tratados/lavagem  de  roupas  agrega  no  mesmo  universo  feminino  a 

vivência privada da vida doméstica e pública do desempenho intelectual e profissional. 

Despedaçam­se os limites simbólicos dos espaços, na medida em que as ações deixam 

de  ser  restritas  a  construções  de  papéis  sociais  estáveis.  A  antítese  tese  de 

mestrado/rebolado quebra paradigmas comportamentais que ditam que  a emancipação 

feminina  intelectual  masculiniza  a  mulher,  tirando  a  sua  sensualidade.  Há,  então,  a 

exposição  da  convivência  de  práticas  diferentes  dentro  da  experiência  feminina.  A 

fratura  de  imagens  sólidas  femininas  estende­se  para  a  multiplicidade  de  relações  da 

mulher com o seu corpo: 

Mulheres fazem fuxico 
Fazem sopa, fazem dó



271 

Fazem bocas, fazem bico 
Fazem juntas, fazem só 
Mulheres fazem as unhas 
Fazem vergonha, algumas 
Fazem bem, fazem pior. 

Mulheres fazem apelo 
Fazem sujeira e faxina 
Fazem mudança em cabelo 
Em peito, bunda e vagina 
Fazem caridade e briga 
Filantropia e intriga 
Fazem menino ou menina 

(SILVA, 2005, p.1). 

Neste sentido, o narcisismo perde a conotação demoníaca presente nos cordéis 

tradicionais. Passa a ser mais uma daquelas experiências de prazer, definidas por Michel 

Foucault (2006, p.11) como uma “hermenêutica do desejo”, ocorrida através de práticas 

pelas quais os indivíduos são levados a prestar atenção a si próprios, a se decifrar, a se 

reconhecer e  se confessar  como sujeitos do desejo, “estabelecendo de  si para consigo 

uma  relação que lhes permite descobrir, no desejo, a verdade do seu ser”. Inclui­se aí a 

delicada  questão  atual  das  cirurgias  plásticas  que,  em  outros  cordéis,  são  motivo  de 

galhofa e rebaixamento feminino, além do ato da masturbação. 

As duas últimas estrofes do cordel são interessantes do ponto de vista que não 

fazem  uma  apologia  exagerada  à  mulher,  mas  a  presentificam  como  ser  humano 

também apto a falhas e limitações, semelhante ao próprio homem: 

Mulheres fazem o mundo 
Fazem o globo girar 
Fazem tudo num segundo 
Fazem a vida durar 
Mulheres não fazem guerra 
Fazem nascerem na terra 
Os frutos do verbo amar. 

Mulheres fazem, enfim 
Parte da espécie humana 
Não é melhor nem pior 
É o anjo mais sacana 
Mulher é a bruta­flor 
De quem Caetano falou 
Não convence, mas engana 

(SILVA, 2005, p.7). 

A malícia feminina entrevista nos versos da segunda estrofe (a última do cordel) 

é  expressa  por  Salete Maria  longe  dos  estereótipos  demonizadores  predominantes  na



272 

grande maioria dos folhetos analisados. A mulher é humanizada, não é vista mais nem 

como santa nem como mulher da vida. 

Os cordéis Lugar de mulher e Mulheres fazem não só têm temáticas parecidas, 
mas uma construção  textual  semelhante. A  intenção é que brote uma nova  linguagem 

que colabore para a construção de uma nova tradição estética de se fazer cordel em que 

a mulher utilize de novos recursos para aos poucos ir deixando as sua marcas nos textos. 

O jogo de antíteses é uma boa forma de explodir estereótipos e de construir versos que 

expressem  situações  ocultadas  pelos  textos  anteriores  masculinos  que  também  se 

propunham a debater o universo feminino. 

O  importante na análise destes  textos é se observar que não há uma  linguagem 

feminina  unívoca  nos  cordéis,  mas  diferentes  olhares  femininos.  Cada  autora  vai 

trazendo  gradativamente  novas  linguagens  para  o  folheto.  Se  Salete  Maria  luta  para 

desconstruir  modelos  de  escrita,  Maria  Goldelivie  ainda  está  presa  à  linguagem 

tradicional  do  cordel,  mas  confere  um  olhar  de  deboche  ao  sistema  patriarcal.  É 

importante  analisar  folhetistas  diferentes  para  que  não  haja  um  olhar  limitado  para  o 

cordel  feminino.  Ele  está  sendo  composto  por  autoras  que  possuem  linguagens  e 

perspectivas  distintas  sobre  a  própria mulher. O  interessante  neste  trabalho  é  se  notar 

como aos poucos  imagens cristalizadas  vão perdendo a  força para que, de  fato, novas 

interpretações sobre a mulher se apresentem, fazendo do cordel também um cadinho de 

identidades femininas.



273 

CONCLUSÃO 

O trabalho As representações identitárias femininas no cordel: do século XX ao 
XX proporcionou olhares diferenciados sobre a mulher, apresentando uma trajetória de 

imagens  femininas  do  século  XX  ao  XXI,  que  desmitificou  o  olhar  unívoco  dado  à 

mulher  na  literatura  de  folhetos.  Verificamos  que  à  medida  que  o  olhar  dos  autores 

sobre a mulher  se altera,  representações  femininas particulares vão brotando no texto, 

corroborando  para  a  alteração  da  linguagem  do  cordel.  Assim,  demonstramos  que  o 

cordel se renova à medida que dá abordagens diferenciadas sobre a mulher. E um dos 

seus  artifícios  estéticos  relevantes  para  a  construção  de  enredos  de qualidade  sobre  a 

mulher foram as capas. 

Ao longo das análises do terceiro e do segundo capítulos, notou­se que as capas 

são ferramentas estéticas expressivas nas abordagens diferenciadas sobre mulheres.  Foi 

observado, no segundo capítulo, que as capas focadas na visualização da cena clímax do 

enredo eram artifícios usados a favor de um discurso patriarcal que pretendia fotografar 

as  cenas  dos  erros  das  protagonistas  femininas,  de  seus  castigos  ou  da  sua 

ridicularização,  criando  uma  caricatura  a  favor  de  um  discurso  patriarcal.  Em 

contrapartida,  notou­se  a  existência  de  capas  que  buscaram  compor  perfis  femininos 

implícitos às narrativas do segundo e do terceiro capítulos. A relevância deste recurso 

na tese foi a sua mobilidade de abordagem ao longo do século XX. As capas analisadas 

no  segundo  capítulo  perpetuavam  o  modelo  estereotipado  de  Evas  maliciosas  e  de 

prostitutas e filhas arrependidas. Por outro lado, as do terceiro capítulo explodiam estes 

estereótipos, apresentando  imagens que podiam  incluir várias mulheres dentro de uma 

só.  Percebemos,  portanto,  que  esta  convivência  de  perspectivas  sobre  a  mulher  nas 

capas do cordel exprime como elas  são elementos estéticos do  folheto que colaboram 

para a constituição de perfis femininos diferenciados e também para a presentificação da 

linguagem do cordel, alterando­se conforme este gênero incorpora as novas linguagens 

e  novas  perspectivas  sobre  a  sociedade  nordestina.  A  análise  das  capas,  então, 

fundamenta o propósito desta tese de verificar os olhares  sobre a mulher ao  longo do 

século XX e início do XXI, já que exprime abordagens conservadoras e contemporâneas 

através de linguagens diferenciadas. 

Desta  forma,  a  discussão  teórica  sobre  as  capas  colaborou,  sobretudo,  para 

reforçar  nossa  conclusão  de  que  apesar  de  haver  no  cordel  a  predominância  de  um



274 

discurso de controle de hábitos femininos não adequados ao estereótipo do sexo frágil e 

belo,  já  surgem  novas  linguagens  que  se  contrapõem  a  este  estereótipo.  São  uma 

minoria,  mas  já  constituem  tentativas  de  reescrever  a  mulher,  sem  submetê­la 

completamente a um discurso católico­patriarcal. Foram coletados vinte e cinco textos 

escritos por autores e autoras que pretendiam dar uma abordagem à mulher  liberta de 

um  discurso  católico­patriarcal.  Entre  eles,  apenas  doze  se  destacaram,  por  terem 

enredos  em  que  as  personagens  expressavam  interpretação  sobre  a  mulher  dentro  de 

espaços  e  tempos  definidos,  como  é  comum  na  literatura  de  cordel.  A  intenção  do 

terceiro capítulo, então, foi selecionar cordéis que dessem uma nova abordagem sobre a 

mulher sem abandonar uma das particularidades deste gênero: a narratividade. 

Após  a  seleção  dos  textos,  concluímos  que  houve  uma  maior  diversidade  de 

autores escrevendo narrativas em que o humor  renovava e criava  estereótipos  sobre  a 

mulher no cordel, transformando­a em personagem de enredos esteticamente ricos. Dos 

dez folhetos escritos por homens que pretendiam ter um novo enfoque sobre a mulher, 

destacaram­se sete que usavam o humor para se referir às novas situações existentes nas 

relações entre gêneros. Notamos que, nestes textos, os autores presentificam temas, sem 

abandonarem completamente os valores patriarcais. Revertem o conceito de Eva­esposa 

em uma caricatura que vivencia situações de deboche ao conceito de chefe de  família, 

mas  que,  ambiguamente,  não  se  desliga  de  um  discurso  patriarcal,  já  que  está  em 

conformidade com  um conceito de esposa ainda ligado ao espaço da casa. Do mesmo 

modo acontece com a apresentação do estereótipo da feminista por Franklim Maxado, 

recriado  segundo  o  olhar  de  quem  ainda  está  influenciado  por  valores  patriarcais. 

Verificamos, então, nestes cordéis a predominância da ambigüidade em relação à figura 

feminina, inexistente nos folhetos conservadores sobre mulher cuja predominância é de 

um olhar patriarcal. 

Esta ambigüidade  é  reforçada mediante a  reinvenção da oposição binária entre 

espaço  público  e  privado  com  novas  abordagens  que  apagam  o  sentido  negativo 

existente  na  migração  da  rua  para  casa.  A  condenação  feminina  é  substituída  pelo 

deboche  às  novas  relações  existentes  nestes  espaços.  Todavia,  o  riso,  por  si  só,  é  a 

expressão  de  que  os  olhares  dos  autores  ainda  estão  influenciados  por  princípios 

patriarcais que valorizam a divisão de espaços para a mulher. A intenção dos autores é 

que  o  leitor  ainda  visualize  as  fronteiras  rígidas  entre  lugares  e  zombe  das  novas 

situações existentes neles porque são diferentes das que supõem permanentes. Mantêm­ 

se  a  estrutura  do  cordel  de  contar  “causos”  que  se  tornam  populares,  porque  são



275 

situações  que  fogem ao  comum. A diferença  é  que  há uma mudança  significativa  no 

enfoque. A emancipação que antes era considerada demoníaca passa a ser tratada como 

incomum. Assim, o diferente, aos poucos, vai podendo ter espaço na sociedade, mesmo 

que  seja  apoiado  ambiguamente  pelo  mesmo  riso  que  o  condenou  em  textos  cuja 

predominância  era  de  um  discurso  católico­patriarcal.  Assim,  o  humor  não  pune 

personagens dos cordéis que fogem aos modelos de conduta ditados pela oposição casa 

e  rua,  mas  exprime­os,  através  da  composição  de  estereótipos  que  só  podem  ser 

digeridos pelo olhar de um suposto público conservador, mediante a caricatura. 

Neste  sentido,  a  caricatura  feminina  passa  a  ter  uma  nova  função  no  cordel: 

torna­se um artifício relevante para a composição da sátira à relação entre os gêneros, 

expressando uma sociedade nordestina gradativamente alterada. É por conta disso que 

os  novos  olhares  masculinos  são  exemplos  importantes  de  enfoques  sobre  a  mulher 

entre os séculos XX e XXI, pois são textos que se encontram nestas fronteiras. 

Entre os textos escritos por autoras, verificamos que havia poucas narrativas em 

que  personagens  vivenciavam  experiências  ficcionais  segundo  uma  perspectiva 

feminina.  Foram  encontrados  quinze  folhetos  escritos  por  autoras  diferenciadas  que 

abordaram assuntos importantes para a mulher. Todavia, a maioria deles se restringia a 

discutir  temas,  sem  desenvolverem  enredos  em  que  as  personagens  vivenciassem 

experiências  femininas  em  espaços  e  tempos  definidos  no  cordel.  Em  muitos  textos, 

eram  debatidos  temas  como  assédio  sexual,  homossexualidade,  maternidade, 

religiosidade,  família,  cidadania,  educação  e  até  mesmo  a  literatura  de  cordel  como 

possibilidade de escrita feminina. Entretanto, não havia neles a apresentação de enredos 

onde a mulher fosse recriada como personagem ficcional que vivenciasse situações que 

aludissem  a  circunstâncias  existentes  na  sociedade  nordestina.  Falar  sobre  a  AIDS  e 

sobre o homossexualismo se sobrepunha à recriação da vivência  ficcional  feminina da 

AIDS e da família.  Por isso, entre os textos encontrados, só foram analisado um grupo 

de cinco folhetos cujas autoras eram Maria Goldelivie e Salete Maria. Nestes cordéis, as 

personagens  femininas,  de  fato,  vivenciavam  situações  ficcionais  que  remetiam  às 

experiências da mulher na sociedade nordestina entre os séculos XX e XXI.  Entretanto, 

notamos  que  nestes  folhetos  ainda  houve  uma  heterogeneidade  de  olhares  sobre  as 

mulheres, como visto. 

Os  cordéis  de  Maria  Goldelivie  identificam­se  com  os  textos  dos  autores  do 

terceiro  capítulo  quando  têm  uma  linguagem  humorística  que  reinventa  princípios 

patriarcais  para  dar  novas  abordagens  sobre  a  participação  da  mulher  na  sociedade.



276 

Todavia,  a  intenção  da  autora  é  satirizar  o  sistema  patriarcal.  Faz  isso,  quando 

sutilmente estabelece uma ironia em relação ao conceito de patriarca e reinventa o tema 

da  dupla  moralidade  segundo  uma  vivência  feminina.  Este  modo  de  condução  das 

narrativas comprova que, em alguns cordéis femininos, o humor necessita ser recriado a 

partir de valores que ainda perpassam o imaginário popular. E os hábitos vivenciados no 

Nordeste  ainda  se  tornam  engraçados  quando  ferem  as  normas  de  conduta  patriarcal. 

Esta presença de enredos femininos, cujo humor precisa ser gerado a partir da zombaria 

das  relações  ocorridas  no  sistema  patriarcal,  demonstra  a  existência  de  autoras  que 

também se encontram em fronteiras. Contudo, é uma situação de fronteira diferenciada 

da  dos  autores  analisados  no  terceiro  capítulo.  Folhetistas  como  Maria  Goldelivie 

precisam  recriar  o  sistema  de  relações  patriarcais  em  seus  textos  a  fim  de  que  vozes 

femininas  se  expressem  sob  um  discurso  masculino.  Assim,  os  textos  de  Maria 

Goldelivie  conseguem  libertar­se  do  olhar  unívoco  patriarcal­católico,  mas  ainda 

precisam ser gerados por olhos femininos que dialogam com olhares masculinos. É um 

diálogo necessário que não gera um conflito de vozes, mas uma conciliação que produz 

textos ambíguos. 

Nos textos de Maria Goldelivie, as vozes femininas são sutilmente exprimidas 

em personagens esculpidas ainda conforme valores patriarcais, para que as experiências 

femininas  sejam  mais  facilmente  digeridas  por  um  público  cuja  visão  de  mundo 

conservadora só consegue assimilar  situações  vividas pela mulher  se  forem adaptadas 

aos modos de relação patriarcais. Há, portanto, um jogo de vozes no qual a cordelista 

busca usar o discurso masculino para poder se expressar. É, por isso, que os folhetos de 

Maria Goldelivie  se  tornam  importantes  nesta  tese. A  autora  se  apropria  do  deboche 

próprio ao cordel para desconstruir estereótipos que calam a voz feminina. Brinca com o 

estereótipo da mulher que tem de se casar virgem para ser considerada apta a ser uma 

esposa  digna  e  satiriza  as  relações  entre  gêneros,  quando  constrói  um  enredo  cuja 

mulher é quem tem dois maridos. Confere, então, uma nova abordagem ao humor que 

acontece a favor da mulher, reescrita na condição de caricatura que faz o público rir do 

próprio sistema que silenciou a voz feminina no cordel, ao longo do século XX. 

Por  outro  lado,  alguns  textos  de  Salete  Maria  comprometem­se  a  exprimir 

experiências,  de  fato,  femininas,  através  de novas  linguagens  que buscam derrubar  as 

relações  entre  gêneros,  ocorridas  somente  conforme  um  sistema  patriarcal.  A 

recorrência das antíteses em dois folhetos da autora analisados na tese é um exemplo de 

uma nova ferramenta de linguagem usada para explodir as relações binárias entre sexo



277 

frágil  e  forte  ou  casa  e  rua,  presentes  nos  cordéis  conservadores.  Através  delas,  a 

folhetista enumera uma seqüência de situações em que a mulher ou mulheres vivenciam 

ações e lugares aparentemente opostos, e que são justapostos nos enredos para minar o 

estereótipo de conduta feminina. Do mesmo modo acontece com o uso de cantigas de 

roda  no  cordel  da  autora.  Elas  são  usadas  para  criticar  o  conceito  de  lar  patriarcal 

segundo  as  experiências  de  várias  mulheres.  Apesar  de  esses  textos  serem  exemplos 

expressivos de novas formas de se conduzir narrativas sobre as mulheres  do cordel, eles 

são não podem constituir uma tradição poética feminina no cordel. 

Nem  todos  os  textos  de  Salete  Maria  se  identificam  no  buscar  de  uma  nova 

linguagem para a narração de experiências femininas. Em muitos folhetos, a cordelista 

discute temas importantes para a mulher, sem desenvolvê­los em narrativas expressivas 

em que haja vivências femininas destes assuntos. Há mais um desejo de apresentar um 

tema  relevante  para  a  conscientização  feminina  do  que  a  intenção  de  elaborar  uma 

narrativa popular esteticamente expressiva. Por isso, acreditamos que há poucos cordéis 

dentro  da obra da autora que são comprometidos com a  recriação de perfis  femininos 

conforme novas formas de narrar experiências particulares femininas. E esta minoria de 

folhetos  ainda  fica  mais  evidente  se  comparada  ao  grande  número  de  cordéis 

conservadores que se  intercruzam para repetir  temas e espaços onde a mulher  torna­se 

um estereótipo a favor da perpetuação de um discurso patriarcal. 

Acreditamos  que  os  textos  de  Salete  Maria  precisam  dialogar  com  novos 

folhetos  escritos  por  outras  autoras  que  componham  cordéis  estruturados  a  partir 

também  de  novas  linguagens  sobre  a  mulher.  Só,  assim,  os  textos  de  Salete  Maria 

deixarão  de  ser  ilhas  isoladas  dentro  do  universo  de  folhetos  conservadores  que  é  a 

literatura de cordel brasileira. E poderão  fazer parte de uma cadeia de  folhetos que se 

intercruzam para a constituição de uma tradição, de fato, poética. São, portanto, cordéis 

importantes, pois abrem espaço para que novas autoras busquem se exprimir de modo 

diferente do que é considerado tradicional no cordel,  inspirando novos modos de falar 

sobre a mulher e a  recriar. Os  textos de Salete Maria  são, então, uma motivação para 

uma  nova  forma  de  escrever  que  pode  vir  a  se  firmar  no  cordel,  mas  ainda  não  se 

estabeleceu. 

Apesar de haver uma escassez de uma nova linguagem no cordel segundo olhos 

femininos não significa uma limitação estética deste gênero. Esta ausência de um grupo 

expressivo de textos  femininos que componham uma tradição poética apenas expressa 

um  vagaroso  processo  de  construção  de  novas  cadeias  de  textos.  Processo  vagaroso,



278 

pois o público que busca novas abordagens e linguagens sobre a mulher no cordel ainda 

é uma minoria em relação à maioria de leitores que compram os folhetos em busca da 

reinvenção  de valores  patriarcais  que  consideram  ser  a  base  de princípios  de  conduta 

nordestinos. Neste sentido, cordel, patriarcalismo e memória estão intimamente ligados. 

E este relação não pode ser rompida abruptamente, mas transformada progressivamente, 

na medida em que vão se enraizando de forma gradativa memórias coletivas femininas 

neste gênero. 

Acreditamos, portanto, que a perpetuação de estereótipos femininos nos cordéis 

deve­se  à  predominância  de  um catolicismo popular  nos  textos  que  corrobora  não  só 

para a cristalização de mães­marias, madalenas­arrependidas e esposas­evas maliciosas, 

mas para a expressão de um cadinho de costumes populares do nordestino, perpetuados 

ao longo dos séculos. Os exemplos mais constantes encontrados nesta tese referem­se a 

uma leitura popular do sofrimento da mulher nos infernos ou da metamorfose feminina 

em animais encantados. 

Há,  então,  uma  grande  quantidade  de  textos  que  assimilam  traços  do  ciclo 

maravilhoso, cômico e,  até mesmo, erótico para divulgarem um discurso patriarcal de 

bases  católicas.  É  esta  pluralidade  de  traços  dentro  dos  cordéis  que  os  fazem 

manifestações populares atraentes para o leitor do século XXI. Nestes textos, a mulher é 

um  pretexto  para  que  os  autores  recriem  sua  própria  vivência  e  princípios.  É  a 

protagonista de enredos que se repetem em textos de autores diferenciados, colaborando 

para a perpetuação de uma tradição poética que precisa de Madalenas Arrependidas e de 

Evas maliciosas para continuar existindo. É necessário que haja Madalenas que possam 

descer aos infernos e vivenciar metamorfoses para depois se arrepender e pedir perdão 

dos  seus  pecados,  assumindo  a  condição  de  sexo  frágil  que  pode  receber  todos  os 

castigos,  humilhando­se  para  se  purificar,  porque  sua  imagem  torna­se  valorizada  no 

imaginário popular, quando está associada à de Nossa Senhora. Esta imagem glorifica 

as  personagens  e  colabora  para  que  muitos  enredos  tornem­se  ricos  em  espaços  e 

situações  maravilhosas,  repetidos  entre  os  séculos  XX  e  XXI.  Assim,  muitos 

estereótipos  femininos  se  repetem  entre  textos  para  que  sejam  recriadas  situações 

ficcionais que reinventam o catolicismo popular. 

Cala­se a voz feminina a fim de que sejam recriadas festas religiosas, procissões, 

afetivização de santos, superstições de animais encantados, descidas aos infernos. Todos 

estes costumes só se apresentam com  intensidade, pois há mulheres que assumem não 

só  a  condição  de  tipos  sociais  castigados  moral  e  socialmente,  mas,  sobretudo,  de



279 

pretextos poéticos, usados para que o autor exprima o aspecto também lúdico presente 

no  catolicismo  popular  recriado  no  cordel.    É  o  caso  da  construção  da  caricatura  da 

mulher  Eva  maliciosa  que  sempre  consegue  enganar  o  diabo  ou  da  prostituta  que 

transforma  o  céu  num  cabaré.  Nestes  exemplos,  os  autores  se  apropriam  de  traços 

estéticos  próprios  à  literatura  de  cordel  como  a  peleja  entre  personagens  ou  a 

carnavalização do sagrado para que sejam usados a favor da perpetuação de um discurso 

patriarcal  que  se  torna  expressivo,  quando  o  riso  se  faz,  seja  pela  ridicularização 

feminina,  seja  pela  sua  redução  a  um estereótipo  reprodutor  de  um discurso  católico. 

Silencia­se,  então,  a  figura  feminina  para  que  hábitos  e  costumes  populares  sejam 

recriados em folhetos que passam a ser expressões de memória do nordestino. Por isso, 

a quantidade de folhetos conservadores divulgados em feiras e mercados é maior do que 

aqueles  que  defendem  uma  nova  abordagem  para  a  mulher.  Servem  ao  desejo  do 

nordestino  de  encontrar  um  pouco  de  sua  memória  nos  textos.  E  no  seu  imaginário 

popular,  a  mulher  não  é  um  fantoche  que  vivencia  os  valores  patriarcais,  sem  os 

modificar ou criticá­los. 

A quebra de uma total hegemonia do patriarcalismo no cordel é um dado novo 

nesta  tese.  O  patriarcalismo  sobrevive,  mas  é  continuamente  recriado  por  olhos 

masculinos e femininos que buscam dar novas abordagens para as situações vivenciadas 

pela  mulher  ao  longo  do  século  XX.  Essas  novas  abordagens  fazem  do  cordel  uma 

manifestação  em  fronteiras,  móvel  entre­tempos  e  entre­espaços.  Consegue  ser 

expressivo  na  presentificação  de  costumes  patriarcais  que  compõe  a  memória 

nordestina,  através  da  constante  reprodução  de  estereótipos  femininos.  E,  ao  mesmo 

tempo, consegue ser inovador quando rompe com este olhar unívoco sobre a mulher em 

busca de novas abordagens e linguagens. 

O  importante  nesta  tese  é  a  análise  de  olhares  diferentes  sobre  as  mulheres, 

observando como estas abordagens estão em conformidade com períodos e propósitos 

específicos.  Desta  forma,  pode­se  dar  uma  nova  face  para  a  relação  entre  cordel  e 

mulher que passa a ser um gênero  traduz olhares  sobre a mulher e os contextos onde 

vive.  Esta  tradução  varia  conforme  a  intenção  do  autor  diretamente  associada  à  do 

público a que se refere. Considera­se, então, que o cordel esteja em movimento, sendo 

constantemente  refeito  em  diversos  espaços  e  linguagens.  É  um  gênero  que  tem  a 

capacidade  de  renascer  constantemente,  tal  qual  a  Fênix,  desafiando  a  morte.  É  esta 

convivência do diferente num mesmo gênero que este trabalho celebra.



280 

BIBLIOGRAFIA 

ACCIOLY, Marcus, 1943; LEAL, César; Universidade Federal de Pernambuco; 
Departamento de Letras. Poética Popular. Recife, 1980. 

AGOSTINHO, Santo. A cidade de Deus. Lisboa: Fundação Caloriste Gulbenkian, v.2, 
2000. 
___________________Confissões;  (Tradução  de  Maria  Luiza  Jardim  Amarante; 

revisão cotejada de acordo com o  texto  latino por Antônio Silveira Mendonça),  ­ São 

Paulo: Paulus, 1984. 

ALENCASTRO,  Luis  Felipe  de.  Vida  privada  e  ordem  privada  no  Império.  In 
NOVAES,  Fernando  A.  A  história  da  vida  privada.  Império:  a  corte  e  a 

modernidade nacional. São Paulo. Companhia das letras, v.2, 1998. 

ALIGHIERI,  Dante.  A  Divina  Comédia.  Traduzida,  anotada  e  comentada  por 

Cristiano Martins. Belo Horizonte. Ed. Itatiaia; São Paulo, Ed. da Universidade de São 

Paulo, 1976. 

ALVES, Rubem. O que é religião? São Paulo: Edições Loyola, 1999. 

ALVES, Branca Moreira;  PITANGUY,  Jacqueline O que  é  feminismo? São Paulo: 

Brasiliense,   1991. 

ARAUJO, Emanuel. A arte da sedução: sexualidade feminina na Colônia In; PRIORE, 

Mary Del (org.). Histórias das Mulheres no Brasil; Carla Bassanezi ( coord de textos) 

9 e.d. São Paulo: Contexto, 2007. pp.45­68. 

AZZI, Riolando.  A  instituição  eclesiástica  durante  a primeira  época  colonial.  In: 
História da Igreja no Brasil. Petrópolis: edições Paulinas/ Vozes. 3.ed.. 1983. 

_____________  _______________  O  episcopado  do  Brasil  frente  ao  catolicismo 

popular. Petrópolis: Vozes, 1977. 115 p. ­ (Cadernos de teologia e pastoral ; 7) 

___________________________O catolicismo popular no Brasil: aspectos 

históricos. Petrópolis: Vozes, 1978. 156 p. 

BAKHTIN, Mikhael. A cultura popular na Idade Média e no Renascimento. São 
Paulo: Hucitec, 1993.



281 

BARBOSA, Clarissa Loureiro Marinho. O mito do cangaceiro no cordel. Recife, 

2001. 206 folhas Dissertação (mestrado) ­ Universidade Federal de Pernambuco. CAC. 

Teoria da Literatura. 

BARTHES, Roland . Mitologias. Rio de janeiro: Bertandre, 1993. 

BASSANEZI, Carla. Mulheres dos Anos dourados. In: PRIORE, Mary Del (Org) 

História das mulheres no Brasil.  9 e.d. São Paulo: contexto, 2007. 

BASTIDE, Roger. O candomblé da Bahia: rito nagô. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2001. 

BATISTA, Sebastião Nunes. Antologia da literatura de cordel. Fundação José 
Augusto, 1977. 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1980. 

BETHENCOURT, Francisco. O imaginário da magia, feiticeiros, advinhos e 

curandeiros em Portugal e no século XVI. São Paulo, Companhia das Letras. 2004. 

________________________ História das Inquisições: Portugal, Espanha, Itália­ 
Séculos XV­XIX – São Paulo: Companhia das letras: 2000. 

BENJAMIM, Roberto. Doutor! Que faz em cordel? In: Cadernos Ômega série 
Ciências humanas. Universidade Federal de Pernambuco. Pró­Reitoria e Pós­ 
Graduação. V1­ n1­1985. 

_________________ Folkcomunicação na sociedade contemporânea. Porto 
Alegre,2004: Comissão Gaúcha de Folclore; 

A Biblia de Jerusalem. Sao Paulo: Edições Paulinas, 1985. 

BRANDÃO, Junito de Souza. Mitologia Grega. Pertópolis: Vozes, v.1, 1997. 

_________________________Mitologia Grega. Pertópolis: Vozes, v.2, 2000. 

__________________________Teatro grego: tragédia e comédia. Petrópolis: Vozes, 
1985. 

BLOCH, R. Howard. Misoginia Medieval e a Invenção do Amor Romântico 
Ocidental; tradução de Claudia Moraes. Rio de Janeiro: ed. 34, 1995. 

BORGES, Jose Francisco; COIMBRA, Silvia Rodrigues. Poesia e Gravura. Recife: 
O Autor, 1993. 

BORNHEIM, Gerd A. O conceito de tradição. In: BORNHEIM, Gerd A. (Gerd 
Alberto), 1929­.; FUNARTE. Núcleo de Estudos e Pesquisas. Cultura brasileira: 
tradicão contradicão. Rio de Janeiro: J. Zahar : FUNARTE, 1987.. 152p. ISBN 85­ 
85061­73­1 (broch.)



282 

BLUTEAU, Raphael. Vocabulário Portuguez e Latino, vol III,  Coimbra e Lisboa, 
1712. 

BURKE, Peter. A cultura popular na idade moderna: Europa, 150­1800. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1989. 

BURKET, Walter. Religião grega na época clássica e arcaica. Lisboa: Fundação 
Caloeste Gulbekian, 1997. 

CANDIDO, Antônio. Crítica e sociologia. In: literatura e sociedade: estudos de teoria 
e história da literatura. 5 e.d. ver. São Paulo: Nacional, 1976. 

CARVALHO­ NETO, Paulo de. Dicionário de teoria folklórica. Guatemala: Editora 
Universitária, 1977. 

CASCUDO, Luís da Câmara. Superstição no Brasil. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia , Sao 
Paulo : Ed. da USP, 1985. 
78

____________________. Literatura Oral no Brasil. 3 ed. São Paulo: Edusp, 1984. 
Coleção reconquista do Brasil. 

CHARTIER, Roger. A História Cultural entre práticas e representações. Tradução 

de Maria Manuela Gallardo. Lisboa: DIFE, 2002. 

CHAUÍ,  Marilena de Souza. Democracia: o discurso competente e outras falas. São 

Paulo: Moderna, 1987. 

CHIAMPI, Irlemar. O realismo maravilhoso: Forma e Ideologia no O realismo 

maravilhoso: Forma e Ideologia no Romance Hispano­Americado. São Paulo: 
editora perspectiva, 1980. 

CURRAN, Mark J. História do Brasil em cordel. São Paulo: Editora Universidade 
Federal de São Paulo, 1997. 

DEL PRIORE, Mary. Ao sul do corpo: condição feminina, maternidades e 

mentalidades no Brasil Colônia. Rio de Janeiro: José Olympio, 1995. 

_______________________A mulher na História do Brasil. 4 e.d. São Paulo: 

contexto. 

_______________________Corpo a corpo com a mulher: pequena história das 

transformações do corpo feminino no Brasil. São Paulo: SENAC São Paulo, 2000. 

____________________  História das mulheres no Brasil.  9 e.d. São Paulo: 

contexto, 2007.



283 

DIÉGUES  JÙNIOR,  Manuel.  Ciclos  temáticos  na  literatura  de  cordel.  In  A 
Literatura popular em verso. 1.  ed. Rio de  janeiro: Fundação Casa de Rui Barbosa, 

1973. V. ­­ (coleção de textos da língua portuguesa moderna). 

D´INCAO, Maria Ângela. Mulher e família burguesa . In: DEL  PRIORE, Mary (org) 

. História das mulheres no Brasil.  9 e.d. São Paulo: contexto, 2007. 

DUBY,  Georges;  PERROT,  Michelle.  Historia  das  mulheres  no  Ocidente.  Porto: 

Afrontamento; Sao Paulo: EBRADIL, 1991. 

DOTTIN­ORSINE, Mirelle. A mulher que eles chamavam fatal:  textos e  imagens 

de misogonia  fin­de­siécle;  tradução  de  Ana Maria  Scherer.  Rio  de  Janeiro:  Rocco, 

1996. 

ELIADE, Mircea.   O sagrado e o profano: a essência das religiões. São Paulo: 
Martins Fontes, 2001. 
_________________ Mito e Realidade. São Paulo: Editora Perspectiva, 1972. 
_________________ Tratado das religiões. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

FARIAS,  Sônia  Lúcia  Ramalho.  O  sertão  de  José  Lins  do  rego  e  de  Ar iano 

Suassuna. Recife: ed. Universitária da UFPE, 2006. 

FERREIRA, Jerusa Pires. Cavalaria em cordel: o passo das águas mortas. São 
Paulo: Hucitec, 1979. 

FERREIRA, Orlando da Costa, 1915­1975.; SECRETARIA DA CULTURA, Ciencia e 

Tecnologia. Imagem e letra: introducão a bibliografia brasileira, a imagem 

gravada. São Paulo: Melhoramentos : Ed. da USP : Secretaria da, Ciencia e Tecnologia 

do Estado de São Paulo, 1977. 

FIGUEREDO, Luciano. Mulheres nas Minas Gerais. In: DEL  PRIORE, Mary (Org) . 

História das mulheres no Brasil.  9 e.d. São Paulo: contexto, 2007. 

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade 1: a vontade de saber. Rio de Janeiro: 

Graal, v.1, 2006. 

___________________ História da sexualidade 2: o uso dos prazeres. Rio de janeiro: 

Graal, v.2,  2006. 

__________________História da Sexualidade 3: o cuidado de si. Rio de Janeiro: 

Graal v.3, 2005.



284 

____________________ Microfísica do poder. Organização e tradução de Roberto 
Machado. Rio de Janeiro: Edição Graal, 2006. 

FREYRE, Gilberto. Casa Grande e Senzala: formação da família brasileira sob o 
regime patriarcal. 30.e.d. Rio de Janeiro: Record, 1995. 

______________  Sobrados e Mucambos: decadência do patriarcado e 
desenvolvimento do urbano. 7 ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 1985. 

GRAMSCI, Antônio. Literatura e Vida Nacional. Rio de janeiro: Civ. Brasileira, 
1968 

HALL, Stuart. A  identidade cultural na pós­modernidade. Tradução Tomaz Tadeu 

da Silva, Guaracira Lopes Louro­ 4.ed­ Rio de Janeiro: LP&A, 2000. 

HALBWACHS, Maurice. A Memória Coletiva. São Paulo: Ed. Centauro, 2004. 

HANCIAU, Núbia. A feiticeira no imaginário ficcional das Américas. Rio Grande: 
Ed. da Furg, 2004. 

HARRIS, Marvin. Vacas, porcos, guerras e bruxos: os enigmas da cultura. Rio de 
janeiro: editora civilização brasileira, 1978. 

HESÍODO. O Trabalho e os dias (primeira parte). São Paulo: iluminuras, 2002. ( 
Introdução, tradução e comentários de Mary de Camargo Lafer). 

HIGHWATER,  Jamake. Mito e Sexualidade. São Paulo: Saraiva, 1982. 

HOLANDA, Sérgio Buarque  de Hola  nda. Raízes  do Brasil.  14  e.d. Rio  de  Janeiro, 

J.Olympio, 1981. 

HOLLANDA,  Heloísa Buarque de. Introdução: feminismo em tempos pós­modernos. 
In: O feminismo como crítica da cultura. Rio de Janeiro: 1994. 
JUNG, C. G. Tipos Psicológicos. Petrópolis: vozes, 1991 

___________ O homem e seus símbolos. Trad. Maria Lúcia Pinto. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira, 1964. 

KRAMER, Heinrich, SPRENGER Jacobus.  Malleus Maleficarum (El Martillo de 
las Brujas), Circulo Latino SL Editorial Traducción: FLOREAL MAZA, Barcelona, 
2006. 

LAMAS, Maria. Mitologia Grega: o mundo dos deuses e dos heróis. Lisboa: editoral 
estampa, 1991. 

LAURETIS, Tereza de. Tecnologia do gênero. In: HOLLANDA, Heloísa Buarque de 
(Org). O feminismo como crítica da cultura. Rio de Janeiro:1994.



285 

LE GOFF,  Jacques e SCHMITT,  Jean­Claude (Org). Dicionário temático do 
ocidente medieval.  Bauru, SP: São Paulo:  EDUSC:  Imprensa Oficial do Estado,  v.2. 
2006. 
LEITE, Dante Moreira. O caráter nacional brasileiro: historia de uma ideologia. 
4.ed. ­. São Paulo: Pioneira, 1983.. 378 p. (Novos Umbrais. Psicologia). 
LEMAIRE, Ria. Repensando a História  literária.  In: HOLLANDA, Heloisa Buarque 
de  (Org).Tendências  e  impasses:  o  feminismo  como  crítica  da  cultura.  Rio  de 
Janeiro :  Rocco,   1994. 

LINK, Luther. O Diabo: a máscara sem rosto; tradução de Laura Texeira Mota. –São 
Paulo: Companhia das Letras, 1998. 
LEERS, Bernardino, 1919­. Catolicismo popular  e mundo rural um ensaio pastoral. 
Petrópolis: Vozes, 1977. 228p. ­ (Publicacões CID. Pastoral . 

LIMA, Luis Costa. Introdução: a Análise sociológica. In: LIMA, Luis. Teoria da 
Literatura em suas fontes. Rido de Janeiro: editora  s.a, 1975. 

________________ História, ficção, Literatura. São Paulo: Companhia de Letras, 
2006. 

LOPES, Ana Cristina ;REIS, Carlos. M. Dicionário de teoria da narrativa. São 
Paulo: Ática, 1988. 327 p. (Fundamentos29) ISBN 8508029055. 

LOPES, Ribamar. Folhetos Exemplares comentados. In: LOPES, José de Ribamar 
(Org). Literatura de Cordel; Antologia. Fortaleza, BNB, 1982. 

MACIAL, Anamelia Dantas. Gênero na obra de Isabel Allende e Luzilá Gonçalves 
Ferreira:  considerações  em  torno  do  meu  país  inventado  e  A  garça  mal  ferida. 
Dissertação  mestrado.  Universidade  Federal  de  Pernambuco.  CAC.  Teoria  da 
Literatura.2007. 

MAIOR, Mario Souto. Território da danação: o diabo na cultura popular do 
nordeste. Rio de Janeiro, 1975. 

MANOEL, Ivan. Igreja e educação feminina (1859­1919): uma face do 

conservadorismo. São Paulo: UNESP, 1996. 

_____________O pêndulo da história: Tempo e eternidade mo pensamento católico 

( 1800­ 1960). Maringá: Eduem, 2004. 

MARINS, Paulo César Garcez. Habitação e vizinhança: limites da privacidade no 
surgimento das metrópoles brasileiras. In:  NOVAES, Fernando Antônio (Org). 
República: da Belle Époque à Era do Rádio.  São Paulo: Companhia das letras, v.3, 
1998 

MARTINS, Leda Maria. Oraliteratura da Memória. In: FONSECA, Maria Nazareh 
Soares(org). Brasil afro­brasileira. Belo Horizonte: Autêntica, 2000;



286 

MATTA, Roberto da. O que faz o Brasil, Brasil? 3.ed. Rio de Janeiro: Rocco, 1989. 

126p 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. A ideologia Alemã. São Paulo: HUCITEC, 1999. 
MONTENEGRO, Antônio Torres. História oral e memória: a cultura popular  
revisitada. 3. ed. São Paulo: Contexto, 1992. 153p. (Caminhos da história). 

MORAIS, Vamberto. Emancipação da mulher: as raízes do preconceito 
antifeminino e seu declínio. 2 ed. Recife: s.n, 1969. 

MOREIRAS, Alberto. A Exaustão Da Diferença: a política dos estudos­culturais 
latino­americanos/tradução Eliana Lourenço de Lima Reis, Gláucia Renata Gonçalves. 
Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2001. 

MURRAY, Margaret Alice. O Deus das feiticeiras; tradução de Dinah de Abreu 
Azevedo­São Paulo: Gaia, 2002. 

NETO, Antônio Fausto. Cordel e ideologia da punição. Petrópolis: Vozes, 1979 

NETO, Maria Inacia d’Avila. O Autoritarismo e a mulher: o jogo da dominação 
macho­fêmea. Rio de Janeiro, 1980. 

NIETZSCHE, Friedrich. O anticristo: a maldição ao Cristianismo/ Ditirambos de 
Dionísio; tradução, notas, posfácio Paulo César de Souza. São Paulo: companhia de 
letras, 2007. 

OLIVEIRA, Maria José. BENDITOS SEJAM: Uma nova maneira de perceber a 

Literatura de Cordel. Trabalho apresentado no Núcleo de Folkcomunicação, XXVI 

Congresso Anual em Ciência da Comunicação, Belo Horizonte/MG, 02 a 06 de 

setembro de 2003. 

OLIVEIRA, Pedro A. Ribeiro de.; VALLE, J. Edenio.; ANTONIAZZI, Alberto,. 

Evangelizacao e comportamento religioso popular. Petropolis: Vozes, 1978. 102p. 

OTTO, Rudolfo. O sagrado. São Paulo: imprensa metodista, 1985. 

ORTIZ, Renato. Cultura Brasileira e Identidade Nacional. São Paulo: brasiliense, 
1985. 

______________ A consciência fragmentada. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1980.192p. 

OVÍDIO, Públio. Metamorfoses/ tradução Vera Lucia Leitão. São Paulo: madras, 
2003. 

PASTA JÚNIOR, Antônio . Cordel, intelectuais e o divino Espírito Santo, in BOSI, 
Alfredo; BRITO, Antônio Carlos de. Cultura brasileira: temas e situações. 4.ed. São 
Paulo: Ática, 2000. 224 p. (Fundamentos;18) ISBN 85080157X (broch..)



287 

PAULO II, João. A Virgem Maria: 58 Catequeses sobre Nossa Senhora. 2.e.d.  São 

Paulo: Cleófas, 2001. 

PERROT, Michelle. As mulheres, ou, os  silêncios da história. Bauru, SP: EDUSC, 

2005. 519 p. (História) ISBN 8574602515 (broch). 

_________________. Minha história das mulheres. São Paulo: Contexto, 2008. 

PILOSU,  Mario.  A  mulher,  a  luxúria  e  a  igr eja  na  Idade  Média.  Lisboa:  Nova 

História, 1995. 

PIZARO, Ana. América latina: palavra, literatura e cultura. São Paulo: UNICAMP, 
1993. 
QUEIROZ,  Doralice  Alves  de.  Mulheres  cordelistas:  percepções  do  universo 

feminino  na  literatura  de  cordel.  Dissertação  de Mestrado. Faculdade  de  Letras  da 

UFMG.  2006 

QUEIROZ, Jeová Franklin de. A xilogravura nordestina. In:  LOPES, José de Ribamar 
(Org). Literatura de Cordel; Antologia. Fortaleza, BNB, 1982. 

QUEIROZ, José (Org). A religiosidade do povo. São Paulo: Paulinas, 1984. 

QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de. O Mandonismo local na vida politica brasileira 
e outros ensaios. Sao Paulo: Ed. Alfa­Omega, 1976. 229p. ­ ((Biblioteca alfa­omega de 
ciências sociais. Série 1. Sociologia ; v5)) 

_____________________________.O messianismo no Brasil e no mundo. São Paulo: 
Dominus Editora, 1965. 

RAGO, Margareth. Trabalho feminino e sexualidade. In: (org) DEL  PRIORE, Mary. 

História das mulheres no Brasil.  9 e.d. São Paulo: contexto, 2007. 

RICCEUR, Paul. La mémoire l’ histoire, l´oubli. Editions du Seul, 2000. 

ROCHA­COUTINHO,  Maria  Lucia.  Tecendo  por  trás  dos  panos  a  mulher  
brasileira nas relações familiares. Rio de Janeiro: Rocco, 1994. 249p. (Gênero plural) 
ISBN 85­325­0460­4 (broch.). 

ROUSSO, Henry. A memória não é mais o que era. In: FERREIRA, Marieta de Moraes 
& AMADO, Janaína. Usos e Abusos da História Oral. RJ: FGV, 2002, p. 95. 

SAMARA,  Eni  de Mesquita. As mulheres,  o  poder  e  a  família  em  São  Paulo  do 
século XIX. São Paulo: Marco Zero,  1989. 

SAFFIOTI, Helieth  Iara Bongiovani.B. A Mulher  na Sociedade de Classes: mito  e 
realidade. Petrópolis: Vozes, 1979.



288 

__________________________________  Gênero,  patriarcado  e  violência.  São 
Paulo: Editora Fundação Perseu Abramo, 2004. 

SANT´ANNA, Affonso Romano. O Canibalismo  amoroso:  o  desejo  e  a  interdição 
em nossa cultura através da poesia. São Paulo. Ed. brasilense, 1985. 

SANTO, Moisés Espírito.A Religião Popular Por tuguesa; Lisboa; Ed. Assírio & 
Alvim; Col. Peninsulares Especial nº 10; 1990 

SANTOS,  Eurídes  de  Souza.  A Música  de  Canudos.  Salvador:  Sec.  de  Cultura  da 
Bahia, 1998. 

SANTOS, Francisca Pereira dos. Romaria de versos: mulheres cearenses autoras de 
cordel. Cariri: SESC, 2008. 

SCHMITT,  Jean­Claude. Os  vivos  e  os mortos  na  sociedade medieval.  São  Paulo: 
Companhia das Letras, 1999. 

SICUTERI, R.  Lilith. A lua negra. São Paulo:  Paz e Terra, 1986; 

SILVA,  Ricardson  Luiz  Canejo  da.  Cordéis  do  nordeste:  uma  análise  gráfica  das 

capas dos folhetos de cordel. Recife, 2006. 82 folhas Trabalho de Conclusão de Curso 

(graduação) ­ Universidade Federal de Pernambuco. CAC. Design. 

SILVA, Vitor Manuel de Aguiar Silva e. Teor ia da Literatura. Coimbra: LIVRARIA 
ALMEDINA, 1994. 

SOUZA, Laura de Melo. O diabo e a  ter ra de santa cruz: feitiçaria e  religiosidade 

popular. São Paulo: Companhia das letras, 1986. 

SOUZA,  Liêdo  Maranhão  de.  O  folheto  popular:  sua  capa  e  seus  ilustradores. 

Recife: Massangana, 1981 

SPALDING, Walter. Tradições e superstições do Brasil Sul. Rio de Janeiro, 
Organização Simões, 1955. Coleção Rex, 3. 
STEIL, Carlos Alberto. Catolicismo e cultura.VALLA, Victor Vincent (Org). Religião 
e cultura popular. Rio de janeiro: DPA&A, 2001. 
SWAIN, Tania Navarro. Feminismo e lesbianismo: A identidade em questão. Texto 
apresentado no Colloque du Cinquantenaire du Duxième Sexe, realizado em Paris entre 
19 e 23 de janeiro de 1999. (Tradução da autora.) 

TARNAS, Richard. A epopéia do pensamento ocidental: para compreender  as 
idéias que moldaram a nossa visão de mundo. Tradução de Beatriz Sidou. 7 e.d. Rio 
de Janeiro; Bertrand Brasil, 2005. 

TERRA, Ruth Brito Lemos. Memória de Lutas: Literatura de folhetos. São Paulo: 
Global, 1983.



289 

TELES, Maria Amélia de Almeida. Breve história do feminismo no Brasil. São 
Paulo: Brasiliense, 1993. 

TRIGUEIRO, Osvaldo Meira. Cartilha paraibana: aspectos geo­histórico 

e folclórico. João Pessoa, Grafset, 1993. 

UNTERMAN, A. Dicionário judaico de lendas e tradições. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar, 1992. 

VAINFAS, Ronaldo. Homoerotismo feminino e o Santo Ofício. In:  PRIORE, Mary 
Del (Org).  História das mulheres no Brasil.  9 e.d. São Paulo: contexto, 2007. 

WALTER,  Roland. Narrative Identies: (Inter) Cultural in­Betweeness in the 

América. Peter Lang: 2003; 

WILGES, Ireneu. Cultura religiosa: As religiões no mundo. Petrópolis, Rj: Vozes, 

1994. 

Dicionários: 

Dicionário Universal da Língua Portuguesa; Lisboa; Texto Editora; 1995; p. 1228 

Revista Habitus: revista eletrônica dos alunos de graduação em Ciências Sociais ­ 

IFCS/UFRJ, Rio de Janeiro, v. 4, n. 1 , p.62­74, 15 jul. 2007. Anual. 

Revistas 
BEZERRA, Hevilete Ribeiro. Maria Madalena: a presença da mulher no  cristianismo 

primitivo.  Revista Reflexão e Fé. N.9. 7 de Abril. 2004. 

HELENA,  Lúcia.  Ficção  e  gênero  (gender)  na  Literatura  Brasileira.  Revista  de 
Instituto de Letras programa de Pós Graduação. Niterói, n.3, 1997, 2 semestre, p.23­ 
34. 

CAMINHA,  Carla.  Um  novo  olhar  sobre  a  condição  feminina  no  catolicismo. 
Disponível em: <www.habitus.ifcs.ufrj.br>. Acesso em: 15 jul. 2007. 

MENDONÇA, Wilma Martins de. A Virtude Feminina do texto medieval ao  folheto. 
Revista Internacional de Lingua Portuguesa. Lisboa, n.9, p.99­103, Jul. 1993. 

RIBEIRO, Renilson Rosa. Nos jardins do tempo: memória e história na perspectiva de 
Pierre Nora .Revista Brasileira de História. São Paulo, v.23, n.46, 2003. 

SCAVONE, Lucila. Políticas feministas do aborto. Revista Estudos Feministas. 
Florianópolis, vol.16, nº.2, 2008. 

SANTOS,  Francisca Pereira dos.  Memória e produção das vozes femininas na poética 
do cordel. Revista Cultura Crítica. São Paulo, Nº o6, 2009.



290 

SILVA, Paulo Cistiano da. Idolatria Disfarçada.  Revista Defesa da Fé. nº 61 ­ ano 8 ­ 
outubro de 2003. Centro Apologético Cristão de Pesquisas. Disponível em: 
www.icp.com.br. Acesso em 28 de julho de 2008. 

ZIERER, Adriana. Paraíso versus  Inferno: a Visão de Túndalo e a Viagem Medieval 

em Busca da Salvação da Alma (séc. XII). Mirabilia. December, 2002. 

MASSAPUST,  Shirlei.  Vampiros  no  Brasil.  Disponível  em: 

http://www.mantodanoite.hpg.ig.com.br/mantovampbras.htm.  Acesso:  20  de  fevereiro 

de 2008. 

BIBLIOGRAFIA DE CORDÉIS ANALISADOS: 

BARROS, João. Bebê diabo em São Paulo. 1975 

BATISTA, Abraão. O fazendeiro que castrou o rapaz porque namorou a sua filha. 

Assaré (xilogravura do autor e sem referência à data) 

BORGES, José Francisco. A moça  que virou jumenta porque falou de Top less com 

Frei Damião. Bezerros. 

______________________ A Chegada da prostituta no céu. 

______________________  O  exemplo  da  moça  que  vendeu  o  cabelo  e  visitou  o 

Inferno. 

_______________________ Corno. Bicha e Sapatão: os sacanas de hoje em dia. 

CAVALCANTE,  Rodolfo  Coelho.  A  mulher  que  foi  sur rada  pelo  diabo.  Bahia: 

Tipografia Asival, 1976. 

______________________________ A Chegada de Lampião no céu. In: BATISTA, 

Sebastião Nunes. Antologia  da  literatura  de  cordel.  Fundação  José  Augusto,  1977. 
(não foi colocada a xilogravura) 

D’ ALMEIDA FILHO, Manuel. A mulher que enganou o diabo. São Paulo: Editora 

Luzeiro, 1986. 

DALMO,  Sérgio.  Eu mando  tanto  que mando  que mando  a mulher  mandar  em 

mim. 

DANTAS, Janduhi. A mulher que vendeu o marido por 1,99. 

FARIAS, João Batista­Campos. “O que mais abunda no mundo... é a bunda que está 

na moda”.

http://www.icp.com.br/
http://www.mantodanoite.hpg.ig.com.br/mantovampbras.htm


291 

__________________________ Perfume de mulher. Ed. Cordelando. 

GOLDELIVIE, Maria. Mulher macho, sim senhor! Campina Grande: 2008. 

___________________ Ó mulher desnaturada. Campina Grande: 2008. 

LACERDA. José Maria. A Cruz da menina. 

LEITE, José Costa. A mosa que dansou com santanás no Inferno. Condado: a voz da 

poesia nordestina. 

_________________ A moça que virou porca. Condado: a voz da poesia nordestina. 

(xilogravura de José Costa Leite) 

_____________________ A mulher que enganou o diabo. Fundação das crianças de 

Olinda. (xilogravura de Olinda). 

_____________________ O rapaz que apanhou das moças por não saber namorar. 

_____________________ O rapaz que apanhou das moças por não saber namorar. 
In:  BATISTA,  Sebastião  Nunes.  Antologia  da  literatura  de  cordel.  Fundação  José 
Augusto, 1977. ( não foi colocada a xilogravura) 

MAXADO, Franklin. Eu quero ser madamo e casar com feminista. 1982. 

__________________O japonês viu o que a baiana tem. 2006. 

__________________  Aventuras  duma  doutora  feminista  ou  a  mulher  do  século 

XXI. Rio de Janeiro/ São Paulo: 1985. 

________________  A  lenda  das  Amazonas  capadoras  de  homens  .  Conceição  do 

Leite: 2006. 

________________Maria Quitéria, heroína baiana que foi homem. São Paulo. 

MONTEIRO, José Estácio. A moça que namorou Satanás na sexta­feira da paixão. 

Impresso  em  colaboração  com  a  Universidade  Federal  de  Pernambuco,  (D.E.C) 

departamento de extensão cultural. 

MOURA, Cícero. A mulher ta virando homem. Cordel cicatriz: 2004. 

NETO, João Sabóia.  A mulher no lugar do homem. 

PACHECO, José. A mulher no lugar do homem. 

SERGIO,  Dalmo.  Eu  mando  tanto  que  mando  a  mulher  mandar  em  mim. 

SEVERINO, Carlos. O exemplo da mulher que vendeu os cabelos ao diabo e visitou 

o inferno. (Não há referência a outros dados no folheto) 

SILVA, Expedito Sebastião da. A opinião dos romeiros do PE Cícero pela Igreja



292 

brasileira. In: BATISTA, Sebastião Nunes. Antologia da literatura de cordel. 
Fundação José Augusto, 1977. 

SILVA, Salete Maria. Embalando meninas em tempos de violência. Juazeiro do 
norte: 2001. 

__________________ Mulheres fazem. Juazeiro do norte: 2005. 

_________________ Lugar de mulher. Juazeiro do norte: 2009. 

SILVA, Caetano Cosme da. O rapaz que apanhou das moças por não saber namorar 

(capa de folheto ilustrada por fotografia de cinema). In: BATISTA, Sebastião Nunes. 

Antologia da literatura de cordel. Fundação José Augusto, 1977. 
________________________  O  rapaz  que  apanhou  das  moças  por   não  saber  

namorar. (xilogravura José Francisco Borges) 

(editor)  SILVA,  João  Severo  de. A  deusa  do  cabaré  (A meretriz  orgulhosa).  João 

Pessoa, n. 2880. (Não há a referência à data). 

SILVA, José Bernardo. Descrição das mulheres conforme os seus sinais. Juazeiro do 

Norte: tipografia São Francisco (Não há referência ao autor do desenho popular). 

SILVA, Manuel Caboclo. O milagre do padre Cícero em Roma. 
SILVA,  Minelvino  Francisco  Silva.  A  mãe  que  xingou  o  filho  no  ventre.  In: 
BATISTA,  Sebastião  Nunes.  Antologia  da  literatura  de  cordel.  Fundação  José 
Augusto, 1977. 

____________________________ A mãe que xingou o filho no ventre e ele nasceu 

com chifre e com rabo em São Paulo 

___________________________ Bebê diabo aparece em São Paulo. 

SOARES, José. A mulher que deu luz a satanás. 

SOARES, Marcelo. A loura do banheiro. Folhetaria de cordel. Timbaúba: 2003. 

TEXEIRA, Davi. A bunda vendedora de cordel. Recife, 2005. 

VIEIRA, Guaipuan. A Chegada de Lampião no céu. 

Bibliografia de cordéis lidos e não­analisados 

ALVES, Apolônio. A mulher que dançou com o diabo numa boate em Campina 

ALVES, Luis. Satanás se confessando, em uma santa missão. 2006.



293 

BARRETO, Manuel Alves. A mulher que foi ao inferno em vida. 

ANDRADE, J. J. A moça que virou cachorra porque deu banana ao Padre Frei 
Damião. 

BANDEIRA, Pedro. A mulher que virou cobra por zombar de Frei Damião 

_________________ A mulher que virou cobra porque açoitou a mãe. 

BARROS, Leandro. Meia noite no cabaré. Fortaleza, 201. 

________________ A sogra enganando o diabo. 

BORGES, José Francisco. A mulher que botou o diabo na garrafa. 

______________________ O exemplo da moça que encontrou a besta fera. 

CAVALCANTE, Rodolfo Cavalcante. A moça que bateu na mãe e virou cachorra. 

________________________________ A mulher  que deu a luz uma cobra porque 
zombou do bom Jesus da Lapa. 

__________________________________A moça que bateu na mãe e virou cavalo. 

COUTINHO, Maria de Fátima. De cordel e de mulher muito se tem a dizer. 

_________________________  Da luta do povo nasce uma escola. Campina Grande: 
2002. 

DALMO, Sérgio. A mulher que virou car ranca. São Paulo. 

GOLDELIVIE, Maria. A vingança da falecida. Campina Grande. 

LEITE, José Costa. A moça que virou porca em rio Tinto. 

________________ A mulher que botou chifre no diabo. 

MAXADO, Franklin. A madame sulista que foi ao mangue baiano. São Paulo, 1981. 

_________________ O parto artificial da cabocla liberada. São Paulo, 1985 

__________________Os romances feministas de Gracinha corneteira de minissaia. 

MONTEIRO, Clydon. A mulher que expulsou o diabo de Timbaúba. Imbira cordéis. 
Timbaúba, 2003. 

MORAIS, Suzana. O dia internacional da mulher em cordel



294 

MORAIS, Maria Ivonete Bezerra de. Família de A a Z numa Abordagem 
Sistemática. Juazeiro do Norte, 2007. 

NASARIO, Rivani. Oxente!! Briga do homem com a mulher. 

PEREIRA, Manuel. A sete espadas de dores de Maria Santíssima. 

_________________ A pecadora ar rependida. 

SOARES, Neuza Romão. Missão de mãe. 

SENA, Joaquim Batista. As sete espadas de Dores de Maria. 

SILVA, Minelvino Francisco.  História da mulher ciumenta que matou o marido e 
comeu assado. 

SILVA, Caetano Cosme. A filha da perdição. Juazeiro do Norte: 2008. 

SILVA, Expedito de Sebastião da. A mulher que virou porca porque açoitou a mãe. 

SILVA, Olegário Fernandes. O menino diabo. 

SILVA, Salete. A mulher de sete vidas 

_____________ Cidadania nome da mulher. Juazeiro do Norte: 2001. 

_____________ Mulher, amor não rima com Aids. Juazeiro, 2000. 

_____________ Lesbecause. Juazeiro do Norte: 2008. 

____________ASSÉDIO MORAL: Diga Não! Juazeiro do norte: 2008. 

SOARES, José. A moça que morreu e o cão não deixou enterrar. 

SOBRINHO, Luiz Joaquim. A moça que sonhou com Nossa Senhora. 

TAVARES, Enéas. Carta de Satanás a Roberto Car los 

VIANA, Klevson. O pecador obstinado aos pés da Compadecida. 

VILANOVA, José Faustino. A segunda queixa de Satanaz a Cristo sobre a 
corrupção do mundo. 

Virtuosa devoção de Nossa Senhora. 1886. (sem autor)



295


