
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

A MÍMESIS, OS ESTUDOS CULTURAIS E A BALADA DA INFÂNCIA PERDIDA:  

A LITERATURA EM QUESTÃO  

 

 

 

 

 

 

FABIANA FERREIRA DA COSTA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE-PE 
2010



FABIANA FERREIRA DA COSTA 

 

 

 

 

 

 

A MÍMESIS, OS ESTUDOS CULTURAIS E A BALADA DA INFÂNCIA PERDIDA:  

A LITERATURA EM QUESTÃO  

 

 

 

 

 

TESE apresentada à Coordenação de Pós-

Graduação em Letras em cumprimento às 

exigências para obtenção do grau de Doutora em 

Teoria da Literatura.  

 

 

 

 

 

Área de Concentração: Teoria da Literatura. 

 

Orientadora: Prof.ª Dra. Sônia Lúcia Ramalho de Farias. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE-PE 
2010 



 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Costa, Fabiana Ferreira da 

A mímesis, os estudos culturais e a Balada da 
infância perdida: a literatura em questão / Fabiana 
Ferreira da Costa. – Recife: O Autor, 2010.   

136 folhas. 
 
Tese (doutorado) – Universidade Federal de 

Pernambuco. CAC. Letras, 2010. 
 
Inclui bibliografia. 
 
1. Literatura. 2. Mimese na literatura. 3. Literatura 

e sociedade. 4. Cultura - Literatura. I. Título. 
 
     82 CDU (2.ed.) UFPE 

     800 CDD (22.ed.) CAC2010-32 
 

 





 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A meus pais, Antônio e Anita; 
irmãos, Adriana, Júnior, Ana Paula  

e sobrinha Luana;  
por darem asas a minha história .  

 
 



AGRADECIMENTOS 
 

 

À professora Sônia Lúcia Ramalho de Farias, por ampliar meu horizonte de 

pensamento sobre a literatura e consequentemente abrir um leque de possibilidades para ver, 

sentir e compreender não apenas o mundo, mas a mim mesma.  

Aos professores Anco Márcio Tenório Vieira, Ermelinda Ferreira, Liane Schneider e 

Michel Zaidan Filho, pela presença valiosa em minha banca de defesa. 

Aos professores Alfredo Cordiviola e Rinaldo Nunes Fernandes, por aceitarem 

gentilmente avaliar o meu trabalho.  

À Carmen Sevilla Gonçalves dos Santos, por despertar o que há de melhor em mim. 

A Manoel Ananias dos Santos, Josefa Gonçalves dos Santos e Arábia Saudita 

Gonçalves dos Santos, pela eterna e carinhosa presença em minha vida. 

À Ana Adelaide Peixoto Tavares, por transformar a tradução de um resumo em 

tradução de carinho especial.  

À Brenda Carlos de Andrade, Maria Edinete de Albuquerque e Flávia Maia 

Guimarães, pelo apoio companheiro e cuidadoso de sempre. 

A João Batista Pereira, pela fraterna cumplicidade e prazerosa companhia na estrada e 

em sala de aula. 

À Angela Paiva Dionísio, pela competência e receptividade com que sempre me 

recebeu. 

À Diva Maria do Rego Barros, Jozaías Ferreira dos Santos e Vinícios Nicéas do 

Nascimento, por serem solícitos e atenciosos com minha pessoa. 

À CAPES (Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior) pela 

concessão de Bolsa, o que muito facilitou a execução do presente estudo. 



RESUMO 
 

 

Buscamos compreender no romance Balada da infância perdida a relação entre 

mundo ficcional/mundo extratextual, utilizando-nos da mímesis na perspectiva teórica de Luiz 

Costa Lima, e desse modo, problematizarmos o uso que os estudos culturais realizam dos 

textos literários. Para tanto, apontamos os dois principais aspectos da mímesis: a mímesis da 

representação, por ela os sistemas de representação social funcionam como balizas para 

entendermos o mundo ficcional, por conseguinte, não são elementos a serem identificados 

realisticamente no texto literário; e, mímesis da produção, que explicita a possibilidade na 

obra de criação de versões de mundos e de vivência de novas experiências. Ao pensamento de 

Costa Lima sobre a mímesis cotejamos a teoria de Wolfgang Iser sobre o caráter ficcional do 

texto literário com o intuito de ampliarmos nossa compreensão da mímesis. Apresentamos, 

depois, os principais aspectos sob os quais a literatura é considerada pelos estudos culturais: 

primeiro, a obra literária é vista como um produto cultural entre outros que envolve relações 

sociais e culturais conflitantes e desiguais; segundo, a relação entre realidade e ficção não é 

problematizada adequadamente; e, terceiro, os estudos culturais centram seu olhar nas 

relações extrínsecas da literatura desprezando o caráter estético-literário da obra. Aos três 

pontos ressaltados cotejamos nosso olhar incorporado pela mímesis e o acrescentamos à 

análise dos trechos do romance no qual verificamos que a relação entre mundo ficcional e 

mundo empírico é explicada pela mímesis, ela é, na verdade, o próprio caráter constitutivo da 

literatura, por consequência, o caráter estético-literário do romance é igualmente 

compreendido por ela dado que o aspecto estético-literário de uma obra envolve a relação, o 

diálogo entre nossos sistemas de representação social e a realidade ficcional configurada na 

obra. Como resultado, toda análise que se centra nas relações extrínsecas da literatura 

inevitavelmente perpassa pelas relações intrínsecas da obra. Assim, os estudos culturais 

precisam considerar a relação entre realidade e ficção com base na mímesis e o caráter 

estético-literário da obra como elemento constituinte das relações extrínsecas da literatura a 

fim de evitar conceber a literatura como mero “documento”.  

 

Palavras-chave: Literatura. Mímesis. Estudos Culturais. 
 



ABSTRACT 
 

 

This work aims at understanding the relation between the fictional/extra-textual world, 

in the novel Balada da infância perdida, making use of mimesis under the theoretical 

perspective of Luiz Costa Lima. It also aims at considering the procedures the cultural studies 

use concerning to this relation in literary texts. Two aspects of mimesis are focused: mimesis 

of representation, through which the social representation systems function as references, in 

order we can understand the fictional world, although these elements are not to be identified 

realistically within the literary text. Also, mimesis of production, what explains the possibility 

within the work of creation, both of the world versions and of living new experiences. 

Concerning to the ideas of Costa Lima about mimesis, the theory of Wolfgang Iser was 

confronted, in relation to the fictional character of the literary text, viewing to extend our 

comprehension of this same mimesis. After, it was presented the main aspects through which 

literature is considered by the culture studies: firstly, the literary piece is seen as a cultural 

product among others, which involves conflicting and unbalancing social and cultural 

relations; secondly how this relation between reality/fiction is not properly discussed; and 

thirdly, how the cultural studies focus its regard  in the extrinsic relations of literature, 

despising the aesthetic/literary aspects in the work as a whole. In relation to the three aspects 

here studied, we confronted our approach, here already incorporated by mimesis, and added it 

to the analysis of some fragments of the referred novel. Thus, it was possible to verify that, 

the relation between the fictional/empirical world can be indeed explained by mimesis. 

Mimesis is in fact, the constitutive character of literature itself, and consequently, this 

aesthetic-literary character of the novel is, at the same time, understood by mimesis itself. This 

understanding will enable the aesthetic-literary aspect of a work to involve not only the 

relation, the dialogues among our social representation systems, but also the fictional reality 

established within the work itself. As a result, all the analysis which are centered within the 

extrinsic relations of literature, goes inevitably through and along the intrinsic relations of the 

work itself. Thus, the cultural studies do have to consider the relations between reality/fiction, 

taking mimesis as a basis, and the aesthetic/literary character of the work, as an essential 

element of the extrinsic relations of literature, in order to avoid conceiving literature only as a 

mere “document”. 

 
Key Words: Literature. Mimesis. Cultural Studies. 



RÉSUMÉ 

 
Nous cherchons de comprendre dans le roman Balada da infância perdida le rapport 

entre le monde fictif/monde extratexuel, utilisant la mimésis face à la structure du système de 

la théorie de  Luiz Costa Lima ,ainsi, on va essayer d’analyser la problématique de l’usage 

que les études culturelles réalisent auprès des textes littéraires. Pour autant, on va detecter les 

deux principaux aspects de la mimésis. Tout d’abord,  la memésis de la représentation par elle, 

les systèmes de la représentation  sociale marchent comme modèle pour la compréhension du 

monde fictif, par conséquant, ces éléments ne vont pas servir d’identification de la réalité dans 

le texte littéraire. Deuxièmement,  la mimésis de la production qui présente la possibilité dans 

l’oeuvre de création de plusieurs versions des mondes et du savoir vivre de nouvelles 

expériances. Chez Costa Lima on verra de quelle façon la mimésis sera vue sur la théorie de 

Wolfgang Iser sur le caractère fictif du texte littéraire ayant l’intention d’ amplifier notre 

compréhension de la mimésis. Toute ensuite, nous présentons les principaux aspects sur 

lesquels la littérature est considerée par les études culturelles: premierèment, l’oeuvre 

littéraire est conprise comme un produit culturel parmi d’autres qui entourent des reapparts 

sociaux et culturels conflitants et inégaux , ensuite, la relation entre réalité/fiction n’est pas 

étudiée d’une manière convenable; et finalement, les études culturelles convergent son regard 

uniquement aux relations extrinsèque de la littérature laissant de côté le caractère esthétique-

littéraire de l’oeuvre. Attachés aux trois points surlevés nous conduisons notre regard ajouté 

par la mimésis et nous ajoutons à l’analyse des extraits du roman, sur lequel nous verifions 

que le rapport entre le monde fictif/monde empirique est donné par la mimésis, en réalité, elle-

même, c’est le vrai caractère constrictif de la littérature, par conséquant, le caractère 

esthétique-littéraire du roman est également compris par elle-même, vu que l’aspect 

esthétique-littéraire d’une oeuvre entoure le  rapport, le dialogue parmi nos systèmes de 

représentation sociale et la réalité fictive configurée dans l’oeuvre. En tant que resultat, toute 

analyse qui entoure les rapports extrinsèques de la littérature, efectivement, traversent les 

rapports intrinsèques de l’oeuvre. Ainsi, les études culturelles ont besoin du  rapport entre 

réalité/fiction ayant comme base la mimésis et le caractère esthétique-littéraire de l’oeuvre 

comme élément constituant des rapports extrinsèques de la littérature à fin d’éviter 

l’élaboration littéraire comme un tout simples “ document”. 

 

Mots-clé : Littérature. Mimésis. Études culturelles. 



SUMÁRIO 
 

 

INTRODUÇÃO ......................................................................................................................9

 

CAPÍTULO I  

O RETORNO DA MÍMESIS...................................................................................................23

1 Mímesis: de ilusão da verdade para a formação de possíveis verdades............................24

2 A mímesis sem ostracismo ...............................................................................................32

   2.1  Sujeito e representação em Kant: elementos para um repensar da mímesis...............34

   2.2  A mímesis em Costa Lima: diferença e semelhança..................................................44

3 Costa Lima e Iser: encontros e desencontros..................................................................52

 

CAPÍTULO II 

ESTUDOS CULTURAIS E MÍMESIS: É POSSÍVEL UMA RELAÇÃO?............................70

1  O(s) sentido(s) de cultura e os Estudos Culturais.............................................................71

2  De volta ao próprio mundo ficcional................................................................................83

 

CAPÍTULO III.......................................................................................................................91

1  Tempo fragmentado: experiências revisitadas..................................................................92

2  Intertextualidade: semelhança orientada.........................................................................104

3  Brasil que não é Brasil...................................................................................................109

4  As “ilimitadas possibilidades” e o caráter estético-literário da obra..............................119

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS .............................................................................................126

 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................132

 



INTRODUÇÃO 
 

 

A relação entre mundo ficcional e mundo empírico na literatura é um tema que ainda 

suscita discussões. Atualmente a propagação dos estudos culturais no âmbito literário parece 

acender novamente o problema da literatura como “transparência” da realidade extratextual. 

Os estudos culturais são definidos como uma área na qual diferentes disciplinas interagem 

com o objetivo de estudar aspectos culturais da sociedade (ESCOSTEGUY, 2004), 

especificamente, segundo Hall1, “o núcleo substantivo” dos estudos culturais é “combinar os 

estudo das formas e dos significados simbólicos com o estudo do poder” (HALL, 1997, p. 24 

apud RIBEIRO, 2001, p. 256). As obras literárias passam a constituir objeto de exame nos 

estudos culturais no momento em que elas servem de “meio” para compreendermos como os 

produtos culturais estão relacionados ou imbricados com relações de poder. Ao centrar-se em 

temas como identidade e gênero, por exemplo, o novo campo é inquirido em termos da 

análise que propõe dos textos literários, pois, em alguns casos, foca em primeiro plano o 

aspecto social da obra deixando à margem o estético-literário.   

Claro que o questionamento é pertinente e não se aplica apenas aos estudos culturais, 

mas a qualquer disciplina em interface com a literatura: a psicanálise, a sociologia são 

exemplos de alguns campos que quando não bem utilizados em interação com a literatura 

acabam por influir em uma análise menos estético-literária, privilegiando uma visão 

psicanalítica ou sociológica do texto literário. A interdisciplinaridade, digamos má 

administrada, pode vir a gerar um problema: mesclar fronteiras muitas vezes significa manter 

um foco principal em detrimento de outro ou gerar uma crise de identidade em uma 

determinada disciplina, neste caso, a teoria da literatura: 

                                                 
1 HALL, Stuart. Culture and Power. Interview with Stuart Hall. Radical Philosophy, n. 86, nov/dez  1997, p. 24. 



 

 

10

A preocupação de representantes da crítica literária quanto à crise por que 
passa a disciplina é causada pelas transformações culturais e políticas das 
últimas décadas, razões pelas quais o problema teórico não se restringe 
apenas à crítica literária. A crescente diluição das fronteiras disciplinares e 
dos objetos específicos de estudo provoca reflexões mais abrangentes na 
área das humanidades, abalada pela abertura epistemológica e pelo 
enfraquecimento de territórios. Estudiosos brasileiros, acostumados a 
conviver com a chegada, hoje muito mais rápida, de teorias estrangeiras nos 
lares acadêmicos, vêem-se em conflito frente aos caminhos da crítica. Os 
estudos culturais [...] estariam ameaçando os estudos literários, corrompendo 
o objeto de análise e distorcendo a teoria da literatura (SOUZA, 2002, p. 68). 

 
Concordar com a ideia de que os estudos culturais seriam uma “ameaça” para os 

estudos literários e manter posição oposta à interdisciplinaridade não será a postura escolhida 

ou defendida no presente trabalho. Acreditamos, todavia, na necessidade de discutir os efeitos 

da interdisciplinaridade no que concerne à literatura, é preciso rever e debater o tratamento ao 

qual os estudos culturais submete a literatura. Pois, nesse contexto de abertura epistemológica, 

é compartilhada a opinião de que:  

[...] não se trata mais de se considerar a literatura na sua condição de obra 
esteticamente concebida, ou de valorizar os seus critérios de literariedade, 
mas de interpretá-la como produto capaz de suscitar questões de ordem 
teórica ou de problematizar temas de interesse atual, sem se restringir a um 
público específico (SOUZA, 2002, p. 68).  

 
Não existe mais realmente a possibilidade de pensarmos a literatura na sua “condição 

de obra esteticamente concebida”? Ora, além de problematizar a questão de como o texto 

literário pode ao mesmo tempo abarcar a realidade sem ser reflexo do mundo empírico, é 

preciso repensar e discutir como a literatura pode ser foco de estudos que visam “questões de 

ordem teórica ou de problematizar temas” que dizem respeito à atualidade, sem perder de 

vista o aspecto estético-literário e sem confundir os estudos literários com os estudos 

culturais. Segundo Ribeiro: “os estudos culturais são apresentados como uma espécie de telos 

dos estudos literários” (2001, p. 261), esta seria a postura de Easthope2, por exemplo, para 

quem os estudos literários não mais se diferenciariam dos estudos culturais. A análise de 

textos literários se resumiria ao caminho único oferecido pelos estudos culturais? A regra 
                                                 
2 EASTHOPE, Antony. Lireracy into Culture Studies. London/New York: Routledge, 1991. 



 

 

11

geral é nos centrarmos nas relações extrínsecas da literatura observando as visões de mundo 

“representadas” nas obras? Justificamos então a nossa escolha pelos estudos culturais. Se 

antes já havíamos ressaltado que outras áreas realizam uma leitura conteudística, como a 

sociologia, por exemplo, que está igualmente interessada nas relações extrínsecas da 

literatura; a escolha pelos estudos culturais deve-se a consideração corrente de se ver o campo 

como um telos para os estudos literários, além do fato de seu “núcleo substantivo” ser as 

relações sociais vinculadas a questões de poder, no caso, incorporadas ou representadas nos 

textos literários. 

Não é difícil entendermos o problema gerado pelos estudos culturais ao percebermos 

que a literatura é vista como um “meio”. Nesse ponto, discordamos de Johnson, teórico da 

área, que descentra o “texto” (o autor amplia a noção de “texto” para além dos textos escritos) 

como objeto de estudo, colocando-o como “meio” nos estudos culturais. Utilizar o termo meio 

de forma simplória e objetiva é, todavia, descartar o lado subjetivo da própria estruturação do 

meio. Se o objeto último dos estudos culturais não for, em sua opinião, “o texto, mas a vida 

subjetiva das formas sociais em cada momento de sua circulação, incluindo suas 

corporificações textuais” (JOHNSON, 2004, p.75, grifo do autor); então a estrutura peculiar 

de todo “texto”, especialmente a narrativa de ficção, estará emoldurada pela vida subjetiva 

que o crítico quer alcançar. O texto literário, ou qualquer outro “texto”, revela em seu modo 

de composição a própria subjetividade que veicula. Não interessa apenas a vida subjetiva das 

formas sociais, mas também o que é peculiar na própria estrutura de cada forma social. Cada 

“texto” possui uma peculiaridade que não pode ser negligenciada. Nas narrativas de ficção, o 

aspecto estético-literário não pode ficar à deriva da análise sua especificidade não deve ser 

obliterada, mesmo que o objetivo do crítico não seja o aspecto estético em si ou a “valoração 

literária dos textos por si mesmos”. Como o próprio Johnson admite:  

[...] embora, naturalmente, os modos pelos quais algumas corporificações 
textuais de formas subjetivas são valoradas relativamente a outras, 



 

 

12

especialmente por críticos e educadores (o problema, especialmente, do 
“baixo” e do “alto” na cultura), sejam uma questão central, especialmente 
em teorias de cultura e classe (2004, p. 75).  
 

Como negligenciar uma análise estético-literária? Não é apenas em relação ao que se 

constitui, por exemplo, uma literatura erudita e uma literatura popular que uma análise 

estético-literária poderia ser realizada, pois lembramos: não há como separar forma e 

conteúdo. 

Cevasco salienta que para um dos precursores dos estudos culturais, Raymond 

Williams, um fator importante do materialismo cultural, base teórica da área, é demonstrar 

que 

a oposição costumeira entre literatura e realidade, cultura e sociedade 
mascara sua profunda interconexão: não se pode analisar uma sem a outra, e 
nem mesmo conceber uma literatura sem a realidade que ela produz e 
reproduz, ou, pela mesma via, uma sociedade sem a cultura que define seu 
modo de vida (2003, p. 150).  

 
Ora, a interconexão destacada por Cevasco não problematiza a forma como a realidade 

é estruturada na literatura. Ao dizer que a literatura “reproduz” a realidade, a autora está 

afirmando que o texto literário é reflexo do mundo sócio-histórico fora da obra, não parece 

haver nenhum tipo de mediação entre mundo ficcional e mundo extratextual. Acreditamos ser 

pertinente que no caso dos estudos culturais repensar as fronteiras entre realidade e ficção 

apresente-se como tarefa urgente e proficiente, uma vez que a obra literária ao servir de 

“meio” para análises culturais corre o risco de perder sua peculiaridade estética. Ao mesmo 

tempo, a reflexão pode trazer à baila novas respostas em relação à “interconexão” existente 

entre mundo ficcional e mundo empírico.   

A relação entre literatura e realidade, a questão se a literatura fala do mundo ou a 

literatura fala da literatura é lugar-comum nas discussões literárias. E segundo Compagnon: “a 

mimėsis, desde a Poética de Aristóteles, é o termo mais geral e corrente sob o qual se 

conceberam as relações entre a literatura e a realidade” (2001, p. 97). De fato, a mímesis foi(é) 

palco de arena para trabalhos teóricos que procuram problematizar tal relação. Destacamos 



 

 

13

“é” porque a mímesis ainda continua ativa em estudos que buscam explicar a “interconexão” 

entre mundo ficcional e mundo extratextual. A própria concepção de mímesis vem sendo 

repensada, pois compreender a relação entre obra literária e realidade empírica é perpassar por 

uma compreensão da própria mímesis. A mímesis, nesse sentido, configura-se como um 

“desafio ao pensamento”: entender seu significado e construção é tarefa que, longe de ser 

finalizada, traz em si uma complexidade que abre caminhos a serem desvendados e 

percorridos. Um desses caminhos encontra-se aberto pelo crítico literário Luiz Costa Lima. 

Resumindo suas ideias: Costa Lima tem como propósito repensar a relação entre o papel das 

representações efetuadas pelo sujeito e o fenômeno da mímesis (COSTA LIMA, 2000), 

utilizando-se de concepções de representações e de sujeito diferentes daqueles que o 

pensamento moderno nos acostumou; como também repensar a mímesis — e o que nela há de 

lastro com o mundo — por um conceito divergente da concepção antiga. Tarefa que sabe ser 

“espinhosa”, visto que ele retoma a questão da relação entre realidade e ficção. Ao 

redimensionar a mímesis por novas direções, o crítico demonstra que a centelha do “corpo 

insepulto da mímesis” permanece acesa.  

Ao tentar compreender a mímesis por caminhos diferentes do pensamento moderno, 

Costa Lima abre um novo espaço de análise para a relação entre mundo ficcional e mundo 

empírico. Novas respostas surgem em relação aos espaços intersticiais entre realidade e 

ficção, e ao próprio fazer estético. Ora, diminuir o divórcio entre a ficção e o real significa 

apontar para novas configurações estruturais da obra literária e, consequentemente, da 

peculiaridade estético-literária.  

Muitos autores como Antonio Candido, Silviano Santiago, Walter Benjamim, Theodor 

W. Adorno, Erich Auerbach, entre outros, debruça(ra)m seus olhares em torno da relação 

entre o texto literário e a realidade empírica. Dentre tais autores, chamamos a atenção para 

Antonio Candido. Em Literatura e sociedade, ele apresenta uma perspectiva teórica que 



 

 

14

entrelaça o estético-literário à realidade sem que a união acarrete uma falta com o artifício 

literário: 

De fato, antes procurava-se mostrar que o valor e o significado de uma obra 
dependiam de ela exprimir ou não certo aspecto da realidade, e que este 
aspecto constituía o que ela tinha de essencial. Depois, chegou-se à posição 
oposta, procurando-se mostrar que a matéria de uma obra é secundária, e que 
a sua importância deriva das operações formais postas em jogo, conferindo-
lhe uma peculiaridade que a torna de fato independente de quaisquer 
condicionamentos, sobretudo social, considerado inoperante como elemento 
de compreensão. 
Hoje sabemos que a integridade da obra não permite adotar nenhuma dessas 
visões dissociadas; e que só podemos entender fundindo texto e contexto 
numa interpretação dialeticamente íntegra, em que tanto o velho ponto de 
vista que explicava pelos fatores externos, quanto o outro, norteado pela 
convicção de que a estrutura é virtualmente independente, se combinam 
como momentos necessários do processo interpretativo. Sabemos, ainda, que 
o externo (no caso, o social) importa, não como causa, nem como 
significado, mas como elemento que desempenha um certo papel na 
constituição da estrutura, tornando-se, portanto, interno (CANDIDO, 2000, 
p. 4). 

 
 Se antes a discussão girava em torno do fato de a literatura exprimir ou não a 

realidade, o autor agora esclarece que as fronteiras entre forma e conteúdo não são mais fixas, 

pelo contrário, elas dialeticamente dialogam. Candido tem o cuidado de tornar claro que o 

social não importa como causa, nem significado.  

O autor apresenta uma direção de análise literária em que o elemento social faz parte 

da própria constituição da obra literária, passando a ser considerado como um dos fatores 

estéticos. O estudo do sociólogo é realmente singular: conseguindo unir forma e conteúdo 

sem hierarquizar um ou outro polo, contemplando o social sem esquecer o aspecto estético-

literário da obra.  

Apesar da pertinência, o trabalho de Candido suscita algumas indagações: primeiro, se 

o fator social não importa como causa ou significado, como pode estruturar a própria obra ou 

se tornar um elemento estético? Ora, se o social torna-se estético é porque de algum modo seu 

significado possui influência na estruturação do romance. Segundo, se o fator social é 

considerado, mesmo como “agente da estrutura”, isso significaria dizer que a obra reflete a 



 

 

15

realidade? Para melhor esclarecer a primeira indagação é preciso entender a função da 

linguagem em uma perspectiva interacionista com o sujeito e a sociedade.  

A sociologia do conhecimento, disciplina que tem como objetivo “investigar as 

relações entre a existência de acontecimentos sociais e a produção de conhecimento” 

(BORBA, 2003, p. 19), apresenta estudos que visam evidenciar como a linguagem é a 

instituição fundamental da sociedade e a primeira a ser inserida na “biografia do indivíduo”. 

A sociedade é entendida e produzida pela linguagem, assim como a compreensão que o 

sujeito possui de si mesmo perpassa por ela: sujeito, sociedade e linguagem, portanto, se inter-

relacionam:  

O questionamento da dicotomia sujeito e sociedade revela-se numa série de 
determinações interligadas: na impossibilidade de se pensar o homem em 
descontinuidade com o mundo; na caracterização da consciência numa 
dimensão social; na ratificação e retificação consecutivas da estrutura social 
pela consciência individual; na participação inerente da linguagem no 
processo de socialização e pela incorporação dos sistemas de sentido, não 
sendo mais possível, por aí, uma concepção que lhe atribua o papel de 
reproduzir o real ou de estabelecer um corte com as ações e idéias 
produzidas em sociedade. Se só se pode falar em realidade em conexão com 
a linguagem, sendo que qualquer investigação que sobre ela (linguagem) se 
faça deve ter como princípio a análise da variedade de discursos que querem 
compreendê-la (BORBA, 2003, p. 26). 

 
O que nos interessa na relação da tríade acima é seu eco no próprio fazer literário. Para 

Mikhail Bakhtin, o discurso do romance é pluriestilístico, plurilíngue e plurivocal: 

[...] todas as linguagens do plurilingüismo, qualquer que seja o princípio 
básico de seu isolamento, são pontos de vista sobre o mundo, formas de sua 
interpretação verbal, perspectivas específicas objetais, semânticas e 
axiológicas. [...] Como tais, elas se encontram e coexistem na consciência 
das pessoas, e antes de tudo na consciência criadora do romancista. [...] 
Todas elas podem ser invocadas pelo romancista para orquestrar os seus 
temas e refratar (indiretamente) as expressões das suas intenções e 
julgamentos de valor (1998, p. 98). 

 
Introduzir as linguagens do plurilinguismo no romance é orquestrar perspectivas 

socioideológicas de modo representacional, sem fim pragmático. Para o autor, forma e 

conteúdo não se separam. A nosso ver o fator social não influencia apenas como “agente da 

estrutura”, mas igualmente como causa e significado para a estruturação do romance.  



 

 

16

Voltemos para a segunda indagação: o texto ficcional é reflexo da realidade? Ora, é 

evidente que a obra literária precisa ter no mínimo um lastro de ligação com a realidade 

empírica, caso contrário, não haveria a própria recepção da obra. O lastro, entretanto, não 

significa imitação ou reflexo do mundo empírico. Para Iser, por exemplo, “o texto ficcional 

contém muitos fragmentos identificáveis da realidade, que, através de seleção, são retirados 

tanto do contexto sociocultural, quanto da literatura prévia ao texto” (1996, p. 24), todavia, 

salienta o autor, a realidade ali reconhecível agora é colocada sob o signo do fingimento. O 

mundo é posto entre parênteses, o mundo representado não é um “mundo dado”, mas deve ser 

compreendido como se fosse. Para o autor, o texto ficcional se refere à realidade sem que 

necessariamente ele se esgote nesta referência, ou seja, a repetição é “um ato de fingir”, 

apresenta finalidades que não estão relacionadas à realidade repetida. Não sendo deduzido da 

realidade repetida, no fingir surge um imaginário que se relaciona com a realidade retomada 

pelo texto. O ato de fingir 

ganha a sua marca própria, que é de provocar a repetição no texto da 
realidade, atribuindo, por meio desta repetição, uma configuração ao 
imaginário, pelo qual a realidade repetida se transforma em signo e o 
imaginário em efeito do que é assim referido (ISER, 1996, p. 14).  

 
 A relação entre realidade e ficção é concebida pelo autor em termos de uma tríade, é 

preciso ter em consideração a relação do real com o fictício e o imaginário, para Iser, tal 

relação é a propriedade fundamental do texto ficcional.  

O “como se” torna visível que realidade e ficção são termos que não podem ser 

pensados de maneira oposicional e sim relacional, com a acuidade de entendermos que no 

texto ficcional a realidade não é “imitada”, tomada como referência em si. Como o próprio 

Iser esclarece, o texto ficcional seleciona do contexto sócio-histórico fragmentos que retirados 

de sua totalidade empírica passam a ter outra natureza no contexto ficcional.  

O que quer que a literatura afirme é posto entre parênteses, o que quer que 
ela descreva deve ser encarado como se fosse algo semelhante ao referente 
ali designado. Na literatura, apresenta-se um mundo do como se (an as if 
world), cujo faz-de-conta não é suscetível de invalidação quando mostrado 



 

 

17

como tal. Isso se relaciona ao fato de que a literatura enquanto meio é 
constituída do fictício e do imaginário (ISER, 1999a, p. 27, grifo do autor). 

 
Entenderemos melhor a afirmação de que a realidade extratextual não pode ser 

compreendida como uma referência em si mesma ao ser relacionada com o mundo ficcional 

no Capítulo I, quando abordarmos a relação entre o pensamento de Iser a respeito do caráter 

ficcional dos textos literários em cotejo com a mímesis na perspectiva de Costa Lima.  

Ao comentar, no ensaio Pressupostos, salvo engano de “Dialética da malandragem”, 

a análise que Candido (19703) havia feito sobre Memórias de um sargento de milícias, de 

Manuel Antonio de Almeida, Schwarz enfoca o modo como Candido realiza a inter-relação 

entre forma e conteúdo, isto é, como o “externo se torna interno” e comenta: 

Formalização estética de circunstâncias sociais; redução estrutural do dado 
externo; função da realidade histórica na constituição da estrutura de uma 
obra: de diferentes ângulos, são formulações do que interessa a Antonio 
Candido neste ensaio. Designam o momento em que uma forma real, isto é, 
posta pela vida prática, é transformada em forma literária, isto é, em 
princípio de construção de um mundo imaginário. [...] Conteúdos de 
romance não são conteúdos reais, e vê-los esteticamente é vê-los no contexto 
da forma, a qual por sua vez retoma (elabora ou decalca) uma forma social, 
que se compreende em termos do movimento da sociedade global. 
Qual a vantagem desta construção? Genericamente, ela põe de maneira exata 
a relação entre romance e realidade, e permite falar sem impropriedade na 
matéria social da forma literária e nas virtualidades do real que esta explora, 
o que em fim de contas é trazer à integridade da compreensão um assunto 
polêmico secular. Dizendo o mesmo de outro modo, é um procedimento que 
supera a incompatibilidade entre os estudos chamados internos e externos da 
obra de ficção (1987, p. 142). 

 
Schwarz entrevê na análise de Candido aquilo que Iser havia ressaltado, as 

“virtualidades do real” são exploradas pela “matéria social da forma literária” sem que esta se 

confunda com o mundo pré-dado.  Um “mundo imaginário” é construído por uma “forma 

real” que fora transformada em “forma literária”. Na análise de Schwarz podemos entrever 

indiretamente a tríade iseriana: o real, o fictício e o imaginário. Schwarz, contudo, concebe o 

fator social nos mesmos termos de Candido: “agente da estrutura”. Entendemos o fator social 

                                                 
3 CANDIDO, Antonio. Dialética da malandragem. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros. São Paulo, 1970, 
n. 8. 



 

 

18

igualmente como causa e significação, pois como o próprio autor destacou, ver os conteúdos 

reais esteticamente é vê-los no contexto da forma que “elabora ou decalca” uma forma social, 

por isso uma significação social é representada, embora em termos de “como se”, ela funciona 

também como causa. 

No caso dos estudos culturais, a análise de textos literários não pode deixar à margem 

questões relacionadas à própria estruturação da obra literária, sem pensar como se realiza a 

relação entre mundo ficcional e mundo empírico. Não se ater a tal problemática é colocar em 

perigo a própria análise social que se almeja. Retomamos então a importância de se ter em 

mente o fator estético-literário em um estudo cultural, pois  

a análise cultural tem muito a aprender com uma escrupulosa análise formal 
dos textos literários, porque esses textos não são simplesmente culturais com 
referência ao mundo que está para além deles próprios; são-no devido aos 
valores e contextos sociais que absorveram com sucesso (GREENBLAT, 
1990 apud RIBEIRO, 2001, p. 263).  
 

Parece-nos pertinente que um retorno ao estudo da relação entre realidade e ficção sob 

o olhar da mímesis, na perspectiva teórica de Costa Lima, poderá oferecer caminhos para se 

resolver tal problemática, além de contribuir para área de literatura no sentido de que retomar 

tal discussão é debater o próprio fazer literário, como o próprio Schwarz afirma a respeito da 

relação entre realidade e ficção: “Em lugar da alternativa anterior, entre confusão das esferas e 

incompatibilidade delas, temos uma articulação. Muito do que se possa dizer a respeito 

daquele nexo aprofundará a nossa compreensão da ficção” (1987, p.143). 

 Paralelamente o referido estudo poderá contribuir com os estudos culturais no 

momento em que oferece uma análise do texto literário que abarque tanto as relações 

extrínsecas quanto as intrínsecas à obra. E, desse modo, refutar algumas críticas que colocam 

os estudos culturais como disciplina que veio para “destruir” o valor da literatura:  

é corrente entre os críticos conservadores o temor de que os estudos de 
cultura sejam uma forma de excluir a alta literatura — o que um desses 
críticos mais conhecidos, o americano Harold Bloom, chamaria, como 
vimos, de o “Cânone Ocidental” [...] (CEVASCO, 2003, p. 138).  
 



 

 

19

Para Bloom, a introdução no ensino de literatura de novos autores, que haviam sido 

excluídos por questão de etnia, de gênero ou classe social, seria substituir gênios pela “escola 

dos ressentidos”. Direcionar um estudo cultural em termos estético-literários, portanto, é 

poder colocar em evidência obras e autores que foram relegados do “Cânone Ocidental” por 

motivos outros que não artísticos. 

Não há como evitar uma volta ao debate em torno do valor na literatura. Evitá-lo, 

como veremos no Capítulo II, não significa escapar do julgamento de valor ou de valorações. 

Se a formação de cânones e de critérios de qualidade e avaliação de uma obra literária ou a 

atividade de valoração “torna-se idêntica ao reconhecimento e à reprodução ritualizados do 

valor de textos e formas culturais particulares predeterminados” (CONNOR, 1992, p. 19), 

como aponta os estudos culturais, por outro lado, os próprios estudos culturais acabam por 

contraposição gerando novas formas de julgamento de valor e valoração, embora as considere 

relativas. Como esclarece Ribeiro, a questão do valor não tem nada a ver com atributos 

essencialistas no sentido de uma estética tradicional. O valor, segundo ele, “é uma dimensão 

sujeita a uma negociação permanente, é sempre relativo e relacional”, não se trata de evitar 

distinções de valor, mas de “sermos capazes de analisar como elas se articulam e qual é o seu 

significado social” (RIBEIRO, 2001, p. 260). 

Se para um dos fundadores dos estudos culturais, Raymond Williams, literatura e 

realidade estão interconectadas, se não há como pensar a “literatura sem a realidade que ela 

produz e reproduz”, a relação entre o mundo ficcional e mundo empírico, entretanto, não se 

realiza de maneira direta. Lembrando Iser novamente, a realidade factual é colocada entre 

parênteses, a referência externa é um “como se”.  

Para analisar como a realidade extratextual interfere no texto ficcional, é necessário 

levantarmos os seguintes questionamentos: como a obra literária pode manter um lastro com a 

realidade empírica sem ser sua reprodução? Como a mímesis, na perspectiva teórica de Costa 



 

 

20

Lima, pode contribuir para o esclarecimento da relação entre realidade e ficção? Como os 

estudos culturais em interface com a literatura podem se deter em uma análise social sem 

deixar à margem a análise estético-literária de um texto? Para responder tais indagações não 

só partimos de uma problematização e reflexão teórica sobre cada questão levantada, como 

analisamos trechos do romance Balada da infância perdida, de Antônio Torres, à luz do que 

foi discutido e desenvolvido.  

A escolha da obra Balada da infância perdida para a implementação da análise, deve-

se a dois fatores principais: primeiro, pelo fato de o romance ser associado diretamente a uma 

representação de determinado período sócio-histórico do Brasil. No site oficial do escritor 

Antônio Torres, encontra-se a seguinte apresentação do romance: Balada da infância perdida  

[...] recupera a história de uma geração que se perdeu no meio do caminho e, 
ao atingir os 40 anos, metade dos quais vividos sob uma esmagadora 
ditadura, se descobre engolida por uma rebordosa econômica. Uma viagem 
através de fatos históricos e sociais que marcaram o país durante 25 anos4.  

 
Ora, dizer que a obra “recupera” a história de uma geração é afirmar sua vinculação a 

um elemento exterior ao texto, isto é, a sua reprodução. A citação deixa entrever que o 

romance “incorpora” diretamente o mundo empírico e sua temática se resumiria a esta 

referência. Na mesma linha de pensamento, Freire diz que “Balada da infância perdida, [...] 

através da abordagem direta de fatos históricos e sociais, deixa fluir todas as frustrações de 

uma geração” (1995, p. 69), e acrescenta: “Em toda a narrativa, há severas críticas ao regime 

militar, aos resultados deste regime e ao abandono em que vive a maioria dos brasileiros 

sujeitos a todo tipo de exploração e sofrimentos” (1995, p. 70). O romance, como veremos no 

Capítulo III, não resgata nenhuma história em particular ou apresenta “em toda narrativa” 

críticas ao período de repressão militar. Por mais que a obra apresente fragmentos 

identificáveis da realidade, temos aqui o segundo motivo para a escolha do romance, tais 

fragmentos não são referências em si mesmas. Usando as palavras de Iser, o texto ficcional, 
                                                 
4 Disponível em:<http:// www.antoniotorres.com.br/vida&obra.htm>. Acesso em: 15 fev. 2008. 



 

 

21

no caso o romance em pauta, “contém muitos fragmentos identificáveis da realidade” que 

foram selecionados e retirados “tanto do contexto sociocultural, quanto da literatura prévia ao 

texto” sem contudo corresponder ao mundo empírico.  

É possível então formular as seguintes hipóteses: a) A relação entre o mundo ficcional 

e mundo extratextual é explicada pelo fenômeno da mímesis, na perspectiva de Costa Lima; b) 

É pela mímesis que a estruturação do estético-literário se realiza, uma vez que analisar a 

relação entre literatura e realidade é tornar visível a peculiaridade do texto ficcional; c) Há 

entre o texto ficcional e a realidade empírica uma relação que não é necessariamente de 

reflexo, imitação da realidade; d) Os estudos culturais não problematizam a relação entre 

mundo ficcional e mundo empírico colocando em perigo o objetivo que almejam. Ao 

descentrar o texto literário como objeto de estudos e considerá-lo como um “meio”, os 

estudos culturais esquecem o caráter estético literário da obra e não atentam para o fato de que 

tal caráter poderia contribuir para a análise social que objetivam; e) Se a relação entre a 

literatura e a realidade nos estudos culturais for direcionada por novos caminhos, isto é, o 

aspecto estético-literário possa ser alvo de análise, a interface da disciplina com a literatura 

pode contribuir para que obras antes valorizadas pelas relações extrínsecas que estabelecem 

com o mundo extratextual possam ser valorizadas pelas relações intrínsecas que apresentam; 

f) O romance Balada da infância perdida, de Antônio Torres, apresenta as configurações a 

serem investigadas em relação ao que a obra ficcional tem de lastro com o mundo empírico.  

Pretendemos, desse modo: 1) Problematizar a relação entre a mundo ficcional e 

mundo empírico na literatura através do arcabouço teórico da mímesis, na perspectiva teórica 

de Costa Lima; 2) Analisar/discutir/problematizar a perspectiva teórica de Costa Lima a 

respeito da mímesis como sendo mais pertinente à teoria literária atual; 3) Problematizar a 

questão do valor e da valoração na literatura; 4)Analisar a estruturação do estético-literário 

como fenômeno que se faz pela mímesis na obra Balada da infância perdida, de Antônio 



 

 

22

Torres; 5) Demonstrar a partir da análise da relação entre realidade e ficção no romance 

Balada da infância perdida, como os estudos culturais podem focar uma análise tanto social 

quanto estético-literária sem perder de vista o objetivo que almeja. 

Em suma, o foco principal da presente tese é investigar a relação entre mundo 

ficcional e mundo empírico na literatura utilizando-nos da mímesis, na perspectiva de Luiz 

Costa Lima e, desse modo, problematizarmos o uso que os estudos culturais fazem da 

literatura. Por ser um trabalho fundamentalmente teórico, a análise dos trechos do romance 

Balada da infância perdida está ancorada na articulação contrapontística entre teoria e 

literatura.   

Para o desenvolvimento dos objetivos aqui propostos, dividimos o trabalho da seguinte 

forma: no Capítulo I, apresentamos uma explanação a respeito do tratamento dado a mímesis 

por Platão e Aristóteles apontando como já entre ambos os filósofos a mímesis não se 

configuraria em simples imitação. Em seguida, apresentamos os principais aspectos da 

mímesis defendida por Costa Lima e a ela acrescentamos dois aspectos: a mímesis como 

elemento formal e operação intelectual. Por fim, fazemos uma relação entre a mímesis do 

ponto de vista de Costa Lima e o pensamento iseriano sobre o caráter ficcional dos textos 

literários. No Capítulo II, por sua vez, problematizamos o uso que os estudos culturais fazem 

dos textos literários, fazendo um contraponto com o capítulo anterior. É abordada também 

uma breve discussão a respeito do valor e da valoração tanto nos estudos culturais quanto nos 

estudos literários. No Capítulo III, realizamos a análise de trechos do romance em cotejo com 

as teorias discutidas nos capítulos anteriores. Nas Considerações Finais, sintetizamos a 

consecução do objeto geral proposto na presente tese e indicamos proposições para futuras 

investigações. 



CAPÍTULO I 
 

 

O RETORNO DA MÍMESIS 

 

 

Dos filósofos Platão e Aristóteles aos dias de hoje, a mímesis, no que diz respeito 

especificamente à literatura, sofreu transformações em sua definição e constituição. Vista na 

sua concepção antiga como um fenômeno fundado na semelhança, homóloga à natureza — 

concepção orgânica da mímesis — o produto mimético, ou o mímema, passaria mais tarde a 

ser relacionado com “cópia”, “imitação”, “reflexo” da realidade. Se a suposta autonomia da 

literatura em relação à realidade, ao referente, é ainda tema de discussão na teoria literária; a 

“semelhança” que envolve o fenômeno da mímesis seria o seu calcanhar-de-aquiles. Para 

Costa Lima (2000), entretanto, a “semelhança” que envolve a mímesis não pode ser 

confundida com imitatio1. A discussão, longe de ser resolvida, continua a circular na crítica e 

teoria literária avisando que o “ostracismo” ao qual foi relegada a mímesis é menos uma 

atitude de que nada mais poderia ser dito sobre ela do que um erro de interpretações 

equivocadas a seu respeito. Partindo da concepção que Platão e Aristóteles realizaram sobre a 

mímesis e de sua respectiva atualização por Costa Lima, faremos, neste capítulo, uma volta ao 

passado em direção ao presente com o intuito de demonstrar que em ambos os filósofos a 

mímesis já não poderia ser totalmente entendida como “imitação”, consequentemente, um 

novo espaço de problematização e reflexão é aberto em seu entorno. Espaço que acreditamos 

ser profícuo por considerarmos a mímesis como um elemento importante e necessário para os 

estudos literários.  

 

 
                                                 
1 “Sujeição a um modelo pré-constituído”. 



 

 

24

1 Mímesis: de ilusão da verdade para a formação de possíveis verdades 

  

Segundo Costa (2001), no início da civilização grega, a palavra mímesis não possuía 

uma significação única não tendo a atividade de imitar relação alguma com um realismo 

“grosseiro”. E é com Platão, continua a autora, que a palavra assume uma importância 

fundamental, pois o filósofo compreendia a mímesis como “um tipo de produtividade” que 

criava cópias diferentes do que seria a “verdadeira realidade”, isto é, não criava cópias de 

objetos “originais”. Platão 

é o primeiro a expor, com clareza e fundamentação, as afirmações surgidas 
sobre as teorias do belo no início do pensamento ocidental. Ele expressa a 
ligação existente, em toda a Antiguidade, entre a concepção de arte e o 
caráter ontológico de valores metafísicos e empenhativos. Vinculada a uma 
origem divina e misteriosa, a arte participa, nessa concepção, do ser 
originário, devendo por isso “imitar”, no seu conteúdo, a realidade das 
formas e das idéias primigênias. Como na maioria das vezes isso não 
acontece, ou seja, a mimese é apenas verossímil e não visa à essência das 
coisas, nem à verdadeira natureza dos objetos particulares, ela é falsa e 
ilusória, sendo prejudicial e perigosa ao discurso ideal do filósofo. Distante 
das mais altas exigências pedagógicas e morais e limitada a representar, num 
terceiro nível, as formas originárias, a mimese foi depreciada por Platão 
(COSTA, 2001, p.5).  

 
De fato, para Platão, a arte tinha um papel pedagógico. Ao lermos A República 

compreendemos o argumento do filósofo em vincular a arte a uma função pedagógica que, 

por sua vez, está relacionada a questões morais e políticas. A República apresenta a 

composição de uma Cidade ideal. Platão idealiza uma cidade perfeita, justa e elabora as 

diretrizes de uma educação e política que visem à estruturação de tal Cidade. O filósofo 

procura no campo da Paidéia2 apontar a formação artística que melhor açambarcaria ou 

preservaria os valores de uma Cidade harmoniosa e virtuosa. Na criação poética, a melhor 

poesia seria aquela que contribuísse para a formação adequada dos cidadãos e guardiões da 

Cidade, mas tendo caráter mimético não estaria em perfeita conformidade com o seu projeto. 

Expliquemos. 

                                                 
2 Segundo Jimenez, “pedagogia através da arte e da cultura” (2006, p. 197). 



 

 

25

Platão tece considerações negativas especialmente às artes de caráter mimético. A 

criação poética já é alvo de crítica no Livro II, ao mencionar as histórias que devem ser 

contadas para as crianças, futuras guardiãs da cidade, o filósofo ressalta a importância de estar 

atento ao tipo de fábulas que são contadas: “[...] teremos de, antes de mais nada, supervisionar 

os contadores de histórias e executar uma censura de suas histórias. Faremos uma seleção de 

suas fábulas, aprovando as boas ou belas e rejeitando as que não o são” (PLATÃO, A 

República, II, 377b, p. 116). Platão estabelece dois critérios para considerar uma fábula como 

adequada para ser contada. Quais seriam as histórias que não se enquadrariam nestes 

critérios? O próprio filósofo esclarece: “As que Homero e Hesíodo e demais poetas nos 

contam, pois certamente – a meu ver – compuseram histórias falsas, as narraram aos seres 

humanos e ainda as narram” (PLATÃO, A República, II, 377d, p. 116). As histórias são falsas 

quando nelas o “mito exprime uma imagem negativa da natureza dos deuses e heróis” 

(PLATÃO, A República, II, 377e, p. 116), ou seja, que os Deuses “geram o mal ou que os 

heróis não são melhores do que os seres humanos” (PLATÃO, A República, III, 391d, p. 

139).  As pessoas, portanto, poderiam ser persuadidas a justificar seus atos maldosos por 

terem sido eles feitos no passado. O problema está no tipo de imitação que pode ser 

desencadeada por este tipo de criação poética, o filósofo justifica então a sua censura: “Por 

essa razão, temos de dar um fim a tais fábulas para que não produzam na juventude uma forte 

predisposição para os atos maus” (PLATÃO, A República, III, 392a, p. 139).  

A mímesis assim compreendida é depreciada por Platão pelo perigo que apresenta em 

ser fundamento para a prática de ações e atitudes negativas. Se os futuros guardiões da cidade 

tivessem que ser imitadores: 

E se forem imitadores, deverão fazê-lo desde a infância o que lhes é 
apropriado, a saber, homens que são corajosos, moderados, piedosos, livres e 
as ações destes. Não revelariam sabedoria se realizassem ou imitassem ações 
vis ou desonrosas, visto que, experimentando a imitação, acabam por 
absorver a realidade (PLATÃO, A República, III, 395c, p. 144).  

 



 

 

26

Se no Livro III, a poesia é criticada pelo tipo de imitação negativa que pode 

proporcionar, no Livro X, a poesia vai ser totalmente desconsiderada, abolida. A mímesis é 

totalmente rejeitada por Platão, para ele a arte de base mimética produz simulacros, a 

realidade concreta e as essências não são contempladas nesse tipo de arte, “a realidade das 

formas e das idéias primigênias” não são alcançadas: “Conclui-se que a imitação é muitíssima 

distanciada da verdade, uma vez que toca somente pequena porção de cada coisa, parte esta 

que é ela própria apenas uma imagem” (PLATÃO, A República, X, 598b, p. 424). Platão 

argumenta que a arte mimética está afastada em três graus da verdade, é uma imitação da 

imitação, ela é uma aparência enganosa.   

Platão condena a imitação em nome de princípios ontológicos, morais e 
políticos: a imitação em segundo ou terceiro grau afasta da Forma, da Idéia; 
é um simulacro enganador utilizado para seduzir e corromper, cujos efeitos 
são nefastos sobre a educação; não há lugar para os poetas, músicos, 
pintores, dramaturgos imitadores na Cidade ideal (JIMENEZ, 2006, p. 215). 

 
Se o filósofo deprecia a mímesis por ela não representar as formas e Ideias 

primigênias, já em Platão podemos observar que a mímesis não significa imitatio,  

pois a imagem não é o duplo da coisa a que se refere e porque é incapaz de 
representar as Idéias. Em Platão, a mímesis é sinônimo de um campo 
fantasmal, é o outro da sombra, nem sequer a própria sombra, pois esta ainda 
supõe um corpo que a projeta (COSTA LIMA, 2003, p. 68).   
 

De fato, se dentro do sistema de pensamento platônico a “imitação” distancia-se da 

verdade ao tocar somente uma “pequena porção de cada coisa”, porção que é “apenas uma 

imagem”, a imitação não pode ser considerada como uma correspondência do que é imitado.  

Ao considerar as imagens miméticas uma imitação da imitação, Platão deprecia a 

mímesis, um de seus discípulos irá colocá-la em um nível maior de valorização. Costa 

esclarece que Aristóteles não aceita o conceito do mestre ao ver o valor da arte na autonomia 

que o processo mimético possui frente à verdade preestabelecida3. Ele alterou a relação que a 

                                                 
3 Segundo Jimenez, “Para Aristóteles, as Idéias não estão no além, elas existem na realidade. Admite ele, como 
Platão, a necessidade de aceder à verdade, ao belo e ao justo, mas a partir de uma realidade sensível que está no 
poder do homem conhecer graças à ciência, ao discurso, ao logos”, neste sentido, “Imitar, copiar, representar não 
 



 

 

27

obra tinha com a sacralidade original ao transformá-la em uma “produção subjetiva e carente 

de empenho existencial”: 

De ontológica, a arte passa a ter, com ele, uma concepção estética, não 
significando mais “imitação” do mundo exterior, mas fornecendo 
“possíveis” interpretações do real através de ações, pensamentos e palavras, 
de experiências existenciais imaginárias. Afastada da perfeição, da divindade 
e da verdade primigênia, a mimese afirma-se como a representação do que 
“poderia ser”, assumindo o caráter de fábula. O critério do verossímil, que 
merecera a crítica de Platão por ser apenas ilusão da verdade, torna-se, com 
Aristóteles, o princípio que garante a autonomia da arte (COSTA, 2001, p.6). 

 
Para melhor compreendermos o processo pelo qual a mímesis passa de “ilusão da 

verdade” para a formação de possíveis verdades e é o “princípio que garante a autonomia da 

arte”, façamos um breve percurso sobre seu significado na Poética.  

A mímesis, sabemos, é pedra fundamental na construção da teoria de Aristóteles sobre 

a arte poética (literária). Para ele, a poesia (arte poética) é mímesis, isto é, imitação, 

representação:  

A Epopéia, a Tragédia, assim como a poesia ditirâmbica, e a maior parte da 
aulética e da citarística, todas são, em geral, imitação4. Diferem, porém, uma 
das outras, por três aspectos: ou porque imitam por meios diversos, ou 
porque imitam objetos diversos ou porque imitam por modos diversos e não 
da mesma maneira (ARISTÓTELES, Poética, I, p. 17).  

 
Ao falar das diferenças entre os gêneros, Aristóteles salienta as três formas como a 

mímesis é construída, ou seja, através de meios, objetos e modos. No capítulo seguinte, o 

filósofo fala sobre o objeto da mímesis, homens em ação:  

Mas, como os imitadores imitam homens que praticam alguma ação, e estes, 
necessariamente, são indivíduos de elevada ou de baixa índole (porque a 
variedade dos caracteres só se encontra nestas diferenças [e, quanto a caráter, 
todos os homens se distinguem pelo vício ou pela virtude]), necessariamente 
também sucederá que os poetas imitam homens melhores, piores ou iguais a 
nós [...] (ARISTÓTELES, Poética, II, p. 21).  

 

________________________ 
constituem degradações de um mundo ideal, visto que, segundo Aristóteles, este mundo não existe” (2006, p. 
216). 
4 O termo grego mímesis é traduzido como “imitação” por Eudoro de Souza, Jaime Bruna e Ana Maria Valente 
ou “representação” por Roselyne Duponc-Roc e Jean Lallot (LIMA, 2001).  



 

 

28

Somente a tragédia (representa homens melhores que são) e a comédia (representa 

homens piores), entretanto, serão os gêneros tratados por Aristóteles. Lembrando apenas que 

Aristóteles privilegia a tragédia como “arte mimética”. A mímesis é explicada pelo filósofo:  

Ao que parece, duas causas, e ambas naturais, geraram a poesia. O imitar é 
congênito no homem (e nisso difere dos outros viventes, pois, de todos, é ele 
o mais imitador, e, por imitação, aprende as primeiras noções), e os homens 
se comprazem no imitado. Sinal disto é o que acontece na experiência: nós 
contemplamos com prazer as imagens mais exatas daquelas mesmas coisas 
que olhamos com repugnância, por exemplo, [as representações de] animais 
ferozes e [de] cadáveres. Causa é que aprender o aprender não só muito 
apraz aos filósofos, mas também, igualmente, aos demais homens, se bem 
que menos participem dele. Efetivamente, tal é o motivo por que se deleitam 
perante as imagens: olhando-as, aprendem e discorrem sobre o que seja cada 
uma delas, [e dirão], por exemplo, “este é tal”. Porque, se suceder que 
alguém não tenha visto o original, nenhum prazer lhe advirá da imagem, 
como imitada, mas tão-somente da execução, da cor ou qualquer outra causa 
da mesma espécie (ARISTÓTELES, Poética, IV, p. 27). 

 
O trecho acima aponta para algo importante, a mímesis envolve certo reconhecimento 

e envolvimento do receptor. Mcleish esclarece que  

o prazer que tiramos das artes está relacionado à nossa faculdade cognitiva: 
o reconhecimento é uma função da cognição. Nosso conhecimento é 
reforçado e ampliado pelo que as artes revelam a nós e em nós; elas ampliam 
nossa experiência e consciência humana e nos torna mais humanos (2000, p. 
18).  
 

Talvez seja nesse sentido que Costa Lima afirma que a divergência entre Platão e 

Aristóteles está na “rejeição ou aceitação de um modo capital na forma de o homem responder 

ao mundo” (2000a, p. 32). Para ele, a mímesis aristotélica evidencia que a “verdade” teria uma 

dupla entrada: “a propriamente filosófica” e a do “‘engano’ poético”. A verdade não seria 

alcançada apenas pelo pensamento, mas também pela “aprendizagem do sentir” operada pelo 

“engano poético”. Em Aristóteles teríamos uma relação da mímesis com algo anterior, 

entretanto, o crítico adverte que no caso de Aristóteles a mímesis adquire um “grau de 

liberdade quanto a este algo anterior, seja por seu próprio ato de feitura, seja pelo efeito que 

causa” (COSTA LIMA, 2000a, p. 34): “[...] nós contemplamos com prazer as imagens mais 

exatas daquelas mesmas coisas que olhamos com repugnância, por exemplo, [as 

representações de] animais ferozes e [de] cadáveres”. Segundo Costa Lima, nesta passagem 



 

 

29

não há nenhuma referência a idéia de correspondência, e sim a diferença entre a “horripilância 

do natural” e o prazer engendrado pela imagem mimética. O crítico observa em Aristóteles a 

mímesis artística que 

não se confunde com a reprodução de um pré-dado senão que, pelas 
operações lógicas que estabelece, provoca um efeito diferenciado no 
receptor [...] Sem que tomasse a mímesis como sinônimo da arte, já para 
Aristóteles não é idêntica a resposta do receptor diante de uma cena da 
natureza ou diante de um quadro (COSTA LIMA, 2000a, p. 35). 
 

 A mímesis aristotélica, portanto, não se confunde com imitação ou reprodução da 

realidade, considerando que ela é uma representação que tem como base certas regras e visa 

certos efeitos.  

É pois a tragédia imitação de uma ação de caráter elevado, completa e de 
certa extensão, em linguagem ornamentada e com as várias espécies de 
ornamentos distribuídas pelas diversas partes [do drama], [imitação que se 
efetua] não por narrativa, mas mediante atores, e que, suscitando o “terror e 
a piedade, tem por efeito a purificação dessas emoções”. [...] Ora o Mito5 é 
imitação de ações; e por “Mito” entendo a composição dos atos [...] 
Portanto, O Mito é o princípio e com que a alma da Tragédia [...] A tragédia 
é, por conseguinte, imitação de uma ação e, através dela, principalmente, 
[imitação] de agentes (ARISTÓTELES, Poética, VI, p. 37).   

 
O mito tem função central na tragédia, é a sua alma. Compreender o mito na tragédia é 

compreender a própria mímesis aristotélica, pois “sendo a base da mímesis, o mito com ela se 

identifica” (COSTA LIMA, 2000a, p. 49). Mas se o mito para o filósofo é a “composição de 

atos”, esta composição não é feita aleatoriamente: 

Mito, porque é imitação de ações, deve imitar as que sejam unas e 
completas, e todos os acontecimentos se devem suceder em conexão tal que, 
uma vez suprimido ou deslocado um deles, também se confunda ou mude a 
ordem do todo. Pois não faz parte de um todo o que, quer seja quer não seja, 
não altera esse todo (ARISTÓTELES, Poética, VIII, p. 53). 

 
Para Aristóteles, a “composição dos atos” segue determinadas regras, para ele o 

“Todo” é aquilo que tem princípio, meio e fim. “Princípio” é o que não 
contém em si mesmo o que quer que siga necessariamente outra coisa, e que, 
pelo contrário, tem depois de si algo com que está ou estará necessariamente 
unido. “Fim”, ao invés, é o que naturalmente sucede a outra coisa, por 

                                                 
5 O termo grego mythos é traduzido por Eudoro de Sousa como “mito”. Já Ana Maria Valente o traduz por 
“enredo” e Jaime Bruna por “fábula”, enquanto Roselyne Duponc-Roc e Jean Lallot como “histoire” (LIMA, 
2001). 



 

 

30

necessidade ou porque acontece na maioria dos casos, e que, depois de si, 
nada tem. “Meio” é o que está depois de alguma coisa e tem outra depois de 
si. É necessário, portanto, que os Mitos bem compostos não comecem nem 
terminem ao acaso, mas que se conformem aos mencionados princípios 
(ARISTÓTELES, Poética, VII, p. 47). 

 
A “composição dos atos” deve estar ligada ao critério da necessidade, isto é, todos os 

elementos do mito devem obedecer a uma sucessão necessária (lógica), o mito não deve 

terminar ao “acaso”. À seleção e ordenação de elementos a partir de uma ordem necessária, 

segue outro elemento importante na constituição da mímesis que o mito produz, a 

verossimilhança: “[...] não é ofício de poeta narrar o que aconteceu; é, sim, o de representar o 

que poderia acontecer, quer dizer: o que é possível segundo a verossimilhança e a 

necessidade” (ARISTÓTELES, Poética, IX, p. 53). Se o poeta representa o que “poderia 

acontecer”, na ordem do verossímil e do necessário, o historiador narra o que aconteceu. E 

embora na tragédia o poeta lance mão de nomes já conhecidos, ou seja, uma referência 

externa pode ser apontada, isto não prejudica ou diminui o valor da tragédia, pois para 

Aristóteles o “possível é plausível”. O filósofo alerta, entretanto, para o fato de que há 

tragédias que não se valem de nomes reais, assim ele ressalta que não é necessário “seguir à 

risca os Mitos tradicionais donde são extraídas as nossas Tragédias” (ARISTÓTELES, 

Poética, IX, p. 57).  

 A mímesis aristotélica apresenta um salto qualitativo. Não sendo imitação do mundo 

empírico, a mímesis em Aristóteles é uma “representação do que ‘poderia ser’”. Costa (2001) 

ao correlacionar os principais aspectos da mímesis aristotélica, sintetiza-as nas seguintes 

proposições conceituais: a mímesis não significa imitação ou reprodução da realidade 

empírica; a “mimese poética” (literária) é uma representação elaborada seguindo certas regras 

e tendo por objetivo certos efeitos; ela é composta de elementos estruturais definidos, sendo o 

mito o mais importante; a verossimilhança é o critério fundamental na estruturação mimética 

situando a mímesis no campo do “possível” (este considerado tanto como objeto temático da 

mímesis como modo de arranjo interno); o critério do verossímil ao subornar as duas faces da 



 

 

31

mímesis (externa e interna), pode então justificar a divisão da verossimilhança em externa e 

interna6; a verossimilhança interna é considerada o critério fundamental para a produção 

literária na Poética; na mímesis aristotélica tudo é verossímil ou possível, o inverossímil é 

permitido desde que motivado, admissível. 

Em suma, a mímesis platônica e aristotélica não se confunde com imitatio. Em Platão, 

segundo Costa Lima, embora a mímesis tenha como pressuposto um “ato de adequação ou 

correspondência entre a imagem produzida e algo anterior”, neste caso, superior que a guia, 

tal imagem não corresponderia ao duplo deste algo a que se refere, visto que não pode 

representar as Ideias primigênias. Igualmente em Aristóteles, a mímesis tem uma certa 

liberdade a este algo anterior tanto pelo efeito que causa, pois os efeitos são diferenciados em 

cada receptor; como por sua feitura, não tendo um referente como guia a mímesis em 

Aristóteles é uma produção análoga à da natureza7, isto é, deve respeitar certas regras 

estruturais de configuração.  

Demonstrar que tanto em Platão quanto em Aristóteles a mímesis não pode ser 

completamente entendida como simples correspondência a uma cena anterior, tem como 

intuito recolocar em debate ou simplesmente repensar o papel da mímesis na literatura. Se a 

mímesis foi relegada ao esquecimento ou é ignorada por conter o peso da imitação, por ser 

confundida como reprodução, abrir um espaço de releitura da mímesis desde o seu tratamento 

antigo, apresenta um caminho profícuo para não só resgatá-la de seu esquecimento ou 

                                                 
6 Costa Lima esclarece que embora esta divisão do critério da verossimilhança não apareça no texto da Poética, 
ela se apresenta como “forma operatória” para avaliar a teoria mimético-estrutural aristotélica. O autor, por 
exemplo, enfatiza que a verossimilhança externa diz respeito a um conhecimento “sedimentado” no receptor. No 
caso de Aristóteles, a verossimilhança externa estaria, por exemplo, na referência “às famílias ilustres pelos 
trágicos”. A verossimilhança interna “é a que se apóia tão só na necessidade de certo comportamento/desfecho, 
dentro do encaminhamento da fábula” (COSTA LIMA, 1973, p. 55), ou seja, na Poética, a forma como o mito é 
estruturado. 
7 Concepção orgânica da mímesis aristotélica:“Partindo-se de que a mímesis estabelece uma correspondência 
entre um estado de mundo e uma configuração textual, [...] em relação ao estado de mundo, a configuração 
interna da obra é concebida como um organismo-mundo, i.e., o mundo é pensado como um corpo cósmico, cujas 
partes funcionam como órgãos. [...] o mímema é entendido como um mundo reduzido, um ser que guarda sua 
relação proporcional com uma cadeia de seres” (COSTA LIMA, 2006, p. 188). 



 

 

32

desmerecimento como considerá-la um elemento importante para esclarecer a própria relação 

entre mundo ficcional e mundo empírico no texto literário. Como o próprio Costa Lima 

insiste:   

A mímesis, se ainda cabe insistir, não é imitação porque não se confunde 
com o que a alimenta. A matéria que provoca a sua forma discursiva aí se 
deposita como um significado, apreensível pela semelhança que mostra com 
uma situação externa conhecida pelo ouvinte ou receptor, o qual será 
substituído por outro desde que a mímesis continue a ser significante perante 
um novo quadro histórico, que então lhe emprestará outro significado (2003, 
p. 45, grifo do autor). 

 

 

 

2 A mímesis sem ostracismo  

 

Propondo-se à tarefa de repensar a mímesis em 1980, Costa Lima observara que a 

mímesis nos estudos do seu mestre Erich Auerbach era, por assim dizer, uma via “de mão 

única”, que tendo como base o contexto social, “encontrava seu desaguadouro no texto 

escrito” (2000b, p.11). Ao observar que outros elementos configuradores da mímesis estariam 

despercebidos — mesmo depois nos anos seguintes ao entrar em contato com as reflexões que 

Walter Benjamim, Theodor Wiesengrund Adorno e outros tinham feito a respeito — parecia 

que nem tudo tinha sido dito em relação à matéria. Indagando-se do que seria este não dito 

sobre a mímesis, Costa Lima procura por meio de análises particulares a voz que permanecia 

calada. Em 1981, no ensaio intitulado Representações sociais e mímesis, o crítico apresenta os 

primeiros resultados de suas reflexões e análise.  

Costa Lima acredita, entretanto, que seus trabalhos anteriores dedicados a mímesis 

ficaram prejudicados por não terem tratado das concepções de sujeito e representação. O autor 

em Mímesis: desafio ao pensamento (2000) se debruça sobre alguns textos básicos do 

pensamento moderno para compreender como a díade sujeito/representação era considerada. 

O teórico verifica que outra concepção de sujeito – a de sujeito fraturado – poderia ser 



 

 

33

possível em contraponto à concepção de sujeito estabelecida pelo pensamento moderno – a de 

um sujeito solar, uno, fonte e comando de suas representações. Costa Lima argumenta: se a 

mímesis é um modo de representação, então considerar que o sujeito comanda as 

representações significa dizer que a mímesis seria apenas “uma das emanações do sujeito”. 

Tomar o sujeito como “fonte originária” das representações implica, especialmente no que 

concerne à mímesis, em considerar a representação como uma construção humana 

“equivalente a algo prévio a ela”, isto é, seria um tipo de “maquete” do mundo empírico. A 

este tipo de representação o autor contrapõe uma segunda: a representação-efeito “que se 

engendra no sujeito, à maneira de resposta afetiva ante fenômenos ou acontecimentos” 

(COSTA LIMA, 2000c, p. 230). Por ter um “caráter de imagem”, a representação-efeito não 

cria uma correspondência entre ela e uma cena anterior. 

É possível percebermos nesta pequena introdução que para uma reconsideração da 

mímesis, Costa Lima lança mão de uma concepção de sujeito e representação diferente da 

concepção moderna, como igualmente repensa a mímesis distintamente de sua concepção 

antiga. O autor afirma fundamentar sua reconsideração da mímesis na Terceira Crítica 

Kantiana. De fato, os conceitos de sujeito fraturado, representação-efeito e outros elementos 

estruturadores da mímesis defendida pelo crítico possuem relação com o pensamento de Kant, 

embora Costa Lima estabeleça com o filósofo diferenças. Para melhor compreender o 

repensar da mímesis empreendida por Costa Lima, faremos a exposição de suas principais 

ideias em cotejo com a Terceira Crítica de Kant, a Crítica da faculdade do juízo, para que se 

elucide tanto a relação quanto o afastamento que o crítico realiza em torno da teoria de Kant 

no diz respeito à mímesis.  

 

 

 

 



 

 

34

2.1 Sujeito e representação em Kant: elementos para um repensar da mímesis 

 

Costa Lima centraliza o seu foco na Terceira Crítica de Kant, a Crítica da faculdade 

do juízo, embora em Mímesis: desafio ao pensamento (2000), o autor também tece 

considerações a Primeira Crítica Kantiana, a Crítica da Razão Pura. Ambas as Críticas são 

tratadas e comparadas entre si por Costa Lima. Iniciaremos nossa exposição a partir da CFJ8.  

Para Kant,“[....] a representação de um corpo não contém nada do que se pudesse 

atribuir a um objeto em si mesmo, mas apenas o fenômeno de algo e o modo como somos 

afetados por ele” (1999, p. 84).  Significa dizer que o sujeito não conhece a coisa “em si”, mas 

as coisas como aparecem para ele, o fenômeno. Vejamos: 

A capacidade (receptividade) de obter representações mediante o modo 
como somos afetados por  objetos, denomina-se sensibilidade. Portanto, pela 
sensibilidade nos são dados objetos e apenas ela nos fornece intuições; pelo 
entendimento, em vez, os objetos são pensados e dele se originam conceitos” 
(KANT, 1999, p. 71, grifo do autor). 

 
O conhecimento para Kant advém de duas fontes: da sensibilidade e do entendimento. 

A primeira diz respeito à capacidade de “receber as representações”, e a segunda refere-se à 

“faculdade de conhecer” um objeto por estas representações.  No entendimento, os objetos são 

pensados em conceitos. Sem sensibilidade nenhum objeto seria dado, e sem entendimento 

nenhum objeto seria pensado. Conhecer então, segundo Kant, é conhecer por conceitos e os 

conceitos são funções, e por função ele entende “a unidade da ação de ordenar diversas 

representações sob uma representação comum” (KANT, 1999, p. 102). A esta ação de unificar 

o filósofo chama de “síntese”. Em suma,  

[...] o conceito é uma função sintética; uma síntese consiste em acrescentar 
representações umas às outras. O pensamento é um ato de ligação, o objeto é 
o produto de uma operação de construção. O conceito não é mais o quadro 
pintado, a cópia da coisa; a revolução copernicana9 derruba o status 
“clássico” da representação (CASNABET, 1994, p. 39).  

                                                 
8 Daqui por diante estaremos nos referindo às obras de Kant de forma abreviada: Crítica da Faculdade de Juízo 
como CFJ e Crítica da Razão Pura como CRP. 
9 Tal revolução diz respeito à forma como o conhecimento para Kant passa a ser concebido, o filósofo ressalta 
que até então “todo nosso conhecimento tinha que se regular pelos objetos”, todavia, ao se considerar o 
 



 

 

35

Se o conceito, porém, tem uma função sintética e uma síntese significa acrescentar 

representações uma às outras, a síntese ou unificação é feita pelo sujeito. Ou seja, tal unidade 

está relacionada a outra unidade que a produz: a unidade da “Consciência” ou da 

“Autoconsciência” que Kant chama de “Eu penso”. Este não se confunde com o eu individual, 

mas com a “estrutura do pensar comum a todo sujeito empírico (aquilo pelo qual cada sujeito 

empírico é sujeito pensante e consciente)” (REALE, 1990, p. 887, grifo do autor). A unidade 

que constitui o conceito de um objeto funda-se no Sujeito. O conceito de objeto “supõe 

estruturalmente o Sujeito. A ordem e a regularidade dos objetos da natureza é a ordem que o 

Sujeito, pensando, introduza na natureza” (REALE, 1990, p. 887, grifo do autor).  

É o sujeito, portanto, que “coloca” em uma unidade, ou em um conceito, um objeto. O 

objeto é um “objeto para-nós”, um fenômeno. Falar de unidade da consciência é igualmente 

se referir à unidade do objeto. Na unidade da consciência está implicado o princípio da 

apercepção transcendental, que diz respeito a ter consciência de que a atividade de pensar é 

atividade unificadora onde um múltiplo é sintetizado em um conceito. A apercepção 

transcendental concerne à ação de unificar ou de colocar diversas representações sob uma 

unidade. O “eu penso” tem o poder de fazer ligações, de sintetizar o múltiplo e de “reconhecê-

lo sob um conceito” (CASNABET, 1994).    

 Em Kant, esclarece Costa Lima (2000), o fenomênico está relacionado às condições 

transcendentais10 do conhecimento, a ligação e a síntese de um múltiplo em uma unidade não 

é uma representação particularizada de um sujeito individual. Pois o “eu penso”, lembrando a 

________________________ 
conhecimento desta maneira, muito coisa não era explicada. Kant então sugere “que os objetos têm que se 
regular pelo nosso conhecimento”. Podemos então entender por que ele realiza uma revolução copernicana, pois 
ele próprio acrescenta: “O mesmo aconteceu com os primeiros pensamentos de Copérnico que, depois das coisas 
não quererem andar muito bem com a explicação dos movimentos celestes admitindo-se que todo o exército de 
astros girava em torno do espectador, tentou ver se não seria mais bem sucedido se deixasse o expectador mover-
se e, em contrapartida, os astros em repouso” (KANT, 1999, p. 37).  
10 Por transcendental Kant entende “todo conhecimento que em geral se ocupa não tanto com objetos, mas com 
nosso modo de conhecimento de objetos na medida em que este deve ser possível a priori” (1999, p, 65). Pascal 
salienta que “O termo ‘transcendental’ é inteiramente característico da filosofia Kantiana, que é precisamente um 
esforço para descobrir no pensamento os elementos constitutivos da experiência, dos meios de captar e de 
ordenar o real” (1996, p. 44). 



 

 

36

afirmação mais acima, é uma “estrutura do pensar comum a todo sujeito empírico”. O “eu 

penso” de Kant é diferente do “eu penso” de Descartes. Se o “eu penso” cartesiano como 

“substância pensante” é a condição suficiente para a construção de todo conhecimento, isto é, 

o sujeito seria a fonte de certeza de todos os objetos, o “eu penso” kantiano declara a perda 

dessa substancialidade. Não se pode ter mais pelo pensamento a certeza dos objetos, dado que 

para Kant os objetos são considerados fenômenos. Claro, não significa dizer que como 

fenômenos eles não existam, apenas em Kant a “coisa em si” dos objetos não é alcançada. A 

diferença entre o “eu penso” cartesiano e o “eu penso” kantiano pode ser melhor 

compreendida ao se focar as representações.  

[...] Para uma teoria realista do conhecimento, como era por exemplo aquela 
que predominava na época de Descartes, a representação é apenas o reflexo 
de objetos particulares ou então a transfiguração abstrata da ordenação do 
mundo material. Nessa perspectiva, tudo aquilo que o espírito representa já 
foi alguma vez objeto de percepção, pois nada poderia estar presente na 
mente sem que tivesse estado antes nos sentidos. Assim, a questão do 
conhecimento consistiria em explicar o trajeto das coisas à mente por 
intermédio da sensibilidade e a transformação do particular e divisível em 
essência universal e indivisível, presente no intelecto [...] a filosofia anterior 
a Descartes, mais precisamente a filosofia aristotélico-tomista, qualquer 
representação que aspire à realidade tem de ser primeiro uma representação 
sensível, pois é das coisas para o intelecto que segue a trajetória do 
conhecimento (SILVA, 2005, p. 13). 

 
Descartes, entretanto, salienta o autor, inverte totalmente essa trajetória. Visto que, 

antes de tudo, temos as representações que precisam ter sua realidade averiguada, pois em 

Descartes a “experiência sensível” é posta em questão. É preciso buscar na própria 

representação os critérios que atestem sua validade. Em Descartes parte-se das ideias11 e nelas 

encontramos o fundamento que evidencia a existência na realidade de algo que pode ser 

referido a tais ideias, ou seja, são as próprias representações que permitem que seus 

“conteúdos correspondem a realidade efetivamente existentes. Só que, como os sentidos já 

                                                 
11 Ideia entendida como representação no sujeito. 



 

 

37

não bastam para garantir o outro pólo da correspondência, terei de sair da idéia contando 

apenas com os recursos que ela própria me proporciona” (SILVA, 2005, p. 13). 

Ora, em Kant o conhecimento parte de duas bases: da sensibilidade e do entendimento. 

Para o filósofo, a “experiência sensível12” não é colocada em questão, mas é um importante 

elemento para o conhecimento. Podemos dizer, em termos simples, que se em Descartes a 

trajetória do conhecimento vai do intelecto para os objetos, em Kant tal trajetória é via de mão 

dupla: intelecto e objetos, ou melhor, a relação sujeito/objeto é mantida ou necessária para a 

estruturação do conhecimento.  

Se em Descartes o sujeito é “substância pensante”, o “eu penso, logo existo” 

cartesiano é garantia de que conheço o que sou, Kant alega que como sujeito “não possuo 

nenhum conhecimento de mim como sou, mas apenas de como apareço a mim mesmo” 

(1999, p.134), a certeza do conhecimento dos objetos “em si” ou do próprio sujeito é desfeita. 

Para Raul Landim (1998) citado por Costa Lima (2000, p. 104), o sujeito Kantiano é apenas 

lógico, “apenas condição formal, não reveladora de uma substância, despojando-se pois da 

suficiência de que se revestia o sujeito cartesiano”. Por consequência, argumenta Costa Lima, 

o sujeito kantiano é um sujeito fraturado. Não sendo substância mas um fenômeno, o cogito 

perde sua posição solar, não serve mais como “denominador do conhecimento infalível”, 

como assim queria Descartes.  

Se para Costa Lima a consideração do sujeito fraturado é importante para a 

reconsideração da mímesis  — pois ao perder sua posição solar, o sujeito não mais pode ser 

considerado como fonte controladora de suas representações —, e a leitura de Kant foi 

essencial, o papel da representação no sistema Kantiano servirá para que ele estabeleça um 

outro tipo de representação —  a representação-efeito.  
                                                 
12 Descartes coloca em dúvida ou mesmo recusa o fundamento sensível do conhecimento, isto é, que a 
“percepção sensível possa garantir, mesmo que em parte, o conhecimento” (SILVA, 2005, p. 35).  Em Kant, 
como vimos a sensibilidade é necessária para a realização do conhecimento, pois para o filósofo é pela 
sensibilidade que os objetos nos são dados.  



 

 

38

Vimos que em Kant o conceito de um objeto não parte dele próprio, e sim do 

entendimento. Para “que um objeto seja contido sob um conceito” ele precisa ser dado, 

precisa se apresentar imediatamente na intuição, isto significa referir sua representação à 

experiência seja esta real ou possível. Para Kant o entendimento trabalha em combinação com 

a imaginação definida como a “faculdade de representar um objeto também sem a sua 

presença”, é a imaginação que “pode dar uma intuição correspondente aos conceitos do 

entendimento” (KANT, 1999, p. 130). A faculdade da imaginação é a comunicação entre a 

sensibilidade e o entendimento. Se um objeto é dado na intuição ou se um múltiplo de 

representações nos é dado precisa ser sintetizado pelo entendimento, é preciso que cada 

representação seja lembrada por mim:  

Caso deixasse sempre escapar do pensamento as representações precedentes 
[...] e não as reproduzisse à medida que passo às seguintes, não poderia 
jamais reproduzir-se nenhuma representação completa, nem nenhum dos 
pensamentos mencionados precedentemente [...] (KANT, 1999, p.130).  
 

Cada representação é ligada pela imaginação e tal ligação do diverso é apresentada ao 

entendimento para que ele possa submeter o múltiplo das representações em uma unidade 

sintética ou a um conceito. A imaginação reprodutiva não forma nenhum conceito. Na CRP, a 

imaginação está subordinada ao entendimento. 

Há dois elementos aqui importantes para Costa Lima, a representação e apresentação 

delimitadas por Kant. Em outras palavras, primeiro um objeto é apresentado na intuição para 

depois ser representado ou “contido sob um conceito”. A representação relaciona-se a um 

objeto dado, ocorre então uma primeira síntese que na CRP coloca em atividade a imaginação 

reprodutiva, mas o conceito ainda não é constituído.  

O interesse de Costa Lima está no papel da imaginação na experiência estética. A 

imaginação tem uma função produtiva na CFJ, a imaginação é “a faculdade da apresentação” 

(KANT, 2008, p.159).  Neste caso, explica Costa Lima, a imaginação não está subordinada ao 

entendimento, apresenta um objeto de difícil compreensão e a representação passa a ser 



 

 

39

relacionada a uma “outra natureza”. A relação entre apresentação e representação é invertida. 

Na CRP, a representação como sintetizadora dos dados empíricos iniciava e a imaginação 

reprodutiva “dava condições à apresentação de uma produção obediente à propriedades do 

objeto conceituado”; na CFJ, “porque produtora, a imaginação dá a primazia à Darstellung 

[apresentação], subordina a representação, fazendo-a referir-se a ‘uma outra natureza’” 

(COSTA LIMA, 2000d, p. 113). A imaginação produtiva “esquematiza sem conceitos”, ou 

seja, ela ordena o múltiplo de diversas maneiras sem se restringir ao uso de um conceito 

determinado. A “outra natureza”, dito de outro modo, seria as várias possibilidades de 

unificação que um objeto poderia se submeter, o objeto pode ser apreciado de diversas 

formas. Entendemos então porque o objeto apresentado pela imaginação produtiva dá muito 

mais a pensar do que conhecer. Mas por quê? Pelo simples fato de que na imaginação 

produtiva perpassa o juízo reflexionante. Para esclarecer melhor nossa resposta, é preciso 

percorrer o pensamento de Kant sobre o juízo do gosto.  

Para se distinguir se algo é ou não belo, referimos a representação não pelo 
entendimento ao objeto em vista do conhecimento, mas pela faculdade da 
imaginação (talvez ligada ao entendimento) ao sujeito e ao sentimento de 
prazer ou desprazer. O juízo de gosto não é, pois, nenhum juízo de 
conhecimento, por conseguinte não é lógico e sim estético, pelo qual se 
entende aquilo cujo fundamento de determinação não pode ser senão 
subjetivo (KANT, 2008, p. 48). 

 
O belo não se refere a uma propriedade das coisas ou não permite um juízo 

determinante13 (como no caso do entendimento) e sim um juízo reflexionante, por 

conseguinte, um juízo estético. Por isso, o juízo do belo ser subjetivo. A importância do 

objeto está no efeito que provoca no sujeito. Costa Lima então pergunta como pensar, neste 

                                                 
13 Para Kant, o entendimento é a “faculdade de pôr ou seguir regras” e há duas formas de procedimento para 
subsumir dados sob as regras, e que dizem respeito aos juízos. Ao se saber ou explicar a regra sob qual o objeto 
está relacionado, usa-se o juízo determinante.  Por outro lado, quando tal regra precisa ser encontrada, o juízo 
reflexionante ou de reflexão é o que age (Rosenfield, 2006). O juízo reflexionante diz respeito à representação de 
um objeto e não a um conceito, está relacionado com a subjetividade do sujeito. O juízo reflexionante pode ser: 
1) um juízo teleológico, neste “o objeto é considerado, segundo as exigências da razão, como correspondendo a 
uma finalidade objetiva”; ou 2) um juízo estético onde o “objeto é relacionado com um fim subjetivo, ou seja, 
com o sentimento de eficácia sentido pelo homem diante desse objeto” (CHAUÍ, 1999, p. 17).  



 

 

40

caso, no entendimento se o objeto não é descrito? O autor esclarece que na explicação da 

beleza a imaginação e o entendimento se encontram em um “jogo livre”. 

As faculdades de conhecimento, que através desta representação são postas 
em jogo, estão com isto em um livre jogo, porque nenhum conceito 
determinado limita-as a uma regra de conhecimento particular. Portanto, o 
estado de ânimo nesta representação tem que ser o de um sentimento de jogo 
livre das faculdades de representação em uma representação dada para um 
conhecimento geral. 
Ora, a uma representação pela qual um objeto é dado, para que disso resulte 
conhecimento, pertencem a faculdade de imaginação, para a composição do 
múltiplo da intuição, e o entendimento, para a unidade do conceito, que 
unifica as representações (KANT, 2008, p.62, grifo do autor)  

 
Costa Lima (2000) explica que o “jogo livre” entre a imaginação e o entendimento não 

se relaciona a um juízo determinante, isto é, não se tem em vista as condições para atingir 

“uma regra particular de conhecimento”. É posto em evidência o “estado de espírito”, o 

sujeito percebe ou vê a relação entre imaginação e entendimento como um “jogo livre”. O 

entendimento apresenta aqui uma função ambígua, pois recebe a síntese efetuada pela 

imaginação, todavia, a imaginação não é mais reprodutiva e não está subordinada ao 

entendimento. Imaginação e entendimento agora estão no mesmo nível de igualdade e 

importância:  

O sujeito tem a possibilidade de fruir de sua fruição, de tematizar o estado 
(Zustand) em que se encontra; em troca, não lhe pode conceder um uso 
prático-cognitivo. Para o entendimento, ter a si próprio como parceiro da 
imaginação significa que ele já não levará a cabo sua função precípua de 
conhecer. Não é bem que o entendimento se anule, apenas ele se deixa a 
jogar. Livremente. Provisoriamente irresponsável (COSTA LIMA, 2000e, p. 
168).  

 
Na experiência do belo, no juízo do gosto, o juízo determinante não se faz presente, 

mas sim o juízo de reflexão ou o juízo estético. O “jogo livre” da imaginação com o 

entendimento não se anula por completo. Se ele não é anulado, o que acontece?  

Na CRP, Kant define o conceito de reflexão que:  

nada tem a ver com os objetos mesmos, para obter diretamente conceitos 
deles, mas é o estado da mente em que nos dispomos, inicialmente a 
descobrir condições subjetivas sob as quais podemos chegar a conceitos 
(KANT, 1999, p.212).  
 



 

 

41

A reflexão possui uma função secundária na CRP, pois ao focar a sensibilidade e o 

entendimento Kant ressalta como um conceito declara as propriedades de um fenômeno e não 

como tais propriedades são atribuídas pelo sujeito, como assim sucede na CFJ. Nesta, a 

função da reflexão será modificada quando a imaginação não está mais submetida ao 

entendimento e tem um papel ativo — de produtora, e sua produtividade diz respeito a um 

juízo de reflexão e não a um juízo determinante (COSTA LIMA, 2000). O juízo de reflexão 

“opera com uma idéia que, mesmo porque idéia, não faz parte da matéria fenomênica e não 

tem capacidade de esclarecer a realidade material do objeto: a idéia de fim” (COSTA LIMA, 

2000a, p. 48). A ideia, para Kant, é produto da razão, ou seja, não é um conceito. O conceito 

está contido em um juízo determinante, no conceito a fenomenalidade do objeto conceituado é 

apreendida.  Como produto da razão, a ideia de finalidade “é considerada como explicativa da 

própria forma como um objeto aparece” (COSTA LIMA, 2000a, p. 48). No juízo 

determinante, portanto, a ideia de fim não pode ser considerada, ela não diz nada sobre as 

propriedades do objeto, a ideia de fim é apenas uma forma que a razão encontra para que as 

coisas tenham sentido.  

No juízo de reflexão estético a “finalidade sem fim” é “correlata ao interesse 

desinteressado” (COSTA LIMA, 2000a, p. 49).  O juízo de gosto é para Kant desinteressado. 

Ao se julgar um objeto como belo, “a beleza é referida tão-somente ao prazer subjetivo, não a 

uma qualidade objetiva do objeto”. (ROSENFIELD, 2006, p. 30). A tal relação livre e 

desinteressada “corresponde a ausência de conceitos”. O juízo estético é, portanto, sem 

conceito, pois é fundamentado no “‘livre jogo’” entre imaginação e entendimento. No juízo 

do gosto, o sujeito não emite um julgamento sobre o objeto, mas diz como é afetado por uma 

representação. 

Para Kant, o belo “é percebido na forma da conformidade aos fins do objeto”. A 

experiência do belo “é em si mesma o seu próprio fim, sem que ocorra a representação 



 

 

42

conceitual desse fim”. O prazer “é a consciência de uma finalidade puramente formal”, isto é, 

“há uma dimensão do prazer – a do juízo de gosto puro – que independe de qualquer intenção 

quanto ao estado das representações e quanto à atividade das faculdades de conhecer” 

(ROSENFIELD, 2006, p. 32), já que não  

pode haver nenhuma regra de gosto objetiva, que determine através de 
conceitos o que seja belo. Pois todo juízo proveniente desta fonte é estético; 
isto é, o sentimento do sujeito, e não o conceito de um objeto, é seu 
fundamento determinante (KANT, 2008, p. 77). 
 

Observamos acima que Costa Lima salienta o papel diferenciado que a representação 

exerce na CRP e CFJ. Nesta última, a apresentação estabelece uma concorrência com a 

representação que “no âmbito da experiência estética, se afastou de sua primeira acepção – 

representação como correspondência fiel a uma cena prévia – para se integrar em sua segunda 

acepção – a representação-efeito” (COSTA LIMA, 2000e, p. 207). Não é somente a 

representação-efeito que Costa Lima destaca do sistema kantiano. A apresentação terá um 

papel importante no seu repensar da mímesis. O autor explica que Kant enfatiza a 

“consciência do sujeito do que o sujeito do eu” e a ênfase que a “apresentação recebe na 

experiência estética decorre de Kant considerá-la do ponto de vista da produção que realiza”. 

O papel primordial que a apresentação possui na experiência estética em Kant, Costa Lima o 

coloca em conformidade com o papel da recepção da obra de arte, para o crítico “toda 

apresentação na arte, i. e., a maneira como se compõe a “outra natureza”, implica um efeito 

representacional” (COSTA LIMA, 2000d, p. 114, grifo do autor). Veremos com mais 

acuidade esta afirmação do autor no próximo tópico. 

Ora, se antes a teoria cartesiana via com suspeita a representação-efeito por ela estar 

relacionada a afetos provocados no sujeito, em Kant a localização de uma representação-

efeito mostra o problema de relacionar uma representação a uma cena anterior. Costa Lima 

argumenta que, em termos kantianos, a representação que se liga a uma cena anterior teria que 

“provocar o mecanismo próprio a um juízo determinante e terminar na regulação de uma lei” 



 

 

43

(COSTA LIMA, 2000d, p. 115). Nesse sentido, acrescenta o autor, um cenário realista faz 

com que o receptor não realize uma experiência estética. Por tal motivo, os intérpretes 

contemporâneos tendem a excluir “da consideração estética qualquer elemento de ordem 

representativa”. Costa Lima, discorda com tal posição, para ele 

todo efeito se atualiza a partir de um “horizonte de expectativas”, i.e., um 
quadro (não necessariamente figurativo) representativo. Dito com maior 
precisão: o efeito é a precipitação (atualização) em um receptor de uma 
organização representativa. Pode-se acrescentar que essa organização, 
sendo de ordem sociocultural, é relativamente independente do objeto que se 
apresenta [...] a representação-efeito não significa algo privado, mas sim que 
é um fenômeno que liga, não deterministicamente, o sujeito receptor com a 
coletividade a que se integra, por seu horizonte de expectativas. O efeito 
poderá consistir na própria rejeição desse horizonte. Mas a própria rejeição 
ainda seria prova de sua presença (2000d, p. 115, grifo do autor). 

 A representação-efeito tem para o crítico uma “função estrutural na arte”, pois o 

enunciado da obra de arte “supõe o trabalho do receptor com os vazios que acompanham a 

cena textual ou pictórica” (COSTA LIMA, 2000e, p. 202), retomando o que Iser (1996) 

descreve como vazios — espaços deixados pela obra e que o leitor suplementa com 

significados. Costa Lima esclarece que a representação-efeito não é “simplesmente a resposta 

ou ressonância afetiva motivada pela estrutura da obra de arte”, é preciso lembrar que o 

mundo na obra de arte perde seu caráter empírico:  

Na medida em que tudo na obra emigrou da realidade, a sua privação não 
equivale à sua ausência de realidade, mas sim à sua metamorfose. Essa 
metamorfose se cumpre precisamente pela representação-efeito. Ela é 
impossível sem o olho da mente que converte em visível os vazios que ali 
estavam em estado de latência (COSTA LIMA, 2000e, p. 202). 

 
Será então possível percebermos como a reflexão de Costa Lima sobre a CFJ permitiu 

que ele ultrapassasse “os limites da mímesis antiga” e colocasse em evidência dois vetores — 

a semelhança e a diferença — que operam na mímesis.   

 

 

 

 

 

 



 

 

44

2.2 A mimesis em Costa Lima: diferença e semelhança 

 

Costa Lima justifica sua passagem pela CFJ de Kant porque ela promove “a 

permanência de certo impasse” relacionada às teorias levantadas contra a mímesis na arte. Tal 

impasse é descrito na formulação da seguinte pergunta:  

se a arte tem uma finalidade em si, se sua qualidade depende tão-só de sua 
estruturação interna, a qual não tem satisfações a dar ao mundo, nem há de 
se preocupar com o efeito que cause, i. e., se é absolutamente auto-referente, 
se, por conseguinte, é uma técnica que não mostra as vantagens das técnicas 
pragmáticas, como pode interessar a um número considerável se não estiver 
apoiada, ou conjugada a outro tipo de experiência, de algum modo 
pragmática? Do contrário, como se haveria de justificar o interesse que, 
apesar de tudo, provoca?  (COSTA LIMA, 2000a, p. 51). 

 
Para o autor, o impasse tem resguardo nas teorias contrárias à mímesis, pois partem da 

pressuposição que a obra de arte deve ser considerada em sua imanência. Tais teorias 

contribuem para o desprestígio da arte. Costa Lima cita como exemplo de reflexão autotélica, 

a posição que Lyotard14 apresenta ao analisar um trecho da CFJ de Kant: 

A idéia estética é uma representação de objeto tal que não há propriedade 
correspondente no conceito deste objeto. A idéia racional é a concepção de 
um objeto inapresentável; a Idéia estética, a apresentação de um “objeto” 
que escapa à concepção deste objeto, a apresentação do que Kant [...] chama 
“das Unnennbare”, o inomeável, não do próprio objeto (a forma) mas o 
inominável do estado que o objeto propicia ao pensamento (LYOTARD, 
1991 apud COSTA LIMA, 2000a, p. 52). 
 

O crítico comenta que a passagem acima pode ser corroborada pelo próprio Kant:  

A faculdade da imaginação (enquanto faculdade de conhecimento produtiva) 
é mesmo muito poderosa na criação como que de uma outra natureza a partir 
da matéria que a natureza efetiva lhe dá (KANT, 2008, p. 159).  
 

Lyotard vai considerar a criação desta “outra natureza”, segundo Costa Lima, como 

“legitimação antecipada de uma arte não-representacional”. O autor não concorda com tal 

consideração e toma como argumento Kant.  

Em termos estritamente kantianos, a força produtora e, daí, libertária da 
imaginação, que alcança seu auge na experiência do sublime, rompe com a 
própria autonomia do estético e toma a arte [...] “símbolo da moralidade”, 

                                                 
14 LYOTARD, J. F. Leçons sur l’analytique du sublime. Galilée, Paris, 1991. 



 

 

45

como propedêutica que prepara a “transição para reflexões sobre o destino 
ético do homem” (COSTA LIMA, 2000a, p. 53).   

 
 Para Kant, esclarece o crítico, o desconforto gerado pelo sublime torna-se depois em 

algo agradável, pois a “outra natureza” que produz “exige do contemplador a constituição de 

uma síntese mais ampla e mais alta, que só se cumpre com uma hipótese de sentido que 

abrange... o supra-sensível” (COSTA LIMA, 2000a, p. 53). Ao se afastar de Kant, Lyotard 

acaba por dar a experiência estética kantiana um sentido que ela não tinha.  

Costa Lima apresenta a seguinte questão: se a obra de arte não tem um referente, se a 

“outra natureza” produzida por ela não pode ser “confrontada” com nada, como ela pode ser 

apreciada? O autor não está defendendo uma referência “fixa” ou “natural”, o crítico está 

interessado e defende uma “referência móvel, histórica e culturalmente cambiante” (COSTA 

LIMA, 2000a, p. 54). Se a obra de arte possui uma “outra natureza”, é preciso que o receptor 

tenha parâmetros para que possa vê-la. A referência é necessária para a própria recepção da 

obra.  

O lastro referencial é considerado um problema ao se ter uma concepção imanentista 

da arte que tendo como base Kant está distante do seu próprio pensamento: primeiro, por 

negar o efeito sobre o receptor, efeito que é fundamental na constituição do juízo de reflexão; 

e, segundo, por colocar o filósofo, o teórico ou o crítico como sujeitos suficientes para julgar a 

arte (COSTA LIMA, 2000). Ao considerar que a “arte não tem o perceptivo por necessária 

matéria-prima”, é preciso então compreender a circulação que a arte realiza sem torná-la 

produto de um sujeito privilegiado, isto é, que seja considerada exclusiva da “intencionalidade 

do produtor ou da interpretação proposta” (COSTA LIMA, 2000a, p. 55).  

Ao repensar a mímesis, Costa Lima tem a preocupação de não cair em certos 

problemas conceituais. Sabe que ao tratar da mímesis é difícil não abordá-la como produção 

não guiada por modos metafísicos de indagação da natureza ou não sujeitá-la a uma essência, 

como observara Hegel, ou “à modelagem a que uma época histórica a amolda”. Não ter como 



 

 

46

parâmetros “critérios estabilizadores”, entretanto, não significa que a obra não possa ser 

comparada ou relacionada com o que “a amolda”. Segundo Costa Lima, esta moldagem não é 

feita apenas “pelo princípio da semelhança”, mas igualmente pelo “vetor da diferença, em 

suas 

diversas formas (a distorção, a configuração distinta ou oposta, a 
negatividade, etc.). Por mais radicais que sejam as formas de diferença, elas 
sempre mantém um resto de semelhança, uma correspondência, não 
necessariamente com a natureza mas sim com o que tem significado em uma 
sociedade, com a maneira como a sociedade concebe a própria natureza 
(2000a, p. 56).  

 
O comentário acima é importante para o crítico, pois esclarece que a aconceitualidade 

de uma imagem, por exemplo, a diferença que ela produz ou privilegia não explica por si só o 

interesse e a circulação que provoca. Para o autor, a diferença só se realiza sobre um 

“horizonte de semelhança”, significa dizer que só se percebe uma diferença pela semelhança 

que nela encontro e confronto com a própria diferença. A semelhança diz respeito ao 

horizonte sociocultural, para Costa Lima devemos entender a “outra natureza” do sistema 

kantiano em correspondência com as formas de classificação da sociedade colocadas por 

Durkheim (1903) citado por Costa Lima (2000, p. 57): “Toda classificação implica uma 

ordem hierárquica de que nem o mundo sensível, nem nossa consciência nos oferecem o 

modelo”. O crítico complementa: “A forma de classificação, com o privilégio do simbólico 

sobre o fluxo dos eventos e a configuração de valores que orientam a conduta social, constitui 

o fundo de semelhança (homoiosis) sobre o qual operam as diferenças da mímesis” (COSTA 

LIMA, 2000, p. 57). O autor justifica a circulação da obra de arte porque a “outra natureza” 

está relacionada “a forma de classificação da sociedade em que se elabora ou em que é 

recebida”.   

A mímesis não tem pois um modelo, mas traz em si um outro que a alimenta, 
com que dialoga, que aparece como resto que se mantém sob o arabesco da 
diferença, que o motiva, se não o orienta [...] A mímesis é teorizável a partir 
do confronto (mental e inconsciente) do gesto, da atitude, da inflexão da voz, 
da disposição do objeto, em suma, do mímema, em que se perfaz, com a 
classificação com que eles são lidos. Por isso o mesmo mímema, ao ser 



 

 

47

recebido por outra forma de classificação, sofre uma inevitável mudança de 
leitura (COSTA LIMA, 2000, p. 57). 

 
Para evitar que a apreciação da “outra natureza” da obra de arte seja arbitrária ou 

normativa, Costa Lima argumenta que o analista precisa ter em mente as “formas de 

classificação empregadas por sua sociedade”, já que são elas a darem sentido “à 

heterogeneidade do objeto artístico inovador”. A mímesis concebida pelo crítico é diferente da 

sua formulação antiga por nela não mais existir uma “subordinação conceitual”, mas por 

apresentar uma relação com a classificação social ou “esquematismo cultural” que nela 

subjaz. Na mímesis, portanto, a verossimilhança é um fator importante. 

[...] no mímema o verossímil, sem se confundir com “um pouco verdadeiro”, 
está em contato com o “verdadeiro”. Só assim a obra de ficção, a partir de 
seu meio próprio, o meio das imagens e não dos conceitos, perspectiva a 
“verdade”, i.e., é capaz de pô-la em questão, de ser crítica, sem ser didática 
(COSTA LIMA, 2000a, p. 64). 

 
Se a ficção não representa a verdade, o seu ponto de partida está no que produtores e 

receptores consideram por verdade ou pelo menos o que as formas sociais de classificação 

assim os fazem considerar. Na mímesis, a verossimilhança está relacionada a um modo de 

classificação socializada, isto significa dizer que ela tanto pode abarcar o já esperado 

(semelhança) ou a divergência (diferença).     

Ao tratar da mímesis Costa Lima não só se afasta das concepções anteriores como abre 

um caminho novo para pensá-la, resgatá-la do “ostracismo” a que foi submetida. A mímesis 

pela ótica de Costa Lima ancora o texto ficcional nos parâmetros culturais de uma sociedade. 

Em artigo publicado em 1981, o crítico já ressaltava o papel que as formas sociais de 

classificação exerciam na configuração da mímesis:  

A obra mimética, portanto, é necessariamente um discurso com vazios (Iser), 
o discurso de um significante errante, em busca dos significados que o leitor 
trará. Os significados então alocados serão sempre transitórios, cuja 
mutabilidade está em correspondência com o tempo histórico do receptor. 
Por esta intervenção necessária do outro, o receptor, o produto mimético é 
sempre um esquema, algo inacabado, que sobrevive enquanto admite a 
alocação de um interesse diverso do que o produziu (COSTA LIMA, 1981, 
p. 232).  

 



 

 

48

Retomando o que Iser (1996) descreve como vazios — espaços deixados pela obra e 

que o leitor suplementa com significados — Costa Lima define a mímesis como experiência 

mimética ou processo pelo qual significados transitórios serão alocados ao produto mimético, 

conforme a posição histórica do leitor. Em outras palavras, o significado dado pelo receptor 

estará envolto nas representações sociais a seu dispor. A mímesis envolve uma articulação, um 

diálogo entre as representações miméticas (na obra) e as vivenciadas pelo leitor. 

É claro que o significado buscado não se dará somente no leitor, mas principalmente 

nele, isto é, não é que o produtor seja esquecido nesse processo, apenas o significado 

emprestado por ele sofrerá modificações quando confrontado com os parâmetros culturais do 

receptor. 

Os parâmetros culturais são as representações sociais ou as formas de classificação 

que mais acima já nos referimos.  Elas dizem respeito a nossa inserção, por exemplo, em um 

“agrupamento social — seja o seu círculo mais amplo, a cultura, seja o mais restrito o meio 

profissional, que supõe prévias uma classe e uma camada social — se realiza de imediato pelo 

acesso a uma rede de símbolos” (COSTA LIMA, 2003b, p. 87). Rede ou sistemas de 

representação que supõe tanto uma classificação dos seres quanto formas de relacionar entre 

os seres. Cada membro de uma sociedade se representa a partir dos critérios classificatórios a 

que tem acesso. Podemos então entender a afirmação de Costa Lima ao dizer que os 

significados que o receptor aloca ao produto mimético serão transitórios, visto que as formas 

sociais de classificação não são estáticas. 

Ao dizer que parâmetros culturais são articulados e confrontados, Costa Lima não está 

dizendo que o mímema estaria relacionado com a realidade. Na mímesis, existe sim uma 

“semelhança”, mas não reduplicadora. A semelhança é necessária para que ocorra a própria 

recepção da obra. Para tanto, é preciso que o produto mimético tenha, no mínimo, um lastro 

de contato com o mundo. O lastro ou especificamente a semelhança não significa 



 

 

49

necessariamente reprodução, pois ela está envolta nos parâmetros culturais diferenciados que 

servem de balizas e criam a verossimilhança necessária para que o produto mimético não seja 

visto como um mundo paralelo, não identificável, ao qual o leitor não terá nenhum acesso.  

A semelhança é uma cena primeira ou orientadora que não corresponde a uma cena 

pré-traçada. Os parâmetros servem de balizas e não de cena modelar:  

De modo muito geral, pode-se dizer que a mímesis supõe a correspondência 
entre uma cena primeira, orientadora e geral, e uma cena segunda, 
particularizada em uma obra. Esta encontra naquela os parâmetros que 
possibilitam seu reconhecimento e aceitação (COSTA LIMA, 2000b, p. 22).  
 

O crítico ressalta a diferenciação entre cena orientadora e cena modelar, pois esta 

suporia um caráter normativo que aquela não possui. Para ele, ao contrário, o que é 

fundamental no fenômeno da mímesis é a correspondência entre a cena segunda e os 

parâmetros que orientam o receptor. A cena segunda particularizada na obra é a configuração 

de uma “outra realidade”, seria a estruturação do significado que aquele “significante errante” 

busca e do qual falamos anteriormente: o produto mimético faz com que o receptor articule e 

dialogue seus parâmetros culturais com os da obra, nesse processo, a cena segunda passa a ter 

um significado diverso do que o produtor da obra lhe emprestou.  

Na articulação e diálogo entre cena orientadora e cena segunda, acontece a 

estruturação da mímesis da representação e mímesis da produção. Na primeira, a semelhança é 

o vetor principal; enquanto na segunda, o vetor diferença predomina. Façamos um exemplo 

para exemplificar melhor tais conceitos. 

Sabemos que os dias da semana possuem uma sequência linear: depois da segunda-

feira vem a terça-feira, depois desta a quarta-feira e assim por diante. Tal sucessão seria o 

parâmetro cultural dos dias da semana. Se ao ler um romance x em que os dias da semana 

não estão dispostos na sequência acima citada, a cena orientadora — parâmetro cultural dos 

dias da semana — não encontra correspondência na cena segunda — mímema (obra). A 

ausência de semelhança produz uma diferença. A semelhança — sistemas de representação ou 



 

 

50

parâmetros culturais que servem de baliza ou guia para o receptor — estruturam a mímesis da 

representação. Se o parâmetro cultural dos dias da semana estivesse presente no romance x, 

apenas um reconhecimento aconteceria, a mímesis da representação seria central, embora esta 

semelhança não correspondesse a uma reduplicação da realidade. No caso em questão, com a 

falta de linearidade dos dias da semana, a mímesis da representação serve de ponte para a 

produção de uma diferença: a cena segunda, particularizada no romance, passa a ter outro 

significado, “outra realidade” é produzida — mímesis da produção. Se ao final do romance 

fecha-se a leitura é porque o receptor da obra organiza o parâmetro cultural dos dias da 

semana em uma nova ordem representativa. A mímesis da produção no romance x envolve 

uma transgressão das expectativas do receptor, mas para que ela ocorra é preciso antes uma 

mímesis da representação. O processo da mímesis envolve, portanto, um efeito sobre o leitor. 

Podemos então falar de uma representação-efeito “provocado não por uma cena referencial, 

mas pela expressão da cena em alguém e que impede que se confunda mímesis e imitatio.” 

(LIMA, 2000b, p. 22, grifo do autor).   

É preciso esclarecermos dois pontos importantes sobre as duas mímesis acima 

referidas: primeiro, a mímesis da representação e a mímesis da produção não são elementos a 

serem considerados separadamente, se assim o fizemos, o intuito foi didático. Na verdade, 

ambas se articulam e dialogam. Observemos que a mímesis da produção exemplificada no 

parágrafo anterior só foi possível a partir da mímesis da representação. Ocorre simplesmente a 

predominância de um vetor: ora a semelhança predomina, ora a diferença. No exemplo dado, 

a mímesis da produção prevaleceu. Segundo, a mímesis da produção não é simplesmente a 

cena segunda particularizada na romance, pensá-la deste modo é confundir a obra com a 

mímesis da produção, ou ainda, pressupor que todo romance já contém em si a diferença. A 

mímesis da produção envolve a construção e a vivência de novos sentidos até então não 

experimentados, a “outra realidade” que ela produz não concerne apenas à criação de uma 



 

 

51

nova versão de mundo, a mímesis da produção, dito de outro modo, envolve a possibilidade 

de experimentarmos novos estados de ser no mundo. Veremos com mais acuidade tal 

possibilidade e a “outra natureza” da mímesis da produção no decorrer da tese.  

A mímesis proposta por Costa Lima explica de uma forma profícua a relação entre 

mundo ficcional e mundo empírico ou pelo menos abre um novo caminho para que ela saia de 

seu esquecimento.  

Tendo como base a CFJ, Costa Lima acrescenta a mímesis um papel importante para a 

compreensão da relação entre realidade e ficção. Suplementamos: a mímesis na perspectiva de 

Costa Lima possui caráter formal e pode ser igualmente compreendida como operação 

intelectual, no sentido de oferecer um conhecimento ou entendimento da relação entre mundo 

ficcional e mundo empírico. Expliquemos. A mímesis da produção e mímesis da representação 

não possuem conteúdos em si mesmos, mas apontam ou engendram (na interação de um com 

o outro) a configuração ou estruturação de um conteúdo. Ao dizer que na mímesis da 

representação o vetor semelhança predomina, não determino qual semelhança, visto que ela 

está relacionada aos parâmetros culturais do leitor/receptor, ela depende do contexto 

sociocultural em que estamos inseridos (por isso a pluralidade de leituras). A semelhança não 

diz o que é, porém aponta para as possibilidades do que pode vir a ser. Na mimesis da 

produção, o vetor diferença deverá receber o mesmo tratamento. A diferença produzida diz 

respeito às possibilidades de estruturação de novos sentidos ou conteúdos. Em Kant a relação 

entre entendimento e sensibilidade explica como cognitivamente se constrói o conhecimento, 

de modo análogo, acreditamos que a mímesis da representação e a mímesis da produção 

consideradas como elementos formais e como operações intelectuais podem cognitivamente 

auxiliar na nossa compreensão da relação entre realidade e ficção.  

Ora, basta lembrarmos a citação de Costa Lima ao dizer que na obra mimética existe 

“necessariamente um discurso com vazios (Iser), o discurso de um significante errante, em 



 

 

52

busca dos significados que o leitor trará”, para observarmos menos uma definição da mímesis 

do que a possibilidade de construção de conteúdos, sentidos ou de outras realidades. 

Ao pensar a mímesis como elemento formal e como operação intelectual, pretendemos 

salvá-la de um retorno ao “ostracismo”. Se assim o faz Costa Lima ao evidenciar que a 

representação na mímesis envolve uma representação-efeito, que a semelhança não pode ser 

entendida como reduplicadora, por exemplo, de modo semelhante podemos observar que a 

mímesis como elemento formal e como operação intelectual não pode ser resumida a uma 

função ideológica, como veremos no próximo capítulo. 

Em síntese, a mímesis oferece um caminho profícuo para compreendermos a relação 

entre mundo empírico e mundo ficcional, como evidencia igualmente a importância da 

literatura para o conhecimento. Antes de passarmos para o próximo capítulo, é necessário uma 

ampliação e aprofundamento não só do que estamos chamando de mímesis como elemento 

formal e operação intelectual, como também da própria mímesis vislumbrada por Costa Lima 

em comparação com outro teórico, no caso, Wolfgang Iser.  

 

 

3 Costa Lima e Iser: encontros e desencontros 

 

A antropologia literária desenvolvida por Iser e sua explicação da natureza ficcional 

dos textos literários a partir de três elementos (o real, o fictício e o imaginário) não só 

apresentam relações com a teoria de Costa Lima sobre a mímesis, mas esclarecem a própria 

importância da mímesis, embora Iser a trate com desconfiança15. Consideremos que a tríade 

                                                 
15 Para Iser, a mímesis envolve dois níveis: o primeiro diz respeito a um objeto que deve ser imitado, o segundo a 
um discurso que diz “como tem de ser o objeto a ser imitado”. Em suma, para ele, nunca existiu um objeto 
“enquanto tal, existente em si mesmo e por si mesmo”, isto é, “o objeto a ser imitado é modelado e moldado de 
acordo com as diretrizes estabelecidas pelo discurso” (ISER, 1999b, p. 220). Por estar envolta numa moldura 
sócio-histórica, Iser passa a vê-la de forma negativa. Mas uma coisa é não contentar-se, como bem salienta Costa 
Lima, com tal moldura, outra é “prescindir do aspecto da circulação do mimema” (1995, p. 246). Na mímesis 
existe um aspecto social que terá influência sobre a leitura do mímema, os parâmetros culturais ou sistemas de 
representação, como vimos, são elementos essenciais para a recepção da obra.    



 

 

53

elaborada por Iser é melhor compreendida e seu alcance alargado se acrescentarmos a ela a 

mímesis na perspectiva de Costa Lima e a mímesis como elemento formal e operação 

intelectual.  

Para compreendermos a discussão que Iser realiza a respeito tanto da antropologia 

literária quanto do caráter ficcional dos textos literários a partir da interação entre o fictício e 

o imaginário, faz-se necessária uma breve explanação da teoria do efeito estético já que 

ambos são uma continuação ou aprofundamento desta teoria.  

Na teoria do efeito estético, Iser está interessado na assimetria entre texto/ leitor, para 

o autor tal assimetria “produz espaços ou lacunas que precisam ser negociados”.  Focalizando 

o ato de leitura, a teoria do efeito estético se funda no texto. Iser (1999) alega que é 

importante compreender o que acontece a nós leitores ao lermos textos literários. O autor 

argumenta que a obra literária não pode ser considerada como um “registro documental” do 

mundo empírico, a realidade ali identificada é reestruturada dando origem a algo totalmente 

novo, a “obra literária seria uma realidade virtual”. Ele explica que: 

Uma teoria do efeito estético se depara com o seguinte problema: de que 
maneira uma situação nunca formulada até aquele momento ou uma 
realidade virtual que emerge com a obra, mas não dispõe de nenhum 
equivalente no mundo empírico, pode ser apreendida, assimilada, e até 
efetivamente entendida? (ISER, 1999a, p.21).  
 

Partindo do pressuposto que algo acontece no receptor mediante a leitura de um texto 

literário, Iser aponta três pontos básicos a serem investigados: no primeiro ponto, o texto será 

um tipo de evento quando “processado” no ato da leitura, ao se considerar que algo ocorre ao 

leitor. O autor utiliza o termo evento no sentido colocado por Whitehead16, isto é, “no sentido 

de uma ocorrência que ultrapassa todos os sistemas de referências existentes, não podendo, 

portanto, ser subsumida sob a categoria do familiar, do já conhecido”. O segundo ponto é 

resumido em uma pergunta: até que ponto “as estruturas do texto prefigurariam o seu 

                                                 
16 WHITEHEAD, Alfred North. Science and the Modern World. 12. ed. Cambridge: The University press, 1953. 
p. 116 ss. 



 

 

54

processamento pelo leitor”, qual seria a real “mobilidade” ou “livre trânsito” que o leitor teria 

ao processar o texto? O terceiro ponto, também formulado através de uma pergunta, Iser 

indaga sobre a “relação potencial” entre o texto literário e o contexto sócio-histórico no qual 

foi produzido, e entre o texto literário “com a disposição que reclama dos leitores”.   

Antes de continuarmos, é preciso entendermos o papel reservado ao leitor real na 

teoria do efeito estético. Na interação texto/leitor, Iser enfatiza ou focaliza sua atenção no 

leitor implícito, ao falar de leitor, o autor refere-se a  

[...] estrutura do leitor implícito embutida nos textos. [...] o leitor implícito 
não tem existência real; pois ele materializa o conjunto das preorientações 
que um texto ficcional oferece, como condições de recepção, a seus leitores 
possíveis. Em conseqüência, o leitor implícito não se funda em um substrato 
empírico, mas sim na estrutura do texto. [...] A concepção do leitor implícito 
designa então uma estrutura do texto que antecipa a presença do receptor 
(ISER, 1996, p. 73). 
 

Antecipando a presença do receptor, é claro que o leitor implícito relaciona-se a um 

leitor real, neste caso, entendido como o receptor. Iser, todavia, está interessado ou dá 

primazia ao leitor implícito.  Ao perguntar como “as estruturas do texto prefigurariam o seu 

processamento pelo leitor”, o autor está preocupado em saber como o leitor real se dispõe 

frente às indicações do leitor implícito, ou seja, como ele se “apropria” ou “conecta” o 

“conjunto de preorientações que um texto ficcional oferece”. Segundo Costa Lima, ao 

acreditar que a “estrutura do texto tem, portanto, um papel de regulação da leitura, 

implicitamente oferecendo os critérios de distinção entre a pura recepção projetiva, isto é a 

leitura condenada, e a leitura constitutiva de um sentido apropriado” (2002, p. 55); a teoria 

iseriana apresenta um problema, pois a regulação feita pela estrutura do texto ou suas 

preorientaçãos supõe um leitor implícito que por sua vez pode implicar em um leitor ideal. 

Corroboramos com a posição de Santos ao afirmar que:  

[...] a anuência ou não do leitor real em assumir as indicações do leitor 
implícito — preencher os vazios do texto em busca da construção do sentido, 
conforme exige sua estrutura apelativa — traz repercussões para a 
formulação do objeto estético. Em outros termos, existe uma atividade real 
do leitor (também real). Mesmo as disposições do leitor somente se 



 

 

55

atualizando a partir das condições do texto, é notório que tais condições 
textuais têm um poder limitado: sem determinadas disposições do leitor 
(real) — pois, na verdade, é ele quem efetivará ou não uma interação com o 
texto — a obra também não se constituiria. Logo, se a relação, por definição 
intrínseca, entre os aspectos emocionais e cognitivos do leitor não for 
considerada, estaremos diante de um conceito de leitor implícito que supõe 
um leitor ideal e a-histórico e, em consequência, uma concepção ainda 
imanentista de literatura (2009, p. 32). 

 
De fato, a crítica de Santos17 é pertinente ao demonstrar que quem de fato irá realizar 

ou não uma interação com o texto é o receptor, o leitor real. Lembrando que Iser reconhece o 

“sentido do texto [como sendo] apenas imaginável, pois ele não é dado explicitamente; em 

consequência, apenas na consciência imaginativa do receptor se atualizará” (ISER, 1996, p. 

75), Santos aponta como para o próprio autor o leitor real é necessário para a constituição da 

obra. Não basta indicar como o receptor assume as prefigurações do texto, é preciso, como 

argumenta a autora, observar que é o leitor real quem lança mão das prefigurações do texto 

como as altera ou interage com elas de acordo com suas “condições sociocognitivas”, é 

preciso examinar as “condições emocionais e cognitivas do leitor (real), da perspectiva 

iseriana, aquele que efetiva as indicações da estrutura textual” (SANTOS, 2009, p. 37). A 

autora denomina de condições emocionais “aquelas intimamente associadas à cognição, como 

por exemplo, motivação para o ato de ler e apego às representações formuladas18” (SANTOS, 

2009, p. 37).  

 Ao considerar a figura do leitor real e suas “condições sociocognitivas19” na interação 

texto/leitor, evitamos não só a concepção de um leitor ideal e uma concepção imanentista de 

literatura, como podemos relacionar, considerando igualmente a mímesis, o mundo ficcional 

                                                 
17 A importância de considerar o papel do leitor real na teoria do efeito estético foi o fio condutor da tese de 
doutorado da referida autora (tese que agora se encontra em formato de livro). Ver Referências. 
18 Cognição e afeto, para a autora, não podem ser considerados separadamente. 
19 Entendemos as “condições sociocognitivas” apontadas por Santos como um elemento a ser considerado na 
mímesis da representação. Tais condições colocam o leitor dentro do seu entorno social, de suas disposições 
sociocognitivas que influenciam sua interação com o texto literário. Nesse sentido, elas funcionam como balizas 
ou parâmetros culturais para compreender a cena segunda na obra literária. 



 

 

56

com o mundo empírico sem cair em uma reprodução da realidade. Ressaltamos: sempre que 

falarmos em leitor, estamos pensando no leitor real. 

Percebemos que a preocupação de Iser está direcionada não apenas ao que acontece 

aos leitores no ato da leitura, mas no tipo de interação ou relação que se estabelece entre a 

realidade extratextual e a realidade virtual estruturada no texto literário. Ao formular a teoria 

do efeito estético, o autor estava preocupado em se contrapor ao tipo de estudo da literatura 

que se realizava nas universidades alemãs no final dos anos cinquenta e início dos sessenta. 

Na época, uma ideologia de cunho marxista tinha uma forte influência, a sociedade foi 

“essencializada” e a literatura não passava de “um reflexo especular dos processos sociais”. 

Iser complementa: 

Uma teoria do efeito estético se opunha deliberadamente a semelhante 
pressuposto acerca da literatura, visto que buscava evidenciar as 
transgressões que esta realiza na estrutura e na semântica dos sistemas 
sociais, ao trazer para o texto fragmentos sociais e culturais deslocados dos 
seus sistemas de origem. No texto, haveria portanto um inusitada reunião de 
elementos, normas e valores sociais, combinados de um modo sem qualquer 
correspondente na realidade extratextual, uma vez que os textos literários 
romperiam a estrutura e a semântica dos campos de referência a que 
remetem, ao importar elementos destes últimos. O texto não espelharia as 
condições sociais, mas forneceria uma instância transcendental 
intramundana, ou seja, uma instância transcendental que não é externa, 
coincidindo, ao invés, com a própria situação em que se encontram tanto a 
literatura quanto os leitores e intérpretes interessados nas condições em que 
esta emergiu (1999a, p. 26). 

 
Interessa-nos em tal contraponto da teoria do efeito estético a problematização que Iser 

efetua em relação ao que o texto literário “reelabora” da realidade empírica. A posição do 

autor  não deixa de ser imanentista, entretanto, veremos que ao tentar fugir de uma teoria que 

se perdesse em uma configuração ideológica, Iser oferece no desenvolvimento de sua teoria 

caminhos profícuos para entendermos como no texto literário a realidade extratextual não 

pode ser considerada na sua empiricidade, isto é, que o mundo ali reconhecido perdeu todas as 

suas amarras com o contexto sociocultural do qual foi deslocado.  



 

 

57

Para Iser, o texto possui “lacunas” ou hiatos que são negociados no ato da leitura. A 

assimetria entre texto/leitor é diminuída no momento em que tais lacunas são preenchidas ou 

negociadas, em tal atividade “o texto é transposto para a consciência do leitor”:   

Se a estrutura básica do texto consiste em segmentos determinados 
interligados por conexões indeterminadas, então o padrão textual se revela 
um jogo, uma interação entre o que está expresso e o que não está. O não-
expresso impulsiona a atividade de constituição do sentido, porém sob o 
controle do expresso. Expresso este que também se desenvolve quando o 
leitor produz o sentido indicado. Há um padrão fundamental de interação a 
ser discernido no próprio texto. Desse padrão, deriva o correlato noemático 
que se torna uma experiência para o leitor que o incorpora segundo a sua 
própria compreensão e o identifica como o sentido do texto. Desse modo, o 
significado do texto resulta de uma retomada ou apropriação daquela 
experiência que o texto desencadeou e que o leitor assimila e controla 
segundo suas próprias disposições (ISER, 1999a, p.28, grifo do autor). 

 
Preencher as lacunas ou hiatos do texto não significa uma tarefa de pura 

complementação, mas de construção e combinação. E se o leitor “assimila e controla” o 

significado do texto “segundo suas próprias disposições”, significa dizer que o texto não é 

simplesmente “transposto para a consciência do leitor”, o leitor possui uma participação ativa. 

Afirmar que o “texto é transposto para a consciência do leitor” é  

reduzir o processo interativo texto-leitor, transformando-o apenas numa via 
de mão única: um texto passivamente transposto para a consciência do leitor. 
Um mecanismo assim pensado não teria força motivacional suficiente para 
garantir a participação do leitor no processo (SANTOS, 2009, p. 194).   
 

Ora, como aponta Santos, tal afirmação contradiz a própria ideia de Iser, segundo ele, 

para que aconteça uma transferência do texto para o leitor, é preciso que este ative suas 

faculdades “que permitem a percepção e o processamento do texto”. 

A atividade de produzir um sentido a partir da interação do “expresso” e do “não-

expresso”, a falta de relações exige a “atividade ideacional do leitor”.  O que poderia parecer 

uma atividade mecânica de leitura, revela-se um processo complexo de interação entre 

texto/leitor. As lacunas, esclarece Iser, fazem com que uma “conexão dos segmentos” seja 

realizada ao passo que as negações demandam uma motivação que justifique a anulação do 

que parece familiar.  



 

 

58

Quando lemos um texto de Becket, por exemplo, lemos uma afirmação que 
será negada na frase seguinte. Esta, por sua vez, também o será logo em 
seguida. Ao leitor cabe achar a motivação para o que a negativa possa dar a 
entender. Dessa forma, o leitor explicita o que não está expresso, e nisto 
parece residir uma característica importante do texto literário (ISER, 1999a, 
p. 29).  
 

Se uma característica importante do texto literário está no fato do leitor explicitar o 

que não está expresso, a forma como esta explicitação é alcançada revela igualmente uma 

peculiaridade do texto literário. A “atividade ideacional” do leitor colocado por Iser, 

inicialmente, parece indicar apenas uma atividade ou um processo cognitivo que o leitor 

utiliza para construir sentidos ou simplesmente fazer conexões tendo em vista a estrutura 

apelativa do texto. Se sentidos são construídos não há como descartar quais são os elementos 

que estruturam a “atividade ideacional” do leitor. Voltamos novamente às “condições 

sociocognitivas” que precisam ser consideradas para uma efetiva participação do receptor no 

processo de interação texto/leitor.   

Iser comenta que as “lacunas são encontradas no repertório formado por todos aqueles 

elementos das realidades extratextuais que são trazidos para o texto, perdendo com isso as 

conexões que possuíam no campo referencial de onde foram importados” (1999a, p. 29). O 

texto, portanto, possui uma negação parcial daquilo que seria relacionado à realidade 

extratextual. O autor explica que as negações são um tipo de lacuna, pois também são 

indeterminadas. A negação tem um caráter operacional: no momento em que os elementos da 

realidade extratextual são negados, o sentido primeiro de tais elementos não apenas são 

lembrados como igualmente assinalam a “motivação não verbalizada” implícita ao ato de 

negar. Em outros termos, naquilo que não encontramos correspondência, incita-nos a 

construir e entender outro mundo virtual que, por sua vez, oferece uma nova perspectiva de 

olharmos o mundo real. Podemos identificar aqui a mímesis da representação e mímesis da 

produção. 

Portanto, a negação não só gera lacunas no repertório textual selecionado 
nos campos de referência extratextuais, mas também desloca o leitor para 



 

 

59

uma posição intermediária entre o que foi cancelado e o que precisa ser 
suprido como motivação para tal cancelamento. O leitor é instigado a 
assumir nova posição em relação ao que foi negado. Tal negação pode ter 
vários graus de intensidade. Negações intensificadas indicam tanto um 
ataque a posições dominantes quanto o grau de introspecção requerido para 
propiciar uma contrapartida positiva ao que foi negado, porque os itens dos 
campos referenciais que foram alvo de negação podem ser importantes no 
seu respectivo contexto sociocultural, precisando ser reordenados (ISER, 
1999a, p. 31). 

 
Ora, a negação é constituída pela mímesis da representação, ela está relacionada com 

os parâmetros culturais do receptor que agora servem como guia para o receptor entender a 

cena segunda na obra.  As “referências extratextuais” podem ser entendidas então como a 

mímesis da representação, pois de fato os elementos semelhantes encontrados no texto estão 

desvinculados da semântica dos sistemas de onde foram retirados e passam agora a fazer parte 

de outro contexto, o contexto ficcional. Como o próprio Iser nota, tais elementos servem 

como guia para a constituição e compreensão da “outra realidade” estruturada na obra.  

Podemos observar na citação acima a diferença ou a mímesis da produção que a obra pode 

incitar. Ao ser instigado a assumir uma nova posição diante do que foi negado, o leitor tem 

diante de si a possibilidade de criação não só de novos sentidos, mas de experimentar um 

estado de ser no mundo. Por consequência, a própria obra pode ser pensada como baliza ou 

guia para que o leitor possa agora com uma nova perspectiva ver e entender a realidade social 

na qual se encontra inscrito. A leitura de um texto literário oferece igualmente possibilidades 

de leitura do nosso próprio mundo empírico. 

Para Iser, as lacunas e negações são elementos que conferem ao texto literário uma 

característica peculiar, “por meio de omissões e cancelamentos, revelando traços não-

explicitados. Ao texto formulado e verbalizado corresponde uma dimensão não formulada, 

não escrita” (1999a, p. 31). O autor denomina tal “duplicação” do texto de negatividade.  

O autor destaca que a literatura traz para o mundo algo que não existia nele e que para 

ser compreendido precisa “revelar-se”, entretanto, “como os elementos estranhos não podem 

manifestar-se sob as condições vigentes no caso da manifestação de concepções familiares ou 



 

 

60

já existentes, o que a literatura traz para o mundo só pode revelar-se como negatividade” 

(ISER, 1999a, p. 32). Apoiado em Adorno ao dizer que: “tudo o que as obras de arte em si 

contêm de forma e de material, de espírito e de assunto, emigrou da realidade (Realität) para 

as obras de arte e nelas se despoja da sua realidade’” (2008, p. 162); Iser explica que a 

“negatividade é a ‘estrutura subjacente’ à invalidação da realidade manifesta. É o componente 

não formulado do texto”, e acrescenta:  

A negatividade, no verdadeiro sentido do termo, não pode ser deduzida das 
realidades referenciais por ela questionadas e não pode ser vinculada a uma 
idéia substancialista que ela anunciaria. Assim como a não-formulação do 
ainda não compreendido, a negatividade faz mais do que simplesmente 
assinalar uma relação com aquilo que põe em questão, estabelecendo um elo 
básico entre o leitor e o texto. Se o leitor é levado a conceber a causa 
subjacente àquele questionamento do mundo, isso implica que ele deve 
transcender esse mundo para ser capaz de observá-lo de um ponto exterior a 
tudo aquilo em que de outro modo ele estaria tão inextricavelmente 
enredado. Desse modo, a função comunicativa da literatura se evidencia e se 
realiza. A negatividade enquanto componente básico da comunicação é 
portanto uma estrutura capacitadora. 
A negatividade exige um processo de determinação que só o leitor pode 
implementar; e isso confere ao sentido do texto um matiz subjetivo. Mas 
confere também fecundidade a esse sentido, pois cada escolha realizada tem 
de estabilizar-se contra o universo de possibilidades que foram excluídas. 
Tais possibilidades surgem tanto do texto quanto das disposições peculiares 
ao leitor: o texto permite diferentes opções, as tendências próprias do leitor, 
diferentes insights. E como não há sentido específico do texto, essa aparente 
deficiência é, na verdade, a matiz produtiva que torna o texto significativo, 
que lhe permite fazer sentido em diversos contextos históricos (ISER, 1999a, 
p. 33). 

 

Ora, a “invalidação da realidade” ou seu cancelamento no texto literário não significa 

sua ausência, e não vemos como a “negatividade” não ser “deduzida” das realidades 

referenciais. Expliquemos. Vimos que para Iser as lacunas estão “no repertório formado por 

todos aqueles elementos das realidades extratextuais que são trazidos para o texto”, mas que 

perderam as conexões ou sentido que possuíam no contexto de onde foram retirados. As 

lacunas são igualmente negações, por consequência, neste caso, a invalidação do segmento 

selecionado — a realidade extratextual, seu cancelamento na obra não indica seu 

desaparecimento, pois o próprio Iser afirma que a negação ou o ato de negar recorda o sentido 



 

 

61

anterior do segmento selecionado e “assinala a motivação não verbalizada, subjacente ao 

próprio ato de negar e responsável pelo seu direcionamento” (ISER, 1999a, p. 31). O sentido 

então anterior é necessário para a própria formulação ou aparecimento do não verbalizado. A 

negatividade, portanto, é “deduzida” de certa forma das realidades referenciais.  

Como bem salienta Iser, no texto literário o segmento da realidade extratextual 

apresentado no texto literário perde o seu valor originário, os elementos que encontramos na 

obra literária que acreditamos corresponder diretamente ao mundo empírico servem de baliza 

para a compreensão da cena segunda particularizada na obra. Em outras palavras, aquilo que o 

texto invalida é de fundamental importância para a própria estruturação do sentido do texto. 

Compreendemos tal invalidação não como um cancelamento (pois tal termo parece indicar a 

total quebra de relação do texto literário como a realidade empírica), mas como um processo 

pelo qual uma semelhança (mímesis da representação) pode produzir uma diferença (mímesis 

da produção).  

 Percebemos uma posição imanentista na visão de Iser, a negatividade não sendo 

deduzida da realidade empírica escapa de formulações ideológicas. Ao destacar, contudo, a 

negatividade como uma estrutura capacitadora, sua função comunicativa, Iser não torna 

evidente apenas o tipo de relação que é estabelecida entre texto/leitor como aponta para o 

deslocamento que o leitor realiza em relação a sua visão de mundo. A obra literária permite ao 

leitor um distanciamento da realidade empírica, o leitor pode então observá-la como elemento 

que escapa da influência do próprio enredamento social. Acreditamos, porém, que o 

distanciamento não envolve necessariamente a fuga de tal enredamento. Se o leitor pela 

negatividade se distancia do contexto social primeiro, que na obra literária é reformulado, seu 

distanciamento parte da posição que ocupa no mundo extratextual. Ora, para Iser, a 

negatividade “exige um processo de determinação que só o leitor pode implementar”, o 

sentido do texto possui um “matiz subjetivo” que permitirá a configuração de diferentes 



 

 

62

sentidos em um texto. O autor ressalta que tais diferenças de sentido são realizadas tanto a 

partir do texto quanto das “disposições peculiares” ao leitor.  Tais disposições não deixam de 

estar relacionadas ao modo como o leitor está “enredado” no campo social em que se 

encontra, pois será a partir do enredamento que o leitor encontrará a diferença no texto 

literário.   

Abordamos a teoria do efeito estético atentando para os aspectos que mais 

interessavam a nosso propósito, tentamos já inicialmente estabelecer a relação da teoria 

iseriana com a mímesis na perspectiva de Costa Lima. É necessário, entretanto, 

aprofundarmos tal relação e relacioná-la com o que havíamos chamado de mímesis como 

elemento formal e operação intelectual.  Concentraremos nossa exposição na antropologia 

literária desenvolvida por Iser e sua explicação da natureza ficcional dos textos literários a 

partir de três elementos: o real, o fictício e o imaginário. 

Se na teoria do efeito estético Iser investiga a interação entre texto/leitor, na 

antropologia literária o autor almeja investigar a motivação desse processo. A antropologia 

literária é um aprofundamento ou alargamento da teoria do efeito estético.  

A teoria do efeito estético se destinava inicialmente a estabelecer em que 
medida leitores de textos literários estariam engajados numa atividade 
mediante a qual esse “fingimento” (“make-believe”), que é a literatura, 
chegava a realizar-se plenamente. Tal “fingimento” nos leva como leitores a 
certos atos e parecemos apreciar tal atividade, apesar de saber que se trata de 
uma ilusão. E se gostamos de viver uma experiência nesse reino ilusório, 
isso talvez revele algo sobre nós” (ISER, 1999c, p. 65). 

 
Se o processamento do texto exige do leitor certas disposições para que possa 

configurar um sentido ao texto, Iser argumenta que como leitores “estamos enredados no 

texto” e nesse enredamento somos capazes de observar a nós mesmo. O “fingimento” pode 

revelar “algo sobre nós”.  E se a literatura permite ao ser humano uma compreensão de si 

mesmo, segundo o autor, para compreender a “autoria-interpretação humana” que a literatura 

permite será preciso uma heurística apropriada. Primeiro é preciso compreender a heurística 



 

 

63

como um esquema para “mapear coisas” e ter em mente que “tal constructo esteja ligado 

àquelas disposições humanas que também constituem a literatura” (ISER, 1999c, p. 66). 

 Satisfazendo tais exigências, o fictício e o imaginário são importantes para a 

heurística acima apresentada. O autor lembra que por caracterizar disposições antropológicas, 

o fictício e o imaginário não se limitam apenas à literatura. A especificidade da literatura 

estaria no fato de ser produzida pela fusão do fictício com o imaginário. Tal fusão ou 

interação seria regulada pelo jogo: não tendo determinação transcendental, o fictício e o 

imaginário servem de contexto um para o outro sendo delimitados apenas contextualmente, 

isto é, são definidos nessa interação contextual (ISER, 1999).   

  Iser aponta para a existência de um problema metodológico ao se evidenciar que o 

fictício e o imaginário são elementos básicos da literatura, pois é impossível afirmar ou 

conceituar o que são o fictício e o imaginário, visto que tal afirmação teria um fundamento 

ontológico. O fictício e o imaginário só podem ser compreendidos “mediante uma descrição 

operacional das suas manifestações” (ISER, 1999c, p. 67). Tais manifestações devem ser 

concebidas como atividades que não se “autoengendram”, surgem da interação entre o fictício 

e o imaginário.  

Ao dizer que obra literária “ultrapassa o mundo real que incorpora”, Iser ressalta que o 

fictício é caracterizado por “uma travessia de fronteira entre dois mundos que sempre inclui o 

mundo que foi ultrapassado e o mundo-alvo a que se visa” (1999c, p. 68).  Tal duplicação é 

melhor compreendida se considerarmos “os atos de fingir” vistos pelo autor como um 

componente básico do texto literário. 

Três são os atos de fingir: seleção, combinação e auto-evidenciação ou 

autodesnudamento. A seleção concerne aos elementos extratextuais que foram incorporados 

ao texto literário e passam a ter outra configuração, são transgredidos. O ato de seleção diz 

respeito também ao uso da literatura prévia ao texto gerando a intertextualidade. No ato da 



 

 

64

combinação, os elementos transgredidos dizem respeito ao intratextual, a combinação dos 

elementos textuais que envolvem tanto “combinabilidade do significado verbal” quanto os 

“esquemas responsáveis pela organização dos personagens e sua ações” (ISER, 1996, p. 18). 

E por fim, o autodesnudamento da ficcionalidade literária que, segundo Iser, gera um ato de 

duplicação peculiar. Lembrando que o mundo representado no texto literário não é um 

mundo, mas que deve ser tomado como se fosse, o autor recorda mais uma vez que o “mundo 

textual não significa aquilo que diz. Além disso, o mundo empírico do qual o mundo do texto 

foi extraído se transforma em metáfora de algo a ser concebido” (1999c, p. 69). Em suma: 

A seleção estabelece um espaço de jogo entre os campos de referência e suas 
distorções no texto. A combinação cria outro espaço de jogo entre os 
segmentos textuais interagentes. E o como se cria mais um espaço entre o 
mundo empírico e a sua transformação em metáfora para o que permanece 
não dito. A estrutura duplicadora desses atos de fingir propicia um espaço de 
jogo, por manter-se ligada ao que foi ultrapassado, fazendo então com que 
isso que se ultrapassou participe num jogo de lances que se opõem. Embora 
a estrutura duplicadora abra um espaço de jogo, não se trata ainda de um 
jogo acabado, que se conclua aí (ISER, 1999c, p. 70, grifo do autor). 

  

Se a estrutura duplicadora dos atos de fingir cria um “espaço de jogo” onde elementos 

são colocados em contraponto, a oposição entre os elementos não significa necessariamente a 

exclusão de algum elemento. Se no ato da seleção os elementos do mundo empírico são 

transgredidos ao assumir uma nova configuração e sentido no mundo virtual do texto literário, 

tais elementos não foram simplesmente apagados, agora servem de “parâmetro” para a 

construção do mundo do texto. É por isso que a realidade ali identificada sua presença só pode 

ser compreendida como negatividade, ela não está no texto literário no sentido primeiro, sua 

negatividade entretanto revela que algo então “permanece não dito” e que precisa ser 

configurado. A estrutura duplicadora dos atos de fingir abre um espaço de jogo que não se 

conclui nesse jogo. Para que algo não dito tome forma, é preciso que o imaginário20 entre em 

                                                 
20 Para Iser, o “imaginário em si corresponde a uma espécie de ‘nada’, como formulou Sartre. Noutras palavras, 
se desejarmos conceber o imaginário em termos cognitivos, só poderemos afirmar que é inapreensível, que é um 
‘nada’. Tal insubstancialidade se manifesta nos atos de fingir como cancelamento, liberação (detestriction), 
 



 

 

65

cena, o não dito precisar ser então imaginado. Nesse sentido, o fictício depende do 

imaginário: “O fictício compele o imaginário a assumir forma, ao mesmo tempo que serve 

como meio para a manifestação deste. O fictício tem de ativar o imaginário, uma vez que a 

realização de intenções requer atos de imaginação (imaginings)” (ISER, 1999c, p. 70). 

Iser lembra que o imaginário não é um “potencial auto-ativável”, o imaginário precisa 

ser “impelido a agir, precisa ser direcionado e moldado”. O autor justifica a razão pela qual o 

imaginário precisa de uma forma. Os atos de fingir revelam um “horizonte de possibilidades 

para o que é”, mas para que tais possibilidades abertas possam ser concebidas, o imaginário 

precisa se fazer presente, pois o ato de fingir não pode “conceber aquilo para que apontou”.  

O imaginário constitui um “ato de anulação”, pois no texto literário o mundo 

extratextual passa a ser importante e imprescindível no momento em que é preciso verificar o 

que perdeu “o status de realidade”:  

os campos referenciais, os itens combinados no texto, além do próprio 
mundo representado no texto e dessa forma posto entre parênteses. Mas 
como isso funciona nos diferentes atos de fingir? O ato de seleção cancela a 
organização original das realidades referenciais recorrentes do texto. Passam 
a ser irreais, perderam sua validade e foram submetidas a uma deformação 
coerente. [...] As realidades excedidas continuam presentes no texto, embora 
num estado de anulação. Além disso, condicionam o que quer que tenha 
motivado a sua invalidação. Assim, o espaço de jogo aberto pelo ato de 
fingir ganha tangibilidade. O que foi invalidado – todo o espectro dos 
campos referenciais – é relegado ao passado, e a motivação para tal mudança 
torna-se o novo presente. Este só pode ser imaginado contra o pano de fundo 
constituído por aquilo que foi cancelado, pois tais atos de imaginação seriam 
impossíveis sem se recorrer aos sistemas de referência invalidados (ISER, 
1999c, p.71). 

 

Os atos de imaginação não seriam possíveis sem os sistemas de referência invalidados, 

Iser torna claro que a realidade extratextual continua presente no texto literário, embora em 

“estado de anulação”. Não compreendemos que tais realidades estejam em “estado de 

anulação”, na verdade, apenas os valores e as normas em seu sentido primeiro são 

________________________ 
‘irrealização’ (irrealization)” (1999c, p. 74). Iser diz ter adotado o termo imaginário de Sartre “em virtude de sua 
neutralidade” que permitiu que ele se afastasse dos sentidos associados ao termo imaginação. 
 



 

 

66

transgredidos. Os “campos referenciais” possuem um papel ativo na estruturação do mundo 

ficcional e notar sua atividade não significa dizer que tais campos são reduplicados no texto 

literário. Eles servem como baliza para a configuração de um mundo ficcional. Os sistemas de 

referências extratextuais são a semelhança que permite a entrada do leitor no texto. A 

semelhança remete-nos diretamente a configuração da mímesis da representação. Mas que 

diferença faz compreender os “campos referenciais” em termos de mímesis da representação?  

Primeiro, porque se mantém o lastro que o texto literário possui com a realidade empírica sem 

contudo ser sua reprodução; segundo, por evitar que a compreensão do texto literário esteja 

fechada ou resumida ao próprio texto, assim o imanentismo é evitado; terceiro, porque 

evidencia que embora os “campos referencias” assumam outro sentido na obra literária, eles 

possuem função ativa na configuração do texto.   

 Os três pontos acima elencados podem ser exemplificados com a seguinte explicação 

de Iser a respeito do autodesnudamento da ficcionalidade: 

Ao considerar-se o mundo representado no texto apenas como se fosse real, 
o próprio mundo empírico se transforma num espelho, orientando o receptor 
para a concepção de algo que não existe e permitindo que esse inexistente 
seja visualizado como se fosse realidade. Neste sentido, podemos chamá-lo 
de realidade virtual (1999c, p. 73, grifo do autor). 

 
Para o autor, o mundo empírico é um “espelho” que orienta o receptor para conceber 

algo até então sem existência. Não diríamos espelho, pois remete a duplicidade de uma 

imagem, melhor seria entendermos o mundo empírico como os sistemas de representação 

social que servem de guia para o leitor empreender a concepção de algo novo. A compreensão 

da “realidade virtual” parte, portanto, sempre de uma semelhança que não se confunde com 

reprodução de um dado externo ao texto.  

Para Iser, a interação entre fictício e o imaginário pode ser considerada como uma 

encenação (enactement) de “versões de mundo”: 

Cabe aqui invocar Nelson Goodman: o que quer que façamos são “modos de 
construir, de fabricar o mundo” (“ways of worldmaking”), e tais modos, 
enquanto versões de mundo, consistem em “fatos de ficções” (“facts from 



 

 

67

fictions”).  Essas versões poder ser reelaboradas, processadas, tornando-se 
material para outras versões de mundo. A interação entre o fictício e o 
imaginário pode então ser vista como uma encenação (enactment) deste 
processo, cuja forma paradigmática reside na literatura (1999c, p.75). 

 
O autor enfatiza que através do autodesnudamento a ficcionalização passa a ser um 

meio “ideal” para a manifestação do imaginário, por este o “invisível tornar-se concebível”, 

tal processo não existiria caso a ficcionalização “não direcionasse o imaginário”, não 

assegurasse as condições necessárias para que o processo pudesse acontecer, já que o 

“imaginário não pode inventar nada” (ISER, 1999c, p. 73). Ora, vimos que os atos de fingir 

configuram uma transgressão de limites, tal transgressão acaba por desencadear a estruturação 

de outra realidade no texto literário, os atos de fingir, em termos simples, incitam a 

configuração ou direcionam a possibilidade de um novo mundo. Para a visualização desse 

novo mundo, é necessária a interferência do imaginário que dará forma a nova realidade que 

surge na obra. 

Apesar de Iser não considerar a mímesis, observamos que ela se faz presente ou pode 

ser destacada em sua teoria. O mundo do texto está sempre em contato com o mundo 

empírico, mesmo que para o autor este último esteja apenas presente em “estado de 

anulação”. Tentamos demonstrar que o mundo extratextual ou os campos de referência 

possuem papéis ativos na configuração da segunda cena do texto e auxiliam na configuração  

da mímesis da produção. Considerados como semelhança que constitui a mímesis da 

representação, as normas e os valores da realidade empírica servem de elementos não de uma 

reduplicação, a sua função designativa é submetida a uma função remissiva, ou seja, não só 

abre o caminho para a estruturação de outra realidade como demonstra que esta última deve 

ser entendida como se fosse um mundo.  

Ora, a estruturação do mundo ficcional compreendido no como se é feita a partir dos 

atos de fingir, nestes uma transgressão de limites sempre acontece de modo a abrir um 

“horizonte de possibilidade para o que é”, ou seja, apontam para a realização de outra 



 

 

68

realidade ou de outro mundo. Em tais atos, há sempre elementos em oposição que se 

influenciam mutuamente: seja na seleção, onde elementos do contexto social perdem o valor 

semântico que possuíam no campo de referencia de onde foram retirados e possuem uma 

função ativa na estruturação do mundo ficcional; seja na combinação, onde há uma 

transgressão de limites intratextuais, como por exemplo, na criação de neologismos, a 

combinação de certas palavras acaba por modificar seu significado primeiro; seja no 

autodesnudamento, o como se do texto ficcional revela que o mundo nele representado não é 

um mudo propriamente dito, mas que deve ser entendido como se fosse. Dito de modo 

resumido, o mundo real aparece ali mesmo onde apenas assume um papel comparativo.  

Em suma, nos atos de fingir um campo referencial é sempre tomado como ponto de 

partida para realização de um novo mundo. A mímesis da representação e a mímesis da 

produção indicam a possibilidade de que “algo novo” pode ser engendrado. Pensemos no ato 

de seleção, o elemento que emigrou da realidade é a semelhança que irá servir como baliza 

para a compreensão de um novo mundo que agora passa a ser descortinado. O elemento da 

realidade ao se incorporar no mundo ficcional, entretanto, perde o valor semântico que antes 

possuía. Tais valores agora serão transgredidos. Primeiramente no ato de seleção 

identificamos uma semelhança – temos já aqui mímesis da representação, todavia, neste 

primeiro momento tal mímesis possui apenas um caráter formal, pois ao dizer que a literatura 

incorpora elementos da realidade empírica pressupomos que qualquer sistema de 

representação ou parâmetro cultural pode engendrar a semelhança. Em outras palavras, a 

semelhança na mímesis da representação significa a possibilidade dela ser constituída por 

diferentes sistemas de representação ou parâmetros culturais, ela não teria um conteúdo em si, 

por isso apontarmos seu aspecto formal. Observemos que logo em seguida no ato de seleção, 

os elementos da realidade passam a ter outras configurações, são decompostos e tal 

decomposição e reorganização semântica terá diferentes “arranjos” e composições se 



 

 

69

levarmos em consideração que cada leitor lerá uma obra literária a partir dos parâmetros 

culturais a seu dispor. A configuração da cena segunda em uma obra, o mundo ficcional, se 

pensarmos no ato de seleção, é realizada a partir da interação e influência mútua entre aquilo 

que o texto literário acolhe da realidade e o próprio mundo do texto. A mímesis da produção 

pode surgir a partir de tal interação, a semelhança produz uma diferença, porém uma não 

exclui a outra, neste caso, apenas o vetor diferença passa a predominar. A mímesis da 

produção pode ser igualmente entendida como elemento formal, pois a diferença que a 

constitui significa a possibilidade para a criação de novos sentidos. Podemos então dizer 

porque a mímesis da representação e mímesis da produção podem ser compreendidas como 

operadores intelectuais: são elas que explicam a relação entre mundo ficcional e mundo 

empírico, realidade e literatura. Elas demonstram como pensamos e construímos o mundo 

ficcional dos textos literários.  

O fato de suplementarmos a teoria de Iser com a perspectiva de Costa Lima sobre a 

mímesis e acrescentar a nossa visão da mímesis como elemento formal e operação intelectual, 

teve o intuito de não só apresentar uma nova visão sobre a mímesis, mas demonstrar que a 

mímesis pode oferecer uma explicação do problema de se hipostasiar a literatura, ou seja, 

qualquer consideração da literatura como um “meio” para compreendermos aspectos da 

realidade empírica, como as relações sociais conflitantes e desiguais, por exemplo, acaba por 

submeter a literatura uma função designativa que ela não possui. Assim entendida a literatura 

passa a ter um caráter de realidade. É o que demonstraremos no próximo capítulo.  

 



CAPÍTULO II  

 
 

ESTUDOS CULTURAIS E MÍMESIS: É POSSÍVEL UMA RELAÇÃO?  

 

 

É comum hoje o debate ou discussão em torno dos efeitos que os estudos culturais 

provocam no campo da teoria e crítica literária. Ao considerar a literatura como uma prática 

discursiva como outra qualquer, os estudos culturais analisam os textos literários procurando 

observar o contexto sócio-histórico que incorporam, isto é, como eles representam certa visão 

política e social de mundo. Focando os sistemas de representação social1 que uma obra 

literária “abriga”, os estudos culturais consideram que o mundo ficcional de tais obras possui 

relação direta ou reproduzem a realidade extratextual. Temos assim um problema, pois 

embora no texto literário uma semelhança possa ser relacionada ao mundo empírico, tal 

semelhança não significa reprodução do mundo extratextual. Acreditamos que os estudos 

culturais por não problematizarem adequadamente a relação entre mundo ficcional e mundo 

empírico, acabam por resvalar em um problema referencial: a literatura passa a ter uma 

relação transparente com a realidade empírica. Para evitar tal “transparência”, os estudos 

culturais precisam levar em consideração a mímesis tal como ela vem sendo concebida nesta 

tese.  A mímesis não só evitaria a concepção de que a literatura incorpora diretamente o 

mundo extratextual, como igualmente aponta para a importância de considerar os aspectos 

estético-literários de uma obra nos estudos culturais.  

 

 

 
                                                 
1 Neste sentido, as representações sociais não são entendidas como parâmetros que guiam o leitor, elas não 
servem como balizas para a estruturação de uma “outra realidade”. Há, na verdade, apenas a identificação de 
uma semelhança com o mundo exterior, a obra literária retrata uma visão de mundo já consolidada.  



 

 

71

1 O(s) sentido(s) de cultura e os Estudos Culturais 

 

Segundo Cevasco (2003), a palavra “cultura” teve sua aparição na língua inglesa a 

partir do latim colere, significando habitar (atualmente “colono” e “colônia”), adorar (hoje 

“culto”) e cultivar (no sentido de cuidar da agricultura ou de animais) que prevaleceu no 

século XVI, relacionando-se por metáfora ao cultivo das faculdades mentais e espirituais. A 

acepção de cultura como atividade predominou até o século XVIII, a autora ressalta que, nesta 

época, junto com a palavra correlata “civilização”, era utilizada como um “substantivo 

abstrato” assinalando “um processo geral de progresso intelectual e espiritual” em nível 

pessoal e social, “o processo secular de desenvolvimento humano, como em cultura e 

civilização européia” (CEVASCO, 2003b, p. 10).  

A palavra cultura utilizada em oposição à “civilização”, no período do romantismo, 

especificamente na Inglaterra e na Alemanha, esclarece Cevasco, era uma maneira de 

salientar a cultura das nações e do folclore (domínio dos valores humanos) em oposição ao 

“caráter mecânico” da “civilização” que iniciava com a Revolução Industrial. A autora 

destaca que “cultura” e “civilização” são palavras descritivas e normativas.  

O fato de, em especial ao longo do século XIX, a palavra [cultura] ter 
adquirido uma conotação imperialista (“civilizar os bárbaros” era um mote 
que justificava a conquista e a exploração de outros povos) contribuiu para a 
virada de sentido. É nesse processo que “cultura”, a palavra que designava o 
treinamento de faculdades mentais, se transformou, ao longo do século XIX, 
no termo que enfeixa uma reação e uma crítica – em nome dos valores 
humanos — à sociedade em processo acelerado de transformação. A 
aplicação desse sentido às artes, como as obras e práticas que representam e 
dão sustentação ao processo geral de desenvolvimento humano, é 
preponderante a partir do século XX. Em meados desse século os sentidos 
preponderantes da palavra eram, além da acepção remanescente na 
agricultura — cultura de tomates, por exemplo —, o de desenvolvimento 
intelectual, espiritual e estético; um modo de vida específico; e o nome que 
descreve as obras e práticas de atividades artística (CEVASCO, 2003b, 
p.10). 

 
Os vários significados de “cultura” demonstram que o sentido das palavras também 

está relacionado com as transformações sociais e guardam em suas conotações o significado 



 

 

72

de tais mudanças. Na Inglaterra dos anos 50, quando os estudos culturais começam a se 

estruturar como disciplina, a discussão sobre a cultura absorve o sentido de transformação 

pelo qual passa a sociedade no segundo pós-guerra. Raymond Williams, um dos precursores 

dos estudos culturais, percebe como a palavra cultura é utilizada como foco central em tais 

debates. A cultura como distinção social, entendida como campo de determinado grupo social, 

passa a dar lugar ao uso antropológico do termo: cultura como modo de vida (CEVASCO, 

2003).  

Williams observa como os debates em torno da cultura eram os passos iniciais “da 

nossa ‘era da cultura’, assim denominada pelo predomínio dos meios de comunicação de 

massa e pelo desvio do conflito político e econômico para o cultural, marcas do tempo 

presente” (CEVASCO, 2003b, p. 11). O autor, já na década de 1950, acrescenta Cevasco, 

constata a importância de assumir uma posição no que concerne à cultura e agir de modo a 

apontar e esclarecer as conexões entre as esferas sociais, políticas, econômicas, sociais e 

culturais, além de assegurar o conceito de cultura para uma finalidade democrática, ou seja, 

que objetivasse a mudança social. 

[...] nessa altura ficou ainda mais evidente que não podemos entender o 
processo de transformação em que estamos envolvidos se nos limitarmos a 
pensar as revoluções democrática, industrial e cultural como processos 
separados. Todo nosso modo de vida, da forma de nossas comunidades à 
organização e conteúdo da educação, e da estrutura da família ao estatuto das 
artes e do entretenimento, está sendo profundamente afetado pelo progresso 
e pela interação da democracia e da indústria, e pela extensão das 
comunicações. A intensificação da revolução cultural é uma parte importante 
de nossa experiência mais significativa, e está sendo interpretada e 
contestada, de formas bastante complexas, no mundo das artes e das idéias. 
É quando tentamos correlacionar uma mudança como esta com as mudanças 
enfocadas em disciplinas como a política, a economia e as comunicações que 
descobrimos algumas das questões mais complicadas mas também as de 
maior valor humano (WILLIAMS, 1961, p. xi apud CEVASCO 2003b, p. 
12). 

 

As novas demandas da vida cultural exigem novas formas de pensá-las, inicia-se assim 

o desenvolvimento dos estudos culturais. O novo campo surge como resposta a certa 

conjuntura político-social que passa a ser entendida ou interconectada com a questão cultural. 



 

 

73

É partindo da ideia de que a cultura não deve ser considerada como algo separado do mundo 

material, que os três livros que fazem uma reconstituição dos discursos sobre a cultura na 

tradição britânica — Culture and Society (1958), de Raymond Willians; The Uses of Literacy 

(1957), de Richard Hoggart; e The Making of the English Working Class, de Edward P. 

Thompson — serão considerados os livros fundantes dos estudos culturais. 

No início dos estudos culturais, principalmente seguindo o pensamento de Williams, 

destaca-se o contraponto que o novo campo realiza com os estudos literários. É preciso 

entendermos primeiro o tipo de crítica ou análise literária colocada em questão. O ensino da 

literatura inglesa tinha como base a noção de cultura como  

apanágio de uma minoria que vigiara o campo do humano e preservaria os 
valores essenciais da humanidade como estruturados em obras literárias. 
Essa versão, se por um lado valorizava as obras da alta cultura, por outro as 
isolava em um reduto exclusivista, desconectado do mundo real onde age a 
maioria da população. O impulso dos estudos culturais, em especial a versão 
que segue o pensamento seminal de Willians, era lutar para que essa cultura 
exclusivista começasse a fazer parte de uma cultura em comum, onde os 
significados e valores fossem construídos por todos e não por uns poucos 
privilegiados2 (CEVASCO, 2003a, p. 139). 

 
Fica claro que os estudos culturais se colocam em oposição a um determinado tipo de 

análise ou construção literária. Hoje, evidentemente, ver a literatura como algo tão 

sacralizante é uma ideia ultrapassada, sendo desnecessário iniciar qualquer discussão em 

torno desse assunto. O importante é observamos que na citação acima a especificidade da 

literatura é posta em questão ao ser relacionada a questões ideológicas. Em termos gerais, 

nem o formalismo, nem o método close reading, ou qualquer teoria que se afirme imanentista 

foge de um enlace com o mundo sócio-histórico. O próprio caráter imanentista já indica uma 

posição determinada em referência ao mundo extratextual.  

                                                 
2 Cevasco (2003) se refere ao ensino da literatura que vai dos anos 1920 a 1960. Nesse período, destaca-se o 
pensamento de Leavis para quem a cultura pertencia a uma minoria que tinha como propósito preservar os 
valores humanos assim como divulgar tais valores na educação a fim de diminuir os prejuízos da civilização 
moderna. Para Leavis, cultura e civilização eram duas esferas diferentes, a cultura estava separada do mundo 
material, do sistema econômico, social e político. É com a tradição leavisianista (influenciada pelo pensamento 
de I. A. Richards) que surge o método close reading: análise literária imanentista, isto é, que se prende aos 
elementos constitutivos da obra sem levar em consideração elementos externos (sócio-históricos) a ela.  



 

 

74

É comum hoje nos debates em torno da relação dos estudos culturais com os estudos 

literários a permanência da oposição a determinado tipo de concepção de literatura.  Segundo 

Coutinho, o interesse principal do comparatista3 deslocou-se  

da preocupação com a natureza e função da literatura no plano internacional, 
para a tentativa de compreensão das diversas contradições da categoria do 
literário em diferentes culturas. A contextualização tornou-se uma palavra de 
ordem nos estudos comparatistas e o estético passou a ser como um valor 
entre outros, sempre associado a fatores de outra sorte, que incluem 
necessariamente o político (2001, p. 289). 

 
Tal deslocamento ainda pode ser visto nas seguintes palavras de Hoisel: 

É no âmbito dos estudos comparatistas que a ultrapassagem dos limites 
disciplinares tem encontrado maior ressonância e o debate sobre a 
perspectiva dos discursos sobre Literatura tem se submetido aos 
questionamentos mais polêmicos. No espaço do comparatismo, as reflexões 
vêm se desenvolvendo focalizando os trânsitos, diálogos, confluência entre 
nacionalidades, classe, gênero, etnia, a partir de um enfoque que dá ênfase 
ao local, ao particular. Dessa forma, os estudos de Literatura Comparada 
transborda para o campo de uma outra disciplina [...] — os Estudos Culturais 
(2001, p. 78). 

 
O problema da contextualização que os estudos culturais realizam dos textos literários 

não está relacionado à contextualização “em si”, mas ao tipo de relação extratextual almejado. 

Se uma visão tradicional da literatura é questionada por estar impregnada de interesses, uma 

análise cultural de textos literários não deixa igualmente de estar envolvida por questões de 

valor e interesse social. Os estudos culturais ao focarem como os textos literários representam 

certa visão de mundo, acrescentam a literatura uma função representacional.  

Considera-se a literatura ser representacional quando produz uma figura de 
uma realidade, seja psicológica ou social, particular e historicamente 
reconhecida, seja, de maneira mais abstrata, uma figura de uma “realidade” 
ideal, mítica, metafísica – quando apresenta ou torna visíveis os traços 
“essenciais” “ou característicos” de algo “externo”, de um espaço ou 
contexto diverso do “estritamente literário”. Supõe-se que a “exterioridade” 
existe antes de sua representação e é assim a origem da literatura 
representacional, que está presente em si mesma, antes de ser representada 
na literatura [...] (CARROL apud COSTA LIMA, 1981, p. 217, grifo do 
autor).  

                                                 
3 A literatura comparada é apenas citada de forma a exemplificar a nova abordagem que se faz em torno da 
literatura tendo como base os estudos culturais. Assim não é nosso intuito desenvolver uma explicação de como 
a literatura comparada realiza uma análise de cunho cultural. O nosso foco está na forma como os estudos 
culturais tratam os textos literários, especificamente a contextualização que realizam de tais obras.  



 

 

75

A mímesis que pode ser deduzida da citação acima é menos um elemento produtor de 

diferença do que a própria ilustração de uma realidade exterior. A literatura seria “valorizável 

se servir como ilustração de certo modo de ver o mundo” (COSTA LIMA, 1981, p. 217, grifo 

do autor). Não estariam justamente os estudos culturais considerando a literatura em termos 

representacionais? Claro, o primeiro intuito do campo é exatamente problematizar um tipo de 

concepção de literatura que é valorizável por conter certa visão social de mundo e por querer 

preservá-la, os estudos culturais não pretendem corroborar com tal visão, todavia, ao se 

centrar neste aspecto o campo não escapa igualmente de ver a literatura como um tipo de 

“ilustração” da sociedade. Os estudos culturais 

[...] pressupõem que as diversas formas de produção devem ser estudadas em 
relação a práticas sociais e estruturas históricas. Procurando compreender o 
funcionamento da cultura na cena contemporânea, explicitam como operam 
as produções culturais e como as identidades são organizadas por indivíduos 
e grupos de comunidades diversas. Tendo como objetivo estudar a formação 
de critérios de valor, muitas vezes negam as práticas acadêmicas, 
associando-as a processos de hierarquização e de exclusão. Através da 
interdisciplinaridade, ou transdisciplinaridade, abordam as formas de 
produção cultural, inclusive a literatura, como uma prática ideológica, 
considerando o próprio conceito de literatura como ideológico (HOISEL, 
2001, p. 79). 

 

Se a literatura é vista como uma prática ideológica, se o que importa agora é a 

identificação de critérios de valor e sua consequente problematização, fica evidente o 

tratamento da literatura como “transparência” de determinada realidade social. A 

consideração da literatura como prática ideológica aponta para outro problema, ou melhor, 

para uma contradição. Os estudos culturais problematizam a estruturação do cânone literário 

tradicional e passam a dar ênfase a uma literatura antes desvalorizada por não se enquadrar 

nos critérios eurocêntricos.  

Ao surgirem as primeiras indagações sobre seu caráter discursivo, e portanto 
historicamente situado, os cânones revelam-se como um dos maiores esteios 
de uma tradição eurocêntrica falocrática e racista, que privilegiou certas 
vozes em detrimento de outras por razões político-hegemônicas, e 
convertem-se no principal alvo de questionamento. Agora contextualizados, 
os cânones multiplicam-se e reestruturam-se, passando a contemplar vozes 



 

 

76

até então silenciadas, e se tornam provisórias e flexíveis, explicitando a sua 
condição política até então camuflada (COUTINHO, 2001, p. 292). 

 
Ora, se a literatura é uma prática ideológica, por consequência, os novos cânones 

estruturados a partir de “vozes até então silenciadas” igualmente seriam ideológicos, assim 

será se entendermos a ideologia em termos marxistas4, isto é, como um “instrumento de 

dominação”.  Se o “novo” cânone pretende não ter caráter universalista e não resvalar em um 

eurocentrismo, então a literatura não poderia ser considerada como uma prática ideológica. É 

evidente que a ideologia permeia a literatura, mas ela não se resume a uma prática ideológica 

se considerarmos que a literatura pode se apresentar como contradiscurso.   

Vimos no capítulo anterior que a mímesis na perspectiva de Costa Lima e como 

elemento formal e operação intelectual apresenta um caminho profícuo para compreendermos 

a relação entre mundo ficcional e mundo extratextual. Como então pensá-la no campo dos 

estudos culturais?  

Primeiramente, é preciso lembrarmos que na mímesis da representação a semelhança 

não significa simplesmente o mundo extratextual incorporado ao texto.  As representações 

sociais ou os parâmetros culturais servem de baliza para compreendermos o mundo ficcional. 

Se identificarmos uma semelhança e ela parece se tornar dominante, não significa 

necessariamente que os parâmetros utilizados confirmam a vinculação do texto com o mundo 

extratextual. Em outros termos, se reconhecermos, por exemplo, que determinado romance 

ratifica certos valores eurocêntricos, as referências que possuímos do que sejam tais valores 

servem exatamente para compreendermos como eles se apresentam ou se reestruturam no 

mundo ficcional.  

                                                 
4 Segundo Chauí, “a ideologia é um conjunto lógico, sistemático e coerente de representações (idéias e valores) e 
de normas ou regras (de conduta) que indicam e prescrevem aos membros da sociedade o que devem pensar e 
como devem pensar, o que devem valorizar e como devem valorizar, o que devem sentir e como devem sentir, o 
que devem fazer e como devem fazer. Ela é, portanto, um corpo explicativo (representações) e prático (normas, 
regras, preceitos) de caráter prescritivo, normativo, regulador, cuja função é dar aos membros de uma sociedade 
dividida em classes um explicação racional para as diferenças sociais, políticas e culturais, sem jamais atribuir 
tais diferenças à divisão da sociedade em classes, a partir das divisões na esfera da produção” (1980, p. 113). 



 

 

77

Parece ser muito sutil a diferença que estabelecemos entre os valores eurocêntricos no 

texto literário e o significado de tais valores na realidade empírica. A diferença embora pareça 

sutil é de uma densidade importante, pois retirados de seu contexto original tais valores 

perdem sua semântica primeira. Se lembrarmos que na literatura o mundo ficcional é como se 

fosse um mundo, fica claro seu caráter de irrealidade, consequentemente, a literatura não 

representaria nenhum valor eurocêntrico em termos de pura imitação ou identificação. É 

preciso termos em consideração que o texto ficcional perspectiva “verdades”, no mímema, o 

verossímil está em contato com o verdadeiro: “a ficção não representa a verdade, mas tem por 

ponto de partida o que produtores e receptores têm por verdade. I. e., o que sua rede de 

classificação assim os leva a considerar” (COSTA LIMA, 2000a, p. 64, grifo do autor). Pelo 

próprio caráter ficcional dos textos literários, a “verdade” pode ser questionada, um 

distanciamento crítico pode ser engendrado. Em outras palavras, os valores eurocêntricos que 

observo no texto literário são análogos5 aos valores eurocêntricos do contexto sócio-histórico 

real, mas que não podem ser compreendidos no contexto ficcional como um elemento que 

reproduz uma realidade externa ao texto. 

Ao compreender os valores eurocêntricos como balizas que guiam o leitor, tais valores 

indicariam menos uma identificação do que a consciência de um estado de ser no mundo. O 

distanciamento crítico que a mímesis opera está notadamente relacionado a este aspecto. Ao 

observarmos como tais valores se configuram na obra literária não só compreendemos um 

mundo ficcional como paralelamente percebemos nossa posição dentro de um contexto sócio-

histórico. É preciso retomarmos a discussão acerca do sujeito-fraturado.  

                                                 
5 A analogia, segundo o dicionário eletrônico Houaiss, é, em termos gerais, uma “relação de semelhança entre 
coisas ou fatos distintos”, neste ponto ela é bastante esclarecedora do que estamos afirmando. Ser os valores 
eurocêntricos no texto ficcional análogo a tais valores no contexto extratextual significa dizer que tais valores no 
mundo ficcional parecem “assemelhar-se” com os valores do mundo extratextual, porém, são diferentes no 
momento em que estão estruturados em um contexto totalmente diferente do contexto sócio-histórico real. Em 
termos simples, vamos dizer que a “função” que tais valores exercem em ambos os contextos é totalmente 
distinta. A semelhança é apenas ressaltada para que se compreenda a própria diferença estabelecida entre os 
valores eurocêntricos no texto ficcional e os mesmo valores em um contexto empírico. 



 

 

78

Para Costa Lima “[...] o sujeito fraturado é aquele capaz de ser visto e ocupar posições 

diversas no interior da sociedade” (2000c, p. 276). O importante então é ter em foco a 

“posição do sujeito”, pois o sujeito-fraturado não possui uma “posição a priori definida, 

senão que a assume, assim se identificando, no interior dos conflitos de interesse e na 

assimetria dos grupos sociais” (COSTA LIMA, 2000b, p. 23).  O autor comenta que uma 

questão delicada se apresenta para a análise crítica: como a “posição do sujeito” pode ser 

relacionada ao “caráter do texto” sem que se estabeleça uma relação causalista entre ambos: 

“Enquanto anti-semita e colaboracionista, Louis-Ferdinand Céline assumia uma posição 

dentro da França ocupada. Como essa posição do sujeito se relaciona com o caráter de seus 

romances?” (COSTA LIMA, 2000b, p. 24). O próprio crítico diz não saber respondê-la e 

desconhece quem o tenha feito. A complexidade da contenda é evidenciada, respondê-la exige 

mais que uma simples resposta imediata. Por ter caráter problemático, contudo, não significa 

que algumas diretrizes de pensamento não possam ser feitas no intuito de tornar tal 

complexidade menos atuante. Não temos a pretensão de responder a pergunta acima feita, 

apenas nos propomos a refletir sobre a matéria da “posição do sujeito” e esclarecer o 

distanciamento crítico agenciado pela mímesis.  

Ora, se dissemos que os valores eurocêntricos servem como guia e revelam mais um 

estado de ser no mundo, é por considerarmos a “posição do sujeito” na mímesis da 

representação e mimesis da produção. Na primeira, “é mais evidente a posição do sujeito, a 

maneira como ele se põe diante do mundo”; na segunda, “o papel do sujeito se torna mais 

mediatizado” (COSTA LIMA, 2000c, p. 286). Diríamos que na mímesis da representação não 

se torna mais patente a posição do sujeito, o modo como ele se apresenta diante do mundo, é 

mais patente os sistemas de representação social vivenciados pelo sujeito ou que pelo menos 

ele possui. Se tivermos como parâmetros os valores eurocêntricos, ficaria notória a nossa 

inserção em determinado contexto social, por outro lado, aceitar ou não tais valores seria 



 

 

79

tomar uma posição “diante do mundo”. Na mímesis da representação, os parâmetros culturais 

seriam como leques de possibilidades de leitura, são balizas que guiam o leitor e permite a sua 

primeira entrada no mundo do texto literário.  

A semelhança presente na mímesis da representação nos permite certo distanciamento 

das representações sociais que possuímos, pois no mímema, no caso, a obra literária, não se 

procura uma identificação dos parâmetros com algo exterior ao texto, no momento em que 

tentamos compreender, por exemplo, como os valores eurocêntricos estão reorganizados no 

texto, conseguimos manter tais valores a certa distância e assim podemos tematizá-los, 

questioná-los ou refletir sobre eles.  

Representação de representações, a mímesis, supõe entre estas e sua cena 
própria uma distância que torna aquelas passíveis de serem apreciadas, 
conhecidas e /ou questionadas. Essa distância, pois, ao mesmo tempo que 
impossibilita a atuação prática sobre o mundo, admite pensar-se sobre ele, 
experimentar-se a si próprio nele (COSTA LIMA, 1981, p.231). 

 
De fato, a mímesis não envolve função pragmática alguma, mas permite que por ela o 

mundo seja pensado e experimentado. A mímesis não só explica a relação entre mundo 

ficcional e mundo extratextual na literatura como torna evidente que a literatura por “fabricar” 

mundos possíveis oferece igualmente variadas possibilidades para pensarmos, refletirmos 

sobre o mundo ou tematizarmos nosso estado de ser no mundo.  

Se um distanciamento é produzido na mímesis da representação, na mímesis da 

produção tal afastamento será maior e com consequências mais qualitativas, visto que o 

distanciamento operado pela mímesis da representação não coincide necessariamente com 

uma ruptura com os parâmetros culturais que possuímos, como acontece na mímesis da 

produção. Por isso, a posição do sujeito é mais mediatizada neste tipo de mímesis. Para Costa 

Lima, “[...] o próprio da mímesis da produção é provocar o alargamento do real” (2003b, p. 

181). No capítulo anterior, havíamos ressaltado que na mímesis da produção uma ruptura com 

os parâmetros culturais é efetuada. Se voltarmos ao exemplo dos valores eurocêntricos, basta 

apenas pensarmos que em um romance x a sociedade é totalmente estruturada de forma 



 

 

80

diferente da nossa. Por exemplo, o casamento não é visto como uma instituição, não é preciso 

nenhum registro oficial ou acordo matrimonial e as pessoas vivem em casas separadas mesmo 

tendo filhos. Para compreender esta nova articulação partimos de nossos parâmetros culturais, 

no caso, daquilo que em termos de valores eurocêntricos seria um casamento. Percebemos 

mais uma vez que não buscamos uma identificação de tais parâmetros na obra, porém, são 

estes parâmetros que nos ajudam a entender a nova sociedade estruturada no romance. 

Partimos da mímesis da representação para a mímesis da produção, ou seja, da semelhança 

surge uma diferença. A posição do sujeito passa a ser mediatizada, pois o sujeito passa a 

oscilar entre dois parâmetros: o que ele já possui e aquele que passa a ser estruturado no 

romance. Podemos então compreender o “alargamento do real” que a mímesis da produção 

opera: os parâmetros culturais ao mesmo tempo em que auxiliam o sujeito a compreender a 

nova sociedade configurada no romance x, apontam para a possibilidade de pensarmos e 

experimentarmos novos sentidos de mundo, de tematizarmos e questionarmos não só o 

mundo como a nossa própria inserção nele.  

Ora, pela mímesis podemos compreender como na literatura a relação entre mundo 

ficcional e mundo extratextual não equivale a uma relação transparente. Os estudos culturais 

por não problematizarem adequadamente esta relação incorrem no risco de perder um aspecto 

importante daquilo que pretendem com os textos literários. Vejamos. 

[...] a literatura não é espelho do mundo social, mas parte constitutiva desse 
mundo. Ela expressa visões de mundo que são coletivas de determinados 
grupos sociais. Essas visões de mundo são informadas pela experiência 
histórica concreta desses grupos sociais que as formulam, mas são também 
elas mesmas construtoras dessa experiência. Elas compõem a prática social 
material desses indivíduos e dos grupos sociais aos quais eles pertencem ou 
com os quais se relacionam. Nesse caso, analisar visões de mundo e idéias 
transformadas em textos literários supõe investigar as condições de sua 
produção, situando seus autores histórica e socialmente (FACINA, 2004, p. 
25). 

 
De fato, a literatura não é espelho do mundo social, esta é uma asserção que apesar de 

sua obviedade parece ter sido esquecida por aqueles que consideram toda literatura como 



 

 

81

prática ideológica. Não estamos negando que nos textos literários “visões de mundo e idéias” 

não possam ser alvo de análise ou não possam contribuir para o esclarecimento tanto de sua 

produção quanto de sua recepção, mas tais visões não podem ser compreendidas sem um 

elemento mediador que possa permitir a “entrada” da realidade social ou a sua consideração 

no mundo ficcional sem transformar o texto literário em um reprodutor de condições sociais.  

A consideração da mímesis torna-se necessária em qualquer análise cultural que se pretenda 

fazer da literatura.  

Se a importância da literatura hoje pode ser resumida aos aspectos sociais, políticos e 

éticos que dela podemos “extrair”, se por ela um discurso hegemônico e contra-hegemônico 

pode ser estruturado, se a literatura é um “meio” para se compreender questões de gênero, de 

minoria, dos homossexuais, etc.; perguntamos: como a literatura pode açambarcar aspectos 

tão diferentes e que dizem respeito ao universo extratextual sem ser considerada um “espelho” 

do mundo empírico? 

 A preocupação com os aspectos sociais, políticos e éticos acima elencados já 

denuncia uma posição diante do texto literário, uma correspondência direta com o mundo 

extratextual é de imediato estabelecida. Mas se considerarmos os sistemas de representação 

que possuímos a respeito da questão de gênero, por exemplo, como cena orientadora para 

compreendermos a cena segunda na obra, poderemos observar que a literatura como ficção 

não representa nenhuma verdade, ela abre a possibilidade de perspectivar a verdade ou de 

construir verdades. Se pensarmos na pluralidade de leituras que um mesmo romance pode 

engendrar, talvez fique mais claro o que dissemos. Por mais que A considere que o romance 

1, por exemplo, é um retrato fiel do discurso hegemônico, B pode argumentar o contrário. Isto 

considerando que tanto A e B estão inseridos no mesmo contexto sociocultural e partilham ou 

possuem os mesmos parâmetros culturais. Em ambos, entretanto, tais parâmetros não irão 

funcionar do mesmo modo. Depreendemos então que a literatura pode ser considerada uma 



 

 

82

prática discursiva, mas não uma prática ideológica em termos marxistas, pois ela pode se 

apresentar como contradiscurso.   

Os estudos culturais perdem um pouco do próprio objetivo quando não consideram a 

relação entre mundo ficcional e mundo extratextual a partir da mímesis, dado que a própria 

mímesis “fixa a ancoragem do ato ficcional no interior de um quadro de usos e valores e, 

portanto, de referências vigentes em uma certa sociedade”, e não sendo considerada imitatio, 

a “mímesis supõe [...] a seleção de aspectos da realidade, que desorganiza a representação de 

mundo, seja porque não é sua repetição, seja porque não obedece a seus campos de 

referência” (COSTA LIMA, 2006, p. 291). A mímesis não só oferece uma resposta a 

indagação acerca de como os textos literários estão relacionados com determinada visão de 

mundo, como igualmente demonstra que sua vinculação com o mundo extratextual não se 

realiza diretamente. Acrescentamos: na literatura nenhuma “verdade” é ratificada ou 

reproduzida, mas perspectivada. No texto ficcional existe a possibilidade de produção de 

“verdades”, como demonstramos no exemplo citado linhas acima: A e B possuem leituras 

diferenciadas embora partam dos mesmos sistemas de representação social.  

Problematizar as relações extrínsecas da literatura é voltar-se igualmente para as 

relações intrínsecas da literatura. Expliquemos. Apresentamos no capítulo anterior como a 

mímesis está relacionada com a teoria de Iser, especificamente, com o que o autor alemão 

desenvolveu sobre o caráter ficcional dos textos literários tendo como fundamento o real, o 

fictício e o imaginário. Pudemos observar que no texto literário há uma transposição de 

limites, seja ela efetuada pelos atos da seleção, da combinação ou pelo desnudamento. A 

realidade extratextual apresenta-se no texto literário sempre de forma deslocada, apartada de 

seu significado original e servindo como elemento estruturador da própria realidade ficcional. 

Por fim, observamos como os atos de fingir e a explicação de Iser sobre o caráter ficcional 

dos textos literários estão relacionados com a mímesis da representação e a mímesis da 



 

 

83

produção. Ora, parece-nos evidente que a literatura apresenta uma configuração estrutural 

singular6 e que está diretamente relacionada à maneira como as referências extratextuais 

passam a ser conectadas e reestruturadas no texto ficcional. 

 Ao falarmos das relações extrínsecas da literatura, não há como paralelamente não 

nos voltarmos para as relações intrínsecas da obra. No momento em que tornamos relevante a 

primeira relação deixando de observar a segunda, passamos a considerar apenas um aspecto 

do texto ficcional que o torna “espelho” do mundo social, visto que o interesse está em 

identificar uma visão de mundo na obra. É possível os estudos culturais debruçarem seu olhar 

nas relações intrínsecas da literatura sem fugir dos objetivos que almejam? A pergunta será 

respondida no decorrer do próximo tópico. 

 
 

2 De volta ao próprio mundo ficcional  

 

O título deste tópico talvez deixe entrever que estamos querendo defender o 

fechamento da literatura em si mesma, ou seja, considerá-la como sistema autotélico, que o 

mundo ficcional só pode ter como referência a si próprio. Tal atitude seria incoerente dado 

que, na verdade, estamos defendendo o contrário: não seria possível a literatura fechar-se em 

si própria, pois “[...] a mímesis já traz consigo as formas sociais da realidade” (COSTA 

LIMA, 2000d, p. 148), a literatura como mímesis inevitavelmente mantém seu lastro com o 

mundo empírico. A diferença está no tipo de lastro que é estabelecido.  

Facina (2004) lembra que o poeta russo Vladimir Maiakovski fez da arte de vanguarda 

(com seus experimentalismos formais) um meio para propagandear os ideais socialistas, isto 

é, forma e conteúdo refletiam determinada posição política e visão de mundo. O poeta 

                                                 
6 Ao falarmos da configuração estrutural da literatura ou da sua singularidade não estamos querendo resgatar 
alguma “essência” da literatura, apenas compreendemos que apesar de ser uma prática discursiva entre outras, a 
literatura apresenta características que precisam ser consideradas. 



 

 

84

estabelece uma relação direta entre poesia e relações sociais e a própria forma de sua poesia 

explicita tal vinculação. A menção da poesia de Maiakovski tem o intuito de demonstrar como 

determinadas “formas” estéticas estão impregnadas de interesses.  No caso da literatura, tais 

formas foram notadamente destacadas por apresentarem valores de uma classe social.  

[...] as razões que motivam a defesa da literatura como manifestação singular 
e acima do senso comum dependem de critérios consensuais de determinada 
classe social, guiados pela relação entre cultura e poder, cultura e prestígio, 
critérios esses tributários da concepção mediatizada e institucionalizada da 
literatura. Por trás da discussão do gosto estético se acham inseridos 
problemas mais substantivo quanto à diferença de classe, à democratização 
da cultura e à perda do privilégio de um saber que pertencia a poucos 
(SOUZA, 2002, p. 71). 

 
Posicionar a literatura “acima do senso comum” ou dar a ela um caráter singular 

muitas vezes significa(ou) a defesa dos valores de um setor da sociedade. Não estamos 

negando tal fato, mas tentar escapar de qualquer atitude que deflagre um valor particular não 

nos parece possível, pois a  

[...] crítica resultante da ideologia estética não é, estritamente falando, uma 
crítica à noção de valor, nem uma negação da possibilidade da valoração em 
geral; ela é antes uma rejeição das formas injustamente limitadoras que a 
valoração estética assumira (CONNOR, 1992, p. 22). 
 

É a consideração do valor estético como “autotélico e autodeterminante” que é 

questionado. Podemos perguntar: existe a possibilidade de evitarmos um julgamento de valor 

ou valorações? A literatura pode de fato esquivar-se desse tipo de problema? Ou ainda, 

ressaltar o aspecto singular da literatura significa ela estar sempre vinculada a um interesse 

maior? Connor (1992) alega que o valor e a valoração precisam ser vistos como elementos de 

um jogo do qual não podemos escapar, o jogo do valor, isto porque estamos inevitavelmente 

enredados nele: 

Sem pretender dizê-lo com demasiada elegância, vivemos, respiramos e 
excretamos valores. Todo aspecto da vida humana está vinculada a valores, 
avaliações e validações. As orientações e as relações de valor saturam as 
nossas experiências e práticas de vida das mais ínfimas microestruturas 
estabelecidas do sentimento, do pensamento e do comportamento às mais 
amplas macroestruturas estabelecidas das organizações e instituições. A 
história das culturas e das formações sociais é ininteligível fora do âmbito da 
relação com uma história de orientações de valor, ideais de valor, bons 



 

 

85

valores, respostas em termos de valor e juízos de valor, bem como de suas 
objetivações, de sua interação e de suas transformações (FEKETE, 1988, p.i 
apud CONNOR, 1992, p. 17). 

Ora, basta pensarmos nos estudos culturais para percebemos nosso inevitável 

enredamento no “jogo do valor”. Ao se preocupar como as obras literárias “incorporam” uma 

visão de mundo ou oferecem a possibilidade de se compreender questões de poder envolvidas 

nas relações sociais (seja no que diz respeito ao feminismo, às minorias, etc.), os estudos 

culturais resvalam em outros tipos de valoração e julgamento de valor. Se agora o cânone 

literário tradicional é problematizado por conter valores absolutos, os “novos cânones” feitos 

a partir das vozes silenciadas e excluídas não se evadam igualmente deste problema, embora 

tentem escapar do estabelecimento de um valor absoluto, não deixam de defender um valor 

mesmo considerado relativo: “Um período em que os valores se vêem sujeitos a um profundo 

questionamento é, igual e correlativamente, um período de uma energética formação de 

valores” (CONNOR, 1992, p. 24). 

Se “todo aspecto da vida humana está vinculada a valores, avaliações e validações”, 

com a literatura não é diferente. Apontar para o viés hegemônico e hierarquizado por trás do 

“gosto estético” ou de qualquer juízo de valor e valoração que se faça aos aspectos estético-

literários de uma obra, não invalida a existência de tais aspectos. Outros parâmetros estético-

literários surgem e com eles novas formas de julgamento de valor e valoração. O problema 

não está simplesmente em verificarmos quais julgamentos estéticos, de valor, etc., nunca 

deixaram de existir. A questão é mais complexa. A tentativa de evitar valorações e julgamento 

de valor tem o intuito de escapar de uma concepção elitista/hegemônica de valor e valoração. 

Ora, ao defendermos a obra da escritora A como melhor que a obra da escritora B, por 

mostrar certos aspectos estético-literários que acreditamos serem necessários para que uma 

obra seja tida como literária, por exemplo, não significa necessariamente que queremos 

“impor” tais aspectos como universais a serem respeitados e seguidos. Hierarquização de 



 

 

86

valores não significa sempre imposição de valores. Longe de ser resolvida, a questão do valor 

e da valoração na literatura se encontra como um campo aberto para discussão e reflexão.  

Apontar para a função ideológica por trás do “gosto estético” ou dos aspectos estético-

literários de uma obra texto e sua consequente desvalorização pode produzir outro problema: 

as relações intrínsecas do texto literário são substituídas pelas relações extrínsecas. A 

literatura diz mais sobre o mundo empírico do que a seu próprio mundo ficcional, uma prática 

discursiva entre outras, a literatura parece ter perdido qualquer especificidade ou 

singularidade. A própria irrealidade da literatura, no sentido de ser como se fosse um mundo, 

é obnubilada pelo tipo de contextualização que sofre. Acreditamos que se voltarmos 

igualmente o nosso olhar para as relações intrínsecas do texto literário, no intuito de observar 

como se estrutura a ficcionalidade da literatura, talvez possamos compreender a sua 

especificidade e assim relevar a importância de considerarmos o aspecto estético-literário de 

uma obra em uma análise cultural.  

No trabalho intitulado Literatura e cultura no contexto global7, Andreas Huyssen 

alega que a globalização mudará o campo dos estudos culturais e literários de modo que um 

retorno à discussão acerca do modelo de arte erudita e popular, isto é, do valor estético e 

percepção estética, pode servir como um molde para olharmos de maneira comparativa para 

fenômenos de globalização cultural. Salvaguardados os objetivos de Huyssen, o que nos 

interessa em seu artigo é justamente a importância dada pelo autor ao valor estético e a 

percepção estética dentro dos estudos culturais. 

Em seu trabalho, Huyssen (2002) sugere uma volta ao modelo de estudos culturais e 

literários que pode servir como molde para analisar a dimensão cultural da globalização: o 

modelo de arte erudita e popular ou cultura de massa e de elite.  Ele salienta que a relação 

entre o erudito e o popular assume diferentes formas em diversas épocas e em diferentes 
                                                 
7 Em um artigo intitulado Literatura, estética e globalização (2007), trabalhamos justamente com esse texto de 
Huyssen, assim algumas idéias desenvolvidas neste artigo estarão sendo utilizados na presente tese. 



 

 

87

lugares, e que como “dicotomia rígida” a separação entre o erudito e o popular refletia não 

apenas uma visão política e social do mundo, como também estava relacionada com critérios 

de julgamento e qualidade estética. O crítico argumenta que “a insistência no valor estético e 

as complexidades de representação na produção cultural” podem não ser ligadas a um 

“elitismo socialmente codificado” (2002, p. 24). Em suma, é preciso olhar o binário erudito-

popular sob um novo ponto de vista. Dentre as razões que Huyssen aponta para o retorno da 

problemática erudito-popular, destacamos uma: para ele, a volta de tal discussão pode servir 

para reinscrevermos a questão de valor estético e forma no debate contemporâneo e para 

repensarmos a relação entre o estético e o político para a nossa época. É este último aspecto 

que nos interessa.  

Edward Said sugere que devemos ler: 

os grandes textos canônicos, e talvez também todo o arquivo da cultura 
européia e americana pré-moderna, esforçando-nos por extrair, estender e 
dar voz ao que está calado, ou marginalmente presente ou ideologicamente 
representado [...] em tais obras. [...] Ao ler um texto, devemos abri-lo tanto 
para o que está contido nele quanto para o que foi excluído pelo autor. Cada 
obra cultural é a visão de um momento, e devemos justapor essa visão às 
várias revisões que depois ela gerou [...] (1995, p. 104).  

 
Ora, a análise que Said propõe dos textos literários tem como objetivo colocar em 

evidência o que Raymond Williams chamou de “estruturas de sentimentos”, que corroboram 

ou dão sustento a uma determinada realidade social dominante. É o que Said chama 

igualmente de “estrutura de atitudes e referências”. Podemos entrever nas palavras de Said a 

consideração da literatura como “transparência” de uma realidade social, as “estruturas de 

atitudes e referências” ligam diretamente a obra literária ao contexto extratextual. A citação 

acima, diríamos, representaria bem os objetivos dos estudos culturais ao se debruçarem na 

literatura. Said resume a leitura do texto literário nas relações extrínsecas da obra. Há, 

entretanto, um dado importante na fala do autor: ao tentar “extrair” o que fora excluído pelo 

autor ou dar voz ao que foi calado, uma “outra realidade” é procurada no texto literário. Uma 

perspectivação da “verdade” então acontece, abre-se a possibilidade de produção de outras 



 

 

88

verdades. A citação indiretamente explicita o próprio processo da mímesis, é evidenciada a 

singularidade da literatura.  

As “estruturas de atitudes e referências” de Said ou as “estruturas de sentimentos” de 

Williams nada mais são que a semelhança operadora da mímesis da representação, são os 

parâmetros culturais que servem como cena orientadora para compreendermos a cena segunda 

na obra. A diferença está no fato de que para Said tais “estruturas de atitudes e referências” 

parecem estar incorporadas ao texto como uma simples transposição do mundo extratextual 

para o mundo ficcional, basta então “identificá-las” ou “reconhecê-las”. Vistas pelo ângulo da 

mímesis, tais estruturas não são simplesmente transpostas ao texto, os elementos selecionados 

da realidade extratextual deslocados do seu contexto original perdem a relação semântica que 

possuíam com os sistemas de onde foram retirados e são inseridos em outro contexto, o 

contexto ficcional da obra. Se devemos ler os textos canônicos “esforçando-nos por extrair” 

aquilo que não só se encontra no texto, mas igualmente o que foi excluído pelo autor, fica 

evidente como as “estruturas de atitudes e referências” tornam-se balizas para a compreensão 

da realidade ficcional, neste caso, uma diferença surge, é produzida a configuração de uma 

“outra realidade” — mímesis da produção. A “outra realidade” é produzida no momento em 

que o que foi calado e excluído do texto torna-se explícito, tal explicitação não tem ligação 

com um campo referencial extratextual, mas com o próprio mundo ficcional. É possível 

entendermos melhor porque a mímesis da produção opera um “alargamento do real”, porque 

ela explicita o que estava oculto e silenciado, ela permite a possibilidade de elaborarmos 

outros sentidos, outras verdades que antes não havíamos vivenciado e tematizado.  

 O jogo entre semelhança e diferença que constituem respectivamente a mímesis da 

representação e mímesis da produção não só elucida a relação do texto literário com o 



 

 

89

contexto extratextual como torna evidente o próprio caráter constitutivo8 da literatura. Tal 

característica da literatura a torna singular. Ao falarmos que os estudos culturais precisam 

levar em consideração o caráter estético-literário de uma obra, estamos pensando no aspecto 

singular e constitutivo da literatura. Mas por quê? 

Segundo Paviani, “as qualidades sociais de uma obra9 precisam das qualidades 

estéticas para adquirirem força expressiva” (2003, p. 29). Consideramos as “qualidades 

estéticas” como advindas da relação que se estabelece entre semelhança e diferença na 

mímesis. A “qualidade estética” é um produto das relações que estabelecemos entre os 

sistemas de representação social que possuímos com as referências constituídas na obra. Em 

termos simples, se uma qualidade estética está relacionada ao aspecto estético-literário de uma 

obra, tal aspecto para provocar “força expressiva” não precisa ter como fundamento a não 

familiaridade ou “estranhamento”. O estranhamento  

supõe o mundo tematizado em termos de percepção. É neste que os 
fenômenos se apresentam como familiares, tendencialmente automatizados 
ou não familiares, potencialmente estranhos. Por isso, como Chklovski já 
afirmava, o texto, valorizado por sua capacidade de desvio, não será para 
sempre valorizável: sua própria adoção pelos epígonos tenderá a converter 
seus procedimentos favoritos em produtos automatizados (COSTA LIMA, 
2007, p. 807). 

 
O aspecto estético-literário não se reduz simplesmente a uma quebra de expectativas e 

não diz respeito necessariamente ao elemento “formal” de um texto literário, por envolver a 

mímesis, o caráter estético-literário da obra é resultado do processo pelo qual o imaginário 

organiza o mundo ficcional. Visto que a mímesis  

[...] não considera o mundo em termos perceptivos, mas o organiza em 
termos do imaginário. Assim sucede mesmo porque sua produção não se 
esgota no verbal em que venha a se realizar [...] Como a atualização do 
imaginário pelo receptor suplementa a atualização do imaginário autoral, é 
indispensável que um e outro encarem o discurso literário como feito a partir 
da “néantisation du monde” (Sartre), como suspensão das convenções que 
governam a “província finita” (Schütz) do real cotidiano e assim o recebam 
como irrealização a ser de novo realizada [...] Por conseguinte, não é 

                                                 
8 Ver Capítulo I, a relação da mímesis com o caráter ficcional da literatura desenvolvida por Iser. 
9 Paviani refere-se à obra de arte em geral.  



 

 

90

indispensável que a obra utilize uma linguagem que, do ponto de vista 
estritamente verbal, seja antitética a seu uso corrente. O imaginário não 
necessita obrigatoriamente do desvio, do estranhamento, para que só então 
seja ativado (COSTA LIMA, 2007, p. 807, grifo do autor). 
 

Ora, a mímesis não considera o mundo em termos perceptivos porque nela o que 

importa não é desautomatização do familiar, e sim possibilitar a existência do que antes não 

existia. O discurso literário é “irrealização” por não ser correspondência de um dado prévio ao 

texto, suspender as “convenções” do mundo empírico significa compreendê-las como 

parâmetros que agora servem para a “realização” ou estruturação de outra realidade 

configurada no texto e a qual o imaginário dará uma forma. Por isso, ele não precisa do 

estranhamento para ser ativado.  

Em suma, se os estudos culturais centram seu foco nas relações extrínsecas da 

literatura, não percebem que inevitavelmente tais relações estão vinculadas ao próprio aspecto 

estético-literário da obra. Suplementamos: por não problematizarem adequadamente a relação 

entre mundo ficcional e mundo empírico, os estudos culturais compreendem a literatura como 

“denúncia” ou “transparência” de lutas sociais vivenciadas na realidade prévia ao texto. Não 

se atentam para o fato de que não há uma visão de mundo incorporado diretamente no texto, 

mas a criação de novas visões de mundo.  

Estamos pensando o caráter estético-literário de uma obra literária em termos de 

mímesis, tal pensamento será melhor compreendido no próximo capítulo ao iniciarmos a 

análise de trechos do romance Balada da infância perdida. 



CAPÍTULO III 
 

 

No site oficial do escritor Antônio Torres, Balada da infância perdida (BIP34) é visto 

como um romance que “recupera a história de uma geração”. Freire35 (1995), de modo 

semelhante, considera que a obra apresenta uma “abordagem direta de fatos históricos e 

sociais” do Brasil. Em ambas as posturas, a relação entre mundo ficcional e mundo 

extratextual não é problematizada em BIP. A obra nada mais é do que o “retrato” de uma 

época.    

Ora, se consideramos que o caráter constitutivo da literatura está vinculado à mímesis, 

não podemos considerar os “fragmentos identificáveis da realidade” como referências em si 

mesmos. Deslocados do campo referencial primeiro, tais fragmentos perdem a força 

semântica que possuíam no contexto original e ao serem recolocados em outro contexto 

passam a estabelecer novas relações com a realidade ficcional da obra. Em BIP, os 

“fragmentos” dos fatos históricos e sociais do país não funcionam como documento fidedigno 

de determinado período da história do Brasil. 

 Se para Candido (2000) o fator social (aspectos da realidade extratextual) importa 

como elemento externo36 que passa a desempenhar um papel na constituição da estrutura de 

uma obra, se o externo torna-se interno, veremos que o externo menos que constituir uma 

função na constituição da estrutura de um texto literário diz respeito a um parâmetro pelo qual 

a realidade ficcional pode ser compreendida. 

                                                 
34 As referências ao romance serão daqui por diante feitas de modo abreviado. 
35 Ver Introdução. 
36 Ver Introdução. 
 



 

 

92

À medida que explicarmos como na obra a referência a elementos preexistentes ao 

texto ficcional auxilia na compreensão de um mundo ficcional, tornaremos evidente a razão 

pela qual a literatura não “recupera” e “aborda” uma realidade prévia a ela. 

Será então fundamental lançar mão da mímesis da representação e mímesis da 

produção para alcançarmos os objetivos que nos propomos neste capítulo. Não apenas por 

considerarmos que a relação entre realidade e ficção pode ser explicada e entendida pela 

mímesis, como igualmente considerarmos o caráter estético-literário no romance o resultado 

do entrelaçamento e cotejo das mímesis acima referidas. Acreditamos que qualquer análise 

cultural ou temática de textos literários envolve necessariamente uma análise estético-literária.  

 

 

1 Tempo fragmentado: experiências revisitadas  

 

BIP inicia com um fato inusitado, fantástico: um homem bêbado, o narrador-

personagem, sem conseguir dormir, vê na parede de seu quarto um desfile de caixõezinhos 

azuis. Não sendo uma alucinação fortuita, o cortejo fúnebre será a caminhada através do 

tempo de sua trajetória de vida. Fatos passados são rememorados a par de acontecimentos 

presentes. A lembrança de cenas passadas não se faz somente pelo simples “relembrar”, em 

flashback o passado é igualmente revisitado. 

 A cronologia temporal em BIP não segue uma linearidade, as idas e vindas no tempo 

desnorteiam o leitor que precisa acurar sua atenção às mudanças temporais a fim de construir 

a unidade temporal do romance e estabelecer a ordem correta dos acontecimentos.  

O desnorteamento do leitor não acontece por acaso, acompanhando o próprio 

desnorteamento do narrador-personagem frente a um cortejo fúnebre que o lança a rememorar 

fatos de sua trajetória de vida, o leitor é envolvido no relato temporal do narrador-

personagem. É interessante notarmos que o desnorteamento temporal abrange e está 



 

 

93

imbricado no próprio desnorteamento e desilusão do narrador-personagem diante de sua vida. 

As mudanças temporais não indicam ou situam apenas o leitor e o próprio narrador-

personagem em determinado tempo e cena passada ou presente, elas também explicitam na 

forma como estão estruturadas o próprio desencantamento do narrador-personagem diante da 

realidade vivida. Podemos adiantar que as experiências temporais vividas pelo narrador-

personagem estão imbricamente relacionadas com o seu relato ou a sua narração.  

Boi, boi, boi 
boi da cara preta, 
pega esse menino 
que tem medo de 
careta. 

 
Cantiga de ninar. É tudo o que eu queria ouvir agora. 

Dorme, menino, 
que é noite e teu pai 
já vem... 

 
O meu pai não veio e não virá jamais. Odeia todas as cidades, sem 

distinção de tamanho, situação geográfica, renda per capita ou densidade 
populacional. Diz que são invenções do diabo. Elas roubaram todos os seus 
filhos. 

Claro que ele não é um homem deste mundo. Nem deste tempo. 
Preferiu a solidão da caatinga ao amontoado da construção civil37 

 (TORRES, 1999, p. 7) 
 

BIP é aberto aos leitores com uma canção de ninar. A música, lembrança do passado, é 

a busca pelo acalanto do pai, a segurança de um mundo deixado para trás. Ficamos sabendo 

que o narrador-personagem é um migrante nordestino que, ao contrário do pai, preferiu o 

“amontoado da construção civil” a “solidão da caatinga”. A canção de ninar traz de volta a 

lembrança de cenas do passado, de um passado aconchegante em que se poderia dormir com 

tranquilidade. O narrador-personagem rememora um determinado pôr-do-sol, no fim de mais 

uma jornada de trabalho, seu pai e outros trabalhadores conversam entre si, mas a conversa 

soa para o pequenino narrador-personagem como uma canção de ninar:  

Meu pai acendeu o seu cigarro. Parecia um homem feliz. Aquele que ia ser 
um ano de panela cheia. E não era necessário ter lido Confúcio ou qualquer 

                                                 
37 Será conservada nas citações do romance a formatação dada ao texto no original. 



 

 

94

outro chinês para saber que a alegria vinha da barriga. O que meu pai e o os 
outros trabalhadores conversavam naquele bendito pôr-do-sol? Lembrar isso 
agora seria exigir demais de uma memória encharcada de álcool e carcomida 
pela insensatez. Resta a recordação de uma espécie de burburinho, uma certa 
harmonia, um longínquo som de vozes de homens cansados — o meio-tom 
de uma brisa naquele distante entardecer. Talvez uma cantiga de ninar, leve 
e terna como o vento a caminho da noite. Uma aragem tranqüilizadora: tudo 
estava nos conformes. E essas vozes e esse vento me embalaram sobre a 
montanha de feijão. E depois continuei dormindo enganchado no cangote do 
meu pai e atracado em seu chapéu, enquanto ele caminhava à luz da lua, me 
levando pra casa, me carregando para os sonhos. 

(TORRES, 1999, p. 8). 
 
Para uma memória “encharcada de álcool e carcomida pela insensatez”, a lembrança 

de uma cena da infância embalada por vozes que faziam adormecer era a rememoração da 

paz, da tranquilidade de um sono perfeito, ou melhor, de uma vida inocente, perdida. 

Percebemos que a partir de uma experiência temporal presente é rememorada uma 

experiência temporal passada. A ponte de um tempo a outro é feita pelo que está ausente na 

atualidade: a paz e a tranquilidade.  Dormir então seria impossível, e mesmo o pai esquecido 

em um lugar distante estaria tendo o sono mais acalentador:   

[...] O velho: só e esquecido no silêncio de uma tapera, num pé de 
grota sem futuro. Mesmo assim. Assim mesmo ele ainda sonha um sonho 
temperado com um cheirinho bom de alecrim, enquanto eu, recendendo a 
álcool por todos os poros, me debato na cama, contando caixõezinhos azuis. 
Sem pai nem mãe que me cantem uma cantiga de ninar. 

O acalanto que ouço agora é outro. 
Ganidos e uivos lancinantes, circunvoluções de helicópteros e gritos 

e pânico e o horror debaixo de uma tremenda fuzilaria no morro bem ao pé 
da minha cama. 

E papai jamais virá para me engachar em seu cangote e me carregar 
por aí até que eu adormeça. 

E mamãe já morreu, eu já disse. Velha ingrata. 
É a guerra: onde filho chora e o pai não vê. 
E eu sei que é assim, porque quase todas as noites eu vejo uma 

guerra, na televisão. 
Tem os mesmo helicópteros, os mesmo tiroteios, o mesmo corre-

corre, a mesma gritaria. O mesmo chororô. 
A gente assiste da poltrona, com um copo numa mão e um cigarro na 

outra. 
Depois aperta o botão de desligar e vai dormir, ai, que bom, dormir, 

não me lembre uma coisa tão boa assim. DORMIR. 
(TORRES, 1999, p. 9). 

 
Não é sem motivos que o narrador-personagem rememora uma cena do passado onde 

a tranquilidade e a segurança de uma infância protegida pelo cuidado paternal não podem ser 



 

 

95

vivenciadas no presente. Residindo próximo a um morro, o barulho de uma “guerra”, mais 

uma entre outras que assiste em seu dia-a-dia no Rio de Janeiro, denuncia a perturbadora 

realidade vivenciada pelo narrador-personagem. Com um copo [de bebida] na mão e um 

cigarro na outra, a atitude é de “acomodação”. Resta somente a lembrança de uma canção de 

ninar, cantada por uma voz familiar na tentativa de fazê-lo adormecer. 

Não é apenas, entretanto, a “guerra” que presencia todos os dias a justificativa para o 

seu estado de espírito. Ao relembrar no Capítulo II os motivos que o levaram a beber tanto 

naquela noite, ficamos sabendo da desilusão e descontentamento perante sua vida:  

E pensava mais que só queria tomar um sossegado, para deixar o 
trânsito escoar e assentar as idéias, a gente morre um pouco todos os dias, no 
final de cada expediente, você precisa beber alguma coisa urgentemente para 
sentir que está vivo, é preciso sentir isso na própria pele, no arrepio 
provocado pela primeira dose, a bater no sangue como uma injeção, ao 
mesmo tempo amortecedora e revigorante, embriagai-vos, já dizia o poeta 
Baudelaire, “de vinho, de poesia ou de virtude”, mas com esse calorão 
fodido vinho nem pensar, ou é chope, ou caipirinha, ou um uísque entupido 
de gelo, se o bolso permite, mas a poesia e a virtude jamais curarão ressaca 
alguma, bebamos à postergação da agonia das obrigações do dia seguinte ou 
à morte lenta, o que vem a dar no mesmo [...] eu estava pensando era no meu 
trabalho, em algo ouvido pelos corredores da empresa sobre renovação de 
quadros, a diretoria parece que não anda muito satisfeita com o desempenho 
da equipe, está falando na necessidade de sangue novo, gente com mais 
garra, mais brilho, gana, tesão, numa palavra: gente com mais AMBIÇÃO, 
estou avançando perigosamente pelos degraus dos quarenta, já perdi a 
vontade de vencer na vida, que dia mesmo é que vou dançar? 

(TORRES, 1999, p. 24). 
 
Ao ser convidado por um amigo para ir a uma festa de despedida na casa de um 

cônsul, que tinha sido transferido para outro país, o narrador-personagem explicitamente vê 

no convite uma oportunidade para beber “sossegado” e assim sentir algum frescor de vida. 

Recorrendo ao poeta Baudelaire, o narrador-personagem se embriaga para postergar a “agonia 

das obrigações do dia seguinte” ou da “morte lenta”. Mas se para o poeta era preciso estar 

sempre embriagado fosse de vinho, de poesia ou de virtude a fim de não se tornar um escravo 

martirizado do tempo, o narrador-personagem encontra na bebida o alívio ou fuga 

momentânea de uma realidade sufocante. Nem poesia, nem virtude aliviariam o peso do 

tempo presente, da morte lenta cotidiana, pois a sua ebriedade o lançou na rememoração de 



 

 

96

tempos passados e na compreensão do tempo presente. O narrador-personagem não tem mais 

ambição de vencer na vida, nem ambição pela vida.  

Nos trechos citados do romance, entre presente e passado se faz uma ponte de ligação 

a partir do que está ausente em determinado período de tempo: no passado existe a 

tranquilidade, a segurança de um mundo perdido; no presente, existe perturbação, 

insegurança. Se a canção de ninar traz à tona uma cena passada, é porque no presente a 

ausência da tranquilidade e segurança estão ausentes. As voltas e idas no tempo não são feitas 

de modo aleatório ou sem sentido.  

A parentada toda está chegando.  
É uma tropa, uma multidão, um rebanho. 
Um cortejo e tanto 
 
Meu pai não me socorrerá jamais. 

(TORRES, 1999, p. 12). 
 
Se o cortejo fúnebre levará o narrador-personagem à rememoração de acontecimentos 

passados em diálogo com o presente, a rememoração será feita com a presença de alguns 

familiares. Ora, linhas atrás foi dito que as mudanças temporais não indicam ou situam apenas 

o leitor e o próprio narrador-personagem em determinado tempo e cena passada ou presente, 

mas explicitam no modo como estão estruturados o próprio desencantamento e desilusão do 

narrador-personagem com sua vida. Desilusão e desencantamento que igualmente serão 

abordados com a presença da “parentada”. 

Que os anjos são leves, eu já sabia. Que os pecadores são pesados, 
também. Que os mortos não aceitam ordens dos vivos, eu já desconfiava. 
Mas que possam gerar um foco de resistência, isso acabo de descobrir agora. 
O caixão preto ficou. 

O pesado esquife acaba de se instalar bem no centro da minha 
parede. 

(TORRES, 1999, p. 56). 
 
Como não se bastassem os caixõezinhos azuis, um caixão preto se coloca no centro da 

parede do quarto do narrador-personagem. Indagando de quem seria o corpo repousando 

dentro do caixão, ele levanta uma primeira hipótese: sua mãe.  



 

 

97

[...]  
— Mas o que foi que eu fiz de errado? 
(Tenho que acrescentar: — Não me bata, não. Juro que eu não fiz nada.) 
— Se assunte. Me respeite. Cadê a benção? 
— A benção, mãezinha. 
Assim, sim: tudo como dantes. 
— Como vão as coisas? O que a senhora conta de novo? 
— Eu é que pergunto. O que você me conta? 
— De novo mesmo só uma má notícia. Zé da Botica morreu  

(TORRES, 1999, p. 61). 
 

De fato, eis que surge sua mãe e com ela a lembrança de acontecimentos passados e a 

revelação de acontecimentos presentes. Ora, a mãe do narrador-personagem pede para ser 

atualizada, e por meio da morte de um conhecido o narrador-personagem “atualiza” sua vida 

para a mãe. 

Zé da Botica, o farmacêutico que exercia às vezes a função de “médico”, na noite em 

que a mãe do narrador-personagem entrara em trabalho de parto, não conseguiu chegar a 

tempo para realizar o nascimento do bebê. A criança nasceu, mas a mãe morreu de parto 

complicado. Zé da Botica foi considerado o culpado, a mãe do narrador-personagem trata de 

desfazer o mal entendido. 

[...] 
— Era o povo que falava o diabo dele, mãe. Eu era menino mas me 

lembro muito bem. Diziam: — Sujeito desgraçado. Metido a médico mas 
não passa de um carniceiro. 

— Era isso o que comentavam, era? Pois eu lhe conto. Minha agonia 
começou no meio da noite e você sabe como as nossas noites eram 
compridas. O seu pai me dava um chá atrás do outro e nada. Aí ele correu 
pro pasto e montou num jumento mais ruim de sela do que a necessidade. A 
gente morava um bocado longe da rua, se lembra? [...] enquanto eu me 
atolava nas minhas dores, o seu pai esporava o jumento e a rua ia ficando 
cada vez mais longe. — Acorda, Zé. Corre, Zé. Arranjem aí uma montaria 
pro Zé. Depressa, pelo amor de Deus — e eu me indo. Se não deu tempo 
nem pra eu dar uma última bênção pra você e pros seus irmãos, como é que 
o pobre do farmacêutico podia ter chegado a tempo de me salvar? Zé da 
Botica não teve culpa de nada. 

 (TORRES, 1999, p. 62). 
 
Rememorando o dia do parto, a mãe do narrador-personagem esclarece para o filho o 

que realmente tinha acontecido naquela noite. Temos o próprio relato da mãe a respeito da 



 

 

98

noite fatídica. Volta-se ao passado pela lembrança dela, mas o relato da mãe é suplementado 

pelo relato do próprio filho: 

Eu me lembro daquela noite. Ninguém conseguia dormir. Eu tinha 
dez anos e, como sempre, estava aninhado numa rede, entre um magote de 
meninos. Era sempre assim. Quando o nosso pai entrava no quarto com a 
parteira, a miudagem, nos aboletávamos em expectativa e silêncio, como nos 
dias de tempestade, que exigiam todo o respeito do mundo ao Deus-
Relâmpago e a Nosso Senhor-Trovão. [...] Só quando o nosso pai atravessara 
a sala em direção ao terreiro, com uma dúzia de foguetes na mão, com os 
quais anunciaria ao mundo a chegada de mais um (mais um da família), é 
que voltávamos a ser meninos, reanimados pelo choro do recém-chegado 
[...] Mas naquela noite a parteira não deu conta do recado [...] e Zé da 
Botica, o farmacêutico, chamado às pressas, não chegou a tempo. Naquela 
noite não teve foguetes. Teve choro. E de manhãzinha a casa se encheu de 
flores, que não cheiravam como as flores, mas como a morte [...] Meu pai 
disse: — Desta vez Nossa Senhora do Bom Parto não lhe deu uma boa hora. 
Deus quis assim. Se conformem. Fechou a cara, não chorou, e não disse mais 
nada. 

(TORRES, 1999, p. 64). 
 
Ora, um fato do passado é relatado sob dois pontos de vista — da mãe e do filho, uma 

mesma experiência vivida é contada por perspectivas diferentes, e ambos os relatos são 

desencadeados pela aparição da mãe e pela morte de um conhecido. O caixão preto não traz 

apenas a mãe do narrador-personagem, mas a morte como centelha para a lembrança do 

passado e a denúncia do presente. Denúncia no sentido de que o narrador-personagem 

evidencia sua situação de vida.   

E ela tinha sempre alguma coisa muito boa para nos dar. Os doces 
mais incríveis. As canjicas mais fantásticas. Só coisas gostosas, que nos 
faziam lamber os beiços e pedir mais. 

E agora? Que tenho eu para lhe oferecer? Nem uma rede para ela 
balançar os seus pecados, enquanto esvoaçasse a sua velha alma, tão 
cansada, coitada. Afinal, agora eu vivo na mais bela cidade da América do 
Sul, quem sabe a cidade mais bonita de todas as Américas — e do mundo! 

(TORRES, 1999, p. 65). 
 
A lembrança da morte da mãe é igualmente a lembrança de uma experiência maternal 

prazerosa. No presente, entretanto, não há nada para oferecer a sua mãe, não há como retribuir 

as “coisas boas” que ela lhe proporcionou na infância:  

Se eu fosse um filho daqueles pra mãe nenhuma botar defeito, faria 
com que ela se ajoelhasse aos pés do Cristo Redentor, no pico do Corcovado. 
[...] Depois tem o Pão de Açúcar [...] de onde ela terá a prova definitiva de 



 

 

99

que, se Deus fez o mundo em sete dias, um deles foi dedicado inteirinho para 
fazer esta cidade. 

O difícil vai ser dizer a ela que não vou ter tempo de acompanhá-la 
nesta excursão maravilhosa. Pior: como explicar que até hoje não conheço 
nenhum desses lugares tão cantados em prosa, verso e cartão-postal? Aqui 
eu só trabalho, velha, laboro. 

(TORRES, 1999, p. 66). 
 

A atualização e denúncia do presente são feitas a partir do cotejo entre o passado e o 

presente. Uma experiência temporal passada explicita uma experiência temporal presente. O 

caixão preto traz a mãe do narrador-personagem que relembra a noite de sua morte, o 

narrador-personagem igualmente rememora a noite do parto e, tomado por lembranças da 

mãe, denuncia o seu presente laborioso.   

A aparição da mãe não faz o narrador-personagem relembrar somente o dia da morte 

dela, ele também conta uma visita que fizera a seu pai.  

[...] Eu o visitei um dia (e isso faz muito tempo), levando os meus 
filhos para conhecê-los. Encontrei-o escondido num casebre miserável, na 
boca de uma tapera. O que vi: um velho, um cavalo, um cachorro e uma 
garrafa de cachaça. E era tudo o que restava do meu mundo. [...] E este 
senhor, que um dia já foi meu pai, e que como tal eu tentava reconhecê-lo, 
agora me parecia apenas uma sombra do que já tinha sido, a começar pelo 
seu tamanho. [...]Não me refiro apenas ao varão que entregou ao mundo 
vinte e quatro filhos da sua lavra (vinte e quatro alegrias e três mortes, 
incluindo a sua, mamãe, vinte e quatro problemas, vinte e tanto servidores 
civis), mas ao homem que foi capaz de construir a sua própria casa, a casa 
onde nasci, com as suas próprias mãos. E era uma casa imensa, cheia de 
avarandados, janelas ensolaradas, paiol e despensa, um curral nas cercanias e 
uma casa de farinha como apêndice. O senhor de todos esses domínios 
estava só e longe de tudo — a casa, o curral, os filhos. Nada existindo mais, 
como se nada tivesse existindo antes. [...] Dali de cima, daquele pé de grota 
onde ele estava encravado, eu podia concluir sem medo de errar que nada foi 
o que eu acarinhava no reino da minha fantasia. [...] Não havia o que ver, 
nem o que dizer. Tudo estava longe, minúsculo e destruído. Ali só havia 
agora um velho e uma tapera, no longe-longe, muito além da minha própria 
lonjura. Adonde encontrar meu tempo? Num buraco perdido nos confins da 
vida a mais de dois mil quilômetros de distância, a  não sei quantos anos-luz 
de mim. E no entanto o homem — este velho mirrado e carcomido, este 
senhor que já tinha sido meu pai — ainda era capaz de me reconciliar com 
esse tempo, ao pegar três ramos de alecrim e botar cada um deles atrás de 
uma das orelhas de cada um dos meus filhos. Dizendo: 

— Isto é pra evitar o mau-olhado. É pra proteger vocês dos olhos 
ruins. Você são uns meninos muito bonitos. 

(TORRES, 1999, p. 67). 
 



 

 

100

O encontro com o pai foi a constatação de que a sua “casa” passada não mais existia e 

não tinha sido nada daquilo que ele imaginava ser. Um momento de reconciliação com um 

tempo passado pôde ter sido experimentando. A casa de origem não pode ser recuperada e 

está tão distante quanto a “própria lonjura” do narrador-personagem em relação a si mesmo. 

Ele, na verdade, parece estar distante de qualquer tempo: nem o tempo presente o agrada, nem 

o tempo passado agora rememorado pode trazer algum tipo de satisfação, por isso a pergunta: 

“Adonde encontrar meu tempo”? Podemos compreender as mudanças temporais, as idas e 

vindas no tempo, como a procura por um tempo que ofereça a traquilidade e a paz para um 

presente caótico. 

 A casa atual e o mundo presente não oferecem nenhum conforto ou esperança. Ao 

narrador-personagem resta apenas o trabalho cotidiano com direito a insatisfação e desilusão 

profissional: 

Então? Não vai querer saber em que trabalho e qual é a minha 
ocupação? Pertenço ao ramo dos negócios e dos negociantes. Faço parte do 
mundo fluído e sedutor do meu tempo. Sou aquele que chegou, pelo seu 
próprio esforço e mérito, a penetrar nos escaninhos de uma categoria 
profissional moderna e trepidante. Repito: por mérito e esforço. Mas 
acrescento, a bem da verdade: também por um empurrãozinho da sorte. 
Segure-se aí nas tábuas, mamãe, que eu vou contar o que é que realmente eu 
sou. Um ASPONE. Calma lá, não se aflija. Eu traduzo: AS — de Assessor. 
PO  — de Porra. NE  — de Nenhuma. Assessore de Porra Nenhuma. Uma 
função, apesar desse estranho nome, relativamente bem valorizada na praça. 
Para preencher o cargo, a pessoa tem que ser razoavelmente alfabetizada, 
precisa saber se vestir bem, ter muito jogo de cintura e mãos de pluma para 
acariciar sem deixar vestígios os sacos dos assessorados. Bom gosto é 
fundamental. Tanto na escolha da bebida quanto no uso correto do talher que 
acompanha cada prato. Um bom manual de citações, devidamente decorado, 
também é importante. A piada certa, a frase certa e — até! — o verso certo 
na hora certa são contribuições importantes ao desenvolvimento profissional 
da categoria. Tudo isso e mais um sorriso tipo ignorância satisfeita. E muita 
perspicácia, charme e vaselina. Ah, mãe, como a vaselina subiu de cotação. 
É hoje uma mercadoria muito disputada, pela excelência de suas qualidades: 
faz escorregar com brilho. Dito assim, apressadamente, tudo parece muito 
fácil. Mas não é. Há outros segredos que temos de descobrir pela vida afora. 
E o que é que a senhora pensa?  

(TORRES, 1999, p. 70).  
 
Colocando-se como um ASPONE, o narrador-personagem ironicamente torna 

evidente a maneira como não só percebe o seu trabalho cotidiano, como mais uma vez deixa 



 

 

101

clara a desilusão em que está imersa sua vida. É interessante notarmos que novamente a 

revelação de sua vida presente parte das lembranças do passado. Até a sua definição de 

ASPONE, o narrador-personagem antes rememora acontecimentos passados, a morte da mãe 

e o encontro com o pai. Passado e presente servem como ponte para apresentar o presente. 

Nesse jogo temporal, com as experiências temporais narradas, o mundo do narrador-

personagem é revelado.   

Para o filósofo Paul Ricouer o tempo da narrativa2 enxerta em sua configuração 

caracteres temporais da experiência humana, ele explica:  

[...] que existe entre a atividade de narrar uma história e o caráter temporal 
da experiência humana uma correlação que não é puramente acidental, mas 
apresenta uma forma de necessidade transcultural. Ou, em outras palavras: 
que o tempo torna-se tempo humano na medida em que é articulado de um 
modo narrativo, e que a narrativa atinge seu pleno significado quando se 
torna uma condição da existência temporal (RICOUER, 1994, p. 85). 

 
Contar, relatar, narrar, em suma, é reviver uma experiência anterior ou uma 

experiência temporal passada. Narrar uma história é estar envolvido com o tempo que se 

(re)atualiza, se (re)vive. Por isso, ao se narrar uma história não se pode desvincular o caráter 

temporal da experiência humana. Na narrativa de ficção, a atividade de narrar uma história 

está também relacionada com o caráter da experiência humana, mas a experiência temporal na 

obra de ficção é uma experiência fictícia do tempo, ou seja, é uma experiência proposta pelo 

mundo do texto. Há na narrativa de ficção uma refiguração do tempo.  

Nos trechos citados de BIP, o relato do narrador-personagem envolve narrar uma 

história em relação a uma experiência temporal. Mas as mudanças temporais, as idas e vindas 

no tempo, não acontecem aleatoriamente existe sempre entre o passado e o presente uma 

ponte: o que se tem ausente no presente (a paz, tranquilidade) está no passado; a ilusão da 

casa primeira do passado está na casa atual do presente. Em síntese, todas as experiências 

                                                 
2 Ricouer analisa tanto a composição da narrativa histórica quanto a da narrativa de ficção. É no diálogo e no 
entrecruzamento entre os dois tipos de narrativa que o filósofo defende a hipótese de que “o trabalho inerente ao 
ato de configuração da narrativa se encerra numa refiguração da experiência temporal” (1997, p. 7). 



 

 

102

temporais narradas estão configuradas de um modo não linear, precisamos então tentar 

construir a ordem linear dos acontecimentos e compreender em que ordem eles realmente 

acontecem e aconteceram e, por fim, entender o seu significado. A experiência fictícia do 

tempo em BIP apresenta uma configuração singular. 

Ao tentar dar uma ordem e sentido a “desordem” cronológica do romance e 

igualmente estabelecer o sentido entre as passagens de um tempo a outro, somos levados a 

lançar mão dos parâmetros culturais que possuímos para compreender o mundo da obra. É 

preciso confrontar nosso estoque prévio de expectativas com a realidade ficcional que se 

configura em BIP.  

Podemos perceber um primeiro passo para o entendimento do tempo e das 

experiências temporais no romance. Não encontrando nenhuma correspondência de um tempo 

linear em BIP, somos levados a dar forma e ordem a um tempo fragmentado no romance. 

Partimos de uma semelhança, parâmetro cultural linear do tempo, para compreender a cena 

segunda particularizada na obra. A não correspondência a um esquema temporal já conhecido 

engendra a criação e a formação de outro quadro temporal caracterizado na obra. Abre-se a 

possibilidade de estruturação de diversas formas temporais e suas respectivas explicações. No 

nosso caso, observamos que a fragmentação do tempo não é aleatória, as idas e vindas do 

tempo estão relacionadas pelo o que no tempo passado ou no tempo presente está ausente: a 

paz, a tranquilidade e a satisfação com determinado modo de vida. Segundo Lafetá, em BIP 

O foco narrativo, centrado nas lembranças de um publicitário que acorda 
depois de bebedeira grande, é oscilante como a visão do homem 
ressaqueado: vai de recordação em recordação, tentando compor o quadro 
geral de memória da infância, mas sem fixar ou privilegiar incidente ou 
personagem decisivo. O resultado é a falta de aprofundamento do drama 
(2004, p.489). 

  
Ora, no romance as experiências temporais revividas ou rememoradas não são 

simplesmente uma tentativa de “compor o quadro geral de memória da infância”, não só 

porque os flashbacks e as recordações não se restringem à infância do narrador-personagem, 



 

 

103

mas pelo simples fato de que o tempo passado em cotejo com o tempo presente oferece ao 

narrador a compreensão de seu estado de ser no mundo: “Adonde encontrar meu tempo?”. O 

“personagem decisivo” de BIP é o próprio narrador-personagem, não se “fixar ou privilegiar” 

certo “incidente” não  resulta em uma “falta de aprofundamento do drama”. Pelo contrário, a 

complexidade ou a “profundidade” do drama está justamente no tempo fragmentado do 

romance. Se a primeira impressão que temos é que há uma confusão de “incidentes” sem que 

um seja o foco principal, deixamos de perceber que é a conjunção e intersecção de tais 

“incidentes” que darão ao texto uma unicidade temporal e semântica.  

A diferença de nossa leitura com a de Lafetá evidencia a possibilidade de 

organizarmos de modos diferentes as experiências temporais no romance e sua respectiva 

explicação. Lafetá, a partir dos seus quadros referenciais, organiza a fragmentação temporal 

do romance em outra ordem e dá a ela outro sentido. Podemos então notar o aspecto formal da 

mímesis da representação ao dizermos que primeiramente ela não possui nenhum conteúdo 

em si, porque a semelhança pode ser relacionada a qualquer sistema de representação social. 

Há ainda um diferencial importante a ser notado ao contrapormos nossa leitura com a de 

Lafetá. 

No momento em que conseguimos dar forma e sentido à fragmentação temporal do 

romance, uma “outra realidade” foi produzida:  

[...] o diferencial da mímesis da produção está na transformação das 
referências com que a obra é recebida em referências que nela mesma se 
constituem, transformação portanto efetuada pela própria linguagem, 
ajudada pela memória do leitor que a atualiza (COSTA LIMA, 2006, p. 
321).  
 

Ora, observamos que foi a partir de uma falta de correspondência com o que 

entendíamos por tempo linear que uma diferença foi produzida em BIP. A semelhança, os 

nossos parâmetros culturais, permitiu que recebêssemos a obra, contudo, a própria não 

identificação de nossos esquemas referenciais no romance serviu como cena orientadora para 

compreendermos e organizarmos o tempo fragmentado na obra em outra ordem 



 

 

104

representativa. Paralelamente à mímesis da representação, a mímesis da produção é um 

elemento formal: a diferença não é um conteúdo em si, mas permite a possibilidade que novos 

quadros representativos do tempo possam ser produzidos, experimentados e sua significação 

explicitada. 

A afirmação acima pode ser melhor compreendida ao lembrarmos que para Lafetá as 

recordações do narrador-personagem implicam uma “falta de aprofundamento do drama”, 

pois, para ele a “fixação” em um “incidente” ou “personagem decisivo” parece ser um fator  

necessário para que um “drama” ganhe “profundidade”.  Lafetá dá primazia à semelhança, ele 

procura em BIP uma correspondência com seus quadros referenciais. O autor não percebe que 

a falta de relação com seus parâmetros indica uma diferença que possibilita ler a “desordem” 

cronológica do tempo no romance por outra perspectiva.  

Ao explicarmos a ordem temporal em BIP e seu respectivo significado a partir da 

mímesis, tentamos tornar evidente não só a mímesis como elemento formal, mas igualmente 

ressaltá-la como operação intelectual: por ela foi possível compreendermos como uma nova 

ordem representativa do tempo e sua significação são formadas na obra. E o mais importante, 

pudemos observar que a fragmentação do tempo no romance não é fortuito, as experiências 

temporais passadas explicitam ou evidenciam a experiência temporal presente do narrador-

personagem: a falta de paz, tranquilidade e satisfação perante a vida.  

 

 

2 Intertextualidade: semelhança orientadora  

 

No trecho mais acima transcrito de BIP, o narrador-personagem faz referência ao um 

poema do poeta Charles Baudelaire. O poema, fragmento identificável da realidade, 

selecionado e retirado da literatura prévia ao texto passa a ter outro sentido no contexto de 

BIP, lembrando que “alusões e citações ganham nova dimensão tanto no que se refere ao seu 



 

 

105

contexto de origem quanto em relação ao novo contexto em que se inserem” (ISER, 1999c, p. 

69). Se no poema de Baudelaire a embriaguez era um modo de evitar ser um escravo 

martirizado do tempo, a embriaguez do narrador-personagem não significa nenhum alívio ou 

fuga da escravidão do tempo, mas é o próprio mergulho no tempo. Não é a ebriedade do 

narrador-personagem a centelha de suas idas e vindas no tempo? A referência às palavras do 

poeta, portanto, não pode ser entendida em seu sentido original. E, observemos, o poema não 

se encontra no romance de modo aleatório. Através do poema pudemos fazer uma relação 

entre o narrador-personagem e as experiências temporais vivenciadas por ele. 

Com igual efeito, a referência ao escritor norte-americano Scott Fitzgerald e ao seu 

romance O grande Gatsby não estão em BIP aleatoriamente.  

O mar como trajeto — é sempre mais bonito. Todos os caminhos 
levam ao Alto Leblon. Há mais luz na avenida Atlântica. Há muita luz na 
Vieira Souto. Como brilha Delfim Moreira. This is a beautiful Rio: sun, sex 
and sea. E uma noite cheia de estrelas. “Meu amigo” ia me dizendo que 
estava sozinho, “free, free, completamente free, e que agora não perdia uma 
festa. E quanto mais ele falava, mais eu era sacudido por uma lembrança 
maluca: uma frase lida há séculos num livro de um bêbado lendário, o finado 
Scott Fitzgerald, que falava desse “papo urbano e impopular”. 

(TORRES, 1999, p. 26). 
 

No caminho para a festa na casa do cônsul, o narrador-personagem é tomado pela 

lembrança de uma frase lida no romance de Scott Fitzgerald anos atrás. A “lembrança 

maluca” não surge à toa:  

[...] eu estava pensando enquanto me aproximava daquela janela 
panorâmica, aquela “vista de cinema”, num dos últimos andares de um dos 
últimos monumentos à construção civil erguidos sobre o Alto Leblon. [...] 
não deixei de pensar se aquele cônsul alguma outra vez teria uma segunda 
oportunidade de ter uma janela daquelas. “Pode-se ver muito melhor a vida 
observando-a de uma única janela”. Bateu Scott Fitzgerald de novo na minha 
testa. Sim era nela que eu estava pensando. E era a ressurreição dos meus 
anos vinte. Fitzgerald para mim combinava com a festa e, por uma razão 
perfeitamente explicável, ele combinava também com São Paulo, muito mais 
do que com o Rio de Janeiro, pelo simples motivo de que foi em São Paulo 
que o descobri, quando trabalhava num escritório instalado ao lado de uma 
mansão no elegante bairro de Pacaembu. Na hora do almoço, enquanto 
mordia um sanduíche, eu me afundava em suas páginas, prosseguindo na 
leitura pelo expediente adentro e, ao deixar o trabalho, no final da tarde, 
dava sempre uma penúltima olhada para a mansão do lado, morrendo de 
vontade de tocar em sua porta para saber se era ali que morava o Grande 



 

 

106

Gatsby. “Ele viera de longe, até aquele relvado azul, e seu sonho deve ter-lhe 
parecido tão próximo, que dificilmente poderia deixar de alcançá-lo. Não 
sabia que seu sonho já havia ficado para trás, perdido em algum lugar, na 
vasta obscuridade que se estendia para além da cidade, onde as escuras 
campinas da república se estendiam sobre a noite.”  

O cônsul não tinha um relvado azul. Mas em compensação tinha 
toda uma cidade reluzente a seus pés. Diante da sua janela “cinematográfica” 
ele podia de bom grado perder a respiração várias vezes por dia [...]  

“Gatsby acreditou na luz verde, no orgiástico futuro que, ano após 
ano, se afastava de nós. Esse futuro nos iludira, mas não importava: amanhã 
correremos mais depressa, estenderemos mais os braços... E, uma bela 
manhã... 

E assim prosseguimos, botes contra a corrente, impelidos 
incessantemente para o passado.” 

Dever ter sido por andar tão impelido pela leitura e pela curiosidade 
em saber se o Grande Gatsby morava ao lado que no fim do mês o escritório 
me despachou para o olho da rua. A alegação foi a de corte no orçamento, 
mas eu sabia, secretamente, que o motivo era mesmo a minha baixa 
produtividade. São Paulo não me chamava para as suas festas em nenhuma 
mansão do Pacaembu e ainda por cima me dava a sua primeira lição: ler 
durante o serviço dava bilhete azul.  

(TORRES, 1999, p. 26). 
 
O “Alto Leblon”, bairro nobre do Rio de Janeiro, relembra “Pacaembu”, bairro 

paulistano onde o narrador-personagem centraliza em uma mansão a curiosidade de suas 

leituras de O grande Gatsby. A trajetória até a festa é o caminho para a “ressurreição” dos 

“anos vinte” do narrador-personagem e o descobrimento de Fitzgerald.  

Um clássico da literatura norte-americana, O grande Gatsby, sucintamente, é a história 

do personagem Jay Gatsby, filho de lavradores, que consegue fortuna com o objetivo de ter de 

volta um amor do passado, Daisy. Gatsby compra uma mansão ao lado da casa dela e 

promove grandes festas com o intuito de que a amada possa aparecer. Amor, dinheiro, poder e 

ostentação são elementos-chave no romance e Gatsby é a figura representativa de uma época. 

Segundo Bruccoli, tornou-se comum considerar O grande Gatsby como “o grande romance 

norte-americano”, o romance é uma obra de ficção “com qualidades temáticas americanas 

definidoras” (1992, p.211). Gatsby seria o personagem norte-americano que se fez por si 

mesmo e acredita no Sonho Americano do sucesso.      

A festa na casa do Cônsul remete às festas na mansão do rico personagem Gatsby. 

Ambas as festas são interligadas pelo que em comum representam: riqueza, poder e 



 

 

107

ostentação. A procura do então jovem narrador-personagem por Gatsby na mansão ao lado de 

seu trabalho denuncia sua fixação pelo romance ou pelo estilo de vida representado na obra. O 

grande Gatsby fascina pelo que oferece de ilusão: “Como sublimação, a literatura parece 

oferecer ao menos uma satisfação momentânea por meio de suas formas de representação, 

capazes de evitar conflitos, adiando o real que substituem pelo irreal” (ISER, 1999, p.163). 

A leitura de um romance, O grande Gatsby, no contexto de outro romance, BIP, torna 

o adiamento da “realidade” do narrador-personagem mais complexo. Poderíamos pensar que a 

leitura do romance americano pelo narrador-personagem tenha o efeito de uma sublimação, 

porém, estamos falando do adiamento do “real” e sua substituição pelo “irreal” dentro de uma 

realidade ficcional. A sublimação não ocorre como se estivéssemos falando de um leitor 

empírico. É claro que podemos dizer que a leitura de O grande Gatsby oferecia uma 

“satisfação momentânea” ao narrador-personagem, por outro lado, o distanciamento dos 

conflitos, o adiamento do “real” torna-se paradoxal. Se no passado, quando jovem, o romance 

oferecia um distanciamento da “realidade” por ele vivenciada, na festa do cônsul, a lembrança 

do romance o aproxima da sua condição atual, o “real” menos se afasta do que se aproxima 

com a clareza de uma contestação: um “futuro orgiástico” está longe de ser uma realidade 

para o narrador-personagem. 

Ao relembrar o romance de Fitzgerald, o narrador-personagem cita alguns trechos da 

obra. Os trechos são da parte final do romance. Gatsby acreditava no Sonho Americano do 

sucesso, conseguira ter status, mas confundira o sonho com Daisy, ele acreditava poder tê-la 

novamente, ela não fica com ele, o sonho o traíra. O “futuro orgiástico”, o Sonho Americano 

do sucesso, era uma ilusão: Gatsby não conseguira ter sucesso com Daisy e sua vida de 

extravagância estava declinando. A ascensão e queda de Gatsby com o seu final trágico 

denunciam a ilusão do Sonho Americano do sucesso. Mas existe ainda uma esperança, mesmo 



 

 

108

remando “contra a corrente” e impelidos para o passado é possível acreditar no “futuro 

orgiástico”, bastaria correr mais rápido e estender mais os braços e “numa bela manhã...” 

Ora, se os trechos finais de O grande Gatsby suscitam a possibilidade de uma 

esperança, em BIP esta possibilidade é anulada. Para o narrador-personagem não existe a 

possibilidade de nenhum “futuro orgiástico”. 

O grande Gatsby e o poema de Baudelaire são elementos que pertencem à literatura 

prévia ao texto, todavia, observamos que eles não podem ser entendidos no contexto do 

romance BIP com a mesma carga semântica que possuíam no sistema de onde foram 

deslocados. Ambos apontam para uma característica peculiar do texto ficcional: a literatura 

nos permite manter certa distância dos próprios campos referências que utilizamos em nossa 

leitura. Em outras palavras, O grande Gatsby e o poema de Baudelaire tornam-se, usando as 

palavras de Iser (1996), “objetos de percepção”. Explicaremos com um exemplo: é como se 

em uma jarra cheia de bolas de gude pegássemos uma bola e a colocássemos dentro de outra 

jarra contendo pequenos quadrados de isopor. Incorporada a outro contexto, a bola de gude 

torna-se perceptível. Ao serem deslocados dos campos referenciais a que estavam ligados, o 

romance americano e o poema francês como “objetos de percepção” permitem-nos perceber o 

modo como eles são reorganizados no texto ficcional e paralelamente compreender o papel 

que assumem na obra. 

Se lembrarmos da fragmentação do tempo no romance, como abordado no tópico 

anterior, perceberemos que tanto O grande Gatsby como o poema de Baudelaire são cenas 

orientadoras que ajudam nosso entendimento da realidade ficcional em BIP. Do mesmo modo 

que nossos parâmetros culturais foram necessários para organizarmos e darmos sentido à falta 

de linearidade temporal na obra, o romance americano e o poema permitiram uma leitura 

diferenciada dos trechos destacados.  A intertextualidade, a recorrência a “alusões e citações” 



 

 

109

da literatura prévia ao texto pelo viés da mímesis configura-se na semelhança (quadro 

referencial) orientadora de nossa leitura.   

Nenhum elemento identificável da realidade extratextual em BIP, ou em qualquer 

texto ficcional, pode ser considerado em seu sentido primeiro. Não considerarmos o 

deslocamento semântico que sofrem ao serem inseridos em um contexto ficcional, é 

corroborar com ideia de que a literatura simplesmente repete o mundo exterior a ela, o caráter 

ficcional do texto, nesse sentido, é vinculado a uma semelhança reprodutora.  

Como veremos no próximo tópico, BIP não “recupera” a história de uma geração e 

muito menos “aborda” de modo direto um período histórico do Brasil. A “presença” de um 

momento histórico do país no romance não significa necessariamente a sua tematização 

documental. Por quê? Vejamos. 

 

 

3 Brasil que não é Brasil 

 

Em BIP, as experiências temporais passadas e presentes vivenciadas pelo narrador-

personagem explicitam não apenas seu estar no mundo como igualmente evidenciam uma 

critica ao contexto sociocultural no qual o narrador-personagem está inserido. A própria 

projeção de um cortejo fúnebre na parede do quarto do narrador-personagem já oferece 

indícios do que estamos ressaltando:  

E durma-se com um barulho desses. 
A princípio eram dezenas, que passaram às centenas e foram se 

multiplicando por milhões. 
Impossível contá-los. 
Tudo o que eu sei é que é um belíssimo desfile de caixõezinhos 

azuis, carregados por meninos e meninas de azul e branco, em intermináveis 
filas uniformizadas: até parece o Dia da Pátria. Uma festa. 

E um imenso alívio: cada caixãozinho é menos uma boca no mundo. 
Como bom cristão que cumpre o seu dever, eu os sigo. 
Ora pegando numa alça, ora na simples condição de acompanhante. 
De vez em quando tento identificar, no meio do cortejo azul, os 

meus dois irmãozinhos que choraram uma noite inteira até apagarem para 
sempre, como as cigarras, que cantam até pipocar. 



 

 

110

Procura inútil. 
Estes anjos são todos iguais e há muito já perderam as feições de 

seus rostos. 
(TORRES, 1999, p. 13). 

 
Se o cortejo poderia parecer o “Dia da Pátria”, a face patriótica do cortejo seria menos 

um festejo positivo do que a constatação de uma crítica. Animando o cortejo vem cantando 

Calunga, primo do narrador-personagem:  

Zombeteiro, indiferente a qualquer ai-jesus, o meu primo Calunga 
massacra um tambor e arrasta um coro esganiçado: 

 
Avante, camaradas, 
ao tremular do nosso 
perdão 

 
— Não é perdão, não, Calunga. É pendão. 
— Vê se não atrapalha. É tudo com ão. Eu quero rimar. 

 
Avante, sem receio 
que em todos nós  
a pátria confia 

 
— Esse menino é um artista. Puxou ao pai, que é muito bom de 

saxofone. 
— Tomara que ele não acabe tocando um copo de cachaça tão bem 

quanto o pai. 
 

Marchemos com galhardia, 
Avante! 

 
Agora é um caixão preto que está passando, logo atrás do cortejo 

azul. 
[...] 
— Calma aí, Calunga. Isto é um enterro, esqueceu? Você não está 

numa escola de samba, nem no Exército da Salvação. 
Calunga não escuta a bronca. Não ouve os sinos. Triunfante, ele 

ataca outro hino: 
Glória aos homens 
heróis desta pátria 
essa terra querida 
que é o nosso Brasil   

(TORRES, 1999, p. 13)  
 
Cantando o Hino da Salvação, o personagem Calunga acrescenta a cena do cortejo um 

caráter provocador não só em termos de escárnio, mas de uma crítica a própria cena que se 

desenvolve. Ora, os caixõezinhos azuis significam a morte de inocentes e a morte por descaso. 

O próprio narrador-personagem procura entre os caixõezinhos os dois irmãos que morreram 



 

 

111

em uma única noite. Sabemos não ter sido sua infância pautada em riqueza. Sua mãe tivera 

vinte e quatro filhos: “Um filho por ano e a roupa pra fazer, muita roupa pra lavar. Um por 

ano e o terreiro pra varrer e a casa pra arrumar e o feijão pra plantar [...] Um filho por ano e os 

anjinhos pra enterrar [...] (TORRES, 1999, p. 63); assim lembra o narrador-personagem a 

figura materna.  

Ao falarmos em morte por descaso, estamos pensando nas condições sociais em que 

viviam tais crianças, o descaso estaria relacionado à falta de interesse político (no contexto da 

realidade ficcional) em resolver a situação socioeconômica de famílias como a do narrador-

personagem. Evidentemente, neste momento, já cotejamos os quadro referenciais que 

possuímos a respeito da vida no sertão nordestino para compreender a cena na obra. É preciso 

observarmos que os parâmetros utilizados nos permitiram configurar o trecho acima sob outro  

ponto de vista.    

O Hino da Salvação cantado por Calunga não configura uma exaltação patriótica pelo 

país, o personagem não está em um desfile militar, e sim em um cortejo fúnebre. Se na letra 

original do hino com fé enfrenta-se qualquer desafio em defesa do país que confia em seus 

soldados, no cortejo o hino aponta para uma constatação: na pátria se morre em vão, os 

“soldados” estão em caixõezinhos azuis. Se o hino representa a bravura, a luta por uma pátria, 

o cortejo fúnebre é denúncia da falta de luta do país para com seus cidadãos. Hino e cortejo 

passam a ser apenas na aparência contraditórios. O país pelo qual se luta ou se tem apreço é o 

mesmo que fabrica anjos sem feição. Iniciando outro hino, a pergunta que se faz é: quem são 

os heróis? A terra é realmente querida? O cortejo fúnebre e os hinos colocam em suspensão e 

problematizam o sentimento patriótico pelo país, lembramos: do país ficcional de BIP. 

O Brasil do romance não pode ser confundido com o Brasil real, fora do texto. 

Evidentemente, como veremos mais adiante, a leitura de BIP oferece uma possibilidade de 



 

 

112

lermos o mundo extratextual de uma perspectiva diferente, porém, oferecer uma perspectiva é 

diferente de dizer que o romance “aborda” e espelha diretamente o mundo. 

[...] enfio a cabeça por baixo da cama, para me certificar se não há 
nenhuma autoridade, militar ou civil, de gravador em punho, registrando os 
acontecimentos. Ok, paranóia total. Essa nóia eu carrego comigo há muito 
tempo, vê se me entende. 

Nada a temer, porém. Pelo menos por enquanto não há nenhuma 
patente, fardada ou à paisana, nem em cima nem debaixo da minha cama. 
Devem estar dormindo no bem-bom de tão cantado berço esplêndido, 
enquanto eu não consigo pregar o olho e os meus vizinhos esperneiam, 
exigindo silêncio, ordem e respeito. Que se danem.  

(TORRES, 1999, p. 17).  
 
O trecho acima faz referência à ditadura militar vivenciada pelo narrador-personagem. 

A lembrança não surge fortuitamente. O cortejo fúnebre acompanhado pelo Hino da Salvação 

na voz de Calunga parece ser ouvido até pelos vizinhos. O narrador-personagem está inquieto 

fala para si mesmo e, por um momento, acorda sua esposa que pede silêncio. O barulho, a 

“desordem” é estabelecida. Como então não se lembrar de um período onde qualquer ameaça 

de tumulto era reprimida?  A desordem, entretanto, estabelecida pelo cortejo não se configura 

em ameaça: 

Portanto, deixai-me em total sossego com os meus caixõezinhos 
azuis. Essas alminhas inocentes são incapazes de fazer mal a ninguém. Estão 
apenas me fazendo uma visita, como direi, evocativa, algo assim para 
lembrar. Ora, ora, recordar é viver, [...]. 

(TORRES, 1999, p. 18). 
 
De fato, o cortejo fúnebre foi a centelha para que o narrador-personagem efetuasse a  

rememoração de acontecimentos passados. Mas a visita “evocativa” não se resume apenas a 

um “lembrar”. As experiências temporais do narrador-personagem explicitam seu estar no 

mundo, um acontecimento passado não é relembrado ou recordado simplesmente.  E neste 

momento, o cotejo entre fatos passados e presentes evidencia uma crítica em relação ao 

contexto social do narrador-personagem. 

 E atenção, muita atenção. Novas imagens na parede: tanques. 
Tanques de guerra sobre os caixõezinhos azuis. 

São Paulo, 31 de março/1964. 
Quatro da tarde. 
Urgente. 



 

 

113

— Está dando no rádio — disse uma mãe aflita ao telefone. Era isto: 
o Mackenzie estava em pé de guerra. E a filha dela estava lá dentro 

 (TORRES, 1999, p. 32).  
 
O narrador-personagem rememora a deflagração da repressão militar que se instala no 

seu país. A data obviamente nos remete à própria data do início da ditadura militar no Brasil. 

A referência à data, todavia, possui uma função específica no romance: ela aponta para a 

própria diferença que se estabelece entre o período militar na obra e a repressão militar vivida 

factualmente. Em BIP, a rememoração dos acontecimentos que se seguiram à instalação da 

força armada é bem diferente do que realmente poderia ter acontecido no mundo extratextual. 

Na verdade, o narrador-personagem não se centra em nenhum fato em si que ocorrera depois 

da implementação da ditadura. Ele foca sua narração em um sonho que tivera com a mãe no 

próprio 31 de março.   

 [...] 
— Não me diga que ainda não notou o brinquedo que eu lhe trouxe 

— ela disse, com um suspiro. Parecia um bocado ansiosa. 
[...] 
— Que diabo é isso? 
— Um tanque de guerra — ela disse. — Mas este é bem diferente de 

todos os que você já viu. Ele pode entrar e sair do seu quarto sem arrebentar 
as janelas. 

— Mas como? 
— Este é um tanque de guerra encantado. Gostou?  
— Amei, mãe. A senhora não existe. 

(TORRES, 1999, p. 36). 
 
Com o tanque de guerra em mãos, o narrador-personagem aventura-se na noite 

paulistana. Primeiro, ele procura uma amiga, Luciana, estudante que gosta de romance 

proletário e participa de movimentos estudantis. Ao sair do Mackenzie, a garota é perseguida 

por policiais, o narrador-personagem a resgata no seu tanque mágico. Em seguida, ele vai para 

o escritório onde trabalhava como redator júnior de press-releases e destrói tudo. Por fim, 

com seu tanque mágico e acompanhado pela amiga o narrador-personagem se dirige a uma 

festa em homenagem aos militares.  

[...] 
— Agora vamos à casa do Grande Gatsby. 
— O quê? 



 

 

114

— À festa! Esqueceu? 
— Mas o Grande Gatsby é apenas um personagem. Um livro... que 

você me emprestou. 
[...] 
— Existe, sim. E mora aqui ao lado e está dando uma festa em 

homenagem aos homens que soltaram os cachorros atrás de você. Uma festa 
com Deus, pela Pátria e a Família. Olha como está tudo iluminado. E olha 
quanto carrões, quantos Mercedes Benzes, quanto soldados armados 
guardando a entrada. Benza Deus.  

[...] 
— Senha, por favor — disse uma voz um tanto enrolada, mas 

tentando ser firme, através de um walkie-talkie.  
— Gatsby. 
— Como? 
— Gatsby. The Great Gatsby. 
— É a força americana. Eles vieram. Chegaram atrasados mas 

vieram. 
(TORRES, 1999, p. 41). 

   
A casa onde a festa acontece é pelo narrador-personagem referida como a casa do 

“Grande Gatsby”. A referência ao romance de Fitzgerald apresenta outra perspectiva neste 

momento. Se na sua juventude a obra o distanciava da realidade e a vida de Gatsby poderia 

ser um tipo de vida que almejava, no trecho acima, o modo de vida ostentativo de Gatsby 

relaciona-se ao poder repressor.  

Confundidos com a força americana, o narrador-personagem e sua amiga entram na 

festa e se tornam o foco das atenções, aliás, o tanque de guerra mágico é que acolhe todos os 

olhares dos presentes. Tiravam fotos dele, perguntavam quantos dólares custava um modelo 

igual e se poderia ser importado, o narrador-personagem responde: “Claro, Claro, não foram 

poucos os rasgados elogios à insuperável tecnologia norte-americana. (Aqui, agora e para o 

futuro)” (TORRES, 1999, p. 41). Com ironia e sarcasmo, o narrador-personagem explicita a 

alienação de quem não percebe a perda da democracia de um país tomado por um poder 

militar ditador e consome acriticamente “produtos” norte-americanos. Representar a força 

americana como um brinquedo a ser adquirido é uma imagem inteligente e ao mesmo tempo 

cômica. Uma senhora pergunta ao marido se ela não poderia entrar na próxima season 

(estação) com um tanque igual, pois o tanque “vai ser o maior sucesso, vai ditar moda. Le 

dernier cri. Quem não tiver um desses não vai estar com nada” (TORRES, 1999, p. 41). Se o 



 

 

115

tanque de guerra dita moda, a moda que ele representa será um símbolo maior, como comenta 

um dos convidados da festa: 

[...] Esse tanque será o maior símbolo do Brasil moderno. Temos que pensar 
no que o país ganhará com isso, não só para efeito interno, com no mercado 
externo. Aliás, quero lançar aqui o slogan que dever ser a plataforma para o 
país sair da idade da Pedra Lascada: Exportar é a solução. Precisamos 
encaminhar ao ministro da Guerra a nossa primeira grande proposta 
revolucionária: uma fábrica de tanques. O ministro da Fazenda há de 
concordar. Vamos pras cabeças. A história agora é outra. 

(TORRES, 1999, p. 42). 
 
O sonho do narrador-personagem menos que indicar os fatos que se sucederam a 

imposição de um regime militar na sua sociedade explicita uma critica a este regime. O 

tanque de guerra mágico como objeto de exportação e “símbolo do Brasil” não apenas torna 

evidente um estado repressor no centro de comando da sociedade como ressalta a própria 

alienação daqueles que defendem o novo modelo de governo. Seguir a “moda” dos tanques é 

contentar-se passivamente a um estado de mundo repressor.  

Ora, não é difícil percebermos que o período militar no romance diz respeito a um 

momento na vida do narrador-personagem. O romance não se resume a tal período, basta 

lembrarmos que o narrador-personagem se lança em experiências temporais passadas e 

presentes, outros contextos de sua vida são rememorados sem necessariamente referir-se ao 

regime militar. Um dos motivos para afirmamos que o romance não “recupera” a história de 

uma geração é porque a obra não se limita a este período de tempo. Outra razão já apontada 

nos tópicos anteriores seria o fato de não podermos considerar os elementos identificáveis da 

realidade extratextual como referências em si mesmos. Se o país onde mora o narrador-

personagem reside chama-se “Brasil”, não podemos esquecer que este Brasil só existe na 

obra, é uma realidade ficcional. Não estamos negando a possibilidade de estabelecermos uma 

relação da obra com o mundo externo a ela. O problema está no modo como esta relação é 

estabelecida: ela tanto pode apontar para uma perspectivação do mundo como para uma 

reprodução do mundo na obra.  



 

 

116

Sempre que lemos um romance um quadro prévio de expectativas é ativado, isto é, os 

sistemas de representações sociais influenciam nossa leitura.  Não significa que ao ativarmos 

tais sistemas estamos tentando identificá-los no romance. Eles funcionam como balizas para 

compreendermos a realidade estruturada na obra, isto porque estamos pensando a literatura 

como mímesis. No momento em que se afirma que o “Brasil” do romance refere-se ou é o 

Brasil prévio ao texto, estamos realizando uma identificação de nossos quadros referencias 

com o mundo ficcional. A semelhança da mímesis da representação converte-se em 

semelhança reduplicadora, deixando de ser mímesis da representação. Nesta os parâmetros 

culturais são mantidos à distância do campo de referência a que pertencem, só assim os 

sistemas de representação social podem ser questionados, apreciados ou se constituírem como 

cena orientadora. Citemos como exemplo o tempo fragmentado em BIP.  

O quadro referencial que temos do tempo está vinculado a uma sucessão cronológica 

linear, é este quadro que ativamos ao lermos BIP. A desordem cronológica do tempo no 

romance não permitiu nenhuma correspondência com o nosso parâmetro cultural de tempo. 

“Negado” pelo próprio texto, o quadro referencial torna-se “objeto de percepção”. Podemos 

então questioná-lo ou apreciá-lo visto que ele se mantém não só a distância da obra como do 

seu próprio contexto de origem (o quadro referencial do tempo não é pensado ou considerado 

no mundo empírico, mas no contexto ficcional da obra). Embora “negado”, o parâmetro 

cultural do tempo não é abolido na leitura, pois ele funciona como cena orientadora. A falta 

de linearidade cronológica no romance só é percebida pela escassez de semelhança com o 

quadro referencial de tempo, por outro lado, a tentativa de darmos uma “ordem” e sentido ao 

tempo fragmentado no romance tem como mola propulsora aquilo que concebemos como 

ordem cronológica. Uma pergunta salta aos nossos olhos: mas se em BIP os acontecimentos 

fossem narrados de forma cronologicamente ordenada, a semelhança com o quadro 

referencial seria reduplicadora, não seria então possível a mímesis da representação? Não 



 

 

117

necessariamente, o parâmetro cultural do tempo importa como cena orientadora, a linearidade 

do tempo (a semelhança) não corresponderia a um quadro referencial fora do texto, mas a 

explicitação da estrutura temporal da obra.  

Para que possamos relacionar o regime militar do “Brasil” de BIP com a realidade 

exterior ao texto, é preciso primeiro entendermos que nossos sistemas de representação social 

ou parâmetros culturais funcionam como balizas para compreendermos a cena particularizada 

na obra. Se pensarmos desse modo, evitamos não só considerar BIP como um romance que 

reproduz determinada história sociopolítica do Brasil empírico como podemos colocar tais 

sistemas em suspenso e questioná-los. Expliquemos. 

Ora, em BIP o período de repressão militar é uma experiência temporal passada 

rememorada entre outras. Se a data de sua implementação, 31 de março de 1964, fez-nos 

supor que o romance “contaria” a história do governo militar que se estabeleceu em nosso 

país, o sonho do narrador-personagem “quebra” com qualquer expectativa prévia. Ele não 

centra a sua fala em nenhum fato ocorrido, apenas uma crítica ao novo sistema de governo 

estabelecido é feita através do sonho. De modo análogo ao tempo fragmentado no texto, a 

falta de uma correspondência com nosso quadro referencial revela uma diferença na obra. 

Organizamos o período militar vivenciado pelo narrador personagem não em relação a uma 

realidade externa ao texto, mas com referência ao próprio mundo ficcional de BIP. Fizemos o 

mesmo com o tempo fragmentado na obra e com as “alusões e citações” a literatura prévia ao 

texto. A diferença sempre surge sob o pano de fundo da semelhança, em outras palavras, 

nossos parâmetros culturais ao serem transgredidos permitem a estruturação de uma “outra 

realidade”, de novas visões de mundo. A diferença que opera a mímesis da produção não 

aponta só para a ruptura dos nossos quadros referencias, ela se configura em possibilidades de 

sentido. A desordem cronológica do tempo em BIP não evidencia apenas uma diferença com 

nosso quadro referencial de tempo, fomos levados a dar forma e ordem a falta de linearidade 



 

 

118

temporal no romance, estabelecemos uma vinculação e sentido entre as experiências 

temporais passadas e presentes; O grande Gatsby e o poema de Baudelaire deslocados para 

um contexto ficcional perdem sua carga semântica primeira e são lidos em uma outra 

perspectiva no romance; o regime militar em BIP não correspondendo ao período de repressão 

militar do mundo empírico, configurou-se não só como uma experiência temporal passada 

entre outras vividas pelo narrador-personagem, mas também como uma experiência que 

explicita uma crítica ao sistema social repressor vivido pelo narrador-personagem.  Em suma, 

se constatarmos simplesmente, por exemplo, que o romance americano e o poema francês não 

possuem o mesmo significado do contexto de onde foram retirados e não oferecermos 

nenhuma ordem representativa para o novo significado, a diferença não se constituiria em 

mímesis da produção, isto porque tanto o romance americano como o poema e a nova ordem 

representativa do tempo em BIP oferecem um “alargamento do real”.  

Tanto na mímesis da representação como na mímesis da produção, respectivamente, a 

semelhança e diferença que elas operam colocam em “suspenso” nossos sistemas de 

representação social. Tal suspensão permite o distanciamento de nossos parâmetros culturais 

em relação a BIP, uma identificação direta com os quadros referenciais não poder ser operada, 

como, por outro lado, a suspensão possibilita usarmos os parâmetros como balizas, cenas 

orientadoras. A suspensão ainda permite fazermos uma relação entre BIP e mundo externo ao 

romance em termos de perspectivação. Na verdade, fazemos uma inversão de orientação de 

leitura. A obra torna-se o parâmetro ou cena orientadora pelo qual uma leitura do mundo 

empírico pode ser realizada, como cena orientadora a obra não encontra correspondência no 

mundo real, mas ela permite compreender a realidade factual sob outra ordem representativa: 

“a literatura não reproduz nem espelha nada fora dela, mas antes apresenta algumas das 

ilimitadas possibilidades que existem além das manifestações históricas concretas, seja as 

relativas a sujeitos individuais, seja as referentes a culturas” (SCHWAB, 1999, p. 40).  



 

 

119

4 As “ilimitadas possibilidades” e o caráter estético-literário da obra  

 

BIP não “recupera” a história de uma geração e não “aborda” fielmente determinado 

período histórico de nosso país. Tendo como fundamento a mímesis, verificamos o 

deslocamento que os fragmentos do real sofrem ao serem acolhidos pelo texto ficcional. Os 

próprios elementos deslocados e reorganizados na obra funcionam como cena orientadora 

para compreendermos o universo nela presente. Trocando o objeto alvo de leitura, o romance 

pode ser considerado como cena orientadora para lermos o mundo empírico.  

No momento em que demos “ordem” a desordem temporal de BIP, uma nova ordem 

representativa do tempo é apresentada. Do mesmo modo, os fragmentos identificáveis da 

realidade ao serem reordenados e articulados ao mundo ficcional apresentam uma nova 

configuração. Em síntese, a diferença — mímesis da produção envolve a apresentação de algo 

novo. As “ilimitadas possibilidades” da literatura dizem respeito à possibilidade de criação de 

novas versões de mundo que nos permite experimentar algo até então inexistente ou vivenciar 

estados de ser no mundo. Em termos simples, as experiências temporais em BIP, fatos 

passados e presentes que se intercruzam, dialogam sem obedecer a nenhuma linearidade 

cronológica e sem deixar de manter uma coesão semântica (vimos que as experiências 

temporais não acontecem aleatoriamente e explicitam o estado de ser no mundo do narrador-

personagem) permitiram que experimentássemos um tempo fragmentado. “Adonde encontrar 

meu tempo?”, seria a pergunta que poderíamos fazer a nós mesmos no momento em que o 

romance nos oferece uma nova ordem representativa do tempo.  

Perguntamos: a força expressiva de um romance está relacionada às “ilimitadas 

possibilidades” que provoca? Isto é, onde a mímesis da produção é preponderante? Sim. 

Estamos considerando a força expressiva de uma obra e, consequentemente, sua “qualidade 

estética” em termos do efeito que provoca ou da experiência que proporciona. Tal efeito e 

experiência estão relacionados ao modo como a mímesis da representação e mímesis da 



 

 

120

produção operam na obra. Nesse sentido, o caráter estético-literário de uma obra não diz 

respeito apenas a uma linguagem “antitética a seu uso corrente”.  

Antônio Torres escreve firme com naturalidade e muita fluência, e é fácil ir 
deslizando pela página de Balada da infância perdida. Fácil demais. A 
linguagem coloquial utilizada aqui tem força de comunicação direta que é, 
sem dúvida, qualidade do autor e de seu romance. Mas o poder comunicativo 
tem contrapartida evidente na perda de textura artística: à transparência do 
texto corresponde uma igualdade de tom que chega a tornar o livro insípido, 
de tal modo a falta de surpresas desencanta e desinteressa o leitor. Taxa de 
comunicação alta, baixo teor estético (LAFETÁ, 2004, p.488). 

  
Lafetá qualifica o “teor estético” de BIP como baixo. Motivo: a obra apresenta uma 

“taxa de comunicação alta”. A linguagem coloquial não oferece nenhum tipo de “resistência” 

ao leitor, é fácil ir “deslizando” pelo romance. Não é difícil percebermos que o autor vincula a 

qualidade estética de uma obra ao tipo de linguagem utilizada, o romance perde “textura 

artística” por conter uma linguagem direta. O autor alega que o romance apresenta tentativas 

falhadas “de obter o tratamento estilístico que possibilita a passagem do simples relato para a 

narrativa de nível estético” e a linguagem resvala ora  

para a pura banalidade e até para certa vulgaridade sentimental, como no 
recurso de intercalar versões infantis de hinos patrióticos ao texto; ora o 
discurso do narrador empola-se, alonga-se, perde-se em tonalidades retóricas 
(LAFETÁ, 2004, p. 488).  
 

O problema da crítica de Lafetá é o fato de o autor não localizar trecho algum do 

romance que corrobore suas ideias. Torna-se então difícil fazermos alguns contrapontos a sua 

fala, entretanto, é possível apresentar alguns esclarecimentos com os poucos indícios que o 

autor apresenta sobre o romance.  

BIP apresenta sim uma linguagem coloquial, mas não significa necessariamente que a 

obra não contenha valor estético ou a linguagem seja tão fácil como o autor salienta. Se o 

próprio Lafetá afirma ter sido fácil “deslizar” pelas páginas do romance, se a linguagem era 

tão transparente e o nível de comunicação alta, por que o autor não conseguiu identificar 

“Qual é o ponto conflitivo central?” (LAFETÁ, 2004, p. 489) do romance. O autor argumenta 

que a obra não se centra em “incidente” ou “personagem decisivo”, por isso a pergunta. 



 

 

121

Observamos que as experiências temporais do narrador-personagem dizem respeito a sua 

trajetória de vida, por conseguinte, a mãe, a tia ou seu primo Calunga não estão 

aleatoriamente presentes na sua memória, nas suas rememorações, pois suas histórias estão 

entrelaçadas com a do narrador-personagem que por sinal é o “personagem decisivo” do 

romance.  

Parágrafos atrás, observamos que o hino cantado por Calunga não se apresenta de 

modo fortuito no romance, não constitui uma “banalidade” ou “vulgaridade sentimental”. 

Lafetá parece não ter tido a preocupação de tentar problematizar o uso da intertextualidade no 

romance. O autor diz que o discurso do narrador “empola-se, alonga-se, perde-se em 

tonalidades retóricas”, porém não cita trecho algum da obra para explicar a sua crítica, assim 

ficamos sem compreender de fato sua posição. O importante, todavia, para a nossa discussão é 

a primazia que o autor dá a linguagem, só uma “linguagem artística” poderia oferecer ao 

romance um “teor estético”.  

Ora, vimos que tanto o tempo como os elementos identificáveis da realidade acolhidos 

no romance apresentam configurações diferentes e para compreendê-los foi preciso menos 

uma “linguagem direta” do que um esforço cognitivo. A linguagem “transparente” não 

garante a “taxa de comunicação alta”, pois esta pressupõe que uma compreensão imediata seja 

realizada. Em BIP isto não acontece, não foi suficiente nos concentrarmos na fala do 

narrador-personagem para compreendermos o enredo da obra. Foi preciso dar “ordem” à 

desordem temporal no romance para compreendermos como uma experiência temporal 

passada se relaciona com uma experiência temporal presente, do mesmo modo, os elementos 

do real acolhidos no texto precisaram de um tratamento diferenciado para serem 

compreendidos no contexto da obra. O “teor” estético de BIP configura-se pela relação que 

tivemos que estabelecer entre mundo ficcional e mundo empírico tendo como elemento 



 

 

122

mediador a mímesis. Que diferença então faz pensarmos o aspecto estético-literário de uma 

obra em termos de mímesis? 

Primeiro é preciso termos em mente que falar de literatura é falar de mímesis: 

“Quando se diz que a literatura é mimesis, isso significa que é sob a forma – sob a condição – 

de mimesis que ela se dá, que ela existe, ou melhor, que ela “ganha existência [...]” 

(CHAGAS, 2003, p. 148). De fato, a literatura só “se dá” pela mímesis, ela é o caráter 

constitutivo da própria literatura, é pela mímesis que podemos compreender que a relação 

entre ficção e realidade não se processa por uma via direta, o texto literário se estrutura de 

modo singular não podendo ser reduzido a um simples “documento” reprodutor das relações 

sociais existentes. 

Se a relação entre mundo ficcional e mundo empírico é explicada pela mímesis, é 

inevitável não pensarmos o caráter estético-literário pelos mesmos parâmetros. O benefício 

em considerá-lo em termos de mímesis está no fato de podermos pensar os elementos internos 

da obra em relação aos aspectos externos a ela, em outras palavras, uma análise centralizada 

nas relações extrínsecas da literatura está inevitavelmente vinculada ao próprio aspecto 

estético-literário da obra. Expliquemos. 

Demonstramos na análise dos trechos de BIP que os elementos da realidade acolhidos 

no texto não podem ser lidos em seu sentido empírico. Centramos nosso foco na configuração 

do tempo, na alusão e citação de uma literatura prévia ao texto e em determinado período 

histórico no romance para explicarmos que a relação entre mundo ficcional e mundo 

extratextual é mediada, e que nenhum fragmento reconhecido da realidade torna a obra uma 

repetição ou “espelho” do mundo exterior ao texto. Obviamente, nos centramos naqueles 

elementos por eles “saltarem” aos nossos olhos no momento da leitura, é evidente que se eles 

não estivessem presentes na obra, a relação entre ficção e realidade mediada pela mímesis se 

manteria. Os nossos parâmetros culturais são a “realidade” com que lemos e cotejamos a 



 

 

123

realidade ficcional, às vezes, como no caso de BIP, os sistemas de representação social 

parecem estar mais explícitos, dizemos “parece” pois embora reconhecidos não indicam sua 

repetição na obra.  

No romance BIP, a forma como o tempo se configura está relacionada com os nossos 

parâmetros culturais, a nova ordem representativa do tempo que se apresenta no romance é 

resultado de uma diferença estabelecida entre o quadro referencial de tempo que possuímos e 

o tempo configurado na obra, o tempo no romance está relacionado a um aspecto extrínseco à 

obra, ao tempo como concebemos. De modo análogo, a forma como o período militar vivido 

pelo narrador-personagem se configura no romance, isto é, a diferença que estabelece com o 

período de força armada em nosso país, está relacionada à maneira como cotejamos nosso 

sistema representação social da ditadura militar com a realidade ficcional no romance. Em 

BIP, a referência ao período de repressão militar diz respeito a uma determinada época da 

vida do narrador-personagem e sua consequente crítica, a referência não pode ser identificada 

como simples reprodução do regime militar no Brasil. A maneira como o regime militar se 

configura no romance está relacionada a um fator externo ao texto, ao quadro referencial que 

temos sobre o período militar no Brasil.  

O caráter estético-literário, portanto, diz respeito ao modo como a relação entre 

realidade e ficção é operada pela mímesis. Pensamos a realidade não apenas em termos de sua 

posição externa ao texto, mas também como “realidade” compreendida nos parâmetros 

culturais que utilizamos para entendermos o mundo ficcional. É sempre a partir de uma 

semelhança que uma diferença é produzida. Semelhança que envolve a mímesis da 

representação, pois nesta a semelhança — os parâmetros culturais —funciona como cena 

orientadora. E diferença envolvida na mímesis da produção, a diferença diz respeito à 

produção de algo novo, a um lançar-se em uma nova experiência. 



 

 

124

Voltemos aos dois exemplos acima. No romance BIP é produzida uma diferente 

ordem representativa do tempo proporcionando uma experiência temporal nova. A pergunta 

“Adonde encontrar meu tempo?” pode ser dirigida a nós mesmos ao lermos o romance já que 

ele apresenta uma configuração cronológica de tempo diferente do qual estamos acostumados. 

Ao invertermos o alvo de leitura e considerarmos BIP como um novo parâmetro cultural, isto 

é, como cena orientadora para olharmos a realidade factual, o romance permite “ilimitadas 

possibilidades” de vermos a histórica da força armada no Brasil sob outro ângulo e assim 

percebermos algo que antes não existia. 

Se lançarmos o nosso olhar, por exemplo, a fim de verificarmos como na obra as 

relações sociais conflitantes e desiguais do regime militar no Brasil estão “representadas”, 

neste momento estamos pensando nos estudos culturais, o primeiro passo é ter a consciência 

de que na obra nenhuma história de determinado período do país é “retratada” fielmente. O 

Brasil no romance é um Brasil ficcional. No momento em que tentamos estabelecer uma 

relação tão direta, a obra perde seu caráter ficcional para se tornar um mero “documento”.  

Por outro lado, se considerarmos que BIP pode ser uma lente para vermos ou olharmos com 

outra perspectiva o regime militar de nosso país, podemos construir um diálogo entre o 

regime militar ficcional e o regime militar empírico. Tal diálogo contudo perpassa pelas 

relações extrínsecas e intrínsecas à obra.  

Ora, o caráter estético-literário do romance diz respeito ao modo como os aspectos 

internos da obra (especificamente focamos o tempo e o regime militar) foram estruturados a 

partir de sua relação com um fator externo ao texto. Lembremos, por exemplo, do sonho do 

narrador-personagem com o tanque mágico, observamos que o sonho explicitava uma crítica 

ao novo regime que se instalara em seu país. A crítica que perpassa o sonho obviamente nos 

oferece uma possibilidade de lançarmos um olhar diferente sobre o período militar em nosso 

próprio país, entretanto, este olhar abarca não só o conteúdo da critica, mas o próprio modo 



 

 

125

como ela foi elaborada e construída. Para notarmos a crítica foi necessário um processo de 

organização e reorganização semântica dos elementos nela envolvidos (o regime militar, o 

tanque de guerra, os convidados, etc.), ou seja, foi no confronto e cotejo da cena com os 

nossos parâmetros culturais que pudemos perceber que o sonho explicitava uma crítica ao 

regime militar implementado.  

Diante do exposto, fica evidente que uma análise cultural que se centra nas relações 

extrínsecas da literatura não está necessariamente desvinculada dos aspectos internos ou do 

aspecto estético-literário da obra. Isto porque qualquer sentido que venhamos “extrair” do 

romance, para usarmos as palavras de Said, é resultado de como os elementos internos da obra 

foram ordenados, re(ordenados) a partir do cotejo entre nossos parâmetros culturais e a 

realidade ficcional da obra. Descartar o caráter estético-literário é deixar de compreender uma 

parte importante do processo de formação de sentidos. A literatura na perspectiva dos estudos 

culturais perde seu caráter constitutivo por considerar a relação da literatura com a realidade 

de modo direto e esquecer que literatura é mímesis.  

Podemos então indagar: Como não falar da mímesis? Sendo ela o caráter constitutivo 

da própria literatura, se por ela o estético-literário toma forma, se é pela mímesis que 

compreendemos a relação entre mundo ficcional e mundo empírico? 



CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

A literatura atualmente incita uma discussão teórica a respeito de sua natureza, pois o 

questionamento a que vem sendo submetida nos estudos culturais menos que indicar a perda 

de sua identidade explicita a necessidade de encontrá-la. Os estudos literários se confundem 

com os estudos culturais a tal ponto que a literatura perde qualquer especificidade:  

Os textos literários são agora vistos como uma prática discursiva entre 
outras, num campo complexo, mutável e contraditório de produção cultural, 
assim qualquer reflexão sobre tais produtos terá de levar em conta essas 
questões (COUTINHO, 2001, p. 291). 

  
Vistos como uma prática discursiva entre outras, os textos literários só podem ser 

analisados tendo como perspectiva as práticas culturais que acolhe, ou seja, como produto 

cultural, a literatura necessariamente representa as relações sociais conflitantes e desiguais da 

sociedade. O problema é óbvio, a literatura não apenas estabelece uma relação direta com a 

realidade empírica como qualquer mediação entre mundo ficcional e mundo empírico não é 

considerada. 

Ao se centrarem nas relações extrínsecas da literatura os estudos culturais procuram 

demonstrar que a obra literária não está isenta de teor político e ideológico. Os parâmetros 

tradicionais de análise ou crítica são notadamente questionados por representarem os valores 

de determinado setor da sociedade. Diante de tal contexto uma inquietação em nós surgiu, 

pois os estudos literários não podem ser resumidos aos estudos culturais e nem a sua 

especificidade ou identidade foi cancelada pelos simples fato de que literatura é mímesis. Isto 

é, a literatura nem se confunde com aquilo de que se alimenta, a realidade factual, e nem está 

isenta de questões estético-literárias. Foi então que percebemos que era necessário 

demonstrarmos que a mímesis ainda se configura como elemento importante para 

compreendermos não só a especificidade da literatura, mas para evitar que os estudos 

literários fossem resumidos ao simples campo de batalha de diferenças culturais. Seria preciso 



127 
 

 

problematizar o uso que os estudos culturais realizam dos textos literários tendo como base a 

mímesis e demonstrar que qualquer análise que se prenda a relação extrínseca da literatura 

precisa ter em consideração o caráter estético-literário da obra.  

Precisávamos, desse modo, situar o nosso entendimento da mímesis, mostrar em que 

sentido estávamos tomando-a.  Foi necessário voltarmos no tempo e vermos na sua origem 

como a mímesis era tratada para, em seguida, trazê-la à contemporaneidade. No Capítulo I da 

presente tese, apresentamos sucintamente a compreensão da mímesis por Platão e Aristóteles, 

apontamos como em ambos a mímesis não corresponderia totalmente a puro imitatio. Em 

seguida, expusemos o repensar de Costa Lima sobre a mímesis tendo como fundamento a 

Terceira Crítica de Kant, a Crítica da faculdade do Juízo. Logo depois, configuramos a 

mímesis na perspectiva de Costa Lima sob seus dois vetores: semelhança e diferença, 

respectivamente predominantes, mímesis da representação e mímesis da produção. 

Concebemos a mímesis no decorrer do nosso trabalho pela lente de Costa Lima, e 

acrescentamos ao seu ponto de vista a mímesis como elemento formal e operação intelectual. 

Por fim, fizemos uma comparação entre a mímesis tratada por Costa Lima com a teoria de 

Wolfgang Iser sobre o caráter ficcional da literatura. O cotejo teve como objetivo demonstrar 

que embora Iser mantivesse reservas à mímesis a sua teoria não só possuía relações com ela 

como contribuía para o seu entendimento.  

Depois de situada nossa visão da mímesis era preciso ver com mais acuidade o 

tratamento dado a literatura pelos estudos culturais. No Capitulo II, apresentamos uma breve 

síntese da origem dos estudos culturais com o intuito de observar a crítica que o novo campo 

apresenta da literatura, especificamente, a determinada concepção de literatura. Vimos que a 

literatura é questionada em termos dos valores que preserva de uma parcela da sociedade. A 

literatura passa a ser considerada uma prática discursiva como outra qualquer e que envolve, 

portanto, relações sociais conflitantes e desiguais. Por outro lado, iniciamos uma discussão 



128 
 

 

em torno do valor e da valoração que os estudos culturais pretendem evitar. Verificamos que 

os estudos culturais acabam por inevitavelmente estruturar novas formas de valor e valoração. 

Observamos que os estudos culturais contextualizam a literatura sem problematizar de modo 

adequado a relação entre mundo ficcional e mundo empírico. Iniciamos nesse capítulo uma 

explicação de como a mímesis explica e esclarece a relação entre realidade e ficção. Por 

último, apresentamos uma reflexão da necessidade dos estudos culturais se voltarem para as 

relações intrínsecas da literatura e considerarem o caráter estético-literário da obra. 

Ressaltamos o caráter estético de uma obra e a própria literatura como sendo constituídos pela 

mímesis.  

As ideias e a fundamentação teórica desenvolvidas nos Capítulos I e II serviram de 

balizas para a análise que fizemos de trechos do romance Balada da infância perdida no 

Capítulo III. No romance, elementos da realidade são acolhidos pelo texto sem corresponder a 

repetição do mundo exterior à obra, visto que explicamos a relação entre mundo ficcional e 

mundo extratextual em Balada da infância perdida pela mímesis. A análise dos trechos do 

romance à luz da mímesis na perspectiva de Costa Lima, portanto, ofereceu subsídios para 

problematizarmos o uso que os estudos culturais fazem dos textos literários e ainda oferecer 

alguns encaminhamentos. Com base em nossa análise, chegamos às seguintes considerações:  

1) A relação entre mundo ficcional e mundo empírico é explicada pela mímesis na 

perspectiva de Costa Lima.  Observamos que nenhuma identificação direta entre nossos 

quadros referenciais e a realidade ficcional na obra é realizada de modo direto. Os sistemas de 

representação social passam a ser compreendidos como cenas orientadoras, são a semelhança 

que operam a mímesis da representação e não se confundem com os elementos a serem 

identificados na obra. A partir da semelhança da mímesis da representação foi possível uma 

diferença no romance, a apresentação de uma nova ordem representativa do tempo e dos 



129 
 

 

elementos identificáveis da realidade, a mímesis da produção envolve a possibilidade de 

criação de outras versões de mundo como proporciona novas experiências.  

2)  O caráter estético-literário da literatura é o efeito do cotejo entre nossos parâmetros 

culturais e a realidade ficcional estruturada na obra.  Nesse sentido, o aspecto estético-literário 

do romance é igualmente explicado pela mímesis.  

3)  Consequente do item anterior, a relação extrínseca da literatura envolve os aspectos 

intrínsecos da obra, pois os sentidos produzidos com base na obra estão relacionados com os 

elementos internos que foram ordenados e reordenados semanticamente.  

4) Os estudos culturais precisam considerar não só a relação entre realidade e ficção 

tendo como base a mímesis, mas igualmente considerar o caráter estético-literário da obra 

como elemento estruturador das relações extrínsecas da literatura evitando assim considerar a 

literatura como “transparência” da realidade externa ao texto. 

A finalização de um trabalho parece não oferecer a segurança de que um processo foi 

totalmente fechado: não só porque sempre temos a sensação de que algo mais poderia ser dito, 

mas pela simples razão de observarmos à medida que o trabalho vai sendo desenvolvido que 

outras questões vão aparecendo e nos inquietando a respondê-las. Como muito destas 

questões fogem do objetivo que nos propomos, elas por fim só podem ser apresentadas como 

sugestões de pesquisa e discussão. Apontaremos, porém, duas questões que acreditamos 

serem importantes para o estudo da literatura na atualidade. 

A literatura hoje ainda continua sendo questionada em termos de sua identidade, ao 

pensarmos as obras literárias pela mímesis tínhamos em vista igualmente demonstrar a 

singularidade da literatura. A mímesis então nos ofereceu um caminho profícuo para 

caracterizarmos os textos literários, ou seja, vimos por fim que a literatura é mímesis. Se a 

mímesis possibilitou uma nova perspectiva para considerarmos a literatura, acreditamos que 

ela pode oferecer do mesmo modo um caráter diferenciador para a crítica literária.  



130 
 

 

A crítica se origina da mimesis. Se a mimesis é a perspectivização do mundo 
vivido e/ou conhecido pelo leitor, então a crítica ganha de imediato um certo 
substrato factual. A existência de semelhante substrato permite que a 
racionalização analítica aproxime as obras literárias do universo empírico, 
ainda que tal se dê inicialmente a partir de um horizonte pessoal – o 
horizonte do analista. (CHAGAS, 2003, p. 171). 

Pensar a crítica literária como sendo originada da mímesis é possibilitar um novo 

encaminhamento para a análise das obras literárias. Menos que representar uma isenção de 

valores, a crítica parece estar envolvida por eles, dado que a crítica literária em termos de 

mímesis ganha “substrato factual”. Seria importante em uma época na qual os estudos 

literários se confundem com os estudos culturais e a “Crítica perde os referenciais que lhe 

serviram de base, como o conceito de ‘harmonia estética’” (COUTINHO, 2001, p. 292); 

estudarmos ou refletirmos sobre o surgimento de uma nova forma de crítica literária baseada 

na mímesis que pode oferecer não apenas um olhar diferente sobre a literatura como evitar 

inclusive que a própria crítica ou teoria sobre a literatura se reduzam aos estudos culturais.  

 “[...] a preocupação com a política da interpretação e da representação, com 
a representação preconceituosa das minorias na literatura e na arte, com os 
violentos efeitos do discurso e com a questão dos efeitos e funções sociais de 
toda espécie de práticas culturais —, é-se obrigado a reconhecer ter havido 
antes uma intensificação do que uma redução das preocupações éticas e 
valorativas” (CONNOR, 1992, p. 22). 

De fato, ao se reduzir a literatura em palco para conflitos de diferenças sociais e 

culturais menos que uma redução de formação de julgamento de valor e valoração na 

literatura houve uma intensificação de questões éticas e valorativas. No Capítulo II, 

apresentamos inclusive uma reflexão sobre o assunto. Trazê-lo de volta tem o intuito de tornar 

evidente a necessidade de debate e estudo sobre a questão. Se existe um aumento de 

“preocupações éticas e valorativas” na literatura, por consequência, os estudos culturais 

resvalam naquilo que pretendiam evitar. E mesmo argumentando que tais preocupações éticas 

e valorativas assumem um caráter relativista, é preciso verificarmos até que ponto este caráter 

possui de fato um teor relativo ou se ele não acaba por alargar os conflitos socioculturais 

existentes.  



131 
 

 

Enfim, a formação de valor e valoração na literatura apresenta problemas que não 

atingem somente o caráter da literatura como dos próprios estudos culturais. A “preocupação 

ética e valorativa” suscita problematizações e questionamentos que exigem discussão e 

estudo. 

Em suma, afora as duas propostas de investigação apontadas outras poderão surgir por 

quem se lança a ler esta tese que pode ser ela própria alvo de reformulação e crítica, como 

dissemos, muito ainda pode ser debatido sobre a temática. 

 



REFERÊNCIAS  

 

ADORNO, Theodor W. Teoria estética. Lisboa: Edições 70, 2008. 

ARISTÓTELES. Poética. Trad. Eudoro de Souza. São Paulo: Ars Poética, 1993. 

BAKTHIN, Mikhail. Questões de Literatura e Estética — A teoria do Romance. São 
Paulo: Editora Unesp, 1998. 

BORBA, Maria A. J. de O. Teoria do efeito estético. Niterói: Eduff, 2003. 

BRUCCOLI, Matthew J. Prefácio da edição crítica de 1991. In: O grande Gatsby. Rio 
de Janeiro: BestBolso, 2007. 

CANDIDO, Antonio. Literatura e sociedade. São Paulo: T. A. Queiroz, 2000. 

_____. Dialética da malandragem. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, São 
Paulo, v. 8, 1970.  

CASNABET, Michèle Crampe. A teoria crítica do conhecimento. In: Kant: uma 
revolução filosófica. Trad. de Lucy Magalhães. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1994, p. 
34-66. 

CHAUÍ, Marilena. Vida e obra. In: KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. Trad. de 
Valero Rohden e Udo Baldor Moosburger. São Paulo: Editora Nova Cultural, 1999, p. 
5-18. 

_____. O que é ideologia. São Paulo: Editora Brasiliense, 1980. 

CEVASCO, Maria E. Estudos literários x Estudos Culturais. In: Dez lições sobre 
Estudos Culturais. São Paulo: Boitempo Editorial, 2003a, p. 138-154. 

_____. O tema “cultura e sociedade”. In: Dez lições sobre Estudos Culturais. São Paulo: 
Boitempo Editorial, 2003b, p. 9-26. 

CHAGAS, Pedro Ramos Dolabela. Mímesis e criticidade na obra de Luiz Costa Lima. 
2003. 178 f. Dissertação (Mestrado em Teoria da Literatura) – Curso de Pós-Graduação 
em Letras, Universidade Federal de Minas Gerais, Minas Gerais, 2003. 



 

 

133

COMPAGNON, Antoine. O mundo. In: O demônio da teoria: Literatura e senso 
comum. Belo Horizonte: UFMG, 2001, p. 97-138. 

CONNOR, Steven. A necessidade do valor. In: Teoria e valor cultural. Trad. de Adail 
Ubirajara Sobral e Maria Stela Gonçalves. São Paulo: Edições Loyola, 1994, p. 17-41. 

COSTA, Lígia Militz da Costa. A Poética de Aristóteles: mimese e verossimilhança. São 
Paulo: Editora Ática, 2001. 

COUTINHO, Eduardo F. Os discursos sobre a literatura e sua contextualização. In: 
Fronteiras imaginadas: cultura nacional/teoria internacional. Rio de Janeiro: Aeroplano 
Editora, p. 287-298, 2001. 

COSTA LIMA, Luiz. Mímesis e verossimilhança. In: Mímesis: desafio ao pensamento. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2000a, p. 29-69. 

_____. Quatro fragmentos em forma de prefácio. In: Mímesis: desafio ao pensamento. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2000b, p. 11-27. 

_____. Representação e mímesis. In: Mímesis: desafio ao pensamento. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2000c, p. 227-289. 

_____. Sujeito e representação: fortuna e reversão. In: Mímesis: desafio ao pensamento. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2000d, p. 71-161. 

_____. Consequências da fratura do sujeito. In: Mímesis: desafio ao pensamento. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2000e, p. 163-225. 

_____. A problemática estética. In: Estruturalismo e Teoria da Literatura. Rio de 
Janeiro: Editora Vozes, 1973, p. 13-77. 

_____. A explosão das sombras: Mímesis entre os gregos. In: Mímesis e modernidade: 
formas das sombras. São Paulo: Paz e Terra, 2003a, p. 25- 84). 

_____. O questionamento das sombras: Mímesis na modernidade. In: Mímesis e 
modernidade: formas das sombras. São Paulo: Paz e Terra, 2003b, p. 85- 236). 

_____. Representação social e mímesis. In: Dispersa demanda. Rio de Janeiro: 
Francisco Alves, 1981, p. 216-236. 

_____. Vida e mímesis. Rio de Janeiro: Editora 34, 1995. 



 

 

134

______. O leitor demanda (d)a literatura: prefácio à primeira edição. In: ______. (Org.). 
A literatura e o leitor: textos de estética da recepção. Trad. de Luiz Costa Lima. 2. ed. 
São Paulo: Paz e Terra, 2002. p. 37-66. 

_____. Um conceito proscrito: mímesis e pensamento de vanguarda. In: O fingidor e o 
censor. Trilogia do controle. Rio de Janeiro: Topbooks, 2007. 

_____. A ficção. In: História, Ficção, Literatura. São Paulo: Companhia das Letras, 
2006, p. 165-317. 

ESCOSTEGUY, Ana C. Estudos Culturais: uma introdução. In: SILVA, Tomaz T. da 
(Org.). O que é, afinal, Estudos Culturias. Belo Horizonte: Autêntica, 2004, p. 135-166. 

FACINA, Adriana. Literatura e sociedade. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2004. 

FREIRE, Lídia dos Reis. Desterro e alienação no universo ficcional de Antônio Torres. 
1995. 98 f. Dissertação (Mestrado em Literatura Brasileira) – Curso de Pós-Graduação 
em Letras e Linguística, Universidade Federal de Goiânia, Goiânia, 1995. 

HOISEL, Evelina. Os discursos sobre a literatura: algumas questões contemporâneas. 
In: COUTINHO, Eduardo F. (Org.). Fronteiras imaginadas: cultura nacional/teoria 
internacional. Rio de Janeiro: Aeroplano Editora, p. 73-83, 2001. 

HUYSSEN, Andreas. Literatura e cultura no contexto global. In: MARQUES, R.; 
VILELA, L. H. (Orgs.). Valores: arte, mercado, política. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 
2002. 

ISER, Wolfgang. Teoria da Recepção: reação a uma circunstância histórica. In: 
ROCHA, J. C. de C. (Org.). Teoria da Ficção: indagações à obra de Wolfgang Iser. 
Trad. de Bluma W. Vilar e João C. de C. Rocha. Rio de Janeiro: EdUERJ, 1999a, p. 19-
33. 

______. Resposta de Wolfgang Iser a John Paul Riquelme. In: ROCHA, J. C. de C. 
(Org.). Teoria da Ficção: indagações à obra de Wolfgang Iser. Trad. de Bluma W. Vilar 
e João C. de C. Rocha. Rio de Janeiro: EdUERJ. 1999b. p. 217-222. 

______. O fictício e o imaginário. In: ROCHA, J. C. de C. (Org.). Teoria da Ficção: 
indagações à obra de Wolfgang Iser. Trad. de Bluma W. Vilar e João C. de C. Rocha. 
Rio de Janeiro: EdUERJ. 1999c. p. 63-78. 

____. O Ato da Leitura — Uma Teoria do Efeito Estético. Trad. Johannes Kretschmer. 
São Paulo: Editora 34, v. 1, 1996. 



 

 

135

_____.O fictício e o imaginário: perspectivas de uma antropologia literária. Trad. de 
Johannes Kretschmer. Rio de Janeiro: EdUERJ, 1996. 

JIMENEZ, Marc. A heteronomia da arte. In: O que é estética. São Leopoldo, RS: 
Unisinos 2006, p. 191-229. 

JOHNSON, Richard. O que é, afinal, Estudos Culturais? In: SILVA, Tomaz T. da 
(Org.). O que é, afinal, Estudos Culturias. Belo Horizonte: Autêntica, 2004, p. 09-131. 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. Trad. de Valero Rohden e Udo Baldor 
Moosburger. São Paulo: Editora Nova Cultural, 1999 (Coleção os Pensadores). 

KANT, Immanuel. Crítica da faculdade do juízo. Trad. de Valero Rohden e António 
Marques. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2008. 

LAFETÁ, João Luiz. Balada da infância perdida. In: PRADO, Antonio Arnoni (Org.). 
A dimensão da noite e outros ensaios. São Paulo: Duas Cidades, Ed. 34, 2004. 

McLEISH, Kenneth. Aristóteles: a poética de Aristóteles. São Paulo: Editora UNESP, 
2000. 

PASCAL, George. O pensamento de Kant. Trad. de Raimundo Vier. Rio de Janeiro: 
Editora Vozes, 1996. 

PAVIANI, Jayme. Estética Mínima: notas sobre arte e literatura. Porto Alegre: EDIPU-
CRS, 2003. (Coleção Filosofia, 44). 

PLATÃO. A República. Tradução de Edson Bini. São Paulo: EDIPRO, 2006. 

REALE, Giovanni Reale; ANTISERI, Dante. História da Filosofia: Do Humanismo a 
Kante. São Paulo: Paulinas, 1990, p. 860-932,Vol. 2, Coleção filosofia. 

RIBEIRO, António Sousa Ribeiro. Cultural Studies/Kulturwissenschaften/Estudos 
Culturais: a globalização da Teoria Cultural. In: COUTINHO, Eduardo F. (Org.). 
Fronteiras imaginadas: cultura nacional/teoria internacional. Rio de Janeiro: Aeroplano 
Editora, p. 253-271, 2001. 

RICOUER, Paul. Tempo e Narrativa. Campinas, SP: Papirus, 1997. Tomo III.  

SILVA, Franklin Leopoldo e. Descartes: a metafísica da modernidade. São Paulo: 
Moderna, 2005. 



 

 

136

ROSENFIELD, Kathrin. Kant. In: Estética. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2006, p. 27-38. 

SAID, Edward W. Cultura e imperialismo. Trad. de Denise Bottman. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1995. 

SANTOS, Carmen Sevilla Gonçalves dos. Teoria do efeito estético e teoria histórico-
cultural: o leitor como interface. Recife: Bagaço, 2009. 

SCHWAB, Gabrielle. “Se ao menos eu não tivesse de manifestar-me”: a estética da 
negatividade de Wolfgang Iser. In: ROCHA, J. C. de C. (Org.). Teoria da Ficção: 
indagações à obra de Wolfgang Iser. Trad. de Bluma W. Vilar e João C. de C. Rocha. 
Rio de Janeiro: EdUERJ. 1999. p. 35-46. 

SCHWARZ, Roberto. Pressupostos, salvo engano, de “Dialética da malandragem”. In: 
Que horas são? São Paulo: Companhia da Letras, 1987, p. 129-155. 

SOUZA, Eneida Maria de. A teoria em crise. In: Crítica Cult. Belo Horizonte: Editora 
UFMG, 2002, p. 68-78. 

TORRES, Antônio. Balada da infância perdida. Rio de Janeiro: Record, 1999. 

 

 

 

 

 
 


