
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 
 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS 
 
 
 
 
 
 

A POIESIS DE TRANSVERSÃO DA MEMÓRIA EM CATATAU 

(Entre o “país do futuro” e o “país do esquecimento”: Leminski, 
Descartes e Bergson) 

 
 
 

 
 
 
 
 

TESE DE DOUTORADO 
 
 
 

CARLOS CÉZAR MASCARENHAS DE SOUZA 
 
 

 
 
 

ORIENTADOR: Prof Dr Alfredo Cordiviola 
 
 
 
 
 

Recife 
Abril/2007 



CARLOS CÉZAR MASCARENHAS DE SOUZA 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A POIESIS DE TRANSVERSÃO DA MEMÓRIA EM CATATAU 

(Entre o “país do futuro” e o “país do esquecimento”: Leminski, 
Descartes e Bergson) 

 
 
 
 
 
 

Tese apresentada ao Programa de Pós-
graduação em Letras-UFPE, sob a 
orientação do Prof Dr Alfredo Cordiviola, 
como requisito parcial para a obtenção 
do grau de doutor em Teoria Literária. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife 
Abril/2007 

 
 



   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Souza, Carlos Cezar Mascarenhas de  

 

A poiesis de transversão da memória em
Catatau: entre o “país do futuro” e o “país do 
esquecimento”: Leminski, Descartes e Bergson / 
Carlos Cezar Mascarenhas de Souza. –  Recife  : O 
Autor, 2007.   

  

224 folhas.   
   
Tese (doutorado) – Universidade Federal de

Pernambuco. CAC. Teoria da Literatura, 2007. 
  

  
Inclui bibliografia. 
 

 

1. Teoria literária. 2. Literatura - Filosofia. 
I.Leminski, Paulo – Crítica e interpretação. II. 
Descartes, René. III. Bérgson, Henri. IV. Título. 

 

 
     82.0 CDU (2.ed.) 

UFPE 
     801 CDD (20.ed.) CAC2007-59  

 

 
 
 



 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“O ser vivo é, sobretudo, um lugar de 
passagem; e o essencial da vida tem a ver com 
o movimento que a transmite”. 

(Henri Bergson) 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedicatória 

 

À memória do meu Pai. 



Agradecimentos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A todos que de algum modo colaboraram na 

viabilidade e realização desta pesquisa: Professores, 

Colegas e funcionários da Pós-Graduação em Letras da 

UFPE, a minha gratidão. 

À CAPES por ter financiado uma parte deste 

trabalho. 

 

Em especial a: 

Alfredo Cordiviola 

Tibério Souza 

Inara Ribeiro 

Inaldo Cavalcanti 

Flávio Barbosa (E nossas conversas 

psicanalíticas) 

Marcelo Coutinho 

Zé Celso Martinez 

Fernanda Martins 

Marcos Costa 

João Soriano 

 



RESUMO 

 

 

Este estudo procura elaborar o conceito de Poiesis de Transversão da Memória a 

partir da leitura entrecruzada do romance-idéia Catatau, de Paulo Leminski, com os 

textos de René Descartes e Henri Bergson. De início, o percurso da leitura discorre 

sobre as articulações que determinam a questão do método entre esses autores. Em 

seguida, atendendo sempre às nuances que presidiram a elaboração de Catatau, o 

movimento da leitura se adentra na Poiesis de Introversão, com vistas a sondar os 

procedimentos construtivos no âmbito das leis que nortearam a elaboração da 

linguagem do romance-idéia para, deste modo, ensejar a continuidade das reflexões 

no plano da Poiesis de Extroversão, por meio da qual se sublinha as eventuais 

relações entre o texto e o contexto extra-verbal ao qual a obra se refere. Por fim, 

arrematando o percurso, como resultado da interação do movimento da leitura entre 

estes dois planos, propõe-se o trabalho da Poiesis de Transversão da Memória, que 

é o vetor essencialmente voltado à experiência do ato criador, suscitado durante o 

encontro favorecido pela leitura entre o texto e o leitor.  

Palavras chave: Teoria Literária, Catatau, Poiesis de Transversão da Memória. 



ABSTRACT 

 

This study searches to elaborate the Poiesis of Memory´s Transversion concept, 

from the intertwined reading of Paulo Leminski´s novel-idea Catatau with René 

Descartes and Henri Bergson´s texts. At first, the reading path deals on the 

articulations which determine the question of method among these authors. Then, 

always following the nuances which guided Catatau´s creation, the reading´s 

movement gets into the Poiesis of Introspection, with the purpose to search the 

constructive procedures in the domain of laws that surrounded the elaboration of the 

novel-idea language to, in this way, continue the reflections in the domain of the 

Poiesis of Extroversion, through   which underlies eventual relations between the text 

and the extra-verbal context on which the work refers to. At last, summarizing the 

trail, as a result of interaction of the reading movement between these two 

perspectives, the work of Poiesis of Memory´s Transversion is proposed which is the 

vector essentially turned to the experience of the creator´s act, started during the 

favoured meeting by the reading between the text and the reader. 

Key Words: Theory Literary, Catatau, Poiesis of Memory´s Transversion 



RÉSUMÉ 

 

 

Cette étude cherche à élaborer le concept de Poièsis de Transversion de la 

Mémoire, à partir de la lecture entrecroisée du roman-idée Catatau de Paulo 

Leminski avec les textes de René Descartes et de Henri Bergson. D´abord, le 

parcours de lecture envisage les articulations qui déterminent la question de la 

méthode parmi ces auteurs. Ensuite, en prenant toujours en compte les nuances qui 

ont présidé à l´élaboration du langage de, le mouvement de lecture se tient à la 

Poièsis de l´Introversion, tout en visant à sonder les procédés constructifs dans le 

domaine des lois qui ont conduit à l´élaboration du langage du roman-idée afin de 

cette façon de prendre le relais des réflexions dans le domaine de la Poièsis de 

l´Extroversion, à travers laquelle on souligne les éventuelles relations entre le texte et 

le contexte extra-verbal auquel l´oeuvre se réfère. À la fin, le parcours étant tracé, en 

tant que résultat de l´interaction du mouvement de la lecture entre ces deux 

domaines, on propose le travail de la Poièsis de Transversion de la Mémoire, qui est 

le vecteur tourné essentiellement vers l´expérience de l´acte créateur, suscitée 

durant la rencontre favorisée par la lecture entre le texte et le lecteur. 

 

Mots-Clés: Théorie Litteraire, Catatau, Poièsis de Transversion de la Mémoire, 

 

 

 

 

 
 



SUMÁRIO 
CONSIDERAÇÕES INTRODUTÓRIAS  11

 
CAPÍTULO I 

LEMINSKI E A INTUIÇÃO GERADORA DE CATATAU. 23
1. O MÉTODO INTUITIVO DE BERGSON: Insinuando-se entre ameaças & 

promessas do Método Cartesiano e o Método paródico de Catatau.  
37

2.  A Cidade do Cogito  39
3.  VETOR PROBLEMATIZANTE: Crítica de falsos problemas reconciliando 

verdade e criação no plano de colocação dos problemas.  
56

4.  VETOR DIFERENCIANTE: Ultrapassando as ilusões dos mistos para atingir 
as articulações do real nas verdadeiras diferenças de natureza.  

65

5.  VETOR TEMPORALIZANTE: Quando a Intuição redescobre o absoluto 
transicional no pensamento em Duração.  

73

6. A lei interna da passagem: perceber sub specie durationis  89
 

CAPÍTULO II 
POIESIS DE INTROVERSÃO: MOVÊNCIA LINGUÍSTICA DA 
PRESENTAÇÃO OU FÁBULA SIGNIFICCIONAL DA LÍNGUA 95

1.  Entre as visões e audições da escrita: a inscrição da voz  100
2. A pulsão mnésica da escritura  104
3. Da narrativa elipsoidal  111
4. A aporia da reflexão na linguagem  113
5. A fisionomia verbal de Cartesius 121
6. Um Catatau musical: a presença do canto da fala na escrita  124
7. Campos magnéticos e catalaúnicos (Arte de Escolher Nome para Si.)  128
8. Occam : o mostroprisma.  141

 
CAPÍTULO III 

POIESIS DE EXTROVERSÃO : ENTRE CATACLISMOS & 
CATATONIAS, CATATAU CATAPULTANDO UMA SIGNIFICÇÃO 

HISTÓRICO-GEOGRÁFICA. 144
1.“Golpe cacocatábico”: catatese dos cataclismos e catatonias.  147
2  Catatau Maneirista: Labirintos & Nós nas Aporias da História.  154
 

CAPÍTULO IV 
POIESIS DE TRANSVERSÃO EM CATATAU: O “SALTO” 

CATALÉPTICO NA POIESIS DA MEMÓRIA. 181
1. Por uma Metafísica Concreta da Memória  187
2. Percepção e memória na transmissão do élan pela duração  192
 

CONCLUSÃO 
Cataqual? (ou à guisa de conclusão...) 209

BIBLIOGRAFIA  213
 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES INTRODUTÓRIAS 

 



 12

CONSIDERAÇÕES INTRODUTÓRIAS 

 

 

“Ora, onde é que nós estamos? Brasília, Thule, América dos Elísios, apenas 
um Atlântico entre a memória e a pele.” (Catatau, p. 61.) 

      

A questão da memória e suas implicações no ato da criação literária é o que 

se constitui como objeto central deste estudo. Para tanto e, sobretudo, em função de 

atendermos às próprias características da obra que norteará o vislumbre conceitual 

que ensejamos realizar, efetuaremos um percurso dialógico entre a literatura e a 

filosofia, com vistas a sinalizar e efetuar, por meio desse encontro, a abertura de um 

campo que, talvez, possamos caracterizar como o de uma Poiesis do Pensamento.  

O tema da memória foi-nos despertado a partir das provocações suscitadas 

pela leitura de um texto da literatura brasileira, que tem por título Catatau, do escritor 

Paulo Leminski. Através desse texto, Leminski definitivamente estabeleceu um 

marco, não só para o conjunto interno da sua própria produção, mas certamente, 

também, no contexto maior da produção literária do Brasil.  

Este livro de Leminski que, como ele mesmo referiu, “registra direções, não 

assunto” 1, de imediato nos põe diante de uma linguagem cujo traço mais marcante, 

podemos afirmar sem receio de maiores equívocos, é o de não se deixar domesticar 

nos cativeiros da linguagem normal e normativa.  Catatau não é, pois, um texto dócil; 

e, dependendo do leitor e sua devida expectativa, dificilmente não se sentirá, 

durante a experiência da leitura, algum mal-estar cognoscitivo e intelectual, 

principalmente se o seu paladar de leitor for mais afeito aos confortos de uma 

discursividade linear e unívoca. 

Todavia, em que pese à relevância das operações no plano experimental da 

sua linguagem poética, Catatau nos apresenta, também, a não menos relevante 

aluvião de adensamentos temáticos diversos, que organicamente se emaranham e 

                                                 
1 LEMINSKI, Paulo. Quinze pontos nos iis. (in Catatau). Porto Alegre. Ed. Sulina, 1989. p.211. 



 13

se distribuem pelas ramificações semânticas sempre voltadas à “irrupção de 

realidades inéditas”. 2

Com efeito, nessa algaravia fabular sem escopo aparente, o trabalho 

empreendido por Leminski sobre a linguagem ressoa incansavelmente a 

constatação de que nesse universo das palavras, talvez possamos encontrar tudo, 

menos inocência e neutralidade.   

Por isso, a certa altura da narrativa, ele enuncia através do “desatino” verbal 

do seu personagem principal Renatus Cartesius, “duplo” do filósofo Descartes, 

“Paródia não só: metáfrase” 3, como se quisesse, assim, nos advertir da virtualidade 

significacional a que esse texto inquietantemente se destina. 

Catatau coloca em cena um tema bastante caro à história da produção 

intelectual brasileira, que é o “deslumbramento do olhar estrangeiro” diante do 

exotismo da natureza e dos elementos da cultura local, nacional.  

Com este estudo, pensamos em elaborar a noção conceitual da Poiesis 

Transversiva da Memória ou Poiesis de Transversão, a partir dos elementos 

suscitados pelo próprio “espírito” do texto, quer dizer, no aparato simbólico-

imaginário do tecido narrativo, identificar no intrigante laço por onde se cruza os 

sentidos da memória coletiva e individual, uma noção de memória marcadamente 

votada ao trabalho criador. Para tanto, iremos nos recorrer ao pensamento de Henri 

Bergson, cuja teoria da memória nos soa fecunda e intimamente comprometida com 

a perspectiva da poiesis criadora.    

Sendo assim, durante o primeiro capítulo iremos, de imediato, na medida em 

que formos percorrendo o pensamento bergsoniano com o propósito de apresentar a 

sua proposta metodológica, articulá-lo à nossa leitura de Catatau e, ao mesmo 

tempo, dialogar criticamente com o próprio pensamento de René Descartes, em 

suas obras “Discurso do método” e nas “Meditações metafísicas”, posto que tanto no 

projeto de Bergson como no de Leminski com Catatau há, declaradamente, a 

intenção de propor uma superação dos impasses representados pela lógica do 

pensamento Cartesiano. 

                                                 
2 Idem. ibidem. 
3 Idem. p.172. 



 14

 Para Bergson, a ciência e a metafísica se encontram na Intuição. E a função 

metafísica da intuição como método e modo de pensamento consistem em 

apreender “por dentro” o essencial, que se encontra no movimento pelo qual a vida 

se transmite. Todavia, isso só acontece, como veremos, após um esforço de 

inversão no modo habitual de pensar. É no esforço da atividade da intuição que, 

metodicamente, iremos atravessar a confusão dos mistos mal analisados, e 

encontrar aí as diferenças de natureza entre os elementos que constituem as linhas 

de fatos apresentadas no campo das experiências. A intuição é o que nos permite 

apreender as nuanças mais íntimas, implicadas nos movimentos que desenham o 

real e, por isso, “deixa-nos entrever que o ser vivo é, sobretudo, um lugar de 

passagem, e que o essencial da vida está no movimento que a transmite” 4. 

O reconhecimento da sutileza envolvida nesse “entrever” do pensamento 

intuitivo leva-nos a compreendê-la, então, como um modo de percepção que se 

articula entre os movimentos da invocação (Voz) e da evocação imagética (Olhar), 

lançando-se com precisão na movência imanente do real e interferindo 

concretamente nos eventos e acontecimentos que perfazem uma história ao longo 

da vida. Daí, a existência de dois outros temas inseparáveis do método intuitivo de 

Bergson, que são a liberdade e a criação.  

A intuição reata-nos à simpatia, que nos faz participar da “emoção criadora”, a 

fonte geradora de novas idéias e que antecede qualquer forma de representação. Aí, 

dá-se o fecundo contato com o élan vital, depois de nos colocarmos no fluxo da vida 

interior, onde, normalmente, segundo a crítica bergsoniana: 

(...) a filosofia parecia apenas reter, frequentemente, não mais do que a 
camada superficial, congelada. O romancista e o moralista não tinham 
avançado, nessa direção, mais longe que o filósofo? Talvez; mas apenas 
parcialmente, sob a pressão da necessidade, é que haviam transposto o 
obstáculo; nenhum deles se tinha proposto a ir metodicamente “em busca 
do tempo perdido” 5. 

 

A transposição dos obstáculos condicionantes da percepção habitual da 

inteligência, mais voltada às aquisições da vida prática ordinária, se efetua a partir 

da intuição que, ao emergir, libera a potência ontológica do ser positivamente 

                                                 
4 BERGSON, Henri. Memória e Vida / Henri Bergson; textos escolhidos por Gilles Deleuze; trad. 
Claudia Berliner; revisão técnica e da tradução Bento Prado Neto. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 
p.124. 
5 BERGSON, Henri. O pensamento e o Movente (Introdução)... 



 15

enraizada no Tempo real da duração (La Durée). Donde iremos encontrar, segundo 

Bergson, emanação do Ser como pura tendência continuamente se autodiferindo de 

si mesma; em suma, o Ser como puro Devir.  Daí, a teoria bergsoniana entrar em 

cena como uma verdadeira Metafísica da Matéria, convocando no âmago desse 

movimento a imprescindível presença da Memória enquanto instância engajada no 

ato autocriador. A memória age concreta e diretamente no processo de atualização 

diferencial da energia ou do élan vital que impulsiona a produção inventiva 

materializada na multiplicidade do mundo real. A memória exerce, aí, nessa 

passagem ao ato atualizante, o seu papel capital, a partir do que já existe no “Todo 

virtual”. O desdobrar do Virtual no Atual é, pois, um processo de diferenciação ou 

atualização, devido à força interna explosiva que a vida carrega em si mesma. A 

Memória se manifesta, neste caso, como uma experiência de produção (poiesis), 

mediante a qual põe em curso o trabalho ou operação de Transversão. Com efeito, a 

poiesis de Transversão terá sempre como escopo afirmar o movimento incessante 

da criação nas diferenciações materializadas na vida, através do tempo vivo da 

Duração (Durée). Daí Deleuze afirmar que: 

 

O sentido da memória é dar à virtualidade da própria duração uma 
consistência objetiva que faça desta um universal concreto, que a torne 
apta a se realizar. Quando a virtualidade se realiza, isto é, quando ela se 
diferencia, é pela vida e é sob uma forma vital; nesse sentido, é verdadeiro 
que a diferença é vital 6. 

 

O vitalismo do pensamento bergsoniano tem, a partir da biologia, o fio que “não 

deveríamos largar nunca... Primum vivere” 7. Mas é somente no e com o homem que 

a diferença torna-se consciente, como consciência de si. É, ademais, através do 

homem que essa diferença, que é biológica, se eleva, a um só tempo, à consciência 

da diferença histórica e à consciência histórica da diferença, de modo a não só dar à 

luz o novo mas, além de tudo, liberar o antigo. Por isso que, como afirmara Deleuze, 

“a diferença é o objeto da lembrança, como a semelhança é o objeto da percepção 

(...) a lembrança introduz a diferença no presente, no sentido de que ela constitui 

cada momento seguinte como algo novo” 8. E o que nos alerta sobre alguma coisa 

                                                 
6 DELEUZE, Gilles. Bergsonismo. Trad. Luiz B. L. Orlandi – São Paulo: Ed. 34, 1999. p.p.112-113. 
7 BERGSON, Henri. O Pensamento e o Movente: ensaios e conferências; trad. Bento Prado Neto – 
São Paulo: Martins Fontes, 2006. p.57. 
8 Idem. p.114. 



 16

que se nos apresenta como diferença é a própria intuição que nos transporta, 

pondo-nos de súbito e diretamente nessa nuança, ao invés de ser inferida e 

concluída pelas mediações preconcebidas na Representação9 consagrada pelo 

pensamento de Descartes.  

Trata-se, enfim, de um ponto de vista que, continuamente, se desloca, 

obedecendo ao fluxo inelutável das coisas através da duração, de modo a jamais 

perder de vista o motor da diferença interna sob a aparente repetição dos eventos; a 

intuição, por ser, também, um modo de saber “recalcado”, carrega em si, justamente, 

a promessa de um reencontro com aquilo que ficou como um esquecimento na 

fundação ordinária da percepção normal. A percepção da consciência intuitiva 

comporta uma espécie de auscultação do ritmo interno da vida das coisas, sempre à 

espreita da novidade, atenta aos movimentos da repetição, como se portando o 

saber de que o segredo da diferença está na própria experiência da aparente 

repetição. 

Freqüentemente, em sua obra, Bergson reclama à filosofia um esforço 

semelhante ao da arte, que é o que nós estamos designando neste trabalho, de uma 

Poiesis do Pensamento no sentido de exercitar o alargamento indefinido da 

percepção normal sobre o seu objeto. Para ele, a filosofia deveria readquirir a 

simplicidade do movimento espontâneo da criação, que é por onde passa a 

significação da verdadeira intenção da vida através de qualidades e matizes 

inumeráveis que, normalmente, a percepção comum não apreende. 

O método da intuição bergsoniana exige, ademais, para cada novo problema, 

um novo esforço, pois o conceito, neste caso, é fruto direto do desafio singular 

oferecido pelo objeto. O conceito deve ser talhado na medida precisa de cada 
                                                 
9 Cf. o comentário de Deleuze sobre esse princípio que dá suporte aos “quatro ramos do Cogito” 
Cartesiano pelos quais se “crucifica a diferença”. Escreve Deleuze: “O Eu penso é o princípio mais 
geral da representação, isto é, a fonte destes elementos e a unidade de todas estas faculdades: eu 
concebo, eu julgo, eu imagino e recordo-me, eu percebo – como os quatro ramos do Cogito. E, 
precisamente sobre estes ramos, é crucificada a diferença. Quádrupla sujeição, em que só pode ser 
pensado diferente o que é idêntico, semelhante, análogo e oposto; é sempre em relação a uma 
identidade concebida, a uma analogia julgada, a uma oposição imaginada, a uma similitude percebida 
que a diferença se torna objeto de representação. É dada à diferença uma razão suficiente como 
principium comparationis sob estas quatro figuras ao mesmo tempo. Eis porque o mundo da 
representação se caracteriza pela sua impotência em pensar a diferença em si mesma; e, ao mesmo 
tempo, em pensar a repetição para si mesma, pois esta só é apreendida através da recognição, da 
repartição, da reprodução, da semelhança, na medida em que elas alienam o prefixo RE nas simples 
generalidades da representação. O postulado da recognição era, pois, um primeiro passo na direção 
de um postulado da representação, muito mais geral.” In. Diferença e Repetição. – Lisboa: Relógio 
d’Água Editores, 2000. p. 238. 



 17

objeto. Tal como, na arte, a reflexão filosófica da intuição como método é imanente à 

atividade criadora. E, nesse sentido, a atividade da poiesis literária, que é trabalho 

de revelação e expansão criadora do real, de certo modo se aproxima do trabalho do 

pensamento filosófico do método intuitivo enquanto meio de revelação no devir 

interno e indeterminado das coisas. Pensar intuitivamente requer, pois, uma 

conversão da atenção perceptiva na direção do espírito criador; conversão, no 

sentido de superar os obstáculos do écran em que nos colocamos superficialmente 

para nos afastarmos de nós mesmos, e, então, “as satisfações que a arte nunca 

fornecerá senão a privilegiados da natureza e da fortuna, e apenas de longe em 

longe, a filosofia assim entendida ofereceria a todos, a cada instante, reinsuflando a 

vida nos fantasmas que nos cercam e nos revivificando a nós mesmos” 10.  

 Entretanto, como bem esclarece Franklin Leopoldo e Silva: 

 

O romance não necessita de filosofia para expressar idéia, assim como a 
filosofia não necessita tornar-se poesia para estudar a alma. Literatura e 
filosofia habitam regiões muito diferentes e também muito distantes uma da 
outra. Mas quando se convive u pouco com ambas, percebe-se que a 
distância que separa é a mesma que aproxima (...) por outro lado o 
percurso da distância que aproxima a literatura da filosofia nos permite 
encontrar, na elaboração mais específica da narração, no núcleo mais 
íntimo da trama romanesca, o impulso de desvendamento da realidade, 
fruto da inquietude, do espanto e da perplexidade, sentimentos que 
definem, ao menos em parte, a situação daqueles que buscam a verdade, 
procurando compreender o real um pouco mais além do conjunto de 
significações que a vida cotidiana nos tornou familiares11. 

 

 Ainda no primeiro capítulo, falaremos de Leminski e a intuição geradora de 

Catatau, a partir das informações fornecidas pelo autor em torno da cena em que lhe 

ocorreu a idéia originária para criar a obra.  Catatau nos apresenta, entre tantas 

outras coisas, uma determinada imagem do Brasil, através do olhar estrangeiro do 

seu personagem Cartesius; olhar confuso, amalgamado entre lentes e lunetas da 

obsessão asséptico-laboratorial do pensamento cientificista e o contágio das 

afecções provocadas pela percepção do ambiente sob o efeito psico-ativo da erva 

nativa que o personagem fuma em seu cachimbo, durante a sua estadia nos 

                                                 
10 BERGSON, Henri. A Intuição Filosófica. (in O Pensamento e o Movente: ensaios e conferências). 
Op. Cit. p.148 
11 Cf. artigo Bergson e Proust: tensões do tempo, de Franklin Leopoldo e Silva, na publicação Tempo 
e História. Org. Adauto Novaes, - São Paulo: Companhia das Letras: Secretaria Municipal de Cultura, 
1992. p.141. 



 18

trópicos. Assim, Cartesius põe-se a refletir, tentando se situar diante desse 

enigmático contexto, sozinho, à espera de uma explicação do amigo Artyscewski: 

Como viver na flauta entre as canas de Brasília? Em que pese o vazio, 
nem vão, nem silêncio; entupida de açúcar a ponto de cortar. E se me cai 
essa preguiça aí do galho, - desmorona esta mental Arcádia que elaboro. 
Do alto deste olimpo, esta tebaida me entibia... Acompanhar a preguiça dos 
bichos, apanhar sereno esperando Artyscewski cansa e fumar isto dá uma 
fome! As cristalinas esferas celestes articulam as pitagóricas harmonias e 
os platônicos silêncios, me modelando esta luneta. 12

 

Leminski caracterizou esse texto como um “romance-idéia”, colocando como 

personagem central, um “duplo” ficcional do filósofo René Descartes aqui no Brasil 

durante o período das invasões holandesas; isso nos leva a pensar que, entre tantas 

questões que possam ser aventadas no âmbito da poiesis de transversão da 

memória, é oportuno discorrer, ainda, com atenção sobre os problemas que a 

narrativa nos apresenta em torno do que significa “pensar nos trópicos”, tendo em 

vista a colonização político-cultural e as conseqüências de tal processo até os dias 

de hoje. 

 Por isso, em nossa leitura, as questões referentes ao contexto sócio-histórico 

serão consideradas na parte consagrada à Poiesis de Extroversão, reconhecendo, 

assim, a importância deste vetor, tanto quanto as reflexões voltadas ao trabalho 

específico dos procedimentos poéticos da arte literária envolvidos na criação da 

obra. De modo que, no segundo capítulo, vamos tratar da Poiesis de Introversão, no 

qual iremos abordar a questão da movência lingüística em Catatau, procurando 

entender a natureza de certos aspectos envolvidos na linguagem metamorfoseante 

do texto que, acossado pelo espírito atormentador do monstro Occam, vem a ser, 

também, personagem e, quiçá, o mais importante de um texto onde predomina a 

encenação da própria palavra. Porquanto, conforme Cartesius nos adverte: 

 

... Esta história não é estável, não é bem assim. E um pouco diferente, 
talvez seja outra coisa: quem sabe uma outra natureza trabalhou nisso, 
com manhas e artes outras, e na continuação, seguramente nada tem que 
ver com o que já vimos, e no fundo é a mesma coisa, mas não confundam. 
Menina que te deixou prenhe foi um poeta que passou por aqui buscando 
uma etimologia... Foi ou não foi? Assine aqui; viva só para constar. Deste 
revertere, não voltarei; deste lugar não sobrará muito, talvez a cor local, e o 
cômputo das ruínas dos detritos, - o resto é o nome 13. 

                                                 
12 Catatau. P. 26. 
13 Catatau. p. 62. 



 19

 

 Veremos que, na eclosão expressiva da prosa poética de Catatau, se 

manifesta a face monstruosa do texto mimetizada concretamente do plano literal, 

superficial, sobre o qual incide o gesto criador da escritura. Aí, teremos a 

oportunidade de constatar as operações da poiesis textual não mais em termos de 

“representação” e, sim, do que propomos chamar Presentação de uma escritura 

inteiramente afetada pelas inflexões sofridas na linguagem, o que nos conduzirá a 

pensar, também, sobre as questões da hospitalidade com relação às alteridades 

virtuais emergentes no interior da própria língua.  

As provocações suscitadas no tecido simbólico da linguagem resultam, em 

Catatau, praticamente, na invenção de uma nova língua dentro da língua oficial, 

materna. Se considerássemos de um ponto de vista psicanalítico freudo-lacaniano, 

diríamos que, por meio dessa peculiar “narrativa”, a dramatização da linguagem 

através dos experimentos inventivos com a palavra poética enceta um 

questionamento radical das leis do Outro representado pela linguagem sob o 

primado do significante alojado na “Metáfora paterna”. Isso se expressa literalmente, 

nas seguintes passagens: 

Um menino correndo pode significar muita coisa, mercúrio levando a palavra paterna 
até a destinatária, a fuga dos deveres de casa, a busca do melhor tempo olímpico, 
uma salutar reação contra os lentos hábitos dos velhos, um menino correndo. 14

Como vê, estou lhe questionando só por que me olha tanto. Como um daqueles que 
viram o rosto e tiram os olhos das cenas menos edificantes: se alguém lhe der um 
tapa no olho direito, aproveite  o esquerdo para o fulminar com a catadura de um raio. 
Sabe com quantos paus fiz esta canoa? Com a caravela do meu pai, que eu 
desmontei. À caravela, não ao pai. O resto? Está tudo aqui. Doutor, se sois sutil 
deveras, espelhite tem cura, quando aguda? 15

 

 Sendo assim, nos caberá, ainda, não perder de vista a crítica bergsoniana da 

linguagem, procurando ter atenção às implicações éticas e estéticas entre a Intuição 

e os problemas referentes às dificuldades da sua respectiva expressão. 

No terceiro capítulo, seguindo o viés da Poiesis de Extroversão, vamos rastrear 

através de Catatau alguns aspectos e motivos sócio-históricos mapeados 

ficcionalmente por Renatus Cartesius, tentando situar o que resulta numa espécie de 

Cartesiografia dos Trópicos. Tal como podemos verificar nas seguintes passagens, 

                                                 
14 Catatau. p.175. 
15 Idem. p.p.185-186. 



 20

essa personagem freqüentemente vai lançando olhares e pontos de vistas, acerca 

do contexto espacial no qual transcorre a referencialização da obra. Vejamos 

algumas dessas percepções enunciadas por Cartesius: 

 

“Esse país cheio de brilho e os bichos dentro do brilho é constelação de olhos 
de fera. Outra cidade será citada para a glória da freguesia: virgembugra, 
torres nos torrões tristes. Quando Uganda balangandã, palácios balançam”. 16

 

“Aqui a substância humana nada pensante, pesando sei lá o que pênsil! Lá 
na torre Marcgravf, Goethuisen, Usselincx, Barleus, Post, Grauswinkel, 
Japikse, Rovlox, Eckhout colecionam e corralecionam as vitrines de vidros 
dos bichos e flores deste mudo. Mas não advertem que deviam pôr o Brasil 
inteiro num alfinete sob o vidro?” 17

 

“Depois disto... Diante disto... Não sei como entender isto. Inultrapassável em 
esplendores, Brasília, alegria dos mapas! 18

 

“Afinal o que vim fazer aqui, proclamar os altos brados em que consistem os 
que existem?” 19

 

“Terras vindas, terras vistas, terras vencidas, - o fracasso da concussões 
abalou com a bancarrota das contas a pagar a dilapidação da praça de 
rapinas fiscais: um turbante verdeouro manchado de sangue.”20

 

“Lá fora, uma paisagem da Holanda, imagem imaginada!”21

 

“Terra fecunda em monstros, Brasília mordida pelo Atlântico.”22

 

“Ainda há patifes em Brasília.”23

 

E, por fim, concluiremos esta pesquisa com o quarto capítulo, no qual 

propomos o conceito da Poiesis de Transversão da Memória a partir do cruzamento 

contínuo entre os elementos sugeridos pela narrativa de Catatau e as considerações 

bergsonianas a propósito da sua teoria da memória.  

                                                 
16 Idem. p.22. 
17 Idem. p.p. 32-33. 
18 Idem. p. 49. 
19 Idem. p. 61. 
20 Idem. p. 76. 
21 Idem. p. 94. 
22 Idem. p. 107. 
23 Idem. p.157. 



 21

O conceito da Transversão, de acordo com este nosso estudo, advém das 

sugestões que o próprio Catatau suscita durante a experiência da leitura, 

convocando o leitor ao inevitável trabalho de colaboração no que tange ao destino 

do que estaria em jogo no tecido da obra. Esta, devido ao caráter fragmentário e 

descontínuo, subtrai do leitor qualquer satisfação, no sentido de atender à 

expectativa de um entendimento linear sobre o que está sendo supostamente 

contado. Resulta que o leitor, tal qual o personagem do romance-idéia, vive uma 

experiência de frustração pelo fracasso de não ter encontrado um sentido durante a 

busca realizada na leitura.  

Sendo assim, pensamos a transversão como o movimento de travessia voltado 

à superação dos impasses das repetições fechadas, graças ao trabalho inventivo e 

criador (poiesis) que, no leitor, se engendra durante o percurso da leitura.  

O livro apresenta uma tese (Katathése) sobre a situação de impasse do 

personagem num determinado contexto. A metáfora desse impasse, que aqui 

caracterizamos como aporia, descola do texto e se propala refletindo em diversos 

níveis, que atinge desde as questões da escrita, nos impasses de sentido entre a 

linguagem, o pensamento e as coisas, aos problemas sócio-históricos e político-

culturais relativos ao contexto escolhido pelo escritor Paulo Leminski para encenar a 

sua prosa-poética. Aporia, também, inelutavelmente vivenciada pelo leitor ante o 

desafio de ultrapassar os obstáculos que o texto concretamente apresenta, tanto no 

plano manifesto da sintaxe narrativa quanto, principalmente, no nível da semântica, 

que é o lugar no qual, em Catatau, o texto apresenta a sua face mais enigmática e 

aparentemente impenetrável. Alegoria das aporias tropicais, este texto, tal como um 

labirinto, apresenta caminhos intrincados e cambiantes, conjunção ambígua de 

fechamento e abertura, condenação e liberdade, veneno e remédio que, por certo, 

exigirá do leitor alguma astúcia para atravessá-lo. A personagem Cartesius expressa 

sua errância e desamparo ante o enigma que o cerca, enunciando a certa altura: 

 

O ermo abunda em abandono: espirro, e lá se foi meu espírito. Anda crasso 
pondo erros nos meus planos: ZAGADKA. Hoje de manhãm, só sei que não 
estava aqui este engano: deve ter vindo de outras tantas eras, obra prismas 
em verdadeiros paralelismus membrorum, priscas? Lição pretende ensinar, 
me deixando claudicar desse jeito, Wanderer? Errar, vagar por aí, ir e vir: 
trans-mito, TÃO. E se trans me muito, muto.24

                                                 
24 Catatau, p. 200. 



 22

 

 Considerando, assim, a natureza textual em Catatau concernente à 

complexidade polissêmica e a singularidade com que a narrativa se configura, 

propomos a transversão para significar uma versão que se transporta no movimento 

da leitura-criação. Uma operação que se efetua a partir dos indícios e elementos 

oferecidos pelo tecido verbo-ficcional da obra, virtualmente implicados no trabalho da 

poiesis da Memória.   

A questão da Memória em Catatau, quer de um ponto de vista coletivo (sócio-

histórico), quer pensando-a no seu aspecto individual através do personagem é, 

seguramente, da maior relevância, pois, como bem nos lembra a voz de Cartesius “A 

vastidão salgada faz a doçura dos açucares, Parinambuca refaz e rarefaz a 

amargura das amnésias”. 25

 

                                                 
25 Idem. p.119. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

CAPÍTULO I 

LEMINSKI E A INTUIÇÃO GERADORA DE CATATAU 



 24

LEMINSKI E A INTUIÇÃO GERADORA DE CATATAU 

 

 
“Quem se empenhe na composição literária terá verificado a diferença 
entre a inteligência entregue a si mesma e aquela que consome com o seu 
fogo a emoção original e única, nascida de uma coincidência entre o autor 
e seu assunto, isto é, de uma intuição” (Bergson, in A Evolução criadora) 

 

De acordo com o próprio Paulo Leminski, 23 anos após o lançamento da 

primeira edição de Catatau, no posfácio “Descordenadas artesianas” à segunda 

edição, a cena aconteceu em Curitiba, quando ministrava uma de suas aulas, num 

cursinho, sobre a História dos holandeses no Brasil. Segundo ele mesmo informa: 

 

A intuição básica do Catatau me veio, em 1966, durante aula de História do 
Brasil, quando estava dando as Invasões Holandesas e o intento de 
estabelecimento dos holandeses da Companhia das Índias Ocidentais em 
Pernambuco e adjacências (24 anos, de 1630 a 1654), Vrijburg (Freiburg = 
“cidade livre”), Olinda, capital de verdadeiro mini-império mercantil, com 
grande cobertura militar (...) De repente, o estalo: E SE DESCARTES 
TIVESSE VINDO PARA O BRASIL COM NASSAU, para 
Recife/Olinda/Vrijburg/Freiburg/Mauritzstadt, ele, Descartes, fundador e 
patrono do pensamento analítico, apoplético nas entrópicas exuberâncias 
cipoais do trópico? 1

 

Livro, ainda hoje, pouquíssimo lido, embora desfrute de algum reconhecimento 

e, sobretudo, admiração por parte de um público especializado do circuito intelectual 

brasileiro. O texto é permeado por um tom constante de provocação paródica, desde 

o seu aspecto mais formal, no que concerne à armação superficial no plano 

discursivo dos enunciados, na formação gramático-sintática das palavras e frases e, 

mais ainda, no que tange ao adensamento heterogêneo dos conteúdos que são 

postos em circulação no plano semântico, de um modo indefectivelmente 

descontínuo, operando quebras e rupturas constantes de sentido, que resultam na 

sensação de estarmos diante de um universo de puro non-sense. Trata-se de um 

desafio, em suma, ao leitor, do ponto de vista cognitivo-intelectual. Daí, Leminski 

afirmar que “O Catatau é o fracasso da lógica cartesiana branca no calor, o fracasso 

                                                 
1 LEMINSKI, Paulo. Catatau. 2ª. Ed.; Porto Alegre:Sulina, 1989. p.207. 

 



 25

do leitor em entendê-lo, emblema do fracasso do projeto batavo, branco, no 

trópico”2. 

Contudo, primeiramente, essa idéia antes de se lançar em livro, materializou-se 

em forma de conto em um concurso literário de Curitiba, no qual Leminski participara 

inscrevendo-se com o pseudônimo de “Kung” e atribuindo ao texto o título 

“Descartes com lentes”, no qual narra a estória do delírio da razão cartesiana ao se 

confrontar numa praia nordestina com a realidade e o calor dos trópicos. Esse 

concurso terminou num qüiproquó, cujo resultado foi decido confusamente entre os 

membros da comissão julgadora que na opinião do autor, aborrecido com a 

situação, proclamaria “a banca não tem metodologia classificatória para enquadrar o 

meu trabalho”. Mas Leminski, convicto da originalidade e importância da sua idéia, 

prossegue desenvolvendo-a numa adaptação doravantemente mais extensa em 

termos de romance, ou melhor, como ele mesmo designaria, de um “romance-idéia”, 

texto cuja construção pudesse alçar a condição de “um objeto revolucionário no 

universo da prosa”.  

É valioso citar, a propósito da gênese do significante “Catatau” para o texto de 

Leminski, uma cena que o seu amigo e biógrafo Toninho Vaz nos brinda no seu livro 

sobre o autor, “O bandido que sabia latim”. Segundo Toninho, Leminski estava 

nessa época morando no Rio, no Solar da Fossa, um casarão que abrigava uma 

comunidade de artistas e intelectuais que iam tentar a vida nessa cidade: 

Viviam-se os tempos do AI-5, um ato que suspendia as garantias 
constitucionais e elevava à categoria de guerrilha o confronto do aparato 
policial com as organizações de esquerda, em todo país. Como ficaria 
registrado nos caminhos da boa memória, 1968 conquistou a fama (pela 
sincronicidade planetária), mas foi em 1969 que o pau comeu solto nos 
porões da ditadura. As rádios de todo o país colocavam no ar o último 
sucesso de Caetano Veloso: “Eu digo sim/Eu digo não ao não/Eu digo é 
proibido proibir...”. Nestes dias de Solar da Fossa, um fato curioso se 
repetiria. Sempre que Leminski surgia nos corredores, abraçado aos seus 
alfarrábios – antologias de guardanapos, rótulos de cerveja com anotações, 
folhas avulsas com textos originais –, as pessoas sentadas nas varandas 
saudavam-no em voz alta: 

- Lá vem o Leminski com aquele catatau embaixo do braço!  

A repetição do refrão faria o monge: ele passou a chamar o livro de Catatau. 
Até então o título mais provável era Zagadka, que significa “enigma”, em 
russo-polonês. 3

 

                                                 
2 Idem. p.208. 
3 VAZ, Toninho. Paulo Leminski: o bandido que sabia latim. Rio de Janeiro: Record, 2001. p.109. 

 



 26

Mas é a partir do próprio título que podemos já suspeitar o que iremos 

encontrar na experiência da relação direta com o texto. O vocábulo catatau, em si, 

exprime uma condensação de sentidos que, desde o seu aspecto sonoro que imita 

de modo onomatopaico o baralho provocado por uma Queda, a um só tempo, 

remonta a uma variedade polissêmica que vai significar “uma surra”, “uma carta de 

baralho” ou um “pênis” (em Portugal) ou, em termos de Brasil, quererá dizer “uma 

coisa grande” (um catatau de papéis) e, também, “uma coisa pequena” (baixa, 

nanica), “uma coisa feia como o catatau” (na Bahia), e ou, ainda, uma “discussão”, 

“briga”, “zoada”, enfim, um espectro semântico nos é oferecido por essa metáfora 

que, de entrada, já nos coloca diante de uma multiplicidade de escolhas, no que 

tange à diversidade de leituras que, para o texto, serão todas bem-vindas. Um 

desafio, ademais, à escolha e à liberdade do leitor quanto ao percurso que este 

venha a trilhar na elaboração da sua leitura. 

Como dissemos acima, a palavra catatau vem a ser metáfora para muitas 

coisas e, no texto leminskiano, sobretudo, ela suscita inúmeras interrogações, 

contanto que o leitor persista em atravessar as turvas águas desse rio de palavras 

que, numa descontinuidade contínua, da primeira à última página soa como se fosse 

um único parágrafo escorrendo pelo monólogo verborrágico de Renatus Cartesius, o 

“duplo” de René Descartes, aqui nos trópicos brasileiro. Mas o pano de fundo ou 

enredo se refere à história de uma Espera. Cartesius espera Artiscewscky, e este 

nunca chega, salvo nas quatro últimas frases que encerra o livro, de onde, à 

distância Cartesius, com auxílio de um telescópio, o enxerga vindo bêbado, 

supostamente, em sua direção. 

Todavia, no ínterim dessa espera, o que acontece é a desconcertante 

encenação de um autêntico teatro verbal, figurado pelo insidioso personagem 

Occam, este igualmente duplo do “malin génie”, diversas vezes referido realmente 

por René Descartes, atribuindo a esta entidade maléfica a razão dos tormentos 

vivenciados na fase decisiva das suas descobertas teóricas. Occam é, pois, o 

monstro textual figurado pelo próprio Catatau; a Presentação concreta da força 

invocante que provadoramente desestabiliza e põe em xeque tanto as Certezas de 

Cartesius quanto às do leitor que, de modo inevitável, igualmente, vivencia a mesma 

experiência de desorientação por que passa a personagem. Segundo Leminski: 

 

 



 27

A entidade Occam (Ogum, Oxum, Egum, Ogan) não existe no “real”, é um ser 
puramente lógico-semiótico, monstro do zôo de Maurício interiorizado no fluxo 
do texto, o livro como parque de locuções, ditos provérbios, idiomatismos, 
frases-feitas. O monstro não perturba apenas as palavras que lhe seguem: 
ele é atraído por qualquer perturbação, responsável por bruscas mudanças 
de sentido e temperatura informacional. Occam é o próprio espírito do texto. 4

 
Occam, portanto, é quem preside o “espírito” dessa aventura textual, cujo 

propósito fundamental era “refazer, dissolver e liquidificar as categorias 

convencionais da narrativa” 5. Caudalosamente, então, o texto se afina no mesmo 

estilo da prosa-poético-inventiva que se constata em Finnegans Wake, de Joyce, e 

no livro das Galáxias, de Haroldo de Campos. Occam é a entidade virtualmente 

onipresente no texto, submerso nas águas do rio textual, donde, de quando em vez, 

emerge à superfície para, numa relação de espelhamento em mise-en-abyme, 

deixar Cartesius pasmo de vertigem e abismamento. Em Catatau, a narrativa 

encena através da voz aparentemente solitária de Cartesius uma verdadeira 

multiplicidade de vozes, falares e pensamentos, que, em função do artifício 

minimalista da narrativa em primeira pessoa, no entanto, se adensam e emergem 

imaginariamente, refletindo-se, assim, na profusão do discurso irrefreável do 

personagem, a presença de tantas outras vozes que se interpenetram, tecendo, com 

efeito, a construção de uma floresta textual de complexidade tipicamente labiríntica. 

Embora o propósito de Leminski com relação ao seu projeto de Catatau pareça-

nos algo indisvencilhável do desejo de pensar o Brasil, na esteira dessa questão, 

insidiosamente, uma outra questão se aflora, reavivando o que, talvez, até hoje, seja 

o calcanhar de Aquiles na vida da inteligentsia brasileira; a saber, o que significa 

pensar no Brasil?  

Muito antes, pois, de se tratar de um mero jorro parnasiano às avessas, onde 

as palavras estariam inocuamente à serviço do auto-regozijo retórico ornamental, o 

trabalho com a linguagem verbal em Catatau opera remanejamentos insólitos que, 

dificilmente, não nos restaria uma outra impressão, que não a de estarmos em 

presença de uma outra língua; esta que, furtando-se à simples condição da 

comunicação instrumental, procura efetuar e afirmar a partir das próprias condições 

da natureza sígnico-verbal o pleno curso do movimento da palavra criadora. Trata-se 

                                                 
4 Idem, ibidem. 
5 LEMINSKI, Paulo e BONVICINO, Régis. Envie meu dicionário: cartas e alguma crítica. (org.) Régis 
Bonvicino, com a colaboração de Tarso M. de Melo. São Paulo: Ed. 34, 1999. p.206. 

 



 28

de afirmar, na e com a língua, certo viés pelo qual a palavra age nos termos do que 

aqui nomeamos por Presentação, que é a significcionalização do trabalho 

simbólico com a linguagem. E isso só se dá, no nosso entender, pelo trabalho da 

poiesis que potencializa o sentido inolvidável da íntima relação entre expressão 

verbal e o pensamento enquanto ato criador, em cada encontro participativo com um 

suposto objeto. Não por acaso que, ao ser indagado, na mesma entrevista acima, 

sobre o que havia de bom no “boom” literário, Leminski respondeu: 

 
O boom é um subproduto da elevação dos índices de alfabetização que o 
Brasil vem conhecendo. É natural que gente que aprende a escrever 
comece a escrever. E entre pela porta da sub-literatura. O boom tinha que 
ser de pensamento. O brasileiro tinha que começar a pensar. 6  

 

E não parece ser outro o motivo pelo qual Leminski tenha classificado Catatau 

na qualidade de “Um romance-idéia”. Texto intensamente crítico, ao sabor da tensão 

que abarca, concomitantemente, o duplo movimento centrípeto e centrífugo, para 

dentro (esteticamente voltado à endosmose da linguagem com o pensamento) e 

para fora do texto (referindo-se a uma realidade extratextual da história do Brasil). 

Do choque e da tensão entre esses dois movimentos que o animam é que resulta 

todo o espectro semântico de Catatau, que Leminski enunciou nos seguintes termos:  

 
O significado (semântica) do Catatau é a temperatura resultante da abrasão 
entre esses 2 impulsos: a eterna inadequação dos instrumentais 
consagrados, face à irrupção de realidades inéditas.7  

 
Nas entrelinhas e sob o aparente amontoado de palavras desconexas, existe 

de modo inequívoco uma tensão que potencializa a inquietação e o desconforto nos 

pensamentos mais domesticados pela razão sedentária, porque em Catatau o 

sentido nunca se deixa apreender de um modo total e definitivamente linear. E além 

do mais, nada nele é dado “de mão beijada” e, se há algo de generosidade ali, esta 

seguramente só acontece por um viés inteiramente distinto do habitual. O 

procedimento literário de Leminski, sobretudo em Catatau, nesse sentido parece não 

se distanciar muito do que Deleuze, referindo-se à experiência da necessidade de 

                                                 
6 Idem. p.209. 
7 Quinze pontos nos iis. (In Catatau). Op. Cit. p.211. 

 



 29

“uma violência original feita ao pensamento” para que o ato de pensar desabite o 

entorpecimento ordinário, afirmara: 

 
Falta-lhes uma marca singular, que seria a necessidade absoluta, isto é, de 
uma violência original feita ao pensamento, de uma estranheza, de uma 
inimizade, a única a tirá-lo do seu entorpecimento natural ou da sua eterna 
possibilidade: tanto quanto só há pensamento involuntário, suscitado, coagido 
no pensamento, com mais forte razão é absolutamente necessário que ele 
nasça, por arrombamento, do fortuito no mundo. O que é primeiro no 
pensamento é o arrombamento, a violência, é o inimigo, e nada supõe a 
filosofia; tudo parte de uma misosofia. Não contemos com o pensamento para 
fundar a necessidade relativa do que ele pensa; contemos, ao contrário, com 
a contingência de um encontro com aquilo que força a pensar, a fim de elevar 
e instalar a necessidade absoluta de um ato de pensar, de uma paixão de 
pensar. 8

 
E a marca singular de Catatau se increve, precisamente, no âmbito de uma 

violência salutar que nos provoca o pensamento nas mais variadas direções, 

ocasionando, inclusive, cruzamentos e bifurcações entre diferentes campos do 

conhecimento como Literatura, Mitologia, Filosofia e História. 

Donde que, dentre a multiplicidade de virtuais leituras que Catatau poderá 

favorecer, a nossa atenção neste estudo sobre a poiesis transversiva da memória 

está intimamente vinculada ao intento que parece permear da primeira à última linha 

dessa obra, que é a afirmação do laço indissociável entre o pensamento e a criação. 

Se uma das funções da paródia for, como afirmou Linda Hutcheon9, a de nos 

conduzir à auto-reflexividade sobre os elementos constitutivos de uma auto-

referência, em Catatau “a cobra morde o próprio rabo” 10 e, apesar da complexidade 

pela qual as direções da trama verbal se propaga, existe um alvo que sempre se faz 

presente de algum modo, permeando e desdobrando-se nas mais inusitadas 

ramificações que se distribuem pelo corpo do texto: Esse alvo é o próprio espelho. 

É, nesse sentido, que a leitura de Catatau se nos apresenta, também, como uma 

fábula Óptica (Escópica), que parodia muitos dos efeitos e implicações envolvidas 

nos circuitos escópicos dos jogos da Visão. Todavia, para nós, como veremos 

adiante, Catatau apela constantemente por um olhar mais sutil, mistura e espécie de 

                                                 
8 DELEUZE, Gilles. Diferença e Repetição. Trad. Luiz Orlandi e Roberto Machado. Lisboa; Relógio 
D’Água Editores, 2000. p.240. 
9 HUTCHEON, Linda. Uma Teoria da Paródia. Lisboa; Edições 70;1989. p.11. 
10 Descordenadas artesianas. (In Catatau). Op. Cit. p. 207. 

 



 30

cant (o) lhar de uma paródia11 que se lança lúdica e profusamente num movimento 

crítico, pelos diversos níveis dos assuntos que essa narrativa elipticamente vai 

abordando, ao mesmo tempo, aludindo e elidindo, no multifacetado tecido poético-

lingüístico do romance-idéia.  

Texto de natureza essencialmente oximórica, Catatau sugere a vontade de 

irmos às últimas conseqüências de uma experiência física e intelectual que vai, 

desde o encontro com um objeto que, parafraseando Magritte, poderíamos com 

certa segurança afirmar “Ceci n’est pas um livre”(Isso não é um livro), mas talvez a 

imagem de um texto que se apresenta como uma metáfora direta de alguma coisa 

viva em puro movimento de proliferação e mutação contínua, em posição de 

hospitalidade aos virtuais sentidos que, eventualmente, o leitor fará advir. 

O fato de Catatau ter sido, como afirmara Paulo Bentancur12, talvez o único 

texto da produção Leminskiana construído no sentido de “fechar a cara para o 

público”; supomos que isso não se fez senão devido ao fato desse “romance-idéia” 

nos colocar precisamente diante do próprio espelho do Brasil. A encenação da 

escritura em Catatau joga deliberadamente com uma literariedade que intervém 

fisicamente no leitor, aproximando-se, assim, da experiência vivida quando se 

assistir a um teatro e, o que é mais intrigante, não o teatro onde o espectador vai 

assistir passivamente ao desenrolar de uma dada representação, mas o teatro 

visceral, interativo, onde o espectador inexoravelmente é convidado a participar para 

que o espetáculo aconteça como Presentação. A estratégia desconcertante do 

enigma-Catatau parece-nos consistir, fundamentalmente, nesse provocante desafio 

narcísico que, com efeito, nos põe de cara, atordoados, diante de uma máscara 

moldada por espelhos. 

                                                 
11 A respeito da raiz etimológica do termo Paródia, Linda Hutcheon adverte que: “A maioria dos 
teóricos da paródia remontam a raiz etimológica do termo ao substantivo grego parodia, que quer 
dizer ‘contra-canto’, e ficam-se por aí. Se olharmos mais atentamente para essa raiz obteremos, no 
entanto, mais informação. A natureza textual ou discursiva da paródia (por oposição à sátira) é 
evidente no elemento odos da palavra, que significa canto. O prefixo para tem dois significados, 
sendo geralmente mencionado apenas um deles – o de ‘contra’ ou ‘oposição’ (...) No entanto, para 
em grego também pode significar ‘ao longo de’ e, portanto, existe uma sugestão de um acordo ou 
intimidade, em vez de um contraste”. Op. Cit. p.p. 47-48. Todavia, aqui no nosso estudo sobre o 
Catatau, reconhecemos a presença de uma ambigüidade no uso da paródia que, com efeito, resulta 
na contemplação dois sentidos.   
12 Trata-se de um excelente artigo sobre Leminski e o Catatau, que tem por título “Catatau em 
Catuípe”, incluído no livro organizado por André Dick e Fabiano Calixto, numa edição com vários 
artigos sobre a produção de Leminski. A Linha que nunca termina: Pensado Paulo Leminski. Rio de 
Janeiro: Lamparina editora, 2004. p. 244. 

 



 31

Na contracapa da segunda edição do livro, há uma foto de Leminski em preto-

e-branco, na qual uma das metades do seu rosto se revela sob a luz e a outra 

metade permanece sob a sombra, sem se revelar; e, embaixo da foto a citação de 

uma frase que aparece na página 105 de Catatau, fazendo a seguinte indagação: 

“Onde é que nós estamos que já não reconhecemos os desconhecidos?”. Sob esse 

apelo aparentemente paradoxal, não estaria de algum modo presente a 

preocupação do autor com uma suposta situação de desmemoriamento, vivida tanto 

no plano individual como coletivamente? E, se isso de fato se sucede, o que estaria 

havendo com este presente onde nós “estamos” que estaria nos impedindo o 

reconhecimento de algo que veio a ser desconhecido? E, ainda, se desconhecidos 

há, qual seria a função desse desconhecimento que nos entrava na experiência de 

reconhecê-los?  

É curioso, e não desimportante lembrar, que esse projeto de Leminski, gerado 

entre 1966 e 75, em sua fase de elaboração coincide precisamente com quase todo 

o período ditatorial militar no Brasil; quando as produções ditas “engajadas” traziam 

em sua predominante maioria um discurso panfletário e, numa espécie de 

autoritarismo às avessas, não raro carregado de estereotipias e palavras de ordem. 

Mas Leminski percebeu nitidamente que por trás de todas as supostas “boas 

intenções” veiculadas pelos discursos e ideologias, a questão real era, de fato, bem 

outra. E esta, normalmente, costuma se instalar logo aí, sob a aparente inocência 

dos signos, das palavras, dos discursos, da linguagem, em suma.  

Com efeito, Leminski lançou-se no cerne de uma questão que, para muitos, só 

veio a ser entendida e discutida muito tempo depois, com a queda e as desilusões 

das ideologias em geral e à supremacia do mercado no mundo globalizado. Daí ele 

mesmo enunciar: 

 
O Catatau procura captar, ao vivo, o processo da língua portuguesa 
operando. E mostrar como, no interior da lógica todopoderosa, esconde-se 
uma inautenticidade: a lógica não é limpa, como pretende a Europa, desde 
Aristóteles. A lógica deles, aqui, é uma farsa, uma impostura. O Catatau 
quer lançar bases de lógica nova. 13

 

                                                 
13 Quinze pontos nos iis. (In Catatau). Op. Cit. p.211. 

 



 32

Aliás, talvez, como poucos, Leminski detectou perfeitamente, no antro de um 

contexto em que o mundo vivia sob o signo da guerra fria, o quanto questões da 

política, muito para além da maquiagem sedutora dos discursos, se refletiam na 

problemática ordenativa da linguagem e de suas respectivas formações simbólico-

imaginárias articuladas ideologicamente no tecido das representações. E, inclusive, 

isto se dando, não raro, no próprio plano das artes, quando estas, sob formas 

demagógicas de ideologias estéticas, não perdiam o fito em reivindicar a última 

palavra sobre o que seria a “verdadeira” imagem do Brasil. Daí a relevância e a 

vitalidade de um texto como Catatau no mundo atual, no qual vemos o despontar 

dos “terceiros setores” do mercado da vida que não se cansam de agenciar a 

proliferação dos negócios com as questões sociais, da cultura e da identidade; 

quiçá, como nunca dantes, muitas vezes elevando-as ao mero estatuto de 

mercadoria, objeto ou produto consumível sob o clichê voraz do que “faz a 

diferença” entre os bens simbólicos fetichizados pelo mercado mundializado. 

As questões que Catatau nos traz, portanto, parece-nos ir bem mais adiante da 

estrutura performática de um texto que, devido às estratégias enunciativas do seu 

singular linguajar, comumente tem sido louvado e aclamado pelo seu “exotismo”. 

Todavia, desse efeito na recepção do leitor, Leminski tinha já a perfeita consciência 

e o prescrevera como uma das principais estratégias no ato configurante da sua 

elaboração; a saber, a de fazer com que o leitor “tal como o personagem 

(isomorfismo leitor/personagem)” 14 sofresse a mesma experiência e sentimento de 

uma “expectativa frustrada” 15, além do fascínio medusante e paralisante diante das 

maravilhas exóticas da paisagem no ambiente do espaço ficcional. Compreende-se, 

assim, que, para o leitor, a narrativa apresenta o mesmo desafio “vivido” pela 

personagem, na espera de alguém que traga uma explicação razoavelmente capaz 

de oferecer algum sentido quanto ao que estaria se passando. Donde o mal-estar 

dessas “fábulas sem escopo” 16,criando paroxismos paradoxais na própria 

experiência da leitura. Numa das passagens de Catatau, isso se diz do seguinte 

modo: 

 

                                                 
14 Quinze pontos nos iis. (In Catatau). Op. Cit. p.210. 
15 Idem. ibidem. 
16 Catatau. Op.175. 

 



 33

Um personagem da meia cancha do mistério me envia uma carta enigmática; 
ao ler, um pesadelo vento macarronca das mãos e a atira nas trevas 
exteriores onde a estas alturas ninguém se arrisca. Pornossinal! O caltivério 
ensaia famosas aparências. A pua, o jarrete, a ilha cavada a unha: o 
cadaverfalso acampa no plano, guerra é guerra! Uma carlota crânica munga 
e resmunga, donda e retonda! Um real de água, uma duas réias de coisas! 
Incendíbulos aquecem este ponto de ocasião, caldo da pampanela de 
alcoolista, fábulas sem escopo. Indigisto! 17

 
É como se na superfície da textualidade viesse à tona todo o “isto indigesto” 

(Indigisto), recalcado pelas leis da assepsia gramatical; esse “resto”, como diria 

Lacan, inassimilável, mas que, todavia, vem à baila nem que seja por 

“arrombamento”, tal como Deleuze enunciou mais acima, alterando violentamente 

toda a configuração do tecido normativo da retórica convencional, na qual a 

exteriorização corpórea da ação discursiva não é permitida além da constrição sob 

os códigos formalmente já recomendados. Mas, em Catatau, as palavras se fundem 

e se confundem, abrindo cortes e ferindo as significações habituais, numa mistura 

significante em variadas cópulas verbais, resultando em neologismos que nos fazem 

lembrar do anseio barthesiano, no sentido de considerar, também, a abertura de um 

espaço para o prazer do texto. Essas e outras questões concernentes às palavras-

encruzilhadas e outros procedimentos da linguagem poética na narrativa do 

“romance-idéia” serão tratadas no próximo capítulo, quando abordaremos a 

Movência Lingüística de Catatau. 

A intuição da “hipótese-fantasia” 18 leminskiana, no nosso entender, atinge 

mesmo em cheio uma constelação fantasmática que se arrasta no imaginário 

brasileiro e, sobretudo, pernambucano, com referência a um projeto de colonização 

que, se não tivesse ido à derrocada, talvez hoje apresentasse a imagem de um outro 

Brasil, supostamente mais interessante. O nosso estudo, como o próprio Catatau em 

seu alcance mais abrangente, não reivindica nem tem o interesse de aquiescer o 

mérito da suposta questão. Todavia, não deixa de ser curioso observar o que 

Leminski escreveu segundo Paulo Bentacur, “num artigo póstumo, publicado no já 

extinto Nicolau” que: 

 

                                                 
17 Idem.ibidem. 
18 Descordenadas artesianas. (In Catatau). Op. Cit. p. 207. 

 



 34

Em Guararapes, o Brasil selou seu destino de ser nação periférica, 
dependente, lusitanamente condenada a viver o passado dos outros. 19

 
Desse modo, na malha da rede textual de Catatau, diversos fantasmas do 

nosso imaginário cultural são apanhados de uma só vez, no movimento preciso de 

um único golpe atingindo mitos, quer na esfera da cultura local, nacional, brasileira, 

ou, quer queira ainda, numa dimensão mais ampla, universal, da história e da cultura 

ocidental. Todo o tecido textual está completamente sulcado por uma paisagem de 

ecos que se insinuam, contaminando por todos os lados a voz polifônica e babélica 

do personagem Cartesius que, não por acaso, a certa altura enuncia a queda dos 

ideais locais e universais: 

Ídolo do Brasil cai por terra, era estátua, estátua é muito pouco. Há os que 
pensam muito em terreno arado e cultivado mas haverá os que pensarão 
contra todo o passado pensado na terra, fértil fazendo desolações! 20  
Livre enfim das categorias de Aristóteles, por cima de cujo cadáver urge 
passar, o que não obsta, já que o Filósofo está morto há muitas frases afinal 
atrás, e só a liturgia que se pratica em volta de uma múmia ainda mantém no 
Egito as aparências piramidais. 21

Galope galego, peregringrenalda! Dá tempo ao tempo que atrasa até acabar. 
Cada um como cada qual vê qualquer como bem quer: por essas e por 
outras, fico com uma e outras. Os ídolos caem no pensamento, explodindo 
em adorações. 22

Estamos conversando conversas diferentes sobre o mesmo assunto. Louco 
por mérito próprio ou por força das circunstâncias? Estamos falando sem 
medir as conseqüências pelo obscuro gabarito dos antecedentes. Vá em 
frente, eis o abismo. Cai o eu, a gente fica onde? Dedica um monumento a 
tudo que está lá ou fica fora de si? De nada adianta saber quanto, 
desperdício de sinais: uma cidade fantasma à luz dos fogos fátuos, uma terra 
de ninguém escurecendo. Incendeia-se e desaparece – a fogueira aparente.23

 
Catatau é, também, uma espécie de paródia do trabalho etnográfico à moda 

dos antigos cronistas nas viagens dos descobrimentos, pois Renatus Cartesius, que 

quer dizer, “renascido das cartas”, não deixar de fazer alguma  Cartografia dos 

trópicos, como quando, logo de início enuncia: 

 
Ergo sum, aliás, Ego sum Renatus Cartesius, cá perdido, aqui presente, 
neste labirinto de enganos deleitáveis, – vejo o mar, velo a baía e vejo as 
naus. Vejo mais. Já lá vão anos III me destaquei de Europa e a gente civil, 

                                                 
19 Catatau em Catuípe. (In A linha que nunca termina: Pensando Paulo Leminski) Op. Cit. p.245. 
20 Catatau. p.78. 
21 Idem. p.187. 
22 Idem. p.p. 82-83. 
23 Idem. p. 84. 

 



 35

lá morituro. Isso de “barbarus – non intellegor ulli” – dos exercícios de exílio 
de Ovídio é comigo. Do parque do príncipe, a lentes de luneta, 
CONTEMPLO A CONSIDERAR O CAIS, O MAR, AS NUVENS, OS 
ENIGMAS E OS PRODÍGIOS DE BRASÍLIA. Desde verdes anos, via de 
regra, medito horizontal manhã cedo, só vindo à luz já sol meiodia. Estar, 
mister de deuses, na atual circunstância, presença no estanque dessa 
Vrijburg, gaza de mapas, taba rasa de humores, orto e zôo, oca de feras e 
casa de flores. Plantas sarcófagas e carnívoras atrapalham-se, um lugar ao 
sol e um tempo na sombra.  Chacoalham, cintila a água gota a gota, 
efêmeros chocam exames. Cocos fecham-se em copas, mamas ampliam: 
MAMÕES. O vapor umedece o bolor, abafa o mofo, asfixia e fermenta 
fragmentos de fragrâncias. Cheiro um palmo à frente do nariz, mim, imenso 
e imerso, bom. Bestas, feras entre flores e festas circulam em jaula tripla – 
as piores, dupla as maiores; em gaiolas, as menores, à ventura – as 
melhores. Animais anormais engendra o equinócio, desleixo no eixo da 
terra, desvio das linhas de fato. 24

 
O que se descortina nessa cena imaginária, que ficcionalmente se passa em 

pleno “parque do príncipe” Maurício de Nassau, nos jardins do seu palácio de 

Vrijburg é, de chofre, a constatação por parte do protagonista Cartesius, diante do 

quadro referencial em que tenta em vão se situar, de um impacto que o desorienta, 

vendo-se “cá perdido, aqui presente, neste labirinto de enganos deleitáveis”. 

Compreende-se assim, desde logo, a partir dessa cena que inaugura a narrativa do 

romance-idéia, a imagem de uma queda, na qual a personagem, imersa na 

atmosfera sinestésica de um ambiente em que tudo se mistura em formas, cores, 

cheiros e sons que o “asfixia e fermenta”, já começa a reconhecer a existência de 

uma disjunção entre a sua visão, devido aos “animais anormais” que vão produzindo 

alterações no seu olhar contemplativo, e os seres e as coisas dessa nova realidade, 

o “Novo Mundo”. Não é difícil observar que, na descrição enunciativa dessa cena 

inaugural, o que se esboça pela voz da personagem é, igualmente, a queda de todo 

um primado clássico do princípio da representação, mediante o qual o sustentáculo 

conceitual da verdade era dado em termos da “adaequatio rei et intellectus”, quer 

dizer, de uma “adequação da inteligência à coisa”. Embora, pois, armado e protegido 

“a lentes de lunetas”, instrumentos de observação e análise, Cartesius cai, imerso na 

perplexidade do choque causado por esse desencontro. Entretanto, parece advir, 

também, do cerne dessa mesma cena, uma questão remontando à idéia de um 

“tempo originário”, depois da queda que ocasionou a disjunção entre os 

instrumentos e referenciais de compreensão do sujeito cognoscente e o seu objeto 

de contemplação, no caso, a ambiência dos trópicos. E essa questão não seria 

                                                 
24 Catatau. P. 13. 

 



 36

precisamente aquela que, graças à impactante abertura da disjunção e da queda, irá 

nos lançar, também como leitores, no anseio da procura por um novo caminho, na 

produção de certa maneira originária e extraordinária de uma verdade que emerge e 

passa a existir no envolvimento participante da experiência singular da leitura? E, 

com efeito, não passaríamos então a pensar e ter acesso à fundação de uma outra 

temporalidade, dessa vez, diretamente implicada numa melhor formulação a respeito 

do como se daria a questão da verdade (alétheia), tendo em vista os elementos 

indicializados pela poiesis ficcional? 

Segundo enuncia Benedito Nunes: 

A poiesis da linguagem – mais especificamente da língua, considerada 
“poesia [Dichtung] no sentido essencial” ou poesia originária porquanto 
consumando a abertura por excelência, sem a qual não haveria mundo 
humano – é o limiar e o limite de toda experiência, e, consequentemente, 
também da arte, cujo produzir-se requer a prévia situação do intercurso 
verbal. Daí o lugar privilegiado da poesia stricto senso, a poesia-canto [grifo 
nosso], entre as artes – privilégio que lhe vem da abertura insigne da 
linguagem como dizer (sagen) manifestante, revelatório da palavra. 25

 
 Donde que, em nossa leitura, notamos ser da maior importância atender ao 

contínuo movimento por que se desloca o texto, entre as peripécias da linguagem 

catatauesca, fabulação da e na própria linguagem, e às questões que ele nos lança 

nas mais variadas direções. 

 

É, ademais, no seio desse universo simbólico-imaginário de Catatau, que 

extrairemos os elementos necessários ao diálogo com o pensamento bergsoniano 

quanto à elaboração do conceito sobre a memória transversiva, instância 

potencializadora indispensável à poiesis de transversão. 

 

                                                 
25 NUNES, Benedito. Crivo de Papel. Op. Cit. p. 104. 

 



 37

1. O MÉTODO INTUITIVO DE BERGSON: Insinuando-se entre 
ameaças & promessas do Método Cartesiano e o Método paródico 
de Catatau. 
 

“A gentileza das fábulas desperta o espírito” (René Descartes, in. Discurso do 
Método) 

 

“Porque, enfim, o método que ensina a seguir a verdadeira ordem, e a 
enumerar exatamente todas as circunstâncias do que se procura, contém 
tudo o que confere certeza às regras da matemática” (René Descartes, in 
Discurso do Método) 

 

“O gengisgonço é metódico, método sendo a manobra mais farisaica de 
escrever torto por ficções jurídicas. Mancho meu devaneio por intermédio de 
paralelíadas, isósceles mas se aproxeguem: jogo de paciência, consigo. 
Comigo é palmo e pausa, quando digo que consigo, consigo mesmo.” ( 
Cartesius, in. Catatau, p.161.) 

 

“Nossa iniciação no verdadeiro método filosófico data do dia em que 
rejeitamos as soluções verbais, tendo encontrado na vida interior um primeiro 
campo de experiência. Todo o progresso posterior foi um alargamento desse 
campo.” (Bergson, in O Pensamento e o Movente – Introdução –) 

 

 Neste tópico, realizaremos uma discussão em torno da questão do método, 

transitando entre a concepção metodológica de Bergson, cujo pensamento se 

antepõe criticamente ao de Descartes e, ao mesmo tempo, já efetuando a nossa 

leitura de Catatau, que constitui, de certo modo, uma paródia literária da lógica que 

orienta todo o pensamento cartesiano.   

Os percalços do trajeto epistemológico de René Descartes resultaram na 

elaboração de dois textos famosos: Discurso do método e Meditações metafísicas. 

No primeiro, escreve qualificando “este escrito senão como uma história, ou, se o 

preferis, como uma fábula” 26, expressando-se numa dicção tipicamente 

autobiográfica, com o intuito de, por meio desse discurso, narrar como conduzira o 

seu caminho em busca da obtenção da Certeza e da Verdade, de acordo com o 

ideal soberano da Razão. 

 O projeto intelectual de Descartes emerge do desencanto ante os ensinos que 

obtivera ao longo da sua formação no conceituado colégio jesuíta de La Flèche, 

                                                 
26 DESCARTES, René. Discurso do método – As Paixões da Alma. – Lisboa: Livraria Sá da Costa 
Editora, 1990. p. 6. 

 



 38

onde, passando por diversas matérias, inclusive a Filosofia, não verá nelas mais do 

que um amontoado de opiniões contraditórias e, principalmente, inconsistentes para 

quem tinha em mira “um conhecimento claro e seguro de tudo o que é útil à vida” 27. 

E, desejando se libertar da sujeição dos seus preceptores, escreve Descartes: 

E, resolvendo-me a não procurar mais outra ciência a não ser a que pudesse 
descobrir em mim próprio, ou então no grande livro do mundo, empreguei o 
resto da minha mocidade a viajar, a ver cortes e exércitos, a freqüentar 
pessoas de diversos feitios e condições, a recolher diversas experiências, a 
experimentar-me a mim próprio nos encontros a que a fortuna me 
propusesse, e por toda a parte a refletir de tal maneira sobre as coisas que se 
apresentassem que delas pudesse tirar qualquer proveito. 28

 

 Assim como, em Catatau, Renatus Cartesius deseja despertar, após sua 

decepção ante os “ramos do saber”: 

Debrucei-me sobre livros a ver passar rios de palavras. Todos os ramos do 
saber me enforcaram, sebastião flechado pelas dúvidas dos autores. 29

Livro, já estiveste dentro de um sonho e te fiz despertar porque o sol é melhor 
que o sonho! 30

 

 

                                                 
27 Idem. p. 7. 
28 Idem. p. 10. 
29 Catatau, p. 29. 
30 Idem. p. 82. 

 



 39

2. A CIDADE DO COGITO 

 

 Solitariamente, detido pelo Inverno num acampamento, afastado do seu país, 

“sem cuidados nem paixões que me preocupassem” 31, escreve Descartes, pôs-se a 

meditar sobre aquele que seria um dos seus primeiros pensamentos. E, assim, 

conta no seu Discurso do Método: 

Entre estes, um dos primeiros, que me ocupou, foi o considerar que muitas 
vezes não há tanta perfeição nas obras compostas de várias peças e feitas 
pela mão de vários mestres como naquelas em que um só trabalhou. Assim, 
os edifícios planejados e acabados por um só arquiteto costumam ser mais 
belos e mais bem ordenados que os que muitos tentaram embelezar, 
servindo-se de velhas paredes construídas para outros fins. 32

 

 Para Descartes, a “perfeição” de uma obra planejada e edificada por “um só 

arquiteto” era a imagem ideal da ordem e da beleza; essa é a imagem que lhe 

servirá como modelo à construção de uma Ciência clara e sólida. Não mais como as 

cidades antigas, cujas ruas curvas e desiguais, sugerem que foram mais uma obra 

do “acaso que a vontade de alguns homens, usando da razão”. 33 A decepção 

sofrida em relação às promessas dos antigos ensinos adquire, então, para 

Descartes, o semblante de uma cidade alicerçada em fundamentos racionalmente 

ultrapassados e insatisfatórios. 

 Os ventos da Renascença sacudiram as concepções e superstições que 

deram suporte à Idade Média, resultando na abertura de um novo tempo repleto de 

transformações profundas na perspectiva do homem ocidental. E, numa época e 

ambiente dominados pelas incertezas e dúvidas, advém a necessidade de se 

descobrir um novo caminho, um novo método para se trilhar na busca de um 

sentido. O projeto de Descartes nasce, assim, das conturbações desse contexto 

contaminado de incertezas e anseios por novas descobertas, com o fim de superar a 

falência das concepções e dos valores medievais, cuja derrocada fazia medrar uma 

onda paradoxal de ceticismo e fanatismo na Europa. Descartes se incubiu na 

“missão” de descobrir os fundamentos da certeza que iluminaram a aurora do 

pensamento moderno. 

                                                 
31 Idem. p.12. 
32 Idem. ibidem.  
33 DESCARTES, René. Discurso do método. Op. Cit. p, 12. 

 



 40

 Datam desse período, em 1619, quando embebido febrilmente nessa busca 

de criar uma via segura para o conhecimento claro de todas as coisas, tivera numa 

mesma noite seus três célebres e estranhos sonhos, pelos quais Descartes 

acreditara terem se revelados os sinais decisivos dos “fundamentos de uma ciência 

admirável” (mirabilis scientiae fundamenta). Assim, na noite de 10 de novembro de 

1619, Descartes vive uma noite extraordinária: 

Depois de um período de febril atividade intelectual, o dia transcorrera em 
meio a grande exaltação e entusiasmo: afinal, parecia ter descoberto os 
fundamentos de uma “ciência admirável”. O arrebatamento prossegue 
durante o sono, atravessado por três sonhos sucessivos cujas imagens o 
próprio Descartes interpretará como símbolos da iluminação que recebera e, 
ao mesmo tempo, como indicação da missão a que deveria consagrar a vida. 
34

 

 Ele mesmo interpretou seus três sonhos e, num deles, “vivenciou” como 

protagonista da narrativa onírica, exatamente, a experiência do dilema quanto à 

decisão de qual caminho adotar para seguir na vida. Encontraremos, justamente, a 

alusão desse fragmento onírico fundamental na trajetória intelectual de Descartes 

em meio às elucubrações de Cartesius em Catatau. Vejamos: 

Aqui se multiplicam corredores, quod vitae sectabor iter?[grifo nosso] No 
concernente a minha pessoa, escolhi errado: dei a pensar que era espada e 
desvairar em não precisar dela. As luzes do entendimento bruxuleavam. Não 
estava longe a medicina dos meus males. 35

O ser é espesso definitivo. Precário. Ou uma erva, o clima de uma região e 
um zôo podem mais que seus reflexos no espelho imortal da minha alma? 
Salvá-la-ei? O de Ausônio “quod vitae sectabor iter? [grifo nosso] 
Perguntaram-me verdes anos. E agora entre toupinambaoults, com quanto 
fico? Com qual cara vou ter que ficar? 36

 

 Trata-se do terceiro, o mais ameno entre esses sonhos, no qual se via 

folheando um Dicionário, no mesmo momento em que lhe aparece um outro livro às 

mãos, o qual reputa ser uma antologia de poemas de diferentes autores. Na 

curiosidade de ler, depara-se com o verso de Ausônio, “Quod vitae sectabor iter?” 

(Que caminho na vida seguirei?), quando de súbito surge um homem desconhecido 

lhe apresentando uma peça supostamente deste mesmo autor, cujos versos iniciais 

eram “Est et Non” ( É e não é, ou seja, o Sim e o Não de Pitágoras). A situação 

                                                 
34 In. Os Pensadores. “Descartes – Vida e Obra”. – São Paulo: Editora Nova Cultural, 1973, p. 5. 
35 Catatau, p.p. 29-30. 
36 Catatau, p. 37. 

 



 41

imaginária de Cartesius, perdido nos trópicos, em muito se assemelha aos 

tormentos vivenciados por Descartes nos seus sonhos.  

No primeiro sonho, o filósofo se vê vagando em pânico pelas ruas, 

aterrorizado por fantasmas em meio a uma atmosfera de trovões, cambaleando sob 

o turbilhão de ventos violentos impedindo-lhe de qualquer tentativa de se equilibrar. 

Então, ao ser interpelado por alguém, imaginou que haviam lhe trazido um “melão” 

de algum país estrangeiro. Quando acordou desse sonho, sentiu uma dor à qual 

associou à suposta ação de “algum gênio mau que quisera seduzi-lo”.37  

Quanto ao segundo sonho, no qual se impactou com a sensação de ter 

ouvido um barulho semelhante ao de uma trovoada “o pavor que teve o acordou de 

imediato, e, abrindo os olhos, percebeu muitas fagulhas de fogo espalhadas pelo 

quarto”.38 Em Catatau, esta curiosa atmosfera onírica cheia de presságios epifânicos 

permeia a ambiência textual da narrativa, como podemos verificar nas seguintes 

passagens: 

 

Que catástrofe escolho? Inalo maus espíritos, a alma que anima tudo isso (...) 
Luz do fogo, o Maior dos elementos, ampara minha lâmpada, antepara meus 
antepasmados. 39

Um gênio maligno impele se rebanho de ovelhas negras, de pensamentos 
tortos nos campos do meu discernimento, é o xisgaraviz, um azougue. 40

O corpo me arca com dor, odor, som e lume, me debatendo sob uma 
penumbra de perfume, a ponto de os abarcar numa só conferência (...) Esse 
lugar existe, nada mais posso adiantar sobre o que me leva a dianteira em 
gravidez. Está tão pesado que eu não o posso levar, fique mais leve, leve, 
mais, que eu vou levando. Calor e mosquitos me ruminam o pensamento (...) 
Quando assombração já é começo de eternidade, receita uma erva, – recita e 
ressuscita um fantasma a atormentar a duração que lhe é devida.  41

Nenhuma sombra de dúvida se retrata no ponto em brando de meu mirabilis 
fundamentum [grifo nosso] que não seja indício da irrupção de novas 
realidades. Que signos abriram as cortinas que separavam meus métodos 
das tentações dos deuses destas paragens? 42

Desabam as muralhas do mundo, revelando por detrás as formas que se 
escondiam sob as espécies dos nimbos do éter. 43  

                                                 
37 MIGLIORI, Maria Luci Buff. Sonhos sobre meditações de Descartes. – São Paulo: Annablume, 
2001. p. 29. 
38 Idem. ibidem. 
39 Catatau, p. 25. 
40 Idem. p. 26. 
41 Idem. p. 32. 
42 Idem. p. 36. 
43 Idem. p. 87. 

 



 42

De dia a cabeça faz a pergunta, acordada, a resposta vem de noite, nos 
sonhos, pressentimentos de ameaças, súbitos suores e calmas aparentes, 
estertores, o monge sendo devorado pelo seu sonho! Depois da catástrofe a 
apoteose. Constatação do óbvio, constelação dos Ovos: não me cortem o 
sonho. O sonho acelerado. 44

                        

Com relação à questão do método em Bergson, o que poderá chamar à 

atenção, de um modo curiosamente intrigante, é, sem dúvida, a sua íntima e 

indissociável vinculação com a questão da liberdade. 

Muito mais do que uma mera armadura, mediante a qual se obteria uma 

determinada solução previsivelmente já estabelecida e esperada, a rota através da 

qual se atinge uma verdade, para Bergson, exigirá a ocasião de um encontro que se 

traduz numa espécie de criação 45. 

Talvez, por isso mesmo, a sua crítica nunca cessa de incidir precisamente 

sobre o ponto no qual se coadunam as condições do percurso escolhido e a 

qualidade da resposta ou solução apresentada pelo referido conhecimento. 

Para Bergson, o requisito primordial de um método remonta ao posicionamento 

e à colocação ou criação de problemas. Com esse pressuposto, pretendeu valorizar 

o ato de ir ao encontro das questões, tentando alcançá-las sem a antecipação de 

esquemas conceituais já dados de antemão; e, só assim, assegurar e preservar ao 

máximo o frescor da presença em que o conceito se perfaz diretamente, talhando-se 

à medida das sugestões suscitadas pelo próprio objeto. Partindo, então, desse 

princípio, ele mesmo enuncia:  

Mas a verdade é que se trata, em filosofia e mesmo alhures, de encontrar o 
problema e consequentemente, de colocá-lo, mais do que resolvê-lo (...) 
Entretanto, enunciar o problema não é somente descobrir, é inventar. A 
descoberta relaciona-se ao que já existe, atual ou virtualmente; certamente, 
ela viria cedo ou tarde. A invenção doa o ser ao que não era; ela poderia não 
vir jamais 46. 

                                                 
44 Idem. p. 88. 
45 “ Le bergsonie est une de ces rares philosophies dans lesquelles la théorie de la recherche se 
confond avec la recherché elle-même, excluant cette espèce de dédoublement réflexif qui engender 
les gnoséologies, les propédeutiques et les métodes (...) Bergson insistait naguère avec beaucoup de 
soin sur la vanité des fantômes idéologiques qui perpétuellement s’insinuent entre la pensée et les 
faits et médiatisent la connaissance. La philosophie de la vie épouserait la courbe sinueuse du réel 
sans que nulle méthode transcendante vînt relâcher cette étroite adhérence; mieux encore, as “ 
méthode” serait la ligne même du mouviment qui conduit la pensée dans l’épaisseur des choses”. 
(Idem. p.5.). 
46 BERGSON, Henri. O Pensamento e o Movente (Introdução ) in Cartas, conferências e outros 
escritos; trad. Franklin Leopoldo e Silva e Nathanael Caxeiro. 2.ed. São Paulo: Abril Cultural, 1984 
(Col. Os pensadores ) p. 127. 

 



 43

 
Importa notar, desde logo, a partir da observação acima, que existe uma 

imbricação inevitável entre a constituição do método e a geração dos temas a ele 

relacionados. Quando Bergson chama a atenção sobre a importância da colocação 

de um problema no sentido de inventá-lo, ergue-se a imagem de um pensamento 

enquanto criação e, ao mesmo tempo, quando afirma que “a descoberta relaciona-

se ao que já existe, atual ou virtualmente”, alude já, de algum modo, à existência de 

uma memória, na medida em que o ato de inventar, antes de qualquer coisa, requer 

a ocasião do encontro como descoberta de algo que já existe, atual ou virtualmente. 

E não será outro o motivo por que, ao pretender abordar algum tema do seu 

pensamento, como neste nosso estudo sobre a questão da memória, devemos 

considerar a convocação dos outros, que lhe são igualmente tão caros e estão 

necessariamente implicados entre si. Pensamos que, só assim, teremos acesso à 

devida compreensão de um pensamento tão profícuo e instigante, no seu conjunto, 

inclusive porque, importa assinalar desde já, o método da Intuição em Bergson foi 

algo que se revelou de forma paulatina, emergindo dos desenvolvimentos e avanços 

nos seus principais conceitos, tais como Duração (La Durée), Memória e Élan vital. 

Daí a característica de um método que se perfaz organicamente, procurando 

acompanhar, ao mesmo tempo, a definição do seu próprio objeto. 

Por isso, o projeto filosófico de Bergson se constitui realizando uma operação 

crítica rigorosa em busca de uma precisão sobre aquilo que, segundo ele, sempre 

estivera ausente nas miragens conceituais urdidas pelas tramas da inteligência. Tal 

operação teve como escopo a superação de muitos dos temas consagrados e 

canonizados pela tradição do pensamento filosófico. 

 A perda do prestígio normalmente atribuído a determinados conceitos tidos 

como fundamentais deve-se, então, a um trabalho de dissolução e rejeição dos 

mesmos, mediante um procedimento crítico que, segundo ele, tem por objetivo 

eliminar e superar os falsos problemas. Para tanto, além da questão referente à 

colocação dos problemas, dois outros pressupostos serão imprescindíveis como 

regras à composição do seu método. E estes são, respectivamente, reencontrar as 

verdadeiras diferenças de natureza ou as articulações do real e, por último, voltar-se 

à apreensão do tempo real. 

 



 44

A imagem da Filosofia, tanto antiga quanto moderna, sofre uma alteração radical. 

Aquela, por haver superestimado o primado da forma, e esta última, por ter instituído 

as condições e possibilidades da representação como único caminho para se atingir 

o verdadeiro conhecimento. Compreende-se assim que, ao recusar tais 

prerrogativas, Bergson questione também à hierarquia que se estabeleceu entre a 

Metafísica e a Ciência. Para ele, faz-se imprescindível que entre ambas exista uma 

região comum, donde a experiência se ofereça como estofo gerador tanto de uma 

Ontologia, como de uma Teoria do conhecimento. Estas devem caminhar juntas e, 

em contínua reciprocidade, acompanhando as transformações que no real vão 

sendo engendradas pelos movimentos da vida. Daí, ele mesmo enunciar: 

 
 Para resumir, queremos uma diferença de método, não admitimos uma 
diferença de valor entre a metafísica e a ciência (...) A metafísica não é 
superior à ciência positiva; ela não vem, depois da ciência, considerar o 
mesmo objeto e obter um conhecimento mais alto. Supor entre elas esta 
relação, como faz a maior parte dos filósofos, é ser infiel a uma e a outra: à 
ciência condenando-a a relatividade; à metafísica, tornando-a um 
conhecimento hipotético e vago, já que a ciência terá necessariamente 
conhecido o objeto, antecipadamente, de maneira precisa e certa. Bem 
diferente é a relação que estabelecemos entre metafísica e ciência. 
Cremos que elas são, ou que elas podem tornar-se, igualmente precisas e 
certas. Uma e outra se referem à própria realidade 47. 

 

Colocando sua visão nesses termos, Bergson quis nos chamar à atenção para 

o fato de ter havido uma falsificação nos moldes como o Conhecimento foi sendo 

construído e condicionando a formatação do ato de apreender e compreender os 

dados que se apresentam na vida em geral.  

É notório, para Bergson, o distanciamento criado entre o pensamento e a 

realidade, nos moldes com que se acostumou estabelecer uma demarcação 

excessivamente rígida entre os dois domínios do conhecimento. Por outro lado, a 

sua intenção é a de apontar para a existência de uma região comum, na qual as 

duas – metafísica e ciência – possam, enfim, fecundar um real encontro dos 

resultados obtidos por ambas através da experiência. Com efeito, embora reconheça 

a diferença de natureza entre elas na abordagem do real, cada qual visando o seu 

objeto específico, Bergson não cessa de apontar à proficuidade de uma face comum 

na qual, segundo ele, tudo se amalgama, produzindo novas organizações. 

                                                 
47 Idem, pp.122-123. 

 



 45

A metafísica bergsoniana se aproxima da vida aí, onde ela é, natural e 

essencialmente, criação. É, ademais, na experiência viva, concreta, que o espírito, 

essa força propulsora do movimento criador, se afirma enquanto Presença. Daí, ele 

mesmo enunciar: 

Deixemos-lhes, ao contrário, objetos diferentes, à ciência a matéria e à 
metafísica o espírito: como espírito e matéria se tocam, metafísica e ciência 
vão poder, ao longo da face comum, pôr-se mutuamente à prova, 
esperando que o contato se torne fecundação (...) Quer dizer que ciência e 
metafísica se diferenciarão pelo objeto e pelo método, mas se comunicarão 
na experiência. Uma e outra terão descartado o conhecimento vago que é 
armazenado nos conceitos usuais e transmitido pelas palavras. 48

 
A tentativa de diluir a rigidez que separa os domínios da metafísica e da ciência 

traz em seu bojo uma crítica da linguagem, posto que aí repouse a tentação de 

recobrir a experiência, aprisionando-a no invólucro cristalizado dos conceitos. 

Nesse sentido, a própria noção de experiência será repensada, na tentativa de, 

com isso, alargá-la nos termos em que ela venha significar um campo de interação 

dinâmica entre sujeito e objeto, num movimento de colaboração recíproca e 

aparentemente indiferenciada, onde não haja mais lugar à relação de exterioridade 

normalmente estabelecida na clássica cisão entre a consciência e as coisas. Sujeito 

e objeto, nesse caso, inauguram um campo de implicação recíproca e 

“simpaticamente” colaborativa, em que o Ser se põe num ritmo de autoconstituição 

contínua e permanente. 

 Já para Descartes, uma tal perspectiva constituiria uma verdadeira heresia, 

posto que para ele a cisão entre o sujeito e o objeto é a lei que a priori garantiria 

todo ideal de domínio do primeiro sobre o segundo, evitando assim, que o sujeito 

distanciado do objeto não seja por este contaminado e caia nas misturas ilusórias e 

enganadoras do mundo volátil e fugaz das sensações. É o que podemos 

testemunhar em Discurso do método, no qual Descartes, tentando assegurar o ideal 

da “Evidência” na Razão, enuncia: 

 

Porque enfim, quer estejamos acordados, quer durmamos, nunca nos 
devemos deixar persuadir senão pela evidência. 

 Note-se que digo razão, e não imaginação ou sentidos. Porque, 
embora vejamos o Sol muito claramente, não devemos julgar por isso que ele 

                                                 
48 Idem, ibidem. P.123 

 



 46

tem apenas a grandeza que lhe vemos; e podemos à vontade imaginar 
distintamente uma cabeça de leão unida ao corpo de uma cabra, sem que 
tenhamos de concluir, por isso, que no mundo existem quimeras: porque a 
razão não garante que seja verdadeiro o que assim vemos ou imaginamos. 49  
 

 Ao passo que, em Catatau, a questão da relação entre o sujeito e o objeto 

realça a experiência da mistura e confusão, em meio à qual Renatus Cartesius se 

debate, reconhecendo-se como um sujeito inexoravelmente afetado pelo ambiente, 

envolvido nas deformações da misturação sinestésica que embaralham seus 

sentidos. Assim, podemos verificar a seguir: 

O corpo me arca com dor, odor, som e lume, me debatendo sob uma 
penumbra de perfume, a ponto de os abarcar numa só conferência. Roga-se 
aos internos interessar-se pelo achado. Próprio do alimento corporal é, em 
alimentando, ir-se-lhe o sabor da boca mas os frutos desta terra são caju, 
maracujás e ananás, não passam pelo goto, carcomem a úvula e engatam no 
gargomilo. De saporibus et de coloribus em minha imaginação... 50

Calor e mosquitos me ruminam o pensamento. A merda do chão é que é 
filtrada pela flor dos perfumes no ar, flagrância de flagrante. 51

Para que fui pensar nisso? Logo essa arquitetura que não se justifica! A 
penumbra da preguiça pesa penedos nos pratos da balança do meu 
entendimento, dormir ao ruído do açúcar inchando nos caules das canas, 
acordar aos chocalhos de cobra sustenidos. 52

A boca que escuta e a orelha que só falta falar, invenção dos demônios 
estrangeiros. 53

O conhecimento sistemático universal faz nisso um de seus mais memoráveis 
estragos. Quadrondo está erronho! O sujeito arranja um objeto, o problema é 
o entrejeito. 54

 

Uma das reinvidicações axiais do bergsonismo é a existência de um vínculo 

indissociável entre a vida e o conhecimento. A teoria do conhecimento só é 

articulada perfilando-se em atenção ao fundo ontológico que, como uma fonte, está 

sempre se transformando, isto é, em vias de constituição. Em A Evolução Criadora, 

Bergson enuncia:  

Isto significa que a teoria do conhecimento e a teoria da vida nos parecem 
inseparáveis. Uma teoria da vida que não seja acompanhada por uma crítica 
do conhecimento está obrigada a aceitar, tal como são, os conceitos que o 
entendimento coloca à sua disposição: pode apenas encerrar os fatos, quer 
queira quer não, nas molduras preexistentes que considera definitivas. Ela 

                                                 
49 DESCARTES, René. Discurso do método.  Tradução, prefácio e notas de Newton de Macedo. 
Portugal, Lisboa: Livraria Sá da Costa Editora. (Clássicos Sá da Costa), 16ª edição, 1990. p. 33. 
50 Catatau, p. 32. 
51 Idem, ibidem. 
52 Catatau, p. 35. 
53 Idem. p. 75. 
54 Idem. p. 87. 

 



 47

obtém assim um simbolismo conveniente, necessário mesmo talvez à ciência 
positiva, mas não uma visão direta do objeto. 55

 
É a partir dessa aproximação que, para Bergson, se constituirá uma Metafísica 

Positiva da Matéria enquanto ciência do espírito, buscando o rigor de um 

conhecimento que tem por modelo o movimento das transformações da vida. Sendo 

assim, inaugura-se com a metafísica positiva de Bergson uma outra proposta de 

inteligibilidade do real, procurando se voltar com atenção ao fluir contínuo do devir, 

onde o pensamento se perfaz receptivo ao ritmo da imprevisibilidade qualitativa da 

vida. Um pensamento sensível aos movimentos de um real, cujo sentido está 

inexoravelmente voltado à expansão de uma perspectiva na movente abertura do 

inacabamento. 

 A experiência, então, é definida como uma espécie de vaso comunicante, 

assegurando uma fronteira comum, que tem em vista positivar os resultados de 

ambos os domínios. Teoria do conhecimento e teoria da vida, assim, atingiria  uma 

certeza e  uma objetividade processuais, essencialmente dinâmicas, posto que, com 

essa solidariedade entre ambas, elas, “através de um processo circular, se impelem 

uma a outra incessantemente”. 56

Não iremos nos aprofundar detalhadamente na concepção da história da 

filosofia que, na genealogia crítica do seu método, Bergson fora impelido a 

empreender em função da própria natureza do seu objeto; todavia, não nos 

furtaremos a tocar naquilo que, para o esclarecimento devido da sua proposta, nos 

pareça ser essencial à abordagem do objeto principal visado pelo nosso estudo. 

A proposta bergsoniana pretende alargar a inteligibilidade, no sentido de 

ultrapassar a reflexão meramente dialética, suscitando um outro modo de 

consciência, livre dos impasses criados pelos conceitos que se perpetuam numa 

contenda de oposições estéreis. A sua reflexão reclama por um método, cuja 

condução, presidida pelo ideal de precisão, supere as clássicas dicotomias que já 

marcam e identificam a maioria das escolas filosóficas, principalmente a do 

pensamento de Descartes, de quem Bergson foi um crítico acérrimo.  

                                                 
55 BERGSON, Henri. A Evolução Criadora. Portugal, Lisboa: Edições 70, 2001.p.p.10-11.  
56 Idem, ibidem. 

 



 48

O ideal de precisão preconizado pelo seu método se impõe na medida em que, 

na análise genética dos principais conceitos que fundamentam o pensamento 

filosófico, Bergson vai se deparando com as ilusões fabricadas pela inteligência. E 

aqui se configura a primeira etapa do seu método, que é a de se voltar à dissolução 

dessas miragens conceituais ou falsos problemas.  

Em meio ao inventário genealógico dessas ilusões, Bergson abordou o que, 

para ele, constitui a ilusão fundamental e originária, a partir da qual se proliferaria 

uma série de outras miragens na constituição do entendimento humano: a idéia do 

Nada. Segundo Bento Prado Jr.:  

Isto revela o caráter essencialmente regressivo do método bergsoniano, 
que sempre procede por uma volta do fato à sua condição, e jamais 
sinteticamente, da condição ao condicionado. A experiência jamais pode 
ser circunscrita ao campo fechado das suas possibilidades, pelo simples 
fato de que o possível sucede ao real, e não o precede. Este caráter 
essencialmente regressivo do método bergsoniano nos fornece já 
preciosos ensinamentos, pois não só: a) nos indica o caráter peculiar do 
realismo da filosofia de Bergson em sua recusa de construir a experiência, 
como também b) patenteia que a nova ontologia, nascida da crítica à idéia 
do Nada, se põe como horizonte e fundamento retrospectivo de um 
pensamento que se pretende positivo. 57

 

 A “idéia” do Nada é um dos fantasmas que permeia os fundamentos do 
pensamento cartesiano.  Nas Meditações metafísicas, em sua “Meditação quarta”, 
René Descartes declara sobre o negativismo que permeia o seu pensamento, 
lamentando-se das eventuais falhas e erros que o impedem de atingir a “perfeição”, 
devido ao fato de reconhecer o “Nada” participar da natureza do seu ser. Vejamos 
como ele expõe esse dilema: 
 

(...) Voltando a mim, a experiência me faz conhecer que sou, não obstante, 
sujeito a uma infinidade de erros, dos quais, procurando a causa mais de 
perto, noto que não se apresenta somente ao meu pensamento uma real e 
positiva idéia de Deus, ou então de um ser soberanamente perfeito, mas 
também, por assim dizer, uma certa idéia negativa do nada [grifo nosso], ou 
seja, daquilo que é infinitamente distante de todo tipo de perfeição; (...) se me 
considero como participando de alguma forma do nada ou do não-ser, ou 
seja, na medida em que eu mesmo não sou o soberano ser, acho-me exposto 
a uma infinidade de faltas, de forma que não me devo espantar se me 
engano. 58

 

                                                 
57 PRADO Jr, Bento. Presença e Campo Transcendental: Consciência e Negatividade na Filosofia de 
Bergson. São Paulo: Edusp,1988. p.p.35-36. 
58 DESCARTES, René. Meditações metafísicas. Tradução Maria Ermantina de Almeida Prado. – 2ª 
ed. – São Paulo: Martins Fontes, 2005. – (Clássicos). p. 85. 

 



 49

  E, no Discurso do método, a questão do “Nada” também se enuncia, na 
medida em que reconhece que o seu ideal de clareza e distinção é proveniente de 
Deus, e admite: 
 

Na verdade, em primeiro lugar, aquilo mesmo que há pouco adotei como 
regra, isto é, que são inteiramente verdadeiras as cousas que concebemos 
muito clara e distintamente, não é certo senão porque Deus é ou existe, ser 
perfeito de que nos vem tudo que em nós existe. Donde se segue que as 
nossas idéias ou noções, cousas reais que provêm de Deus, não podem 
deixar de ser verdadeiras na medida em que são claras e distintas. De 
maneira que as falsas que muitas vezes temos são as que têm alguma cousa 
de confuso e obscuro, e participam, sob este aspecto, do nada [grifo nosso], 
isto é, são assim confusas porque nós não somos inteiramente perfeitos. 59

 
Se o “erro”, para Descartes, é visto de forma negativa, por outro lado importa 

notar, desde já, que Bergson em seu projeto crítico e filosófico quando opera uma 

dissolução denunciando os engodos epistemológicos do pensamento habitual, quer 

dos antigos quer dos modernos, a sua visada, embora radical, em todos os 

momentos o faz com acolhimento e consideração àqueles a quem suas críticas são 

endereçadas. Pois reconhece o erro, não como fruto de uma razão arbitrária, mas, 

talvez, o signo inevitável da ilusão inscrito na natureza dos percursos e operações 

constitutivas da inteligência. O erro, de certo modo, traz à tona uma dimensão 

inalienável dos percalços e vicissitudes do próprio Saber. Segundo esclarece Bento 

Prado Jr.:  

Compreender que há um bom uso da história da filosofia é compreender essa 
necessidade da ilusão, é compreender que o domínio do erro não é o domínio 
do arbitrário ou de uma selvagem irracionalidade. Muito pelo contrário, a 
compreensão dos caminhos do equívoco indica a compreensão da própria 
estrutura do espírito. O erro não é fruto de uma subjetividade caprichosa: ele 
traduz uma vocação inata da inteligência. 60  
 

Essa compreensão é valiosa, pois daí emergirá a hipótese pela qual se abrirá a 

senda de um outro caminho ao entendimento, que não só o das operações 

cognitivas presas às manipulações da inteligência. A necessidade de uma outra 

forma de inteligibilidade que dê conta das articulações do real é, para Bergson, uma 

constatação insofismável. Visto ser, graças à detecção dessa tendência ao erro 

inscrita na inteligência, que o ideal de precisão advém como uma exigência na 

                                                 
59 DESCARTES, René. Op. Cit. p.32. 
60 Idem, p.31. 

 



 50

pressuposição do método bergsoniano, reivindicando por um maior avanço e 

expansão do entendimento humano. 

Interessante observar como, em Catatau, o espírito cartesiano é parodiado 

através da falência dos seus pressupostos que não conseguem se adequar à 

realidade circundante. Diante desta, a personagem a “vivencia” pasmo e pânico. 

Cartesius titubeia ambiguamente, dando indícios de querer e não querer, ao mesmo 

tempo, se despojar da sua mitologia epistemológica para, enfim, se permitir entrar 

nos perigos e descaminhos dessa estranha viagem paralisante que “põe fora de 

ação o pensamento”:  

Este mundo é o lugar do desvario, a justa razão aqui delira. Pinta tanto bicho 
quanto anjo em ponta de agulha bisantina, a insistência irritante desses 
sisteminhas nervosos em obstar uma Idéia! Nunca se acaba de pasmar 
bastante, novo pânico põe fora de ação o pensamento. 61

Não, esse pensamento recuso, refuto e repilo! Constato crescerem em mim, 
contra o degas e em prol dessa joça (...) Fico feito sísifo, deixando 
insatisfeitas as voltas automáticas das hipóteses. Coordenadas em ordem, a 
própria, entregue à própria sorte. 62

Não, esse pensamento, não, ainda credo no treco. Claro que já não creio no 
que penso, o olho que emite uma lágrima faz seu ninho nos tornozelos dos 
crocodilos beira Nilo (...) A cabeça furam de cáries. Um coco roído de 
formigas. Nestes climas onde o bicho come os livros e o ar de mamão 
caruncha os pensamentos, estas árvores ainda pingam águas do dilúvio. 63

A máquina do entendimento levava uma pancada na mola. Em Górdio, não 
se ata nem desata. Dou com a língua nos dentes e de noite a cabeça cheia 
de grilos e gritos tem pensamentos de bichos. 64

Que signos abriram as cortinas que separavam meus métodos das tentações 
dos deuses destas paragens? 65

Minha educação não me permite ver essas coisas. Um mal-estar tomou conta 
do meu ser, um mal-entendido contra o bom senso: estou à vossa disposição. 
Ponho um pé fora do caminho. ACONTECEU ALGO DE INACONTECÍVEL. 
Minha situação é perigosa. Não tenho uma boa impressão das coisas: 
impressiono-me facilmente. Outro era eu quando não coincidia com as 
circunstâncias. Por que isso? Isso não é coisa que se faça. Nada me justifica. 
Estou à disposição de tudo. Eu era tanto, tanto faz: quanto tempo estou 
falando disso? Pura perdição de ilusão. Brasília nunca vai começar a ser 
viável. Só do que falo, falar: minha mitologia, minha lógica. 66

 

Bergson verificou, ao longo de toda a sua obra, o elo insidioso que coeriu os 

fundamentos conceituais da metafísica tradicional e suas respectivas derivações na 

                                                 
61 Catatau. p.17. 
62 Idem. p.p. 17-18. 
63 Idem. p. 18. 
64 Idem. p. 23. 
65 Idem. p. 36. 
66 Idem. p. 91. 

 



 51

constituição das miragens epistemológicas da dialética. E detectou aí o princípio 

norteador que se consolidou historicamente sob o primado da negatividade. As 

travações internas à lógica da negatividade estão intimamente vinculadas e 

dependentes de uma imagem do mundo e da vida que tem como campo natal as 

idéias do Nada, do Caos, da Desordem, ou seja, do Não-ser. Em Catatau, a 

personagem Cartesius, vez por outra, também expressa essa angústia, que dá 

suporte ao seu desamparo diante de um mundo que confunde todos os seus 

apetrechos ontológicos e epistemológicos. Estes fracassam no intento de encontrar 

uma explicação favorável às suas inquietações. Então, vejamos Cartesius, tal qual 

seu “duplo” Descartes, recorrendo ao fantasma do “Nada” para se auto-apaziguar: 

Quando geômetra, ser se reduz ao que há de mais nada.[grifo nosso] 
Quem sou eu para mudá-lo? Essa aranha geometrifica seus caprichos na 
Idéia dessa teia: emaranha a máquina de linhas e está esperando que lhe 
caia às cegas um bicho dentro: aí trabalha, aí ceia, aí folga. Caminha no ar, 
sustenta-se a éter, obra do nada [grifo nosso]: não vacila, não duvida, não 
erra. Organiza o vazio [grifo nosso] avante, apalpa, papa e palpita, 
resplandecente no nada [grifo nosso] onde se engasga e agarra-se pela 
alfaia em que pena, deserto de retas onde a geometria não corre riscos mas 
se caga. 67  

 

Eu, contemporâneo do meu fantasma, olho-me no espelho e vejo nada (...) É 
a música da carência. Ouvimos em direção ao nada. Perder-se no nada. Abri 
a porta: nada. Nada dizia nada. O nada no ar. O nada no som. Nada tenho a 
declarar. O nada é o maior espetáculo da terra. 68

 

A oposição estabelecida por Bergson à tradição do pensamento ocidental, bem 

como ao moderno, reclama pela existência de um outro modo de consciência, livre 

dessas “miragens conceituais” ou “pseudo-idéias” que sustentam fantasmaticamente 

os fundamentos ontológicos da metafísica ocidental. Estes, segundo ele, devem se 

afirmar com atenção às devidas nuanças que continuamente se articulam nas 

“nervuras e ondulações do real”. De modo que, assim, se pusesse a acompanhar 

devidamente os movimentos pelos quais as coisas se transformam naturalmente, a 

partir da determinação sutil de uma lei interna que rege a duração de tudo o que é 

vivo e que, por isso mesmo, mantém-se no estofo da própria vida, carregando em si 

a inscrição do Tempo (Durée). Eis a alternativa para se furtar aos erros e ilusões de 

uma inteligibilidade já condicionada às constatações analíticas, cuja verdade é 

calcada nas investigações e operações formais da lógica matemática que se projeta 

                                                 
67 Catatau, p. 28. 
68 Idem. p. 58. 

 



 52

sobre uma realidade geométrico-espacial. Em Descartes, de acordo com a “natureza 

do espírito”, todas as coisas que ele concebe “clara e distintamente” só têm o 

estatuto de Verdade quando colocadas em termos geométricos e matemáticos. Isto 

é o que constatamos em sua “meditação quinta”: 

 

E, embora não houvesse demonstrado, a natureza de meu espírito, contudo, 
é tal que eu não poderia impedir-me de considerá-las verdadeiras, enquanto 
as concebo clara e distintamente. E lembro-me de que, mesmo quando 
estava fortemente apegado aos objetos dos sentidos, incluíra no número das 
mais constantes verdades aquelas que eu concebia clara e distintamente no 
tocante às figuras, aos números, e às outras coisas que pertencem à 
aritmética e à geometria. 69

 
 Por outro lado, em Catatau, Cartesius tenta captar com suas “lentes” a 

realidade circundante, mas já não consegue guiar sua razão com a clareza e a 

distinção dos ideais cartesianos, o que lhe faz pôr em dúvida a própria existência. 

Daí, enunciar: 

Duvido se existo, quem sou eu se este tamanduá existe? Da verdade não sai 
tamanduá, verdade trás, quero dizer: não se pensa, olhar lentes supra o 
sumo do pensar! 70

Já dissequei muito: a lâmina cortou onde a cabeça devia entender, dividi em 
miúdos para me dar por satisfeito. Adianto que não há bicho que eu entenda. 
Maior o olho, mais denso fica, o tamanduá se tamanduíza com toda força: 
querendo captar sua verdade num piscar de olho e num cambiar de lente, 
apanhá-lo na primeira. Talvez, porém, não vale a pena. Nenhum vale um 
quadrado, um círculo, um zero. 71

 

Já para Bergson, a verdadeira vocação da filosofia é a de justamente não se 

deixar se conformar nas formulações sedentárias lógico-discursivas, procurando ir 

além da inércia dos simbolismos adotados pelos sistemas, a ponto de, em 

determinada circunstância, afirmar que “a principal razão da metafísica é uma 

ruptura com os símbolos”. 72  

A possibilidade de um trânsito constante entre as constatações empíricas da 

Ciência e as suas respectivas articulações do ponto de vista conceitual apela por 

uma espécie de Metafísica positiva da matéria, buscando apreender “a graça do 

                                                 
69 DESCARTES, René. Op. Cit. p. 99. 
70 Catatau, p. 18. 
71 Idem. p. 27. 
72 BERGSON, Henri. Introdução à Metafísica. In Cartas, conferências e outros escritos (Col. Os 
Pensadores). Op. Cit. p.35. 

 



 53

sentido” de um evento no real, diretamente, na Presença em que a vida e o 

pensamento se engendram com igual importância.  

E é para essa apreensão direta e imediata que Bergson irá propor finalmente, 

após muita hesitação, a Intuição como o único método capaz de alcançar a natureza 

real do seu objeto. Segundo suas próprias palavras: 

 

“Intuição” é, aliás, uma palavra diante da qual hesitamos muito tempo. 
Entretanto, de todos os termos que designam um modo de conhecimento, 
é o mais apropriado; e ainda assim se presta à confusão. 73

 

O trabalho envolvido na consciência da intuição requer um percurso marcado 

pelo esforço de superação das “ilusões da dialética” tradicional, pondo-se em curso 

num modo de pensar livre das obstruções da negatividade necrosada, na qual se 

cristalizam os pseudo-conceitos. 

 O “anti-intelectualismo” bergsoniano incide exatamente sobre esse aspecto da 

linguagem que, em suas formulações simbólicas, negligenciam o real no que aí se 

desdobra com uma vivacidade imprevisível. Adiante, no segundo capítulo, quando 

formos tratar da “Poiesis de Introversão” que faculta a “movência de Presentação da 

linguagem”, iremos nos deter especificamente sobre esta questão da crítica da 

linguagem que, tanto em Catatau quanto no pensamento de Bergson, é de 

importância fundamental. Em Catatau, do ponto de vista da linguagem, não há razão 

para chorar o leite derramado, isto é, caindo no amparo da “Representação”, posto 

que nele a língua se recria numa auto poiesis de introversão em que a pseudo-idéia 

do “Vazio” já não é suficiente para se antepor e explicar a pletora dos 

acontecimentos que eclodem incessantemente no plano da palavra criadora, pois, 

segundo a voz do protagonista do romance-idéia: 

 

Façamos uma hipótese, por exemplo, este livro. Eu não estou ouvindo 
música, é outra coisa que está acontecendo. Signos evidentes por si 
mesmos, por incrível que cresça e apareça, multiplicai-vos! 74

Fabrico o impossível no interior disto, dou fundamentos ao inscrível, ilumino o 
subentendido, elimino os matrimônios indissolúveis entre o som o senso. 75

                                                 
73 O Pensamento e o Movente. (Segunda Parte). Op. Cit. p.111. 
74 Catatau, p. 58.  
75 Idem. p.59. 

 



 54

A cabeça se perde em lemniscatas instantâneas [grifo nosso], e no pega 
larga, deixa prenhe! Persignar-se, com qual signo? Com seções canônicas? 
(...) O vício de sobreviver, vendo – é o teu! Vazio, sempre maior que as 
evasivas que o acontecem: cate isso, não consegue, não se aconteseixas! 
(...) Só para quem não sabe, arte representa; para quem sabe a arte é 
distração, lei livre, aleata. 76

 

Por isso, às vezes, o atormentado Cartesius dá indícios sobre a necessidade 

de haver uma outra lógica, quer no seu pensamento, quer na sua linguagem, 

enunciando: 

 

Cá estou, vivendo e aprendendo. Estou aprendendo o que estou dizendo. 
Não estou dizendo? Já deu no mesmo, de novo. Falando é que a gente 
procede. Me entendo. Acumulo dados, fiquei dispondo de tudo. Quanto mais 
presto aatenção, mais presto. Seja feita a vontade, desfeita à vontade. 
Inverteu. Agora deu. Agora nem tudo vale o que parece. Vale, assim será 
avaliado. Como pode ser dito o que nunca é o mesmo, mudando um aspecto 
por uma circunstância, mutatandis? 77

Mudam as coisas, depravam-se as palavras, palavras depravadas falam certo 
de coisas erradas: me depompo, falando errado. A jactura da flecha na 
fractura do dia, lápis jamjam lapsurus! 78

Tem de tudo esses mistérios da evidência: medir é apossar-se das coisas, 
falar das coisas é deixá-las ir sendo, passando de lá delas para nós. Sabendo 
do que estou falando, as coisas sabem que eu lhes faço bem deixarem-se-me 
por vir. Digamos: sendo. Saudade é muita sacanagem. 79  
Calcule vagamente quanto se cogita. Atente para sempre nas irremediáveis 
imediações, o monstro as adultera nas visagens vigentes. Visto, qual o 
escopo? Pouco e repouco...O pensamento lábil passa por uma ponte pênsil 
de pesadelos: penso mas não compensa, disperso tudo aquilo que dispondo. 
Pendo: peno, peso, penso. O fulgor e o fedor em redor, e eu, - zonzo às 
voltas com tantos números, heautontimorúmenos! 80

 

Compreende-se por que, todavia, pelo menos nessa fase inicial, o método 

intuitivo de Bergson passe também por uma operação aparentemente negativa, 

posto que, no primeiro momento, ele se volta precisamente como uma crítica no 

sentido de dissipar as raízes dos equívocos por onde se fundamentam a ontologia 

tradicional. A primeira etapa do seu método volta-se à operação de dissolução dos 

falsos problemas. E estes, costumam se apresentar sob duas formas: a) Problemas 

inexistentes; e b) Problemas mal colocados. 

                                                 
76 Idem. p.p. 60-61. 
77 Idem. p. 44. 
78 Idem., p. 56. 
79 Catatau, p. 59. 
80 Idem.  p. 39. 

 



 55

Com essa pressuposição, Bergson quis identificar a chave dos desencontros e 

confusões suscitados pelos construtos da inteligência, denunciando aí suas 

inadequações e dificuldades de articulação com o que se insinua nas linhas de fato, 

que são as regiões de presentificação das experiências. Com efeito, a partir desse 

primeiro passo, vislumbramos, assim, a primeira regra do método intuitivo em 

Bergson: a importância da COLOCAÇÃO DO PROBLEMA. 

 



 56

3. VETOR PROBLEMATIZANTE: Crítica de falsos problemas 
reconciliando verdade e criação no plano de colocação dos 
problemas. 
 

 
  

“Estou sujeito a isso. Solus ego natus in Europa, modus ergo renatus in 
Brasília. Difícil dizer o que mais custa ou dura, o mesmo digo eu: movimento 
signo do vazio.” (Catatau, p. 41.) 

 

Para Bergson, a depender da qualidade de como o problema for colocado, a 

sua resposta ou solução já vem de algum modo suscitada por ele mesmo, uma vez 

que a tomada de consciência intuitiva se afigura como a mola propulsora da 

liberdade, lançando-se na direção inventiva, isto é, em sintonia com a realidade 

dinâmica e positiva do espírito criador. 

Os Problemas inexistentes são aqueles que estão calcados fundamentalmente 

no horizonte da ontologia da negatividade, para a qual o Ser surge como fruto de 

uma conquista sobre o Não-ser. Bergson detectou na raiz destes problemas a 

perpetuação obsedante do fantasma do Nada que, como uma espécie de miragem 

norteadora das formações imaginárias e simbólico-discursivas, falaciosamente 

institui a “existência” de uma lacuna essencial no interior da verdadeira continuidade 

da Presença. 81

A constituição de uma ontologia da Presença torna-se um pressuposto básico 

que não admitirá nos seus desenvolvimentos e avanços o cerceamento de miragens 

epistemológicas calcadas em falsas idéias, como a de Ausência, de Falta, de Vazio 

e de congêneres. Daí, o próprio Bergson concluir: 

 Pois sentimos que uma vontade ou um pensamento divinamente criador é 
por demais pleno de si mesmo, em sua imensidão de realidade, para que a 
idéia de uma falta de ordem ou de uma falta de ser possa sequer lhe ocorrer. 
Representar-se a possibilidade da desordem absoluta, com mais forte razão 
do nada, seria, para um tal pensamento, o mesmo que se ele se dissesse que 
ele poderia não ter existido de modo algum e isso seria uma fraqueza 
incompatível com sua natureza, que é força. 82

                                                 
81 Como se poderá conferir na explanação do Prof. Bento Prado jr. “O movimento da reflexão 
bergsoniana é governado pelo ideal do retorno à Presença. Embora ele esteja, desde o início, 
orientado na direção da Presença total, na direção do Absoluto, busca na presença interna sua porta 
de entrada e seu guia. Esta presença interna não é o “eu penso” transcendental da filosofia da 
reflexão, como poderia sugerir a tese de idealidade do espaço...” Op. Cit. p.112. 
82 BERGSON,Henri. O Pensamento e o Movente ( Segunda Parte): Ensaios e Conferências; 
tradução: Bento Prado Neto. São Paulo: Martins Fontes, 2006. p.p.68-69. 

 



 57

 Em Catatau, Cartesius indigna-se, por vezes, ao se reconhecer atingido pela 

“desordem” do universo cambiante exterior, que contamina como um “câncer” a 

engrenagem da sua máquina racional, impossibilitando-o de pensá-lo, a partir dos 

pressupostos cognitivos da lógica já consagrada: 

Abaixo as metamorfoses desses bichos, – camaleões roubando a cor da 
pedra! (...) Não sabem o que fazer de si, insetos pegam a forma da folha; 
mimeses. E a forma? Coisas da vida! Vinde a mim, geometrias, figuras 
perfeitas, – Platão, abri o curral de arquétipos e protótipos; Formas 
geométricas, investi com vossas arestas únicas, ângulos impossíveis, fios 
invisíveis a olho nu, contra a besteira dessas bestas, seus queixos barbados, 
corpos retorcidos, bicos embaraçosos de explicar, chifres atrapalhados por 
mutações, olhos em rodela de cebola! Vinde círculos contra tamanduás, 
quadrados por tucanos, losangos versos tatus, benvindos! Meu engenho 
contra esses engenhos! 83   

As cristalinas esferas celestes articulam as pitagóricas harmonias e os 
platônicos silêncios, me modelando esta luneta. O só pensar esse bicho 
basta para passar a noite em claro e o dia em trevas. Como entrou esse 
câncer em minha máquina? 84

 

Bergson detectou em tais conceitos uma morbidez dissimulante que falseia os 

elementos vitais ao pensamento como as idéias de Liberdade, Movimento e de 

Tempo, trazendo para estas, no máximo, imagens bastardas de pseudos-conceitos, 

cujo intuito se revela nas estratégias utilitárias da inteligência para se furtar àquilo 

que não se deixa apreender em seus esquemas imobilizantes. 

O enquadramento dos dados nos esquematismos da negação revela a vocação 

essencial da inteligência como uma faculdade voltada à instrumentalidade 

pragmática. Ao homo faber, na manipulação artificial dos seus projetos práticos, faz-

se necessário que ele aja com distanciamento do seu objeto, o que significa uma 

negação da realidade intrinsecamente móvel da experiência.  

Quanto aos Problemas mal colocados, estes repousam na tendência de se 

representar as questões nos pressupostos da idealidade espacial. Aqui, são postas 

em confusão as realidades do espírito e da matéria no plano dos mistos mal 

analisados. A experiência no seu sentido integral requer a consideração da presença 

concreta de elementos que, todavia, jamais se deixarão apreender nos espaços da 

representação. É preciso, segundo Bergson, reconhecer aqui as verdadeiras 

diferenças de natureza, que não se confundem com as diferenças de nível ou de 

                                                 
83 Catatau, p. 27. 
84 Idem. p.26. 

 



 58

grau. Daí nos depararmos também, nesse primeiro momento negativo do seu do 

método, com um apelo de depuração da experiência.  

A passagem por essa etapa se faz, ademais, imprescindível, porque a precisão 

da intuição requer um contínuo trabalho de reajustamento do pensamento ao campo 

da experiência, o qual se manterá sempre aberto e suscetível às afetações virtuais 

do imponderável e do imprevisível. 

A colocação dos problemas tem em vista averiguar se a proposição dos 

mesmos, de fato significa uma verdadeira questão ou se não passa de, apenas, 

mais uma miragem ou preconceito do entendimento. 

Em Catatau, a falência dos pseudos-conceitos vez em quando se enuncia 

através do discurso confuso e desencontrado da personagem, que não consegue 

impor a sua ordem à realidade circundante: 

 

Organiza o vazio avante, apalpa, papa e palpita, resplandecente no nada 
onde se engasta e agarra-se pela alfaia em que pena, deserto de retas onde 
a geometria não corre riscos mas se caga. Esta desolação do verde neste 
deserto cheio está se prevalecendo de meus feitos de armas e pensamentos. 
85

 

Ciência e Metafísica se articulam, em Bergson, visando o encontro colaborativo 

que a região da experiência proporciona, apresentando-se na realidade sob a dupla 

face, conjugadas e, no entanto, inelutavelmente distintas. A depuração da 

experiência opera com atenção a não perder de vista esses dois aspectos, cuja 

configuração se apresenta quer segundo a forma do tempo, quer em termos 

espaciais. Essa distinção é, para Bergson, simplesmente imprescindível, uma vez 

que o espírito da vida ao se inserir na matéria exprime o compromisso com que se 

submetera às conformações próprias do espaço extensivo.  

A organização do espaço no plano da extensão dá-se a partir de uma 

multiplicidade homogênea, devido ao modus operandi utilizado nas operações de 

justaposição descontínua dos elementos, dando supremacia, assim, aos estados 

separados e imóveis destes. E, todavia, por outro lado, há uma contraface da 

experiência, que sutilmente subsiste afirmando a natureza irrefreável de um outro 

plano ou dimensão, que é o tempo. Segundo esse plano, a experiência apresenta a 

                                                 
85 Catatau, p. 28. 

 



 59

natureza da sua face verdadeiramente heterogênea, exibindo-se numa 

multiplicidade qualitativa, sujeita às transformações contínuas da mudança. Eis o 

domínio princeps, no qual a filosofia, em termos bergsonianos, deve se lançar na 

apreensão do seu verdadeiro objeto, que é o Tempo. Por outro lado, o personagem 

Cartesius oscila, insistindo nessa confusão do método com que tenta paralisar o 

fluxo do real, fragmentando-o. Vejamos como isso se enuncia nalguns momentos: 

 

Trago o mundo mais para perto ou o mando desaparecer além do meu 
pensamento: árvores, sete, um enforcado, uma vela acesa em pleno dia! 
Escolho recantos selecionando firmamentos, distribuo olhares de calibre 
variado na distância de vário calado. Parto espaços entre um aumento e um 
afastamento em cujos limites cai como uma luva minha vertigem. O 
Pensamento desmantela a Extensão descontínua. 86

Mais recente, separei em pedaços para me admitirem nos círculos mais 
chegados às intimidades da vida. Ciência é isso, chegou ali, parou: facas 
foram precisas. Já dissequei muito: a lâmina cortou onde a cabeça devia 
entender, dividi em miúdos para me dar por satisfeito. 87

Lápis hic est quem possui monumentum capiti cartesiana, ductus quibus 
aquae ducuntur! Nunca quis meter um número na minha cachola, queria viver 
num mundo de qualidade, agora tardio. 88

A família das Curvas de Nível rogacéus que paradas sucessivas sejam 
plautas. Perspectiva! Deste lado que está mais bem colocado: forma ganha 
nem força, peso arreganha. Não está na loja A LÓGICA – filial do empório A 
DEPRECIAÇÃO DA REALIDADE que só explórica os ramos mais baldios do 
negócio de Generalidades! Ao prato cheio, automatários, a isca esfria. 
Af...unda! 89

 

Segundo Bergson, a natureza do tempo é a duração real (la Durée), que 

concretamente flui na experiência singular de cada ser humano em meio às 

vicissitudes apresentadas pela vida. É, pois, no estofo desse plano que a intuição 

deve seguir como um ato preciso de articulação voltado para tocar no absoluto, mas 

um absoluto definitivamente aberto e sujeito às influências e injunções contínuas da 

natureza fluente e espontânea da vida. Eis a intuição sintonizada, portanto, ao um 

plano absoluto, mas essencialmente transicional. 

A aventura do espírito humano criou hábitos na construção do seu 

entendimento, instaurando um modo de percepção tendencialmente preso aos 

condicionamentos sedentários da vida material. Porém, a Intuição no sentido 

                                                 
86 Catatau, p. 16. 
87 Idem. p. 27.  
88 Idem. p. 157. 
89 Idem. p. 161. 

 



 60

bergsoniano apela por uma ultrapassagem desse ponto de flexão da consciência 

perceptiva onde esta se constitui guiando-se pelos parâmetros principalmente 

quantitativos da extensão espacial. Em seu artigo Introdução à Metafísica, Bergson 

inicia expondo a seguinte constatação:  

 

Se compararmos entre si as definições da metafísica e as 
concepções do absoluto, perceberemos que os filósofos concordam, 
apesar de suas divergências aparentes, em distinguir duas maneiras 
profundamente diferentes de conhecer uma coisa. A primeira implica 
que rodeemos a coisa; a segunda, que entremos nela. A primeira 
depende do ponto de vista em que nos colocamos e dos símbolos 
pelos quais nos exprimimos. A segunda não se prende a nenhum 
ponto de vista e não se apóia em nenhum símbolo. Acerca da 
primeira maneira de conhecer, diremos que ela se detém no relativo; 
quanto à segunda, onde ela é possível, diremos que ela atinge o 
absoluto. 90  
 

Importa ressaltar que a pressuposição de se atingir o absoluto na interação 

com algo dista radicalmente da operação asséptica de “separação” entre os mundos 

sensível e inteligível que a metafísica clássica instituiu, pensando com isso 

assegurar a pureza do céu das Idéias. Inversamente, Bergson, quando menciona o 

absoluto, o faz na perspectiva de atingi-lo precisamente onde ele age de um modo 

contínuo e incomensuravelmente livre no seio da própria mistura sensível dos dados 

em que se apresenta. O absoluto é definido, assim, como “simplesmente o que 

temos no espírito” 91 no momento exato do contato proporcionado pela intuição entre 

o sujeito e o seu objeto; quer dizer, enquanto movimento indivisível “no sentido 

metafísico da palavra” 92. A hipótese bergsoniana do absoluto reclama por um 

encontro onde se coincide internamente com o objeto numa apreensão simpática, 

imediata e direta, a partir do esforço implicado no trabalho metódico da Intuição. Daí 

ele mesmo tentar esclarecer nos seguintes termos: 

 

Visto de dentro, um absoluto é, pois, coisa simples; mas considerado de fora, isto é, 
relativamente a outra coisa, torna-se, em relação aos signos que o exprimem, a peça 
de ouro cuja moeda jamais chegará a equivaler. Ora, o que se presta ao mesmo 
tempo a uma apreensão indivisível e a uma enumeração inesgotável é, por definição, 
um infinito. 

Decorre daí que um absoluto só poderia ser dado numa intuição, enquanto 
todo o restante é objeto de análise. Chamamos aqui intuição a simpatia pela qual 

                                                 
90 BERGSON, Henri. Introdução à Metafísica in Cartas, conferências e outros escritos; Op. Cit. p.13. 
91 Ibid., p.13.  
92Ibid., p.13. 

 



 61

nos transportamos para o interior de um objeto para coincidir com o que ele tem de 
único e, consequentemente, de inexprimível.93  

 
Não será difícil perceber que, neste caso, lidamos com uma visão de absoluto 

ou de transcendência, dando-se plenamente no seio da própria imanência concreta, 

onde cada experiência é vivida singularmente. Por isso, desde o início, o método 

bergsoniano enfatiza o pluralismo da experiência, proclamando, deste modo, por 

uma perspectiva de totalidade orgânica e dinamicamente aberta. O absoluto, com 

efeito, está sempre em movimento, fluindo, deslizando no plano imanente, mesmo 

que seja através das pistas parciais oferecidas por cada signo, onde, nas 

experiências regionais, algo das dimensões da realidade sempre se expressa. O 

exercício da liberdade, neste caso, reclama pelo exercício de permanente auto-

superação para não se deixar cair na armadilha de querer ter a última palavra sobre 

as coisas; com efeito, ergue-se a imagem de um pensamento aberto, buscando 

incansavelmente se superar tanto na visão que se quer culminante e derradeira 

como, de igual modo, quando se recusa alçar-se numa reivindicação auto-referente, 

de patamar originário, na condição de se pensar como a suposta raiz ou ponto de 

partida para o que quer que seja. 94

Sendo assim, como havíamos falado mais acima, a propósito ainda da primeira 

etapa do método bergsoniano, existe um “poder de negação imanente à intuição” 95, 

na medida em que não se permite cair na submissão passiva diante das idéias 

normalmente aceitas. É no “poder de negação” 96 desse momento, surgindo ao 

modo de uma voz interior que, segundo Bergson, insta por uma atenção do filósofo 

em direção àquilo que ele pretende se voltar: 

 

Lembram-se como procedia o demônio de Sócrates: ele suspendia a 
vontade do filósofo num dado momento e impedia-o de agir mais do que 
prescrevia o que havia a fazer. Parece-me que a intuição se comporta 
frequentemente em matéria especulativa como o demônio de Sócrates na 

                                                 
93 Idem, p.14. 
94 Como esclarece o prof. Bento Prado Jr.: “A análise da liberdade vale apenas enquanto exploração 
do imediatamente interno, sem decidir, para sempre, a natureza do interno ele mesmo em todas as 
condições. Ele abre portanto uma pesquisa dentro da qual será sempre possível ampliar as teses 
anteriores, englobando novas regiões da experiência. Se o conceito é susceptível de uma ampliação, 
de uma verdadeira remodelação, é porque o processo que faz com que recubra novas regiões da 
experiência não tem origem no interior do conceito”. Op.cit. pp.111-112. 
95 BERGSON, Henri. A Intuição Filosófica. (Trad. Maria do Céu Patrão Neves); Lisboa:Edições 
Colibri,1994; p.29. 
96 Idem, p.30. 

 



 62

vida prática; é, pelo menos, sob essa forma que ela continua a dar as suas 
manifestações mais nítidas: ela proíbe. Perante idéias correntemente 
aceites, teses que pareciam evidentes, afirmações que tinham passado por 
científicas, ela sussurra ao ouvido do filósofo a palavra: Impossível 97. 

 

Esta é a voz interior da intuição agindo, logo nessa etapa inicial do método, e 

reclamando por uma tomada de posição ativa ante a questão ou objeto visado. Com 

isso, o que se pretende é alcançar o ponto principal de onde partira e que subjaz 

num determinado pensamento, permeando-o ao longo de todas as suas articulações 

discursivas, posto que todo filosofar surge do vislumbre inicial de uma intuição 

imediata e simples, quando o sujeito se sente coincidindo diretamente com o seu 

objeto, na apreensão do real. 

Sendo assim, é desde esse primeiro momento que a intuição precisa ser 

metodicamente cultivada e desenvolvida, para não perder de vista o ponto 

privilegiado que define a perspectiva do filosofar. Esse “ponto privilegiado” surge, 

pois, como a voz de uma experiência interna graças a um esforço de observação, 

quando se efetua o movimento de se lançar ao fundo de si mesmo, inserindo-se no 

fluxo da vida interior, onde a liberdade insta em se expandir mediante as 

transformações inelutáveis da real duração. 

A luta incansável de Bergson, no que diz respeito ao ideal de precisão do seu 

método, articula-se diretamente à busca de um redimensionamento rigoroso das 

condições do conhecimento para com o objeto visado. Como esclarece Franklin 

Leopoldo e Silva: 

 

Esta delimitação, porém, não é efetivada a priori em relação à forma do 
conhecimento, não tem o caráter de elucidação de possibilidades lógicas 
de objetividade, mas é a tentativa – aparentemente paradoxal – de 
singularizar o conceito, através do trabalho de aderência, de fazer aderir o 
modo de conhecer àquilo que é conhecido. 98

 

E a tentativa de singularização do conceito se articula precisamente àquilo que 

chamamos de linha de direção ou plano do absoluto transicional, que se funda na 

operação fecunda e colaborativa da experiência integral entre o sujeito e o seu 

                                                 
97 Idem, ibidem. 
98 LEOPOLDO e SILVA, Franklin. Bergson: Intuição e Discurso Filosófico. São Paulo, Edições Loyola, 
1994. P.32. 

 



 63

respectivo objeto. Vale ressaltar, aqui, uma radical distância da idéia de adequação 

preconizada por Descartes. Para este, a instituição da adequação relacionada a um 

método que se volta à descoberta da verdade mantém-se presa às condições gerais 

de representação e, por conseguinte, dependente da elucidação intelectual dos 

conteúdos já preformatados pelo Ego cogito. Quer dizer, essa operação de 

Descartes promove um encobrimento da sua intuição original pelo efeito de 

abstração, mediante o qual as coisas físicas situadas no plano da extensão (res 

extensa) adquirem estatuto de objeto de conhecimento no plano subjetivo (res 

cogitans); dessa transposição fenomenológica, os conteúdos se dispõem 

passivamente às manipulações do intelecto. A diversidade do real é subsumida em 

favor da supremacia redutora dos conceitos sob a uniformização simbólica das 

generalidades universais. Eis as condições que fundam a tão almejada unidade de 

método e unidade do saber, que Bergson não cessou de reivindicar por uma 

inversão radical. 

Em contraposição, pois, quer ao pensamento antigo, berço das fraturações 

entre a alma e o corpo, cuja culminância mais bem acabada se realiza através de 

Aristóteles, quando este inflaciona a prerrogativa da Forma sobre o conteúdo, quer à 

filosofia moderna, protagonizada, sobretudo, por Descartes, ao impor o fundamento 

do Cogito através das condições de representação como via única à apreensão dos 

conteúdos verdadeiros, Bergson propõe um método que se constitui contemplando 

os vários modos de articulação ao real, na medida em que a apreensão se faça “por 

via da adequação entre o conhecimento e o seu objeto sem passar pela 

generalização e pela universalização formais”. 99

O pluralismo da experiência é, por excelência, um âmbito de inumeráveis 

riquezas onde, todavia, a operação metódica deverá se conduzir atentamente, 

colocando em suspensão tudo o que se apresenta em meio ao “Campo das 

Imagens”100, onde será imprescindível à consciência “auscultar essas aparências”101. 

É que, para Bergson, a experiência é, justamente, o lugar de todas as misturas e 

aparentes confusões. Daí a necessidade do rigor com que a Intuição deverá operar, 

precisamente, nesse segundo momento ou etapa do seu método, em que será 

                                                 
99 Idem. p.34. 
100 Cf. o capítulo destinado a esse tema no pensamento bergsoniano em Bento Prado Jr. Op. Cit. 
p.116. 
101 Idem. p.140. 

 



 64

preciso descobrir e DETECTAR AS VERDADEIRAS DIFERENÇAS DE NATUREZA, 

entre os dados que se apresentam na experiência sob a forma dos mistos mal 

analisados. 

 

 



 65

4. VETOR DIFERENCIANTE: Ultrapassando as ilusões dos mistos 
para atingir as articulações do real nas verdadeiras diferenças de 
natureza. 
 
 

“Terror, a diferença exata entre o ser e o parecer: a revelação é de arrepiar o 
capinzal do cocuruto!” (Catatau, p.128.) 

  
 

A luta contra as ilusões dos mistos mal analisados exige um esforço para que o 

pensamento se engaje numa operação de difícil travessia em relação aos mitos e 

ídolos conceituais que calcificaram a composição de muitas ficções doutrinárias, 

através das escolas e sistemas teóricos já canonizados. 

Esclarecendo sobre este segundo ponto do método bergsoniano, Deleuze 

afirma: 

 

Bergson não ignora que as coisas, de fato, realmente se misturam; a 
própria experiência só nos propicia mistos. Mas o mal não está nisso. Por 
exemplo, damo-nos do tempo uma representação penetrada de espaço. O 
deplorável é que não sabemos distinguir em tal representação os dois 
elementos componentes que diferem por natureza, as duas puras 
presenças da duração e da extensão. Misturamos tão bem a extensão e a 
duração que só podemos opor sua mistura a um princípio que se supõe ao 
mesmo tempo não espacial e não temporal, em relação ao qual espaço e 
tempo, extensão e duração vêm a ser tão-somente degradações. 102

 

É nesse momento que o método da Intuição, deparando-se com o universo dos 

mistos mal analisados, fará um esforço ainda maior em se lançar à realidade por 

meio de uma dilatação do espírito em direção à coisa que se estuda. Com efeito, dá-

se o início vivamente, nesse ponto, a um movimento no pensar que se dispõe a ir da 

realidade aos conceitos, e não mais das prévias formulações destes às coisas. Aqui, 

já não mais importa a pretensão de ter a previsibilidade a priori ou qualquer outro 

princípio de dedução matematicamente capaz de oferecer uma solução aos 

problemas. Bergson reconhecerá neste momento a importância de se considerar o 

pluralismo da experiência, expressando-se justamente através daquilo que veio a 

chamar de linhas de fato.  

                                                 
102 DELEUZE, Gilles. Bergsonismo. Trad. Luiz B.L.Orlandi. São Paulo: Ed.34.1999.p.14 

 



 66

As linhas de fato são as diversas direções que o método poderá livremente 

adotar, pois é da convergência de todas elas que se forma a complexidade dos 

mistos que compõem a nossa experiência integral da realidade. A heterogeneidade 

expressa pelas linhas de fato nos apresenta uma variedade de direções que os 

conteúdos concretos vão assumindo, de acordo com a tendência natural pela qual 

cada uma se difere. Todavia, na medida em que convergem para um mesmo ponto, 

mediante o qual se sentirá mais próximo da certeza. 

Já abordamos um pouco mais acima a dupla face da experiência, quando esta 

se dá a conhecer, seja espacialmente, onde os fatos se apresentam sob o aspecto 

de uma multiplicidade distinta, dispostos em justaposição descontínua e 

desenrolando-se sob o regime de repetição; ou, por outro lado, no sentido de uma 

multiplicidade qualitativa, onde os fatos se dão sob a forma de uma penetração 

recíproca, na concentração da pura duração, refratária à lei da mensuração da 

identidade homogênea. É nesse plano da pura duração que, segundo Bergson, 

deveríamos nos instalar por um esforço ou tensão da intuição para captar o 

movimento vivo das tendências, pelo qual elas vão suscitando a aparição de novas 

direções, pois, como ele mesmo afirmou “um dos objetivos da metafísica é operar 

diferenciações e integrações qualitativas”. 103

Na teoria cartesiana da experimentação se dá de forma inversa, guiando-se 

dedutivamente, segundo as distinções abalizadas pelas determinações quantitativas 

das certezas matemáticas. Por isso, no seu Discurso do método, Descartes declara: 

Porque, enfim, o método que ensina a seguir a verdadeira ordem, e a 
enumerar exatamente todas as circunstâncias do que se procura, contém 
tudo o que confere certeza às regras da matemática (...) além de que, ao pô-
lo em prática, sentia que o meu espírito se acostumava pouco a pouco a 
conceber mais nítida e distintamente os objetos, e que, não o tendo 
escravizado a nenhum assunto particular, prometia a mim próprio aplicá-lo 
tão utilmente às dificuldades como o aplicara às da álgebra. 104

 Enquanto que, na experiência de Cartesius nos trópicos, o seu método 

enlouquece e a razão assume um outro Cogito: 

Todo esse esforço em me tornar puro espírito, e agora vêm os especialistas 
dizer que não resisto ao próximo espetáculo. Queimo tudo isso aí, teimo em 
ficar irreconhecível. Quem me busca entre as cinzas de mim? Soletra que te 
soterro. Brasília, enlouqueceste Cartésio? Sou louco logo sou. 105

                                                 
103 BERGSON, Henri. Introdução à Metafísica. Op. Cit.p.33. 
104 DESCARTES, René. Op. Cit. p.p. 19-20. 
105 Catatau, p. 195. 

 



 67

 

Mas, para se adentrar na luta pela superação dos vícios e ilusões do 

entendimento, há que se “inverter a marcha habitual do trabalho do pensamento” 106, 

e isso só vem a ser possível quando se empreende uma depuração da experiência, 

incidindo com rigor e precisão no seio das misturas que o real nos oferece. Ao 

exame e elucidação de cada problema, onde se convergem às linhas de fatos, 

requerer-se-á uma operação por divisões107, tendo como escopo salvaguardar a 

natureza específica de cada elemento inserido na composição expressa pelos 

dados. Aqui, o pensamento deverá sentir a força do conceito em ato, talhando-se em 

obediência às nuances e matizes presentes na dinâmica de cada experiência para, 

assim, descobrir a verdadeira natureza de cada tendência mergulhada na confusão 

dos mistos impuros. 

Desde o seu primeiro trabalho, Ensaio sobre os dados imediatos da 

consciência, Bergson já detecta a confusão de sentido que determinados conceitos 

e noções trazem ao seio da experiência na composição dos mistos mal analisados. 

Ao tratar da noção de intensidade dos estados psicológicos, denuncia o equívoco 

habitual de se assimilar a intensidade a uma grandeza. Com respeito a essa 

questão, ele enuncia: 

 

Na idéia de intensidade, e até na palavra que a traduz, encontraremos a 
imagem de uma contração futura, a imagem de uma extensão virtual e, se 
assim pudéssemos falar, de um espaço comprimido. É preciso, pois, 
acreditar que traduzimos o intensivo em extensivo, e que a comparação de 
duas intensidades se faz, ou pelo menos se exprime, pela intuição confusa 
de uma relação entre duas extensões. 108  

 

Partindo da pluralidade oferecida pelo campo da experiência no seu sentido 

integral é, pois, que se evidencia o fato de que a especificidade das qualidades 

resiste à uniformidade da quantidade. 109 Então, não será mesmo por acaso que, ao 

longo da elaboração de todo o seu pensamento, o bergsonismo tenha como leitmotiv 

                                                 
106 Idem, ibidem. 
107 Cf. DELEUZE, Gilles. Op. Cit. Idem, ibidem. 
108 BERGSON,Henri. Ensaio sobre os Dados Imediatos da Consciência. Lisboa; Edições 
70;1988.p.13. 
109 “La spécificité des qualités résiste à l’uniformité de la quantité”. JANKÉLÉVITCH,Vladimir. Op.Cit. 
p.42. 

 



 68

a crítica contumaz sobre essas misturas, as quais, além de dissimularem a 

especificidade do sentido singular de cada coisa, ainda nos oferecem uma idéia 

bastarda sob os invólucros abstratos e artificiais da linguagem quantitativa. O motor 

condutor que impulsiona a crítica bergsoniana ambiciona, ademais, uma verdadeira 

superação dos dualismos que marcam todas as oposições inscritas nas 

determinações e querelas dos sistemas filosóficos. 110 As escolas e sistemas 

esqueceram que a realidade não se deixa emoldurar nas negatividades das 

operações perceptivas. Para Bergson, toda realidade é uma tendência virtualmente 

em mutação na direção dos seus estados atuais. 

A intuição metafísica bergsoniana convida-nos, desse modo, ao desafio de uma 

auto-superação quanto aos vícios e ilusões que o entendimento humano tão 

caramente se condicionou, enquistando-se em dualidades tais como: alma-corpo, 

sujeito-objeto, qualidade-quantidade, heterogêneo-homogêneo, unidade-

multiplicidade, interior-exterior, memória-matéria, lembrança-percepção, contínuo-

descontínuo, tempo-espaço, instinto-inteligência, e assim por diante. Mas, para essa 

travessia, ele propõe que se realize uma torção ou inversão no trabalho habitual da 

inteligência. É que, segundo ele mesmo enuncia: 

 

Não há realidade concreta acerca da qual não se possa ter dois pontos de 
vista opostos e que não se submeta, por conseguinte, aos dois conceitos 
antagônicos. Daí uma tese e uma antítese que tentaríamos em vão 
reconciliar logicamente, pela razão muito simples de que jamais, com 
conceitos ou pontos de vistas, faremos uma coisa. Mas do objeto, 
apreendido por intuição, passamos sem dificuldade, em muitos casos, aos 
dois conceitos contrários; e, como assim, vemos sair da realidade a tese e 
a antítese, apreendemos ao mesmo tempo como essa tese e esta antítese 
se opõem e como elas se reconciliam. 

É verdade que, para isto, é preciso proceder a uma inversão no trabalho 
habitual da inteligência. 111

 

                                                 
110 “Peut-on dire cependant que dès cette époque Bergson ne s’efforce pas de surmonter le 
dualisme? Assurément l’objet de l’Essai est surtout la dissociation des concepts mixtes, la separation 
des plans confondus et don’t, par la suite, Bergson étudiera surtout la collaboration; les données 
immédiates auxquelles nous parvenons ainsi n’ont nullement la nature tout idéale du “ souvenir pur ” 
et de la “ perception pur ”; le rêve lui-même ne nous offre rien que la Durée du moi pronfond 
n’accomplisse quotidiennement pour une introspection attentive. L’objet de l’Essai est, en somme, de 
retrover des donnés qu’une invraisemblable négligence nous a laissé perdre, et l’on se demande 
encore comment une réalité si naturelle, si proche de nous a pu nous échapper si longtemps.”. Idem. 
p. 48. 
111 Introdução à Metafísica. Op. Cit. p.24. 

 



 69

O esforço da intuição bergsoniana, de fato, consiste na implicação necessária e 

essencialmente paradoxal de superar o espírito de exclusão, que permeia 

ideologicamente todos os dualismos a partir dos quais as escolas filosóficas 

procuraram se afirmar. Ao mesmo tempo, ele reclama por uma atenção no que 

tange ao fato de que o ato de conhecer está longe de ser algo desinteressado. A luta 

contra as determinações das ilusões conceituais atinge aqui o seu momento de 

tensão mais delicado, pois a rejeição de se ir dos conceitos às coisas destitui 

qualquer pretensão paradigmática, cuja operação proceda em colar etiquetas 

conceituais sobre os objetos de tal modo a obter, assim, vantagens já presas aos 

interesses de um determinado ponto de vista. Daí ele sugerir: 

 

Todo conhecimento propriamente dito é, pois, orientado numa certa direção 
ou operado de um certo ponto de vista. É verdade que o nosso interesse é 
frequentemente complexo. E esta é a razão por que orientamos em várias 
direções sucessivas nosso conhecimento do mesmo objeto e fazemos 
variar os pontos de vista sobre ele. Nisto consiste, no sentido usual desses 
termos, um conhecimento “largo” e “compreensivo” do objeto: o objeto é 
remetido então, não a um conceito único, mas a vários conceitos nos quais 
ele é dito “participar”. 112

 

Muitas vezes, é como se, ao pensar assim, sentíssemos a inteligência voltar-se 

contra si mesma, impelindo-se à abertura de uma percepção outra, sugerindo uma 

torção violenta sobre os seus próprios procedimentos habituais. Mas é precisamente 

nisso que se resulta, quando o objetivo da inversão se dirige ao exercício de uma 

auto-superação constante, em que o pensamento não se deixa mais cair nas 

fixações de sentido das designações cristalizadas. Com efeito, não é difícil de 

constatar, passo a passo, o quanto o método intuitivo bergsoniano mantém-se fiel à 

égide do seu aspecto criador, uma vez que o que está em jogo é, nitidamente, uma 

tentativa de reconciliar verdade e a criação no plano dos problemas. Deleuze faz o 

seguinte comentário acerca desse caráter multifacetário da intuição bergsoniana: 

 

Bergson apresenta frequentemente a intuição como um ato simples. Mas, 
segundo ele, a simplicidade não exclui uma multiplicidade qualitativa e 
virtual, direções diversas nas quais ela se atualiza. Neste sentido, a 

                                                 
112 Introdução à Metafísica. Op. Cit. p.24. 

 



 70

intuição implica uma pluralidade de acepções, pontos de vista múltiplos 
irredutíveis. 113

 

Nesses termos, podemos vislumbrar a natureza poético-polifônica do 

pensamento, quando reflete intuitivamente. Contudo, como podemos agora 

entender, a liberdade não se dá aqui senão ao preço de se conquistar uma 

simplicidade que advém, paradoxalmente, à custa de um manejo sensivelmente 

complexo da intuição em meio aos enfrentamentos exigidos para ultrapassar o 

âmbito das misturas. Neste, tudo se confunde dando formação às linhas de fatos 

que encarnam as nossas representações da experiência. Reencontrar o que difere 

por natureza através dos mistos mal analisados significa alargar o conhecimento da 

experiência aí onde ela se oferece como um estado de coisas, definido e 

consolidado nos dados do que vivemos.  

Ultrapassar o estado da experiência em direção às condições que articulam 

essa mesma experiência é, pois, o que a intuição precisará efetuar para se atingir a 

experiência no seu sentido integral, isto é, em sua própria fonte. Eis, portanto, o 

primeiro momento de uma viravolta pela qual acontecerá a ultrapassagem das 

condições mais gerais e abstratas até se chegar às condições concretas da 

experiência humana, infletindo-se precisamente na composição real do dado já 

condicionado. Segundo Deleuze: 

 

Acima da viravolta: é esse, precisamente, o ponto em que se descobrem 
enfim as diferenças de natureza. Mas há tantas dificuldades para atingir 
esse ponto focal que se devem multiplicar os atos da intuição, 
aparentemente contraditórios. 114

 

A operação reflexiva da intuição, assim pretendida, pressupõe um esforço de 

ampliação do entendimento, calcando-se em cada particularidade que a experiência 

oferece para, em seguida, efetuar uma real ultrapassagem dessa mesma 

experiência, mas não no sentido de uma transcendência lógico-conceitual à moda 

kantiana115, uma vez que, para Bergson, o conceito só emerge, talhando-se à 

                                                 
113 DELEUZE,Gilles. Bergsonismo. Op. Cit. p.8. 
114 DELEUZE,Gilles. Op. Cit. p.p.18-19. 
115 “Se lermos atentamente a Crítica da Razão Pura, veremos que é esta espécie de matemática 
universal que é, para Kant, a ciência, e é este platonismo apenas modificado que é para ele a 
metafísica. Na verdade, o sonho de uma matemática universal já é apenas uma sobrevivência do 

 



 71

própria coisa. Como vimos, isto só se dá graças à torção ou inversão do modo 

habitual de pensar que, na verdade, se efetua em meio à complicação dos mistos, 

num duplo movimento de viravolta e reviravolta, no intuito de, enfim, alcançar a 

razão suficiente da coisa encarnada nas representações dos mistos. Daí Deleuze 

esclarecer que:  

Desse modo, a expressão “acima da viravolta decisiva” tem dois sentidos: 
primeiramente, ela designa o momento em que as linhas, partindo de um 
ponto comum confuso dado na experiência, divergem cada vez mais em 
conformidade com verdadeiras diferenças de natureza; em seguida, ela 
designa um outro momento, aquele em que essas linhas convergem de 
novo para nos dar dessa vez a imagem virtual ou razão distinta do ponto 
comum. Viravolta e reviravolta. O dualismo, portanto, é apenas um 
momento que deve terminar na re-formação de um monismo. 116

 

Método que contempla um duplo movimento de divergência e convergência 

através das linhas de fatos. Assim, se afirma uma operação de intersecção que, ao 

mesmo tempo, erige uma imagem do real como algo que se constitui por sucessivos 

movimentos de divisões e reuniões. Essa operação de intersecção sobre as 

viravoltas sucessivas da experiência constitui, para Bergson, um procedimento 

imprescindível para que a metafísica realmente atue no plano concreto da 

imanência, com precisão.  

É, ademais, nesse sentido que, segundo a expressão de Bento Prado jr. “A 

imanência é um necessário transcender-se” 117, pela qual se propicia a perspectiva 

de um empirismo superior. No primeiro momento, então, da viravolta ou “tournant”, 
                                                                                                                                                         
platonismo. A matemática universal é o que se torna o mundo das Idéias quando supomos que a 
Idéia consiste numa relação ou numa lei, e não mais numa coisa. Kant tomou por realidade este 
sonho de alguns filósofos modernos; ainda mais, acreditou que todo conhecimento científico seria 
apenas um fragmento separado, ou melhor, um sinal antecipador da matemática universal. A partir 
daí, a principal tarefa da Crítica consistia em fundar esta matemática, isto é, em determinar o que 
deveria ser a inteligência e o que deveria ser o objeto para que uma matemática ininterrupta pudesse 
ligá-los um ao outro. E, nec essariamente, se toda experiência possível tem assim garantida sua 
entrada nos quadros rígidos e já constituídos de nosso entendimento, é porque (a menos que 
suponhamos uma harmonia estabelecida) nosso entendimento organiza ele próprio a natureza 
e nela se reencontra como num espelho [grifo nosso]. Donde a possibilidade da ciência, que 
deverá toda a sua eficácia à sua relatividade, e a impossibilidade da metafísica, uma vez que esta só 
poderá parodiar, sobre fantasmas de coisas, o trabalho de organização conceitual que a ciência 
efetua a sério sobre relações. Em suma, toda a Crítica da Razão Pura termina por estabelecer que o 
platonismo, ilegítimo se as Idéias são coisas, torna-se legítimo se as Idéias são relações, e que a 
idéia totalmente pronta, uma vez trazida assim do céu à terra, é de fato, como queria Platão, o fundo 
comum do pensamento e da natureza. Mas toda a Crítica da Razão Pura repousa também sobre o 
postulado de que nosso pensamento é incapaz de qualquer outra coisa a não ser platonizar, isto é, 
modelar toda experiência possível em moldes preexistentes.( BERGSON, Henri. Introdução à 
Metafísica. Op. Cit. p.p.36-37.) 
116 Idem. p.20. 
117 PRADO JR., B. Op. Cit. p.114. 

 



 72

decompõe-se o misto da representação em duas direções divergentes, as linhas de 

fatos, que são a via de acesso para, em seguida, num segundo momento ou 

movimento da reviravolta, acima do “tournant” se reencontrar, enfim, precisamente 

na fonte, junto às condições geradoras da experiência, em que o espírito se insere 

na matéria. Como expressou, claramente, Astrid Sayegh:  

 

Podemos falar assim de um tornar-se matéria e de um re-tornar-se ao 
espírito: não se trata de voltar ao espírito, mas sim de conhecer a partir do 
espírito. No primeiro caso, temos a experiência na matéria que leva o ser a 
conquistar sua liberdade, e no segundo temos a experiência espiritual de um 
ser que vive esta liberdade na sempre criação infinita de si mesmo. (...) Por 
exemplo, o problema da memória: Bergson parte do misto lembrança-
percepção e o divide em duas linhas divergentes, espírito e matéria. Em 
seguida busca uma dilatação dessas linhas, mas a solução dá-se somente no 
ponto em que essas duas linhas se convergem novamente: no ponto em que 
a lembrança insere-se na percepção, no ponto virtual que é razão do ponto 
de partida. 118

 

Mas nos reservaremos em abordar especificamente a questão da memória 

mais adiante, para quando formos propor a poiesis de transversão ou transversiva 

da memória, a partir das articulações que nos serão suscitadas através da narrativa 

ficcional da escrita literária no texto do romance-idéia de Leminski.   

Por hora, importa não esquecer que os “dualismos” bergsonianos, de fato, não 

representam, como diria Deleuze, “a última palavra de sua filosofia” 119, pois toda a 

ultrapassagem dos mistos resulta, enfim, na apreensão qualitativa de um ponto 

virtual, de onde tudo, paradoxalmente, parte e retorna segundo as leis de um 

movimento contínuo e indivisível do verdadeiro tempo real da Durée. E aqui, 

chegamos ao terceiro momento do método bergsoniano que, aliás, já aludimos 

superficialmente mais acima, QUANDO A INTUIÇÃO APREENDE O ABSOLUTO 

TRANSICIONAL ATRAVÉS DA DURAÇÃO. 

 

 

                                                 
118 SAYEGH, Astrid. Bergson: o método intuitivo: uma abordagem positiva do espírito. São Paulo: 
Humanitas - FFLCH :USP,1998. 
119 DELEUZE, Gilles. Op. Cit. p.14. 

 



 73

5. VETOR TEMPORALIZANTE: Quando a Intuição redescobre o 
absoluto transicional no pensamento em Duração 120.  
                                         

 

“Em toda a parte em que alguma coisa vive, existe, aberto algures, um 
registo no qual se inscreve o tempo” (Bergson, in A Evolução Criadora) 

 

“Estes conceitos – eu os quero perpetuar, perpétuos em minha memória – 
estes sucessos. Demasias. Este mundo. Este mato. Alvejaram-me com 
flechas do armazém de Zenão.” (Catatau, p.38.) 

 

Como aludimos mais acima, desde as primeiras reflexões no “Ensaio sobre os 

Dados Imediatos da Consciência”, Bergson já se depara com uma série de 

confusões inseridas nos conceitos que sustentavam várias teorias. 

Ao abordar, logo no primeiro capítulo, o problema “Da Intensidade dos Estados 

Psicológicos”, percebe o escamoteamento que determinadas explicações traziam à 

consciência habitual, discriminando as coisas de forma normalmente confusa. 121  

Para uma efetiva constatação da gênese dos falsos problemas, foi decisivo 

partir do reconhecimento da existência de uma vida interior que se desenrola 

mediante um fluxo contínuo e heterogêneo; escoando segundo as leis de uma 

temporalidade genuinamente imprevisível. Assim, Bergson assinala que: 

A intuição de que falamos, então, versa antes de tudo sobre a duração 
interior. Apreende uma sucessão que não é justaposição, um crescimento 
por dentro, o prolongamento ininterrupto do passado num presente que 
avança sobre o porvir. É a visão direta do espírito pelo espírito. Nada mais 
interposto; nada de refração através do prisma do qual uma das faces é 

                                                 
120 “Há no entanto um sentido fundamental: pensar intuitivamente é pensar em duração”( BERGSON, 
Henri. O Pensamento e o Movente. Introdução à Metafísica(Segunda Parte). Op. Cit. p.32. 
121 “Tel est le “paralogisme psycho-physiologique”, ou Bergson découvre avec une admirable 
pénétration   cette escamotage  intellectuel : le parallélisme idéaliste deviant réaliste juste au moment 
où  son idélisme  est reconnu contradictoire; mais le réalisme à son tour se dépêche de devenir 
idéaliste au moment où son  absurdité va éclater. Le paralléliste bénéficie de cette confusion et 
exploire ce va-et-vient : il n’a jamais tort, puisqu’on ne peut l’attraper nulle part; c’est un illusionniste 
qui, au moment d’être pris sur le fait, se trouve déjà ailleurs. En réalité, il ne pense à rien : il est à 
califourchon sur deux idées également fausses, et qui s’appellent l’une l’autre. Un prestige analogue 
apparaît dans l’interférence entre deux genres d’ordre, l’ordre vital et l’odre mécanique, que la pensée 
nie simultanément afin de créer un fantôme de désordre ou de hasard; pourtant l’un au moins des 
deux ordres subsiste nécessairement quand l’autre disparaît : leur double exclusion n’est donc, 
comme le paralogisme psycho-physiologique, qu’une pensée vide, un refus de se poser. De même 
encore pour créer l’idole du néan, nous supprimerons à la fois la réalité extérieure et le monde interne, 
bien qu’on ne puísse nier l’une sans poser l’autre et vice-versa: cette double negation est elle aussi 
fantasmatique et impensable.”( JANKÉLÉVITCH, Vladimir. Op. Cit. p.33).    

 



 74

espaço e a outra é linguagem. Ao invés de estados contíguos a estados, 
que se tornarão palavras justapostas a palavras, eis a continuidade 
indivisível e, por isso mesmo, substancial do fluxo da vida interior. 122

 

Os verdadeiros problemas precisam ser colocados mais em função do tempo 

que do espaço. Porém, antes, e em todos os sentidos da experiência, seremos 

inelutavelmente levados a um retorno aos mistos mal analisados para, a partir dos 

mesmos, entendermos, enfim, como Bergson chegou à definição do objeto central 

da sua filosofia, que é o tempo real da duração (La Durée). 

Então, ao tratar da questão da intensidade de certos fatos psíquicos, descobre 

que através da projeção destes na extensão do espaço efetua-se, ao mesmo tempo, 

a formação de uma consciência reflexa, cujo entendimento se baseia na percepção 

de uma multiplicidade estritamente quantitativa, descontínua no espaço, que no 

mesmo momento também se internaliza, corrompendo viciosamente o sentido que 

se faz presente no curso qualitativo e heterogeneamente indistinto da multiplicidade 

da vida interior. 

Considerando a clássica relação usada nos experimentos psico-físicos, 

Bergson denuncia a confusão que é criada, ao se associar à quantidade da causa 

extensiva do estímulo, a qualidade do efeito intensivo na sensação. Eis o momento 

em que, como ele mesmo diz: 

 Precisamente nesta altura, a intensidade, que era apenas um certo 
cambiante ou qualidade da sensação, transforma-se numa grandeza (...) 
Introduzíeis assim a causa no efeito, e interpretáveis inconscientemente a 
qualidade pela quantidade, a intensidade pela grandeza. 123

 

O estudo atento dos artifícios usados nas estratégias de conhecimento pelo 

paralelismo psico-fisiológico promoveu a chave para Bergson realizar uma 

verdadeira operação de ultrapassagem das ilusões epistemológicas que davam 

sustentação à manutenção dos impasses e das aparentes oposições entre as teses 

do idealismo e do realismo. Percebera que aqui se instala um círculo vicioso em que 

se condena a permanecer girando sob um postulado teórico em que o realismo se 

escamoteia num idealismo dissimulado, adotando as teses que este último sistema 

de notação filosófica propriamente já adotara.  
                                                 
122 O Pensamento e o Movente (Segunda parte). Op. Cit. p.29.  
123 Ensaio sobre os Dados Imediatos da Consciência. Op. Cit. p.36. 

 



 75

A confusão entre o plano subjetivo e objetivo, mediante as representações 

idealizadas do espaço, faz corresponder a cada parte da representação uma parte 

da realidade objetiva e instala, desse modo, no seio da experiência, um impasse 

que, além de obstruir o fluxo do entendimento, artificializa a imagem viva de uma 

realidade concreta, que jamais se deixa apreender numa forma de percepção 

diminuída, caracterizada nas representações extensivas do espaço. Doravante, é 

em meio a essas considerações do paralelismo psico-fisiológico, donde emergirá 

uma descoberta capital ao pensamento bergsoniano, a saber, a imagem bastarda do 

tempo, ilegitimamente abstraída, tirada a partir dos moldes quantitativos do espaço. 

E aqui atingimos o ponto singular, que é certamente a fonte axial de onde jorra 

o sentido legítimo das articulações que o nosso estudo enceta entre Catatau, de 

Leminski, e o pensamento de Bergson. Trata-se dos célebres paradoxos de Zenão, 

o filósofo eleata cujos sofismas se tornaram a base de toda a dialética e metafísica 

triunfantes na história do pensamento ocidental. Este topus-tema é nevralgicamente 

recorrente e comum tanto a Catatau, quanto às elaborações do pensamento nos 

textos bergsonianos.  

Sobre os engodos da lógica de Zenão, Bergson não cessará de se reportar 

criticamente, na medida em que desenvolve um método que é, ao mesmo tempo, 

preocupado em detectar genealogicamente os impasses e aporias advindas das 

confusões, cujas raízes deitam nas construções sofismáticas dessas “falsas idéias”. 

Assim, localiza Bergson em dois de seus importantes textos: 

 

A metafísica data do dia em que Zenão de Eléia assinalou as contradições 
inerentes ao movimento e à mudança tal como a inteligência se os 
representa. Em superar, em contornar por um trabalho intelectual cada vez 
mais sutil essas dificuldades levantadas pela representação intelectual do 
movimento e da mudança foi gasta a maior parte da energia dos filósofos 
antigos e modernos. Foi assim que a metafísica foi levada a procurar a 
realidade das coisas acima do tempo, para além daquilo que se move e que 
muda, fora, por conseguinte, daquilo que nossos sentidos e nossa 
consciência percebem. Desde então, a metafísica já não podia ser mais que 
um arranjo de conceitos mais ou menos artificial, uma construção hipotética. 
124

A metafísica nasceu, com efeito, dos argumentos de Zenão de Eléia relativos 
à mudança e ao movimento. Foi Zenão, ao chamar a atenção para o absurdo 
daquilo que ele chamava de movimento e mudança, quem levou os filósofos 

                                                 
124BERGSON, Henri. O Pensamento e o Movente: ensaios e conferências; tradução Bento Prado 
Neto. – São Paulo: Martins Fontes, 2006. – (Tópicos); p. 10. 

 



 76

– Platão em primeiro lugar – a procurar a realidade coerente e verdadeira 
naquilo que não muda. 125

 

Em Catatau, as aporias dos sofismas de Zenão126, a respeito da negação da 

existência do movimento e da mudança, irão aparecer no discurso de Cartesius 

enunciando os paradoxos que celebrizaram o pensador pré-socrático da escola 

eleata. Os seus quatro famosos argumentos sobre o problema do movimento 

comparecem no romance-idéia. São eles: o da Dicotomia, o da Flecha, o de Aquiles 

e a tartaruga e o do Estádio. Vejamos como Cartesius enuncia essas aporias de 

Zenão, aludindo, inclusive, de um modo metafórico e cifrado o impasse-brasilis, 

aglutinando e entrecruzando as imagens dos referidos argumentos com temas 

referentes à origem e à história nacional brasileira:  

Alvejaram-me com flechas do armazém de Zenão. 127

Senão é a flecha de Zenão, a que faz que vai mas não, não sei a 
quem acomenta esse germe a errar como um cometa. 128

A flecha atinge Aquiles decerto mas na máscara, o que é outro caso. 
129

Que flecha é aquela no calcanhar daquilo? 130

Longa memória estica o arco da flecha que não irá parar num alvo de 
nada ou nada de alvo! 131

Flecha se atira em movimento, ninguém está parado. Nem o cavalo, 
nem o cavaleiro; nem a mente, nem a mão; nem o arco, nem a flecha, 
e o alvo o vento leva: tiro certo. 132

Zenão alveja a tartaruga com uma flecha fechada. 133

Saberá que zenão atira mas não?134

A flecha já está aqui, abriram o ovo: Zenão suicidou-se com a flecha 
antes que alguma tartaruga aventureira dela lançasse mão. 135

Forma feita de vagar, a tartaruga de memória o segredo da 
velocidade. 136

                                                 
125 BERGSON, Henri. A Percepção da Mudança. In. O Pensamento e o Movente: ensaios e 
conferência. Op. Cit., p. 162. 
126 Zenão é considerado por Aristóteles “o inventor da Dialética”. Os seus argumentos a respeito do 
problema do movimento são paradigmáticos enquanto aporias, ou seja, “caminhos sem saída” com 
vistas transformar a idéia de movimento num “absurdo”. Todos os seus pressupostos tinham em mira 
a instauração de um impasse insuperável ao adversário numa eventual discussão. 
127 Catatau, p. 38.  
128 Idem. ibidem. 
129 Idem. p. 50. 
130 Idem. p. 51. 
131 Idem. p. 53. 
132 Idem. p. 109. 
133 Idem. p. 74. 
134 Idem. p. 81. 
135 Idem. p. 90. 
136 Idem. p. 98. 

 



 77

A gargalhada de Zenão chega no alvo antes da flecha! 137

Assim o ponto multiplicando cissiparidade com as estadias da flecha 
zenônica assina a reta qua já vem rodando, assinala o volume: a linha 
fraca toca aqui no ponto forte, e naufraga soprando aos dezesseis 
ventos escombros pela Extensão pelásgica. 138

Dei de colecionar fracassos. Persa em Salamina: pepino breve. 
Apostei em Tróia. Em Aquiles. Ganhou a tartaruga. 139

 

 A deficiência inscrita na genealogia da nossa percepção que, ao congelar a 

movência do tempo no espelho da representação habitual do falso movimento 

calcado nas marcações referendadas do espaço, denega e impede-nos de perceber 

a verdadeira mudança viva que não se deixa prender nessas partes distintas e 

justapostas, a partir das quais “sem dúvida, ainda dizemos que estas se sucedem, 

mas essa sucessão é então similar à das imagens de um filme cinematográfico”, 

cuja narrativa ou estória, estando já constituída e a priori determinada, ao seu 

desfecho nada importará o aumento ou a diminuição da velocidade com que o filme 

se desenrole. 

Em Catatau, a experiência da espera nos trópicos promove no personagem a 

sensação da suspensão distendida do tempo, por meio do qual o personagem se 

desencontra com seus próprios pensamentos confusos e afirma: 

 

Dilatado corpo por distenso tempo alastra a duração que promove, e ora 
explui. Que fazer do falecido cadáver dos mortos, se escondo, vem 
escorrendo me assombrar o pensamento, se deixo, tisnam o brilho da festa 
no cardápio! 140

Nesta meditação, gastarei o tempo da minha vida, aquele microcosmo de 
protocolos! Alma, entra dentro de ti mesma, o alvo não passa de um espelho. 
Minha substância sofre um acidente diante de mim. 141

Quero durar; eu hei de haver. Eis-me sendo: sou-o. Libera um ser fora do 
tempo, contando para ninguém, consigo. Pode ser heresia, doença ou efeito 
das circunstâncias controversas que ora atravesso. 142

 
O método intuitivo de Bergson buscará uma reconciliação com o tempo real da 

duração, liberto das representações falseadoras do tempo homogêneo, espacial, 

refém das séries reversíveis e sucessivas nas análises e sínteses das operações 
                                                 
137 Idem. p. 107. 
138 Idem. p. 154. 
139 Idem. p. 194. 
140 Idem. p.p. 48-49. 
141 Idem. p. 83. 
142 Idem. p.84. 

 



 78

mentais retrospectivas. A libertação da temporalidade elidida implica 

necessariamente numa distinção, com efeito, entre duas durações, quando estas se 

apresentam sob duas formas de multiplicidade, que Bergson enunciou da seguinte 

maneira: 

 

Distingamos, pois, para concluir, duas formas da multiplicidade, duas 
apreciações muito diferentes da duração, dois aspectos da vida consciente. 
Sob a duração homogênea, símbolo extensivo da duração verdadeira, uma 
psicologia atenta separa uma duração cujos momentos heterogêneos se 
penetram; sob a multiplicidade numérica dos estados conscientes, uma 
multiplicidade qualitativa; sob o eu nos estados bem definidos, um eu em 
que sucessão implica fusão e organização. Mas quase sempre nos 
contentamos com o primeiro, isto é, com a sombra do eu projetada no 
espaço homogêneo. A consciência, atormentada por um desejo insaciável 
de distinguir, substitui o símbolo pela realidade, ou não percepciona a 
realidade senão através do símbolo. Como o eu, assim refratado, e por isso 
mesmo subdividido, se presta infinitamente melhor às exigências da vida 
social em geral e da linguagem em particular, ela prefere-o, e perde pouco 
a pouco de vista o eu fundamental. 143

 

Para o “eu” superficial, a multiplicidade significa apenas exterioridade, em que 

os objetos exteriores uns aos outros se superpõem espacialmente, de modo a 

atender o mais comodamente às necessidades das nossas ações. E, por outro lado, 

o “eu” fundamental assume uma direção inversa, na medida em que se volta à 

profundidade do mundo da consciência, no interior de uma multiplicidade indistinta e 

heterogênea, onde, tentando coincidir consigo mesmo, busca-se captar na sua mais 

espontânea, autêntica e íntima sintonia com a duração real. 

Notemos que a rota da intuição progride se furtando aos condicionamentos do 

ato cognoscente habitual e, no entanto, como elucida Deleuze, “não podemos nos 

contentar em simplesmente afirmar uma diferença de natureza entre a duração e o 

espaço”. 144  

Na massa fluida que se propaga ao longo de toda a nossa existência 

psicológica, habituamo-nos a percebê-la numa aparente descontinuidade, pela 

simples comodidade de não prestar atenção às alterações ininterruptas nos estados 

internos mais profundos no plano dos afetos e desejos. E, quando um “eu” tenta 

compor uma síntese desses estados, separando-os e alinhando-os numa espécie de 

                                                 
143 Ensaio sobre os Dados Imediatos da consciência. Op. Cit. p.p.89-90. 
144 DELEUZE, Gilles. Bergsonismo. Op. Cit. p.22. 

 



 79

enfileiramento sólido, com tal gesto perfaz apenas um desenho artificial, com o qual 

pensa representar a imitação da vida interior. Entretanto, é justamente através dessa 

operação que se processa o desvio do olhar em relação à transição do tempo real 

da duração, verdadeiro responsável por todo o desenrolar da vida psicológica, e de 

tantas outras durações que permeiam as ações e acontecimentos da vida que 

compõe a diversidade complexa do nosso universo. Tudo se faz através do tempo 

em duração.  

Normalmente, as representações triunfantes sobre o tempo ao longo de toda a 

história do pensamento ocidental, deram-se sob a forma de um fantasma que se 

repete, emergindo ao sabor dos instantes imóveis. Aqui, o tempo se confunde com 

os momentos ou marcações virtuais que um móvel ocuparia ao longo de uma 

determinada trajetória percorrida através do espaço. Na face material da vida, 

apesar da relevância contingente, pela qual podemos acompanhar com a percepção 

a mudança das coisas, é também aqui onde se erige mais um dos mistos mal 

analisados, que é a imagem do falso movimento. 

 No espaço, as coisas diferem em grau com relação às outras coisas e de si 

mesmas, quantitativamente, por aumento ou diminuição. Todavia, será pelo lado do 

tempo, que uma coisa diferirá efetivamente por natureza de qualquer outra, e, 

sobretudo, alterando-se, diferindo de si mesma, pois, para Bergson, “o tempo é o 

que se faz e mesmo o que faz com que tudo se faça”. Eis o substratum da 

verdadeira duração, que se apresenta puramente à intuição como razão suficiente 

que atravessa os mistos para além dos impasses oposicionais encravados no 

dualismo psicofísico. A propósito da supremacia do tempo em relação às 

determinações do espaço em Bergson, Deleuze comenta: 

 

Essa alteração se confunde com a essência ou substância de uma coisa; é 
ela que nós apreendemos, quando a pensamos em termos de Duração. A 
esse respeito, a famosa fórmula de Bergson “devo esperar que o açúcar se 
dissolva” tem um sentido ainda muito mais amplo do que aquele dado a ela 
pelo contexto. Ela significa que minha própria duração, tal como eu a vivo, 
por exemplo, na impaciência das minhas esperas, serve de revelador para 
outras durações que pulsam com outros ritmos, que diferem por natureza 
da minha. E a duração é sempre o lugar e o meio das diferenças de 
natureza, sendo inclusive o conjunto e a multiplicidade delas, de modo que 
só há diferenças de natureza na duração – ao passo que o espaço é tão-
somente o lugar, o meio, o conjunto das diferenças de grau.145  

                                                 
145 DELEUZE,Gilles. Op. Cit. p.p.22-23. 

 



 80

 

A descoberta do tempo real da Duração (la Durée) é o que leva Bergson a 

enunciar o postulado da Intuição como método; mas essa decisão só se define às 

custas de muita hesitação, antes da sua assunção definitiva. Inicialmente, foi-lhe 

capital a constatação de que “O que mais faltou à filosofia foi a precisão”. 146 A 

colocação dos problemas e a resolução dos mesmos, mais em função do tempo do 

que do espaço, implica, todavia, no reconhecimento de que será preciso um esforço 

para restituir ao tempo sua duração, livre dos atributos e determinações negativas 

do espaço normalmente a ele associados. Com efeito, a falta de precisão detectada 

por Bergson ocasionou-lhe constatar na maioria dos filósofos voltados para este 

tema que “nenhum deles procurou atributos positivos no tempo”. 147 Pensam como 

se a sucessão fosse uma coexistência “mal-sucedida” e a duração uma “privação de 

eternidade”. Recalcaram, quer dizer, “esqueceram” o tempo vivo e eficaz da duração 

pura, descondicionado das abstrações imobilizantes do espaço idealizado. O 

verdadeiro tempo que age concretamente, celebrando “a novidade que jorra 

incessantemente e na qual a evolução é criadora”. 148

O tempo como duração, objeto principal das investigações bergsonianas, 

define-se, entrementes, como algo que sempre escapa a qualquer tentativa de uma 

definição geométrica. 149 Aliás, como bem notou Vladimir Jankélévitch, a natureza 

paradoxal da duração exprime-se já diretamente na ambigüidade denotativa que o 

próprio vocábulo carrega, posto que a palavra Duração (Durée), além de 

substantivo, suscita a implicação de um verbo, apresentando assim, melhor do que 

faria a palavra Tempo, a natureza transitiva do devir. E, no entanto, de certo modo, 

também significa permanência, persistência, resistência ao devir. 150 Mas este último 

                                                 
146 Introdução à Metafísica. Op. Cit. p.13. 
147 O Pensamento e o Movente. Introdução(Primeira parte). Op. Cit. p.12. 
148 Idem. p.22. 
149 “[…] la durée purifié par Bergson de toute fiction arithmétrique (…) Nous sommes ici au comble de 
la densité spirituelle ; l’esprit, au lieu de retarder sans cesse sur um but lointain, au lieu de rôder 
comme un absent parmi des idées provisoires et subalternes, se trouve continuellement au coeur de 
son propre effort, en plein centre des problèmes. Pour passer de cette éternité vivante au temps de la 
grammaire, il ne faut pas ajouter, mais au contraire retrancher : s’absenter de soi et s’éparpiller parmi 
les concepts. Tel est peut-être le sens véritable de cet “ éternel Maintenant” dont parle la 
métaphysique : à tout moment nous nous sentons présents à nous-mêmes, environnés de certitude et 
de choses essentielles. Le bergsonisme est le temps retrouvé. ( JANKÉLÉVITCH, Vladimir. Henri 
Bergson. Op. Cit. p.44.). 
150 “Le substantive Durée, impliquant un verbe, exprime mieux que ne le ferait le mot Temps la nature 
transitive du devenir. Il est vrai que Durée signifie aussi permanence, persistance, résistance au 
devenir.( Idem. ibidem). 

 



 81

aspecto da duração não é senão a sua aparência habitualmente condensada, a face 

mais sólida, com a qual o tempo  se mascara sob os aspectos superficiais das 

coisas.  

A definição do objeto significará, enfim, a redescoberta de um tempo livre das 

refrações do espaço e da linguagem, mas que não cessa de se apresentar nas 

“ondulações do real”, sobretudo quando sentimos seu escoamento interiormente. O 

reconhecimento da nossa própria duração é um passo decisivo no sentido de, 

inclusive, se lançar à aferição de outras durações, pois, segundo Bergson: 

 

A consciência que temos de nossa própria pessoa, em seu contínuo 
escoamento, nos introduz no interior de uma realidade segundo o modelo 
da qual devemos nos representar as outras. Toda realidade é, pois, 
tendência, se conviermos em chamar tendência uma mudança de direção 
em estado nascente. 151

 

A lógica predominante é uma lógica condicionada à perspectiva da 

retrospecção, segundo a qual qualquer realidade atual para ser compreendida deve 

ser remetida ao passado, de onde supostamente adviria sob a forma de um 

possível. A possibilidade de algo surge, assim, como uma miragem do presente 

sobre um passado, de tal modo que, ao surgimento de uma dada realidade, 

corresponderá, no máximo, um mero rearranjo de partes já determinadas. Por 

conseguinte, a falsa noção do possível busca esterilizar qualquer idéia de uma ação 

livre e imprevisivelmente criadora do tempo. Bergson enuncia: 

De uma ação que fosse inteiramente nova (pelo menos pelo lado de 
dentro), que não preexistisse de modo algum, nem mesmo sob a forma de 
mero possível, à sua realização, parecem não ter a mínima idéia. Tal é, no 
entanto, a ação livre. Mas, para percebê-la assim, como, aliás, para figurar-
se toda e qualquer criação, novidade ou imprevisibilidade, é preciso 
reinstalar-se na duração pura. 152

 
Reinstalar-se na duração pura significa, pois, habitar o movimento e superar 

todo o mal-estar epistemológico que obseda a lógica da retrospecção na falsa idéia 

do possível. Aqui, o fluxo real do tempo, como continuidade de transição irreversível, 

se afigura como o próprio centro das preocupações bergsonianas; um centro móvel, 

ao qual remonta a intuição da duração, no sentido de reencontrar pelo esforço, por 
                                                 
151 Introdução à Metafísica. Op. Cit. p.31. 
152 O Pensamento e o Movente. Op. Cit. p.p.12-13. 

 



 82

vezes penoso, que capta com a “simpatia” intuitiva e se lança num salto para, 

paradoxalmente, como diria Vladimir Jankélévitch, “reencontrar-se no cerne das 

coisas e em captar o puro lado de fora, a absoluta objetividade precisamente de 

tanto interiorizar-se e de viver intensamente seu próprio devir psíquico”. 153   

Esse esforço supra-intelectual da inserção simpática e imediata da consciência 

intuitiva na apreensão íntima das coisas é a afirmação de um momento privilegiado, 

quando, no ponto de encontro entre o espírito e a matéria, aquele procura atualizar a 

força de um pensamento mais sintonizado com a Presentação de um impulso que se 

concretiza na evocação de formas mais flexíveis e abertas. Tal modo de pensar só 

se faz porque, vivo, não se submete à denegação imposta pela representação 

intelectual do movimento, cujo fito não é outro senão o de tentar encobrir a duração 

compacta e sem dispersão do espírito (durée ramassée) – essencialmente mudança 

engajada na tensão concentrada e, ao mesmo tempo, dilatada na expansão 

centrífuga da vida em evolução –, para se “esquecer” sob a duração adormecida na 

crosta da superfície exterior (durée détendue). Aqui, congela-se a forma que é 

apenas o “desenho” ou representação do movimento verdadeiro inscrito na primeira 

duração. Filosofar com precisão é, para Bergson, se colocar por um esforço de 

intuição no interior dessa realidade concreta através da qual se propaga a intuição 

da qual, aliás, como ele mesmo admite: 

 

(...) jamais chegaremos a dizer tudo: e entretanto, se nos voltamos 
bruscamente para o impulso que sentimos atrás de nós para apreendê-lo, ele 
escapa. Pois não era uma coisa, mas uma incitação ao movimento e, se bem 
que podendo tornar-se indefinidamente extenso, é a própria simplicidade. A 
intuição metafísica parece ser algo do mesmo gênero. 154

 

Mas importa observar que a precisão exigida pelo método intuitivo se dá, 

porém, diferentemente do ideal cientificista preconizado por Descartes, em que se 

busca alcançar o caráter de controle e previsão sobre as coisas, subtraindo do real 

qualquer chance de uma eventual imprevisibilidade. Daí o conceito cartesiano de 

ciência que se distendeu através dos séculos, até a máxima positivista “conhecer 

para prever, prever para prover”. Porém, como vimos, em relação à crítica ao 

                                                 
153 JANKÉLÉVITCH,Vladimir. Primeiras e Últimas Páginas; tradução: Maria Lúcia Pereira. Campinas, 
SP: Papirus, 1995. Coleção Travessia do Século. P.32. 
154 Introdução à Metafísica. Op. Cit. p. 38. 

 



 83

pseudo-problema do possível, a precisão deve se manter receptiva ao que advém 

como provável e surpreendentemente novo. E isso é o que se traduz numa 

disposição ou capacidade de um contínuo reajuste, renovando-se sucessivamente 

pelas alterações inerentes à movência da própria experiência vivida. Daí porque, 

para Bergson, “uma filosofia assemelha-se mais a um organismo do que a um 

conjunto de elementos, e é preferível falar aqui de evolução do que de 

composição”.155  

Inspirando-se no vitalismo dinâmico da Biologia, então, reconhece uma 

tendência concreta que, dinamicamente, sempre está em vias de crescer ao longo 

do desenrolar da vida. E esta tendência será, doravante, o fio condutor que a 

intuição não deve perder de vista, pois é através dele que acontece o encontro axial 

que se traduz na sintonia com a força de impulsão ou élan vital. É tentando traduzir, 

inclusive, a natureza explosiva dessa força que Bergson se recorre à imagem do 

obus: 

 

O movimento evolutivo seria coisa simples, e rapidamente poderíamos 
determinar-lhe a direção, se a vida descrevesse uma trajetória única, como 
a de uma bala maciça disparada por um canhão. Mas lidamos aqui com um 
obus que logo a seguir se estilhaça em fragmentos, os quais, sendo eles 
próprios uma espécie de obus, explodem, por sua vez, em fragmentos 
destinados a explodir outra vez, e assim sucessivamente durante muito 
tempo (...) Da mesma maneira, a vida fragmenta-se em indivíduos e 
espécies. Isto prende-se, pensamos nós, com duas séries de causas: a 
resistência que a vida encontra por parte da matéria inerte, e a força 
explosiva – devida a um equilíbrio instável de tendências – que a vida 
contém em si. 156

 

De modo análogo, o pensamento desabrocha, dispersando-se pela superfície 

exterior, após ter recebido a força de uma impulsão interna. O ato de filosofar, para 

Bergson, consiste precisamente nesse ímpeto que é alcançado com a intuição em 

duração, quando ela atinge em profundidade, além dos mistos da matéria, a 

coincidência com essa força de impulsão ou Élan vital.  

Pensar em duração é, pois, fundamentalmente se reinstalar no sentido desse 

princípio de impulsão original, o élan vital, lugar móvel de onde parte a força 

primordial do movimento centrífugo de expansão segundo as linhas divergentes das 

                                                 
155 A Intuição Filosófica. Op. Cit. p.34. 
156 BERGSON, Henri. A Evolução Criadora. Lisboa. Edições 70. 2001. p.95. 

 



 84

tendências que assumem as direções mais variadas atualizadas pelas linhas de fato, 

que são as múltiplas durações do devir materializando-se na concretude evolutiva da 

vida. 

Na estrutura do entendimento humano, Bergson assinalou o movimento de 

divisão do espírito segundo três tendências ou direções: instinto, inteligência e 

intuição. O instinto procede como uma espécie de consciência adormecida, 

enquanto a inteligência age como uma consciência desperta.  O modo de 

conhecimento do instinto é estritamente limitado pela especificidade da ação à qual 

foi determinado organicamente. O instrumento criado pelo instinto, ao mesmo tempo 

em que é estruturalmente complexo, do ponto de vista funcional, é bastante simples, 

posto que, uma vez constituído para a realização do seu objetivo, ele continuará 

sempre o mesmo, repetindo-se e limitando-se àquela função, com precisão quase 

automaticamente perfeita, mas cativo àquela necessidade. 

Já a inteligência, como modo de conhecer e agir, procede mais 

descoladamente, de maneira indireta, lançando mão da sua faculdade de engendrar 

instrumentos a partir da matéria inorganizada. Os instrumentos fabricados pela 

inteligência têm a característica de serem plasticamente suscetíveis a alterações em 

sua forma, de acordo com a exigência do problema ao qual a inteligência se destina 

a solucionar. O que significa, com efeito, que a inteligência tem um poder de 

emancipação bem superior ao instinto, no que tange às determinações do círculo 

estreito da necessidade. A sua liberdade se expressa nas variadas situações, em 

cada nova dificuldade que surge lhe demandando a utilização ou fabricação de um 

novo instrumento para superar o problema em vista; quer dizer, o seu poder de 

variabilidade ilimitada desenvolve-se na exata medida da sua imperfeição. Daí o seu 

poder de abertura ser bem maior comparada ao do instinto, cuja estrutura é 

praticamente invariável. Bergson distingue essas faculdades, resumindo-as nos 

seguintes termos: 

 

O instinto completo é uma faculdade de utilizar e mesmo de construir 
instrumentos organizados; a inteligência completa é a faculdade de fabricar e 
de empregar instrumentos inorganizados (...) O instinto é, portanto, 
necessariamente especializado, não sendo mais do que utilização de um 
instrumento específico com um objeto determinado. Pelo contrário, o 
instrumento fabricado inteligentemente é um instrumento imperfeito (...) A 
cada nova necessidade que satisfaz, cria uma nova, e assim, em vez de 
fechar, como o instinto, o círculo de ações em que o animal se vai mover 

 



 85

automaticamente, abre a esta atividade um campo ilimitado para o qual a 
impulsiona para cada vez mais longe e o torna cada vez mais livre. 157

 

O modo de apreensão indireta e imperfeita da inteligência foi, aliás, em 

comparação ao instinto, o grande trunfo que lhe facultou o poder de operar as 

alterações nas relações formais artificialmente articuladas a cada situação, que 

culminou, inclusive, na criação da linguagem como instrumento de comunicação e 

manipulação do real. Sua tendência é de natureza eminentemente operacional na 

vida, podendo, inclusive, num estágio mais avançado, ser capaz de arrojar-se ao 

ponto de fabricar máquinas para fabricar outras máquinas. O que caracteriza a ação 

específica da inteligência é, portanto, voltar-se à fabricação de instrumentos 

artificiais, inorgânicos. A sua forma de conhecimento só se faz norteando-se por 

algum interesse para agir sobre a matéria, sólida e inorganizada. E é esta função 

estritamente operacional da inteligência que deu origem a toda uma concepção 

metafísica, cujos conceitos demasiadamente abrangentes, vagos e imprecisos, 

tentaram apreender o real imobilizando-o, subtraindo-o naquilo que há de mais vivo 

e essencialmente fluente, a saber, o caráter imanente do devir. 

A inteligência, como modo de conhecimento inteiramente voltado à percepção 

exterior das coisas, procura atender às relações em que os objetos possam se 

articular formalmente entre si. Já o conhecimento instintivo, embora bastante 

limitado, por sua tendência de natureza funcionalmente voltada à manutenção e 

adaptação, possui de modo inteiramente inato, orgânica e diretamente o acesso “por 

dentro” à materialidade do objeto determinado. Por isso, Bergson comenta, ainda, 

que se o instinto despertasse, deixando assim de ser uma forma estritamente 

automatizada, irrefletida e inconsciente, talvez nos desse acesso aos íntimos 

segredos da vida. Porquanto, a consciência só consegue afirmar sua vocação 

expansiva graças à abertura na direção do salto do animal ao homem. Porém, 

mesmo no homem, no qual a força do élan vital é sentida mais livremente, há, 

todavia, na inteligência um forte risco de cair nos automatismos dos hábitos e 

costumes inscritos nas convenções e obrigações morais e sociais da cultura. 

Com efeito, para recuperar o movimento interior da vida, uma outra tendência 

do pensamento deve entrar em cena, isto é, “a franja indistinta” da intuição em 

                                                 
157 A Evolução Criadora. Op. Cit. p.131. 

 



 86

duração que, embora de forma evanescente, não cessa de permear o núcleo 

luminoso das representações das ações da inteligência. O papel da contingência na 

constituição da estrutura mental dos seres humanos parece ter sido um fator por 

demais relevante para que a inteligência viesse a ordinariamente triunfar sobre a 

intuição, visto que a função capital daquela consiste em desvendar, em meio às 

adversidades das circunstâncias, o artifício que irá remover as dificuldades. Ela 

incide justamente na apreensão das relações entre o problema proposto pela 

situação e os meios de superá-lo. Mas a intuição, em seu movimento de direção 

inversa, sempre se furtando às adaptações passivas nos hábitos repetitivos da 

matéria, nunca deixa de se fazer presente, não obstante a sua natureza fugidia e, no 

entanto, de uma intensidade qualitativamente efetiva e surpreendente.  

A intuição, por se tratar de um verdadeiro “ato de pensamento” 158, é este salto-

relâmpago “do instante que a alegria se declara”. 159 Salto qualitativo de uma 

percepção pura, simples e apurada, como nos assomos das lembranças 

proustianas, por onde se assinala a presença do corte renovador de uma visão 

originária; essa consciência intuitiva, instalada na mobilidade universal, é a 

consciência que “contrai numa visão quase instantânea uma história imensamente 

longa que se desenrola fora dela” 160; eis o cumprimento de um instante de precisão 

e coincidência transicional com o absoluto. Esteio fecundo de uma continuidade que 

aqui já é, ao mesmo tempo, descontinuidade infinita. Temos, assim, num só tempo, 

o instante que se funde à duração e a ruptura, graças ao esforço de torção violenta 

de um ato de pensamento superando a si mesmo. E, aqui, chegamos naquilo que, 

talvez, seja a tendência mais marcante da intuição, que é a sua natureza 

paradoxalmente oscilante de “espera” atenta, à espreita do instante preciso, através 

do qual procura se inserir nos limites refratados e obstaculizantes da matéria, 

impulsionando as bordas da consciência adormecida pelo ímpeto que anima e 

afirma o gesto criador da liberdade. Sobre o caráter evanescente da intuição, 

enunciou Bergson: 

 

É uma lâmpada quase apagada, que se reaviva apenas de vez em quando, e 
apenas por alguns instantes. Mas ela reaviva-se, em suma, quando um 

                                                 
158 JANKÉLÉVITCH, Vladimir. Primeiras e últimas páginas. Op. Cit. p. 259. 
159 Idem. p. 94. 
160 O Pensamento e o Movente. Introdução(Segunda parte) Op. Cit. p.101. 

 



 87

interesse vital está em jogo. Sobre a nossa personalidade, sobre a nossa 
liberdade, sobre o lugar que ocupamos no todo da natureza, sobre a nossa 
origem e talvez mesmo sobre o nosso destino, ela projeta uma luz vacilante e 
fraca, mas que não deixa de iluminar a escuridão da noite em que nos deixa a 
inteligência. 161

 

O caráter fugidio da intuição, apresentando-se sob figurações de formas 

cambiantes, autodiferindo-se, inclusive, de si mesma, ocorre-lhe senão devido à 

íntima vinculação que ela precisa manter com a vivacidade movente e irreversível de 

uma duração, que também não se deixará apreender jamais numa forma de 

representação simbólico-imaginária definitiva. No entanto, do ponto de vista 

qualitativo, essa “luz vacilante e fraca, mas que não deixa de iluminar a escuridão”, 

apreende como num relâmpago de consciência mais apurada e amplificada, o 

sentido íntimo de um Todo movente virtual que não cessa de se insinuar, muitas 

vezes, adotando e se adaptando passivamente às determinações das 

circunstâncias, mas insidiosamente não se deixando nunca isentar-se da sintonia 

com a melodia contínua da duração, que é o estofo através do qual se propaga toda 

a graciosidade do sentido fundamentalmente criador e expansivo do élan.  

A graciosidade do sentido movente, que ultrapassa os limites resistentes das 

coisas aparentemente mais estáveis, se presentifica para atender, enfim, ao caráter 

inelutável da lei interna da passagem.  Em Catatau, a questão do sujeito na relação 

com o espaço-tempo é evidentemente bastante confusa, e isso se expressa em 

diversos momentos, em que podemos assistir a experiência desesperada e cheia de 

dilemas nas eternas hesitações de Cartesius. Vamos conferir algumas passagens do 

texto em que isso se esboça: 

 

Passa o tempo, o monstro não se mostra, que demora para uma 
demonstração! 162

Estamos estarrecidos. Ficamos desaparecidos por um pedaço de tempo, por 
um compasso de espaço, o colapso passou de raspão. 163

Já faz um temporal que passou a pé enxuto por onde muitos se afogaram. 
Mundo sujeira não me sai da lente do entendimento. Considero o tempo e 
contemplo o astral, melhor deixar a constelação Descartes para um aquijaz 
mais oportuno. 164

                                                 
161 A Evolução Criadora. Op. Cit. p.239. 
162 Catatau, p. 19. 
163 Idem. p. 20. 
164 Idem. p. 24. 

 



 88

O relógio do sol aqui é de cera derretendo rejeitando a honra de marcar as 
horas, o esterco do preguiça nos soterra na areia movediça...165

Dou por perdido aquele instante, pedra preciosa no tesouro das cronologias. 
166

Difícil dizer quanto custa ou dura, o mesmo digo eu: movimento signo do 
vazio (...) subspecie aeternitatis, in spatio aenigmatum. 167

Coisas que a gente faz tem nome; coisas que a gente vê tem várias, há muito 
que vê, o que não já é tempo nesse espaço de lapso. 168

O ser na luz, verdade à sombra dos fatos, o barato à tona de círios: o 
símbolo, tempo comendo as coisas, viagem num vaso em V. 169

A boca que escuta e a orelha que só falta falar, invenção dos demônios 
estrangeiros. Não é obrigado a perder tempo dizendo exatamente o 
contrário? 170

Já que eu, só, e isso tudo vem a dificultar-se. O tempo, o tal subdistrito das 
coisas, desmilinguido a poder de flechas. 171

 

 E, assim, podemos constatar a percepção do tempo através dos olhos da 

personagem que o “vivencia” confusamente, tal como a visão idealizada do espaço 

na filosofia do seu próprio “duplo” René Descartes, que, por sua vez reedita a visão 

do tempo platônico a propósito da eternidade no céu das Idéias, isto é, a vivência do 

tempo “subspecie aeternitatis, in spatio aenigmatum”. Todavia, vimos como essa 

idéia bastarda e dissimuladora do Tempo será subvertida por Bergson, que irá 

propor uma outra maneira de percebê-lo e vivenciá-lo. E a esta outra maneira, ele 

designou de perceber o tempo “sub specie durationis”; e isto, é o que iremos abordar 

em seguida: não mais a imagem do tempo imóvel e eterno, e sim, enquanto duração 

real efetuando-se sob a lei da passagem. 

                                                 
165 Idem. p. 34. 
166 Idem. p. 36. 
167 Idem. p. 41. 
168 Idem. p. 55. 
169 Idem. p. 73. 
170 Idem. p. 75. 
171 Idem. p. 79. 

 



 89

 

6. A lei interna da passagem: perceber sub specie durationis 
 
 

“Considero o tempo e contemplo o astral, melhor deixar a constelação 
Descartes para um aquijaz mais oportuno. Sabedores do amanhã, 
concentrando reminiscências dos remanescentes, lerão letras junto do meu 
corpo neutro, ensinando aos futuros coisas pósteras. Morte vinda, um texto 
me garante a eternidade, a árvore me cresce o nome na casca. Lá em cima, 
filhos, ficaremos em sangue ou em estrelas? Ou passarei como passa  bicho 
para dentro de outro bicho, inscrito num organismo e um seguinte esperando 
a vez, círculos concêntricos num ciclo sem fim, o bicho A contendo o bicho a, 
contém o bicho b (cada bicho resulta da passagem de bichos infinitos por um 
apetite estrategicamente instalado). – Um parafuso arquimédico?” (Catatau, 
p.24.) 

 

 A lei interna da passagem é o que preside essencialmente a duração em geral, 

que se perpetua na propagação da força do élan. Podemos, pois, acompanhá-la e 

apreciá-la nas suas mais variadas emanações de ritmos e em formas de natureza 

diversas, tal como no psíquico, no vital e na matéria. A duração em geral remonta, 

portanto, a uma totalidade aberta de um Todo movente, em que a multiplicidade de 

todas as durações que se interpenetram coexistindo virtual e dinamicamente, num 

processo que se autoconstitui sem cessar. 

 Intuir a realidade em sua essência como criação é, antes de tudo, reencontrar 

o movimento e o ritmo ontológico da evolução criadora, revivendo o movimento do 

ato em que atualiza a gestação do novo. Numa passagem admirável de “A Evolução 

Criadora”, Bergson comenta: 

 

Como redemoinhos de poeira levantados pelo vento que passa, os seres 
vivos giram sobre si próprios, suspensos no grande sopro da vida. Portanto, 
são relativamente estáveis, e imitam tão bem a imobilidade que os tratamos 
como coisas em vez de progressos, esquecendo que a própria permanência 
da sua forma não é mais do que a manifestação de um movimento. Por 
vezes, porém, materializa-se aos nossos olhos, numa fugaz aparição, o sopro 
invisível que os transporta (...) Deixa-nos entrever que o ser vivo é, 
sobretudo, um lugar de passagem, e que o essencial da vida tem a ver com o 
movimento que a transmite. 172

 

                                                 
172 A Evolução Criadora. Op. Cit. p.p. 120-121. 

 



 90

Eis, portanto, a lei inexorável do devir que, aliás, cada um pode experimentar 

em si mesmo. Uma experiência que afirma a Presença daquilo cuja tradução não é 

senão a permanência da transição, a partir do momento em que retiramos os 

antolhos que adormecem a nossa percepção medusada sob a miragem dos “ídolos 

da distância” 173. Estes ídolos que, para Bergson, representam apenas a imagem do 

mundo e da vida estancada em aporias conceituais, isto é, formulações de onde se 

propala “uma eternidade de morte” 174. Inversamente, portanto, a morbidez de tal 

perspectiva, o bergsonismo propõe a visão de uma eternidade viva, da qual se 

reconheça o apelo ao exercício constante em perceber as coisas sub specie 

durationis. A partir daí, com efeito, talvez se possa, enfim, “entrever que o ser vivo é, 

sobretudo, um lugar de passagem, e que o essencial da vida tem a ver com o 

movimento que a transmite”. 

Inicialmente, a natureza da duração como experiência psicológica, surge pela 

necessidade de diferi-la do tempo da mecânica e das matemáticas. A constatação 

da existência incontestável de um tempo que flui internamente, na consciência, e 

que constitui a duração concreta da vida psíquica, suscita a descoberta de uma 

temporalidade irreversível e, ao mesmo tempo, irredutível às imagens do tempo 

cristalizado, reduzido a uma seqüência de simultaneidades. Mas, no plano 

superficial da experiência, o tempo só nos aparece como um misto e, por isso 

mesmo, será imprescindível haver uma diferenciação de sua natureza, dividindo-o 

sob seus dois aspectos, a duração-qualidade, sentida de imediato, da duração-

quantidade, onde o tempo aparece referencializado pelas marcações dos instantes 

exteriores entre si, ao longo da extensão do espaço.  

A hipótese bergsoniana sobre a existência de um élan vital, que seria como 

uma espécie de arché ou ponto de partida para se pensar a origem da vida e das 

coisas em geral, remonta a uma idéia de começo radicalmente distinta da metafísica 

habitual. Pois este ponto originário jamais deverá ser entendido aqui como um lugar 

estático de uma causa que se supõe distinta e exterior aos seus efeitos. Não. O 

princípio originário do élan é, em essência, um lugar móvel, que se autodescentra 

                                                 
173 Sobre a recusa dos “ídolos da distância” Jankélévitch comenta que “Todo o bergsonismo é uma 
recusa dos ídolos da distância que desdobram do ator e o espectador... Por oposição à ótica 
intelectualista, geradora de aporias vertiginosas, de fantasias e pseudoproblemas, a intuição, que é 
ao mesmo tempo gnóstica e drástica, não se define como simpatia e como engajamento?” In 
Primeiras e Últimas Páginas. Op. Cit. p.p.96-97. 
174 Introdução à Metafísica. In Col. Os pensadores. Op. Cit.p.30. 

 



 91

constantemente e em relação ao qual a intuição, que é “primeiro consciência, mas 

consciência imediata, visão que mal se distingue do objeto visto, conhecimento que 

é contato e mesmo coincidência (...) em segundo lugar, consciência alargada, 

premendo contra os bordos do inconsciente que cede e que resiste, que se rende e 

que se retoma: através de alternâncias rápidas de obscuridade e de luz” 175, engaja-

se para afirmar e reinstaurar no ser, dentro e fora de nós, o selo de uma lei que 

qualifica a própria natureza do espírito propagador do élan: a lei do devir, que 

através da duração afirma sua passagem de um modo irreversível. 

Intuição e inteligência se apresentam, ademais, como direções inversamente 

divergentes, devires distintos de um mesmo movimento primordial que se divide, 

cada uma adotando uma direção, que se constitui como modos de perceber e 

entender a realidade. Nas palavras de Bergson: 

A inteligência parte ordinariamente do imóvel e reconstrói como pode o 
movimento com mobilidades justapostas. A intuição parte do movimento, põe-
no, ou antes, percebe-o como a própria realidade e não vê na imobilidade 
mais que um momento abstrato, instantâneo que o nosso espírito tomou de 
uma mobilidade. A inteligência brinda-se ordinariamente com as coisas, 
entendendo com isso algo estável, e faz da mudança um acidente que lhe 
viria por acréscimo. Para a intuição, o essencial é a mudança: quanto à coisa, 
tal como a inteligência a entende, ela é o corte praticado no meio do devir e 
erigido por nosso espírito em substituto do conjunto 176. 

 

 Dois modos de percepção percorrendo caminhos distintos, porém, 

complementares na unidade múltipla da totalidade aberta do élan que se desenrola 

na duração. A primeira voltando-se para o espírito e a segunda, para a matéria. E, 

no entanto, se encontrando nos movimentos intermitentes de uma consciência que 

se retoma e se alarga “através de alternâncias rápidas de obscuridade e luz”, pois, 

como reconhece o próprio Bergson, se “A intuição é aquilo que atinge o espírito, a 

duração, a mudança pura. Seu domínio próprio sendo o espírito, quer apreender nas 

coisas, mesmo materiais, sua participação na espiritualidade”. 177

Se o modelo da percepção se afigura como um guia para fazermos uma idéia 

de como o ato da consciência intuitiva se faz presente, é porque esse modelo deve 

assumir a feição de uma percepção direta quando, nas entrelinhas da matéria, a 

                                                 
175 O pensamento e o Movente. (Segunda parte) Op. Cit. p.29. 
176 Idem. P.32. 
177 Idem. p.31. 

 



 92

intuição efetua o salto de um ato preciso, fraturando o circuito repetitivo das 

necessidades. 

Como podemos notar, não é senão em atenção à lei interna da passagem – a 

vida “é essencialmente uma corrente lançada através da matéria, que retira dela o 

que pode” 178-, que a intuição suscita o seu apelo invocador, impelindo o 

pensamento no sentido de uma autosuperação. E o que seria essa corrente lançada 

através da matéria, senão o próprio movimento do espírito, entidade 

potencializadora da criação, fazendo com que o pensamento, em forma de ato, 

efetue um salto sobre si mesmo, ultrapassando, ao mesmo tempo, a resistência 

objetivante nas formas contingentes da matéria e, igualmente, dos automatismos 

mentais enredados no círculo do pensamento conceitual? E, no entanto, esse “ato 

cortante”, paradoxalmente, é o mesmo que reata com essa mesma ação, a 

consciência em um plano de sintonia e atenção bem mais vasto e fecundo. 

E aqui, se torna relevante entender na noção de evolução empregada por 

Bergson, que não há nada de teleológico, posto que o papel da vida seja o de 

atualizar as virtualidades, insinuando-se na matéria através indeterminação, posto 

que: 

 

Indeterminadas, ou seja, imprevisíveis, são as formas que ela cria à 
medida que evolui. Cada vez mais indeterminada também, ou seja, cada 
vez mais livre, é a atividade à qual estas formas devem servir de veículo. 
179

 

De um ponto de vista econômico, a força do élan que evolui através das formas 

do mundo organizado é uma força que se limita contingencialmente, mas que 

procurará sempre superar a si mesma, suscitando novas formas, posto que a sua 

adaptação se dê de maneira instável, como se estivesse sempre inadequada à 

forma da obra à qual tendeu produzir. Trata-se, portanto, de uma adaptação 

eminentemente dinâmica, viva e, sobretudo, atenta ao processamento que engendra 

o porvir de uma outra forma no interior de uma harmonia permanentemente instável. 

Onde houver vida, haverá sempre algum grau de tensão. Por isso, afirma Bergson: 

 
                                                 
178 A Evolução Criadora. Op. Cit. p.237. 
179 Idem. p.119. 

 



 93

Mas esta harmonia está longe de ser tão perfeita quanto se diz. Admite 
muitas discordâncias, porque cada espécie, e mesmo cada indivíduo, apenas 
retém da impulsão global da vida um certo élan, e tende a utilizar essa 
energia no seu próprio interesse; nisto consiste a adaptação(...) Por 
conseguinte, a harmonia não existe de fato; ela existe mais de direito: isto 
significa que o élan comum e que, quanto mais recuamos, mais as diversas 
tendências aparecem como complementares entre si. É como o vento que, ao 
chegar a um cruzamento, se divide em correntes de ar divergentes, sendo 
todas elas um só e o mesmo sopro. 180

 

Uma harmonia que “existe mais de direito” do que de fato, aponta-nos 

precisamente para a atenção que devemos expedir no trabalho da consciência 

intuitiva, no movimento preciso com que esta se articula como forma de percepção 

mais alargada e profundamente sintonizada com o plano da totalidade virtual, antes 

dos estados em que esta se atualiza nas representações mais distintas da 

consciência superficial, engendradas pela percepção da inteligência. É, pois, pela 

franja da representação “vaga” e “inútil” da intuição, esta parte do princípio evolutivo 

que sempre escapa aos condicionamentos contingentes das formas organizadas, 

posto ser “aí que temos de procurar pistas para expandir a forma intelectual do 

nosso pensamento; é aí que encontramos o impulso necessário para nos elevarmos 

acima de nós próprios”. 181 E o que seriam essas “pistas” que devemos procurar, 

senão a própria voz silenciosa da memória, a verdadeira responsável pela 

transmissão do élan vital criador? Passemos, então, à compreensão do momento 

em que se articulam esses elementos nas ondulações que constituem o real. 

 Em Catatau, não obstante o impasse da catatonia do personagem, nalguns 

momentos se verifica em Cartesius alguns lampejos sobre o engodo do que seja se 

representar através do fantasma do tempo idealizado o que significa uma saída do 

estado de hipnotismo em relação aos  “ídolos da distância”. Vejamos: 

Coréias certas no ritmo interfuturo, trazendo aos olhos o temor da treva. Surjo 
e me corrijo: supero o frêmito batismal. Tenho o sono leve, leve o único sonho 
que tenho, Me livra e me alivia e me leva no meio da melhor hora da festa (...) 
182

Tudo não é muito. Ninguém sabe a qualquer hora o que acontecer. 183

Cada vez menos num passado longínquo, o atual dinâmico na vez. 184

Não abusa de ninguém, o tempo conhece o seu lugar. 185

                                                 
180 A Evolução Criadora. Op. Cit. p.55. 
181 Idem. p.54. 
182 Catatau, p. 31. 
183 Idem. p. 62. 
184 Idem. p. 66. 

 



 94

O tempo resvala nesta verdade: estrondo de máquinas de guerra e 
operações poliorcéticas. Mas há o que quer que seja, um ápcylon sempre 
possível. 186

Quem é que está me hipnotizando? Dia, primavera dum mundo novo: tudo 
feliz. Idéia, boa. Hora, impropícia. 187

 Nada esperem de mim os desesperados.Bem feito para o caracolega, sem 
jeito para morrer. Atortomentava os fantasmas que habitam os mármores e 
marfins da lógica, fazendo tudo dar certo: leva tempo mas chega. 188

 

 

                                                                                                                                                         
185 Idem. p. 74. 
186 Idem. p. 78. 
187 Catatau, p. 84. 
188 Idem. p. 86. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO II 

POIESIS DE INTROVERSÃO: MOVÊNCIA LINGÜÍSTICA DA 
PRESENTAÇÃO OU FÁBULA SIGNIFICCIONAL DA LÍNGUA.  



 96

POIESIS DE INTROVERSÃO: MOVÊNCIA LINGÜÍSTICA DA 
PRESENTAÇÃO OU FÁBULA SIGNIFICCIONAL DA LÍNGUA.  

 
 
 
“Atenção. Quero a liberdade de minha linguagem. Vire-se. Independência ou 
Silêncio. As Núpcias da Essência e da existência. Vir a ser é assim.” 
(Catatau, p.58.) 

 

“Eu me chamo Procurado, muitos me têm procurado, poucos me têm achado. 
Eu estarei à sua direita, fazendo sinal. Sou o facho que atrai todos os 
olhares na escuridão das frases. [grifo nosso]” (Catatau, p.20.) 

“A cabeça se perde em lemniscatas instantâneas [grifo nosso], e no pega e 
larga, deixe prenhe! Persignar-se, com qual signo?” (Catatau, p.p. 60-61.) 

 

Na elaboração de Catatau, segundo as palavras de Leminski, dois 

movimentos o animaram: um extroverso, que chamamos movimento em poièsis de 

extroversão, e um outro, movimento em poiesis de introversão. Do primeiro, ocupar-

nos-emos no próximo capítulo. Todavia, por enquanto, será suficiente dizer sobre a 

poiesis de extroversão, o fato de, com ela, se remontar a uma determinada 

referencialidade histórico-geográfica, centrífuga ou extratextual, a partir das marcas 

que, topograficamente, enformam a ambiência física do espaço ficcional, no qual 

acontece a encenação narrativa do romance-idéia. O procedimento organizacional 

de Catatau é, de certa forma, descrito numa passagem que lança luz sobre como o 

romance-idéia foi se constituindo no gesto escritural de Leminski. Vejamos esse 

fragmento soando em meio ao monólogo da personagem Cartesius:  

 

Não procurei evitar o inevitável: algo estar para ser, imediatamente, 
constatado. Averigue um teatro, um pouco de gestos, um reto de palavras. 
Prevendo um sortilégio, um augúrio está previsto. Como se pode presumir, 
não se pode pressupor. Dizer dos 7 sábios, quem vai só, maravilha-se mais: 
um dos sete respondeu, ninguém mais sábio que eu, que sou de nascença. 
Persona ficta, fixa: dispersa-se por dentro, vejo aparências. Coberto por um 
véu, aberto por uma janela! Lá fora, uma paisagem da Holanda, imagem 
imaginada! Dentro, tapetes persas! [grifo nosso] Mudanças que tais 
acabam em labirintos: quando mesmo as mesmas circunstâncias, quanto 
menos as idênticas concordâncias! 1

 
Precioso momento de concisão em que podemos encontrar o delineamento 

sucinto de como se norteou o gesto escritural do texto! A propósito, é valioso notar 

que na elocução acima a voz do protagonista coloca-se em cena, trazendo à luz, 

                                                 
1 Catatau. p.p. 93-94. 

 



 97

explicitamente, o vínculo semântico entre os movimentos da palavra escrita e os 

gestos corporais do teatro. O gesto escritural de Catatau coloca diretamente a 

palavra como corpo em cena.  

Teatro de palavras que avançam paradoxalmente como máscaras que 

desmascarando a si mesmas, revelando e ocultando ao mesmo tempo, o óbvio 

enigma que o texto vai traçando sob a voz que sai da máscara “persona ficta, fixa” 

do personagem Cartesius.  Prosódia catatauesca, pois, segundo este: 

Trato assíduo com vernáculos envilece o ânimo, o vilipêndio dos postulados 

da prosódia duz direito à postergação dos ditames da recta ratio! 2

E a prosopopéia se define, como é valioso lembrar, na elucidação de Jacques 

Derrida, ao tratar da questão da “Hospitalidade”: “Prosopopéia quer dizer rosto, 

máscara, uma persona, uma voz sem olhar”. 3 Pois a metáfora da construção do 

texto vem através da imagem dos “tapetes persas”, metáfora recorrente na prosa 

poética do romance-idéia, significando o trabalho simbólico com os signos do código 

verbal na composição da imagem do tapete-texto, empreendimento de luta lúdica na 

lida com as palavras. Ainda, na passagem acima, é digno de relevo constatar na 

descrição em que se alude à imagem da construção do texto, as duas poiesis que 

animam a elaboração da obra, quando nela se enuncia: Lá fora, uma paisagem da 

Holanda, imagem imaginada!(Poiesis de Extroversão) Dentro, tapetes persas! 

(Poiesis de Introversão). 

  Neste capítulo, começaremos pela poiesis de introversão, seguindo-a no que 

ela atende por um trabalho de natureza essencialmente voltada ao plano estético, e, 

através desse movimento, encetar reflexões em direção ao gesto criador da 

escritura em Catatau.  

É digno de nota, como nos revelou o próprio autor, que foi por meio dessa 

operação com a escritura, que ele ensejou chegar “às raias subterrâneas e canais 

atávicos da linguagem e do pensamento”. 4

Sendo assim, neste capítulo vamos abordar alguns dos procedimentos 

retórico-narrativos presentes no trabalho da escritura que articula a organização do 

                                                 
2 Idem. p. 49. 
3 DERRIDA, Jacques. Anne Dufourmantelle convida Jacques Derrida a falar Da Hospitalidade. Trad. 
Antônio Romane. São Paulo: Escuta, 2003. p.29. 
4 Quize pontos nos iis. ( in Catatau) p.211.  

 



 98

texto. Posto que assim, teremos em vista identificar, em meio às operações que 

engendram a elaboração da obra, certos aspectos da escritura através dos quais, 

segundo as palavras enunciadas pelo próprio Leminski “O Catatau procura captar, 

ao vivo, o processo da língua portuguesa operando.” 5  

Em atenção, portanto, ao movimento da poiesis de introversão que, do ponto 

de vista do próprio autor, é um dos vetores constituintes, impulsionando o trabalho 

de investimento em direção à realidade genuinamente verbal, tentaremos deslindar 

alguns dos artifícios configurados pelo texto. Tais artifícios, como se terá 

oportunidade de conferir, se fazem presentes no texto não como uma simples 

expediente verbal manipulatório, rebarbativo e vazio, mas para, principalmente, 

provocar certas implicações entre a elocução enunciativa do romance-idéia e o que 

este possa suscitar em termos de reflexões e pensamentos sobre a própria matéria 

lingüística que o enforma. Daí, a ênfase no sentido de fortalecer o vínculo inexorável 

entre o trabalho na poiesis de introversão e as virtualidades expressivas da língua, 

em que a fabulação tem em mira a própria palavra como objeto que, apontando para 

si mesma, assume o papel de principal protagonista na encenação patenteada pelo 

texto.    

Em Catatau, a presença da dicção popular e do tom coloquial se faz 

indefectivelmente constante, no uso das máximas e dos ditos, que Leminski vai 

jogando, lançando mão dos trocadilhos e efetuando, assim, verdadeiras inversões e 

transformações semânticas, afirmando, com esse gesto, a força de intervenção 

simbólica que o escritor pode operar no bojo íntimo da linguagem e da própria 

cultura. Pois, como enunciam Armando Plebe e Pietro Emanuele: 

 

Assim, os lugares-comuns da argumentação podem tornar-se “coágulos” 
(coagmenta) da elocução, já que constituem cada um uma matriz de múltiplas 
palavras e expressões possíveis, que adaptam a generidade do lugar-comum 
à especificidade do texto. 6

 

É, ademais, por esse motivo que tendemos a pressupor a hipótese de que o 

autor tenha querido, ao que parece, mediante a peculiaridade da fisionomia 

                                                 
5 Idem. Ibidem. 
6 PLEBE, Armando e EMANUELE, Pietro. Manual de retórica. Trad: Eduardo Brandão. São Paulo: 
Martins Fontes, 1992. p. 142. 

 



 99

organizacional da escritura e do texto, fazer com que Catatau já comporte uma tese. 

Mas, então, de um ponto de vista da linguagem, o que quer mesmo Catatau? É o 

que tentaremos responder, doravantemente. 

 



 100

 

1. Entre as visões e audições da escrita: a inscrição da voz no 
silêncio do espaço textual 

 
 
“Ecce signum vobis: porvir, certa, certa, certa palavra!” (Catatau, p. 158.) 

 
“O vozerio periga ir dar em oitivas loquazes. Escuta a ponto de ouvir qualquer 
suspeita de murmúrio na moitas circunvizinhas? Qualquer momento vai 
acabar com a luz. Talvez a exatidão seja um valor contestável, até chegar à 
conclusão que só dentro de um texto existe felicidade: penso muita coisa 
junto, penso tudo de uma vez, se não tomar medidas.” (Catatau, p. 186.) 
 

“O silêncio do espaço escultural ou pictural é, se assim se pode dizer, normal. 
Ele não o é mais na ordem escritural, já que a escritura se dá por imagem da 
fala. Ela desnatura, pois, mais gravemente o que pretende imitar. Ela não 
substitui nem mesmo uma imagem a seu modelo, ela inscreve no espaço do 
silêncio e no silêncio do espaço o tempo vivo da voz.” (Jacques Derrida in. A 
farmácia de Platão; p.88.) 

 

“De que lado do espelho estás? Sonho um eco. Um apelo. O espelho queima 
no fogo que reflete. Coisas feias dão sons feios, feras doentes com rugidos 
dementes, entre dentes cariados, canção ou grito de dor, - cordena! Cheguei 
tarde na guerra, já era festa e eu com armas. Esseranarassa! O canto das 
sereias, mentira: o riso, incorreto, batem palmas para o desempenho do eco. 
Essa era na raça! A gangrena encrenca a cantilena, parar a música para 
pensar em silêncio, ouvi-lo passar, aprender pelas oitivas e soslaios. 
Inauguração da Festa no Pavilhão da Primavera, a música nos perfumes, as 
flores das feras. Sai som do que não vejo, ou é eco donde veio?” (Catatau; 
p.83) 

 

No trajeto da espera: um monstro feito de palavras. Em Catatau, a noção 

tradicional de enredo, entendida como encadeamento sucessivo de eventos de uma 

história em direção a um determinado fim, já não condiz com o que a fisionomia do 

texto apresenta. Na trama do texto, o suposto enredo de uma espera, em que o 

protagonista Cartesius vai tentando suplantar o hiato por meio de uma verbosidade, 

cujo sentido aparente não existe, tal como a presença do amigo Artyczewski, a 

respeito do qual se justifica a espera.  

Na decepção da espera: a Queda. Os ídolos caem e nada repousa mais em 

miragens apaziguadoras. A inquietude toma conta da personagem que não cessa de 

se atormentar em perplexidades, em meio às circunstâncias do ambiente ficcional. E 

o texto assume, por vezes, o papel de um animal (zoograma) figurado pelo monstro 

Occam, que emerge intermitentemente provocando irrupções sintáticas e 

 



 101

semânticas que mimetizam o estado interno da personagem no plano enunciativo da 

elocução narrativa do romance-idéia. E, assim, o texto vai se afirmando insubmisso 

à domesticação da linguagem convencional, desamarrando-a dos ditames da 

racionalidade norteada pelo mito da comunicação transparente da linguagem ornada 

sob o ideal da pureza. Nesse rio de palavras habita um monstro catalisador das 

impurezas, turvando a nitidez das águas e apodrecendo a imagem narcísica de 

Cartesius nessas águas-páginas donde sai sua contra-imagem, Occam. Nas águas 

turvas de escuridão luminosa, no entanto: Eis o Capibaribe, ou melhor, 

Occampibaribe. 

 O texto expõe, portanto, a sua própria língua: “lemniscatas instantâneas”, 

pondo-se para fora dos trilhos, afetada pela visão aterradora do monstro Occam, 

estilhaçando o espelho d’água da linguagem, tópos apaziguador de um Narciso 

paralisado sob o peso de uma visão que ainda não acede, contudo, ao verdadeiro 

olhar. 7  

Catatau é um mundo de misturas em que profundidade e superfície, 

deliberadamente, se confundem, com o intuito de, em meio às torções efetuadas 

pelo fluxo da escrita, fazer vir à tona a imagem subreptícia do monstro Occam, 

arrebentando a placidez formal da linguagem, tal como no lago onde, até então, 

refletiria a forma supostamente bela da imagem narcísica do discurso cartesiano 

que, todavia, se desmantela através do choque “vivenciado” pela personagem 

Cartesius submerso no seu imaginário ambiente tropical. Este, aliás, em certo 

momento, enuncia o seu espanto devido a um “pensamento-de-choque”, que resulta 

em morte e putrefação de sua imagem (“ carniça de Narciso”), abrindo, quem sabe, 

a promessa de vir a se lançar como a pedra que atravessa o cerco do lago-engodo, 

e criar a ocasião de um “furo” no espelho de um pseudo-pensamento habituado a se 

pautar apenas pelo eco de uma repetição enguiçada na auto-referência: 

 

Para prová-los nessa pedra de toque, meu pensamento-de-choque bate 
nessa pedra – e o eco é equação, mesmice, repeteco. Reflete, devolve e 
confere: carniça de Narciso. [grifo nosso] Sabe o que pensei? Sei. Vai tentar 
o que eu não consigo? Sigo. Garanto e não nego. Eco. Como está patente, 
não se pode mais confiar nem neste subproduto das ausências. 8

                                                 
7 A propósito da diferença entre o Ver e o Olhar, convém ler o texto de NASIO, Juan-David. O Olhar 
em psicanálise; tradução Vera Ribeiro. – Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1995.  
8 Catatau. p.36. 

 



 102

 

No jato verbal lançado no curso do texto, há um movimento em que as 

palavras são como que interceptadas e relançadas novamente adiante, sugerindo-

nos, ao que parece, o caso de flagrarmos aí, no movimento da poiesis de 

introversão, um conflito entre duas forças no âmbito da operação da escritura: uma 

que se obstina em avançar e uma outra que, todavia, resiste à abertura de novas 

inscrições no plano material da escrita. O desafio, neste caso, está lançado quer ao 

escritor, quer ao personagem ou quer, ainda, ao leitor, de ir além da própria imagem, 

transportando-se por uma linguagem que já não se apresenta mais sob a máscara 

de uma imagem conhecida e confortadora. Duas forças, portanto, em combate na 

composição do misto das palavras: uma de impulsão criadora, vital (espiritual), 

dando-se como Presentação nomeante da linguagem na evolução movente do 

tempo, e outra, no sentido inverso, tentando obstaculizar o devir do sentido, no 

engessamento da Re-presentação, concretizada pela materialidade espacial do 

texto. 

Desafio paradoxal, no sentido de vislumbrar em meio ao ritmo pulsante da 

repetição a fonte da verdadeira Diferença. Morte da imagem, enquanto suposto puro 

reflexo do real: “carniça de Narciso”. Inaugura-se, ao mesmo tempo, a oportunidade 

de se deparar com uma outra espécie de Repetição. Se formos assinalar no 

transcurso do romance-idéia alguma repetição no plano da escritura, esta 

seguramente estará a serviço do que, referindo-se a uma situação ou a uma 

combinação de circunstâncias, retorna dispontando sempre como diferença. E isso 

é, justamente, o que atordoa Cartesius e, igualmente, ao leitor que, no espelho da 

superfície do texto, assiste às contorções morfo-sintáticas nas quais, 

inapelavelmente, irão tropeçar olhos e ouvidos, sendo igualmente, convidado a se 

adentrar numa espécie de “viagem iniciática” através desse livro que, em termos de 

linguagem no universo verbal, inaugura uma nova dicção, uma nova língua no 

interior da já familiar e oficialmente conhecida. Com efeito, iremos testemunhar esse 

trabalho de Presentação na linguagem em muitas passagens, tais como: 

 

O que está por vir quer continuar sendo até não poder mais manter-se nesse 
estado. Nada substitui isso. Nunca viu isso aí e pensou que não era nada. 
Era isso, isso é problema seu. Nunca viram isso, pensam assim. É natural, 
isso é perfeitamente natural. Tudo o mais que sei não cabe no que digo, já 
não há mais o que eu havia dito, já há só o que nunca se soube. Os 

 



 103

sintomas. Os sintomas de tudo, os sistemas totais. Uma hipótese, uma 
remota possibilidade arremata um lance, uma causa perdida, um visão 
beatífica, uma audição angélica. A figura é figurada. Desvidro-me. Não 
representa o que apresenta. Em outras palavras, são outra coisa. 9

Mudam as coisas, depravam-se as palavras, palavras depravadas falam certo 
de coisas erradas: me depompo, falando errado. A jactura da flecha na 
fractura do dia, lapis jamjam lapsurus! 10

A glória do nome: nada mais mingau e pelado de verdadeira natureza que os 
desmandos das coisas em volta de sua presença! 11

O falcataclismo de alguns deriva disso que em algumas línguas, bom 
passado do futuro o tenha! Pouco a pouco é dizer coisa com coisa, pena não 
ter palavra para não ser! Norma de impérios sempre foi expoliação e 
assistência: neles, um olho! Lá está o cadáver: o mais visível dos inviáveis fez 
misérias e todas as calamidades no tema mais próximo ao do improviso. 
Astro sito entre a sensação e a percepção, um exame ligeiro, sem exagero, 
até que sim: não seja o escriba como o gramático que priva com todas as 
palavras, e as tem atrouxemouxe presentes nos léus da retentiva: esperar 
que apareçam, estranhem, se magnifestam através dos nudismos de seus 
distrâmites próprios, as que ferem aquilo a que se referiscam! 12

 

 

                                                 
9 Catatau, p. 19. 
10 Idem. p. 56. 
11 Idem. p. 162. 
12 Idem. p.181. 

 



 104

2. A pulsão mnésica da escritura 

 

“Cada vez menos num passado longínquo, o atual dinâmico na vez.” 
(Catatau, p. 66.) 

 

 E não nos será tão difícil reconhecer que o movimento de introversão da 

escritura atua, ao mesmo tempo, acionando uma espécie de memória que, 

normalmente, é denegada e esquecida sob os mecanismos das regras na 

uniformidade convencional da língua. Memória esta, portanto, já articulada ao ato da 

escrita, despertando-a do sono das significações usuais, relembrando através do 

próprio gesto que desenha a fisionomia gráfico-textual, o retorno da diferença 

repetindo-se incessantemente. Daí pôr-se em curso a movência lingüística no plano 

da própria materialidade verbal, em que não é difícil perceber o despontar de uma 

“pulsão mnésica agindo no ato da escritura” votada ao futuro insuspeito da própria 

palavra. Daí, Cartesius enunciar: 

 

Sabedores de amanhã, concentrando reminiscências dos remanescentes, 
lerão letras junto do meu corpo neutro, ensinando aos futuros coisas 
pósteras. Morte vinda, um texto me garante a eternidade, a árvore me cresce 
o nome na casca. 13

Larguei de floretes para pegar na pena, e porfiam discretos se a flor ou a 
pluma nos autorizam mais às eternidades da memória. 14

Folgo em lembrar um caso digno de porvir que convém a pena e a tinta 
arrebatem-no dos azares da memória para a carta, sítio mais seguro. 15

Passe adiantra a menfazeja, o futuro saberá o que fazer, e assim fazemos o 
que acontecerá. Saber não basta, carece corromper, comprometer e ameaçar 
o que existe. 16

Rochas escritas, descoberta de Occam: o local do acidente, o lugar do 
ausente. Enquanto mirava a superfície, minorava o sofrimento, memorava 
quanto admirava! Em que posso ser utensílio, no presente silêncio? É o que 
se verá a seguir. É aquilo que eu disse, assim se fez, assaz se fez: 
beneficiou-se, satisfez-se. Desfaço o que digo, descaso de descanso: 
façamos as pazes, as coisas, tenha paciência. Boas estão por vir. 17

 

                                                 
13 Idem. p. 24. 
14 Idem. p. 30. 
15 Idem, ibidem. 
16 Catatau, p.67. 
17 Idem. p. 93. 

 



 105

Mas, no transcurso da escritura em Catatau, vamos assistir sempre à 

repetição da mutação, seja no pasmo constante, “vivenciado” pelo personagem 

diante das circunstâncias se alterando durante a sua estadia nos trópicos, seja na 

relação direta com a concreção movente das palavras, dando testemunho desse 

movimento vital, que aqui chamamos de Presentação na linguagem. 

 O retorno da diferença desponta, ademais, como uma lei através do 

romance-idéia, onde a memória surge intimamente atrelada ao problema da escrita, 

como conservação da mudança, repetição diferenciante de si mesma, como se 

Narciso tivesse por desafio atravessar o espelho da própria imagem para, somente 

assim, admitir a idéia de hospedar em si, também, alguma alteridade: pois o que 

seria a espera desse outro (Artyczewski), ausente que nunca chega, senão já a 

própria metáfora da imagem de um “eu” embaraçado e perdido na floresta textual 

desse Outro, isto é, na alteridade enigmática dos fios que enlaçam o próprio 

Catatau? 

Queremos dizer que, além das transformações que alteram o passado 

imaginário da personagem, é valioso notar a existência de uma “pulsão mnésica” 

agindo diretamente no impulso da escrita, no sentido de reconhecer, graças ao 

gesto que engendrou a escritura da obra, que Catatau mexe concretamente com o 

passado da língua. E isso pode ser verificado à exaustão não somente pelas 

elocuções expressas em latim, pelas passagens em holandês arcaico do séc. XVI, 

mas, como bem elucidou o próprio Leminski, “seu polilinguismo é o reflexo do 

polilinguismo do Brasil de então onde se praticavam as línguas mais 

desencontradas: o tupinambá da Costa e centenas de idiomas gês/tapuias, dialetos 

afros, português, espanhol e, em Vrijburg, cosmopolita, holandês, alemão, flamengo, 

francês, iídisch e até hebraico.” 18  

Por isso, num dado momento do seu solilóquio, Cartesius faz alusão ao 

contexto referido acima, traçando uma atmosfera de uma ambiência onde se esboça 

a experiência dos envolvimentos e misturas entre culturas, desde o plano físico, 

sexual, ao plano dos enodoamentos sígnicos de um tecido simbólico-imaginário em 

que o ideal da clareza racional cartesiana definitivamente se perde no seio de um 

universo paradoxal de “escuridade obsclara”: 

                                                 
18 Quinze pontos nos iis. ( in Catatau), p. 212. 

 



 106

Batavos não estão mais com a razão nestas zonas, casando conúbios 
danados com fêmeas toupinambaoults, praticam seu linguajar, que é como os 
sons dos estalos e zoos deste mundo. Duvido de Cristo em nhengatu. Falam 
nhengatu, flama flamenga em fala mulherenga. Cala o fanfarrão, fala o 
canzarrão. Por aquiles-del-raio-que-os-partitura, se bem o ouvi, melhor o 
faça, não há mais claridão para a algazarravia perdida na escuridade 
obsclara?19

 

O protagonista Cartesius, então, desesperado, oscila, no trajeto da espera, 

entre pasmo e maravilha, na duração que condensa o percurso da obra, tal como 

em “Esperando Godot”, de Samuel Beckett, seguramente um dos livros com que 

Catatau intertextualiza. Vejamos, nalgumas passagens, qual a posição da 

personagem quanto a essa questão da “espera”: 

 

Na boca da espera [grifo nosso], Articzewski demora como se o parisse, 
possesso desta erva de negros que me ministrou, - riamba, pemba, gingongó, 
chibaba, jererê, manofa, charula, ou pango, tabaqueação de toupinambaoults, 
gês e negros minas, segundo Marcgravf. Aspirar estes fumos de ervas, 
encher os peitos nos hálitos deste mato, essência, a cabeça quieta, ofício de 
ofídio. Cresce de salto o sol na árvore vhebehasu, que pode ser virou 
enviroçu, embiraçu, imbiroçu, aberaçu, aberraçu, inversu, inveraçu, inverossy, 
conforme as incertezas da fala destas plagas onde podres as palavras 
perdem sons, caindo em pedaços pelas bocas dos bugres, fala que fermenta. 
Carregam pesos nos beiços, pedras, paus, penas, mor de não poder falar: 
trazem bichos vivos na boca. Olho, penso esse bicho, o bicho me pisa na 
cabeça, o ventre pesa a carne, carcomido. O movimento dos animais é 
augusto e lento, todos se olhando de jaula para jaula e para mim. O silêncio 
eterno desses seres tortos e loucos me apavora. 20

Este pensar permanente prossegue pensando no presente momento. 
Artiksewski me tirará pelo coração a tempo da via das minhas dúvidas.21

Acompanhar a preguiça dos bichos, apanhar sereno esperando Artyscewski 
cansa e fumar isto dá uma fome!22

Agora sei: agora sim... O sol leva em círculo a sombra do aí e eu sou... 
Renatus Cartesius, ah, Articzewski, Cartesiewski, esperado e coberto!23

 

 Movência lingüística em que “Cresce de salto o sol na árvore vhebehasu, que 

pode ser virou enviroçu, embiraçu, imbiroçu, aberaçu, aberraçu, inversu, inveraçu, 

inverossy, conforme as incertezas da fala destas plagas onde podres as palavras 

perdem sons, caindo em pedaços pelas bocas dos bugres, fala que fermenta”, e a 

palavra concretamente se transforma acompanhando o ritmo imaginário das coisas, 

cuja lei parece não ser outra, além da de se dispor generosa e democraticamente 

                                                 
19 Catatau. p. 22. 
20 Idem. p.15. 
21 Idem. p. 18. 
22 Idem. p. 26. 
23 Idem. p. 39. 

 



 107

aberta às alterações, frutos das contaminações e afetações provenientes das 

alteridades que o discurso poético em poiesis hospeda sem medo do que devém de 

fora e/ou de dentro da própria língua. E, no entanto, importa dizer que isso não se dá 

naturalmente, sem a experiência de um conflito, ou, para ser exato, de uma 

verdadeira guerra no interior do universo simbólico da linguagem. Na poiesis de 

introversão, os significantes se alteram e se adulteram tal como o nome da árvore 

“vhebehasu” que vai se transformando ao longo do período até ficar “inverossy”, 

quer dizer, inverossímil, “conforme as incertezas da fala destas plagas onde podres 

as palavras perdem sons, caindo em pedaços pelas bocas dos bugres, fala que 

fermenta”. 

 Pelo gesto escritural de Leminski, a personagem Cartesius é tomada ao longo 

de todo o percurso da sua estadia verbo-tropical, por uma experiência de desamparo 

e assaltos contínuos de espanto. Eis o que caracteriza a sua situação de hóspede 

num território que se constitui diretamente na tessitura concreta e insubmissa do 

trabalho sígnico da poiesis, sem jamais perder de vista a íntima relação de 

comprometimento entre as palavras e o pensamento criador:  

 

Sinto muito o pisar dos bichos e o pesar dos peixes nessas águas onde 
bóiam mamões. Nada que mereça o bronze ou a bela linguagem. 24

As palavras se afugentam umas às outras como manadas perseguem 
manadas, mil matilhas lhes latindo aos alcansalhares. Não passam uns para 
os outros por transpiração nem por sucessão, mas aos socos, tabefes, tapas, 
cutiladas e bofetões – os pensamentos! 25

 
 O texto, nesse caso, parece querer se afirmar como uma espécie de locus 

fluidus, em que a escritura, como um ser vivo em Presentação (zoografema), enceta 

inusitados acasalamentos entre o som e o sentido, inaugurando novos matizes que 

vão ampliando e dando uma vitalidade expansiva ao corpo da língua-matriz de onde 

parte todo o processo de enunciação do narrador. Perfaz-se, assim, a imagem 

textual de uma arquitetura movente, desencravada, aberta às alterações e 

contaminações necessariamente bem-vindas a um processo verdadeiramente 

criador. Eis a estética textual de um verbo vivo, onde a palavra protagoniza o seu 

papel de personagem principal. Daí, nos encontrarmos diante de um jogo de 

máscaras verbais, em que a persona-texto vai deixando soar, através da máscara-
                                                 
24 Idem. p. 39. 
25 Catatau, p. 100. 

 



 108

verbo, a própria música do pensamento se constituindo, despontando pelo ritmo 

elíptico da elocução das frases. O gesto escritural em Catatau coloca a palavra 

assumindo o lugar central: o centro movente. As palavras soam daí, como flecha 

que “se atira em movimento”. Verbo em movimento, persistindo junto ao impulso de 

onde podemos pensar no intrigante laço que enodula os sentidos da errância e a 

origem. Eis o intuito, de fazer vir à tona “o olho novo rebentando” e dando origem ao 

“felízofo” (filósofo feliz): 

 

Flecha se atira em movimento, ninguém está parado. Nem o cavalo, nem o 
cavaleiro; nem a mente, nem a mão; nem o arco, nem a flecha, e o alvo o 
vento leva: tiro certo. 26

A gema do omega em botão, o ovo em flor, o olho novo rebentando, a cauda 
tão sensível que dão cordas de rebeca! Timbra de retinir, felízofo! 27

 

 Por isso, afirmamos que, no desenho da escritura inscrita pela poiesis de 

introversão, a persona-texto não consegue se mostrar despida de um “gesto”. 

Entendendo-se por “gesto” algo essencial que carrega em si o traço eloqüente, 

inaugural de uma visão com respeito à vida e ao mundo. Gesto da graça criadora, 

semeando movimentos intimamente conciliados com a experiência do devir humano, 

por onde a vida se perde e se ganha, recuperando-se na lúcida diversão dos mais 

variados tempos que se entretêm nas vicissitudes do espaço ficcional da narração. 

Daí a fatal imagem do labirinto engendrada pelos vários circuitos explícitos e 

implícitos na arquitetura movente do texto: 

 

Digo palavras que não são – para achar o que sou. Com perda de uma 
palavra – não! A cigarratriz  multiplifanta, o linjaguar comprovoca o 
pesadédalo. Escafeder – isso escafendem, escafender – isso esconfundem... 
Gargantalhadas chapinhafurdam momentoluscos, paralelodédalos a seu 
babelprazer. Occam, o antitantã, no puro acáucaso, alísios – no promontório 
alto, - ácaros, e no azul do nadir, Occam! Atento no lance, vasculha as 
gamas: o desenlace daquele desempenho no desenho desse espelho, 
testemunho deste desespero. 28

 

No território babélico do livro, há movimentos impelindo as letras na 

composição de uma paisagem lingüística genuinamente movente. O fluxo da escrita 

                                                 
26 Idem. p. 51. 
27 Idem. p.126. 
28 Catatau. p.45. 

 



 109

faz com que os caracteres da escritura apelem por olhos e ouvidos que se 

disponham a apreender na fonte latejante e proliferante do trabalho criador, pois é 

visível a natureza labiríntica da língua, a língua que “o linjaguar comprovoca o 

pesadédalo”. É o labirinto sonoro da “babelprazer” abrindo novos corredores de sons 

que se bifurcam, cortando e deixando cicatrizes no silêncio, tal como no canto da 

cigarra que se multiplica quando canta: “cigarratriz multiplifanta”. Ao leitor, resta o 

desafio de participar dessa “fala que fermenta” para acompanhar a gestação, por 

meio da qual a fabulação da própria palavra funda-se como signo de uma gênese 

que significionaliza a linguagem, pondo-a num movimento concretamente processual 

no transcurso do texto. 

O labirinto de sons e ecos se propaga como espelhos entre letras e palavras, 

operando inversões, torções que repetem alterações e vão cavando por dentro da 

íntima materialidade vocabular, familiar, a presença de algo que, talvez, seja mais 

que uma mera alteridade estrangeira, enquanto instância confrontadora e 

dialetizante. Para nós, Catatau parece querer reclamar, no trabalho com a matéria 

lingüística, algo mais que o conflito reflexivo no jogo de espelhamentos eu/outro, 

para encetar o ‘salto’ da poiesis introversiva que aponta às irrupções das 

virtualidades sígnicas em si, recriação da linguagem ‘na’ linguagem. Com efeito, eis 

que o “erro”, aqui, se transforma em precisão, posto que o seu acerto é o resultado 

de um êxito que se logra pelo avesso, transformando com as aparentes 

deformações toda uma aparência da linguagem já convencionalmente instituída. E, 

desse modo, a escritura vai repetindo aberturas diferenciadoras, capazes de, por 

vezes, alcançar a concreção da potência protéica na linguagem, e indicializar sobre 

a pele do texto a Presentação do seu Ser em devir.  

Seguramente o leitor, tal como o protagonista Cartesius, vivencia no ato da 

leitura sucessivas quedas, perdendo-se e se achando na sedução labiríntica das 

frases em busca do sentido que inelutavelmente escapa. O entendimento se 

obnubila, repetidamente, até que, por fim, toda a presunção de domínio sobre o 

texto se esvanece. O tormento agonístico do personagem Cartesius, não encena de 

algum modo a luta e a lida de Leminski com as palavras e, de igual modo, por que 

não dizer, a inevitável inquietação do leitor diante do texto? Catatau faz desmoronar, 

porquanto, a imagem narcísica de todas essas instâncias. Pois nunca é ocioso 

lembrar que a suposta narrativa do romance-idéia se sustenta sob o primado de uma 

 



 110

espera. E durante a espera, na duração de uma espera: uma viagem através do Eu 

pela ego-trip verbal de um monólogo delirante no parque imaginário de Nassau; 

isotopia da queda do pensamento cartesiano sob a pele ficcional do personagem 

Cartesius. 

 



 111

 3. Da narrativa elipsoidal 

 

 A certa altura do texto, a voz narrativa se refere aos supostos 

acontecimentos aludidos durante o monólogo da personagem, caracterizando-os 

como “elipsódios”, palavra-montagem ou neologismo construído a partir da junção 

de outras duas: elipses + episódios. Palavra nova operando sobre duas idéias, de 

sentidos já familiares com o fito de expressar o ineditismo de uma terceira idéia, 

resultando na criação de uma nova expressão conceitual: “elipsódios”, com o 

intuito de nomear os elípticos episódios que irrompem na fabulação da escrita que 

tece a linguagem do romance-idéia. A título de ilustração, vejamos como isso 

acontece: 

Esses elipsódios [grifo nosso] tanto não são a equação que exprime a 
condição do problema quanto menos tudo que os desmentisse estavam 
experimentando. Dando um arco da hipérbole, descrevem a envergadura tal 
como antes do dilúvio? Curvamo-nos ante dois focos entre: intersecção 
pontual dos diâmetros com as redes do último reduto. Suponhamos esta 
passagem seja imaginária, compositio loci, construção de uma linha por 
pontos pênseis entre ponte de fuga e pundonor, causa de uma notável 
propriedade que se me der na esfera revelarei antestempo de durar um padre 
nosso. Recupera o fervor dos acessos de arrepio, mas sumir assim com a 
pinta do que vai ser de tudo isso! Logo as substâncias que confiou passaria 
bruscamente a delastrar dum valor finito a outro valor menos sujeito aos usos 
e desabusos da realidade. Ponto múltiplo com contacto: quando é que se 
sabe quando a matéria está viva e o objeto pensando? Contacto de primeira 
espécie: consigo mesmo. Al parece que não o atingirem o através acertando 
no meio do entanto. Segunda espécie: ver outrem. Construção de raízes: 
divirjam-se, o rocambolesco mirabolante a malabar! Zum! O eco depressa o 
cem em um, zamzumim! Tais são as elipses que têm eixos proporcionais e 
dirigidas cf. as mesmas retas. Terceira: consigo de novo. Não dava nenhuma 
novela essa vida minha: nem por uma anedota, sistema de paralelas a partir 
de grandezas variáveis, boas para determinar a POSIÇÃO DE UM PONTO. É 
o caso de atribuli-la com dissimulacros? 29

 

É curioso observar, ao longo da passagem acima, que o personagem 

Cartesius vai enunciando determinados pressupostos como que tentando traçar e 

esquadrinhar o mapa do seu procedimento narrativo a respeito da realidade que o 

circunda. E, em vista das dificuldades em se situar no meio de um mundo de 

substâncias moventes, cujo risco é o de ficar “sujeito aos usos e abusos da 

realidade”, faz questão de observar que “esses elipsódios tanto não são a equação 

que exprime a condição do problema quanto menos tudo que os desmentisse 

                                                 
29 Catatau. p.p. 153-154. 

 



 112

estavam experimentando”. Isso pode nos remeter a Bergson, na medida em que, 

para ele, a questão de saber sobre quais são as condições com que um dado 

problema é colocado revela-se como sendo muito mais relevante que a sua suposta 

resposta ou solução. Do ponto de vista da linguagem, o que parece estar em jogo no 

enunciado acima é a instauração de um processo de reflexão através da escrita, que 

questiona a própria base sobre a qual se realiza o trabalho da significação na 

narrativa. Posto que “esses elipsódios” não se querem como tradução lógica em 

forma de “equação” sobre o problema da escritura e da narrativa, assim como não 

pretendem ficar à mercê de uma querela acerca da possível verossimilhança com o 

que eles (os elipsódios) “estavam experimentando”.  

O movimento da poiesis de introversão, em Catatau, nos oportuniza em 

assistir a uma verdadeira transformação do ponto de vista do foco narrativo, 

aparentemente enunciado pela voz do seu protagonista Cartesius. É que este 

personagem vai, na medida em que o texto avança, perdendo o seu foco narrativo, 

de forma quase imperceptível, que se desloca para o próprio texto sob a figura 

imaginária do monstro Occam, “personagem semiótica” responsável pelo transtorno 

na racionalidade lógico-cartesiana simbolizada por Renatus Cartesius. Eis o 

acontecimento que a encenação da escritura nos oferece, fruto do movimento que 

aqui chamamos de Presentação da poiesis de introversão. Neste caso, a lógica que 

preside a construção da personagem se faz intimamente vinculada à especificidade 

do discurso que caracteriza a própria narrativa do romance-idéia: Narrativa elipsoidal 

de uma escritura aparentemente errática, cuja referencialidade se finca no território 

virtualmente pulsante e movente da linguagem viva, indolente à submissão 

sedentária de uma sintaxe que se quer unívoca. Daí a advertência de Cartesius ao 

virtual leitor: 

Não vá por um erro, tirar-se o juízo é caminho mais breve: palavras de súbito 
censuradas como se por violando leis inesquecíveis. Hominem hic nascet 
novum: hoje estou tão total que, se entrar numa ruim, termino. O que se 
passa entre uma fase e seu lapso, gargarismo neutro: passa-se o tempo, o 
espaço cessa, produzem-se os seres, os dez mil objetos cheios de coisas 
fazendo barulho e fazendo-me pensar – um barulhinho! Quase extinto, 
começo a contar meus nomes, enumerei os títulos, descontei o canto dos 
bichos, narrei a história das coisas: aqui se escamoteia. Num dia solar de 
Atenas, envolveu-se na magnífica ilusão de que a matéria – o mundo da vida, 
da morte e do nascimento – não é toda a realidade. Interressa salvar a 
existência humana das essências que lhe querem atribuir? É IMPOSSÍVEL 

 



 113

QUE NÃO ESTEJAM ME VENDO AQUI. Nisso, o monstro – qui verba torquet 
– nada behemothoween! 30

 

 

4. A aporia da reflexão na linguagem 

 

 

“Quase extinto, começo a contar meus nomes, enumerei os títulos, descontei 
o canto dos bichos, narrei a história das coisas: aqui se escamoteia.” [grifo 
nosso](Catatau, p. 99.)  

 

Observamos uma forte ressonância entre o estilo com que a atividade da 

escritura em Catatau se enuncia e o impasse detectado por Bergson no que tange 

ao trânsito entre a linguagem e o pensamento. E aqui chegamos à questão da 

aporia que permeia em forma de denúncia, tanto o pensamento de Bergson quanto 

no romance-déia de Leminski. Trata-se do impasse criado pela Representação na 

linguagem. A propósito da “aporia da reflexão” em termos bergsonianos, Franklin 

Leopoldo e Silva esclarece: 

 

Em que consiste propriamente a dimensão interna da consciência? 
Primeiramente, sem dúvida, nos conteúdos, pensamentos e sentimentos que 
constituem as vivências do Eu, articulados entre si. Tomemos por exemplo as 
idéias que estão no espírito: elas se articulam entre si na exata medida em 
que a consciência se fixa em cada uma delas enquanto termos de uma 
articulação. Nesse sentido o pensamento é um discurso interior e, enquanto 
tal, escande o movimento do pensamento no seu contínuo vir-a-ser (...) Mas o 
movimento enquanto tal é anterior à articulação, é uma direção e não uma 
sucessão de pontos fixos. A idéia, tomada em si mesma e independente do 
seu conteúdo representativo, já é sempre metáfora do pensamento, na exata 
medida em que o discurso interior é metáfora do pensamento enquanto 
movimento (...) A razão daquilo que chamamos aporia da reflexão [grifo 
nosso] é a impossibilidade de o espírito captar-se num momento, num 
primeiro momento, em qualquer de seus momentos, na medida em que 
qualquer “instante” já seria uma interrupção artificial no fluxo do pensamento 
(...) Em Bergson, no que concerne ao pensamento, qualquer fixação de 
realidade é abstração do movimento. 31

 

 Cartesius, igualmente, expõe essa mesma questão nos seguintes termos: 

                                                 
30 Catatau, p.99. 
31 LEOPOLDO E SILVA, Franklin. Bergson: intuição e discurso filosófico. Op. Cit. p.p.232-233.  

 



 114

Quando me vi nu, distraído e sonhando,– disse uma palavra mas não tinha 
sentido tê-los cinco – me vi sentado em atitude de quem espera o que passa 
por mim e não vejo, acontece que vejo o que se passa e não me acontece 
nada a não ser isso ou quase nada disso. O que a gente pensa a gente perde 
quando ocorre, saca? 32

 

E essa questão desponta amiúde ao longo do texto, como na conclusão da 

longa passagem citada no último tópico, quando a voz do narrador dirige-se ao 

virtual interlocutor imaginário em forma de indagação, em que assinala: “Não dava 

nenhuma novela essa vida minha: nem por uma anedota, sistema de paralelas a 

partir de grandezas variáveis, boas para determinar a POSIÇÃO DE UM PONTO. É 

o caso de atribuli-la com dissimulacros?” 

O ato de nomear, atribuir palavras que se mexem, bulindo e dissimulando os 

simulacros: “É o caso de atribuli-la com dissimulacros?”. Imagens auditivas e visuais 

passam por mensagens que cambiantemente se transmutam atravessando o livro 

em proliferação verbomusical e conclamando o inelutável cruzamento entre a voz e 

o olhar. O processo de renovação de significantes e significados acende a chama 

movente dos signos, despertando-os e regenerando-os do costumeiro estado de 

sonolência em direção à abertura de outras vias de investimento significacional, 

pelas quais se afirma do aspecto movente no território da linguagem.   

Na literalidade do texto, como vimos acima, agora e em outros momentos, 

iremos nos deparar com palavras grafadas em caixa-alta, além da presença das que 

se contorcem em neologismos e se condensam desengessando a ortopedia 

ortográfica. Não será difícil de reconhecer, aí, o intento de sugerir o que chamamos 

de Presentação viva da linguagem através do gesto da escritura, sugerindo-nos uma 

espécie de coincidência entre a centelha criadora da palavra com o próprio ritmo 

incessante das transformações que transtornam a personagem. E, no âmago deste 

ritmo, temos a duração, estofo donde tudo começa e se finda: vida e morte se 

inscrevendo nos recomeços que a escritura constantemente inaugura: 

 

Abaixo as metamorfoses desses bichos, - camaleões roubando a cor da 
pedra! Polvos no seco: no ovo, quem deu antes no outro, uma asa na linha do 
galho ou um pulo em busca de agasalho? Não sabem o que fazer de si, 

                                                 
32 Catatau, p. 85. 

 



 115

insetos pegam a forma da folha; mimeses. E a forma? Coisas da vida! 
[grifo nosso] 33  
Provoco a e b a me provarem mais que um xis qualquer. Só o impossível é 
viável. Só vendo antes. Fabrico o impossível no interior disto , dou 
fundamentos ao inscrível, ilumino o subentendido, elimino os matrimônios 
indissolúveis entre o som e o senso. As estruturas são legais. 34  

O que se passa entre uma fase e seu lapso, gargarismo neutro: passa-se o 
tempo, o espaço cessa, produzem-se os seres, os dez mil objetos cheios de 
coisas fazendo barulho e fazendo-me pensar – um barulhinho! 35

 

Torna-se reconhecível, aí, a problemática do conflito entre a linguagem e a 

verdade que ela pressupõe expressar. É que a solidificação espacial e descontínua 

da expressão simbólica através das palavras, realizando-se por átomos de 

significação, deixa escapar o que se passa através do tempo em duração.  

Sem muita dificuldade, aliás, podemos constatar isso mediante a voz de 

Cartesius, ainda na citação acima, apelando ao entendimento do(s) interlocutor (es) 

imaginário(s), quando propõe: “Suponhamos que esta passagem seja imaginária, 

compositio loci, construção de uma linha por pontos pênseis entre ponte de fuga e 

pundonor, causa de uma notável propriedade que se me der na esfera revelarei 

antestempo de durar um padrenosso”. Notemos que, nessa “passagem imaginária”, 

o personagem alude à probabilidade de, nele (“se me der na esfera”), vir a ocorrer 

um episódio ou evento que, talvez, venha a ser virtualmente revelador da própria 

narrativa. Verifica-se, claramente, assim, a natureza da linguagem enquanto um 

misto, nos termos dos ideais da representação, sustentando-se pela operação de 

mistura e confusão em que se pretende espacializar (“compositio loci”) a fluidez 

movente dos acontecimentos.  

Sob o invólucro da linguagem, almejar-se-ia representar a imitação do 

movimento por onde passa o curso dos acontecimentos num dado espaço através 

do tempo. Como se, por essa operação, fosse possível identificar, na reconstrução 

mimética da representação verbal, a “causa de uma notável propriedade”, cuja 

revelação, de natureza essencialmente temporal (Durée), não se dá senão quando 

se oferece num lapso de tempo que, diz ele, “se me der na esfera revelarei 

antestempo de durar padrenosso”, quer dizer, antes, portanto, do apelo que se 

                                                 
33 Catatau, p.27.  
34 Idem. p. 59. 
35 Idem. p. 99. 

 



 116

remete em repetição ao Pai, mediante o texto de uma reza, metáfora de tantas 

outras aparentes repetições tão necessárias à experiência do contar, do narrar. 

Na atividade ou poiesis da escritura, o artista torce, portanto, as palavras, 

como que tentando extrair por assonâncias e aliterações novos efeitos 

morfossintáticos e, sobretudo, semânticos para subtraí-las da imobilidade 

significacional costumeira. Tal operação potencializa o signo verbal, no que este 

possa exprimir em termos de movimento e plasticidade sonora, além do sentido de 

se cumprir não apenas como mero instrumento de representação e comunicação 

sobre o que se encontra fora dele, no campo da percepção, mas voltando-se na 

direção de uma busca, cujo paradeiro e escopo voltam-se à operação de designar-

se infinita e indefinidamente a si mesma.  

O movimento elíptico que sustenta, quer o trabalho da escritura na construção 

da narrativa, quer o da leitura em Catatau, é sugerido também pelo discurso da 

personagem, na passagem acima, quando este enuncia: “Ponto múltiplo com 

contacto: quando é que se sabe quando a matéria está viva e o objeto pensando? 

Contacto de primeira espécie: consigo mesmo. Al parece que não o atingirem o 

através acertando no meio do entanto. Segunda espécie: ver outrem. Construção de 

raízes: divirjam-se, o rocambolesco mirabolante a malabar! Zum! O eco depressa o 

cem em um, zamzumim! Tais são as elipses que têm eixos proporcionais e dirigidas 

cf. as mesmas retas. Terceira: consigo de novo.” Em que pese a presença da ironia 

no discurso da personagem, tentando expor geometricamente a problemática da 

apreensão do objeto pelo sujeito, digno de se notar é a inversão dessa questão pelo 

trabalho da escritura ao colocar em jogo o problema nos termos de “quando é que 

se sabe quando a matéria está viva e o objeto pensando?” Já dissemos que Catatau 

é um texto que se quer como um ser vivo, matéria viva, objeto pensante atendendo 

à invocação que indaga o próprio ato que o constitui. Daí não caber mais, aqui, a 

lógica negativa da falta, visto que a virtual proliferação da linguagem pela 

Presentação, nesse caso, vem a ser o próprio ato que põe em curso a vocação 

positiva do símbolo, como podemos constatar mais uma vez na voz de Cartesius: 

O próprio é muito comum: uma presença isenta de qualquer falta [grifo 
nosso], cuja vaga absurdaria o próprio óbvio, pior que é consciência, a que só 
se nutre de pareceres! 36

 

                                                 
36 Catatau, p. 169. 

 



 117

E voltando à crítica bergsoniana sobre a linguagem, segundo a qual, importa 

proscrever a finalidade imobilizadora do símbolo enquanto representação para se 

atingir a vitalidade movente da Presentação na atividade simbólica, tal operação se 

processa “quando a inteligência metaforiza a partir do fundo intuitivo que se trata de 

revelar nas imagens”. 37 Para Bergson, a cristalização conceitual não esgota o jogo 

simbólico. Há, também, certa flexibilidade na linguagem. Todavia, quando esse 

aspecto é preterido, a atividade simbólica se fixa, subtraindo a natureza fluida do 

ritmo da duração, fonte donde se constitui a realidade e a existência das coisas, 

inclusive, do ser da linguagem e de seus virtuais sentidos. 

Em Catatau, a atividade da escritura procura de um modo incessante captar 

por entre as dobras da linguagem – no movimento de introversão –, a movência 

lingüística que afeta a expressividade enunciativa, minando e extraindo do corpo das 

palavras inéditos dizeres, atingindo o pensamento onde ele é fatalmente acometido 

por uma espécie de afecção que, poderíamos dizer, instaura a paixão ao pé da 

letra.  

A partir de então, a palavra não está mais a serviço de uma ausência ou de 

uma falta, porque o corpo da escritura não cessa de operar sugestões, que 

despertam a virtualidade da criação atualizadora de novos sentidos. Aqui, 

percebemos o trabalho com a linguagem voltado para o uso genuinamente positivo 

do símbolo, tal como nos diz, a propósito, Franklin Leopoldo e Silva: 

 

 Assim, existe um uso negativo e um uso positivo do símbolo [grifo nosso] 
[...] quando a atividade simbólica cristaliza metáforas no sentido de 
representar espacialmente a realidade espiritual estamos no plano negativo 
da simbolização [...] Para que a metáfora sirva como meio de aproximação 
direta da realidade é preciso que a imagem não cristalize um significado, mas 
sugira uma visão, que não é interpretação, mas contato. Portanto, a imagem 
não vai figurar a realidade espiritual; ela vai conscientemente sugerir algo que 
sabemos situar-se para além da imagem. É neste sentido que a metafísica 
tem algo a ver com a literatura no sentido em que a entende Bergson, isto é, 
expressão imagética da fluidez do universo afetivo: assim como o escritor 
emprega palavras para que não reparemos nas palavras e sua simples 
opacidade, mas para que atravessemos as imagens na direção da 
coincidência com a personagem e a trama, assim também o metafísico 
recorrerá às imagens para que o movimento metafórico que ele estabelece na 
linguagem provoque o espírito a captar no jogo imagético uma realidade 
situada mais além. 38

 

                                                 
37 LEOPOLDO E SILVA, Franklin. Bergson: intuição e discurso filosófico. Op. Cit. p.96. 
38 LEOPOLDO E SILVA, Franklin. Bergson: intuição e discurso filosófico. Op. Cit. p.p.96-97. 

 



 118

O gesto escritural em Catatau parece mesmo, querer nos advertir, 

continuamente, do risco que repousa ao modo de um impasse ou aporia no 

problema da simbolização. Daí haver, também, aí, momentos em que a personagem 

alude criticamente à questão da negação e da falta que sustenta a base lógica da 

linguagem como Representação, cujo resultado é o uso negativo do símbolo. 

Vejamos: 

Desde verdes, tentaram-me o eclipse e a economia dos esquemas. Exímio 
dos mais hábeis nos manejos de ausências, busquei apoio nos últimos 
redutos do zero. Foi a época que mais prestigiei o silêncio, o jejum e o não. 39

Muito é dito, pouco é sabido, donde vêm dizerem as línguas o que nenhuma 
língua comporta. Nenhuma língua o convence: o negador destaca-se por seu 
negócio. 40

Preciso acrescentar à pergunta o que lhe falta. Está faltando um signo. Logo 
o compreendido. Nada posso representar, o jogo para. Muito silêncio a salvar 
a coisa em si. 41

Ecos sem fonte, ocos, por assim dizer! Quem se foi que nos deixou assim? O 
Cúmulo da Aberração. O Movimento da Negatividade vai encontrar a 
Testemunha Chave, desencadeando os sete olhos dos cadeados, efeito 
causífero! 42

 

Porém, por outro lado, Cartesius refere tal problema em termos claramente 

paradoxais, posto que o que entra em jogo na poiesis da escritura é uma operação 

de revelação que só se efetua, como ele enuncia, “através de clarões em trabalhos 

de eclipse”: 

Reza, provérbio, senão tem senões de serão. Ambos, um de cada em dois 
câmbios, descambam os entrebancos através de clarões em trabalhos de 
eclipse. 43

Ovo, trago-o disfarço sob mil pretextos! Me taxam de obscurantista: precisa 
ver um primo meu. Aquilo sim que era treva, ele é que colocava uma sombra 
em cada bóia clara para ninguém botar uma clarabóia: fogo e brasão apreços 
pedrosos. Na horizontal, penso um pensamento vertical. 44

 

 O ato de manipular com a linguagem, a partir do momento em que se enreda 

num mero exercício narcísico-tautológico com a palavra, fazendo com que a 

instância do simbólico caia num automatismo inócuo de espelhamentos repetitivo de 

si mesmo, para o júbilo miserável de um Narciso medusado na imagem idealizada 

de si mesma, torna-se mero ornamento oco, reverberando o eu da caverna 
                                                 
39 Catatau, p. 27. 
40 Idem, p. 89. 
41 Idem. p. 92. 
42 Idem. p.158. 
43 Idem. p. 95. 
44 Idem. p. 164. 

 



 119

platônico-narcísica, antro dos simulacros, tal como podemos conferir na brilhante 

passagem a seguir: 

Eco numa caverna inscrivada dentro de um espelho côncavo virando pelo 
convexo um som elementar de gongo, bolas de luzes – beleza de lugar! E lá 
vem você com as Grandes Perguntas? Em prol de todos os blemas, 
prognósticos. Vamos ficar assim, parar por aqui. 45

 

 Eis a ilusão enganadora de se querer a linguagem como reveladora do ser, 

ou do estado de coisas representados analiticamente mediante as palavras e nos 

conceitos sobre aquilo a que se refere. Daí, portanto, o que chamamos de impasse 

essencialmente narcísico dando-se não apenas no plano do imaginário verbal do 

discurso, mas, igualmente, no próprio plano sígnico-simbólico da materialidade 

verbal, onde as palavras procuram apresentar isso no corpo do texto. Desse ponto 

de vista, teremos então, em Catatau, uma crítica indefectível à linguagem enquanto 

Representação. Por isso, a certa altura do seu solilóquio, Cartesius, num tom de 

auto-advertência, reflete: “Alma, entra dentro de ti mesma, o alvo não passa de um 

espelho.”46

A propósito desse impasse narcísico no plano da linguagem, vejamos como 

esse dilema é declarado pala voz da personagem, quando enuncia: 

 

Minha cara, eclipse de um espelho em crise. Espelhafato, sã política. O 
umbigo do mundo, o ritmo de um esboço. Vai-se-me aos poucos a santa 
paciência. Até as pedras, estraçalhadas de espanto, arrancaram os cabelos 
uivando de desespero, espalhapranto! Consigozijo fiossassafrás, bambubois 
afsul, paraclara halálitos. Na calada de um quiçá, alégrima laminoral. Arte de 
Escrever por Cifra [grifo nosso]. Abatimento em meu estado, espere, aí, sem 
perder porissos. Pelos menos, está com as coisas em cima? O mundo em 
ordem? A vida em lapsos se manifesta [grifo nosso]. Pedragóngorna, elixir 
elixirim! O náufrago de um falar sem fim, penúria cercada de tesouros ao 
longo dos arredores. Nem targum nem genesim! O que tenho, o que tenho a 
dizer: o que mais posso fazer, digamos assim. Náufraga na carne – a idéia 
comunica fabricando o espírito, prisioneiro predileto da matéria. Aqui, 
abaixam a cabeça em sinal gravado de despêsames: a substância, AQUI, 
incorreu numa coincidência com a circunstância, proeza da qual não se 
escafederá impune. 47

 

Nessa “Arte de Escrever por Cifra”, a palavra, suposto espelho do real, como 

reza o ideal da Representação, entra em crise, refletindo-se como o eclipse de um 

espelho na “cara” da própria personagem: “Minha cara, eclipse de um espelho em 
                                                 
45 Idem. p. 88. 
46 Idem. p.83. 
47 Idem. p.79-80. 

 



 120

crise”. Queda, portando, da linguagem enquanto instância narcísica da 

representação e do Narciso-Cartesius: “O náufrago de um falar sem fim, penúria 

cercada de tesouros ao longo dos arredores”. 

O desmantelamento do universo da representação dá-se de tal modo que 

“Até as pedras, estraçalhadas de espanto, arrancaram os cabelos uivando de 

desespero, espalhapranto!”.  Espanto e desespero que, no entanto, se traduz, 

igualmente, em como se sente a personagem Cartesius ao longo de todo o 

transcurso do romance-idéia. 

Mas, como nos adverte a personagem, “A vida em lapsos se manifesta”, 

rompendo com o ordenamento superficial da representação verbal, inoculando 

efeitos sobre a literalidade gráfica do texto e materializando tal transfiguração, nesse 

“Espelhafato” e “Espalhapranto”, onde, diz ele, “Consigozijo fiossassafrás, 

bambubois afsul, paraclara halálitos. Na calada de um quiçá, alégrima laminoral”, 

Catatau, vai encetando no movimento de introversão o ato criador da escritura, que 

tem como alvo e vítima o próprio verbo. O movimento se refaz, aliás, graças, e não 

obstante a Queda. É, pois, diretamente sobre o corpo do verbo onde os golpes das 

incessantes investidas vão produzindo alterações que repetem diferenciações e 

abrem o horizonte de uma outra economia da linguagem. Economia qualitativa, cujo 

movimento engendra um jogo de máscaras verbais, semblantes que tendem a ir e 

vir, além e aquém da imagem fixada no lugar-comum.  

Estilhaços verbais almejando a dignidade de acentuar a potência que se 

condensa em expressões inusitadas como: “Pedragóngorna”, palavra composta que 

abriga três outras = Pedra + Górgona + Góngora. Expressão que traz a presença de 

uma ação, donde imaginamos o movimento de uma pedra que se lança contra o 

encanto especular de quem está sob olhar medusante da Górgona e da língua 

barroca de Góngora. O movimento da escrita, enfim, agindo e inflectindo golpes e 

cortes sobre mitos e ídolos, tentando, com isso, captar e expressar a força criadora 

do espírito, cujo intuito é a superação dos obstáculos que se traduz, também, na 

materialidade da linguagem. Daí a personagem enunciar: “O que tenho, o que tenho 

a dizer: o que mais posso fazer, digamos assim. Náufraga na carne – a idéia 

comunica fabricando o espírito, prisioneiro predileto da matéria! Aqui, abaixam a 

cabeça em sinal gravado de despêsames: a substância, AQUI, incorreu numa 

coincidência com a circunstância, proeza da qual não se escafederá impune.” 

 



 121

5. A Fisionomia verbal de Cartesius 
 
 

“Desde que pus a navalha na cara, não sei o que dizer ao espelho.” (Catatau, p. 
75.) 

“Minha cara, eclipse de um espelho em crise.” (Catatau, p. 79.) 

“Até quando vai durar o eco desse golpe?” (Catatau, p 183.) 
 
“Doutor, se sois sutil deveras, espelhite tem cura, quando aguda?” (Catatau, p.p. 
185-186.) 

 
A constituição da fisionomia verbal de Cartesius é, por ele mesmo, enunciada 

numa passagem, ao mesmo tempo em que procura se identificar, apresentando-se 

através da descrição dos seus supostos feitos.  Vejamos, então, como isso se dá 

quando ele, dirigindo-se no seu solilóquio habitual, a algum interlocutor imaginário, 

enuncia: 

 
 

Sabe com quem está falando? Cultivei meu ser, fiz-me pouco a pouco: constituí-
me. Letras me nutriram desde a infância, mamei nos compêndios e me abeberei 
das noções das nações. Compulsei índices e consultei episódios. Desatei o nó 
das atas, manuseei manuais e vasculhei tomos. Olho noturno e diurno, palmilhei 
as letras em estradas: tropecei nas vírgulas, caí no abismo das reticências, jazi 
nos cárceres dos parênteses, rolei a mó das maiúsculas, emagreci o nó górdio 
das interrogações, o florete das exclamações me transpassou, enchi de calos a 
mão fidalga torcendo páginas. 48

 
 

 Interessante notar, no que concerne ao trabalho de configuração da 

personagem, como se vê acima, que o autor faz questão de, por intermédio do seu 

personagem-narrador, revelá-lo, na sua identidade de ser ficcional, constituindo-o 

literalmente pela matéria lingüística e servindo-se desta, inclusive, iconicamente, 

para mimetizar as suas supostas ações. Estas vão de certo modo ajudando a traçar 

o desenho da sua personalidade, referencializado fundamentalmente no substrato 

textual da escritura. Cartesius, afinal, este ser que se autoconstitui pelas letras é 

Renatus Cartesius, o renascido das cartas. Em que pese, portanto, qualquer 

referência externa, no sentido de encetar um tratamento paródico com René 

Descartes, importa não se esquecer que, na decolagem proporcionada pelo 

sobrevôo da ficção, a natureza da personagem, neste caso, encontra-se 

intrinsecamente fincada na concepção que parece nortear a intenção do autor na 

elaboração do romance-idéia. O movimento ou poiesis de introversão investe no 

                                                 
48 Catatau. p.p. 28-29. 

 



 122

sentido de reforçar a consolidação da autonomia do universo estético da arte 

literária, o qual, todavia não se perfaz sem manter um vínculo, de certo modo, 

especial com outros referencias de natureza extra-literária, tal como teremos 

oportunidade de tratar no próximo capítulo. 

O caráter fragmentário da identidade de Cartesius vai se inscrevendo 

mediante a enumeração das díspares virtudes que o enformam na realidade 

ficcional do texto onde o personagem se enuncia, em seguida, como um “Um 

homem feito de armas e pensamentos”: 

 
Um homem feito de armas e pensamentos. Minhas virtudes, álibis, 
imunidades e potências: a náutica, a cinegética, a haliêutica, a poliorcética, a 
patrística, a didascália, o pancrácio, a exegese, a heurística, a ascese, a 
ótica, a cabala, a bucólica, a casuística, a propedêutica, fábulas, apoteoses, 
partenogêneses, exorcismos, solilóquios, panacéias, metempsicoses, 
heroglifos, palimpsestos, incunábulos, labirintos, bestiários e fenômenos (...) 
Debrucei-me sobre livros a ver passar rios de palavras. Todos os ramos do 
saber humano me enforcaram, sebastião flechado pelas dúvidas dos autores. 
Naveguei com sucesso entre a higiene e o batismo, entre o catecismo e o 
ceticismo, a idolatria e a iconoclastia, o ecletismo e o fanatismo, o 
pelagianismo e o quietismo, entre o heroísmo e o egoísmo, entre a apatia e o 
nervosismo, e saí incólume para o sol nascente da doutrina boa, entre a aba 
e o abismo. 49

 

A personalidade de Cartesius se revela, então, no que podemos verificar, 

exibindo uma cariz multifacetada e complexa, expressando-se um tanto quanto 

fáustica e ansiosa em açambarcar todas as formas reais e imaginárias do saber. 

Cartesius, exasperado vai proferindo um discurso que, pelo ritmo da escrita, não 

será difícil ao leitor se sentir igualmente implicado na respiração ofegante do texto, 

no andamento eufórico das elocuções, em que se torna patente o tom de ansiedade 

e desespero em que se encontra o protagonista, que é, a um só tempo, narrador e 

personagem. Este, nunca é ocioso repetir, antes de tudo se revela como um ser 

fundamentalmente comprometido com a linguagem. Que não se queira, portanto, 

defini-lo segundo uma ordenação lógico-sucessiva de atributos ou predicados 

referentes às suas ações, pois, neste caso, a imagem tradicional da personagem 

funcional encontra-se francamente comprometida.  

Uma personagem, cuja figuração espelha-se no próprio modo como a 

narrativa formalmente se organiza, não cessa de ser afetada por uma espécie de 

lógica não implicativa, devido à presença virtual de realidades insólitas que vão 

minando a unidade da sua suposta identidade, inclusive, discursiva.  
                                                 
49 Idem, ibidem. 

 



 123

Cartesius mantém-se enredado num solipsismo imaginário que o captura, 

comprometendo-o precisamente no cerne da lógica figurada pelo mito da Razão que 

ele encarna. Eis a personagem sendo habitada, capturada e engolfada pelo seu 

próprio imaginário. No entanto, do ponto de vista da escritura, o personagem vai 

sofrendo alterações, inclusive, na aparência gráfico-visual da identidade simbólica 

que designa o seu nome, como podemos constatar nalguns momentos: 

 
  

Ergo sum, aliás, Ego sum Renatus Cartesius, cá perdido, aqui presente, neste 
labirinto de enganos deleitáveis, - vejo o mar, vejo a baía e vejo as naus. 50

 
Não sou máquina, não sou bicho, sou René Descartes, com a graça de Deus. 51

 
Agora sei: agora sim... O sol leva em círculo a sombra do aí e eu sou... Renatus 
Cartesius, ah, Articzewski, Cartesiewski, esperado e coberto! 52

             
De codicis conditione. De cupiditia reprimenda. Garganswer! Fortunas de 
Kartésio! O abano do leque abole a saudade. 53

 
Cartésio: Nosso homem em Brasília. Dizer que fui quase cartuxo, o fantoche. 
Filosofia barata, apenas uma vítima do perigo: bafo maroto de arroto batavo 
num prato de pó de arroz movido a feijão mascavo. 54

 

No vai-e-vem dos signos a escrita vai tecendo os caminhos intrincados do 

texto que ressoam como um jazz verbal em que a aparente repetição dos motivos 

inevitavelmente trará sempre uma surpresa. Pois, como enuncia uma outra 

passagem do texto:  

 

O memorial das maravilhas não repete espetáculos. A alma sai do sonho 
para o mundo, o mundo começa na alma. Mundo, sonhos e almas do outro 
mundo. Movimento, o signo do vazio. O espaço cresce com calor, o olho no 
timbre [grifo nosso]. Enxota a mente, explora o que está sendo feito: isto está 
sendo dito, muito já foi dito, muito está para ser negado. 55

 

 

                                                 
50 Catatau. p. 13. 
51 Idem. p.27. 
52 Idem. p. 39. 
53 Idem. p. 49. 
54 Idem. p. 192. 
55 Idem. p.p. 83-84. 

 



 124

6. Um Catatau musical: a presença do canto da fala na escrita 

 

“O que não vale a pena dizer canta-se” (Catatau, p.60.) 

“Quem canta, curte o que a fala tem de melhor.” (Catatau, p. 66.) 

 

A observação na citação acima do último tópico, atende perfeitamente à 

natureza do gesto que engendrou a escrita de uma obra como a que agora nos 

ocupa.  Catatau, realmente não é para ser lido apenas com o sentido da visão. 

Porquanto, importa deixar atento “o olho no timbre”, posto que ele demande, 

também, por uma escuta. Aliás, não são mesmo poucos os momentos em que, 

literalmente, a questão da música se faz presente no texto. Vejamos, por enquanto, 

só algumas das passagens em que isso acontece: 

 

Bobo é quem não canta, fala é só barulho (...) A voz da gente quase abafa o 
mundo mas a voz é do mundo, pensar bem e cantar para os outros verem.56

Todos os que vivem estão contaminados, quem dança, perde o lugar, que 
canta, a flor da fala!57

Não, máscara, não: máscara é só pra usar na Pérsia, música com 
máscaras!58

Por mim passa a festa, num lapso: flautas, vinhos e risadas. Quem sabe 
pensar, é justo que canta mais bonito, mas às vezes o cnato sai meio baixo, 
quem está muito longe – não ouve; a longe – existe o eco.59

Os atax dos inimigos, os chox das coisas, estou com saúdealaúde de minha 
terra nataúde!60

Melodiapausa, menodiaplauso: palma, quem mora no palco vive de eco. 61

Este pensamento, o fim do mundo. O homem está olhando as coisas: o 
homem olha as coisas, HOMEM OLHA COISAS. Estrada não se dá com 
mapa, leva a canção na flauta, leva a flauta na palma da mão, leva tempo 
levando a vida em flatus vocis. 62

Ouço música dentro da minha cabeça, gês gingando, rês pingando: o lixo da 
música, silêncio. Cai um som em cima do ronco; bater coisas em coisas é 
música e é coisa. 63

Orça e apairece com alguns senures: estar de alhaço efetivamente esfacela... 
Para dó, qualquer sol bemol é quinta diminuta! 64

                                                 
56 Catatau. p.50. 
57 Idem. p.53. 
58 Idem. p.61. 
59 Idem. ibidem. 
60 Catatau. p.70. 
61 Idem. p. 72. 
62 Idem. p. 76. 
63 Idem. p. 81. 

 



 125

 

E seguramente, poderíamos colher outros exemplos para ilustrar, não fossem, 

por enquanto, os acima já suficientes para reconhecermos o quanto no trabalho do 

movimento de introversão com a escritura, Catatau faz-se inseparável de um 

procedimento que, explicitamente, convida e convalida a música na interação 

constitutiva da sua linguagem. 

 A disposição dialogal da literatura com a música e o pensamento, na 

escritura de Catatau é afirmada constantemente, seja aludindo de modo literal, como 

mostramos acima, seja, mais ainda, indiretamente, nos jogos metafóricos das 

imagens que, no trabalho com a linguagem verbal propriamente dita, irrompe na 

pulsação claudicante do ritmo enunciativo nas frases, explorando amiúde a recriação 

de inusitadas sonoridades com as palavras. Tentativa de fazer soar sobre a pele do 

signo verbal a musicalidade por meio do gesto escritural que preside a construção 

do texto. O que nos leva a pensar, também, que talvez fosse o caso de se 

considerar, no trabalho da leitura, a necessidade de uma escuta da escrita. Pois, 

na trama desse tapete textual, importa reconhecer o entroncamento em que se 

cruzam a voz da visão com a visão da voz. Sinestesia: cruzamento dos sentidos, 

sem hierarquia: Letra que se escuta, música para o olho.  

Catatau se quer, também, como música nos fios que tecem sua textura. 

Desafio que, aliás, nem sempre foi bem quisto na tradição da racionalidade 

logocêntrica, pois uma das alegações que sustentam a visão discriminatória e 

depreciadora da música ante o privilégio da linguagem verbal é, de acordo com 

Benedito Nunes “não ser a música uma arte representativa”. 65 E, a propósito do 

desafio que a música traz, enquanto outro modo de reflexão ao registo da arte que 

se quer puramente verbal, este autor ainda esclarece:  

 

Tudo, na música, parece condizer com esse status social do supérfluo e do 
luxo. Inconsistente, sua matéria surge a cada instante e a cada instante se 
desfaz; inespacial, dependente do tempo que ela própria articula e que a 
desarticula. Não há dúvida de que as palavras estão igualmente sujeitas à 
sucessão temporal. Mas, no domínio da literatura, o signo escrito, que 
contraria a fugacidade, transforma o tempo num espaço de significações 
ordenadas. 66

                                                                                                                                                         
64 Idem. p. 146. 
65 NUNES, Benedito. Op. Cit.75. 
66 Idem; ibidem. 

 



 126

 

Recorrentemente, todavia, a música flui como o próprio rio do tempo entre as 

palavras do romance-idéia que, a exemplo do monstro Occam, metáfora concreta 

personificada pelo texto, volta e meia faz sua “aparição”, conforme a própria 

natureza da narrativa do romance-idéia, elipticamente, assinalando suas marcas.  

A cariz errática do texto sugere, tal como um corpo que cai após a queda e se 

despedaça em seus múltiplos fragmentos verbais, a desfiguração de um corpo 

desmembrado, tal como o de Dionísio despedaçado, Deus da dança, do vinho e da 

música, distribuído no banquete teatral entre as Bacantes. Donde é valiosamente 

pertinente, aqui, fazermos a ponte com esse “Amphitheatrum Cartesianum” que 

exibe na concretude do corpo verbal a “Miscelâmina: Renatus Esquartejado”: 

 

Philosophica Poranduba, Amphitheatrum Cartesianum. Colossos loquestres, 
entre si, se celebram: candor de narcisos. Contemplo leopoldo, o gervásio 
destes girosfaltos. Egologistas, telelegistas e sigopistas assassinalizam 
miragavilhas de mapistério, do destelionatário. Miscelâmina: Renatus 
Esquartejado. 67

Daí-me um trono no teatro, lhes monstro o que é ver: frapo-lhe o ucrâino a 
poder de fiapos bem faíscos, raciocídios, vias a espanto espento, e outras 
cartesiolatrias... 68

 

De modo que o efeito intrigante do texto, no que tange ao desafio de seguir as 

descontinuidades elípticas da escritura, nos leva a pensar, de um ponto de vista 

formal, devido a esse caráter claudicante e fugidio com que a voz enunciativa se 

expressa, numa posição narrativa genuinamente elipsoidal. 

O desenho errático da escritura, talvez, querendo trazer à pele do signo 

escrito a fugacidade instantânea de uma pulsação de natureza musical que, por 

vezes, soa sibilinamente, como nesta passagem, que condensa metaforicamente 

outras quedas, tal como a da paixão de Cristo, o afogamento de Narciso e as 

sucessivas quedas da pedra de Sísifo: 

 

Com quem estamos, meus senhores, as coisas, com que estamos, meu! Qual 
o motim? Como assim seja como for? O despaitério crucidado num sacrufilho, 
crux interpretum! Contexempla o olho vesguertino a esguelha, alto lá! Aqui, 
falemos baixo! Olhos, espelhos d’alma, Narciso está? Não sei se está, se não 

                                                 
67 Idem. p. 197. 
68 Catatau, p. 163. 

 



 127

sei, quem sabe lá, eu sei aqui: saiba daqui, Sibilisterralewis! Antes de ser, 
pague, sisifíssimo senhor! Esbangalhe as fantasmagonias de bibelonhas, 
valha-me, Baal! Assim é: macaquinismos em acontechego, triufanias e suas 
iniguarias em bom brocado! Agora, sim! Mesmo que nem por isso tenha que 
estar o que te dizia então, aí é que são elas, o perigo! 69

 

Sibiliterralewis: eis o território da linguagem onde, na escritura errática de 

Catatau, se dá o cruzamento entre a voz e o olhar. Terra onde o filho erra, no 

desamparo da errância pela qual arrasta a sua pedra “sisifíssimo”, preço simbólico 

que se paga “Antes de ser”. Terra na qual se adentrou também Alice no país das 

maravilhas.  

Nas clássicas narrativas de Lewis Carrol, a protagonista Alice sofre 

repentinamente uma “queda” durante sua corrida atrás do coelho e vai parar num 

lugar repleto de seres e acontecimentos estranhos, dos quais precisa se 

desvencilhar, desde que consiga ultrapassar as ilusões e obstáculos produzidos pela 

sala de espelhos. Um momento da narrativa Alice no País do Espelho, em especial, 

é bastante significativo e ilustrativo em termos de se querer pensar num diálogo 

intertextual entre essa narrativa e Catatau. Trata-se do momento em que Alice se 

encontra com o Ovo falante Humpty Dumpty, pedindo a este, explicações acerca de 

algumas “palavras estranhas” que vira num livro que folheara momentos antes. 

Vejamos: 

 

-- O senhor parece muito hábil na explicação do significado das palavras – 
falou Alice. (...) Mas o que significa “Elasticojentos”? 

-- Bem, “elasticojento” é uma mistura de elástico com nojento. Elástico é o 
mesmo que ativo. Você entende, essa é uma palavra braquilógica, como se 
fosse uma maleta em que você guarda ao mesmo tempo os artigos de toalete 
e uma muda de roupa íntima. Há dois significados empacotados em uma 
palavra só. 70

 
 Esse tipo de procedimento com a palavra é onipresente em Catatau; são 

incontáveis os casos em que isso acontece e, através das citações que utilizamos 

neste trabalho, pensamos já ter demonstrado à exaustão. 

 

 
                                                 
69 Idem. p.p.45-46. 
70 CARROLL, Lewis. Alice no país do Espelho. Tradução: William Lagos – Porto Alegre: L&PM 
Editores, 2004. p.p.119-120. 

 



 128

7. Campos Magnéticos e catalaúnicos (Arte de Escolher Nome para 

Si.) 

 

 

“Salvare apparentias, livrar a cara dos fenômenos: adquirir essa lógica, 
acelerar os Planos Fleugmáticos, Campos Magnéticos e Catalaúnicos! 
Arte de Escolher Nome para Si. [grifo nosso]” (Catatau, p. 169.) 

 

Entre a pluralidade de sentidos que o vocábulo catatau possa conotar, talvez, 

o que mais se aproxima, inclusive da natureza onomatopaica que esta palavra 

exprime, é o sentido de Queda. Se nos aventurarmos num desdobramento 

etimológico, chegaremos a Kata (= movimento para baixo) e Tau, que, a exemplo do 

que diz Donaldo Schüller, é a “última letra do alfabeto judaico”. 71 Ou, por homofonia, 

a Tao, que significa “caminho”, na filosofia oriental. A dramatização da escrita 

apresenta-se como uma queda, distendendo-se até o limite agonizante, nos confins 

habituais da linguagem para, quem sabe, inaugurar novas sendas, sulcos 

inesperados à expressividade emergente de novas vozes e visões do mundo. Aqui, 

abre-se uma experiência em que linguagem e pensamento germinam-se pelas 

trilhas de um caminho que nunca termina, fazendo com que o fim sempre 

desemboque num começo. É o trabalho da escrita reacendendo a chama do sentido 

originário, precisamente, no meio, no ato que reclama a fluência de uma linguagem 

que, quando em movimento, nunca termina de se recriar. Vejamos como Deleuze 

enuncia, a propósito do “problema do escrever”:  

 

O problema do escrever: o escritor, como diz Proust, inventa na língua uma 
nova língua, uma língua de algum modo estrangeira. Ele traz à luz novas 
potências gramaticais ou sintáticas. Arrasta a língua para fora de seus sulcos 
costumeiros, leva-a a delirar. Mas o problema de escrever é também 
inseparável de um problema de ver e de ouvir: com efeito, quando se cria 
uma outra língua no interior da língua, a linguagem inteira tende para um 
limite “assintático”, “agramatical”, ou que se comunica com seu próprio fora. 

O limite não está fora da linguagem, ele é o seu fora: é feito de visões e 
audições não-linguageiras, mas que só a linguagem torna possíveis. Por isso 
há uma pintura e uma música próprias da escrita, como efeitos de cores e de 

                                                 
71 Cf. o primeiro volume da versão de Donaldo Schüller para o livro de James Joyce “Finnegans 
Wake”. São Paulo. Ateliê Editorial.1999. p. 109.  

 



 129

sonoridades que se elevam acima das palavras. É através das palavras, entre 
as palavras, que se vê e se ouve. 72

 

 Catatau acende um canto: texto tecido por uma escritura sonora que desperta 

do cruzamento entre a visão e a audição. Aqui se imanta a chegada da Intuição. 

Agenciamento plasmando a chegada dessa terceira instância reflexiva que se 

constitui entre o olhar e a escuta, atenta aos movimentos da Presentação na escrita 

que alinhava inusitadas operações de sentido, devolvendo a linguagem à sua força 

original, capaz de catalisar seus efeitos “que se elevam acima da escrita”. 

Catatau Catálise Cataplasma: operação que inocula alterações na poiesis de 

introversão, implicada no trabalho de valorização na especificidade da linguagem 

humana em termos de mobilidade e variação indefinida dos significados, afirmando, 

ademais, o vínculo indissociável com a ação que plasma o sentido infatigável da 

instância criadora originária. Assim, como diria Bergson, a virtualidade extensiva do 

signo manter-se-á capaz de participar da relativa abertura e indefinição da 

inteligência, pelo fato de esta ter se deixado afetar pela intuição que respalda e 

potencializa o pensamento gerador, a partir da tensão deliberadamente inoculada no 

interior da própria linguagem.   

Porquanto, não será difícil de entrever entre os fios que urdem a fábula 

lingüística de Catatau, a existência de um voto (thésis), que é depositado no sentido 

de se investir inventivamente com a linguagem: uma fabulação da língua sobre a 

própria língua. Investimento este que se tece no que aqui denominamos por 

movimento de introversão, incidindo diretamente sobre o espaço do texto, mas de tal 

modo enformando a paisagem de uma linguagem, dentro da qual há que se buscar 

muito mais que um mero herbário ou bestiário verbal, alentador de formalismos 

estéreis. Vejamos uma passagem, fragmento que simula uma micronarração, em 

que o narrador, sob a voz de Cartesius, propõe contar ao leitor, como se teria dado o 

acontecimento gerador da experiência criadora, partindo inclusive do entrelaçamento 

do olhar com a voz: 

 

Era uma vez, ele ia. Era uma vez, eu dizia. Era uma luz, um dia. Eu via, era 
um som na minha vida, me ouvindo. Proponho um teste. Esta é minha 
testemunha, dando testemunho para todos os lados. Eu me chamo 

                                                 
72 DELEUZE,Gilles. Crítica e clínica. Trad. Peter Pál Pelbart. São Paulo. Ed. 34, 1997. p.9. 

 



 130

Procurado, muitos me têm procurado. Poucos me têm achado. Eu estarei à 
sua direita, fazendo sinal. Sou o facho que atrai todos os olhares na 
escuridão das frases. [grifo nosso] Eu crio seres. O óbvio, como não podia 
deixar de ser, pontificou. Estamos estarrecidos. Ficamos desaparecidos por 
um pedaço de tempo, por um compasso de espaço, o colapso passou de 
raspão. Cumpra-se o óbvio. O evidente previdente escondeu-se do vidente, a 
música, por um acinte do acaso, por um acidente esquisito, ocasionou esta 
sinopse. Originou esta delonga, refletiu este fluxo, repercutiu a pergunta. 73

 

 O movimento da escrita vai envolvendo os olhos do leitor num labirinto de 

imagens e pensamentos que se transformam na metamorfose dos múltiplos 

espelhos oferecidos pela trama textual. Vejamos, mais uma vez, o que se enuncia 

pela voz de Cartesius, absorto em meio às divagações do seu pletórico solilóquio e 

indagando ao interlocutor imaginário:  

Como pode ser dito o que nunca mais é o mesmo, mudando um aspecto por 
uma circunstância, mutatandis? Nada é tão ambíguo, a ponto de não ter 
sentido ou à força de dizer sentenças: cada coisa no seu dividido lugar, dois 
por dois, unem-se. E dizer que pensei que tinha entendido outra coisa. Que é 
que estou pensando? A ambigüidade está entre quem fala e quem pensa em 
tudo, a divergência produz silêncio. Sói mais um pergunta: quem não sabe o 
que está falando, só porque ninguém entendeu?74

 

A primeira frase da citação acima traz a interrogação que, do ponto de vista 

do trabalho com a linguagem, talvez seja uma das questões axiais do narrador 

através do protagonista Cartesius: “Como pode ser dito o que nunca mais é o 

mesmo, mudando um aspecto por uma circunstância, mutatandis?” (mutatis + 

mutandis). Uma questão que, aliás, já se enuncia nas primeiras linhas (4ª e 5ª) do 

livro, por meio de uma citação de Ovídio, quando da apresentação de Cartesius: 

 

Isso de “barbarus – non intellegor ulli” – dos exercícios de exílio de Ovídio é 
comigo. 75

 

 E, com efeito, nos deparamos aí com mais um texto importante da cultura 

ocidental com o qual Catatau, seguramente, dialoga. A saber: Metamorfoses, de 

Ovídio. Nesta obra, poema narrativo em que o motor da transformação é o que 

preside a gestação do ato de contar, Ovídio, logo de início, enuncia: 

 

                                                 
73 Catatau, p.20. 
74 Idem. p.44. 
75 Idem. p. 13. 

 



 131

Minha intenção é contar histórias sobre corpos que assumem diferentes 
formas; os deuses, que promovem essas transformações me ajudarão – pelo 
menos, assim espero – com um longo poema que discorre sobrre o início do 
mundo e se estende até os nossos dias. 76

 

 A movência das transformações em Catatau põe o protagonista numa posição 

de querer decifrar e, por conseguinte, participar da natureza que engendra “como 

um gênesis de universo entre outros”. Daí Cartesius explicar: 

 

Coisa brilha, se move, se agita, se movimenta, cresce, se agiganta, abrilhanta 
as núpcias do caos com este acaso, como age? Considerar a idéia de um 
mundo referente, duma natureza como espetáculo a decifrar por um sujeito 
localizado, como um gênesis de universo entre outros.  77

 

Onipresentemente ao texto, pois, essa questão de como nomear uma 

realidade ou objeto, cuja característica é a de constantemente se metamorfosear, se 

repete como se fosse o próprio nervo de Aquiles que em Catatau se expõe. Seja em 

se tratando das considerações em torno do trabalho poético com a escritura, ou 

queira ainda no que se refere às dificuldades sobre as condições do pensamento 

para um personagem que é, ao mesmo tempo, o duplo de René Descartes nos 

trópicos. A visão que o personagem-narrador faz de si, a exemplo de Ovídio é, pois, 

a de se ver como um bárbaro incompreendido, dando-se aos “exercícios de exílio”, 

não apenas no sentido geográfico-espacial, mas, sobretudo, como um estrangeiro 

no interior da própria língua, esta “substância transobstante” que fatalmente se afeta 

e “mutatransmuta”, tal como Cartesius enuncia: 

 

O breve clâmix abre na trégua uma brecha que se fecha em cunha, o peso se 
agrava nas superfluices privas do ser. Direto, reto, ré! Relação entre Coisa e 
Nome: entre medida e medido! Nada me interessa mais: uma palavra dita 
aqui dista de mim tanto quanto até ali [...] Modifica, substância transobstante! 
Versifica a lista em prol de um rol diversificado num roldão, evento medido 
por um dito e mudado por um cujo. Padece de pareceres contrários à 
partícula que lhe apertence: mutatransmuta!  78

 

A configuração textual que se expressa na enunciação do fluxo verbal da 

personagem convida-nos a participar de uma encenação em que o texto se 

                                                 
76 OVÍDIO. Metamorfoses. Tradução: Vera Lucia Leitão Magyar. São Paulo. Madras Editora, 2003. p. 
9. 
77 Catatau, p. 150. 
78 Catatau, p. 163. 

 



 132

apresenta com uma força protagonizante inequivocamente explícita. De maneira que 

a participação do leitor, não apenas como mero destinatário, consumidor passivo ou 

intérprete de uma mensagem já pronta e bem acabada do autor, parece, neste caso, 

ser uma premissa indispensável. Todavia, importa seguir o conselho da personagem 

que, a certa altura da narrativa, nos adverte: 

 

Os intérpretes de fábulas costumam comer frutas podres, iguarias frias, 
matérias em adiantado estado de solução: afobado come cru. 79

 

O caráter metalingüístico de Catatau reclama, pois, um leitor com paciência e 

atenção suficientes para acompanhar a multiplicidade heterogênea das marcas, que 

provêm de variados campos do conhecimento e referenciais simbólicos da cultura 

brasileira e universal. Daí a sua natureza protéica que se transmuta, constituindo-se 

por contínuas superposições que dão corpo ao adensamento do tecido 

multifacetado, no interior do qual o escritor Leminski faz um trocadilho através da 

voz de Cartesius, a certa altura indagando ao leitor ou interlocutor imaginário, 

ironicamente: “Não somos os ossos de ovídio?” 80 Curioso, também, é a cena em 

que a personagem se percebe capturado pelas forças desse labirinto, Dédalo de 

imagens e espelhos que lhe metamorfoseiam. Vejamos: 

 

Sinto em mim as forças e formas deste mundo, crescem-me hastes sobre os 
olhos, o pêlo se multiplica, garras ganham a ponta dos dedos, dentes 
enchem-me a boca, tenho assomos de fera, renato fui. 81

O gorila olha o espelho e vê Descartes, Cartesius recua o gorila, e pensa, 
desgorilando-se rapidamente. Anel, espelho. Espelho, cristal de bola. Bolha 
de vidro, dédalo. 82

 

De modo que, a participação do leitor em Catatau parece funcionar, aí, 

também, como uma espécie de princípio gerador da própria obra. Poderá soar, 

talvez, aparentemente óbvia a afirmação de que a concreção da existência de um 

texto só se dá a partir do momento em que o leitor entra em contato com o ele e 

efetua a sua respectiva leitura, mas, neste caso, realmente, o que parece óbvio 

numa asserção assim logo se desfaz, porque a natureza textual de Catatau reclama, 

                                                 
79 Idem. p. 41. 
80 Idem. p. 63. 
81 Idem. p.36. 
82 Idem. p. 72. 

 



 133

isso sim, por um tipo de leitura particularmente criadora. Teremos oportunidade de 

demonstrar isso em diversos momentos do nosso estudo, sobretudo no último 

capítulo, quando abordarmos a poiesis de transversão da memória, onde a condição 

da construção de algum sentido, no nosso entender, efetuar-se-á mediante um salto 

cataléptico na experiência da leitura, fruto de um trabalho de interpretação criadora. 

A libertação da ordem sucessivo-sintagmática inevitavelmente põe o leitor 

diante se sucessivos abismos nos diversos planos da narrativa, nos quais a 

enunciação discursiva quer das supostas ações, quer das personagens, mas 

principalmente do sentido, sempre escapa, abrindo trilhas insuspeitadas, 

ultrapassando as leis do encadeamento lógico-linear. O que, talvez, seja mais exato 

pensar, aqui, na predominância muito maior de uma operação de Des-curso que 

propriamente de um discurso narrativo. 

 Todavia, não nos enganemos, pois, em meio a aparente “falta de sentido” 

desse Des-curso catatauesco, há uma potencialidade profusiva de discursos em 

germinação, que na experiência da leitura poderão ser despertados, além daqueles 

que nele já se entrelaçam pelos numerosos fios que compõem a própria trama.   

No texto afloram contínuos movimentos de operações com a linguagem que 

articulam jogos de palavras, bizarrices fônicas e tipográficas, alusões enigmáticas, 

máximas, trocadilhos e reinvenção de ditados populares, achados etimológicos e 

neologismos, resultando numa retórica literária que nos fez reconhecer a existência 

de uma poiesis como tópica fincadamente engajada na arte do inventar. 

Ler Catatau requer, ainda, certo despojamento nos olhos com relação aos 

preconceitos teórico-normativos embutidos em ideologias que norteiam diversos 

esteticismos literários. Nele, as palavras se agrupam por meio de vínculos 

morfológicos e etimológicos permeados de uma pulsação, em que o tom de humor e 

ironia não perde o fito em direção à linguagem institucionalmente domesticada. De 

modo que as acrobacias verbo-léxico-semânticas, contrariamente ao que se poderia 

julgar numa visada precipitada e superficial, a muito se distancia de um inócuo 

experimentalismo verbal. 

A escrita de Catatau aflora, pois, como metáfora concreta da invenção 

criadora; o que quer dizer, intimamente comprometida com a experiência do vetor 

semantizante do pensamento. Basta observar como se enuncia tomando de assalto 

 



 134

o leitor, de modo nitidamente irônico (neologismo grafado em caixa alta), bem depois 

da centésima página desse romance-idéia o que se apresenta como se fosse uma 

espécie de dedicatória, inteiramente deslocada no contexto dos procedimentos 

habituais: 

 

DEDIFICATÓRIA. A atitudes mais radicais, os pensamentos mais profundos. 
Estrago estratégico fazem ira e ironia na higiene dessa tal idéia, ingênua da 
cabeça. Centesaurus mastigóforos, essa fila vai para sofia? 83

 
Reconhecemos, pois, haver no gesto escritural de Leminski, com Catatau, 

uma articulação que põe em cena a dramatização da própria movência poético-

lingüística, na qual o trabalho com a palavra se permeia entre a finalidade 

expressiva e, ao mesmo tempo, conceitual da linguagem literária. Vejamos, assim, 

uma passagem do livro em que o narrador/ personagem enuncia algumas pistas 

sobre a natureza textual da obra: 

 

Algomonstro está oculto atrás do ato nulo. O fato? Occam. O mapa é este. 
[grifo nosso] Não quero me precipitar, creio num abismo aí. Ele disse, ele se 
calou que só vendo, veio falando e foi desapercebendo. Um abismo, quem o 
mora? Uma lei vai vigorar aqui. A lei é esta: assim não vale. A lei é estável. 
Qual o nome da lei? Um nome bem natural, a lei da máxima é múltipla. Faça 
o que te apetece, falte quando te fazem falta! Assim não vale. Ali está aquilo. 
Afastamento dos fatos, isolamento silencioso. Aqui é isso. Isso sai por uma 
porta e entra por outra, isso é uma raridade no dia de hoje. Uma coisa rara é 
coisa notável. Isso houve hoje. Um olhar de Janus aboliu a atualidade. Cara e 
coroa, cara e máscara. Aquilo está feito. Algo não andou bem, houve um 
negócio. O próprio. Uma manifestação monstro adentrou-se nas dobras do 
terreno e concentrou-se no óbvio. Passa o tempo, o monstro não se mostra, 
que demora para uma demonstração! Queriam colocar-me aí. Quero ficar 
aqui, me respeitem. Eu assumo várias formas, ou arrumo vários casos. Caí 
em mim e nos que me equivocam, arranjem um outro eu mesmo que eu não 
dou mais para ser o próprio. Ele mesmo reconhecendo isso, foi levado a 
efeito. Isso não serve, temos que apresentar exemplos. Acostume-se com 
isto. Conosco, conosco, eis Occam. 84

 

O recado da última frase da passagem acima, seguramente, destina-se a um 

virtual leitor, advertendo-o: “Acostume-se com isto. Conosco, conosco, eis Occam.” 

Isso após discorrer, mediante uma elocução narrativa marcadamente elíptica, na 

qual se escuta a voz de Cartesius enunciar, de certo modo, as leis ou regras que 

darão sustentação ao movimento da escritura. 

                                                 
83 Catatau. p.174. 
84 Catatau. p.p. 19-20. 

 



 135

 Mapa enigmático: “Algomonstro” por trás da aparente ausência de 

movimento (“ato nulo”), Ele, Occam,“O mapa”, o mapa do abismo? Cartesius crê 

“num abismo aí” (mise en abyme) e, ao seu interlocutor imaginário, interroga, 

sentindo-se em QUEDA, caindo no “próprio” abismo de si, movimento em que, aliás, 

procura envolver verbalmente, também, o leitor: “Um abismo, quem o mora? Nunca 

é demais voltar atrás, desde quando estamos caindo?” E, procedendo através das 

frases breves, elocuções em braquilogia (brachyloguía), o narrador/personagem 

Cartesius salta entre o “Ali”, onde está “aquilo”, e o “Aqui”, donde “Isso sai por uma 

porta e entra por outra”.  

Movimento topologicamente labiríntico à leitura que se preste a adentrar no 

entendimento da “lei” que governa Catatau. Lei paradoxal do “olhar de Janus”, cuja 

visão em oxímoro (oxymoron) abraça a inclusão dos opostos: “Cara e coroa, cara e 

máscara”, trânsito que desliza fluentemente como esse monstro verbal que se 

manifesta adentrando-se “nas dobras do terreno” e concentrando-se “no óbvio”. E, 

na ambigüidade do jogo em que o “monstro” se “demonstra”, o tempo passa, o 

narrador se inquieta com a demora. Um pouco de Duração. Eis uma das Durée, 

nessa demonstração da ação do monstro. Mas como não sentir, aí também, a 

presença de uma atmosfera tipicamente kafkiana? Outra metamorfose que, sub-

repticiamente, dialoga com a obra de Leminski.  

Nas primeiras linhas com que inicia o seu ensaio sobre A Farmácia de Platão, 

Jacques Derrida enuncia que “um texto só é um texto se ele oculta ao primeiro olhar, 

ao primeiro encontro, a lei de sua composição e a regra do seu jogo” 85. E, sendo 

assim, o ato de dissimular parece manter uma relação, de certo modo, indefectível 

com o trabalho que articula os fios na composição de uma dada textura verbal. 

Derrida nos ocasiona a pensar sobre a origem, a história e o valor da 

escritura, através do mito de Theuth, onde, através do diálogo entre Sócrates e 

Fedro, aquele compara a uma droga (phármacon) os textos de um discurso, que 

este último teria adquirido do logógrafo Lísias. A escritura é apresentada como um 

phármacon.   

Nessa fabulosa genealogia da escritura, o semideus Theuth, criador dos 

caracteres da escritura (grámmata), leva como oferenda ao rei Thamous, entre as 

                                                 
85 DERRIDA, Jacques. A farmácia de Platão. São Paulo; Editora Iluminuras, 1997. p.7. 

 



 136

suas artes, os caracteres da escritura para serem apreciadas e avaliadas pelo rei, 

argumentando que se tratava de um conhecimento que deveria ser difundido entre 

os Egípcios, para torná-los mais instruídos e mais aptos a rememorar. A escritura é 

tida como uma espécie de remédio tanto à memória, quanto ao favorecimento da 

instrução. 

Thamous representa Amon, o rei dos deuses, o rei dos reis e o deus dos 

deuses. Da sua aprovação dependerá o valor da escritura (phármacon). Produto que 

lhe vem de fora e, ao mesmo tempo, está abaixo, na dependência do valor do seu 

julgamento. Thamous não sabe escrever e nem tem necessidade, pois a sua fala, o 

que ele diz, já é a demonstração do lógos vivo em presença. Eis, portanto, a 

confirmação da autoridade do pai da fala sobre o pai da escritura. 

 Thamous faz objeção à escritura por reconhecer nesta justamente o inverso, 

dado os efeitos que dela poderão resultar. Argumenta que, contrariamente ao que 

Theuth atribuíra ao conhecimento dos seus caracteres, a escritura (phármakon) teria 

como verdadeiro efeito provocar o enfraquecimento da memória, tornando as almas 

esquecidas, na dependência de algo externo, espécie de fala debilitada. 

Ao invés de remédio, então, o phármakon da escritura seria um veneno 

nocivo à verdadeira memória. Esta que, naturalmente, seria capaz de se rememorar 

das coisas, graças a si mesma, sem a dependência de se confiar em consignar às 

marcas externas de um escrito a comprovação da sua efetiva existência.  

Risco paradoxal do phármakon que, vindo de fora, como um estrangeiro, é 

aquele que traz de outra parte a promessa de socorrer a quem nele deposita seus 

pensamentos, abandonando-os às marcas físicas e superficiais da escritura. Assim, 

quem se dispusesse da escrita teria o poder de acesso a qualquer momento, sobre 

alguma coisa que poderia ser esquecida e, mediante a sua ajuda, facilmente 

rememorada, graças à permanência do registro físico onde repousa. Segundo 

Derrida, o usuário do phármakon: 

 

Saberá que pode ausentar-se sem que os túpoi cessem de estar lá, que pode 
esquecê-los sem que eles abandonem seu serviço. Eles o representarão, 
mesmo que ele os esqueça, eles levarão sua fala, mesmo que ele não esteja 
mais lá para animá-los. Mesmo que ele esteja morto, e só um phármakon 
pode deter um tal poder sobre a morte, sem dúvida, mas também em conluio 

 



 137

com ela. O phármakon e a escritura são, pois, sempre uma questão de vida 
ou de morte. 86

 

Curioso notar o quanto já se evidencia através desse mito sobre a aurora da 

escritura, a potência ambígua na natureza dessa substância que, a um só tempo, 

poderá ser veneno e/ou remédio. Matéria dotada de virtudes ocultas, que demanda 

do usuário o poder mágico da leitura, transformação alquímica que faz o sentido 

transitar de um registo a outro, a escrita ou phármakon seduz, menos, contudo, ao 

pai da fala viva que não deixa de vê-la com certa desconfiança. 

 A sedução do phármakon, como sendo algo capaz de substituir a fala do pai, 

desponta seu poder de desvio sobre as leis naturais até então vigentes. Signo 

daquilo que, vindo de fora, faz sair de si quem com ele se envolve, remetendo-o ao 

descaminho de uma espécie de auto-exílio. Eis a lei que preside o convite àquele 

que tenha por interesse entrar no jogo do phármakon. 

Repetição enfraquecida da fala, a escritura, desde a sua origem, surge 

inextrincavelmente atrelada a outras questões, não menos relevantes, como a da 

memória e a do saber enquanto verdade (alétheia). Donde podemos reconhecer, 

também, o quanto o problema da escritura suscita, desde então, uma discussão de 

natureza eminentemente moral. Uma moralidade que coloca o jogo da escritura no 

interior de um circuito opositivo do bem e do mal, por onde a fala natural do lógos 

corre o risco de se contaminar com a substância artificial e estrangeira, da escrita. 

Entrementes, qual seria, então, a verdade da escritura?  

A indecência da escritura, ao que parece, repousaria, segundo a arbitragem 

proposta por Sócrates, no fato de ela ser uma mera portadora da verdade que não 

podemos descobrir em nós mesmos. Daí a sua oposição ao saber e, por 

conseguinte, à Verdade, pois a verdade da escritura é, concomitantemente, uma 

não-verdade, oposta ao saber natural que teria em si mesmo a sua própria 

nascente. Com efeito, resta à escritura o destino de ser, apenas, uma história re-

citada, fábula repetida, fala de segunda-mão, incapaz de se responder por si 

mesma. Com efeito, a definição do estatuto da escrita dá-se, segundo Derrida, a 

partir do momento em que: 

                                                 
86 DERRIDA, Jacques. Op. Cit. p.52. 

 



 138

Torna-se claro o vínculo da escritura com o mito, assim como sua oposição 
ao saber e especialmente ao saber que se colhe em si mesmo, por si mesmo. 
E, ao mesmo tempo, pela escritura ou pelo mito, ficam significadas a ruptura 
genealógica e o distanciamento da origem (...) Começa-se por repetir sem 
saber – por um mito – a definição de escritura: repetir sem saber. 87

 

Porquanto, esse “repetir sem saber”, que é a escritura (phármakon), se 

constitui como um artefactum cuja potência obreira não deixa de apresentar certa 

ameaça à hegemonia da fala logocêntrica do rei, pai do lógos, e despontar como 

uma força operadora de natureza parricida. E a promessa que a escrita oferece, no 

sentido de substituir a presença daquele que fala, entrementes, esboça o seu poder 

de encenação, também, enquanto máscara que atua deslocando e subvertendo a 

identidade da origem e das coisas em geral. 

Decerto, também não por acaso, numa passagem de Catatau, não nos 

depararemos com o pássaro Íbis, signo sagrado do deus Theuth – criador dos 

caracteres da escritura – sobrevoando e caindo no espaço do texto? Então, 

vejamos: 

Ibis [grifo nosso] est quaedam avis, idem idis, ibidem redibis, rebus natus. 
Rursus, o galope do canto das aves atropela um peso e uma espuma. A 
estrepolia extrapola: misériadiscórdia! Saicaco de cadaboca. Um cisne 
maquina o último canto, uma fênix fez das suas. Aviso. Extremamente única, 
a avis rara – exemplário, o inexistente modelar. Partes fudentas, partes 
infidelium: artes fidelitatum! 88

 

A vaca fria volta num parar sem par a ficar no pé em que estava a íbis [grifo 
nosso], rebuscada. Desaparece numa sumidade, cardealdos em evitação. 
Infiltra-se num bem de raiz, o intrujão reside em águas furtadas, confunde-se 
com um xará, chama a ânfora de pote e promove um engarrafamento de 
letras. 89

  

 E, como se não bastasse, há uma menção explícita ao deus Toth, o deus 

egípcio da escritura. Eis, portanto, como o encontramos em Catatau: 

O toque da pedra tira a cisma e desloca a cesura uma sesmaria aviante. 
Totem-me Toth! [grifo nosso] Sursispense, paparipassu! Estrangula para 
viver. Ele, quem? Deus? Só em manganos de colette! Abandonai, logo ali nos 
aguarda! Venenículo arcelesma vidizinho, planomaquinando para perder um 
ponto e pôr a dispendiar toda uma campanha! A marca ainda a trazem na 
cara – duas máscaras, projetraduzindo o sorrisório da trágica nas pegadas 
dos esgares comédicos. 90

                                                 
87 DERRIDA, Jacques. O. cit. p. 18. 
88 Catatau, p.85. 
89 Idem, p. 135. 
90 Idem. p.176. 

 



 139

Deus das várias faces, que habitou várias épocas e habitações, sob as 

máscaras de vários nomes (Theuth, Amon, Íbis, Hermes). Deus mensageiro que, 

assumindo o papel do intermediário, sempre se furta sagaz e engenhosamente, 

pois, segundo Derrida “ele introduz a diferença na língua, sendo a ele que se atribui 

a origem da pluralidade das línguas” 91. Por isso, na citação acima, a confirmação de 

que “A marca ainda a trazem na cara – duas máscaras projetraduzindo o sorrisório 

da trágica nas pegadas dos esgares comédicos”. E, não nos espantemos se, em 

Catatau, nos depararmos com a alusão literal à farmacopéia das palavras (“palinódia 

da farmacopéia”), a serviço tanto da vida e da cura (remédio), quanto do 

adoecimento e da morte (veneno). Vejamos, pois, o phármakon emergir, 

insidiosamente, das letras do romance-idéia: 

 

Bocejar abre o apetite, surdo de tanto dar ouvidos na vista destes seres que 
só atacam quem fala, veneno insolúvel na ponta da língua de Mitridates! 92

Ejaculo um segmento de energia a emergir fenomenando dentro dos parcos 
limites de um instante, isto: tu, portador de veneno tão violento que esperava 
o adversário absoluto para empregá-lo? 93

Quietismo: apatia, patavina e paliativos com os polegares nas axilas como 
uma panacéia, ou uma palinódia da farmacopéia...94

 

Numa passagem de Catatau, Cartesius também reflete sobre as relações 

entre a memória, o “pensar vivo” e a arte da escrita: 

 

Folgo em lembrar um caso digno de porvir que convém a pena e a tinta 
arrebatem-no dos azares da memória para a carta, sítio mais seguro (...) 
Muito tenho escrito desde então, e se por muita pena se virasse pássaro já há 
muito teria voado embora minha mão direita. As letras do escrito murchando 
as flores vivas do pensar, o alfabeto lapida os estertores das arestas dos 
sentidos: a arte gráfica cristaliza o manuscrito em arquitetura de signos, 
pensamento em superfície mensurável, raciocínio ponderável, assim 
morrendo em degraus, dos esplendores agônicos do pensar vivo até as obras 
completas. 95

 

                                                 
91 DERRIDA, Jacques. Op. Cit. p. 34. 
92 Catatau, p. 135. 
93 Idem. p.p. 147-148. 
94 Idem. p.152. 
95 Idem. p.30. 

 



 140

Como uma espécie de língua estrangeira escavada no interior da própria 

língua, a escritura de Catatau encena a experiência de um acontecimento fabuloso 

envolvido no trabalho da linguagem literária.  

A imagem que se expressa na proposição “vamos acabar esta guerrafesta 

que lá vem festaguerra” 96 já traduz, de certo modo, o verdadeiro alvo no qual se 

projeta o intento leminskiano. O neologismo que se duplica na inversão do 

espelhamento vocabular sinaliza a presença do “duplo” se constituindo através da 

linguagem, território movente, no qual o escritor se lança num combate com a 

alteridade desconfortante que o arrebata por dentro, irrompendo a própria língua que 

lhe é familiar. 

Como resultado inevitável de tal experiência, temos a linguagem posta em 

causa, além dos presumíveis limites sanitários da linguagem normativa. Este é um 

dos aspectos do que a literatura produz na língua, quando a questão da escrita se 

afirma por não se deixar esterilizar nas fórmulas prontas e acabadas, para, assim, 

manter-se atenta à natureza inacabada do seu devir, linguagem em processo.  

Oportunamente, Deleuze nos lembra que “Não há literatura sem fabulação, 

mas, como Bergson soube vê-lo, a fabulação, a função fabuladora não consiste em 

imaginar nem em projetar um eu. Ela atinge sobretudo essas visões, eleva-se até 

esses devires ou potências.” 97

Talvez, não por outro motivo, é que constatamos na fabulação verbal do 

romance-idéia um personagem atormentado com a presença de “um corpo 

estranho” que o obseda ao modo de uma idéia fixa, indo e vindo, no seu 

pensamento. Potência visionária esta que Cartesius repele, tendo-a na conta de um 

“monstro”. Como se Narciso miopemente, vendo-se apenas pela máscara parcial da 

sua beleza, recusasse terminantemente de reconhecer nesta, também, a presença 

de algo monstruoso. Mas o monstro é Occam, que é o próprio Catatau, o espírito do  

                                                 
96 Idem. p.61. 
97 DELEUZE, Gilles. Crítica e clínica. Trad. Peter Pál  Pelbart. São Paulo: Ed.34, 1997. p.13. 

 



 141

texto, seu duplo. Occam98, portanto, essa alteridade que Cartesius hospeda, 

desesperadamente, em permanente conflito com o Estrangeiro que, todavia, lhe é 

tão íntimo: Occamtatau. 

 

 

  

8. Occam: o mostroprisma 

 

Enfim, o monstro se mostra pela voz de Cartesius e reacende a problemática 

da fusão e metamorfose entre os dois: 

 

Nestes climas onde o bicho come os livros e o ar de mamão caruncha os 
pensamentos, estas árvores ainda pingam águas do dilúvio. Penso meu 
pensar feito um penso. Olho bem, o monstro. O monstro vem para cima de 
monstromim. Encontro-o. Não quer mais ficar lá, é aquimonstro. Occam 
deixou uma história de mistérios peripérsicos onde aconstrece isso monstro. 
Occam, acaba lá com isso, não consigo entender o que digo, por mais que 
persigo. Recomponho-me, aqui – o monstro. Occam está na Pérsia. Quod 
erat demonstrandum, quid xisgaravix vixit. Eis isso. Isso é bom. Isso revela 
boa apresentação. Assim foi feito isso. Algo fez isso assim, isso ficou assim. 
Era então isso. Isso ficou assim e assás assado, o erro já está içado. Ficou 
algo, deu-se. Isso contra isto. Isto mata isso. Isto. Histórias. Alguém cometeu 
algo? Ninguém fez nada. Que faz isso aqui? Isso serve para ser observado. 
Só para ser visto, só se passa isso. Aqui dá muito disso. Aqui é a zona disso. 
Agora se alguém desconfiar, ninguém duvide. Isso muda muito. Isso é assim 
mesmo. Os outros são alguns, uns são quaisquer. O osso do ofício no orifício 
disso. Histórias em torno disso. Eu nego isto, isto é, visto por esse 
monstroprisma [grifo nosso] 99. 

 

 A aparição de Occam, o “monstroprisma” provoca a reação da negação em 

Cartesius, que, de algum modo, poderia tranquilamente enunciar na última frase 

acima, parafraseando o famoso aforismo de Descartes “Nego, logo Existo”. 

                                                 
98 O personagem-texto Occam, monstro semiótico, ostenta este nome em alusão ao monje 
Guilherme de Ockham, que na Idade Média foi o principal defensor do nominalismo. Para esta 
corrente filosófica, as idéias gerais ou universais não têm nenhuma existência real, quer na mente em 
forma de conceitos quer enquanto formas substanciais existentes em si mesmos. Tais idéias, 
enquanto signos lingüísticos, palavras, são somente nomes. Guilherme de Ockham, monje acusado 
de heresia, nominalista minimalista, segundo o Dicionário básico de filosofia de Hilton Japiassú “a ele 
se atribui a famosa ‘navalha de Ockham’ princípio de economia que diz: “entia non sunt: 
multiplicanda praeter necessitatem” (não se deve multiplicar os entes existentes além do necessário)”. 
Cf. p. 200.  
99 Catatau. p.p. 18-19. 

 



 142

Com a chegada do monstro Occam, a representação gráfica de alguns 

vocábulos sofrem alterações, iconizando as afetações decorrentes da presença do 

monstro através dos neologismos (“monstromim”, “aquimonstro”, “peripérsicos”, 

“aconstrece” e “monstroprisma”).  

Juntamente com Occam, também entra em cena o tópoi da metáfora 

histórico-geográfica da Pérsia (= “Occam está na Pérsia”). A alusão às guerras 

greco-pérsicas é uma das constantes temáticas em Catatau. O espelhamento se 

realça aqui, na medida em que “Occam está na Pérsia” e a Pérsia está em 

Cartesius, agora, impregnado pelo “espírito” de Occam. Cartesius personagem e, ao 

mesmo tempo, cenário de uma guerra subjetiva que se projeta, por sua vez, na 

extensão do tecido da linguagem no texto. Além do que, a guerra entre gregos e 

persas venha metaforizar, ainda, a guerra entre supostos bárbaros e civilizados, 

americanos e europeus, colonizados e colonizadores, invadidos e invasores, luso-

brasileiros e holandeses. Muitas guerras, portanto, estão em jogo, habitando as 

letras desse Catatau. Guerra que faz brilhar nas fraturas da escrita as figurações 

fulgurações dos fragmentos, rastros sígnicos de uma batalha festiva travando-se no 

campo da linguagem. 

Occam, monstroprisma que emerge vez em quando do lago verbo-narcísico 

da loquacidade de Cartesius, emerge para o desespero deste, minando a tão 

pretendida harmonia de um sistema de pensamento que se desmantela em 

sintomas: 

A figura é figurada. Desvidro-me. Não representa o que apresenta (...) 
Algomonstro está oculto atrás do ato nulo. O fato? Occam. O mapa é este. 
[grifo nosso] 100

 

 Eis, portanto, o monstoprisma, monstro-mapa de letras moventes que 

“transcorre de imediato” num território de chão fugidio, fonte dos desequilíbrios em 

Cartesius.  

Imprevisível monstro de máscara verbal intermitente, cuja presença “não 

representa o que apresenta”, mas que, talvez por isso mesmo, valha a pena se 

arvorar na tentativa de um diálogo viável: 

A persona de Perséfone, a estrela constelada. Coisa late esconsa aqui, 
desapareceu num parecer parecido com o de Occam, o qual transcorre de 

                                                 
100 Catatau, p. 19. 

 



 143

imediato. Desenvolve-se contradição no seio do equilíbrio, o invariável torna-
se viável: diálogo. 101

 Metáfora, também, de toda a complicação figurada pelo texto que, como 

abordaremos mais adiante, é a própria feição de um “Nó”, cujo enredamento enlaça 

palavras, temas, personagens reais e imaginários, referências espacio-temporais e, 

enfim, resultando na morte de Occam que se suicida, enforcando-se nos seus 

próprios nós. Vejamos como o narrador consegue “abater Occam”: 

Deve ser morto esta noite. ass. O miguelomaníaco: de rente se tornaou 
declarado, nítido, óbvio, evidente, ínvio, Sílvio.Entre cartesices e certezas, 
piratarias? Telepatético! Urgh! Gruh! Occam, esta noite ipsa. Ass. Megalítico. 
Passa pouco de hoje, o dia tarde a sair de noite. Quem o viu, viu o morto? [...] 
Dado por monstro, foi-se: enforcado, esforça-se por ser. Vão os percálçulos, 
no sentido de abastecer Occam, me desembruto em abater Occam, 
apontando o suicida, com potencial de fogo e numéricas superioridades. 102  

De Occam, funto. Al: al, al. Occam deve ser. Oh, eis! Repepito! Esta noite, 
centresper íspirito! [...] Soterrar. Occam. Convém. [...] Calma, em assomos 
formidáveis: a grandes defuntos, monstros sepulcrais! [...] A essas altura, o 
Outro está podre. 103

Este pedaço, vítima de um VADERRETRÓS, valha tabu: aqui, Occam, já, 
morreu, – superfície ainda fumegante do seu sangue e tinto dos seu vinhos, 
circuncisa a suas pegadas mistas às pistas versas por seus assassinos. 104

 

 Todavia, esse monstro-texto pode renascer e das cinzas de suas palavras, 

haverá sempre o voto de um novo retorno através de outras palavras, alçando vôos 

como flechas persas e tupinambás, na memória transversiva do leitor-criador. Daí 

Cartesius enunciar: 

Assassínios! Assassinatos! Quem como Occam. Não vence: não é de vencer. 
Passa por ele, passa a existir. Na pedra. No pau. Papiro. Pergaminho. Papel. 
[...] Prometendo sempre voltar a seus receptores, escondia-se por trás da sua 
passagem daqui para outra qualquer melhor parte. Sorriu no túmulo, primeira 
vez. Túnel? Trsnsgressio Cognitionis. 105

 

 Vida e morte, portanto, intimamente vinculadas ao movimento constitutivo 

pelo qual se afirma o gesto criador e inventivo da escrita que, ao mesmo tempo, se 

lança na direção do espaço extra-verbal, tal como iremos conferir no próximo 

capítulo. 

 

                                                 
101 Idem. p. 43. 
102 Catatau, p. 201. 
103 Idem. 202. 
104 Idem. p. 203. 
105 Idem. p. 203. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CAPÍTULO III 

POIESIS DE EXTROVERSÃO: ENTRE CATACLISMOS & 
CATATONIAS, CATATAU CATAPULTANDO UMA SIGNIFICÇÃO 
HISTÓRICO-GEOGRÁFICA. 
 



 145

POIESIS DE EXTROVERSÃO: ENTRE CATACLISMOS & 
CATATONIAS, CATATAU CATAPULTANDO UMA SIGNIFICÇÃO 
HISTÓRICO-GEOGRÁFICA. 

 
 
 

“As marcas que a ocupação holandesa do Norte deixou no Brasil são das que 
dificilmente desaparecem não só do corpo como da consciência – e do 
inconsciente – de um povo.” (Gilberto Freire, in Prefácio ao “Tempo dos 
Flamengos”, de José Antônio Gonçalves de Mello)  
 
“E vê-se, variando-se ainda uma vez o mesmo tema, que embora lidando 
com o modesto tic-tac de nosso dia-a-dia, e sentado à escrivaninha num 
ponto qualquer do Brasil, o nosso romancista sempre teve como matéria, que 
ordena como pode, questões da história mundial; e que não as trata, se as 
tratar diretamente” (Roberto Schwarz, no ensaio, As idéias fora de lugar in Ao 
vencedor aos Batatas) 
 
“A vastidão salgada faz a doçura dos açucares, Parinambuca refaz e rarefaz 
a amargura das amnésias” (Catatau, p. 119.) 
 
“Decifre-me recife, nos remances dos rotimanços! Ninguém, tá? Pois é, isso 
sim és que eis!” (Catatau, p. 191.) 
 
 

 
 Adentraremos em Catatau, agora, pelo viés centrífugo da sua matéria 

ficcional, que aqui procuramos designar por poiesis de extroversão. Trata-se das 

virtuais relações que o texto, de algum modo, veicula quanto ao seu liame com a 

referencialidade contextual do mundo externo. 

 Em que pese à relevância e supremacia do trabalho da poiesis em se dirigir 

no projeto catatauesco ao que parece, sobretudo, em direção à realidade sígnica da 

linguagem verbal, não devemos deixar de reconhecer um inegável vínculo que, no 

movimento semântico do texto, se articula entre os elementos de certo contexto, 

catalisados por um complexo de imagens e temas referentes às dimensões de um 

“espaço-tempo”, através do qual a suposta história acontece. Afinal, no trabalho do 

escritor, por maior que seja o seu investimento deliberadamente voltado para a 

realidade metalingüística do signo, disso não se conclui que o seu trabalho se 

traduza num autismo verbal, posto que, se assim o fosse, tratar-se-ia de uma 

postura denegatória, esquizóide e miseravelmente triunfante sobre o mundo; o que 

não fora o caso, seguramente, da empreitada de Leminski com Catatau.  

 

 



 146

 Significa dizer, também, que a simples vinculação do texto às diversas 

marcas e indícios pelos quais se insinua a presença de um tempo e de um lugar 

contextualizantes da circunstância em que se organiza ficcionalmente o material 

fabular, já nos parece ser o suficiente para que a sua natureza verbal não se 

manifeste de modo absoluto e exclusivo. Convém, com respeito a essa questão, 

considerar a observação de Fernando Segolin, que afirma: 

 
Pode-se estudar, no caso, a linguagem narrativa, podem-se analisar os 
componentes verbais configuradores da personagem, mas também é 
inevitável constatar-se que certos elementos, que se incorporam à linguagem 
narrativa e que se fazem linguagem, mantêm ainda tão estreita relação 
referencial com o mundo, que acabam por ser identificados e vistos, 
especialmente pelo leitor comum, como elementos de ordem propriamente 
extra-verbal (...) O leitor, no caso, é levado com freqüência a ignorar a 
linguagem e a se deixar dominar pela ilusão do referente. 1
 
  

 Resguardando-nos, portanto, da “ilusão do referente”, procuraremos, não 

obstante, não perder de vista o dado significante de um texto eleger como recorte do 

seu pano de fundo, o fragmento de um importante momento da história do Brasil, 

num contexto histórico-geográfico recheado de dilemas sobre questões nevrálgicas 

da cultura nacional. Porém, evitaremos o deslize de querer encontrar em Catatau 

alguma suposta verdade equivalente aos fatos empíricos de uma historiografia e ou 

de uma exatidão topográfica com o mundo da realidade objetiva ao qual se articula o 

romance-idéia. 

 No espaço do texto catatauesco, tudo se transfigura através das máscaras 

dos nomes: desde os nomes dos bichos e plantas, aos nomes das pessoas e 

lugares reais e imaginários numa misturação constelada de tempos heterogêneos 

que se entrelaçam e alteram definitivamente a fisionomia histórico-geográfica real 

com a qual, de certo modo, também, dialoga intertextualmente, e perante a qual o 

protagonista Cartesius, a certa altura, desabafa: 

 
Estou sujeito a isso. Solus ego natus in Europa, modus ergo renatus in 
Brasília (...) Subspecie aeternitatis, in spatio aenigmatum. 2

 
“Deste revertere, não voltarei; deste lugar não sobrará muito, talvez a cor 
local [grifo nosso], e o cômputo das ruínas dos destritos, - o resto é nome. 3

 
 

                                                 
1 SEGOLIN, Fernando. Personagem e anti-personagem. São Paulo: Cortez & Morais, 1978. p.79. 
2 Catatau, p. 41. 
3 Idem. p. 62. 

 



 147

 1. “Golpe cacocatábico”: catatese dos cataclismos e catatonias. 
 
 

Golpe cacocatábico![grifo nosso] Desaverbando a compramissa, Missherr? 
É, é sério o caso, está fora dos alcances dos sentidos, foge da memória, dos 
meios da massa e da força da lei, não tem termo de comparação, testis unus, 
fênix ou vaca fria, refém morto sem deixar sósia, espere o pior, receba o 
péssimo, assim, assim, assim! 4

 
 
 Preciosamente, o contexto escolhido por Leminski como cenário para encenar 

Catatau foi, não por acaso, justamente a “Capitania de Pharnambocque”, 

localidade em que, quando da chegada dos holandeses havia, segundo o historiador 

José Antônio Gonçalves de Melo, “a grande zona açucareira de Pernambuco, onde 

– pode-se afirmar – se formou a civilização brasileira” 5. Aí, durante um período de 

24 anos (De 1630 a 1654) aconteceu a dominação holandesa, cujo malogro resultou 

no Verzuymt Brasilien *.  

Em 1637, chega ao Recife o conde João Maurício de Nassau, contratado pela 

Companhia das Índias Ocidentais para governar o “Brasil Holandês”, durante um 

período de sete anos, até 1644. Em sua comitiva, pesquisadores, cientistas, 

cartógrafos, artistas e intelectuais o acompanham no intuito de efetuarem uma 

apreensão da realidade do “Novo Mundo” a partir dos diversos prismas com que 

Nassau compôs o seu eclético séquito. A partir de então, transfere-se a sede da 

capital de Pernambuco para as áreas conjuntas da vila do Recife e da ilha de 

Antônio Vaz, “ambos compreendidos sob o nome de Maurícia”.6 Eis, portanto, a 

localidade onde o conde Maurício de Nassau construíra a sua Mauritstadt, a 

“Cidade de Maurício”. Seguindo, pois, os movimentos geopolíticos dessa topografia, 

Leminski dá curso a transfiguração ficcional dos lugares, dos tempos, e dos outros 

elementos que, no romance-idéia compõem uma paisagem simbólico-imaginária 

tecida eminentemente por signos lingüísticos. Com tal procedimento o autor efetua o 

seu certeiro “Golpe Cacocatábico”, cujo resultado desemboca num trabalho que 

aqui estamos nomeando de significção histórico-geográfica. Golpe que atinge toda 

uma mitologia historiográfica que, até os dias de hoje, exerce um enorme fascínio no 

                                                 
4 Idem. p. 124. 
5  MELLO, José Antônio Gonçalves de. Tempo dos Flamengos: influência da ocupação holandesa na 
vida e na cultura do norte do Brasil. Rio de Janeiro: Topbooks Editora, 2001. p. 237. 
* Expressão batava, em holandês seiscentista, que significa “Brasil perdido”, em referência ao 
malogro do empreendimento colonial dos holandeses, no nordeste do Brasil. 
6 MELLO, José Antônio Gonçalves de. Op. Cit. p.69. 

 



 148

imaginário ideológico da cultura, sobretudo pernambucana. Daí, a voz do 

personagem-narrador, a certa altura, enunciar: 

 
 
Dei-lhe um golpe no calcanhar, mas como não contra Aquiles, para sofrer 
como os burros ferrados que escoiceiam as ferraduras como se fossem 
cascavéis descansando o cotovelo, aí consagrou o resto. 7
 
Aconteceu-lhe um estado, golpe de graspa na couraça da carcassa. Ofereço 
o pensamento e só ouvem a voz? 8

 
Aqui estando, em outro lugar – ficar pudera! Até quando vai durar o eco 
desse golpe? 9
 
 
 

 É por esse “golpe”, também, que reconhecemos a existência de uma leitura 

(=Catatese) sobre o Brasil, expressando-se de modo ambíguo em meio à 

constelação metafórica que permeia os fios desse multifacetado tapete textual e 

imagético, por uma elocução narrativa convulsiva, enigmática e elipticamente 

serpentinada que nos leva a pensá-la como uma retórica de dicção tipicamente 

Maneirista.   

Questões desconcertantes vão se apresentando através dos golpes da 

linguagem e do pensamento no romance-idéia, problematizando todo um eito 

hierárquico de Histórias, histórias e estórias em que se entrelaçam e se enodulam os 

mitos que permeiam e constituem os variados planos do imaginário regional 

(Pernambuco), nacional e universal do Ocidente.  

 O espaço ficcional onde se passa a “narrativa” do romance-idéia dá-se sobre 

a ilha alagada de Antônio Vaz, onde o então governador do “Brasil holandês”, o 

conde Maurício de Nassau, dá fundação à cidade Maurícia. Aí constrói também o 

seu palácio de Vrijburg. Nos jardins deste, cultiva um admirável horto com uma 

variedade de plantas exóticas e frutíferas da região, além de um zoológico com as 

espécies genuínas da fauna local. É deste cenário, pois, que Cartesius se apresenta 

em sua situação de chegada ao topus brasilis: 

 
 Do parque do príncipe, a lentes de lunetas, CONTEMPLO A CONSIDERAR 
O CAIS, O MAR, AS NUVENS, OS ENIGMAS E OS PRODÍGIOS DE 
BRASÍLIA (...) Estar, mister de deuses, na atual circunstância, presença no 

                                                 
7 Catatau, p. 18. 
8 Idem. p. 82. 
9 Idem. p. 183. 

 



 149

estanque dessa Vrijburg, gaza dos mapas, taba rasa de humores, orto e zôo, 
oca de feras e casa de flores. 10

 
 
 Mas, longe de se querer um romance-histórico, mercê dos motivos que 

tematizam e povoam a ambiência histórico-espacial, veremos que isto se dá, muito 

provavelmente, porque, nessa obra, o pretexto da intuição poético-ficcional do “golpe 

cacocatábico” parece querer apontar para um plano metafórico-epistemológico, em 

que por Catatau se vislumbre Catapultar, no sentido de suscitar um movimento de 

superação quanto à posição hesitante de aporia ou do impasse que aí, Leminski não 

cessa de denunciar.  

Queremos dizer, com isso, que o romance-idéia nos convida a pensar sobre 

diversos assuntos, inclusive de indagarmos a respeito de nós mesmos, do que 

temos sido ao longo da História ocidental, desde os conflitos entre Gregos e Persas 

até ao que concerne às condições do que nos constituem como seres inseridos no 

estofo dos projetos colonialistas, cujo fruto resultou numa cultura tão controversa, 

multifacetada e heterogênea como a brasileira.  

 Questões intrigantes vão, assim, se esboçando em meio às piruetas verbais, 

à espera da devida atenção do leitor. Não por outro motivo, a provocação axial de 

todo Catatau vir desembocar precisamente numa das últimas frases, soando como 

uma espécie de arremate por meio de uma indagação que se afigura, certamente, 

como metáfora de todo o propósito do livro. É quando Cartesius se queixa ante o 

acontecimento do desencontro e do empreendimento fracassado da sua espera em 

terras brasileiras; e, daí, num tom de julgamento em torno do mundo que o cerca, 

interroga o leitor: 

 
É esta terra: é um descuido, um acerca, um engano de natura, um desvario, 
um desvio que só não vendo. Doença do mundo! E a doença doendo, eu aqui 
com lentes, esperando e aspirando. Vai me ver com outros olhos ou com 
os olhos dos outros?[grifo nosso]. 11

 
 

 Na indagação da citação acima, por que não escutar a voz de Leminski 

através do seu solitário personagem e, por que não dizer, ainda, a do próprio leitor, 

desorientado no seu também fracasso de, a essa altura, não ter encontrado o 

                                                 
10 Catatau, p. 13. 
11 Catatau, p. 206. 

 



 150

sentido definitivo da obra, vendo-se refletido no espelho da voz do texto? Por isso, 

Cartesius adverte aos virtuais leitores: 

 
Dentro de nós, uma voz: esse. Dentro de poucos instantes não vai acontecer 
nada, tomem cuidado. 12

 

Do Renascimento ao século das luzes, o homem europeu se aventurou na 

ambição de construir um saber capaz de dar conta do “Novo Mundo” através de 

explicações que lhe asseguravam um status de superioridade. E, presidindo essas 

visões, como observa Roberto Ventura: 

 
A realidade do mundo selvagem é encerrada em uma rede de negações que 
expressa tanto o desencanto com a civilização, quanto o seu elogio. Ou se 
fala de povos sem história, sem religião, escrita ou costumes, imersos na 
ignorância e idolatria. Ou, ao contrário, se elogia a vida de homens livres e 
nobres, libertos de senhores e padres, de leis, vícios e propriedades. Dois 
discursos antitéticos interferem na representação do mundo selvagem: um de 
afirmação da felicidade natural e infinita nos trópicos; outro que proclama as 
vantagens da civilização. É uma visão ambígua, em que emerge a percepção 
de uma realidade contraditória. 13  

   
 Não estaria, aí, na bifurcação das ambigüidades que determinam “a 

percepção de uma realidade contraditória”, a provável raiz do que veio a resultar no 

que entendemos ser uma posição marcada pelo aspecto negativo de uma “aporia” 

Catatônica nos trópicos? Antes de oferecer uma resposta definitiva a essa questão, 

será preciso buscar o esteio de onde emana essa visão acentuada por contrastes, 

contradições e paradoxos. Significa que encetaremos, de modo sucinto, em função 

das limitações do presente estudo, certa genealogia segundo a qual tentaremos 

localizar a fonte dessas aporias que, ao que parece, se perpetuam até os dias de 

hoje na cultura ocidental sobretudo, focalizando nosso estudo no que diz respeito à 

angústia brasileira referente ao anseio de uma auto-afirmação de originalidade e 

emancipação identitária ante as influências e determinações dos modelos externos.   

  O que estamos chamando de aspecto negativo ou “Catatônico” da aporia 

refere-se a uma determinada posição ou postura intelectual que, enredando-se nos 

fios de um circuito dialético, paranóico - especular, imobiliza o pensamento no 

interior de um círculo vicioso, em que as supostas instâncias do “original” e da 

“cópia”, no máximo, têm a possibilidade de se alternar em posições já pré-fixadas 

                                                 
12 Idem. p. 74. 
13 VENTURA, Roberto. Op. Cit. p. 24. 

 



 151

por uma lógica que não deixará de repetir, ad nauseum, salvaguardando a 

supremacia hierárquica que normalmente se flagra no discurso de quem determina a 

razão e o sentido de uma dada narração.  

 Parece ser este o esquema em que a “aporia” paralisante se perpetua até 

então. Contudo, o que pretendemos demonstrar através do estudo que efetuamos 

neste capítulo é que todo esse dilema já vem a reboque de um esteio forjado desde 

a aurora da subjetividade moderna por volta de 1500, nas contradições e paradoxos 

daquele momento, cujo sintoma mais eloqüente na história da arte e da cultura 

poítico-social é, seguramente, o Maneirismo, expressão crítica e agonizante de uma 

humanidade confusamente espremida entre o Renascimento e o Barroco.  

 Se reconhecermos que o berço da subjetividade moderna apresenta um 

contexto marcadamente pontuado pelas decepções e frustrações diante das ruínas 

de um projeto incapaz de oferecer esperança à conjugação harmoniosa entre a vida 

dos sentidos e a do espírito, seguramente teremos aí uma importante chave para 

penetrar no interior de um universo, cuja marca é o desengaño. 

 A base dos dilemas axiais que permeiam os séc. XVI e XVII remonta ao Neo-

platonismo, escola de pensamento na qual a questão da Representação chega ao 

cume da sua mais alta sofisticação conceitual e, materialmente, não só através das 

obras dos artistas, mas, principalmente, na vida diária das cortes onde o princípio da 

“dissimulação” e da teatralização dos atos e gestos estavam meticulosamente 

envolvidos numa rede burocrática, armada por uma simbologia protocolar, articulada 

segundo leis e regras fielmente a serviço de um ideal de domínio e controle 

absolutos da vida, física e espiritualmente.  

 Os maneiristas, inteiramente conscientes dos perigos e embustes implicados 

no Ideal da Representação, assumem uma tendência anticlássica que solapou 

definitivamente a imagem mítico-harmoniosa do mundo. Não por outro motivo, as 

criações desse período buscaram captar e exprimir os aspectos ambíguos, 

aberrantes e fantásticos, graças ao ingegño apurado de uma técnica prenhe de 

sentido, sofisticadamente pensada, no âmbito das elaborações do concetto. 

Segundo Gustav René Hoke: 

 
O homem do maneirismo, que tem medo do espontâneo e que ama a 
escuridão, orgulha-se pelo fato de descobrir o sensível através de 

 



 152

metáforas abstrusas e se esforça por captar o fantástico (meraviglia), 
graças a uma linguagem sumamente rebuscada. 14

  
 Sabotando, pois, o ideal da perfeita correspondência e da transparência no 

espelho das representações, o Maneirismo advém anunciando a queda desse ideal 

no próprio cume do seu apogeu. As possibilidades de distorção e de deformação 

com as imagens provenientes dos espelhos serão exploradas à exaustão pelos 

artistas desse período, que redundará na criação de verdadeiros labirintos ópticos 

com o intuito de provocar e desafiar a capacidade perceptiva de quem se deparasse 

com as suas obras. Daí toda a aparente confusão engenhosamente estudada e 

calculada com o intuito de desnortear, causar vertigem, de jogar o expectador no 

interior de um jogo serpentinado e convulsivo de sinuosidades. Artifícios estes 

utilizados como expressão do desespero e inquietação da angústia de toda uma 

época, onde o homem que se pretende como “a medida de todas as coisas”, 

espécie de “Deus in terris”15, destitui a verdade do absolutismo teocêntrico, mas ao 

preço de uma liberdade repleta de hesitações, ambigüidades e culpas. Iremos 

constatar todo esse dilema paranóico, essas hesitações e sentimentos 

correspondentes, nos próprios textos que constituem a narração da fábula 

autobiográfica e epistemológica da filosofia de Descartes, isso tanto no “Discurso do 

Método” como em suas “Meditações Metafísicas”, como podemos ver na citação 

seguinte desta última obra, na “meditação terceira”, onde Descartes se debate sobre 

a existência da natureza do “eu” como espelho da natureza Divina. Eis como ele 

enuncia o seu dilema: 

 
E, portanto, uma vez que sou uma coisa que pensa e que tenho em 
mim alguma idéia de Deus, seja qual for afinal a causa que se atribua 
à minha natureza, é preciso necessariamente confessar que ela deve 
ser igualmente uma coisa que pensa, e possuir em si a idéia de todas 
as perfeições que atribuo à natureza Divina. 16

  
 
 Descartes enredado, como se vê acima, numa flagrante aporia, em que a 

realidade do “Eu pensante” (efeito) só reconhece a natureza da sua existência a 

partir da realidade da existência de Deus enquanto Causa. Hesitação que coloca a 

                                                 
14 HOCKE, Gustav René. Maneirismo: o mundo como labirinto; tradução: Clemente Raphael Mahl. 
São Paulo, Perspectiva, 1974. p.17. 
15 Idem. p. 61. 
16 DESCARTES, René. Meditações metafísicas. Tradução: Maria Ermantina de Almeida Prado 
Galvão: 2ª ed. – São Paulo: Martins Fontes, 2005. p.p. 78-79. 

 



 153

instância do “eu” no interior de um circuito imaginário, auto-projeção do “eu” como 

fruto-espelho do “pensamento” divino. 

 Parodiando também o espírito dessa época, a linguagem de Catatau constitui-

se a partir de uma pletora imagética exprimindo os tormentos desses sentimentos 

confusos que se traduzem em metáforas evocando recorrentemente as imagens do 

Nó e do labirinto. Essas metáforas são, portanto, matrizes geradoras de uma lei, 

cujo paradoxo é a sustentação do enigma Catatau através do óbvio. Um óbvio que 

sempre se mostra indefectível ao enigma, insinuando-se e escapando, ao mesmo 

tempo, no ritmo elíptico dos enunciados do discurso catatauesco. É o que vamos 

constatar nas seguintes passagens: 

 
O óbvio vive aqui. É aqui-del-rei que ele mora, quanta demora lá – para um 
bota fora. O óbvio está vivo. Escapou e saltou até lá. Lá saiu, lá ficou, lá vai 
ele. Ali e lá, algo vem sendo, eu sei o que é isso: é o óbvio.(...) O 
extravagante dá um passo avante devagar e fica perante: é o óbvio, e assim 
não vale. Estou ciente como se deve. Acontece que tudo que eu digo, 
acontece portanto. Isso, por exemplo, já está havendo há muito tempo. 17

 
Aqui. Voltei. Disse que voltava pronto. Cá estou. O resto, salário do silêncio, o 
mistério, – um segredo óbvio. 18  
 
Queda do Ritmo e da Harmonia das Esferas, a ambigüidade do óbvio obsta o 
pleno desenvolvimento de qualquer certeza. A alma com fundo falso faz 
fundo branco da vida, castigatacumba! 19

 
A roda rola em plano inclinado côncavo, – o olho: duas bolas esbugalhadas 
olhando dois cocos. A zurrapa do ser, néctar dos deuses. Saudade, atraso de 
vida. O óbvio: apogeu do assombro. 20  
 
De sozinho a nada – um passo, um espaço de lapso, um lapso no destruído, 
o esculpto do juízo. O óbvio eclipsa uma enigma. 21

 
 

 A tentativa de um enquadramento, tendo em vista as características com que 

o texto do romance-idéia se apresenta, quer quanto à forma, quer quanto ao 

conteúdo, nos levaria ao inapelável risco de resvalar numa restrição fatalmente 

empobrecedora e estéril em torno de uma obra, cujo primado é o da celebração 

heterogênea das misturas. Todavia, o próprio texto não deixa de oferecer certas 

pistas que nos favorecem a identificação de alguns traços através dos quais não 

será ilegítimo articulá-los metaforicamente à presença de elementos que permeiam, 

                                                 
17 Catatau, p. 20. 
18 Idem. p. 58. 
19 Idem. p. 73. 
20 Idem. p. 77. 
21 Idem. p. 85. 

 



 154

desde sempre, a constituição da subjetividade moderna, em seus nódulos mais 

emblemáticos e cruciais. E isso é o que tentaremos articular no próximo tópico, a 

partir das metáforas do labirinto e do Nó, figurações estas que se traduzem 

exemplarmente, na mais genuína expressão dos espíritos Maneirista e Barroco.  

 

 

2. Catatau Maneirista 22: Labirintos & Nós nas Aporias da História.  

 

“Isso é tudo – aparências são da lacançada da percepção, maneirismo 
cólume a toda casta de erros, o vazio, o mundo, o eu – e os outros.” (Catatau, 
p. 188.) 

 

“Ubíquo o óbvio corrige o regime, um desgrau na escada mal escadeirada. 
Infranhas e entranhas rangem e rincham. Levastes adiante, houvestes 
levantes. Olha que baque dá!” (Catatau, p.139.) 

 

“Até a merda da selva américa já foi descoberta: agora só falta o óbvio.” 
(Catatau, p. 198.) 

 

 A questão do labirinto em Catatau é algo que se expressa desde a obviedade 

aparente da configuração verbo-textual, até o plano menos aparente da seiva 

semântica que transcorre insidiosamente de forma elíptica todo o percurso que 

durante a travessia da leitura o leitor terá como desafio a percorrer.  

 Escrita cartográfica de um enigma tecido por um entrelaçado de fios verbais, 

cheios de nós, bifurcações tortuosas com o intuito de exprimir o sentimento de 

aflição vertiginosa àquele que se lança em adentrá-la. 

                                                 
22 Embora não faça parte do interesse deste nosso estudo, discutir minuciosamente acerca da 
pretensa adequação quanto ao gênero, se o Catatau seria mais propriamente um texto Maneirista, 
Barroco e ou Neobarroco, o que nos demandaria a ocasião de uma tarefa bem mais delongada do 
que temos em vista dos limites à nossa disposição, preferimos adotar a classificação do Catatau 
como um texto de cariz genuinamente Maneirista; o que, aliás, não implica numa relação de exclusão 
quanto aos outros. Só que, em vista da onipresença de um discurso marcadamente elíptico – o que 
nos favoreceu em reconhecer, aí, a Presença de um modo narrativo por nós qualificado e nomeado 
por Elipsoidal –, além da presença das inumeráveis marcas alusivas a personagens, motivos e 
problemas tipicamente pertencentes àquele período histórico, designá-lo assim nos parece mais 
adequado e fiel ao propósito de um texto, cujo espírito parece fortemente querer pôr o acento nos 
procedimentos axiais de um pensamento estético que tem por farol jamais abrir mão tanto do Engeño  
quanto do Concetto. Mas,  não terá sido mesmo essa a razão do por quê que o próprio Leminski 
qualificara a sua obra Catatau como um “Romance-idéia”. 

 



 155

Geografia de segredos, na qual não será raro ao leitor se deparar com figuras 

representativas de um modo de pensar voltado aos mistérios do ocultismo, tais 

como Leonardo da Vinci, Hermes Trimegisto, para quem “o universo é feito como um 

tecido: quase vestitum contexta. As palavras e os nomes são ‘nós’.” 23, além do 

jesuíta Atanásio Kircher, para quem “O hieróglifo é a expressão anatural da imagem 

subjetiva do mundo visível” 24. Esse jesuíta imaginou um orologium phantasticum, 

“combinação feliz de uma clepsidra e de um relógio solar” 25. O relógio e a máscara 

são símbolos com os quais os maneiristas se compraziam à farta. E, para arrematar 

a nossa hipótese sobre a presença do maneirismo em Catatau, encontremos ainda a 

personagem que, juntamente com Baltasar Gracián, aprofundou a teoria do 

Maneirismo: Emanuele Tesauro, para quem “o verdadeiro poeta é aquele que se 

mostra capaz de estabelecer conexões entre coisas, ainda que sejam as mais 

díspares” 26 Então, vejamos como essas personagens e respectivos temas 

aparecem pela voz de Cartesius: 

Máquinas vi incríveis: o espelho ustator, a eolipila de Athanasius Kircher. A 
luz de círios e candeias um cone capta a incidir num círculo de vidro com 
desenhos à maneira de zodíaco, o feixe de luz desenrolando a imagem por 
sobre uma parede branca: Padre Athanasius aciona a roda para dar vida ao 
movimento, almas agitam braços frenéticos entre as chamas do inferno ou os 
eleitos giram em torno do Pai, – lanterna mágica a coar sombras na caverna 
platônica.27

Bizarros tempos estes em que uma fábrica pouco maior que caixinha de 
música faz o ofício do entendimento humano! O relógio de Lanfranco Fontana 
está entre os dédalos máximos os intelectos dessa era, quimerizando, 
puderam arquitetar: não contente em mostrar e soar as horas, acusa o 
movimento dos planetas e adivinha eclipses. 28

Máquina considerado este corpo, Leonardo aquele engenho tão agudo 
quanto artífice sutilíssimo não compôs um autômato semovente à maneira de 
humano? 29

A cara dos mestres é o modelo das máscaras. Que cara alguém terá par 
erguer a máscara que jaz sobre a cara dos mestres? 30

Cansei de festas, falando nelas. Máscara, nó na cara, amarro, dou de ombros 
e cruzo os braços. 31

                                                 
23 HOCKE, Gustav René. O mundo como labirinto. Op. Cit. p. 164. 
24 Idem. p.. 71. 
25 Idem. p. 134. 
26 Idem. p. 23. 
27 Catatau, p.p. 30-31. 
28 Idem. p. 31. 
29 Idem. ibidem. 
30 Catatau, p, 51. 
31 Idem. p. 55. 

 



 156

Verão no auge, os mestres suavam sob pesadas máscaras persas. Mas um 
discípulo, tido como incapaz, tirou a máscara e abanou-se com ela, a muitos 
ventos abandonado, – desafiatlux! 32

Dançarino mascarado, tranqüilidade em movimento de um engenhoenigma, 
botacardada, imagenigma: cara é mapa de quê? De que mesmo? 33

Opticae Thesaurus, De crepusculis: Cognitio Matutina. Um rio de flores sai de 
uma cornucópia, medo de acompanham: vão pensar que preparei alguma 
ocasião para a ocorrência, de nada sei. Quidquid, in lapidipidus! Água tem por 
aí no verde que se vê, no escuro de um clarão, lápislazúli: o grito azul de 
agudo de um pássaro verde é de uma beleza horipilante. 34

Bom de achar isso é Hermes Trimegisto. Cristovam os lombos de todos os 
grilhermes, irradiando nobreza por todos os pólos, onze avos e outros 
gustavos: omnia vaga, vana, vulgivaga, quibusdamque Deum rebus! 35  
 

 Occam: o próprio espírito do texto. A sua lei é a de mover-se segundo os 

princípios das distorções ópticas e “personificação (prosopopéia) do conceito 

cibernético de ruído” 36. Máscara da linguagem que entrelaça espelhamentos de 

imagens e sons. Monstro mutante, Proteu que avança apontando para si mesmo, na 

auto-afirmação de um Ser paradoxal que é e não é ao mesmo tempo. Elipticamente 

se manifesta, pois este é o seu modo de produzir labirintos & Nós para olhos e 

ouvidos. Maneira anamorfótica 37 de um artifício engenhoso para deformar as 

imagens e engendrar torções na aparentemente harmonia natural, idealizada pelos 

clássicos. Segundo Cartesius, este é o: 

Pontonosius, com o brilho do jogo, espante-me! Concillii trischi, Occam, O 
implicante! Tem me levado às raias do deslumbre, mas para cá duns tempos 
o mesmo não se faz de aparente: horas procura um quiproqué, cai no 
solecismo, satisfeito com qualquer rebus de dúbia raiz: realiza-se em paus, 
tranca-se em copas, senta a pua! Roma urgente. A grande quantidade de 
caminhos que na noite passada desembocaram na eterna cidade traz 
atônitos os peregrinos de tornaviagem que correm perigo, fugindo da custódia 
potificial, de caírem vítima dos malabaristas de doutrinas que infestam 
encruzilhadas. 38

                                                 
32 Idem, ibidem. 
33 Catatau, p. 73. 
34 Idem. p. 87. 
35 Idem. p. 120. 
36 LEMINSKI, Paulo. Quinze pontos nos iis. Op. Cit. p. 212. 
37 Cf. na obra citada de Gustav René Hocke “Maneirismo: o mundo como labirinto”, onde este autor, 
ao abordar a questão dos efeitos ópticos largamente estudados nas explorações estéticas pelos 
artistas maneiristas, revela que: “Nos esforços ‘construtivistas’ da anamorfose, podemos reconhecer 
uma reação simplesmente racionalista contra o pretenso ilogismo do mundo. Tratava-se do primeiro 
resultado de um espírito científico que se afastou, bem cedo, da ‘magia’, descambando para o lado 
de experimental e do empírico. A anamorfose maneirista e ‘construtivista’, da mesma forma que a 
teoria das proporções do classicismo posterior a 1660, chega ao equilíbrio entre o espaço e o 
movimento e ao dinamismo apático do Barroco que se ‘movimenta’ em um espaço bem delimitado. A 
anamorfose também, como já vimos, deforma os objetos a fim de poder ‘reincorporá-los’ no espaço, 
embora de maneira paradoxal”. Op. Cit. p. 213.   
38 Catatau, p. 143. 

 



 157

 
 Curiosamente, por meio da citação acima, podemos averiguar uma magistral 

condensação de informações que aludem metaforicamente a um momento da 

história ocidental muito precisa, “narrado” em ritmo claudicante, eliptico, de acordo 

com o ritmo intermitente do “implicante” monstro Occam. A alusão evocante da 

histórica “eterna cidade”, “Roma urgente”, aponta precisamente à metáfora de um 

contexto crucial na história do ocidente, aliás nem um pouco idílico, que será valioso 

citar Gustav R. Hocke quando traça o panorama desse momento apocalíptico em 

que se dá o famoso acontecimento do “saque” de Roma: 

A respeito deste acontecimento, denominado “Saque de Roma”, Erasmo, em 
1528, escrevia: “Na verdade, não se verificou o fim de uma cidade, mas o fim 
do mundo” (...) Estamos às portas do século XVII. Calculou-se já que naquele 
século a Europa não conheceu mais do que mais do que sete anos de paz 
(...) Por volta de 1660, excetuando algumas manifestações tardias da 
Alemanha, o maneirismo dos séculos XVI e XVII parecia ter chegado ao fim. 
Contudo, um brilho misterioso, como se emanasse de uma pedra preciosa 
ilumina toda esta época. As cortes, graças à finesse e graças aos seus 
gostos, simpatizam, ou com Alexandria ou com Roma do tempo dos 
Antoninos. Forma-se, então, uma nova corrente de pensamento, estimulado 
pelo neoplatonismo florentino; as Belas-Artes e a Literatura floresceram, 
principalmente entre os anos de 1580 e 1660. A descoberta das Américas e a 
descoberta de novos caminhos marítimos em direção às Índias não têm só 
por objetivo enriquecer os poderios do mar, mas também a Literatura, a 
Ciência e, evidentemente também as Artes Plásticas. Contudo, é apenas com 
as últimas atividades do Concílio de Trento (1545-1563), isto é, depois de 
grandes triunfos, que o sistema mercantil se consolida. 39

 

 A citação acima tem o mérito de nos favorecer o traçado de um contexto 

histórico que é imprescindível à compreensão de um texto como Catatau, posto ser 

este o estofo que dá solo ao período parodiado pelo romance-idéia, no interior do 

qual estavam inseridos tanto René Descartes quanto Maurício de Nassau, à época, 

na Europa. Pensamos que a escolha desse momento por Leminski para engendrar a 

encenação ficcional da sua obra tem um alcance muito maior do que auferir o triunfo 

de um suposto universo calcado nos “poderes” dos míticos encantos de uma 

natureza tropicalista.  

É preferível ir mais adiante e entender que a crítica que no romance-idéia se 

deflagra recai precisa e inexorável sobre todo um imaginário metafísico, 

profundamente enraizado nos pressupostos de um platonismo do qual, ao que 

                                                 
39 HOCKE, Gustav R. Maneirismo: o mundo como labirinto. Op. Cit. p.p.89-91. 

 



 158

parece, o Ocidente, enquanto projeto de civilização, até então não conseguira se 

desvencilhar.  

Essa questão é por demais importante, uma vez que todo o projeto do 

pensamento moderno, coroado pelo próprio Descartes, não passará de uma 

reedição, e, por que não dizer, em última instância, uma rendição da Razão ao 

Neoplatonismo da Contra-Reforma. De modo que o “homem maneirista”, tal como 

queremos identificar ao longo deste esteio, genuinamente, é esse sujeito que reluta 

criticamente diante dos impasses criados pelos engodos de uma racionalidade 

esquizo-dicotômica. Daí, em sua linguagem, os maneiristas se esmerarem na 

exploração agonizante de uma retórica paradoxal, com o intuito de atingir a 

coincidência dos opostos pelo artifício da discordia concors. A tensão que reflete 

esse dilema e que, no nosso entender, reacende toda a aporia no espírito da 

modernidade, poderá ser esclarecida ainda seguindo a descrição de Gustav R. 

Hocke, que enuncia: 

O sujeito no qual se reflete o absoluto no sentido platônico, sente-se, antes 
de mais nada, onipotente, graças à sua imaginação criadora. Contudo, 
permanece nele a incerteza frente à natureza. O estudo da natureza ainda 
procura afastar-se do racional, tornando-se, porém, prisioneiro de modelos 
mágicos. Quanto maior se torna a segurança do sujeito, tanto mais incerta se 
torna a natureza, sempre repleta de coisas estranhas e de milagres (...) No 
círculo da Academia Platônica de Florença, o homem se sentia como joguete 
da natureza enigmática e, consequentemente, destituído de segurança. Ao 
mesmo tempo, contudo, não lhe faltava a segurança, pois ele tinha a 
convicção de poder descobrir a verdade filosófica e teológica, buscando o 
apoio de uma consciência liberal. 40

 

 A estratégia de enunciação por meio da qual se enunciam as elocuções do 

discurso catatauesco, já podemos afirmar, é todo ele orientado pelo pressuposto 

maneirista que se expressa segundo a natureza paradoxal da discordia concors ou 

concordia discors : fusão metafórica dos contrários 41, expressão das tensões  de um 

mundo plenamente abalado, ruindo pelos desenganos, desilusões e quedas, mas 

que, ao mesmo tempo, reage sinalizando por um movimento de recriação e 

superação, de acordo com a lei que engendra o curso maior na natureza de um 

Todo, posto que o universo se transforma incessantemente, entre quedas e 

ascensões, destruições e criações, morte e vida, guerras e festas. Catatau é, pois, a 

Presentação de um universo, cuja linguagem se move, quer para baixo, quer para 

                                                 
40 HOCKE, Gustav R. Op. Cit. p. 63. 
41 Idem. p.85. 

 



 159

cima, obedecendo à lei oximórica do “Descensusascensus”, fonte donde sempre 

brotará um eventual sentido, tal como enuncia Cartesius: 

Na guerra – o necessário, na festa – o luxo nesse cenário. Acusaxis, eixo é o 
vazio, de quem é essa guerra? Nem toda guerra importa, o que vem da festa 
não me atinge. Apago a cara, amarro o bode: estendo a mão, por que ficou 
noutra mão? Festa, guerranão! Ó descuido excluído. Descensusascensus – 
sensus! 42

 

Proregresso, retopedaço em pequilíneas. Aqui toda vaidade se acabala, todo 
covarde se acaba em cada! 43

 

 O texto se quer, pois, como o Universo em puro movimento além das 

contradições em “Descensusascensus” e “Proregresso”, afirmação de uma vitalidade 

que supera, portanto, o dilema da exclusão entre a vida e a morte, e recoloca em 

pauta a problemática milenar da Razão Ocidental que, ao tentar emergir da 

encruzilhada onde o pensamento, querendo se emancipar da tradição poético-

literária do mithodes, articula-se sob os ditames de uma lógica que, ao mesmo 

tempo, inaugura uma racionalidade ontológicamente fundamentada no princípio da 

não-contradição, isto é, da exclusão dos opostos. 

Com efeito, podemos supor que em Catatau exista o desejo de uma 

superação desse dilema, quiçá matriz de todas as aporias, a partir de um 

pensamento que age diretamente no corpo da escritura textual, contemplando a 

presença dos opostos engajados num regime de colaboração recíproca, sem as 

exclusões da reflexão paranóica cuja preocupação é a de manter a supremacia de 

uma ordem qualquer sobre outra. Eis, então, a tentativa de superação desse nó, 

segundo a legitimidade de se atingir a Presença viva de um Lógos para além do lago 

estanque, narcísico, dos discursos fechados, que tentam assegurar a pureza de um 

suposto saber, isolado em sua especialidade. De modo que, no Catatau, 

presenciamos a denúncia irônica desse torpor catatônico narcotizante e paralisador 

do pensamento. Daí, a voz de Cartesius enunciar: 

Tranqüila trouxe a consciência perante estes tumultos. Fluxo, lago 
enxuto. Peanha, esta é tua estátua! Nenhuma confusão, favor, se 
faça em próis de diversatilidades. 44

 

                                                 
42 Catatau, p.p. 49-50. 
43 Idem. p. 96. 
44 Catatau, p. 126. 

 



 160

 A observação acima enunciada pelo narrador e protagonista Cartesius, 

sugerindo uma saída à aporia narcotizante do pensamento que “se faça em próis de 

diversatilidades”, ilustra certos momentos em que a personagem dá indícios de 

haver algum despojamento no sentido de valorizar e acolher outros modos de 

pensar, além do seu próprio referencial. É o que podemos constatar, também, nessa 

outra passagem: 

Estou com Parmênides, fluo com Heráclito, transcendo com Platão, 
gozo com Epicuro, privo-me estoicamente, duviso com Pirro e creio 
em tertuliano, porque é mais absurdo. 45

 

 Há muito de Heráclito no espírito do gesto catatauesco. Este que sempre 

advertiu sobre a importância de se “escutar o Lógos”. No capítulo anterior, 

constatamos o quanto existe de música nas palavras que soam querendo alçar 

outros vôos semânticos ao longo de todo o romance-idéia. No Lógos proclamado por 

Heráclito, a novidade se encontra justamente no acento que ele dá sobre a 

existência de uma “unidade de tensões opostas” 46. E é, igualmente, pelos meandros 

dessas aparentes contradições, tão caras à lógica do pensamento ocidental, que os 

fios do romance-idéia vão entretecendo os movimentos da palavra viva explicitando 

a ubiqüidade elíptico-maneirista nos labirintos e Nós desse Catatau, maneirismo 

Ubíquo (nó) bvio. Vejamos como se dá esse movimento na seguinte passagem, em 

que podemos sentir o personagem Cartesius convidando o leitor para acompanhá-lo 

pelos meandros desse labirinto-texto: 

Nunca devorado, ninguém morreu. Quanto falta para eu superar essa 
qualidade? Está horrorosa, é como a vida, venha, eu sei, eu já vivi! O óbvio 
está na cara. O óbvio salta aos olhos. O óbvio agüenta firme. O óbvio já não 
era. O óbvio vai ver que é. O óbvio com licença. Cada entrada está de saída, 

                                                 
45 Idem. p.28. 
46 Cf. o ensaio que abre o exemplar sobre os “Pré-socráticos”, onde josé Cavalcante de Souza, 
abordando a questão da Unidade dos Opostos, esclarece: “O que diz o Logos, do qual Heráclito se 
faz o anunciador e em nome do qual condena o torpor da multidão ou a polimatia dos supostos 
sábios; é isto: a unidade fundamental de todas as coisas. Essa é “a natureza que gosta de se ocultar” 
(D 123). Mas a noção de unidade fundamental, subjascente à multiplicidade aparente, já estava 
expressa pelo menos desde Anaximandro de Mileto. A novidade trazida por Heráclito – e que lhe 
permite julgar tão duramente seus antecessores e conteporâneos – está, na verdade, em considerar 
aquela unidade como de tensões opostas. Esta teria sido sua grande descoberta: existe uma 
harmonia oculta das força opostas, “como a do arco e da lira” (D 51). A razão(Logos) consistiria 
precisamente na unidade profunda que as oposições aparentes ocultam e sugerem: os contrários, em 
todos os níveis da realidade, seriam aspectos inerentes a essa unidade” (...) Proclama Heráclito: “É 
sábio escutar não a mim, mas a meu discurso (logos), e confessar que todas as coisas são Um” (D 
50). O Logos seria a unidade nas mudanças e nas tensões a reger todos os planos da realidade: o 
físico, o biológico, o psicológico, o político, o moral.” In. Os Pré-socráticos: fragmentos, doxografia e 
comentários; seleção de textos e supervisão: Prof. José Cavalcante de Souza; traduções José 
Cavalcante de Souza [et al...]; São Paulo: Editora Nova Cultural Ltda, 1996. p. 24. 

 



 161

muitas saídas: atrás da porta, um abismo dá para o universo, o sistema 
anula-se no inteiro entre a boca e o prato. Sopa: entre o corpo e a roupa – a 
liberdade. 47

 
 E, na riqueza da aventura metafórica adensada pelos Nós, abre-se a via da 

significção histórico-geográfica na Cartesiografia do romance-idéia; aqui, tempos e 

lugares se transmutam reinventando a História humana, e vai tecendo encruzilhadas 

de qüiproquós nos malabarismos sob a lei do movimento das máscaras verbais que 

configuram um mundo, cuja imagem é a de um labirinto: mapas do mistério, que 

desembocam na evocação catatauesca do óbvio enigma de um país chamado 

Brasil. Mas, qual será o Brasil de Catatau? Antes, porém, de nos arvorarmos em 

responder a essa intrigante interrogação, voltemos aos “Nós”. 

 A presença do “Nó” na literalidade textual do romance-idéia dá-se como um 

dos temas mais recorrentes. Eis algumas passagens, nas quais a evocação deste 

símbolo- imagem emerge: 

Pensamento me deu um susto, nó górdio na cabeça, que fome! 48

 
Fiquei idêntico, mesmo eu estou bem aqui refazendo os nós que desatastes e 
adesatastes: não há mais quem consiga desatar um nó, depois que o rei de 
Górdio invadiu a Pérsia. 49

 
Neste caso, os problemas a resolver da ordem de toda a desordem entre os 
seres abririam precedente a uma metamorfose de todo o nosso pensar. A 
máquina do entendimento levava uma pancada na mola. Em Górdio, não se 
ata nem desata. [grifo nosso] 50

 
Eu vi com esses olhos de terra comestíveis e este discernimento que o 
Senhor de todos os raciocínios há de recolher entre os círculos dos justos. 
Em Górdio, falam por nós. No Perigórdio, ouvem as batidas do meu 
miocárdio. Este nó? Embora responsável, sou apenas curioso. 51

 
Não consigo despregar o olho, parece que foi hoje, embora atualmente faça 
um sol tudo o que dele se espera: primórdios, um saco górdio, um nó a 
código omisso, um abaixa-aqui, levanta lá, um abacaxi! 52

 
Fazer nem desfazer está em mim o nó górdio, [grifo nosso] espada de dois 
gumes, lâmpada de dois lumes, mixórdia: feche os olhos mas deixe as figuras 
na retentiva, opere a rotina. 53

 

                                                 
47 Catatau, p. 139. 
48 Idem. p.17. 
49 Idem. p. 20. 
50 Catatau, p. 23. 
51 Idem. p. 38. 
52 Idem. p. 122. 
53 Idem.  p. 148. 

 



 162

 Nó Górdio: metáfora genuína da aporia. Uma das figurações que melhor 

traduzem a imagem da angústia de quem se vê preso na imobilidade do impasse. 

Nó Górdio, este é o nó que “não se ata nem desata”, metáfora catatauesca de 

Leminski, tal como ele mesmo se enuncia através da máscara da voz do seu 

solitário personagem: “Fazer nem desfazer está em mim o nó górdio”. No “Dicionário 

de Símbolos”, de Jean Chevalier e Alain Gheerbrant, há o seguinte comentário 

acerca desse famoso nó:  

 
A interpretação do nó górdio continua a ser muito discutida. Górdio era rei da Frígia. A 
direção de seu carro era ligada com um nó tão complicado que ninguém era capaz de 
desfazê-lo. Todavia, o Império da Ásia estava prometido, segundo o oráculo, a quem 
conseguisse desenredá-lo. Muitos haviam tentado em vão. Alexandre cortou-o com 
sua espada. Conquistou a Ásia, mas perdeu-a logo em seguida. É que o nó górdio só 
é cortado ilusoriamente: reconstitui-se sem cessar. É na realidade o enleamento de 
realidades invisíveis (...) Se a espada de Alexandre simbolizar um clarão de gênio, 
talvez desate o laço; mas se ela não passar de um ato de violência, o laço se formará 
de novo. É fato que ele perdeu o Império e que o nó se fechou novamente. 54

 
 O cuidado que esse nó exige daquele que o manuseia com a pretensão de 

desatá-lo é, se quisermos considerar as observações enunciadas acima, bastante 

óbvio. Em Catatau, a coisas não se passam diferentemente. Metáfora concreta de 

um enleamento heterogêneo, para “desenredá-lo”, tal como o nó Górdio, Catatau é 

um nó que “reconstitui-se sem cessar”. E aqui nos resta a ocasião de relembrar da 

exigência de precisão do método intuitivo bergsoniano, pois, como bem esclarece 

Vladimir Jankélévitch: 

 
Bergson define a sabedoria, em algum lugar, como a síntese do pensamento e da 
ação; nesse caso, diríamos que a intuição é uma sabedoria da fratura instantânea, 
uma sabedoria nascente-morredoura, como a fagulha. Exotericamente, a intuição 
aparece como uma interrupção ou suspensão de pensamento: ora, este pensamento 
suspenso é que é aqui o mais profundo pensamento, e este pensamento – relâmpago 
é também um ato cortante, o ato górdio [grifo nosso], ao mesmo tempo que 
profundamente duvidoso pelo qual o mesmo pensamento, o pensamento-fagulha, ao 
mesmo tempo nasce e morre. 55

 
  
 E assim são os “Nós” que Leminski foi tecendo e atando pelos fios 

aparentemente descontínuos de uma sintaxe cheia de abismos entre as frases; nós 

que, do ponto de vista da História, exprimem-se de diversas maneiras como, por 

                                                 
54 CHEVALIER , Jean . Dicionário de Símbolos: (mitos, sonhos, costumes, gestos, formas, figuras, 
cores, números) Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, com a colaboração de: André Barbault...[et al]; 
coordenação Carlos Sussekind; tradução: Vera da Costa e Silva...[et al]. – 8ª ed. – Rio de Janeiro, 
José Olímpio, 1994. p. 639.  
55 JANKÉLÉVITCH, Vladimir. Primeiras e últimas páginas. Tradução Maria Lúcia Pereira. – Campinas, 
SP: Papirus, 1995. p. 259. – Coleção Travessia do século. 

 



 163

exemplo, remontando-se metaforicamente ao projeto colonial da “França Antártica”, 

na baia da Guanabara, sob o comando do almirante Nicolau Durand de Villegagnon, 

no Rio de Janeiro, o qual resultou igualmente em fracasso. Eis algumas alusões a 

esse outro fragmento da história do Brasil: 

 
Para que a nóia nossa? O selo da esfinge entre os olhos da cobra é jóia ou 
incêndio de uma jóia, Inflanscendinorbe! 56

 
Nem branca nuvem, nem França! Habito onde me pense um bicho que nem 
digo qual. Não era para menos, pudera que o não fora como tomara! História, 
leros e lórias, sonho dos mortos, porque vós e não undenós? Quem vos deu 
essas tiranias? Vivo de tirar o chapéu, más línguas passando maus bocados, 
se a pança não pensa, ora tenha a santa ignorância! A graça da morte só se 
vê na piada da guerra. Piolho na garra, Catapulgacaixa! 57

 
A fumaça, fértil em fantasmas, o vento desfaz a fumaça, o véu do vaso, 
naquela base. Pontos coloridos na água da primavera, olhos verdes de dentro 
da folhagem verde. Crime! Grito! Som! Castiçais abrem fogo grego contra a 
Atlântida Antártica! Desespero e estou em mim, aceso contra todos. O mundo 
inundado de sonhos, – árvore na sombra conversando com o sol, 
convertendo tudo isso em si mesmos. 58

 
Até aqui, conjecturas. Assim como não é presumível que os poderes assim 
assistissem de braços cruzados a tantos excessos, assim não devia ser 
possível que  seus empreiteiros, sob nossas barbas, transitassem incólumes 
através do fogo que atearam eles mesmos. Os que só desesperaram, porque 
antes tiveram noção de um Senhor tão isento e maior que tomaria o próprio 
desespero como oblação plena aos malabarismos de sua providência 
caprichosa, ora, mas onde é que nós estamos? Franstártica, MDCXLII, a um 
passo do abismo! 59

 
Pasmo deixe para profissionais: atinja o atleta o estrelismo da minha apatia. 
Ondediacho vai achar outro noves fora mim? Françantártica, primeiro 
produtor mundial de inutilidades! 60

 
 
 Além do mais, outras alusões se entrelaçam das reiteradas presenças da 

metáfora histórica da guerra entre Gregos e Persas, esta contenda que Heródoto de 

Halicarnasso ao escrever “teve em mira evitar que os vestígios das ações praticadas 

pelos homens se apagassem com o tempo e que as grandes e maravilhosas 

explorações dos Gregos, assim como as dos Bárbaros, permanecessem ignoradas” 

                                                 
56 A propósito do neologismo “Inflanscendinorbe”, o próprio Leminski, em nota de pé de página do 
Catatau, escreve: “O projeto francês de estabelecimento no Brasil chamou-se de França Antártica, 
sob as variantes de Inflandescinorbe, aqui, misto de França Antártica com Constantinopla.” Op. Cit. p. 
53. 
57 Catatau, p. 65. 
58 Idem. p. 85. 
59 Catatau, p.p. 116-117. 
60 Idem. p. 192. 

 



 164

61 isto é, evitar que tais feitos caíssem no esquecimento. Em Catatau, curiosamente, 

é digno de se notar que, devido ao próprio movimento metamorfoseante e paradoxal 

nos jogos de espelhamentos entre os aparentemente opostos, muitas vezes é difícil 

de dizer exatamente quem seriam os Persas. Talvez, quem sabe, pela própria 

característica desse povo que, ainda segundo Heródoto, possuía a habilidade de 

assimilar “facilmente os costumes estrangeiros” 62. Daí se concluir a respeito da 

genuína “perspicácia” destes Persas, característica sine qua non para quem quer se 

lançar no jogo ambíguo de uma “guerrafesta” como a do romance-idéia. Confiramos, 

então, algumas passagens em que os Persas transitam por Catatau, onde “Occam 

deixou uma história de mistérios peripérsicos”: 

 
Occam deixou uma história de mistérios peripérsicos onde aconstrece isso 
monstro. Occam, acaba lá com isso, não consigo entender o que digo, por 
mais que persigo. Recomponho-me, aqui – o monsttro. Occam está na 
Pérsia. 63

Observem exatamente: na Pérsia, isso é comum. As festas persas giram em 
torno disso mesmo. Todo nome de boi começa a guerra; incentivá-las, com 
festas por todos os lados! Meu nome – nem a penapau! Guerra a ferro, e fogo 
na festa! Cangacanjica! A flecha atinge Aquiles decerto mas na máscara, o 
que é outro caso. O espelho reflete tanto a guerra como a festa, não tendo 
estilo. Uma cobra dá um salto contra o espelho e cai no meio da festa. De 
quem é, de quem não é, nisso – o exército persa dança. Caso singular: 
ninguém na Pérsia sabe dançar embora dancem da manhã à noite. 
Elementabilis! No axiomanexim, a exegese: quem usa máscara descarece de 
espelho. O espelho prejudica a dança, olhe nos outros, neles se reflita. 
Dentro da dança persa, tem um gesto como um soco, um pulo de gato no 
escuro e um grito de socorro. 64

 
Que é que vou fazer na festa com flecha persa no olho? A guerra e a festa, 
só se vai convidado: flexas provocando, fosse persa, – bem eu ia (...) 
Calculopalpite agudo, tudo cálculo em Pérsia? Que vai ser das flechas feitas 
sem a guerra persa? 65

 

Chama precisa parece uma gema, vamos acabar com esta guerrafesta que lá 
vem festaguerra. Deixado no lampadabúzio que está, o relaxo sob o domínio 
da festa dá peixes, cores das flores, coroadas do sucesso das rosas como 
ondas! A felicidade de um traço em apanhar o todo: Constantinopla me 
consta mas Pérsia me persegue. 66

 

                                                 
61 HERÓDOTO. História (O relato clássico da guerra entre Gregos e Persas). Tradução J. Brito Broca. 
– 2ª edição reformada. – São Paulo: Ediouro, 2001. p. 43. 
62 Idem. P.132. 
63 Catatau, p. 18. 
64 Catatau, p. 50. 
65 Idem. p. 56. 
66 Idem. p. 61. 

 



 165

As precauções, contudo, não conseguem evitar a confusão que se configura, 

repetidas vezes, através da imagem do Nó que enlaça e embaraça o entendimento 

do personagem, mas que, também, são os Nós dos fios envolvidos na trama da 

escritura do texto, além do Nó que se oferece ao leitor no seu trabalho de leitura e 

interpretação. 

Mas o fato é que, nessa “prosa de arte”, na qual as palavras soam e são 

como objetos vivos de uma paisagem verbal inquieta, a questão do olhar é da maior 

importância. Também paródia da Óptica cartesiana 67, Catatau, a um só tempo, 

atinge igualmente o mito em torno do qual se construiu, teoricamente, todo um 

conjunto de noções conceptuais forjadas no intuito de conferir um estatuto identitário 

à cultura nacional brasileira.   

 Desde as primeiras inquietações que, politicamente, tinham em mira o 

rompimento do vínculo colonial com Portugal, cujo resultado foi a proclamação da 

Independência em 7 de setembro de 1822, a íntima ligação entre os 

desenvolvimentos historiográficos nacional e literário deu-se em paralelo, instituindo 

um movimento legitimador de mão dupla entre ambas, a partir dos princípios 

proclamados pelo Romantismo.  

Sem querermos entrar nos meandros mais íntimos das discussões desse 

momento histórico, os quais transbordam o nosso objetivo de agora, será suficiente 

assinalar que, de certo modo, inaugura-se aí, no esteio dessas polêmicas, a 

elaboração das primeiras tentativas de delineamentos teóricos acerca do que seria a 

verdadeira expressão de uma originalidade nacional. E, dentre esses trabalhos, 

parece ser voz unânime atribuir como fonte basilar da mitologia nacional ancorada 

no exotismo às concepções do francês Ferdinand Denis que, na observação de 

Benedito Nunes, é uma “espécie de prelúdio dos conceitos articuladores da 

Historiografia literária brasileira”. 68  

A gênese do exotismo em torno do Brasil encontrar-se-ia, então, através dos 

motivos traçados por Denis, pois, no corolário delineado por esse autor, 

encontraremos a Natureza, donde advém o maravilhoso da contemplação 

romântica, assegurando a expressão da “seiva da cor local, do que é particular à 

                                                 
67 Descartes é considerado um dos pais da Ótica.O seu “Discurso do método” foi um texto elaborado 
com vistas a divulgar o método pelo qual procurara  conduzir o seu raciocínio em outros estudos, tais 
como: Meteoros, Dióptrica e Geometria. 
68 NUNES, Benedito. Crivo de papel. Op. Cit. p.210. 

 



 166

terra e ao homem que nela habita ”69. Além do mais, a idéia de um Futuro promissor 

seria o fruto de uma liberdade romântica conjugada à juventude do “Novo Mundo”, 

terra de povos selvagens em harmonia direta com a ambiência física e com o clima 

da Natureza. O prognóstico de Ferdinand Denis sobre as potencialidades que 

confeririam uma expressão autônoma e genuinamente brasileira resultará num 

quadro que, seguindo o arremate magistral de Benedito Nunes: 

 
Sintetizaria, pois, o brasileiro diferentes camadas de sensibilidade: o 
cavalheirismo dos portugueses, o arrojo e a fantasia do indígena – que é 
simplesmente o americano para Ferdinand Denis – e a credulidade do negro 
escravo. O que assim por último enuncia o escritor, como germe étnico de 
uma literatura brasileira autônoma, é o motivo da mestiçagem, destinado, 
enquanto veículo de sensibilidade e mesmo de caráter, a longa carreira na 
Historiografia literária. 70

 
Estaria, então, forjada a plataforma de uma expressão metafórica para uma 

cultura: o germe étnico da mestiçagem. Esta vem a ser o passaporte de inscrição 

simbólica àqueles que tentavam afirmar algo de próprio e original à definição de uma 

identidade nacional. 

Assim, as raízes do exotismo brasileiro estariam lançadas, tendo como pano 

de fundo todo um contexto de dubiedades e paradoxos relativos às demandas de 

emancipação, mas, ao mesmo tempo, de inscrição numa tradição cultural mais 

ampla do ocidente. Fenômeno que, aliás, como ainda enfatiza Benedito Nunes, não 

se dera apenas no Brasil, mas nos países da América Latina em geral, embora haja, 

sob o olhar retrospectivo do historiador do século XIX, algum reconhecimento de 

existir “o preliminar esboço de um domínio literário único a caminho de sua completa 

autonomia.” 71 Vejamos, então, como Benedito Nunes expõe a curiosa questão da 

gênese geminada entre os conceitos da ideologia romântica e dos concomitantes 

“nascimentos” das identidades dos países latino-americanos e suas respectivas 

literaturas: 

 
Processo análogo terá concorrido, definindo a identidade de suas respectivas 
literaturas, nos demais países hispano-americanos: identidade conceptual 
teoricamente constituída e de fundo ideológico. Daí, assegurada pelo 
pensamento que a criou, a dúbia realidade que ostenta – dúbia e paradoxal 
realidade, desde sempre existente, mas só começando a ter efetiva 
existência a partir do momento em que foi concebida pelos românticos (...) 
Esse paradoxo também se aplicaria à própria América Latina. Pois que não é 
apenas a sua literatura que constitui um efeito do pensamento moderno. 

                                                 
69 Idem, ibidem. 
70 Idem. p. 211. 
71 NUNES, Benedito. Op. Cit. p.206. 

 



 167

Concebida como entidade político-cultural, a América Latina carrega 
igualmente a dúbia existência do que está antes e depois dos conceitos que a 
tornam pensável como realidade. O mesmo paradoxo liga a entidade e sua 
literatura por um relacionamento de gênese mútua, dado que a última 
exprime algo de único e original que a primeira detém em sua realidade 
própria. 72

 
 
 Quer dizer, a almejada identidade nacional surge ao sabor de um jogo de 

dubiedades e de paradoxos que constitui e permeia tanto a realidade da identidade 

histórica como da literária no Brasil em suas respectivas auroras. Inclusive, já 

portando a marca, como podemos constatar na citação acima, de um determinado 

apagamento relativo à existência de uma história anterior.  

Com o retorno de D.João VI a Portugal, o Brasil, sob a regência de D.Pedro I, 

começa a receber as visitas de viajantes intelectuais estrangeiros e exploradores 

que vieram estudar as características da realidade brasileira. Ainda, seguindo os 

passos de Benedito Nunes: 

 
Esses sábios, artistas, e letrados, antes de tudo viajantes e exploradores, 
percorreram o Brasil catalogando-lhe as espécies zoológicas e botânicas, 
desenhando ou pintando seus aborígenes, descrevendo seus majestosos 
panoramas naturais. A visão extasiada desses viajantes pré-românticos em 
busca do exótico diante da Natureza brasileira traduziu-se no Scènes de la 
Nature sur les tropiques et de leur infuence sur la poésie(Paris, 1824), de 
Ferdinad Denis. Aí, o olhar estrangeiro, distanciado, desse escritor, pelo 
efeito de uma impregnação sentimental semelhante à que se aponderara de 
Chateaubriand nas florestas do Canadá e da Flórida, revelou a Natureza 
como paisagem arrebatadora, envolvente, identificada com o país e 
assimilada à sua população. 73

 
 
 Enquanto que, em Catatau, podemos ver a metáfora paródica desse mesmo 

movimento de exploração e catalogação do exótico em algumas passagens, tais 

como: 
 
Olho grego vê selva africana, e diz para orelha egípcia: ainda falta muito para 
ser selva grega. O egípcio responde: pois há dez mil anos é selva africana, e 
assim tem sido considerada por dezenas de gerações de girafas, macacos e 
avestruzes. Verificação dos números de presença, escândalo das coisas 
ocultas! Cadástrofes, informações, lixos do ser. 74

 
Aqui a sustância humana nada pensante, pesando sei lá o que o pênsil! Lá na 
torre Marcgravf, Goethuisen, Usselincx, Barleus, Post, Grauswinkel, Japikse, 
Rovlox, Eckhout colecionam e correlacionam as vitrines de vidro dos bichos e 

                                                 
72 Idem. Ibidem. 
73 NUNES, Benedito. Op. Cit. p. 208. 
74 Catatau, p. 57. 

 



 168

flores deste mundo. Mas não advertem que deviam pôr o Brasil inteiro num 
alfinete sob um vidro? 75

 
Por eles, as árvores já nasciam com o nome em latim na casca, os animais 
com o nome na testa dentro da moda que a besta do apocalipse lançou com 
uma dízima periódica por diadema, cada homem já nascia escrito em peito o 
epitáfio, os frutos brotariam com o receituário de suas propriedades, virtudes 
e contraindicações. Esse é emético, esse é diurético, esse é antisséptico, 
laxante, dispéptico, adstringente, isso é letal. 76

 
 Como podemos observar, o “golpe” do trabalho da poiesis incide agora sobre 

a extensão de um suposto tecido homogêneo da história, quer queira em se tratando 

do nacional ou do universal, como vemos a utilização irônica da metáfora do olhar 

grego que se supõe em supremacia com relação à África. A maestria sutil dessa 

ironia leminskiana já nos revela, mais uma vez, o quanto há de agudeza em meio às 

ardilosas elocuções de Catatau: por acaso, o que podemos conferir quando o “olho 

grego vê selva africana, e diz para orelha egípcia: ainda falta muito para ser selva 

grega”, senão a flagrante perspicácia, segundo a qual se efetua de maneira 

exemplar a exposição de uma manobra típica à lógica da dominação de uma cultura 

em relação à outra (estrangeira)? Estabelece-se, assim, um “estranho” nó de 

cumplicidade paradoxal em que o diferente, o Egito (que, aliás, trata-se de um país 

também africano) é capturado sutilmente como se fosse o “mesmo” (grego); isso ao 

preço de um esquecimento que é, ao mesmo tempo, a negação de si. Restando ao 

Egito, ademais, uma indefinida e enigmática posição, qual seja: a de ser e não ser, 

ao mesmo tempo, qualquer um dos “outros” dois em causa, grego ou africano. 

 Essa questão nos faz pensar justamente a respeito das dificuldades 

implicadas na posição da suposta imparcialidade e mediação dos narradores na 

construção dos seus relatos historiográficos. A propósito desse dilema entre gregos 

e civilizados, Jeanne Marie Gagnebin esclarece, em belo ensaio sobre “O início da 

História e as lágrimas de Tucídides”, com a seguinte observação: 

 
Ora, esta posição privilegiada do narrador, que deveria assegurar tanto o seu 
poder como a sua objetividade (tão cara aos historiadores futuros), esta 
posição mediadora e imparcial é sub-repticiamente minada pelo fluxo da 
narrativa. Se, como já assinalamos, é a lei da comparação entre gregos e 
bárbaros que estrutura o texto herodotiano, esta comparação se transforma, 
na maioria dos casos, numa inversão simétrica, cujo primeiro termo só pode 
ser o referencial grego. 77

 
                                                 
75 Idem. p. 33. 
76 Idem. p. 34. 
77 GAGNEBIN, Jeanne Marie. Sete aulas sobre Linguagem, Memória e História. Rio de Janeiro: 
Imago Ed., 1997. p. 24. 

 



 169

 
 E a primazia do “referencial grego” se traduz exatamente pela língua, esse 

instrumento com que Heródoto, ao tentar “narrar com generosidade e admiração” os 

costumes alheios, só o faz na medida em que reduz a estranheza do elemento 

estrangeiro aos parâmetros valorativos consubstanciados pelas categorias lógicas 

que presidem o entendimento da sua língua. Entrementes, para os gregos, bárbaro 

é todo aquele que fala uma outra língua que não a grega. Daí falarem uma língua 

incompreensível, isto é, “bár/ba/ra”. A deliberada indiferença com relação à língua do 

outro já o destina a uma posição de silenciamento, destituindo-o da própria voz que 

se apaga sob a “positividade” da voz de quem detém o poder de narrar.    

 

Nesse sentido, com efeito, o romance-idéia se apresenta como uma paródia 

crítica diretamente lançada às pretensões de superioridade ou de supremacia de 

uma cultura em relação à outra, de modo a conferir a esta obra uma singular posição 

dentro do panorama histórico e cultural de um país que, devido a um pano de fundo 

marcadamente pautado pelo sentimento de subjugação colonial e pós-colonial, 

ainda se remói com angústias de dependência e de inferioridade. Eis uma herança 

paradoxal que parece travar a autonomia intelectual de quem se vê, ainda, sob o 

débito de uma culpa jamais paga. Por isso, a observação da citação de Gagnebin 

acima é muito bem vinda ao contexto de Catatau, posto que aqui, Leminski se utiliza 

constantemente dessa metáfora que remete às origens da própria história ocidental, 

donde adveio todo esse dilema de “bárbaros” versus “civilizados”, além de aludir às 

manobras de silenciamento e negação do “outro” pela voz do narrador que conta a 

História oficial. Vejamos, então, momentos do livro em que Cartesius profere 

indagações e críticas a esse respeito: 

 
Por que não restou nenhum relato persa sobre as guerras médicas? Explica-
se? À luz da lógica? Teremos? Como é que um povo, avarento de seus avós 
e coruja do seu futuro, iria admitir assiassim a derrota do melhor dos seus 
esforços perante um bando de pés-rapados, uma pena atrás da orelha e 
ferido o joelho esquerdo? Qual a vantagem de quem conta? Quem conta 
ganha? Conta, porque ganhou? Ou ganha, porque contou? 78

 
Persa? Nenhum? Exéquias? Pirotécnicas? Tem que ter dois lados? Pobre 
sólido! Bifronte suponhamo-la, o reverso, Senhores? Quem venceu, louvado 
sendo Deus? Não vos mandei combater os elementos? Sois o que sobrou de 
uma vitória nenhuma? 79

 
                                                 
78 Catatau, p. 183. 
79 Idem, ibidem. 

 



 170

Extultícios brandando agora haveriam de convir como já lavrava o Pai da 
história, vieram da Lícia, através da alta Galícia, todos são lícitos, sendo 
incrível que mentissem todos os testemuhos, sendo tantos. Quando se 
escreve uma carta, sabe-se exatamente o que dizer: a ilusão de que se dirige 
a um público universal é a essência das letras, e abstrata é essa essência. 80  

 
 
 No esteio da discussão que se alardeia em torno do contexto histórico no qual 

se pauta Catatau, sobre o confronto entre os holandeses e portugueses na posse 

colonial do império açucareiro da capitania pernambucana, é valioso relembrar que o 

fator de maior relevância quanto à determinação do resultado dos conflitos, remonta 

exatamente ao que parece ter havido, entre ambas as partes, uma incompatibilidade 

de ordem eminentemente cultural. Sobretudo no que concerne à indisponibilidade, 

rigidez e flagrante ausência de despojamento dos primeiros – neerlandeses 

holandeses – em se misturar com os da terra. O que veio a favorecer, nessa 

contenda, aos portugueses, cuja plasticidade se expressou, aliás, na própria 

identidade que os nomeou durante o episódio desse confronto, em que são 

designados por “luso-brasileiros”. Eis o que nos diz Evaldo Cabral de Mello no seu 

ensaio de história regional “A ferida de Narciso”: 

 
Os luso-brasileiros encararam invariavelmente suas relações com os 
neerlandeses sob as lentes de uma incompatibilidade radical. Foi em vão que 
João Maurício de Nassau acenou na Assembléia Legislativa de 1640 com o 
ideal de “um só povo”. Ele próprio, aliás, não alimentava maiores ilusões a 
respeito. Quase três anos antes do levante restaurador, ele informava ao 
governo na metrópole estar persuadido da iminência de uma insurreição e de 
que “os habitantes portugueses já tomaram no fundo do coração a resolução 
de recorrer a esta extremidade”. Entre os motivos para tal, ele mencionava a 
grande aversão cultural entre as duas comunidades e a conseqüente 
impossibilidade de confiança mútua. 81

 
 
 E, em meio a essa “aversão cultural entre ambas”, estavam em jogo os 

elementos dos “costumes”, das “leis”, de “religião”, de “temperamento”, mas, 

principalmente, e que nos parece ser o elemento mais pertinente aos 

questionamentos deste nosso estudo, o problema da “língua”. Eis o lugar por onde 

costumam inelutavelmente se hospedar todos os outros problemas, e que é o 

território onde Leminski, com argúcia, expôs a delicadeza de uma questão que, até 

os dias de hoje, se perpetua como uma espécie de barreira dificilmente transponivel 

na história social e política das culturas.  
                                                 
80 Catatau, p.p. 184-185. 
81 MELLO, Evaldo Cabral de. A ferida de Narciso: ensaio de história regional. São Paulo: Editora 
SENAC São Paulo, 2001. – (Série Livre Pensar ; 10) p.p. 27-28. 

 



 171

Daí entendermos que, aludindo como pretexto do seu material fabular os 

exotismos desses elementos da história e da ambiência climático-espacial, fica de 

algum modo patente, em Catatau, o convite a um “salto” à superação da lei de 

oposição binária em direção a um campo aberto e fluente de diferenças múltiplas, 

além dessas dicotomias. O que nos conduz a não querer entendê-lo como mais uma 

obra brasileira, cujo surgimento se deva ao mesmo intuito de cultuar o exotismo 

tropical.  

 Todavia, como oportunamente observou Roberto Ventura, “a descoberta da 

América e a exploração da África trouxeram a revelação de uma humanidade 

exótica” 82, e essa visão se perpetuará, consolidando-se sob a égide dos princípios 

que forjaram todo o ideário iluminista europeu. Através deste, surge uma abordagem 

comparativa das diversidades nos modos e costumes entre os povos pautando-se 

pelo crivo determinante das “leis naturais”. O mapeamento de uma “teoria climática” 

em que a Europa se impõe como o modelo de uma “natureza”, cuja ordem é 

idealmente portadora da “justa medida” no que diz respeito aos valores e leis entre 

os homens. A hierarquia espacial estabelecida por esse mapeamento foi aplicada ao 

mapa-mundi justamente nesse período, em que a ordem do dia ainda era “a disputa 

do Novo Mundo”. Segundo Roberto Ventura, nessa visão da “teoria climática”: 

 
A escravidão, a poligamia e o despotismo resultam, na sua visão, da apatia 
geral dos habitantes dos climas quentes, em que o calor traria o 
“relaxamento” das fibras nervosas. Com isso, o indivíduo perderia toda a 
força e vitalidade, seu espírito ficaria abatido, entregue à preguiça e à 
ausência de curiosidade. Enervando o corpo e enfraquecendo a coragem, o 
clima quente favorece a aceitação da servitude. 83

 
 
 O fato é que, com as “luzes” fornecidas pela filosofia da Ilustração, todo um 

discurso se constrói invertendo a imagem anteriormente projetada da “visão 

paradisíaca da América”, imagem esta que tanto havia movido a ambição da 

ocupação européia em suas primeiras viagens exploratórias. A partir de então, o 

homem e a natureza americana serão signos marcados pela deficiência 

emblematizada pela “negatividade”. Embora já estejamos neste caso tratando de 

algo que se formalizou oficialmente por volta do século XVIII, o que queremos 

acentuar é que, ao longo de uma controvertida história de deslumbramentos e de 

                                                 
82 VENTURA, Roberto. Estilo tropical: história cultural e polêmicas literárias no Brasil, 1870-1914. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1991. p.24. 
83 VENTURA, Roberto. Op. Cit. p.p. 19-20. 

 



 172

decepções do olhar europeu em relação aos americanos, uma tônica parece nunca 

ter se ausentado, alicerçando as bases de todas as teorias e pensamentos 

ambíguos em torno da América e dos americanos: a tônica da visão exótica, quer 

para o bem, quer para o mal. 

Mas o mapa da geografia catatauesca é bem outro. A cartografia de Cartesius 

é topologicamente movente e acompanha, com efeito, os movimentos de uma 

escritura que sempre se desloca em pontos de fugas, num romper constante e 

irreversível com a perspectiva coesa da lógica monocêntrica e linear. De modo que, 

do ponto de vista da enunciação, Catatau vai suscitando fraturas e abrindo novas 

veredas, heterogeneamente embutidas, mas presentes na espessura adensada das 

bifurcações que, virtualmente, a qualquer instante, poderão vir à tona. Daí, nesse 

mapa cartesiográfico movente, repleto de elipses e eclipses, nosso protagonista 

Cartesius enunciar: 

 
Agulhas passadas em ponto russo não movem o aquilão, mapa não é 
terreiro: mapeio uma zona, euntes hiantes em Clox, ápice da elipse e colapso 
de lince, clima ypsilon e clímax de eclipse! 84

 
Depois disto... Diante disto... Não sei como entender isto. Inultrapassável em 
esplendores, Brasília, alegria dos mapas! 85

 
Cadê, desde já sempre? Lembro do mapa, neste mapa falta Tróia mas Tróia 
não faz falta. 86

 
O homem está olhando as coisas: o homem olha as coisas, HOMEM OLHA 
COISAS. Estrada que não dá se dá com mapa, leva a canção na flauta, leva 
a flauta na palma da mão, leva tempo levando a vida em flatus vocis. 87

 
A essência está na evidência, o aro entrou até o esse, o osso era isso! De um 
posto cartesiano, um ponto à vistoria... carta lastrada, mapa ejecto através de 
processos balísticos, montanha escalada para sempre a ser assim. 88

 
O meio justifica os lins, tudo pó dos mesmos barros! Se latitudes e longitudes 
tivessem existência, como no mapa, impossível caminhar. O leiro racha 
desbuceteando uma ilustre catarata, a pedra ribomba o eco virando 
catacumba – menos um rio que um mar, e Mar Um o nome lhe davam – 
fenômenos naturais infestados de seres fantásticos que lhe depositou a 
iconoclástica cabeça dos homens, ilhas encantadas que evaporam em bruma 
ao primeiro passo da luneta. A Fonte dos Males. 89

 

                                                 
84 Catatau, p. 42. 
85 Idem. p.49. 
86 Idem. p.50. 
87 Idem. p.76. 
88 Idem. p. 151. 
89 Catatau, p. 183. 

 



 173

 Nota-se que, para que isso tudo possa emergir, é fundamental o papel do 

leitor, posto que, nesse embaralhamento de tempos e de espaços, o poder da 

Representação do discurso da História sofre um abalo semelhante ao que a poiesis 

de introversão efetuou na ordem da sintaxe, pois, o “golpe cacocatábico” faz 

convergir entre as fraturas da sintaxe enunciativa a interferência da enunciação, e 

esta se insinua por uma diversidade de micro-narrativas ou pequenas estórias que 

vão sendo lançadas pelo fluxo verbal de Cartesius. Disso põe-se em jogo uma 

constelação metafórica de temas que vão se interpelando entre si no plano 

superficial do tecido textual e que, para alinhavá-los, só mediante a excursão de 

uma leitura cuja tarefa seja laboriosamente voltada, sobretudo, ao plano semântico.  

Desse modo, com efeito, já podemos vislumbrar, aqui, a questão da 

Presentação dando-se, também, na própria experiência da leitura. Seja no plano da 

leitura que o escritor efetua com o ato criador da escritura, apropriando-se e 

recriando a História, transfigurando-a ficcionalmente, seja no plano da leitura, no ato 

da experiência que no leitor certamente se abrirá. Pois, como veremos, em Catatau, 

será ao leitor a quem verdadeiramente caberá se apropriar do texto e articular a sua 

própria narrativa.  

Assim, surge uma questão que nesse romance-idéia se afigura de maneira 

óbvia e, ao mesmo tempo, obliquamente: “Quem” é que conta, realmente, a história 

que, nessa obra, não se cansa de insinuar elipsoidemente? Do ponto de vista da 

narração, o solilóquio de Cartesius se faz repleto de fragmentos de histórias, restos 

de memória, citações e alusões provenientes de diversos domínios que vão 

costurando um tecido enigmático, cujos motivos vão sendo pontuados por anedotas, 

gracejos, chistes e curiosidades que desfilam e soam, por vezes, nitidamente ao 

modo de um jogo de adivinhações como nos exemplos, a seguir:  

 
Por aqui não passou, se cair do chão não passa. Com quantos paus se fazem 
as canoas atlânticas! Se o seu léu casasse com a dona à toa, o descaso 
criava raízes remontando à mais alta antiguidade como um autóctone mas as 
línguas estilingues distribuíram exemplos e mantiveram as tábuas 
autênticas.90

 
Aquiles fala pelos calcanhares e pelos cotovelos. 91

 
Lhes mostro com quantos segredos se faz um mistério! 92

 

                                                 
90 Catatau, p. 35. 
91 Idem. p. 55. 
92 Idem. p. 55. 

 



 174

As aparências enganam mas enfim aparecem, o que já é alguma coisa 
comparado com outras que nem isso. 93

 
Para isso, parece que esse mundo é bom. O barco é parado e pedra mas 
para ir nada como um rio. Pensamentos enesvoaçam entre as pedras, paus e 
águas desta terra que viu a morte de Ulysses, primores de leque por trás de 
um cocar de quetzal! Para encurtir a história, um vero baratto di sàtrapa! 
Agora: para fazer uma idéia do ovo a esse tamanho, omelete-o! 94

 
Conheci um homem que praticava três tipos de ambigüidade, sete estilos de 
ironia e uma maneira contraditória de fazer que sim, adversário da 
transmigração em vésperas de diásporas, no momento lapso da 
extrasubstanciação! 95

 
Complexos cartesianos. Cartilagens monocotiledôneas. Mostrar o que é. Pelo 
contrário. Facilidadade a criança tem de ver um abismo numa dobra de 
lençol. Para a minoria: as usum desphinorum. Na cara da verdade. O relógio. 
Uma coisa para dizer. Considerando. Miserere como quiserdes. Como 
Hermes. Como Maria de Lurdes. Como calhorda. Anquio sonoplasta. Fora 
menos alto, quantos davis engolias! 96

 
 

 Se o “solo léxico” de Catatau, como vimos, é o território movente do 

portemanteau (Sibiliterralewis) a palavra protéica, a um só tempo, igual e diferente 

de si mesma, que suscita a Presentação das virtualidades imagéticas a partir de um 

retrato verbal acerca de um contexto histórico-geográfico em que a ficção é 

encenada. E isso, no nosso entender, é o que promoverá a abertura ao surgimento 

das vias da poiesis significcional sobre a realidade do mundo extra-verbal. 

Ademais, não poderia se dar mesmo diferentemente, pois, como afirmou Leminski: 

“O parque de Nassau é um lugar mental. Todo texto é um parque de palavras, 

sentenças, períodos. O Catatau é um parque de locuções populares, idiotismos da 

língua portuguesa, estrangeirismos” 97.   

Desse modo, é por esse “parque de palavras” que se deve escutar pela voz 

do personagem o apelo em direção ao leitor, este que, como um arqueólogo, 

“catacoisas” entre uma linha e outra da paisagem textual. Catar, quer dizer, buscar, 

pesquisar, recolher e examinar atentamente, em meio aos restos dessa “Sucata, 

sucatatassu!” 98: sucata de palavras. Dejetos verbais sobre a imagem de uma 

realidade marcada por equívocos conceituais: Catatau, Cataclismo do pensamento 

sobre um lugar, que parece se definir pela Catatonia indefinida de uma posição que 

                                                 
93 Idem. p. 60. 
94 Idem. p.p. 67-68. 
95 Idem. p. 129. 
96 Idem. p. 191. 
97 Quinze pontos nos iis. Op. Cit. p.210.  
98 Catatau, p. 63. 

 



 175

não acede à conformação de nenhuma forma, de forma nenhuma. Em vista do que 

sempre sido a tônica catatônica de uma angústia, permeando a história da vida 

política e cultural da intelectualidade brasileira, a abordagem elíptica do romance-

idéia parece querer ultrapassar esse debate, e sugerir a efetuação de um “salto” a 

partir dessa alegoria da aporia nacional. 

No esteio desse dilema histórico, nasce uma angústia que surge a partir de 

uma demanda epistemológica que privilegia o signo da visualidade sobre o suposto 

entendimento do real, mas que a natureza deste, todavia, nunca se deixa apreender 

sob a ótica da sua aparelhagem lógica da linguagem. Nesse plano, a força vital da 

natureza põe em xeque o Outro da cultura e faz desmoronar, igualmente, o seu 

narcisismo simbólico: O alvo é o próprio espelho. Vejamos, então, uma das 

passagens em que se exprime a vertigem narcísica de Cartesius, amparado por 

essas lentes e lunetas, mediante as quais busca analisar e entender o ambiente a 

sua volta: 

E os aparelhos óticos, aparatos para meus disparates? (...) Trago o 
mundo mais para perto ou o mando desaparecer além do meu 
pensamento: árvores, sete, um enforcado, uma vela acesa em pleno 
dia! Escolho recantos selecionando firmamentos, distribuo olhares de 
calibre variado na distância de vário calado. Parto espaços entre um 
aumento e um afastamento em cujos limites cai como uma luva minha 
vertigem (...) O olho cheio sobe no ar, o globo d’água arrebentando, 
Narciso contempla narciso, no olho mesmo da água. Perdido em si, 
só para aí se dirige. Reflete e fica a vastidão, vidro de pé perante 
vidro, espelho ante espelho, nada a nada, ninguém olhando-se a 
vácuo. Pensamento é espelho diante do deserto de vidro da 
Extensão. Esta lente me veda vendo, me vela, me desvenda, me 
venda, me revela. 99

 
 E o olhar exotizante também aparece entre as linhas do romance-idéia em 

forma de provocações que aludem à inaptidão ao pensar, trazendo à tona as 

discussões habituais no panorama cultural brasileiro, em torno do dilema da 

superioridade e/ou inferioridade cultural e racial entre os povos, tal como vemos a 

seguir: 

O pensamento se extravia na órbita dessa canícula cancelada por um câncer. 
Aqui a substância humana nada pensante, pesando sei lá o que de pênsil. 
100

E agora entre toupinambaoults, com quanto fico? Com qual cara vou ter que 
ficar? Amiúde a terra pulsa um coração; ou será o meu? De quem será este 

                                                 
99 Catatau. p.p. 16-17. 
100 Idem. p. 32. 

 



 176

arrepio que não pára de passar? Que pensam os índices sobre tudo isso? 
Índio pensa? Gê é gente? (...) E não pensando mais? Com aquelas tatuagens 
todas, pensa ainda? Homem escrito pensa? (...) Índios comem gente. 
Pensamento, aqui, é susto. 101

Clange o tique dos tímpanos, barbárie não é documentário! (...) Metropata 
recembelmonte a presbeuma toupinambaoults que veio com a estação das 
chuvas e como os consecutivos algurimentos (...) misteiriço que nos alterega 
(...) Escravo, tudo que é teu é do teu senhor! 102

 

No capítulo anterior, abordamos a questão do cruzamento da visão com a 

audição em diversas passagens do texto, testemunhando a importância da escritura 

em termos do que procuramos reconhecer haver, aí, um trabalho de Presentação 

diretamente sintonizada ao impulso gerador do texto, resultando na criação de uma 

outra língua, de algum modo estrangeira mercê das novas visões e audições 

geradas sobre a língua de origem. Contudo, como bem observou Deleuze: 

 
Essas visões, essas audições não são um assunto privado, mas formam as 
figuras de uma história e de uma geografia incessantemente reinventadas. É 
o delírio que as inventa, como um processo que arrasta as palavras de um 
extremo a outro do universo. São acontecimentos na fronteira da linguagem. 
Porém, quando o delírio recai no estado clínico, as palavras em nada 
desembocam, já não se ouve nem se vê coisa alguma através delas, exceto 
uma noite que perdeu sua história, suas cores e seus cantos. 103  
 

 

O entrosamento entre a personagem e o contexto se traduz em forma do 

conflito que, ao mesmo tempo, parece configurar a própria condição da personagem 

decepcionada ante a paisagem desolada de um projeto colonial fracassado, 

permeado de guerras e conflitos:  

 
Vrijburg defende-se, se defendam, vrijburgueses, o cerco aperta, acerta perto, 
alerta, alarde, alarme, atalaia! Todo tiro é susto, todo fumo – espanto, todo 
cuidado – pouco caso. Vem nos negros dos quilombos, nas naus dos 
carcamanos, na cara desses bichos: basiliscos brasílicos queimam a cana, 
entre as chamas passando pendões. Cairás, torre de Vrijburg, de grande 
ruína. Passeio entre cobras e escorpiões meu calcanhar Aquino, caminhar de 
Aquiles. E essa torre da Babel do orgulho de Marcgravf e Spix, pedra sobre 
pedra não ficará, o mato virá sobre a pedra e a pedra à espera da treva fica 
podre e vira hera a pedra que era...104

                                                 
101 Idem. p.p. 38-39. 
102 Idem. p. 173. 
103 DELEUZE, Gilles. Crítica e clínica. Op. Cit. p. 9. 
104 Catatau, p. 34. 

 



 177

Quando formos embora, o câncer de Brasília engolirá tudo ou o núcleo de 
ordem da geometria dessas jaulas prevalecerá aqui? Tróia cairá, caiu 
Vrijburg. O real cheio de cáries vem aí. 105

Basuyne des oorloghs!!! Uma fumaça sobe aos ares. Leviatã se levanta. 
Queimam campos? Ou é a guerra? Toupinambaoults ad portas! Artycxewsky 
enfrenta os basiliscos brasílicos de Parinambouc? 106

Ídolo do Brasil cai por terra, era estátua, estátua é muito pouco. Há os que 
pensam muito no terreno arado e cultivado mas haverá os que pensarão 
contra todo o passado pensado da terra, fértil fazendo desolações! 107

 Cai o ídolo, fica a idéia, logo estátua porque onipotente sobre as pedras. 108

 

.  Segundo Toninho Vaz, certa feita, durante uma performance poética 

num programa de televisão, Leminski teria comentado: “O Brasil é uma piada de 

português. Nós fomos descobertos por acaso e a nossa independência veio de um 

grito, dado por um príncipe que representava o próprio poder que nos oprimia.” 109 

Interessante notar que, em Catatau, também  existe um grito ecoando na memória 

de Cartesius: 

Escaço esqueço: a história deixou a memória em estados 
interessantes.Esqueci que estava no mundo, o mundo estava aqui, se 
distraiu: não tenho dúvidas a respeito da raça e do grito. 110

 

Tais colocações do autor e da personagem acerca de uma questão 

aparentemente derrisória sobre a origem e a História do Brasil colocam de novo em 

pauta o dado curiosamente marcante a respeito das mudanças e transformações 

políticas que, no país, sempre terem sido obras de atores que já se encontram numa 

situação socialmente privilegiada ou, quando não, no próprio poder. A vacuidade 

retórica nas polêmicas entre intelectuais, em geral, provenientes da classe 

dominante, traduz bem o descompasso entre “as boas intenções dos discursos” e a 

própria realidade. E, no âmago dessas discussões, a permanência indissimulável de 

um mal-estar quanto à posição desconfortável de um país em eterna busca de um 

reconhecimento por parte dos países já considerados desenvolvidos.  

Retomando sucintamente a questão dos conflitos entre holandeses e luso-

brasileiros, talvez possamos encontrar o estofo pelo qual alguns elementos 

                                                 
105 Idem. p. 35. 
106 Idem. p. 38. 
107 Idem. p. 78. 
108 Idem. ibidem. 
109 VAZ, Toninho. O bandido que sabia latim. Op. Cit. p. 286. 
110 Catatau, p. 85. 

 



 178

importantes para o entendimento da aporia, agora já dimensionada em termos de 

uma metáfora de uma postura adotada sócio-culturalmente no país. Evaldo Cabral 

de Mello, em seu ensaio “A ferida de Narciso”, enuncia: 

A guerra holandesa repelira um inimigo poderoso, mas externo, ao passo 
que, desde então, a luta fora contra um inimigo interno, os portugueses, que 
representavam a verdadeira classe dominante do país, ao passo que as 
classes dominadas eram os naturais de todas as condições, inclusive os 
descendentes mazombos dos antigos colonizadores. A política dos lusitanos 
não somente havia sabido frustrar a Independência como dotar ambos os 
partidos políticos de uma elite de brasileiros que criara para preservar, sob a 
fachada nacional, a antiga dominação. 111

 

E, nesse ínterim, será valioso observar que, por volta do século XIX, com os 

anseios abolicionistas forjados por essa mesma “elite de brasileiros” que resultou na 

lei da abolição da escravidão, abriram-se as portas do país à entrada da imigração 

estrangeira para substituir a mão de obra escrava, agora sob a forma de trabalho 

livre e assalariado nas lavouras de café, na região sudeste do país. E é, justamente, 

deste contexto histórico que chegarão ao Brasil, tanto a família paterna de Leminski, 

proveniente da Polônia, quanto à da escritora Nélida Piñon, que em sua obra “A 

república dos sonhos” aborda a questão do projeto utópico nas Américas. Nesse 

romance, há uma passagem duramente delicada da conversa que se sucede entre 

douas personagens, pai e filha, imigrantes, dialogam: 

-- Onde está a América, passados esses quatro séculos? Afinal, quem são 
vocês? Será que não lhes chegou a hora de admitir que acumularam fracasso 
atrás de fracasso? E dizer eu no passado vocês foram a esperança do 
mundo! Agora, encontram-se tão perdidos quanto nós galegos. Pobre 
América! Não há quem não a explore. Desde os europeus até os próprios 
americanos. Os nativos que vendem a alma a qualquer preço. Todos 
empenhados em consolidar em consolidar uma cultura empedernida, uma 
imaginação convencional e ainda rígidas fórmulas políticas. E nem parecem 
se importar com este universo esclerosado. Agem como velhos, incapazes de 
criar novas fórmulas de viver. Ah, Eulália, que ilusão lhes resta então? Acaso 
a ilusão diária de superar a miséria e o tédio? 

Dom miguel percebeu o desalento da filha. Apressou-se em desanuviar-lhe o 
espírito. Não deveria Eulália preocupar-se. Mesmo diante de tal quadro 
penoso, não se prescindia do indivíduo, como força motriz. 112

 

E nós, que pensávamos ser Catatau apenas a cara do Brasil, poderemos, no 

entanto, nos deparar, talvez – mas, não com tanta surpresa –, com uma indagação: 

e, em termos de pertinência e ressonância desse texto no mundo contemporâneo, o 

                                                 
111 MELLO, Evaldo Cabral. A ferida de Narciso. Op. Cit. p. 41. 
112 PIÑON, Nélida. A república dos sonhos. – 5ª edição- Rio de Janeiro: Record, 2005. p. 502. 

 



 179

que ele nos teria a dizer? Arriscaríamos dizer, sem a pretensão de se ter a resposta 

que se queira “a mais autorizada”, que, em Catatau, uma coisa pelo menos parece 

nos convencer de certa verdade: se a intrigante imagem de uma aparência disforme 

e monstruosa do texto mantinha alguma semelhança com os disparates, equívocos 

e problemas que permeiam desde a origem até hoje a face desencontrada do nosso 

país, talvez seja o caso de, também, interrogar se essa mesma imagem, que soa 

entre as lentes e espelhos poéticos da voz do texto, não estaria numa perfeita 

sintonia com a face de uma realidade que não apenas a brasileira, mas a de um 

semblante que parece ser cada vez mais planetário. 

Há imagens, inclusive, enunciadas num tom de lamento e profética desolação 

segundo as suposições enunciadas por Cartesius, por meio das quais podemos 

conferir uma perspectiva, também, não tanto auspiciosa acerca do Brasil: 

Um mosteiro ali, uma aléia lá, uma torre em cima desse morro, pessoas em 
vez deste descarte, ah!, Brasília, foras exata e não foras! 113

Cairás, torre de Vrijburg, de grande ruína. Passeio entre cobras e escorpiões 
meu calcanhar de Aquino, caminhar de Aquiles. E essa torre da Babel do 
orgulho de Marcgravf e Spix, pedra sobre pedra não ficará, o mato virá sobre 
a pedra e a pedra sobre à espera da treva fica podre e vira hera a pedra que 
era... A confusão das línguas não deixa margem para o rio das dúvidas 
banhar a ouro e verde as esperanças dos palnos de todos nós. 114

Quando formos embora, o câncer de Brasília engolirá tudo ou o núcleo de 
ordem dessa geometria dessas jaulas prevalecerá aqui? Troa cairá, Caiu 
Vrijburg. O real cheio de cáries vem aí. 115

 

Às Américas parece que, a essa altura, já se revela com alguma clareza, 

restou apenas a experiência de um destino fadado à mera condição de laboratório 

de um projeto inventado sob a inspiração do Neoplatonismo, cujo único resultado de 

concreto foi o dinheiro, ou, talvez, nem tanto.  

Ao impasse mórbido da aporia catatônica, envolvida no círculo vicioso da 

encenação lógico-dialética, que apenas repete a engrenagem das posições 

cristalizadas e institucionalmente já pré-fixadas, propomos a ação de um movimento 

concreto de superação dos impasses da aporia negativa, que só acontecerá quando 

da efetuação de um “salto”. Este é o momento em que podemos assistir ao ato da 

intuição, agora se apresentado como um modo de Pensamento que atua 

diretamente e atinge o seu objeto, com a devida precisão, no sentido vivo da 
                                                 
113 Idem. p. 26. 
114 Idem. p. 34. 
115 Idem. p. 35. 

 



 180

criação, interagindo com a obra na experiência da leitura. Aqui é quando entra 

inelutavelmente em cena, também, a poiesis de transversão da memória no ato 

criador da leitura, celebrando no desenrolar dessa travessia, o reconhecimento de 

uma Metafísica positivada da matéria. Em Catatau, esse “salto” emerge pela voz de 

Cartesius ao enunciar:  

Mortos parecem estar tão bem nesse ameno horto. Súbito me causa muitas 
vontades. Um salto. [grifo nosso] Cheia de todo o querer. Querer. Querer. 
Quer. O querer pretende apenas que o deixem poder em paz. Quer em si. 116

 

O salto paracelso, em rompessusto: sopro e resta a treva branca. 117

 

 Estamos em direção ao último capítulo, no qual teremos a ocasião de tentar 

esclarecer melhor a questão do “salto”, a partir do que pretendemos desenvolver no 

conceito da Poiesis de Transversão da Memória. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                 
116 Catatau, p. 195. 
117 Idem. p. 196. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO IV 

POIESIS DE TRANSVERSÃO EM CATATAU: O “SALTO” 
CATALÉPTICO NA POIESIS DA MEMÓRIA. 
 



 182

POIESIS DE TRANSVERSÃO EM CATATAU: O “SALTO” 
CATALÉPTICO NA POIESIS DA MEMÓRIA. 
 
 
 

“Ah, como vai ser engraçado quando eles me virem aqui, através do espelho, 
e não puderem tocar em mim!” (Lewis Carroll, in. Alice no País do Espelho) 

 
 

“As coisas só caem no esquecimento quando subiram muito alto no 
entendimento” (Catatau, p. 75.) 

 

 Por fim, chegamos à poiesis de transversão ou transversiva da memória, que 

é o movimento sobre o qual depositamos o acento do que pretendemos efetuar e 

traduzir em termos de contribuição neste nosso estudo. 

 A imagem do “salto” ou de um golpe cataléptico na experiência do ato da 

escritura e da leitura é, do ponto de vista do que aqui estamos tratando pelo conceito 

de poiesis de transversão da memória, uma operação de importância decisivamente 

fundamental. É que, mediante essa imagem, estamos querendo afirmar a existência 

de um trabalho criador (poiesis) no âmbito da experiência vivida por meio da leitura, 

quando nesta o leitor vem a ser afetado por certa invocação de natureza 

essencialmente provocativa, a partir dos elementos presentes no jogo do tecido 

textual da narrativa. Em Catatau, parece válido afirmar que a provocação não se 

distancia do sentido de um “golpe” atuando diretamente em diversos planos nos 

movimentos com que o texto vai se constituindo: “golpe Cacocatábico” que nos 

exigiu, por certo, seguir em nossa leitura a articulação criadora de uma rede 

Catataulógica.  

Texto verbo-alquímico, posto que Cartesius mesmo afirme, a certa altura, 

através dele, dirigir “catás alquímicos” nos “Campos Magnéticos e Catalaúnicos 

deste Catatau”. Daí entramos nos desdobramentos à luz da lei do próprio 

movimento textual do romance-idéia que nos conduziu à constelação significante, 

cuja rede resultou em Catar – lixo de Catânia – Cataclisma – Catatônico – 

Catálogo - Catacumba dos Ídolos – Catarse – Cataplasma – Catálise – Catatese 

– Catalepse – Cataqual? : encenação verbal, Cascatatau de palavras que 

abordam, ao mesmo tempo, lúdica e criticamente, as paragens das Cataporas e 

(Cat)Aporias ocidentais, que parecem querer se perpetuar como uma espécie de 

doença dos infans tropicais.  A escritura cria seus próprios movimentos numa dança 

 



 183

de máscaras verbo-significcionais, vontade de expansão e superação dos acidentes, 

como diria Cartesius: 

Atribuir-se importância por transacionar a tão alto espírito com todo mundo... 
Talvez a tenha: a falar de proteu com parmecenidão, indício de exílio certo, 
elísio de lícias, aptitude para arcar com mortificações, suportar exames, 
tolerar provações, apalpes, vexames por conta de mãos bobas! Ir longe: 
passar das estribeiras, que vim fazer neste mapa? Tive um acidente 
geográfico, doença infantil no promentério de Catapora! 1

 

Talvez, não haja passagem mais feliz como metáfora literal no diálogo com 

aquilo que vem a ser, em termos bergsonianos, a “lei do duplo frenesi”, do que esse 

procedimento de uma leitura que age atentamente, obedecendo aos movimentos 

imanentes do vai-e-vem por “transacionar a tão alto espírito com o mundo”. Eis a 

movência da leitura que vai fazendo desfilar um verdadeiro corolário de virtualidades 

significantes entre o dentro (poiesis de introversão) e o fora do texto (poiesis de 

extroversão). A palavra, teatralmente, encena o contínuo movimento vital de 

assunção e decepção pelas máscaras que embaralham os “Nós”, velando e 

desvelando as imagens quer na materialidade gráfica dos vocábulos, nas 

personagens e lugares reais e imaginários, quer nas máscaras dos tempos 

entrecruzados da narrativa do romance-idéia. Labirinto de tempos com seus 

motivos, temas, citações e alusões de tantos outros “restos” da memória e da 

História humana. O mesmo “resto” (= “lixo de catânia”2 ) que podemos ver na 

seguinte passagem, soando pela voz de Cartesius, dirigindo-se ironicamente ao 

leitor/interlocutor imaginário: 

O resto saiba. Não gostas de restos, me lembra. Manda que eu pense numa 
parte muito tua, mesmo íntima, e terei muito menos prazer em estuprá-la! 
Fulcro da fibra mais firme e filtro da fábrica mais conforme, por atrax deste 
ponto, o extrabismo não se cansa de contemplar o exibicionismo. É fichinha 
comparado: cheguei aqui, calças na mão segurando pandorga em plena 
atividade. Não consigo despregar o olho, parece que foi hoje, embora 
atualmente faça um sol tudo o que dele se espera: primórdios, um saco 
górdio, um nó a código omisso, um abaixa-aqui, levanta lá, um abacaxi! No 
cala-te boca e pernas para que vos quero, nenhum lourenço para assobiar o 
narciso. Passa pelo teste de Salomão: mãozinhas para cá em cima, 
perninhas que para lá vos quero - ___^^^___! Da Babilônia à Catalunha – 
nem mais um passo! Desta cláusula saio por porta secreta. Do ser a não ser 
que. Janus tricéfalo a me antepassar, às custas dos seus arredores, à velia e 
revelia de mim ciente.3   

 

                                                 
1 Catatau, p.139. 
2 Catatau, p. 138.  
3 Idem. p.122. 

 



 184

 No segundo capítulo deste trabalho, demonstramos o quando a questão da 

memória encontra-se inseparável do trabalho da linguagem, quer no plano da 

produção oral do falante, quer no da escrita, a partir das reflexões socráticas no 

Fedro de Platão, conforme o texto de Jacques Derrida a propósito do Phármakon. 

 Na poesia arqueológica de Hesíodo, a Memória (Mnemosyne) possui o 

atributo de conferir à Palavra Cantada do Poeta (Aedo) o poder de superação sobre 

os bloqueios e fronteiras contingenciais do espaço e do tempo. Em seu estudo sobre 

a Teogonia, Jaa Torrano enuncia: 

É através da audição deste canto que o homem comum podia romper os 
restritos limites de suas possibilidades físicas de movimento e visão, 
transcender suas fronteiras geográficas e temporais, que de outro modo 
permaneciam infranqueáveis, e entrar em contato e contemplar figuras, fatos 
e mundos que pelo poder do canto se tornam audíveis, visíveis e presentes 
(...) um poder que só lhe é conferido pela Memória (Mnemosyne) através das 
palavras cantadas (Musas). Fecundada por Zeus Pai, que no panteão 
hesiódico encarna a Justiça e a soberania supremas, a Memória gera e dá a 
luz as Palavras Cantadas, que na língua de Hesíodo se dizem Musas. 4

 

 Mnemosyne, deusa esposa de Zeus, preside, então, a função poética do 

Aedo, dotando-o do privilégio da vidência, por meio da qual poderá Transversar, isto 

é, mover-se entre os mundos visível (matéria) e invisível (espírito), do som e do 

sentido, do Olhar-evocação e da Escuta-invocação, ultrapassando os limites da vida 

habitual na direção de uma outra luz: a luz das Palavras Cantadas.  

 A canção do Aedo torna-se a linguagem-veículo de “uma concepção do 

mundo e suporte de uma experiência numinosa” 5 , fluxo-fonte de epifanias, essa 

Palavra Cantada é, por excelência, portadora de uma força cujo dom é o “mostrar-se 

em toda a sua plenitude e força ontofânicas, como a mais alta revelação da vida, 

dos Deuses, do mundo e dos seres.”6

 Embora tenha como sua mais alta função celebrar a Presença da reveladora 

luminosidade, pelo seu próprio poder de transitar, isto é, de transversar entre as 

dimensões aparentemente opostas do Tempo (Invisível) e da Matéria (Visível), a 

Memória, como esclarece Jaa Torrano: 

Assegura a circulação das forças entre os domínios do Invisível e o do 
Visível, já que Memória é que, em cada mo (vi) mento de cada ente, decide 

                                                 
4 HESÍODO. Teogonia (A Origem dos Deuses). Estudo e tradução Jaa Torrano. – 4ª edição – São 
Paulo: Editora Iluminuras, 2001. p. 16. 
5 Idem. p.14. 
6 Idem. p. 17. 

 



 185

entre o ocultamento do Oblívio e a luz da Presença (...) Memória, que 
mantém as ações e os seres na luz da Presença enquanto eles se dão como 
não-esquecimento (a-létheia), gera de Zeus Pai as Forças do Canto, cuja 
função é nomear-presentificar-gloriar tanto quanto a de deixar cair no Oblívio 
e assim ser encoberto pelo noturno Não-Ser tudo o que não reclama a luz da 
Presença. 7

 
 Em Catatau, a questão da memória – pela própria circunstância aparente do 

enredo que coloca o personagem numa situação de desamparo numa espera, 

submerso no interior de um universo cujo ambiente lhe soa completamente estranho 

– vem a ser fundamental sob os mais diversos aspectos em que se considere o 

ângulo de leitura dessa “narrativa”, uma vez que, aí, os imaginários da memória 

coletiva e individual (da personagem) se interpenetram continuamente. Por isso, em 

meio às elocuções pronunciadas por Cartesius, será inelutável a recorrência literal 

desse tema. Vejamos alguns exemplos:  

Larguei de floretes para pegar na pena, e porfiam discretos se a flor ou a 
pluma nos autorizam mais às eternidades da memória. 8  

Folgo em lembrar um caso digno de porvir que convém a pena e a tinta 
arrebatem-no dos azares da memória para a carta, sítio mais seguro.9

Sonho, maior que a memória. A cabeça sabe, a boca é que não sabe dizer. 10

Longa memória estica o arco da flecha que irá parar num alvo de nada ou 
nada de alvo! 11

Uma flecha na memória. Candeia na gandaia, jangadas hasteiam bandeiras 
holandesas! 12

Agulhatestemunho, a linha se enche de pontos, pela fresta passam notas, 
essas mesmas horas, essas mesmíssimas memórias! 13

A memória vai secar, lembrança duma pedra caindo no mesmo lugar.14

Memória, a pior coisa do mundo. Proponho o seguinte estado observante, 
suponha que tudo isso seja verdade. Sonho alto, artes somnii: lembro 
vagamente de um vaso, invadido pela vialáctea. 15

 

 As citações acima apresentam a memória no discurso de Cartesius soando 

um tanto quanto negativamente. Isso revela um dos aspectos da memória em que o 

protagonista vai atribuindo a ela o sentido de algo sem consistência, sítio inseguro, 

sujeito aos “azares” do esquecimento ou, quando não, “a pior coisa do mundo”, 
                                                 
7 Idem. p. 70. 
8 Catatau, p. 30. 
9 Idem. Ibidem. 
10 Catatau, p. 50. 
11 Idem. p. 53. 
12 Idem. p. 61. 
13 Idem. p. 70. 
14 Idem. p. 85. 
15 Idem. ibidem. 

 



 186

flecha parada do cruel Zenão, “que irá parar num alvo de nada ou nada de alvo”, 

fonte das aporias ocidentais. Enfadonha repetição da “lembrança duma pedra caindo 

no mesmo lugar”. 

Para Cartesius, nesse caso, a memória não passa de um lugar destinado às 

repetições entediantes da mesmice. Instância do trauma sedentário, fechado nas 

fixações mórbidas, inócuas e paralisantes. Memória como fardo, condenação estéril 

à moda de Sísifo; memória, a um só tempo, escrava e escravizante, água estagnada 

dos lamentos de Narciso; caverna dos simulacros sombrios de Platão, cujo reflexo 

propala-se, ainda, no espelho das representações de Descartes, circuito paranóico-

dialético em que a subjetividade se vê aprisionada nas alternâncias das miragens da 

presença e da ausência. Memória-impotência, obcecada pelo Vazio, capaz apenas 

de se lembrar “vagamente de um vazo, invadido pela vialáctea”. Tal concepção da 

memória relega-a a uma condição ou estado de mero depósito, cadastro onde são 

arquivadas as (des) ilusões inelutáveis da existência. Memória-ressentimento: muro 

de lamentações, registro dos fracassos sucessivos das Quedas, perdas e faltas. 

 Será, ainda, necessário esperar por pelo menos três séculos para que um 

homem resolva sacudir, com um golpe de torção, toda a lógica Saturnina que 

preside essa forma de pensar no Ocidente e, finalmente, proponha uma saída dessa 

caverna em direção a uma Metafísica positiva do Tempo e da Matéria, uma 

metafísica concreta da memória. 

 

 



 187

1. Por uma Metafísica Concreta da Memória 

 

 Graças ao “espírito do texto”, isto é, Occam, princípio de movência do 

romance-idéia, um outro sentido à memória poderá advir. Uma memória sintonizada 

com aquela que Bergson tanto celebrou. Discorrendo num artigo sobre “A 

concepção de Diferença em Bergson”, Deleuze enuncia: 

De uma maneira distinta da de Freud, mas tão profundamente quanto, 
Bergson viu que a memória era uma função do futuro, que a memória e a 
vontade eram tão-só uma mesma função, que somente um ser capaz de 
memória podia desviar-se do seu passado, desligar-se dele, não repeti-lo, 
fazer o novo. Assim, a palavra “diferença” designa, ao mesmo tempo, o 
particular que é e o novo que se faz. A lembrança é definida em relação à 
percepção da qual é contemporânea e, ao mesmo tempo, em relação ao 
momento seguinte no qual ela se prolonga. Reunindo-se os dois sentidos, 
tem-se uma impressão incomum: a de ser agido e a de agir ao mesmo tempo. 
16

 

Anelando as vozes de um passado espesso, o que já foi não cessa de se 

movimentar por entre os fios da investidura verbal em Catatau. Aqui, as recordações 

se entrelaçam e despontam no “ritmo interfuturo” 17 em “fragmose” 18(fragmentos em 

metamorfose), figuração-fulguração nos rastros virtuais de um texto-enigma, cujo 

foco narrativo é a própria palavra em movimento, se transformando na palavra-canto 

do “monstroprisma” Occam, Occanta, Occamtatau. 

Texto-minotauro: filho-monstro, rebento fruto da cópula homoerótico-

imaginária entre dois homens (Cartesius e Artiszewski), o que, aliás, nos remete às 

próprias fontes misóginas do pensamento ocidental 19. Nalgumas passagens do 

romance-idéia há indícios de uma mistura de homoerotismo, canibalismo e 

vampirismo entre os dois personagens, além dos momentos em que o elemento 

                                                 
16 DELEUZE, Gilles. A concepção de Diferença em Bergson. In. Bergsonismo. Op. Cit. p.114. 
17 Catatau, p. 31. 
18 Idem. p. 156. 
19 Cf. a esse respeito o belo ensaio de jeanne Marie Gagnebin “As Flautistas, as Parteiras e as 
Guerreiras”, onde esta autora ao reler o mito da deusa Atena observa: “Atena, deusa da filosofia, não 
nasceu da barriga de uma mulher. Segundo a lenda, ela nasce, já toda em armas, da cabeça de 
Zeus. Em seu nascimento, a deusa ressalta uma antiga oposição: entre o ventre feminino e a cabeça 
masculina. Nascer da cabeça do homem significa também, marcar, desde o início, uma preferência. A 
deusa da Razão privilegia, desde o seu primeiro dia, a forma de produção que vem da cabeça – e 
dos homens – em oposição à produção que vem do corpo – e das mulheres (...) Não chama a 
atenção quão “reacionário”quando fala das mulheres, seja Rousseau, ditando a educação das 
meninas (de Sofia, de nome tão revelador!), seja Nietzsche, denegrindo as feministas de sua época?” 
In. Linguagem, Memória e História. Op. Cit. p. p. 39-40. 

 



 188

feminino é colocado à margem, como signo potencial de uma suposta ameaça à 

ordem do universo falocrático, principalmente, em Terra de “conúbios danados com 

fêmeas toupinambaoults”, onde essa tentadora mistura resulta contaminar Cartesius 

a ponto de este reconhecer-se abalado em suas próprias crenças, afirmando 

“Duvido de Cristo em nhengatu”. Confiramos, então, essas questões nas seguintes 

passagens do texto: 

 

Chifres da boca para fora – esfinges bucefálicas entre aspas – decompõem 
pelos mangues o conteúdo: cospem cornos o dobro. 20

Bichos bichando, comigo que se passa? Abrir meu coração a Artyczewski. 
Virá Artyczewski. Nossas manhãs de fala me faltam. 21

(...) olhosclitóris, cuja coceira deu em mel muito procurado por suas virtudes 
ainda insuficientemente esclarecidas. 22

Artiksewski me tirará pelo coração a tempo da via das minhas dúvidas. 23

Batavos não estão mais com a razão nestas zonas, casando conúbios 
danados com fêmeas toupinambaoults, praticam seu linguajar, que é como os 
sons dos estalos e zôos deste mundo. Duvido de Cristo em nhengatu. Falam 
nhengatu, flama flamenga em fala mulherenga. 24

Comem gente, como será? Sepultarem-nos nome e coração – um corpo, e 
me vem de súbito a fome de vorar Artyczewski. Sentirei seus males, sofrerei 
suas dores, o que é que faço de sue saberes e fazeres?25

Renatus Cartesius, ah, Articzewski, Cartesiewski, esperado e coberto!26

Artischefski para cair sobre meu pejo, primavera do chegar de Artischefski. 27

A linfa inchaesguicha infantes em açafates e ninfas pela alcatifa, escolha. 28

O cristal deste anel, Arxtxx lendo o porventuro, vendo vir. Sangue, tudo que 
tenho para a sede dele, e vem e bebe com glutens de berbereg! 29

Dentro do possível, dá um pulo lá na casa da mãe joana [grifo nosso] para 
ver um portento, um canto em ordem, um órgão que funciona, uma cadeira 
fora do lugar, todo mudo sentado no chão! A roda é larga, cabem todos. Dá 
até pra dançar. Pode-se pular, brincar, cantar até apodrecer os mamões: do 
que se viu, me dê um pedaço. Do teu caminho, um pedaço de mal tamanho. 
Articky me faz presença, ou, do que sobra, me dará o que não lhe falta, de 
vergonha. 30

   Clitorismenestra brilha vermelha. 31  

                                                 
20 Catatau, p. 14. 
21 Idem. p.p. 14-15. 
22 Idem. p. 15. 
23 Idem. p. 18. 
24 Catatau, p. 22. 
25 Idem. p. 38. 
26 Idem. p. 39. 
27 Idem. ibidem. 
28 Catatau. p. 56. 
29 Idem. p. 71. 
30 Idem. p. 74. 
31 Idem. p. 78. 

 



 189

Uma bruxa amaladiçou minhas palavras; uma ave de mau agouro bateu 
malho molhado no meu pensado: sonho curvo, gosto ruim na boca, palavras 
de pensamento ruim! 32

A mucosa das ventosas dos tentáculos das medusas contrái os testículos dos 
machos das hipotenusas, pipt! 33

Do que ninguém podia imaginar ao que tudo indica. Clitemnestra, 
Clitemnestra, quem o teu clitóris administra? 34

Quando Artyxewsky disse: dona Varsóvia, faça o favor – e a farsa fez-se de 
não vir tão óbvia, tal humor me subiu às abecedeiras, tive uma coisa: me 
despi de rebuços, me despejei de bruços, me dispus a abusos, 
prosempompeio em altos impropérios, soluços, insultos, no mais profundo 
calão, desmedi-me. 35

Compara pompéia contra uma pinóia. Para a penúltima núpcia, falta a noiva 
de tudo e tróia. 36

O calor coado através da minha frieza intelectual chega triste até aí: fêmeas 
atônitas atrás de porra, purra, puxa! 37

Dindobrandindo, o inaninhado inimigoin: centauro alazão estupra a ninfa, 
pânicobuceta & sangueprofusão. 38

 

 Gagnebin identifica do discurso platônico, no Banquete e em Protágoras, 

momentos em que se evidenciam as determinações que ditam “as condições da 

pesquisa filosófica”, que se definem, segundo a autora, através da separação entre 

dois tipos de palavra. Vejamos como esta autora enuncia essa fratura que, ao operar 

uma cisão, ao mesmo tempo exclui e subordina um modo de pensar em relação ao 

outro de “valor” mais “alto”: 

 

As condições da pesquisa filosófica estão, desta maneira, definidas. 
Acima de tudo, não se deve misturar dois tipos de palavra. De um 
lado, a palavra “estrangeira” da flauta, palavra da poesia e da música, 
do corpo e da dança, palavra exercida por mulheres livres e cortesãs 
(que se opõem, na sociedade ateniense, às esposas presas à casa), 
uma palavra do riso, do jogo, das bagatelas e das bobagens. Do outro 
lado, a palavra da razão e da cabeça, cabeça essa capaz de controlar 
até um corpo cheio de vinho, palavra exercida pelos homens, entre 
eles e um de cada vez, enfim, uma palavra das coisas sérias, uma 
palavra filosófica (...) A expulsão das flautistas significa também a 
rejeição da poesia, esta grande inimiga da filosofia platônica. 39

 

                                                 
32 Idem. p. 94. 
33 Idem. p. 102. 
34 Idem. p. 104. 
35 Idem. p. 115. 
36 Idem. p. 192. 
37 Catatau, p. 169. 
38 Idem. p. 184. 
39 GAGNEBIN, Jeanne Marie. Op. Cit. p. 41. 

 



 190

 O romance-idéia parodia essa mesma posição da tradição misógina do 

pensamento ocidental, e a presença feminina, como vimos através das citações 

acima, fica elidida ou, quando não, aparece trazendo-nos elipticamente a memória 

da mulher como o eterno signo habitual da sedução meramente objetal, fonte das 

tentações que desequilibram a “ordem” e a “seriedade” discursiva do “macho, adulto, 

branco sempre no comando”.  

 A metafísica platônica vem à luz, com efeito, graças ao bloqueio encetado 

sobre a palavra mito-poética e feminina, além das compreensões do ser a partir da 

physis (Natureza) dos pré-socráticos, que a Filosofia clássica, ao recalcar, tentará 

esquecer. A experiência arcaica dos gregos com a questão da Verdade era 

inseparável do dinamismo vital com que a Natureza manifestava-se, alterando-se 

através das polaridades contrárias como dia e noite, frio e calor, e assim por diante. 

A palavra do Aedo, poeta-profeta, colocando-se em sintonia com tais movimentos e 

eventos, era a portadora da luminosidade desveladora, a Alétheia. Jaa Torrano 

comenta sobre o sentido esta “experiência fundamental de Verdade” por meio da 

alétheia : 

 

A palavra grega alétheia, que a nomeia, indicando-a como não-esquecimento, 
no sentido em que eles experimentaram o Esquecimento não como um fato 
psicológico, mas como uma força numinosa de ocultação, de encobrimento. 
40

 
 Curiosamente ambígua, portanto, a força de Mnemosyne tem o poder de 

decidir entre o ocultamento do Oblívio e a luz da Presença. Força “numinosa” 

paradoxal de desvelamento e encobrimento, gerando as Forças presentificantes do 

Canto, que celebram, sobretudo, aquilo que “reclama a luz da Presença”, emergindo 

da dimensão noturna do esquecimento (lesmosyne) os seres presentes, futuros e 

pretéritos. Todavia, o trânsito entre os mundos Visível e Invisível que Mnemosyne 

confere ao poeta dá-se à custa de certo esquecimento do presente. Isso por ele ter 

tido acesso ao tempo dos deuses, perdendo provisoriamente a sua condição de 

mortal.  

 Conta-se da existência de um rio na Grécia, de cujas águas, ao serem 

bebidas, caia-se no esquecimento: o rio Lethes. Curiosamente, nas águas 

                                                 
40 In. HESIODO. Op. Cit. p. 25. 

 



 191

metafóricas e metamorfoseantes de Catatau, esse rio comparece, literal ou 

insidiosamente pela voz de Cartesius nalguns momentos, como podemos conferir a 

seguir:  

Com vossos próprios olhos, nenhum país como este, olho nele. Além disso, 
corre que outro rio, batizado pelos que lhe bebem a água, da Muda, assim 
que lhe tomarem o gole, perdem forma e figura, virando bicho. De duas uma: 
ou as águas dão febre, cujos delírios simulam a metamorfose, ou a mudança 
de veras sucede. 41

Como era mesmo o nome daquele rio de quem diziam horrores da amnésia 
que dava na hora da senha, bebida sua água? Não brinca... Mesmo? Que 
bom, mamãe, olha, estou órfão! Quem vai embora não embolora. 42

Alminguém... O mudo esquece de nós quando dele nos esquecemos. 
Obedeço à distração: lembro do Lete [grifo nosso], que só de me lembrar um 
olvido me crise. 43

 

Quer sair por aí ou no tabefistão? Limparam, por intermédio de um 
guardamapa, a boca suja do rio que se chamava antigamente já não se sabe: 
se nome o tinha, eterno olvido o tenhas! 44

 

 Mas voltemos àquilo que chamamos por Metafísica Concreta da Memória em 

Bergson, para que assim possamos entender, por fim, como se resolve a hipótese 

da nossa tese sobre a poiesis de transversão da memória.   

 

 

                                                 
41 Catatau, p. 23. 
42 Idem. p. 31. 
43 Catatau, p. 82. 
44 Catatau, p. 168. 

 



 192

2. Percepção e memória na transmissão do élan pela duração 
 
 

“Quando queremos preparar um copo de água com açúcar, como 

dissemos, forçoso é esperar que o açúcar derreta. Essa necessidade 

de esperar é o fato significativo” (Bergson, in. O Pensamento e o 

Movente) 

 

“Mandou um homem escutar todo esse povoado a ver e ouvir se 

alguém queria esta localidade? Bumba! Catacumba! O espírito 

espreita, tenho com quê.” (Catatau, p. 150.) 

 

Toda a filosofia bergsoniana não passa de uma Ode, uma espécie de canto a 

favor do reconhecimento da mudança e suas respectivas transformações. Daí 

Deleuze afirmar que “um tema lírico percorra toda a obra de Bergson: um verdadeiro 

canto em louvor ao novo, ao imprevisível, à invenção, à liberdade”. 45

A intuição como fio insinuante que metodicamente assegura a precisão, 

contrariamente à inteligência, engaja-se no movimento de não dar as costas à visão 

da voz do tempo escoando como uma infinita melodia; e, por isso mesmo, consegue 

pensá-lo nele mesmo, em sua natureza realmente concreta, pois “a duração real é a 

duração que morde as coisas e que deixa nelas os seus dentes marcados. Se tudo 

está no tempo, tudo muda internamente, e a mesma realidade concreta nunca se 

repete”. 46

Agora, chegamos exatamente ao momento da bifurcação vital, que envolve o 

élan na duração através da memória. Pois não é através da memória que o corpo e 

o espírito se comunicam na mediação permitida pela duração do tempo? Eis, 

portanto, a ponte móvel assegurando à consciência, que percebe atenta, as feições 

assumidas pelo devir das coisas na “duração que morde e deixa os seus dentes 

marcados”.  

As marcas deixadas como pistas por uma duração real que, persistentemente, 

se desenrola, constituem, ademais, as impressões das coisas que passam, assim 

                                                 
45 DELEUZE, Gilles. Bergsonismo. Op. Cit. p. 138. 
46 Idem. p.51. 

 



 193

como nós ao longo da vida. Donde podemos verificar que, à consciência perceptiva, 

se faz indispensável sentir a relevância e a presença fundamental da memória, 

posto ser ela quem, no tecido da duração que constitui a vida, a instância que mais 

intimamente se relaciona com as percepções que nos afetam no curso da nossa 

existência. Engajando, então, a nossa consciência no mundo, é que a memória 

favorece a unidade da percepção e da ação, sendo assim, por conseguinte, 

imprescindível nos deparar com a experiência do circuito imagético da percepção. 

No movimento da narrativa elipsoidal do romance-idéia, impulsionada pela 

Presentação, “os entes da razão” habitual sofrem o golpe da “execução”, tal como 

adverte Cartesius na seguinte passagem: 

 
Depois eu vou dizer tudo, não digam que eu não avisei. Eu já disse que isso 
acontece, está acontecendo aqui. Vai haver um mal entendido, fazendo as 
vezes de desentendimento. Os entes de razão estão indo caminho da 
execução, acontece algo daquilo que eu conto. [grifo nosso] Uns dizem 
coisas que a gente não sabe o que dizer. Dizem exemplos. Por exemplo, 
cada qual com seu igual. Os transeuntes batem em retirada, os batentes 
continuam itinerantes, alguém me disse, e eu me lembro que já ouvi isso, em 
algum lugar. Dado que isso já feito, dito que já deu fruto. Isso é coisa sob 
controle do passado remoto. Quase sempre que ia falando como ia 
pensando, cheguei a pensar, pensei. Não vou dar exemplos. Isso come solto, 
isso avança sobre o insólito. 47  
 

Para compreendermos como se efetua a ação da memória, o modelo da 

percepção nos servirá como guia para pensarmos como a intuição se põe a seguir 

as nuances e ondulações do real em função da duração, precisamente no 

entroncamento, por onde se articulam o Impulso vital (Élan vital), a Duração (Durée) 

e a Memória (Mémoire).  

Uma filosofia que se apega à intuição da mudança resulta inelutável não perder 

de vista os eventos envolvidos no desenrolar do tempo, e que constituem o devir 

histórico da vida. E é neste momento em que se reconhecerá, na dinâmica da 

percepção intuitiva, a tensão de um engajamento direto, ao colocar-se no esteio 

virtual da memória que se dilata indefinidamente na totalidade movente do espírito. 

Para Bergson: 

 

A memória (...) não é uma faculdade de arrumar recordações numa gaveta 
ou de inscrevê-las num registo. Não há registo, não há gaveta, nem há 
mesmo aqui, rigorosamente falando, uma faculdade, porque uma faculdade 

                                                 
47 Catatau, p. 21. 

 



 194

funciona por intermitências, quando quer ou quando pode, enquanto que a 
acumulação do passado sobre o passado prossegue sem descanso. Na 
realidade, o passado conserva-se a si próprio, automaticamente. 48  

 

A memória, para Bergson, como podemos notar pela citação acima, exerce um 

papel essencialmente ativo e coextensivo à vida nos diferentes momentos da 

duração reconhecidos pela consciência, ou seja, a memória é o que indicializa a 

própria existência da consciência. Quando Bergson quer definir a consciência, ele 

afirma que “sem dar da consciência uma definição que seria menos clara do que ela 

própria, posso caracterizá-la pelo seu traço mais aparente: consciência significa 

primeiramente memória” 49.  

No entanto, não devemos nos esquecer de que a nossa consciência coloca-se 

sempre dividida, por um lado, no plano superficial da materialidade atualizada nas 

linhas de fatos e, por outro, movendo-se continuamente por entre as mais variadas 

formas de duração que se interpenetram heterogeneamente nas linhas de direito, no 

plano da virtualidade. E é no sentido desse último plano que consciência, memória e 

espírito identificam-se entre si, num sentido mais profundo e, ao mesmo tempo, 

elevado nos desdobramentos suscitados pelo desenrolar da duração. Significa dizer 

que, no plano mais superficial da consciência – onde o espírito se expressa 

atualizando-se sempre parcialmente nas formas assumidas pela matéria – a 

memória é tida como uma espécie de suporte ou mera representação dos momentos 

descontínuos da duração já espacializada, como se o passado se mantivesse 

imaginariamente congelado e separado do presente. Eis a face da memória em seu 

aspecto mais superficial, a memória-adaptação ou memória hábito, comportando-se 

passivamente como um mero objeto das manipulações e determinações do 

condicionamento mecânico-utilitário. Essa memória mantém-se sob o registo do 

automatismo e da repetição mecanicamente reprodutiva.  

Contudo, na contraface da memória-adaptação, há uma outra memória, à qual 

Bergson irá chamar de “a memória verdadeira”, na qual coexiste virtualmente uma 

multiplicidade heterogênea de durações ou momentos que se interpenetram, pelos 

movimentos contínuos de contração e de dilatação que ela efetua. Nesse último 

registo, a memória é pura fluência refratária às bordas dos interesses ditados pela 

                                                 
48 A Evolução Criadora. Op. Cit. p.16. 
49 A Consciência e a Vida. In Cartas, conferências e outros escritos.( col. Os pensadores) Op. Cit.71. 

 



 195

necessidade. Aqui se descortina uma outra tendência da memória, que, por sua vez, 

resulta em um outro modo de percepção da realidade. Memória aparentemente 

desinteressada, identificando-se com o próprio espírito da duração, posto se tratar 

daquilo que, por essência, acompanha a variação qualitativa das coisas, sondando 

as constantes alterações que não se deixam imobilizar nas contingências da vida 

material.  

Talvez não tenha sido outro o motivo por que Deleuze afirmou que, no 

bergsonismo, “essencialmente, a duração é memória, consciência, liberdade” 50. Por 

conseguinte, é nesse último plano onde reside toda a inquietação de uma 

potencialidade essencialmente protéica da memória, cuja natureza se afirma como 

uma tendência que se move na direção de uma incessante gestação do que se 

desponta auto-diferindo de si mesma, buscando sempre atualizar aquilo que é de 

direito. Donde ser fundamental que a memória, como ponte móvel capaz de 

condensar todos os tempos em um só presente, precise manter, por isso mesmo, 

uma atenção extraordinária com respeito ao que se passa, dentro e fora dela, 

porque a sua função precípua, de agora em diante, não reside apenas no 

armazenamento e manutenção do que supostamente aconteceu, mas, sobretudo, no 

sentido de colaborar no advento de uma ação livre que encetará uma transformação 

inventiva. Eis o trabalho de atenção voltado à futuração do porvir. Esta é a operação 

extraordinária da memória, que aqui nomeamos como a poiesis de transversão da 

memória. 

Sendo assim, retomemos a questão da percepção, posto ser esta quem dá 

fundação ao circuito através do qual, na linha evolutiva do homem, a natureza 

precisa se reconciliar com a força primordial do espírito criador, que, advindo do 

impulso vital do élan, inelutavelmente suscita invocações no sentido de provocar e 

assegurar o movimento livre dos constrangimentos externos e internos, resultantes 

do movimento inverso de resistência por parte da matéria. Quando tenta definir o 

espírito, Bergson enuncia: 

 

Visivelmente, uma força trabalha diante de nós, procurando se libertar dos 
obstáculos e ultrapassar-se a si mesma, procurando tirar de si 
primeiramente tudo o que tem, e depois, mais do que tem: como definir de 
outra forma o espírito? E por que a força espiritual se distinguiria das 
outras, se ela existe, senão pela faculdade de tirar de si mesma mais do 

                                                 
50 DELEUZE, Gilles. Bergsonismo. Op. Cit. p.39. 

 



 196

que tem? Mas é preciso levar em conta os obstáculos de toda espécie que 
esta força encontra em seu caminho. 51  

 

A despeito, pois, dos impedimentos contingentes da matéria, a vida irá sempre 

agir por insinuação, aparentemente esquecida do seu mandamento fundamental, 

que é a manutenção da essência imanente do devir. Donde decorre essa “operação 

mágica”, que trabalha “procurando tirar de si primeiramente tudo o que tem, e 

depois, mais do que tem” 52.  

E, no entanto, o cumprimento da existência dessa corrente de força insinuante 

e indestrutível só se efetua na medida em que atravessa a resistência bruta da 

matéria, abrindo veios ao porvir de novas organizações, na tentativa de fazer dela 

não apenas o suporte das necessidades, mas, sobretudo, instrumento de liberdade. 

É nesse sentido, que a consciência humana, voltando-se sobre si mesma pelo 

movimento violento de inversão ou torção dos hábitos adquiridos nos 

condicionamento da vida utilitária, se empreende num trabalho de reconquistar-se a 

si própria, posto que, no movimento incessante de atualização das coisas que 

passam na imensa corrente da consciência onde se interpenetram as virtualidades 

de todo gênero, a consciência precisa ir além da queda que se dá ao cair na 

armadilha da matéria e efetuar um salto para romper a cadeia dos automatismos 

cômodos que ela determina. Daí Bergson afirmar que: 

 

Assim, de alto a baixo na escala da vida, a liberdade está 
indissoluvelmente ligada a uma cadeia que ela tenta, todavia, alongar. 
Somente no caso do homem efetua-se um salto brusco; a cadeia se rompe. 
53

 

Por vezes, sentimos que é necessário um esforço violento para nos afastarmos 

dos esquemas artificiais que habitualmente interpomos entre nós e as coisas e, 

assim, lutamos para tentar recuperar a espontaneidade daquele ato voluntário que 

em si nos traz de volta o sentimento revivificante da criação. À percepção congelada 

nos automatismos repetitivos, convém que se aproxime o fogo da intuição para 

reaquecer e devolver as coisas à mobilidade constitutiva e imanente, por onde a vida 

                                                 
51 A Consciência e a vida. (In Col. Os pensadores) Op. Cit. p.79. 
52 Idem. 
53 Idem. ibidem. 

 



 197

segue através da corrente de energia que a carrega e, ao mesmo tempo, 

potencializa a sua fluência incessantemente irreversível e imprevisível.  

A perplexidade e espanto estão na base do que denuncia os limites estreitos 

das formatações do entendimento ordinário, onde as significações já estão por 

demais familiares à vida cotidiana. Bergson reivindica uma volta à percepção 

destituída das vestes conceituais, fonte das imprecisões e dos mal entendidos entre 

as tendências antagonistas que se altercam nos escrutínios da dialética, observando 

que “por mais abstrata que seja uma concepção, é sempre numa percepção que ela 

tem seu ponto de partida”. 54 Mas, nesse caso, como já dissemos, trata-se de uma 

percepção que, afetada pela vontade, “dilatasse nossa visão das coisas”. 55  

À visão pálida e descolorida da nossa percepção usual, Bergson irá recorrer 

justamente à percepção estética proporcionada pela arte para, a título de 

exemplificação, sair em defesa de um outro modo de exercitar o ato de perceber, 

que não mais a serviço de um mero pragmatismo, auxiliando uma ação que recorta 

e isola no conjunto da realidade unicamente aquilo que estaria vinculado a um 

determinado interesse, mas, sobretudo, uma percepção que age a partir de certo 

desprendimento, aparentemente desinteressada, por algum fim específico e 

determinado de antemão. Eis aqui um outro modo de olhar que, aliás, envolve um 

curioso paradoxo, pois “todos acreditaram que desprender-se da vida prática era 

voltar-lhe as costas”. 56 Mas, nesse entreato, não entra em cena exatamente a 

referida torção da intuição na duração, que inverte a direção dos hábitos de pensar e 

de perceber que se tornaram “naturais”? Nessa perspectiva, o papel da filosofia, tal 

como da arte, consiste em nos levar a uma percepção mais ampla e completa da 

realidade, sem necessariamente querer, de imediato, tirar partido da situação 

presente, visto que, neste plano, a percepção comum se perde ante a graça de um 

deslocamento instaurado pela experiência, em que o objeto é e não é mais ele 

mesmo.  

Evidencia-se, portanto, o aparente paradoxo no circuito perceptivo do artista, 

com os seus movimentos concomitantes de distração e de tensão, fonte de todos os 

espantos e estranhamentos, donde verdades insuspeitadas nos assaltam 

                                                 
54 A Consciência e a vida. (In Col. Os pensadores) Op. Cit.153. 
55 Idem. p.154. 
56 Idem. p.161. 

 



 198

inesperadamente. Bergson apela por semelhante conversão da atenção para a 

filosofia através do esforço da “fímbria intuitiva” que, mesmo sendo évanouissante, 

numa aparição instantânea, faz presentação de algo que, embora inexprimível e 

incomunicável, altera em definitivo as cômodas representações do pensamento 

naturalizados pelas significações familiares. No entanto, essa conversão só 

acontece a partir do momento em que se recupera a mudança e a duração em sua 

mobilidade original, a qual, como já tratamos acima, se afigura como substrato 

essencial da realidade, pois a própria percepção, como observa Bergson: 

 

No que ela tem de subjetivo, é apenas um aspecto isolado, abstrato, do 
estado geral de nossa pessoa, o qual muda sem cessar muda globalmente 
e faz participar da sua mudança essa percepção dita invariável: de fato, 
não há percepção que não se modifique a cada instante. 57

 

Daí o pressuposto da Presentação que, no contexto da percepção da 

consciência intuitiva bergsoniana, desprende o ser da imagem idolatrada nas 

representações da imóvel eternidade para, enfim, devolvê-lo ao devir de uma 

temporalidade viva na duração que passa em contínua e indivisível mudança. 

Segundo Franklin Leopoldo e Silva, abordando as “Tensões do tempo” em Bergson 

e Proust: 

 

Não percebemos, por exemplo, o tempo e o movimento, mas o esquema 
da mobilidade e da sucessão, isto é, pontos em que se divide uma 
trajetória e posições que os objetos ocupam no tempo. Não percebemos o 
mover-se propriamente, assim como não percebemos o passar do tempo, 
que é sua característica mais intrínseca. O que percebemos do tempo são 
instantes que se sucedem como pontos sobre uma linha imaginária (...) 
Mas o que se dá entre os pontos e as posições, o processo pelo qual o 
objeto se move e muda, transformando-se no seu evoluir temporal, isto não 
percebemos, e são essas, para Bergson, as características mais profundas 
da realidade. 58

 

É preciso levar em conta, então, o tempo e o movimento, no sentido 

eminentemente qualitativo da duração, para que, só assim, possamos ir além do 

espelho medusante que constitui a identidade formal que paralisam as coisas. Por 

conseguinte, desvenda-se, então, uma consciência perceptiva que agora dista, de 

                                                 
57 Idem. p.168. 
58 LEOPOLDO E SILVA, Franklin. BERGSON, PROUST: Tensões do Tempo. In Tempo e História. 
Org. Adauto Novaes. São Paulo: Companhia das Letras,1992. p.143. 

 



 199

longe, de uma mera operação cognitivo-intelectual baseada em medições 

geometrizantes da extensão espacial, para se dirigir ao “ponto único”, movente, por 

onde passa o sentido fugaz de uma visão original, inexprimível. Instante de máxima 

coincidência entre sujeito e o objeto, o criador e sua obra, num ponto de singular 

convergência entre o particular e o universal, graças à imagem suscitada pela 

intuição. Eis o núcleo temporal do evento que desperta a intuição como um ato 

essencialmente voltado à percepção do Tempo (Pensée em durée).  

Conquanto seja em si inexprimível, podemos ter acesso, segundo Bergson, à 

intuição original através de “Imagem Mediadora” (l’image médiatrice) que, como ele 

propõe: 

 

É uma certa imagem intermédia entre a simplicidade da intuição e a 
complexidade das abstrações que a traduzem, imagem fugidia e 
evanescente que obsidia talvez desapercebida, o espírito do filósofo, que o 
segue como uma sombra através das voltas e contra-voltas do seu 
pensamento, e que, se não é a própria intuição aproxima-se dela muito 
mais do que a expressão conceitual, necessariamente simbólica, à qual a 
intuição deve recorrer para dar “explicações”. 59

 

A “imagem mediadora” surge, portanto, como um expediente para viabilizar o 

acesso à intuição primitiva que dá origem a um pensamento ou de a obra. Uma 

imagem que, segundo Bergson, é “quase matéria no que se deixa ainda ver, e 

quase espírito no que já não se deixar tocar”. 60 Trata-se, com efeito, de uma 

existência que se dá na movência do intervalo entre a coisa e a representação. É 

através dela, ademais, que a intuição como método consegue entrar no que se faz, 

seguindo o movimento da memória como um devir que transmite a graça do sentido 

do élan na vida das coisas. A imagem mediadora é, pois, algo que nos aproxima de 

um sentido “que é menos uma coisa pensada do que um movimento do 

pensamento, menos um movimento do que uma direção”. 61  

Sendo assim, a imagem mediadora, quando emerge de forma fugidia, se nos 

oferece como a própria presentação do movimento vivo do pensar em duração, na 

medida em que no interior dessa experiência temos acesso à visão de uma 

mudança em puro movimento. Para Bergson, “há mudanças, mas não há, sob a 
                                                 
59 A Intuição Filosófica. Op. Cit. p.p.28-29. 
60 Idem. p.46. 
61 Idem. p.52. 

 



 200

mudança, coisas que mudam: a mudança não precisa de suporte. Há movimentos, 

mas não há objeto inerte, invariável, que se mova: o movimento não implica um 

móvel”. 62  

E, no entanto, essa imagem mediadora que não cessa de assaltar o espírito 

criador é a testemunha de uma memória que se presentifica enquanto atividade 

mais tendente à impulsão do que à regressão. Quando nos colocamos de chofre 

(d’emblée) no passado virtual persistente em nós, projetamos no movimento 

atualizante uma memória que se modifica já acrescida com os elementos do 

presente e, concomitantemente, enriquece a percepção da imagem que fazemos 

desse último.  

Neste sentido, como afirmou Bergson, talvez parafraseando o filósofo Heráclito, 

que “desta sobrevivência do passado resulta a impossibilidade de uma consciência 

atravessar duas vezes pelo mesmo estado”. 63 Disso, com efeito, se resulta na 

constituição de uma história que se desenvolve, graças à duração que não passa 

sem deixar, contudo, as pistas concretas da sua passagem irreversível, à medida 

que envelhecemos. O passado sobrevive, então, e “sem essa sobrevivência do 

passado no presente, não haveria duração, mas somente instantaneidade”. 64

É importante notar que a imagem mediadora não se reduz à percepção distinta, 

recortada no conjunto mais vasto do universo material, somente em função das 

necessidades da vida prática. Mais que isso, ela se oferece em sua natureza híbrida, 

potencializando o apelo por um outro olhar que, aqui, para além do misto da 

representação, já é algo de natureza puramente dinâmica, não se deixando fixar nas 

aparências passivamente, mas, como uma espécie de sonda movendo-se entre os 

mais diversos planos da duração, de “cima” a “baixo”, pacientemente perscrutando e 

transitando entre a lembrança e a percepção, a memória e a matéria, enfim, entre a 

voz e a visão. 

Na “fenomenologia” bergsoniana, a descrição e a exploração do universo das 

imagens são motivadas pelo intuito de se chegar, o mais próximo possível, ao 

exame do “não-dito”. Sendo assim, a imagem mediadora atende ao propósito de pôr 

em xeque a estabilidade do princípio de identidade suposta pela Representação, 

                                                 
62 A Percepção da Mudança. Op. Cit. p.169. 
63 A Evolução Criadora. p.17. 
64 Introdução à Metafísica. Op. Cit. p.25. 

 



 201

uma vez que ela mesma, a imagem mediadora, será sempre algo que se põe em 

função de uma intuição criadora, cultivando-a num campo aberto de indeterminação 

progressiva, a partir do qual se possa pensar na articulação inventiva dos devires, 

suscitando “saídas” e desgalvanizando a consciência, mediante a precisão de um 

ato livre que, no entanto, só emergirá no momento em que pensamento e ação, 

concomitantemente, se colaboram na gestação dessa conquista. 

 A imagem mediadora é uma espécie de plataforma ou de trampolim móvel, 

cuja aparição suscitada graças à memória dá-se como um meio pelo qual o gesto 

livre da criação venha à luz e concretize seu êxito através de uma dada obra. 

A subjetividade nasce, ademais, de uma limitação da Presença, quando nossa 

percepção habitual recorta da totalidade do real, que é o Todo virtual da 

Presentação, apenas um fragmento, um instantâneo do devir, imediatamente 

aprisionado numa determinada Forma da representação. Nesse comércio, em que 

todo o resto é colocado de volta à invisibilidade virtual, devido à operação de 

limitação ou recalque, importa notar que é como se a energia vital do élan se 

retraísse em função de uma contingente renúncia que a Presença plena sofre para 

dar ensejo ao nascimento da representação. 

O papel da imagem mediadora será, portanto, o de favorecer a abertura de um 

caminho, com vistas a ultrapassar os limites impostos pelos condicionamentos do 

pensamento meramente reflexivo, despertando-o da sonolência e das seduções do 

mundo aparente. A partir daqui, o pensamento é impelido ao reencontro com a 

Presença, agora reconquistada e consciente de si, exercitando-se numa relação de 

abertura direta e concreta. Presença co-extensiva ao mundo sensível e vivível. Não 

mais como um construto abstrato em forma de miragem. 

A imagem mediatriz ou mediadora é, assim, justamente aquilo que, ao nos pôr 

em contato com a movência inquieta e virtual da Presença, nos propicia um 

vislumbre, dando sinal do campo indeterminado das escolhas prováveis, tão 

imprescindível ao espírito criador. É o ponto de luz, no qual se articula a intuição. 

Através dela, atingimos as condições da experiência, além dos mistos mal 

analisados da primeira viravolta ou tournant, e galgamos na direção do verdadeiro 

ponto de unidade que irá dar conta do misto, agora já do outro lado do “tournant” do 

estado condicionado da experiência. Nesse plano virtual da Presentação, a imagem 

mediadora é menos determinada por conceitos do que por uma espécie de 

 



 202

experiência, onde o pensamento vive uma torção que o força a coincidir com o 

absoluto transicional, no paradoxo de um vislumbre que se desvanece, mas, ao 

mesmo tempo, viabiliza uma “prodigiosa ampliação que nos força a pensar uma 

percepção pura idêntica a toda a matéria, uma memória pura idêntica à totalidade do 

passado”. 65

Momento de convergência entre a linha da objetividade e a da subjetividade, a 

linha da observação externa e a da experiência interna, a imagem mediadora não é, 

todavia, o misto mal analisado da imagem como realidade psicológica, ou seja, 

memória enquanto Representação. Mais além desta, trata-se de uma imagem como 

realidade ontológica, intimamente vinculada ao salto ontológico da memória 

enquanto Presentação, que cava no presente o intervalo onde o passado se desloca 

e, ao mesmo tempo, se modifica em função da geração de um novo presente. Daí, a 

ruptura que altera o circuito da memória como repetição, abrindo-se ao 

reconhecimento do que aqui já se insinua como uma memória criadora, vetor que 

potencializa as diferenciações inevitáveis da duração.  

É, todavia, graças a essa fratura entre as durações da Presentação e da 

Representação, que a memória emerge essencialmente como impulsão favorável à 

transmissão do élan no campo aberto da indeterminação, procurando atender à lei 

da passagem que preside o desenrolar da duração, mas, sobretudo, dando-se como 

potência de futuração no interior desta.  

A memória é um presente que dura pela atenção à vida; presente este, 

portanto, que se divide a todo o momento em duas direções: uma, cuja tendência se 

dilata orientando-se para o passado (translação), e outra se voltando contraída 

(rotação), orientando-se para o futuro. E, no cerne dessa divisão, que é um campo 

de indeterminação, movem-se a intuição e sua respectiva imagem mediadora, 

fazendo com que a efetuação do “salto” criador da memória se concretize na poiesis 

de transversão. 

Por isso que, em sendo a memória um presente que dura em atenção à vida, 

não é senão no seio do próprio presente que se ocasionará o momento em que a 

memória poderá favorecer a consciência psicológica encontrar as suas condições 

genuinamente ontológicas. Sem esquecer que a atenção de que tanto fala Bergson 

                                                 
65 DELEUZE, Gilles. Bergsonismo. Op. Cit. p.19. 

 



 203

é uma atenção especialmente desprendida e que, entretanto, é a única capaz de 

“recuperar a mudança e a duração em sua mobilidade original”. 66 É, ademais, ao se 

situar com esse modo especial de atenção, que a consciência despojada dos 

interesses da imediatez aparente faz um outro presente se revelar à consciência, e, 

dessa vez, suscitando-lhe por uma outra natureza de apelo.  

O apelo, agora, emerge como uma advertência que advém pela invocação 

interior de uma voz que, trazendo de volta algo aparentemente esquecido, ocasiona, 

todavia, o reencontro com a graça do sentido do élan, situando a consciência 

diretamente na fonte irrequieta da totalidade virtual da duração. Aqui coexistem e se 

interpenetram os mais variados graus e níveis do passado. Doravantemente, não 

podemos mais pensar na memória, senão reconhecendo a sua íntima implicação na 

tensão potencializada pelo Esquecimento, que, não obstante, advém como a 

presença de um signo desconfortante forçando o pensamento a ir mais além da 

memória empírica dos hábitos superficiais. Eis, portanto, a Memória que, segundo 

Bergson, abre a via para o exercício do empirismo superior, donde algo não se deixa 

esquecer sob o adormecimento da rotina familiar, berço de uma forma de 

consciência norteada pelo bom senso e pelo senso comum. 

A intuição, na medida em que se situa no esteio da “mudança pura”, ocasiona, 

assim, através da imagem mediadora, o contato com a realidade viva do “impulso 

originário”, a “lembrança pura” (virtual e ontológica), donde deriva a intuição do todo 

fluente, em permanente organização.  

Para melhor expressar como se comportaria essa totalidade virtual, 

dinamicamente aberta e movente, Bergson freqüentemente recorreu à música para 

fazer entender que o sentido da totalidade está no movimento que a constitui. Por 

isso que a música sempre foi a melhor metáfora para a duração, e daí resulta, 

também, que a imagem mediadora, em sua virtualidade reveladora, porta em si algo 

de natureza musical, tal sua proximidade da invocação, cuja escuta nos remete às 

profundidades envolvidas no próprio ritmo da duração donde a vida se manifesta. 

A invocação advém, então, como uma espécie de memorando inaudito, 

insinuando-se como num espanto, advertindo-nos sobre aquilo que inolvidavelmente 

importa ser lembrado. De acordo com Deleuze: 

                                                 
66 A Percepção da Mudança. (In O pensamento e o Movente). Op. Cit. p.163. 

 



 204

 

Sob a invocação do presente, as lembranças já não têm a ineficácia, a 
impassibilidade que as caracterizavam como lembranças puras; elas se 
tornam imagens-lembranças, passíveis de serem “evocadas”. Elas se 
atualizam ou se encarnam. Essa atualização tem toda sorte de aspectos, 
de etapas e de graus distintos. Mas, através dessas etapas e graus, é a 
atualização (e somente ela) que constitui a consciência psicológica. De 
qualquer maneira, vê-se a revolução bergsoniana: não vamos do presente 
ao passado, da percepção à lembrança, mas do passado ao presente, da 
lembrança à percepção. 67

 

A invocação consiste, pois, em nos favorecer a ocasião de um verdadeiro salto, 

através do qual nos instalamos de súbito no passado, para extrair, daqui, 

precisamente aquilo que resultará numa essencial diferença, quebrando a cadeia 

repetitiva e ultrapassando o círculo dos automatismos identitários da ipseidade. 

 A invocação adverte-nos pelo ensejo de um reencontro com a força de 

impulsão ontológica inteiramente presente no plano virtual do “passado em geral”, 

que permanece pulsando como “condição para a “passagem” de todo presente em 

particular” 68. Atingimos, assim, a via por onde a memória ressuscita a nossa 

percepção, agora para ver as coisas sub specie durationis, aí onde a mudança não 

precisa mais de um suporte na objetividade visível, de sorte que “há movimentos, 

mas não objeto inerte, invariável, que se mova: o movimento não implica um móvel”. 
69 Assim, a invocação nos remonta à memória, no que esta participa propriamente 

da natureza da duração real, bastante próxima da música, e que por isso mesmo faz 

apelo por uma percepção, donde se erga uma visibilidade agora essencialmente 

auditiva da memória. Por isso a sugestão de Bergson: 

 

Escutemos uma melodia, deixando-nos embalar por ela: não temos nós a 
percepção nítida de um movimento que não está vinculado a um móvel, de 
uma mudança sem que nada mude? Essa mudança se basta, ela é a coisa 
mesma. E, por mais que tome tempo, é indivisível: caso a melodia se 
interrompesse antes, já não seria mais a mesma massa sonora; seria outra, 
igualmente indivisível. 70

 

                                                 
67 Bergsonismo. Op. Cit. p.49. 
68 Idem. p.43. 
69 A Percepção da Mudança. Op. Cit. p.169. 
70 Idem. p.170. 

 



 205

A música compartilha, desse modo, da natureza mais íntima do tempo, 

penetrando profundamente no ritmo da vida interior da duração, no que esta tem de 

mudança pura, podendo fluir sem a necessidade de se referir à objetividade de um 

suporte no conjunto do campo visual das figuras relativamente variáveis.  

E o fato da imagem mediadora remontar a uma memória de natureza mais 

acústica e musical do que geométrica tal como a percepção da intuição na duração, 

talvez seja o que certamente assegura a astúcia, consignada na promessa de um 

salto capaz de alcançar o reencontro com uma verdade esquecida sob o segredo de 

um tempo aparentemente perdido.  

Mas, para tanto, é preciso está à espreita do instante do ato preciso, pois, como 

assinalou Bergson, é preciso saber esperar atento, porque o fio insinuante da 

intuição, tendo por objeto a mobilidade da duração, tenta recuperar a vida interior, 

ultrapassando os estados justapostos e exteriores entre si, nas representações do 

tempo espacializado, para alcançar a consciência perceptiva de um EU intuitivo que 

evolui na “continuidade indivisível e indestrutível de uma melodia em que o passado 

entra no presente e forma com ele um todo indiviso, que permanece indiviso e 

mesmo indivisível apesar do que aí se acrescenta a cada instante, ou melhor, 

graças ao que se acrescenta”. 71

O movimento insinuante da intuição exige, ademais, o esforço paradoxal de 

uma percepção que se posiciona atentamente na escuta fecundante de uma espera, 

donde advirá o salto entre a voz interior do Tempo, sussurrando a melodia essencial 

da duração que anuncia a sua indefectível lei da passagem, e a evocação de um 

Olhar desprendido e movente, para além dos “idoles de la distance”, estas 

construções fantasmáticas e medusantes que, desde o Eleata Zenão, vem 

confundindo o movimento com o espaço percorrido e elidindo o tempo sob as 

marcações das imobilidades instantâneas num dado trajeto.  

Para inverter a marcha habitual do trabalho do pensamento que se norteia por 

esse tipo de impasse, é que Bergson propôs a intuição como um meio, onde a 

ciência e a metafísica possam se encontrar na efetiva passagem ao ato de um salto 

                                                 
71 O Pensamento e o Movente (Segunda Parte). Op. Cit. p. 79. 

 



 206

preciso, liberto do tempo espacializado 72 no qual nos instalamos normalmente. Um 

salto que, segundo ele: 

 

É sempre num único pulo que um trajeto é percorrido, quando não há parada 
no trajeto. O pulo pode durar alguns segundos, ou dias, meses, anos: pouco 
importa. 73   

  

Esse “salto” torna-se, então, vital, pois ele ocasiona uma genuína modificação 

na noção habitual da percepção sensível, que doravante procura sobrepujar as 

contradições e os dilemas da aparência, articulando-se pelos movimentos 

concomitantes de distração e de tensão de uma atenção paradoxalmente fecunda e 

especialmente envolvida no trabalho da memória. Somente assim, a memória 

reencontra sua função essencial, que é a de assegurar a conservação da mudança.  

A garantia de se perpetuar a transmissão de um impulso ou élan vital, 

desdobrando-se na evolução de uma melodia que se autodifere continuamente, dá-

se devido à atenção votada pela memória à força do élan que através dela se 

propaga. Em Catatau, Leminski enuncia pela voz de Cartesius, também, o “salto” 

vital à continuidade da memória, que, tal como em Bergson, orientando-se de um 

modo vislumbrante para o futuro, deverá agir concretamente na Presentação da 

liberdade criadora. Eis como ele se dirige ao leitor ou interlocutor virtual, convidando 

para o “salto”: 

 

A memória não será megera. Envergar óculos de vislumbrar coisa & gente, 
longe& junto, já é parte de um de lírio: de repente, um vapor respira, pode 
quebrar, e um pano de linho clareia tudo que ah, ah, ah! Pensar certo: 
problema de grafia. Já freqüentou saltos antes? Não? Então, suba![grifo 
nosso] Ou como é que pensa que cheguei onde estou hoje? Só continuar não 

                                                 
72 Cf. a propósito da idéia da ação livre em Bergson, o comentário esclarecedor de Vladimir 
Jankélévitch, quando este enuncia “Aussi la liberté n’est-elle pás une option vertigineuse dans la vide 
de toute préexistence, ni même um pouvoir d’infléchir ou suspendre arbitrairemente le cours des 
représentations; la liberté n’est pás um clinamen surprenant, une fortuite déclinaison du devenir, mais 
plutôt um extreme concentre de durée(...) l’homme est plongé dans la liberte comme il est, de la tête 
aux pieds, immergé dans le devenir; in ea vivimus et movemur sumus: la liberte est son milieu vital. La 
liberté bergsonienne est, à la exemple se la mémoire bergsoniene, indéfectible; comme l’âme se 
souvient toujours, ainsi la conscience est libre d’une liberté continuelle  et um dehors même dês 
conflits de devoirs ou dês grandes options morales; car c’est la durée ellle-même qui est cette option 
continuée(...) Bergson compare si souvent lê libre choix à une éclosion biologique ou à la maturation 
organique d’um fruit que le Fiat perd chez lui um peu de son caractere crucial et révolutionnaire. Une 
figue, disait déjà Épictète, ne se fabrique pás em une heure: il faut du temps”. Henri Bergson. Op. Cit. 
p.77. 
73 O Pensamento e o Movente( Segunda Parte) . p.165. 

 



 207

basta: outros verbos mais capazes, conspirar, infiltrar-se! Como vê, estou lhe 
questionando só por que me olha tanto. 74

 

 

Pensamos que, na experiência da leitura, a imagem mediadora seja fruto de 

certa intimidade da imaginação auditiva ou musical com as palavras da escritura. E, 

desse encontro, o impulso para se ir mais adiante do simples espelho da 

representação, onde as palavras normalmente se enrijecem como meros suportes 

condicionadores dos sentidos repetidos, e freqüentar os “saltos” que o pensamento 

inolvidavelmente faz com a ajuda da memória em expansão criadora, lugar de 

passagem que aqui chamamos poiesis de transversão.  

A mensagem bergsoniana engaja-se incessantemente num pressuposto que 

é, ao mesmo tempo, um apelo ao não esquecimento de uma escuta aparentemente 

distraída, abstraída do peso determinativo e contingencial das imagens espaciais, 

mas atenta às inquietações da latência invocante da intuição que, intermitentemente, 

não se cansa de nos advertir das miragens e frivolidades da rotina, normalmente 

expressas nas representações das imagens mais superficiais do pensamento e do 

mundo.  

E não terá sido esse mesmo o motivo da morte de Orfeu? A supremacia da 

visão obnubilou-lhe, bloqueando o salto para um outro Olhar. Esquecendo de 

atender às prescrições da voz do oráculo, cuja advertência lhe assinalara, andar e 

não olhar para trás, quando no inferno do Hades fosse trazer de volta sua amada 

Eurídice, cede à tentação de olhar e perde-a para sempre, não efetuando o 

verdadeiro salto que asseguraria a permanência do amor na convivência de ambos.  

O fracasso de Orfeu não nos daria, então, a idéia do esforço que ele teria que 

fazer para continuar o seu movimento de inversão e ultrapassagem de um 

pensamento ainda por demais preso ao poder do ídolo através da imagem?  

 

Do silêncio do seu canto, entretanto, talvez ainda reste a idéia nascente de 

algo como uma voz que ressoa, indicando o sentido que insiste na indestrutível 

                                                 
74 Catatau, p. 185. 

 



 208

graça 75 de se recriar. Todavia, isso só se dará pela ultrapassagem que a 

transversão da memória opera, garantindo a torção da voz da visão (memória 

escópica, da evocação visual) à visão da voz (memória invocante da escuta 

intuitiva), fruto do salto invocante de uma intuição, que assim faria Orfeu se 

transformar e se perpetuar, juntamente, com o seu Canto. 

 

 

                                                 
75 A propósito do sentido da ação graciosa, cf. Vladimir Jankélévitch, quando comenta “Cette 
ainsance souveraine de l’esprit n’est autre chose que la grâce. Nos arts s’efforcent de l’imiter, mais 
elle n’apartient naturellement qu’à la vie. L’action gracieuse serait avant tout, sans jeu mots, l’action 
gratuite, celle dont nulle procedure retrospective n’altère le charme et la spontanéité. 
La théorie bergsonienne de la liberte est donc, comme la réhabilitation du temps universel, comme la 
réfutation des Éléates et d’Einstein, un homage au sens commum. Le movement et l’action 
redeviennent pour le philosophe ce qu’ils n’ont jamais cessé d’être pour tout le monde, le plus clair et 
le plus simple des faits”. Henri Bergson. Op. Cit. p.73. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

CONCLUSÃO 

Cataqual ? (ou à guisa de conclusão...) 



 210

Cataqual ? 

(ou à guisa de conclusão...) 
 

“Prossigo meu trabalho de formiga das letras treinando para o grande salto: 
cataqual? [grifo nosso] Continuo extraindo as séries estocásticas 
(estoxicásticas, melhor melhorando) da língua. Olho a fala na rua. Manejo 
sartre, husserl. Não durmo um dia sem massacrar literati. 

 O jornal do escritor é vaidade das vaidades tudo vaidade. Publico o 
que eu quero, quero publicar o catatau.”  

(Leminski, em carta a Augusto de Campos, no final de 1970; in. Paulo 
Leminski: o bandido que sabia latim, de Toninho Vaz) 

 

 

 

Leminski encerra Catatau com a voz de Cartesius enunciando: 

 

Este pensamento sem bússola é meu tormento. Quando verei meu pensar e 
meu entender voltarem das cinzas deste fio de ervas? Ocaso do sol do meu 
pensar. Novamente: a maré de desvairados pensamento me sobe vômito ao 
pomo adâmico. Estes não. Esta terra: é um descuido, um acerca, um engano 
de natura, um desvario, um desvio que só não vendo. Doença do mundo! E a 
doença doendo, eu aqui com lentes, esperando e aspirando. Vai me ver com 
outros olhos ou com os olho dos outros? AUMENTO o telescópio: uma 
subida, lá vem ARTYSCHEWSKY. E como! Sãojoãobatavista! Vem bêbado, 
Artyschewsky bêbado...Bêbado como polaco que é. Bêbado, quem me 
compreenderá? 1

 

 O caudaloso monólogo se finda esboçando um tom de desafio: “quem me 

compreenderá?” Essa pergunta, não está claramente lançada ao virtual leitor que se 

arvore em atravessar esse rio de palavras, esse rio-monstro Occam, que pode muito 

bem nos levar metaforicamente na canoa da leitura que atravessa os rios Beberibe e 

Capibaribe e, por que não, o Lethes, rio do esquecimento, aliás, por diversas vezes 

ironicamente lembrado nas correntezas desse fluxo-texto? 

Mas, antes, Cartesius indaga (quem sabe ao próprio Tempo?): “Quando verei 

meu pensar e meu entender voltarem das cinzas deste fio de ervas?”, no topo da 

espera, “esperando e aspirando” que o seu pensamento, tal qual a Fênix, possa, 

                                                 
1 Catatau, p.206. 

 



 211

enfim, ressurgir das cinzas. Pensamento-pássaro desenlaçando-se da floresta 

“deste fio de ervas” verbo-tropical, aspirando ir mais além das repetições e 

espelhamentos, como é acentuado na marcação “Novamente: a maré de 

desvairados pensamentos me sobe vômito no pomo adâmico”. Aspiração de se 

libertar da repetição dos pensamentos desvairados na Recífia.*

Nessa fábula sígnico-vocabular, Leminski efetuou a sua travessia, 

significcionalizando o verbo, dando uma lição de como se vai além dos encantos dos 

espelhos da linguagem, com a linguagem. Lição de hospitalidade poética às virtuais 

alteridades e alterações que ela, também, seguramente carrega. E, com isso, criou 

cantos e recantos para a alegria dessa selva verbal que salta como uma outra 

galáxia dos trópicos, indo da pedra de Sísifo à “pedra heracléia” que se repete 

sempre outra. Pedra no lago das águas paralíticas do lago narcótico-narcísico 2 

para, a partir desse choque, deflagrar a irrupção das águas moventes do Lógos 

poético. 

Aqui, em nossa leitura de Catatau, a obra foi quem ditou o trajeto, durante o 

qual tentamos apontar alguns dos mecanismos envolvidos na feitura da obra, 

aceitando com alegria os desafios no sentido de dialogar com a ela, ao mesmo 

tempo, com o fito de aventar algum entendimento sobre como que essa instigante 

criação de Leminski se engendrou. Para tanto, seguimo-lo nos movimentos 

introverso e extroverso, os dois movimentos que, segundo ele mesmo indicara, 

nortearam e animaram a sua poiesis. E, com efeito, a poiesis de Transversão 

constitui a nossa contribuição na leitura que aqui propusemos. 

O gesto escritural de Catatau traça e se nos apresenta como cartografia 

ficcional de um enigma, demandando uma leitura atenta à ambigüidade de um 

convite a uma experiência de leitura movimentando-se, ao mesmo tempo, dentro e 

                                                 
* Recífia (Samba do Mar Quebrado), nome da canção que compus a partir das reflexões suscitadas 
por Catatau. In. MAIA, Geraldo. Samba do mar quebrado. Recife: Via Som, p.2004. 1 CD. 
2 A idéia da leitura como uma “travessia”, neste nosso estudo, advém dos incessantes apelos e 
provocações do texto em função da importância central da questão dos impasses (aporias) que a 
personagem “vivencia” quanto ao seu estado de catatonia, medusado com suas “lentes” e “espelhos”, 
no labirinto óptico-verbal do romance-idéia. Daí entendermos haver, então, a “invocação” do texto no 
sentido de um desafio ao trabalho de uma “travessia narcísica” através da poiesis de transversão da 
memória. É valioso observar que, segundo o Dicionário de Símbolos de Jean Chevalier e Alain 
Gheerbrant, a propósito do verbete Narciso: “A etimologia (narke), de onde vem narcose, ajuda a 
compreender a ligação dessa flor com os cultos infernais, com as cerimônias de iniciação (...) 
Simbolizam o entorpecimento da morte, mas uma morte que não é talvez senão um sono”. Op. Cit. 
p.629. 

 



 212

fora do texto. O que nos levou a propor a poiesis de transversão, movimento de 

ultrapassagem entre, o que aqui identificamos como a poiesis de introversão e a 

poiesis de extroversão, já, de algum modo, ditadas pela própria constituição do 

procedimento textual do empreendimento leminskiano. 

Na poiesis de introversão, identificamos o devir da escritura como movência 

lingüística de Presentação, como se o “narrar” e o trabalho de elocução da escritura 

no romance-idéia, buscando desdobrar uma espécie de cumplicidade entre as 

palavras e as coisas, volta sobre si mesma o seu escopo no sentido de reverenciar o 

ato criador no laço que envolve a linguagem e o pensamento. Quanto à poiesis de 

extroversão, de natureza extra-verbal, aponta para elementos espaciais do mundo 

histórico-geográfico que, de certo modo, se articulam à topografia ficcional de 

Catatau.  

A poiesis transversiva da memória, resulta como um “salto” criador através 

desses dois movimentos anteriores. E Catatau continua por aí, aguardando por 

outras Transversões...  

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

BIBLIOGRAFIA 



 214

BIBLIOGRAFIA 
 

OBRAS DE PAULO LEMINSKI 

LEMINSKI, Paulo. Catatau. – 2ª edição – Porto Alegre: Sulina, 1989. 

______________,Vida: Cruz e Souza: Bashô: Jesus: Trotski. – Porto Alegre: Sulina, 

1990. 

______________, Distraídos venceremos. – 5ª edição – São Paulo: Brasiliense, 

2002.  

______________, La vie em close. – 5ª edição – São Paulo: Brasiliense, 2004. 

______________, Metaformose (Uma viagem pelo imaginário grego). – 2ª edição – 

São Paulo: Editora iluminuras. 1998. 

______________, Caprichos & Relaxos. – 3ª edição – São Paulo: Brasiliense, 1985. 

______________, Agora é que são elas. – 2ª edição – São Paulo: Brasiliense, 1984. 

______________, Anseios Crípticos II. Curitiba: Criar Edições Ltda. 2001. 

LEMINSKI, Paulo e SUPLICY, João Virmond.  Winterverno. São Paulo: Editora 

iluminuras. 2001. 

LEMINSKI, Paulo e BONVICINO, Régis. Envie meu dicionário: cartas e alguma 

crítica. – 2ª edição – São Paulo: Ed. 34, 1999. 

 

OBRAS SOBRE PAULO LEMINSKI 

CARVALHO, Tida. O Catatau de Paulo Leminski: (des)coordenadas cartesianas. – 

1ª edição – São Paulo: Cone Sul, 1999. 

CAPISTRANO, Pablo. Descoordenadas Cartesianas (Em três ensaios de Quase 

Filosofia). – Natal: Sebo Vermelho, 2001. 

DICK, CALIXTO (orgs.), André e Fabiano. A linha que nunca termina. – Rio de 

Janeiro: Lamparina editora, 2004. 

LIMA, Manoel Ricardo de. Entre percurso e vanguarda: alguma poesia de Paulo 

Leminski. – São Paulo: Annablume; Fortaleza: Secult, 2002. 

 



 215

MARQUES, Fabrício. Aço em flor: a poesia de Paulo Leminski. – Belo Horizonte: 

Autêntica, 2001. 

REBUZZI, Solange. Leminski, guerreiro da linguagem: uma leitura das cartas-

poemas de Paulo Leminski. – Rio de Janeiro: 7 Letras, 2003. 

SALVINO, Rômulo Valle. Catatau: as meditações da incerteza. – São Paulo: EDUC, 

2000. 

VAZ, Toninho. O Bandido que sabia latim (Biografia). – Rio de Janeiro: Record, 

2001. 

 

 

OBRAS DE BERGSON  

BERGSON, Henri. Matéria e memória: ensaio sobre a relação do corpo com o 

espírito. Tradução Paulo Neves. – 2ª ed. – São Paulo: Martins Fontes, 1999. – 

(Coleção tópicos) 

____________, Memória e Vida; textos escolhidos por Gilles Deleuze; tradução 

Cláudia Berliner; revisão técnica e tradução de Bento Prado Neto. 1ª ed. – São 

Paulo: Martins Fontes, 2006. – (Tópicos) 

____________, Duração e Simultaneidade: a propósito da teoria da Einstein. 

Tradução Cláudia Berliner; revisão técnica Bento Prado Neto. 1ª ed. – São Paulo: 

Martins Fontes, 2006. – (Tópicos) 

____________, O riso. Tradução: Ivone Castilho Benedetti. 1ª ed. – São Paulo: 

Martins Fontes, 2001. 

____________, Cursos sobre a filosofia grega. Tradução: Bento Prado Neto. 1ª ed. – 

São Paulo: Martins Fontes, 2005. 

____________, O pensamento e o movente: ensaios e conferências. Tradução: 

Bento Prado Neto. 1ª ed. – São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

____________, Las dos fuentes de la moral y de la religión. Estúdio preliminar y 

traducción de Jaime de Salas y José Atencia. Impreso en España (Madri) Editoral 

Tecnos, S.A., 1996. – (Colección Clásicos del Pensamiento) 

 



 216

____________, A Intuição Filosófica. Tradução, introdução e notas: Maria do Céu 

Patrão Neves. Revisão Literária: Lucinda Soares. Lisboa: Edições Colibri. Faculdade 

de Letras de Lisboa.,1994. 

____________, Ensaio sobre os dados imediatos da consciência. Tradução: João da 

Silva Gama. Lisboa: Edições 70. 1988. 

____________, A Evolução Criadora. Tradução: Pedro Elói Duarte. Lisboa: Edições 

70. 2001. 

____________, Cartas, conferências e outros escritos; seleção de textos de Franklin 

Leopoldo e Silva; traduções de Franklin Leopoldo e Silva, Nathanael Caxeiro. – 2ª 

edição – São Paulo: Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores) 

 

AUTORES DIVERSOS 

AGUIAR E SILVA, Vítor Manuel de. Teoria da Literatura. – 8ª edição (14ª 

reimpressão) – Coimbra: Almedina, 2005. 

ALMEIDA, Maria Cândida Ferreira de. Tornar-se outro: o Topos canibal na literatura 

brasileira. – São Paulo: Annablume, 2002. 

AVANCINI, Elsa Gonçalves. Doce inferno: açúcar, guerra e escravidão no Brasil 

Holandês, 1580-1654. – 7ª edição. – São Paulo: Atual, 1991. – (História em 

documentos) 

ÁVILA, Affonso. O lúdico e as projeções do mundo Barroco I. – 3ª edição – São 

Paulo: Editora Perspectiva S.A., 1994. 

BACHELARD, Gaston. A dialética da duração. Tradução Marcelo coelho. – 2ª 

edição. – São Paulo: Editora Ática S.A., 1994. 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Tradução de Myriam Ávila et al... – 1ª edição – 

Belo Horizonte: Ed. UFMG, 1998. 

BECKETT, Samuel. Esperando Godot. Tradução e prefácio Fábio de Souza 

Andrade. – São Paulo: Cosac Naify, 2005. [Coleção prosa do mundo; 19] 

BARLEUS, Gaspar. História dos feitos recentemente praticados durante oito anos no 

Brasil; prefácio de José Antônio Gonçalves de Mello. Recife, Fundação de Cultura 

cidade do Recife, 1980. 

 



 217

BOSI, Alfredo. Dialética da colonização. São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 

___________, História concisa da literatura brasileira. – São Paulo: Editora Cultrix, 

1994. 

CALABRESE, Omar. A Idade Neobarroca. – Lisboa: Edições 70, 1999. 

CAMPOS, Augusto do Panorama do Finnegans Wake. – 4ª edição – São Paulo: 

Perspectiva, 2001. 

CANDIDO, Antônio. Formação da literatura brasileira: momentos decisivos. – 6ª 

edição – (Volumes 1 e 2) Belo Horizonte: Editora Itatiaia, 2000. 

________________, Literatura e sociedade: estudos de teoria e história literária. – 8ª 

edição – São Paulo: T. A. Queiroz, editor, Ltda., 2000. 

CANDIDO, Antônio... [et al]. A personagem de ficção. – 11ª edição. – São Paulo: 

Perspectiva, 2005. 

CARROL, Lewis. Alice no país das maravilhas. Tradução Rosaura Eichenberg. – 

Porto Alegre: L&PM, 2006. – (Coleção L&PM Pocket) 

_____________, Alice no país do Espelho. Tradução William Lagos. – Porto Alegre: 

L&PM, 2004. – (Coleção L&PM Pocket) 

CARRERO, Raimundo. Os segredos da ficção: um guia da arte de escrever 

narrativas. – Rio de Janeiro: Agir, 2005. 

CERTEAU, Michel de. A escrita da história. Tradução Maria de Lourdes Menezes; 

revisão técnica Arno Vogel. – 2ª edição. – Rio de Janeiro: Forence Universitária, 

2002. 

CHEVALIER, Jean e GHEERBRANT, Alain. Dicionário de Símbolos: (mitos, sonhos, 

costumes, gestos, formas, figures, cores, números); com colaboração de: André 

Barbault...[et al.]; coordenação carlos Sussekind; tradução: Vera da Costa e 

Silva...[et al.]. – 8ª edição. – Rio de Janeiro: José Olympio, 1994. 

CHIAMPI, Irlemar. Barroco e modernidade: ensaios sobre literatura latino-americana. 

– São Paulo: Perspectiva: FAPESP, 1998. – (Estudos: 158) 

COTTINGHAN, John. Dicionário Descartes; tradução Helena Martins. – Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1995. 

 



 218

_________________, Descartes: a filosofia da mente de Descartes. Tradução Jesus 

de Paula Assis. – São Paulo: Editora UNESP, 1999. 

COMMELIN, P. Nova Mitologia Grega e Romana. – Belo Horizonte: Editora Itatiaia, 

1983. 

DELEUZE, Gilles. Bergsonismo. Tradução: Luiz B. L. Orlandi. 1ª edição – São Paulo: 

Ed.34, 1999. 

_____________, L’image-mouvement. 1re. édition. Paris: Les Éditions de Minuit. 

1983. – (Cinéma 1) 

_____________, A imagem-tempo. Tradução: Eloísa de Araújo Ribeiro; revisão 

filosófica de Renato Janine Ribeiro. 1ª reimpressão – São Paulo: Brasiliense, 2005. – 

(Cinéma 2)  

_____________, Proust e os signos. Tradução: Augusto Piquet e Roberto Machado. 

2ª edição – Rio de Janeiro: Forence Universitária, 2003. 

_____________, Diferença e Repetição. Tradução brasileira de Luiz Orlandi e 

Roberto Machado (revista para Portugal por Manuel Dias). Lisboa: Relógio D’Água 

Editores, 2000. 

_____________, Crítica e clínica. Tradução de Peter Pál Pelbart. – 1ª edição – São 

Paulo: Ed. 34, 1997. 

DELEUZE, Gilles e GUATTARI, Félix. O que é a filosofia. – 1ª edição – Lisboa: 

Editorial Presença, 1992. 

DIDI-HUBERMAN, Georges. O que vemos o que nos olha. Tradução Paulo Neves. – 

São Paulo: Ed. 34, 1998. 

DERRIDA, Jacques. A farmácia de Platão. – 2ª edição. – São Paulo: Editora 

Iluminuras, 1997. 

_________________, Anne Dufourmantelle convida Jacques Derrida a falar Da 

Hospitalidade; tradução Antônio Romane. – São Paulo: Escuta, 2003. 

DESCARTES – Vida e Obra. – In. Col. Os Pensadores. São Paulo: Editora Nova 

Cultural Ltda, 1996. 

 



 219

DESCARTES, René. Meditações metafísicas. Introdução e notas Homero santiago; 

tradução Maria Ermantina de Almeida Prado. – 2ª edição. – São Paulo: Martins 

Fontes, 2005. – (Clássicos) 

_________________, Discurso do método – As paixões da alma. – 16ª edição: 

Lisboa: Livraria Sá da Costa Editora, 1990. 

FIKER, Raul. Mito e paródia: entre a narrativa e o argumento. – Araraquara: FCL 

/Laboratório Editorial/ UNESP; São Paulo: Cultura Acadêmica Editora, 2000. – 

(Coleção Ciências Sociais, 2) 

GAUKROGER, Stephen. Descartes: uma biografia intelectual. Tradução Vera 

Ribeiro. – Rio de Janeiro: EdUERJ: Contraponto, 1999. 

GAGNEBIN, Jeanne Marie. Sete Aulas Sobre Linguagem, Memória e História. – Rio 

de Janeiro: Imago ed., 1997. 

GOTLIB, Nádia Battela. Teoria do Conto. – 7ª edição – São Paulo: Editora Ática, 

1995. 

GOMES, Roberto. Crítica da Razão Tupiniquim. – 12ª edição – Curitiba: Criar 

Edições Ltda, 2001. 

GRACIAN, Baltasar. A arte da prudência. Tradução Divina Moscoso de Araújo. – Rio 

de Janeiro: Sextante, 2003. 

GUATTARI, Félix. Psicanálise e transversalidade: ensaios de análise institucional; 

prefácio de Gilles Deleuze; tradução Adail Ubirajara Sobral, Maria Stela Gonçalves. 

– Aparecida, SP: Idéias & Letras, 2004. – (Coleção Psicanálise Século I)  

GULLAR, Ferreira. Barroco: olhar e vertigem. In: Novais, Adauto et al. O olhar. São 

Paulo: Companhia das Letras, 1988. 

HARVEY, David. Condição Pós-moderna (Uma pesquisa sobre as Origens da 

Mudança cultural). Tradução Adail Ubirajara Sobral e Maria Stela Gonçalves. – 15ª 

edição – São Paulo: Edições Loyola, 1992. 

HERÓDOTO. História (O relato clássico da guerra entre Gregos e Persas); estudo 

crítico por Vítor de Azevedo; tradução de J. Brito Broca. – 2ª edição – São Paulo: 

Ediouro, 2001. 

 



 220

HESÍODO. Teogonia ( A origem dos Deuses). – 4ª edição. – São Paulo: Editora 

Iluminuras, 2001. 

HOCKE, Gustav René. Maneirismo: o mundo como labirinto; tradução Clemente 

Raphael Mahl. – São Paulo: Editora Perspeciva, 1974. 

HUTCHEON, Linda. Uma teoria da paródia. – Lisboa: Edições 70, 1985. 

HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil. – 26ª edição – São Paulo: 

Companhia das Letras, 1995. 

_________________________, Visão do paraíso: os motivos edênicos no 

descobrimento e colonização do Brasil. – São Paulo: Brasiliense; Publifolha, 2000. – 

(Grandes nomes do pensamento brasileiro). 

JANKÉLÉVITCH, Vladimir. Henri Bergson. 2ª édition. Paris: Presses Universitaires 

de France ( PUF),1999. 

_____________, Primeira e últimas páginas. Tradução: Maria Lúcia Pereira. 

Campinas, SP: Papirus, 1995. (Coleção Travessia do Século) 

JAPIASSU, Hilton e MARCONDES, Danilo. Dicionário básico de Filosofia. – 3ª 

edição. – Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1996. 

KERÉNYI, Carl. Dioniso. Tradução Ordep Trindade Serra. – São Paulo: Odysseus, 

2002. 

KRISTEVA, Julia. Estrangeiros para nós mesmos. Tradução Maria Carlota Carvalho 

Gomes. – Rio de Janeiro: Rocco, 1994. 

LEITE, Lígia Chiappini Moraes. O Foco Narrativo (ou A polêmica em torno da ilusão). 

– 7ª edição – São Paulo: Editora Ática S.A., 1994. 

LESTRINGANT, Frank. O canibal: grandeza e decadência. Tradução Mary Murray 

Del Priore. – Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1997. 

LIMA, Luiz Costa. Pensando nos trópicos: (dispersa demanda II). Rio de Janeiro: 

Rocco, 1991. 

_______________, O controle do imaginário: razão e imaginação nos tempos 

modernos. – 2ª edição – Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1989. (Coleção 

Imagens do tempo). 

 



 221

MATOS, Olgária C. F. O iluminismo visionário: Benjamin, leitor de Descartes e Kant. 

– 1ª edição – São Paulo: editora brasiliense, 1993. 

MAFFESOLI, Michel. Sobre o nomadismo: vagabundagens pós-modernas. Tradução 

Marcos de Castro. – Rio de Janeiro: Record, 2001.  

MELLO, José Antônio Gonçalves de. Tempo dos Flamengos: influência da ocupação 

holandesa na vida e na cultura do norte do Brasil. – 4ª edição – Rio de Janeiro: 

Topbooks Editora, 2001. 

MELLO, Evaldo Cabral de. A ferida de Narciso: ensaio de história regional. – São 

Paulo: Editora SENAC São Paulo, 2001. – (Série Livre Pensador; 10). 

____________________, Nassau: governador do Brasil holandês. – São Paulo: 

Companhia das Letras, 2006. 

MIGLIORI, Maria Luci Buff. Sonhos sobre meditações de Descartes. – São Paulo: 

Annablume, 2001. 

MOISÉS, Massaud. Dicionário de Termos Literários. – 14ª edição – São Paulo: 

Editora Cultrix, 1999. 

NITRINI, Sandra. Literatura Comparada: história, teoria e crítica. – 2ª edição – São 

Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2000. – (Acadêmica; 16) 

NUNES, Benedito. O tempo na narrativa. São Paulo: Editora Ática S.A., 1988. 

______________, Crivo de papel. – 2ª edição – São Paulo: Editora Ática S.A., 1998. 

(Coleção ELOS) 

______________, Oswald Canibal. – São Paulo: Editora Perspectiva, 1979. 

OVÍDIO. Metamorfoses. – São Paulo: Masdras Editora, 2003. 

PLATÃO. Fedro. – Lisboa: Edições 70,1997. 

PLEBE, Armando. Manual de retórica. Tradução Eduardo Brandão. – 1ª edição – 

São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

PIÑON, Nélida. A república dos sonhos. – 5ª edição. – Rio de Janeiro: Record, 2005. 

PRADO JÚNIOR, Bento. Presença e campo transcendental: consciência e 

negatividade na filosofia de Bergson. São Paulo: Editora da Universidade de São 

Paulo, 1988. 

 



 222

REBOUL, Olivier. Introdução à retórica. Tradução Ivone Castilho Benedetti. – São 

Paulo: Martins Fontes, 1998. 

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: evolução e o sentido do Brasil. – São Paulo: 

Companhia das Letras, 1995. 

RICOEUR, Paul. Tempo e Narrativa – Tomo I; tradução Constança Marcondes 

Cesar – Campinas , SP: Papirus, 1994. 

_____________ Tempo e Narrativa – Tomo II; tradução Marina Appenzeller – 

Campinas, SP: Papirus, 1995. 

_____________ Tempo e Narrativa – Tomo III; tradução Roberto Leal Ferreira – 

Campinas, SP: Papirus, 1997. 

ROSSETTI, Regina. Movimento e Totalidade em Bergson: a Essência Imanente da 

Realidade Movente. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2004. – 

(Ensaios de Cultura; 25) 

SAYEGH, Astrid. Bergson: o método intuitivo: uma abordagem positive do espírito. – 

São Paulo: Humanitas / FFLCH/USP, 1998. (Série Teses, n.1) 

SANT’ANNA, Afonso Romano de. Barroco: do Quadrado à elipse. Rio de Janeiro: 

Rocco, 200. 

SANTIAGO, Silviano. Uma literatura nos trópicos: ensaios sobre dependência 

cultural. – 2ª edição. – Rio de Janeiro: Rocco, 2000. 

_________________, Nas malhas da letra: ensaios. – Rio de Janeiro: Rocco, 2002. 

SCHWARZ, Roberto. Ao vencedor as batatas: forma literária e processo social nos 

inícios do romance brasileiro. – 5ª edição – São Paulo: Duas Cidades; ed. 34, 2000. 

(Coleção Espírito Crítico) 

________________, Que horas são? : ensaios. – 3ª reimpressão. – São Paulo: 

Companhia das Letras, 1987. 

SCHULER, Donaldo. Heráclito e seu (dis)curso. – Porto Alegre: L&PM, 2001. – 

(Coleção L&PM Pocket) 

________________, Teoria do Romance. – são Paulo: Editora Ática, 1989. 

 



 223

________________, Finnegans wake = Finnicius revém; introdução, versão, notas 

Donaldo Schuler; desenhos Lena Bergstein. – 2ª edição – Cotia, SP: Ateliê Editorial, 

2004.  

________________, Na conquista do Brasil. – São Paulo: Ateliê Editorial, 2001. 

SEGOLIN, Fernando. Personagem e anti-personagem. – São Paulo: Cortez & 

Moraes, 1978. 

SILVA, Franklin Leopoldo e. Bergson: Intuição e discurso filosófico. São Paulo: 

Loyola, 1994. – (Coleção filosofia; 31) 

SOUZA, Octávio. Fantasia de Brasil. As identificações em busca da identidade 

nacional. – 1ª edição. – São Paulo: Editora Escuta, 1994. – (sexto lobo) 

TODOROV, Tzvetan. A conquista da América: a questão do outro; tradução Beatriz 

Perrone Moisés. – 2ª edição. – São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

TREVISAN, Rubens Muríllio. Bergson e a Educação. Piracicaba: Editora Unimep, 

1995. 

VENTURA, Roberto. Estilo tropical: história cultural e polêmicas literárias no Brasil, 

1870-1914. – 2ª reimpressão. – São Paulo: Companhia das Letras, 1991. 

WATJEN, Hermann. O domínio colonial holandês no Brasil: um capítulo da história 

do século XVII; organização e estudo introdutório Leonardo Dantas Silva; tradução 

Pedro Celso Uchoa Cavalcanti. – Recife: CEPE, 2004. – (Série 350 anos. 

Restauração pernambucana; v.7)  

WORMS, Frédéric. Le vocabulaire de Bergson. (Collection dirigée par Jean-Pierre 

Zarader); Paris: Ellipses Éditions, 2000. 

_______________, Introduction  à Matière et mémoire de Bergson. 1re. Édition. 

Paris: Presses Universitaires de France (PUF). 1997. 

_______________, Annales Bergsoniennes I: Bergson dans le siècle. (Édité et 

présenté par Frédéric Worms); 1re. Édition. Paris: Presses Universitaires de France 

(PUF). 2002. 

_______________, Annales Bergsoniennes II: Bergson, Deleuze, la 

phénomenologie. (Édité et présenté par Frédéric Worms) 1re. Édition. Paris: Presses 

Universitaires de France (PUF). 2004. 

 



 224

_______________, Bergson ou les deux sens de la vie. 1re. Édition. Paris: Presses 

Universitaire de France (PUF). 2004. 

WORMS, Frédéric et SOULEZ, Philippe. Bergson (Biographie). 1re, Édition. Paris: 

Presses Universitaire de France (PUF). 2002. 

 
 
 
 
 

 


	CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO
	UFPE
	CAPÍTULO IV
	CONCLUSÃO
	BIBLIOGRAFIA
	CAPÍTULO I.pdf
	CAPÍTULO I
	LEMINSKI E A INTUIÇÃO GERADORA DE CATATAU
	LEMINSKI E A INTUIÇÃO GERADORA DE CATATAU
	1. O MÉTODO INTUITIVO DE BERGSON: Insinuando-se entre ameaça
	3. VETOR PROBLEMATIZANTE: Crítica de falsos problemas reconc
	4. VETOR DIFERENCIANTE: Ultrapassando as ilusões dos mistos 
	5. VETOR TEMPORALIZANTE: Quando a Intuição redescobre o abso
	6. A lei interna da passagem: perceber sub specie durationis

	CAPÍTULO II.pdf
	CAPÍTULO II
	POIESIS DE INTROVERSÃO: MOVÊNCIA LINGÜÍSTICA DA PRESENTAÇÃO 
	POIESIS DE INTROVERSÃO: MOVÊNCIA LINGÜÍSTICA DA PRESENTAÇÃO 
	Entre as visões e audições da escrita: a inscrição da voz no


	CAPÍTULO IV.pdf
	CAPÍTULO IV
	POIESIS DE TRANSVERSÃO EM CATATAU: O “SALTO” CATALÉPTICO NA 
	POIESIS DE TRANSVERSÃO EM CATATAU: O “SALTO” CATALÉPTICO NA 
	2. Percepção e memória na transmissão do élan pela duração

	CAPÍTULO III.pdf
	CAPÍTULO III
	POIESIS DE EXTROVERSÃO: ENTRE CATACLISMOS & CATATONIAS, CATA
	POIESIS DE EXTROVERSÃO: ENTRE CATACLISMOS & CATATONIAS, CATA

	CAPÍTULO IV.pdf
	CAPÍTULO IV
	POIESIS DE TRANSVERSÃO EM CATATAU: O “SALTO” CATALÉPTICO NA 
	POIESIS DE TRANSVERSÃO EM CATATAU: O “SALTO” CATALÉPTICO NA 
	2. Percepção e memória na transmissão do élan pela duração

	Conclusao.pdf
	CONCLUSÃO
	Cataqual ? (ou à guisa de conclusão...)
	Cataqual ?
	(ou à guisa de conclusão...)

	BIBLIOGRAFIA.pdf
	BIBLIOGRAFIA
	BIBLIOGRAFIA




