UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ARTES E COMUNICACAO
PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM LETRAS

A CELEBRAGAO DE EROS NA LITERATURA:

Delito, Confissdao e Redenc¢ao

@CLEDERSON MONTENEGRO MEDEIROS

Recife
2009


PPGL
AVISO
AVISO 

O autor é o titular dos direitos autorais da obra que você está acessando.
Seu uso deve ser estritamente pessoal e/ou científico.
Fica proibido qualquer outro tipo de utilização sem autorização prévia do titular dos direitos autorais.



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ARTES E COMUNICACAO
PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM LETRAS

A CELEBRAGAO DE EROS NA LITERATURA:

Delito, Confissdao e Redenc¢ao

Dissertagao de Mestrado apresentado
ao Programa de Pés-Graduagao em
Letras da Universidade Federal de
Pernambuco como parte dos
requisitos necessarios para obtengao
do titulo de Mestre em Teoria da
Literatura.

Orientador: Prof. Dr. Anco Marcio
Tenorio Vieira.

Clederson Montenegro Medeiros
Recife
2009



Medeiros, Clederson Montenegro

A celebracao de eros na literatura: delito,
confissdo e redengcdo / Clederson Montenegro
Medeiros. — Recife: O Autor, 2009.

113 folhas. : il., quadros.

Dissertagdao (mestrado) — Universidade Federal
de Pernambuco. CAC. Letras, 2009.

Inclui bibliografia.

1. Eros (Divindade grega) na literatura. 2.
Euripides. 3. Racine, Jean, 1639-1699. 4. Literatura
grega. 5. Teatro grego. 6. Prado, Adélia. T I. Titulo.

82.09 CDU (2.ed.) UFPE
809 CDD (22.ed.) CAC2009-38



CLEDERSON MONTENEGRO MEDEIROS

A celebracio de Eros: Delito, Confissio e Redencio

Dissertagfio apresentada ao Programa de Pos-
Graduagio em Letras da Universidade Federal de
Pernambuco como requisito para a obtengdo do
Grau de Mestre em Teoria da Literatura,

BANCA EXAMINADORA:

f
,'{\!;- s e ] T "
Prof. Dr. Anco Marcio Tenério Vieira
Orientador — LETRAS - UFPE

M
Prof. Dr. Lourival Holanda
ETRAS - UFPE

Recife - PE
2009



A Fred, que tem aliviado minha existéncia.



Agradecimentos

Agradec¢o a minha mae, Heraclides, que tece sua vida com delicadeza e
forca.

A minhas avos, Carolina e Nikta, responsaveis por minha formagao nao-
académica e profundamente mais poética.

A Euridice, porque, sem saber, ela atualiza a cada dia o tema dessa
dissertacao.

A Professora Marta Sampaio, por saber conjugar paixio e suavidade, na
maneira vigorosa com que conduz suas aulas.

A Sénia Ramos, pelo afeto em todo esse tempo e por tornar sua vida
uma Divina comédia, ndao deixando que a dimensao tragica coroe sua
existéncia.

A Glaucia Nascimento, que tal qual o quadro de Boticcelli de uma
concha de madrepérolas desabrochou uma amiga.

A todos os amigos do mestrado que deram o verdadeiro significado a
essa perturbadora experiéncia: Ariane da Mota, Joelma Santos, Jodao Batista,
Kleyton Pereira, Fred Machado, Karine da Rocha, Virginia Celeste, Bruno
Piffardini, Fabiana Miranda, Flavio Emanuel, Everardo Noroes.

Ao professor Lourival Holanda, pela sensibilidade que olha o mundo, e
que muito me serviu como inspiragao neste trabalho.

A professora Cristina Botelho, por eu ter encontrado nela mais que uma
professora, e por oferecer seu conhecimento como quem distribui flores.

Ao Professor Doutor Alexandre Furtado, sempre estado em graga, por
ter me encorajado durante essa minha formacgao.

A Karla Theonila, eterna amiga, um presente dos deuses.

Ao Professor Doutor Anco Marcio Tenério Vieira, por ter me acolhido
como orientando, e ter conseguido combinar rigor e afeto, e a todas as outras

pessoas que contribuiram para minha formagao, ainda que secretamente.



A uns Deus os quer doenfes,
A outros quer escrevendo.

Adélia Prado.

Things base and vile, holding no quantity,

Love looks not with the eyes, but with the mind,
And therefore is wing'd Cupid painted blind.
Nor hath Love’s mind of any judgment taste:
Wings and no eyes, figure unheedy haste.

And therefore is Love said fo be a child,
Because in choice he is so oft beguild.

As waggish boys in game themselves forswear;
So the boy Love is perjurd everywhere.
Shakespeare, A midsummer night’s dream



Resumo

No nascimento da tragédia, o amor-paixao foi representado como um conceito
que muito bem combinava com aquele género literario. Por isso, a
representagcao desse fendbmeno, no espirito antigo grego, foi construida, de
modo que, somente fosse possivel como uma realidade intimamente
relacionada com um destino inexoravel. O amor-paixao era uma experiéncia
que colocava o homem na condi¢ao de erro, portanto, era uma realidade sobre
a qual nao se tinha nenhum controle. A autonomia afetiva estava suplantada
por um destino fatidico — na expressao do préprio mundo grego a literatura,
evidentemente, nunca abandonou esse modo de representar a paixao; é de se
notar que é uma invengao que sempre se atualiza — a concepc¢ao da paixao
coroado com dimensao tragica. Euripides, considerado “o mais tragico dos
tragicos, realiza em Hjpolifo, uma imagem desse eros como instancia do
tragico. Fedra, parece em varios momentos, encarnar esse fenébmeno, como se
o poeta atico tivesse organizado sua personagem em fungao de mimetizar esse
conceito. Mas nao se pode limitar a invencao de Eros na Literatura somente no
seu sentido doloroso, é preciso reconhecer como o mesmo foi manipulado nas
maos de outra poeta. Jean Baptiste Racine aproveita do mesmo mito, antes
utilizado por Euripides, e apresenta a sua invengao dessa experiéncia. Agora o
‘“delito” paixao vai se transfigurando em “confissdo”. Ora, s6 se confessa
porque subtende que ha culpa, portanto culpa e confissao sao duas realidades
profundamente inter-relacionadas. Por isso, para o classicista francés, a
invengao do amor-eros é deslocado para o plano da linguagem “ confissao”. A
Fedra raciniana é agora, somente ela, a culpada por inventar essa realidade —
os deuses foram sutiimente afastados. Assumindo uma nova perspectiva,
Adélia Prado empreende o esforco estético de investir de sacralidade um
objeto até entao profano. O tratamento do amor-eros nas maos da poetisa vai
se organizando a luz dessa orientagdo, que coloca paixao e Deus como
experiéncia que se tocam. Nossos estudos vai procurar justamente
compreender como esse objeto foi ‘inventado” por trés autores.

Palavras-chave: Eros; Fedra; Adélia Prado.



Résumé
A la naissance de la tragédie, I"amour-passion était représenté comme un
concept qui se mariait trés bien avec ce genre littéraire. C’est pour cela que la
représentation de ce phénoméne dans I'esprit grec ancien, fut construite de
maniére a ce qu'elle soit uniquement possible en tant que réalité en relation
intime avec un destin inexorable. L"amour-passion était une expérience qui
placait 'homme dans une situation d’erreur et il se trouvait ainsi dans une
réalité sur laquelle il n"avait aucun contréle. L’autonomie affective était
supplantée par un destin fatidique — I'expression du monde grec dans la
littérature n’a évidemment jamais abandonné cette maniére de représenter la
passion ; il faut noter que c’est une invention qui est toujours actualisée — la
conception de la passion couronnée par une dimension tragique. Euripide,
considéré « le plus tragique des tragiques », dépeint dans Hijppolyte, une image
de ces erreurs comme instance du tragique. Fedra, parait a plusieurs reprises,
incarner se phénoméne, comme si le poéte attique avait organisé son
personnage de maniére a calquer ce concept. Mais on ne peut limiter
linvention d’Eros dans la littérature seulement a son sens douloureux, il faut
avouer qu’il a été manipulé par d'autres poétes. Racine tire profit du méme
mythe autrefois utilisé par Euripide et présente son invention a partir de cette
expérience. Maintenant le « délit » passion va se transfigurer en « confession ».
Or, se confesser sous-entend qu’il y a une faute, donc, la faute et la confession
sont deux réalités profondément interconnectées. Ainsi, pour le classiciste
francais, I'invention de I'amour-eros est déplacé par le plan du langage « de
confession ». La Fedra racinienne est maintenant, elle seule, la coupable
d’inventer cette réalité — les dieux ont été subtilement écartés. Adélia Prado
assume une nouvelle perspective et engage I'effort esthétique d'investir de
sacralité un objet qui était jusqu’alors profane. Le traitement de I"'amour-eros
dans les mains de la poétesse va s’organiser a la lumiére de cette orientation
qui place la passion et les dieux comme une expérience qui se touche. Nos
études vont justement comprendre comment cet objet a été « inventé » par trois

auteurs.

Mots clés : Eros, Fedra, Adélia Prado.



Sumario

1 oo 11 o= o J 9

1 D 7= [ o RPN 16
1.1 Amor-Eros: o tragico acontecimento............ccuceeciriiniiiisnssnnnnrr e 17
1.2 O amor-Fedra........... i 21
1.3 Prometeu apaixonado: o suplicio do amor-eros.............cccceerrerrrrenennnnnnnns 27
1.4 O crime Erosa um passo deTanatos.............cccceiiiniimmmirnnnnceeeeee s 31
1.5 Afaraxia em Ricardo Reis: A trégua do amor-paixao...........cccceeevvvrnnnnnnes 40
1.6 Paixdo-eros: As amoras vermelhas...........cccooiiiimmneenncnn e 42
2 00T 11T T 49
2.1 Eros: 0 AMOr-da-Carne.........ccccoueeeeummmmnnsissssnsnsnsssssssssssssssssssssssssssssssssssnnns 52
2.2 O tempo das CONFISSOES..........couurrirrrrmmrmmrnrnnnssrnnnsssss s s s ar s s snnnsnnnnsses 63
2.3 A culpa crista: A rede invisivel de bronze............ccccomiiiinicccn 70
3 REAENGAO.........eeeeeeeerri i ———— 78
3.1. O arauto de Eros...........cccoiiiimiiiiiimiriinssssss s s s 80
3.2. AMOr-de-Maio...........cccoiiiimiiiiiiirrrr s 89
3.3. Acelebracdo de Eros..........cccoiiimmimmmmmmseee s 94
3.4. A noite escura de Psique...........coiimmmmmmmiiininic e 100
3.5. O Eros qUE SalVa........ccuveemummeenisns s s s s s sn s sss s s s nn e e 104
Lo T Loz 11T T 107

Bibliografica Consultada..............cccoiiiimmmmmmi 111



INTRODUGAO

Ah, Ne puis-je savoir si jaime ou si je hais

Racine, Andromaque

No territério da criacdo estética, um mesmo fenédmeno pode ganhar
diferentes maneiras de representagao, sem por isso comprometer aquilo que
Ihe é mais essencial. Quando se decide analisar a mimesis, sabe-se que esse
objeto nao tera uma representacao estatica. A dinamica da invengao do mesmo
objeto na literatura é a nossa pretensao no presente estudo. Debrugcamo-nos
sobre esse objeto a fim de compreender o modo como se revela e se articula
com ele mesmo, enquanto estratégica estética: esse dialogo permanente que
ele estabelece quando apreendido pela arte. Uma vez percorrida uma trajetéria
da Antiguidade grega até a Literatura contemporanea, reconhecemos,
evidentemente, como é insuficiente seguir e refletir do mundo Grego e a
criagdo contemporanea, levando em conta a totalidade de todos os aspectos
neles constituidos. Muito menos poderiamos dar conta da vasta fortuna critica
que tem investigado como a Literatura inventou o amor-eros. Numa atitude
muito mais modesta, delimitamos trés momentos em que a poética se apropria
da Paixdao — personificada alegoricamente pelo deus Eros. Trés autores nos
serviram como eixos para explorar a invencao de Eros nos respectivos
momentos, e que julgamos significativos na representagcdo do referido
fenbmeno. A motivagao para a escolha dos trés poetas, Euripides, Racine e
Adélia Prado — apesar da disparidade de tempo que os separa -, parte da
légica de reconhecermos neles a profunda influéncia que sofreram de um
sistema de valores religiosos refletidos nas suas obras. Acrescente-se a isso o
fato de que, tal intervalo de tempo que os separa, nos permite perceber o
quanto o objeto paixao foi recriado, deformado, tendo, no entanto, conservado
o seu carater estético; permanece, pois, a sua envergadura simbdlica, ou seja,
os matizes que ganha no decorrer de sua representacdo nao comprometem a
sua esséncia. Ha algo na invengdo da paixao que é residual. O tempo a
fraturou menos do que poderiamos supor, o que sé demonstra a sua
possibilidade cormucopica — como os cornos da cabra Amaltéia, simbolo da
abundancia, de onde quanto mais se retira, mais abunda em possibilidades.



10

Evidentemente, é mais facil reconhecer, num primeiro instante, a relagao
entre Euripides e Racine, sobretudo em fungao da heranga que o primeiro
legou a este ultimo - ver que o proprio tema abordado por Racine aponta a sua
ligagdo com tragico grego. Numa analise superficial, poderiamos julgar que
qualquer analogia com a poeta mineira Adélia Prado seria um esforgo herctleo,
como se submetéssemos sua poética a cama de Procrusto. Aprofundando o
olhar em sua obra, salta-nos aos olhos a tentativa de representar a paixao
nesse limiar entre queda e redencgao — tema explorado ao maximo pelos outros
dois poetas. Aquilo que era aparentemente contraditério, tragar essa particular
relagao entre Euripides/Racine e Adélia Prado, torna-se um jogo possivel. E
por outro lado, essa semelhanga que de imediato verifica-se entre Euripides e
Racine, mostrar-se-a muito mais uma construcao desbotada, afastando-se pela
visdo poética particular que cada um possuia diante do fenéomeno aqui
explorado, ja que Racine apenas se apropria de um mito manipulado por
Euripides, e, uma vez apreendido, o dramaturgo francés redimensiona sua
Fedra colocando-a numa dialética existencial muito mais complexa frente ao
eros. A Fedra euripideana era revestida de uma mascara rigida — como queria
inclusive o teatro Atico -, sendo do inicio ao término a mesma personagem, no
dizer de Forster ‘plana”, e somente vai se avantajando nessas qualidades que
dimensionaram o seu maquiavélico estratagema de langar o pomo da discérdia
na familia real de Teseu.

A personagem de Racine, ao contrario, nos deixa todo o tempo numa
perspectiva de que pode nos surpreender, ela ndao é uma completa vila, e muito
menos beatificada a caminho de uma redencao plena. Ela se situa exatamente
naquela situagao entre a danagao (Euripides) e a redencao (Adélia Prado).
Portanto, se num primeiro momento buscamos essa aproximagao intima entre
os dois primeiros tragicos, nosso trabalho mostrara que essa associacao se
fragiliza muito, e que a obra raciniana, em varios momentos, é posta em nitido
confronto com a de Euripides. No entanto, ha um arco que os liga: os trés
podem ser considerados, sem nenhuma hesitagao, como ‘Poetas da paixao”. A
propdsito dessa aproximagao, é preciso dizer também que ela nos solicita
algumas escolhas. A primeira, um claro desprezo da forma em nome do
conteudo, trata-se de uma maneira de tornar possivel o campo de atuagao de
nossa analise. A sensibilidade de cada autor na constru¢gao de um tema, as



11

suas visoes poéticas, a impressao que eles nos deixam ao falar do amor-eros,
é o0 ambiente de nosso estudo, é o que sera, na verdade, a tentativa de nossa
hermenéutica. Como o nosso interesse é menos estudar o mito de Fedra, e na
verdade compreender a apreensao do fenébmeno Eros na Literatura, nao
fizemos a triade previsivel de estudar Euripides, Séneca e Racine. Nao
desconhecemos a obra do filésofo latino, muito menos a sua contribuicao na
arquitetura da paixao enquanto fendmeno estético, mas o percurso deste
estudo nos permitiu deixar Séneca ao lado e se preocupar com a construgao
poética do objeto na mao de outros poetas. Se seu legado em Racine é algo
fundamental, assumiremos todas as lacunas de nao analisar — ainda que
reconhecamos - a contribuicido de Séneca neste estudo. Além do mais,
temiamos que a presenga de Séneca colocasse essa investigagao na linha de
Literatura comparada — o que definitivamente nao era o nosso escopo. A nossa
proposta, talvez, permita essa incursao em outros autores, ao mesmo tempo
em que essa exclusao.

Ora, essa representacao da Paixao, acomodada dentro de um contexto,
subjugada sob uma perspectiva — religiosa, inclusive — termina por subscrever
uma mimese que gradativamente vai da qualidade de delito a redencdao. A
invencao de Eros em trés momentos, em cada um dos trés capitulos que
compoem o presente estudo: enquanto Delito, Confissao — o que pressupode a
idéia de culpa- e, por fim Redencao, é a ordem estabelecida para apontar a
dinamica desse processo mimético. Subdividimos os capitulos porque, a nosso
ver, julgamos que a obra de cada autor aponta dentro dos motivos nos
respectivos capitulos. Evidentemente que, em alguns momentos, um podera
ser encontrado dentro de outro. Nao estamos excluindo a possibilidade de
didlogo nessa relagao. A metafisica dos Gregos seguramente nao esta restrita
ao seu tempo, e a sua sensibilidade - que forjou imagens poéticas — ainda ecoa
na imaginagao de diversos poetas.

Na categoria de delito, inscrevemos a tragédia grega, especificamente
Hijpolifo de Euripides; primeiro, porque partimos da idéia de que Euripides
representou a paixao sem pudor algum, com ousadia e violéncia. Ampliaremos
também a nossa discussdao para outras obras que aproveita desse mesmo
fenémeno. E como se o tragediégrafo atico servisse mais como eixo central e

ponto irradiador por varias outras obras. Nao poderiamos contemplar a obra de



12

Euripides fechada e estatica no seu tempo: ao contrario “E certo que, numa
época perturbada como a nossa, a dialética de Euripides desperta um eco de
simpatica afinidade. [...] Basta pensar o quanto estdao longe de nés Ibsen ou
Zola, no entanto incomparavelmente mais proximos do que Euripides [...]
(JAEGER 1995: 318). A mimeses do amor-paixdao em Euripides oferece as
caracteristicas que muito nos permitem avizinhar essa experiéncia naquilo que
chamaremos de delito, a atitude de Fedra do inicio ao cabo, é essencialmente
criminosa, a sua morte e o que segue entre Teseu e Hipdlito nos da essa
representagcao da paixao que em nenhum momento ascende a idéia de culpa.
Fizemos um estudo também de obras que se edificam em torno da idéia
que construimos neste capitulo; de que maneira algumas obras representaram
a paixao pela sua via tragica. JA em O Banquete, de Platao, nos surge essa
idéia, no que diz respeito ao discurso de Pausanias. Como observa o autor de
Paidéia, A formacdo do homem grego ‘{...] de acordo com a interpretagao de
Pausanias, na parte do mundo helénico mais afim da maneira de ser asiatica,
onde o eros é rigorosamente castigado’( JAEGER 1995: 728). A idéia de
castigo ja se subtende a que Eros é uma experiéncia ilicita, de acordo com
essa ponto de vista. Rougemont ainda consegue levar esse problema aos
extremos na sua Historia do amor no Ocidente ao reconhecer como modo de
representagao uma unica via mimética da paixao - pela dor (o que nos remete

diretamente ao pensamento Grego):

Parece-me que isto explica boa parte de nossa psicologia. Sem
entraves ao amor, ndao ha ‘romance”, isto &, a consciéncia, a
intensidade, as variagcoes e os adiamentos da paixao, seu crescendo
até a catastrofe [...] consideremos nossa literatura. A felicidade dos
amantes s6 nos comove pela expectativa de infelicidade que os ronda.
E necessaria essa ameaca da vida e das realidades hostis que a
afastam para longe. A saudade, a lembranga, e nao a presenga, nos
comovem. A presenca € inexprimivel, ndo possui uma duragao
sensivel, s6 pode ser instanfe de gragca - o dueto de Dom Juan e
Zerlina. Ou entao caimos num idilio de cartao postal (ROUGEMONT

2003: 71)

E mais adiante, para redizer a sua visao tragica de Eros na literatura,

reconhece impossivel outra maneira de inventar esse tema:



13

O amor feliz ndo tem essa historia na literatura ocidental, e se nao for
reciproco, o amor nao é considerado um verdadeiro amor. O grande
achado dos poetas da Europa, o que sobretudo os distingue da
literatura mundial, o que exprime mais profundamente a obsessao do
europeu é conhecer através da dor: eis o segredo do mito de Tristao, o
amor-paixao simultaneamente partilhado e combatido, ansioso por uma
felicidade que rejeita, glorificado por sua catastrofe: o amor reciproco
infeliz. (ROUGEMONT 2003:71)

Certamente, o autor deve ter lido unicamente Esquilo, Séfocles,
Euripides e alguns dramas elisabetanos, para formar tal pensamento.
Rougemont ndo consegue perceber que a paixdo na via dessa experiéncia
necessariamente infeliz, € apenas um meio de apreensao do fenémeno.
Desconhecer que exista também uma vasta literatura em que o amor esta
numa situacao intermediaria, daquilo que é condenado e exaltado, e que
também ele € um meio de redengao, é considerar tao somente uma literatura
que s6 concebe a paixdo sob o ponto de vista tragico, é esquecer que esse
mesmo /difio cartdo postal alimentou a fantasia de varios poetas. Nao é preciso
lembrar quanto dessa imagem idilica e ideal também esteve e esta presente na
literatura ocidental. Conscientes disso, que a literatura reveste um objeto sob
varios matizes, partiremos no préoximo capitulo para outra maneira em que a
paixao é sugerida; enquanto uma realidade de culpa.

No segundo capitulo, Confissao, Racine explora o tema do amor-paixao
em toda a sua duvida e complexidade. Para ele, o fendbmeno é a pura
expressao dessa experiéncia em que o homem titubeia, hesita, questiona sua
consciéncia (como sua personagem Fedra da obra que leva 0 mesmo nome ).
Explicar-se-a grande parte dessa sugestio nessa relagdo paixdao-corpo,
associada ao sexo feminino. A idéia mulher/corpo/ paixao, tao bem discutida
por R. Howard Bloch (1995:137), se referindo ao pensamento medieval [...] “o
feminino é também sinénimo da esfera dos sentidos”, vai girar em torno de
nosso estudo sobre Fedra. Discutiremos essa relagao partindo da personagem
raciniana, porque ela reflete um erotismo ‘“condenado”, participando desse
pensamento medieval. Nao ha como negar que, ao investigar o erético em
Fedra, com toda a sua forga manifestada numa linguagem atormentada,
curiosamente velada, pulula aos nossos olhos. Sobre este fato recordemos

Bataille (1995: 242) ‘Por razées que nao apenas convencionais, o erotismo é



14

definido pelo segredo [...] A experiéncia erética se situa fora da vida cotidiana.
No conjunto de nossa experiéncia, ela permanece essencialmente a parte da
comunicagcao normal das emocgoes, trata-se de um assunto proibido”. Iremos,
entao, fazer o possivel para dissecar na sua linguagem manifesta o conteudo
latente: os hiatos e o siléncio de Hipdlito parecem revelar muito mais que as
palavras de Fedra, portanto, nos seus discursos sera possivel encontrar muito
mais segredos. Quanto a paixao, Fedra nem assume e nem abandona essa
realidade, ela aceita e recusa, nhum procedimento fixado por Racine que nos
permite conceber a paixdo como aquilo que nem condena (como na tragédia
grega) e nem redime (como veremos em Adélia). Racine humaniza o problema:
a Rainha absorve, portanto toda a responsabilidade, antes atribuida aos
deuses. Tal condigao nos lembra muito o mito de Atlas carregando o mundo -
ou sua prépria humanidade? — sobre os ombros. A sua confissao a eleva a
condicao que a redime apenas parcialmente dessa culpa.

E na qualidade de redentora que a paixdo é inventada por Adélia Prado,
como enfocado no terceiro capitulo. A sua lirica sonda essa experiéncia que
exalta o homem e permite que ele esteja em intima conexao com o Sagrado.
Neste ultimo capitulo, desfizemos o Eros como realidade tragica, e desvelamos
um novo modo de percebé-lo. O homem reduzido a si mesmo, como aparece
no racionalismo Francés da Fedra Raciniana, é superado por uma perspectiva
que reintegra o homem a Deus, re-ligando-o. Indisfarcadamente é possivel
encontrar essa relagao paixao-corpo - o que soa bastante surpreendente em se
tratando de uma autora que alimenta a sua poética nas escrituras sagradas, e
declara com abundante freqliéncia em entrevistas a sua fé catdlica; e, no
entanto, ela ultrapassa qualquer pudor para falar das paixées e consegue criar
momentos em que o erotismo insurge com toda viruléncia nos seus versos.

Esse carater de sua obra, mistico e profano, coloca a paixdo como
realidade redentora. Adélia supera a dialética dessas duas experiéncias
aparentemente incompativeis: paixao/corpo, de um lado, e do outro, espirito. A
dor, a tragédia e a duvida atravessam sua poética, mas nao se cristalizam nela;
sao realidades transcendidas pela figura do Redentor que renova o proprio
corpo — antes somente realidade corruptora. Adélia Prado condensa paixao-

sagrado / erotismo-Deus, muito ao modo dos misticos medievais, combinando



15

essas duas dimensodes, o que resulta na possibilidade de verdadeiramente
celebrar o objeto que antes era lamentado e pranteado pelos gregos.

Dessa maneira, o que faremos em relagao aos trés poetas é apreciar a
capacidade de Eros ser reinventado quando apreendido em literatura.
Sobretudo, iremos contemplar a arte de um objeto se desdobrar na mao de um
poeta, foi exatamente esse esfor¢co que empreendemos.



16

DELITO

Diua non miti generata Ponfo,

Quam uocat matrem gemius Cupido,

Impotens flammis simul et sagittis

Iste lasciuus puer et renidens

Tela quam cerfo moderatur arcu!

[labitur totas furor in medullas

lgne furtiuo populante uenas.]’

Séneca, ‘Fedra”

O legado grego tem ressoado por todas as artes, € uma espécie de
instrumento para o qual o homem entende que todo conhecimento pode ser
articulado com tantos outros. E um espélio apreendido pela literatura em varios
momentos. Uma narrativa grega tem o poder de se recuperar dentro de tantas
outras narrativas, ou pelo menos, é nos possivel descortina-lo por lugares
insuspeitos: ha sempre uma brecha para um mito em literatura, ele se atualiza
permanentemente. Se, falamos, por acaso, do nascimento de Eros, é tao
somente porque pretendemos precisar em que momento nasceria o0 amor-
paixao, enquanto personificagao daquilo que sera uma representacao estética.
Mas estamos também conscientes que em cada obra o mito se faz, ou seja, o
nascimento de Eros ja e ainda nao ocorreu, porque ele surge e se esconde. A
literatura recupera sempre seu nascimento. E, no entanto, matéria prima na
construgao imagética na poética, elemento ordeiro que, inclusive, autoriza o
sentido a obra. Quando observamos um acontecimento no mito grego é, na
verdade, dentro de um esforco de localizar, ainda que simbolicamente, um
acontecimento que servira como guia que orientara nossas idéias. Determinar
o nascimento da paixdo no mundo grego, ja €, assim, aproximar desse
universo que também criou a Tragédia, o que por si permite encontrarmos
afinidades entre dois acontecimentos que se redizem: o mito e a tragédia. O

amor-paixao, essa forca propulsora de enredos, o desencadeador dos

" O deusa nascida do mar sem cleméncia, / chamada de mie pelo ambiguo Cupido, / alegre menino
radiante de risos/ que ndo se refreia com flamas nem flechas / e ¢ sempre exato ao atirar seu dardo, / [ sua
furia escorre em nossas medulas, / com um fogo furtivo as veias devasta!].



17

desencontros, toma forma no mundo antigo, por volta do século VI,
confundindo-se com o nascimento da tragédia, mas nasce, sobretudo na figura
de um deus, Eros, que ira simbolizar todas as qualidades que o tragico

experimenta.

1.1 Amor-Eros: o tragico acontecimento

A Antiguidade nos mostra trés versoes para o nascimento do deus Eros.
Numa delas, apresentada por Hesiodo na 7eogonia, ele € uma forca que existe
no Caos, e que ordenou os elementos garantido o seu eventual desdobramento
em Cosmos — quer dizer, embora um dos elementos do caos, se confundido
como desordem, ele restaura e organiza aquela massa informe e aberta, o que
confere ao deus uma forca ordeira e de atragao. Afinal, é ele que aproxima os
corpos dispersos e soltos. Numa outra variante do mito, Eros nos surge como
filho de Ares - o deus da forga bruta - e Afrodite — a deusa do amor -, filiagao
que muito nos autoriza a ver caracteristicas de ambos os genitores: ele possui
a energia destruidora de Ares — o flagelo dos homens - mas a necessidade de
unir-se a outro, como sua mae Porné — a padroeira das meretrizes. Aqui nos
surge talvez a idéia dupla do amor enquanto concupiscéncia: desejo (por
Afrodite) e morte (por Ares). Por outro lado, os varios envolvimentos
indiscriminadamente afetivos da deusa nos remetem a opiniao de uma busca
jamais satisfeita que, inevitavelmente, o deus herdou de sua mae. Filiacdo que
nos oferece um retrato de uma realidade que tanto destréi como fecunda. Por
fim, na versao do mito consagrado n’O Banquete, de Platao, Eros é filho de
Pénia, a pobreza, e Poros, o recurso: duas realidades que se contradizem, mas
que se exercem mutuamente no retrato do deus. Ele é gerado por ocasidao no

dia do nascimento de Afrodite, coincidéncia bastante relevante:

[...] concebido nas festas em honra do seu nascimento, é, por natureza,
um apaixonado do Belo, pois que Afrodite é bela. Por outro lado, a
condicdo de filho do Engenho e da Pobreza ditou-lhe o seu destino.
Condenado a uma perpétua indigéncia, esta longe do requinte e da
beleza que a maior parte das pessoas nele imaginam...Rude,
miseravel, descalco e sem moradia, estirado sempre por terra e sem
nada que o cubra, é assim que dorme, ao relento, nos vaos das portas
e dos caminhos: a natureza que herdou de sua mae faz dele um



18

inseparavel companheiro da indigéncia. Do lado do pai, porém, o
mesmo espirito ardiloso em procura do que é belo e bom, a mesma
coragem, persisténcia e ousadia que fazem dele o cagador temivel,
sempre ocupado em tecer qualquer armadilha; sendo de saber e
invento, passa a vida inteira a filosofar, este habil feiticeiro, mago e
também sofista!

Deste modo, ndo é por natureza mortal nem imortal. No mesmo dia,
tanto floresce e vive, segundo esta senhor dos seus recursos, como
morre para voltar a vida, gracas a natureza do seu pai. Porém, os seus
achados escapam-lhe continuamente das maos, de tal sorte que nunca
se encontra na indigéncia nem na riqueza: antes num meio termo que
é, de igual modo, entre sabedoria e ignorancia. (PLATAO 2006:71-72)

Esse discurso de Socrates por Diotima sobre o Nascimento de Eros
presta-nos o favor de oferecer a imagem precisa sobre um tema que
pretendemos desenvolver: o amor-paixao como essa experiéncia ambigua,
contraditoria, no limiar da vida e tendo a morte como destino definitivo. Uma
situacao que pde o agente de sua expressado neste estado de duvidas entre
duas realidades dispares. Esta inclinagao de Eros, sobretudo num mundo onde
a ordem estava estabelecida e o heréi ndao vacilava, pée o homem numa
situacao essencialmente tragica: a ineficacia em abracar duas situacoes
anuncia o fracasso da experiéncia.

Por esta razdo o mundo épico nao permitiria o tragico, ele nem ao
menos é citado nos poemas homéricos. O épico refuta a davida perturbadora.
O cenario de atuacao de Eros nao poderia suportar o solene, € nem é um
destino heréico que ele anuncia: Eros terminantemente nao é portador da gléria
herdica, a sua representacao se inclina mais a fazer dele “aquele que rompe os
membros e que, no peito de todo deus como todo homem, doma o coragao e a
vontade do bem” (ARISTOFANES apud LEVY, 2005: 320). Esse pensamento
do comediégrafo nos diz que, antes de tudo, ele é uma realidade que fragiliza o
homem, quando que o épico quer o homem inteiro. O arco da mimesis desse
amor-eros, s6 poderia encontrar campo de livre expressao num género que
falasse da dolorosa experiéncia do herdi frente a démesure (seja esse estado
um designio dos deuses ou razées meramente humanas). A tragédia comporta
Eros: a sua adaptagdo nesse género nos permitira vé-lo como categoria
indistinta dessa forma poética .

Nao sera somente enquanto personagem mitolégico que Eros nos

interessa, mas como forga simbdlica que se prolonga na Literatura, que se



19

atualiza, cumplice do sofrimento, assumindo um carater abstratizante; forca
universal, amplamente encarnado numa experiéncia, e nao raro nas proprias
personagens. De outro modo, também tentaremos dizer que Eros preexiste a
sua figura antropomorfica, ele nos surge, sobretudo, como uma idéia que
avanga na representagao poética. Portanto, de modo algum, podemos
concordar com a conclusao de Ann-Deborah Lévy, que no Diciondrio de mitos
literarios (2005:324) afirma que:

[...] Eros deve a um fendmeno de desgaste o fato de ter caido no
esquecimento [...] Ademais, a psicanalise tera contribuido
possivelmente para ‘despoetiza-lo”, ao fazer do Eros um dos seus
conceitos-chave: o principio da agao, a vida, que se opoe a pulsao de
morte (Tanatos) e que se realiza na libido. Ainda que signifique um
reatamento com o Eros primordial, esse conceito desmistifica a
alegoria e reconduz o desejo a sua dimensao individual.

Ora, quando nos referimos ao mito, nao podemos deixar de considerar a
sua plasticidade. E o efeito disso nao é o reduzir, na medida em que o conceito
referido pela autora, ja sup6e a alegoria. No tocante a sua decorrente
despoetizacdo, é preciso ter em conta que todo e qualquer conceito em
literatura se submetera as malhas da poética, ele se curva a um saber que
aborrece ao meramente Logus. Ao contrario, a presenga do mutus no conceito
nao permite o desbotamento de Eros.

Consoante Junito Brandao (2004:189), Eros é “a pulsao fundamental do
ser, a libido, que impele toda a existéncia a se realizar na agdo. E ele que
atualiza as virtualidades do ser, mas essa passagem ao ato s6 se concretiza
mediante o contato com o outro’. Ou seja, uma forga desencadeadora da agao.
Mais adiante o mesmo estudioso do mito lembra “O fato de Eros ser uma
crianga simboliza, sem duvida, a eterna juventude de um amor profundo, mas
também uma certa irresponsabilidade. Em todas as culturas, a aljava, o arco,
as flechas, a tocha, os olhos vendados significam que o Amor se diverte com
as pessoas de que se apossa e domina, mesmo sem vé-las (o amor, nao raro,
€ cego), ferindo-as e inflamando-lhes o coracao.”

O conceito de Eros acima citado confunde com o modo como a literatura
apreendeu a Paixao, a conexao entre eles é intima, sdo elementos que se

constituem da mesma substéncia e confluem para o mesmo objeto. Igualmente



20

toda referéncia a um pode ser aplicada ao outro, em fungao da cumplicidade de
significacdo. Paixao e tragédia serao entdo palavras indissociaveis porque
conjugam a experiéncia erética — exaltagao da vontade - e o acontecimento
irevogavel. Eros se faz came: mas o verbo é a paixgo.

Ora, essa dimensao fatalista da paixao perpassa toda a histéria da
literatura, de Hipdlifo de Euripides, a Fedra de Racine, na Idade Média, com a
retérica do amor cortés, aos misticos cristaos do século XVI, a Fedra de
Racine, até uma autora contemporanea, como Adélia Prado. Estamos assim
diante de uma representacao que insiste enquanto fendmeno literario: A
paixao, da antiguidade a literatura contemporanea, é a histéria de uma mimesis
que pode ser traduzida na seguinte sintese: “A paixao destréi seu objeto”
(ROUGEMONT 2003:524). Ela é, portanto, representagio de um
acontecimento fatidico, uma engrenagem onde se instaura o fendmeno do
tragico.

Para assegurar esse Uultimo argumento, voltemos nossos olhos ao
mundo antigo, encarando o nascimento de Eros como o didlogo mais que
possivel entre a tragédia e a experiéncia da paixao. Ha, portanto, qualquer
coisa de tragico em Eros. E nossa tendéncia sera encontrar os pontos de
contatos que nos autorizem a falar do Tragico e do Amor-paixao como
fenbmenos que se interpenetram. Deixando de lado, pelo menos por enquanto,
a concepgao da tragédia desenvolvida na Poéfica, de Aristételes, passemos a
considerar a tragédia, assim como a paixao, como modalidade mimética que
encontra em Eros sua fonte primordial.

Tomamos tragédia, aqui como um conceito que se “desligou-se da forma
artistica com a que vemos vinculada no classicismo helénico e converteu-se
num adjetivo que serve para designar destinos fatidicos” (LESKY 2006:18). E
enquanto adjetivo que ele nos interessa, o que nao impedira a recorréncia ao
mito para fomentar nossa idéia central. Goethe, do outro lado, observa que
‘todo tragico se baseia huma contradigao inconciliavel. Tao logo aparece ou se
torna possivel uma acomodacao, desaparece o tragico” (apud LESKY
2006:31). Esta observagcdo pode-nos ajudar a formar a sintese
Tragédia/Paixao, a primeira como uma contradicdo que teria expressao

maxima na experiéncia do amor-Eros, um fenédmeno que reparte, divide, e



21

onde um destino fatidico acena como epilogo; a segunda, como uma situagao
arrebatadora, uma espécie de estado de loucura na soleira da morte.

Na esséncia do pensamento ocidental o tragico € como uma categoria
do amor-paixao - uma experiéncia que se instaura violentamente, e é no tempo
mitico onde rastrearemos os primeiros sinais de um deus que se
despersonifica: Ele deixa de ser uma figura mitologica e se subjetivisa,
converte-se em numa situagao abstrata, ora é adjetivo, ora se substancia.
Necessariamente quando falamos de Eros, nao estarmos falando das
representagoes renascentistas, um menino alado portador de aljava e flechas.
Nossas mengoes a Eros se referem a sua qualidade ontologica que atua como
forca perturbadora, linguagem e experiéncia contraditéria 8 maneira de Goethe,
um modus vivendi que nos permite essa nitida aproximagao do amor-paixao

com o determinismo tragico.

1.2 O Amor-Fedra

A tragédia Grega é a matriz de um quadro onde se é possivel
reconhecer as primeiras “aparigées” de Eros, e onde pretendemos inaugurar as
equacoes de nossas opinides, de modo que deliberadamente escolhemos
Euripides como fonte primordial de um fendmeno que se consagra na criagao
literaria.

Nas suas primeiras representacoes, Eros é aquilo que nos arrebata, a
sua realizagao se da justamente num ato de dilaceramento “Segundo Séfocles,
Eros engendra a loucura, e o tema do Eros-nossos (doenga) é desenvolvido
por Euripides. Mais sutilmente, este ultimo distingue dois Eros, diferenciado o
amor que leva a virtude daquele que leva a indignidade” (LEVY 2005:231) No
entanto, o retrato mais recorrente de eros em Euripides, a saber pelas suas
tragédias, € de uma experiéncia que expulsa o homem dos jardins das
virtudes, incompativel com o logos: é o instinto desafiando a ordem. Essa
circunstancia de uma experiéncia individual que permite aos heréis de
Euripides experimentarem o abandono completo de s/ instaurando a profunda
perturbacao da alma, é a que nos foi dada a conhecer no autor grego. Em certa
medida, a lirica grega jA o reconhecia como esse fendmeno, como os

fragmentos de Safo (2003: 51) nos permite concluir:



22

] de novo, Eros me arrebata,
Ele, que p6e quebrantos no corpo,
Dociamargo, invencivel serpente

O Eros em Hijpolifo, de Euripides, tem em Fedra, personagem na qual
gira a trama, a encarnagao desta acepgao da paixdo, tal qual esta
representada pela literatura, esse ‘{Eros] que atormenta” (SAFO 2003:51), e
que Denis Rougemont, reforgcando esse mesmo modo de sentir, em Hisforia do
Amor no Ocidente, oferece-nos uma definicao que bem serve ao modo pelo
qual ela tem atravessado a criagao literaria. Assim, paixao ‘{...] quer dizer
sofrimento, coisa sofrida, preponderancia do destino sobre a pessoa livre e
responsavel. Amar o amor mais do que o objeto do amor, amar a paixao por si
mesma, desde o amabam amare de Santo Agostinho até o romantismo
moderno, é amar e procurar o sofrimento” (ROUGEMONT 2003:68). Fedra se
reveste dessa paixao, que é, portanto, representagcao de um acontecimento
fatidico, uma engrenagem onde se impos o fendmeno do tragico. Dizer desse
amor é devolvé-lo a sua natureza primordial.

Atormentada por um sentimento que inevitavelmente a impele para sua
propria morte, Fedra se reconhece apaixonada pelo casto filho de seu esposo,
o jovem Hipdlito, sem saber, na verdade, que é vitima de Afrodite - a deusa do
amor-, enfurecida com o jovem que desprezava seu culto em beneficio da
deusa Artemis. Sobrepujada pelos poderes de Eros, sé restavam duas
alternativas para a esposa de Teseu: consumar ou nao sua paixao pelo
enteado, matando a paixao encerrada em si — como para salvar sua honra. A
alternativa, de fato, € uma solugao tragica. Nessa ética, o que se coloca em
relevo é a idéia mesmo de paixdao como fatalidade; por isso, na antiguidade
grega s6 se concebe a essa idéia somente ‘ho seu sentido tragico doloroso”
(ROUGEMOUNT 2003-96).

A paixao de Fedra por Hipdlito é vivida como expressdao de angustia e
desespero: é a primazia do Eros sobre a razao como fato inconteste, uma
espécie de maldicao suprema — lembremos que a atracao de Fedra pelo
enteado é fruto de um planejamento de uma deusa ressentida —, ou seja, ‘{...] €
mais uma punicido dos deuses que um movimento de sua vontade” (RACINE



23

apud KURY 2003: 88). Nesse sentido, o tragico é a nossa vontade suplantada
por um destino inexoravel. A paixao é a lei. Cabe lembrar as palavras de Otega
y Gasset (1967: 159) ao afirma que “o sujeito tragico ndo é tragico, nao é
poético, enquanto homem de carne e osso, mas sé enquanto saber querer. A
vontade — esse objeto paradoxal que comega na realidade e termina no ideal —
pois s6 se quer o que nao é- é o tema do tragico; época na qual a vontade nao
existe, época determinista e darwiniana, por exemplo, é a negagao do tragico e
nele nao se pode interessar”. Em Hjpdlito, existe Fedra e sua vontade e em
posicao diametralmente oposta a impossibilidade de realiza-la: impossibilidade
porque a transgressao de fazé-la seria o corte no seu carater, avigorando a
tensdo da Rainha. Ora, o que sustenta a tragédia é precisamente esse estado
de ambiguidade. Essa Vontade, como ja afimamos, é sua auto-condenagao, o
que torna dolorosa sua paixao por Hipdlito, ja que essa experiéncia € um
desafio a sua autonomia, a uma lei e a resisténcia do jovem Principe.
Pensemos em Fedra, precisando obstruir todas essas circunstancias, a fim de
impor sua vontade, e vamos encontrar uma luta entre uma intengao e uma
condenacao: fez-se o Tragico.

Essa idéia da tragédia é a que pretendemos assegurar: a paixdo como
condenacao, e a morte: uma via de mao unica, como puni¢cao. Ja que os
deuses de Euripides nao ofereciam possibilidade nenhuma de redeng¢ao, o
delito de Fedra a condena a ser expulsa para o mundo dos mortos. Em
verdade, no poeta grego detém-se a idéia de deuses que insufla a paixao nos
homens a fim de acusa-los do delito. Como se a preseng¢a de Eros, mensageiro
de alguma divindade, indicasse logo em seguida a perseguigio das Erinias. E
que em ‘Euripides [...] Eros ndo é encarado como forga objetiva e sim como
paixao subjetiva. [...] é sobretudo pelo poder do erético levado as raias do
patologico que Euripides se sente repetidamente atraido e, também aqui, o
contrape como revolucionario a tragédia antiga.” (LESKY 2003: 209).

A invengao da paixao por Euripides é a instauragao da Hibrys, enquanto
Eros seria essa poténcia que fratura a consciéncia. Ora, se é condenada a
paixao, o instinto, o corpo, e o desejo, autorizar essa realidade provocaria a
ruptura na mesma consciéncia agora obrigada a gerir um fenémeno que revive
aflicoes e autocondenagao. A paixao subjaz um ato que faz delito, reprovado
pelos ditames da razdo. E assim que vimos em Hjpdlito. o problema de Eros é,



24

no fim das contas, um problema de consciéncia face uma realidade. A
personagem tragica se encontra dividida entre essas duas realidades: a
paixao/vontade e o destino. O préprio Hipdlito, que fez voto de castidade, é o
sujeito perplexo frente a presenga de Eros. Para o jovem principe a paixao é,
inevitavelmente, uma macula e seu o6dio as mulheres (mais na frente
aprofundaremos essa discussao), pode se traduzido como a uma realidade que
tem nas mulheres, na obra euripideana, a representacdo de uma ameaca, de
modo que nos parece muito dificil encontrar o centro da agao dessa tragédia no
jovem principe; é Fedra que parece somar toda a expectativa do drama. Se é
Hipdlito que nos faz sentir piedade e compaixao, é de Fedra que nos vem todo
o horror: é ela que impde a ameacga a sua castidade. Pensamento contrario a
essa observagao é o que diz Albin Lesky (2006: 211) a respeito da castidade
do enteado da Rainha ‘Mas quando Hipdlito, na conversa que se segue com o
idoso criado, fria e secamente recusa a Afrodite a saudaciao devota,
percebemos que sua orgulhosa castidade, ao negar um grande potencial vital,
significa ao mesmo tempo Aybris”. Se sua intencao em recusar os prazeres de
Eros era ao mesmo tempo se ‘proteger’ do descomedimento, é justamente,
segundo o autor, por recusar — em nome de seu orgulho-, que ele é arrastado
pelo sofrimento. No seu didlogo com o criado ele deixa bem claro que nao
prestaria culto a Afrodite, simbolo do amor profano: ‘Nao amo deusas
cultuadas na penumbra” (EURIPIDES 2003:110). E a deusa lunar que ele
rende homenagem. No entanto, a sua peremptoéria rejeicao a deusa Pandemos
nao o livra da maldigcdo que o atinge. Portanto, basta a desastrosa presenca
da paixao para anuncia o desfecho da obra: a queda pela volupia da rainha e
pela castidade do principe. E como se o autor desfizesse o suposto abismo
entre esses dois mundos; a volupia que Hipdlito reprime e que Fedra libera
parte do mesmo principio. Euripides reabre um vinculo entre essas duas
realidades.

Violentada por uma experiéncia, sem consolo, Fedra reabsorve uma
representacao de um elemento que se fortalecera na literatura: a paixao como
objeto dilacerante, que desafia a integridade de um carater e lhe causa a ruina.
Tudo esta em permanente ameacga na Tragédia Hipdlito, todo elemento sofre a
expectativa de ver seu ténue equilibrio desintegrado, a unidade desfeita,
porquanto ‘dilacerador’ é um adjetivo que bem representa essa espécie de



25

mimese. E através “daquilo que dilacera” que a paixdo se cumpre; o proprio
discurso do teatro grego é uma tentativa de romper pelas palavras aquilo que
foi dito. Hipdlito refuta o discurso de Fedra, que inventa um discurso para
Teseu, que nega o discurso do filho, e por ultimo a carta que Fedra deixa
acusando o principe sera aceita e recusada pelo Rei; é quando todos se calam
que o fato se esclarece. A cada discurso se rompe o horror, na linguagem
grega; vejamos que o discurso cristdo, séculos mais tarde, faz justamente o
contrario: Cristo pretende reintegrar o homem ao Sagrado, e nao separa-lo, as
suas palavras operam exatamente uma construgao para aquilo que foi
dilacerado. Basta ao homem crer na palavra que esta salvo, enquanto a
condenacgao de Hipdlito e justamente por Teseu ter crido na palavra. Aqui, a
palavra dilacera; la, a palavra salva. O amor-Fedra é também uma realidade
aniquiladora: ‘Para Euripides, o pathos da paixao tinha por si mesmo de passar
ao primeiro plano. Numa versao precedente ao drama que chegou até nés,
pintara o amor de Fedra com todo o arrebatamento da paixdo” (LESKY
2003:209). Esse arrebatamento se configurara exatamente como um crime.
Fedra sabe que esta condenada e seu delito é também uma resposta a um
mundo que nao oferecia escolha. O seu Desejo era tanto quanto a mania
grega: enviado pelos deuses como resultado de algum planejamento, que
pretendesse lembrar aos mortais os seus poderes. Ele é, em sua esséncia,
castigo divino. Desconfianga esta que Fedra ja suspeitava: “Suponho que nao é
por natural fraqueza/ que as criaturas seguem o pior caminho, / pois todas elas
sio dotadas de bom senso” (EURIPIDES 2003: 111). O amor-Fedra nio
poderia ser desejado, porque ele carrega, sobretudo, a violacdo de uma vida: a
lembrangca que os imortais reclamam respeito. A prece do coro pode nos da
uma idéia de como a Paixao é concebida em Euripides (2003:117):

Amor! Amor que destilas desejo

pelos olhos e instilas volupia

dulcissima nos coragoées que invades,
queiram os deuses que nao te vejamos

de perto com teu séquito de males

€ que nao nos persigas tanto assim!

Nem o fulgor das chamas, nem dos astros,
é tao potente quanto o de Afrodite

vindo das maos do Amor, filho de Zeus

[..]



26

Amor, que traz para os mortais consigo
A ruina e todas as calamidades!

[...]

O amor-Fedra nao é aquele Eros de Hesiodo que reune os elementos:
ndo ha nada de ordeiro em sua manifestacio. E ainda o Eros no Caos, forca
primordial de atragao - a volupia que Euripides menciona -, mais ainda poténcia
cadtica. Toda ordem - mental e fisica (como mais na frente veremos) - sera
desafiada por essa energia desestabilizadora. Ele é aqui o filho de Ares, e
assume o epiteto do seu pai O Flagelo dos homens, o bebedor de sangue e
aquele que conduz como séquito Phobos (o medo) e Deimds (o pavor). E
preciso sempre se lembrar disso: Eros, o filho do mais violento dos deuses,
promove sempre a batalha fatidica nos heréis do poeta grego. Nao é a toa
inclusive que ja se observa que ‘Desde a Antiguidade, os poetas se utilizaram
de metaforas guerreiras para descrever os efeitos do amor natural. O deus do
amor é um arqueiro que dispara flechas mortais” (ROUGEMONT 2003: 330).
Em Hipdlito, o campo do conflito é a prépria Rainha de Trezena. Fedra entao
sera o Areopago de todo o infortunio: a batalha sem vencedores.

Em Hijpdlito parece a realizagado maxima desse gesto imoderado na
figura de Fedra, onde delirio e voluipia se misturam, e, sobretudo, onde o recato
da rainha é vencido por uma forga que consagra o seu crime. O erro de Fedra
ainda perdura pés sua morte: € a sua mensagem falsa acusando o principe
que garante e coroa a tragédia.

O amor-Fedra é a invengao de uma vida de delito, e consequentemente,
de punigdo, que o sujeito obedece. E o amor ndo domesticado. Portanto, é a
Tragédia, sempre em sua poténcia ultima, que vislumbramos. Poder-se-ia
afirmar: é uma categoria de Amor que é saturagao do Tragico. O furor de um
fendmeno que nao conhece o suave e o sublime: o destino do amor-Fedra é a
regidao mais profunda do Hades, o Tartaro. Inevitavelmente é para la que o
homem caminha: é um meio de conhecer a Queda. E assim, um amor simbolo
da Queda.



27

1.3 Prometeu apaixonado: o suplicio do amor-Eros

Até a paixdao de um deus pelos mortais, levada ao ultimo extremo
também sera eternamente condenada. Prometeu e sua paixao pela
humanidade também nao ficou imune ao seu crime. Alegoricamente ele nos
surge como condi¢ao daquele que experimenta Eros. O castigo prometéico de
ter seu figado devorado por uma aguia, e para sua miséria, tal érgao se
recompunha para renovar seu tormento, é o sentido de quem vive a realidade
desse amor: uma ferida que se renova, um tormento sem alivio. Acorrentado,
Prometeu — o ousado titd que desafiou o poder de Zeus - é a imagem da
punicao do apaixonado. Preso, punido por um ato de revolta, incapaz de se
libertar, ele se reduz a um mortal impotente: o poder de Eros suplanta toda
vontade de se ver livre. Prometeu Acorrentado, de Esquilo, enquanto imagem
poética, figura como trago do fenémeno Fedra. E como metafora que cabe
essa analogia entre a situacdo do tita agrilhoado e a Rainha. Ele é simbolo de
um estado que “acorrenta” o homem, imagem muito utilizada para representar
o homem que experimenta eros. O proprio Sao Joao da Cruz remetera a essa
imagem quando declara que ‘pela paixdo a vontade fica presa e perde sua
liberdade, sendo arrastada pelo impeto e forca da paixdo” (2008: 130). O
drama de Prometeu é o drama do homem acorrentado pelo pathos, que
transgrediu as leis divinas, que ousou ultrapassando os limites possiveis, que
desceu do Olimpo, de onde gozava de paz e dos festivos banquetes, até a
Terra. Essa descida prometéica conduzindo o fogo divino para os mortais,
termina o confinando a condi¢ao de um Tita inferior. Apaixonado pelo Homem,
era preciso se oferecer a essa raga. A sua descida necessariamente é o
declinio determinado por Eros: Prometeu entao se rebaixa até os mortais com
a intencao de promover-lhes a civilizagao, mas, para isso, ele comete seu ato
de imprudéncia: rouba o fogo divino. Condenado, s6 sera ouvido o grito de
aflicao que ele ressoara no Monte Caucaso.

O Tita é imagem arquetipica de rebeldia, tal qual a paixdo-Eros:
insurreicio contra um deus e/ou contra a prépria consciéncia. Esquilo
representa a Paixdao como a rebeldia de um impulso que nao imuniza nem os

proprios imortais:



28

Para Esquilo, homem de moral e de fé, apaixonadamente ligado a idéia
da coincidéncia entre justica e ordem divina, convém antes de tudo
respeitar a justa medida e a harmonia: o grande erro dos deuses, como
também dos “efémeros”, consiste na hibris, na falta de medida que leva

cada um a ultrapassar seus direitos. (TROUSSON 2005:785)

E bom notar que também no imaginario popular, o dominio de Eros é o
sujeito “acorrentado” pela paixao, que rompeu com o bom-senso. Recorrente
na literatura de todos os tempos, o amor-paixao sera sempre essa ferida
aberta, que nao se decompée completamente — como para aumentar o martirio
- @ sua renovacao € temporaria, tal qual o figado devorado por uma aguia, o
que equivale dizer que a “harmonia” do apaixonado é mera ilusdo. E apenas
um momento de delirio de um mortal agrilhoado por um deus, imagem
desoladora de um tormento: uma tragédia que se renova. A existéncia de Eros
ja é per sia garantia de uma situagao fatidica, e Prometeu é o fiel retrato da
presenca de uma circunstancia que nos arrebata a um estado de dolorosa
contradigcdo, e sua subsequente inexpugnavel condenagao. A sua paixao é
condenada porque Eros é delito. Northop Frye (2004: 221) lembra que: ‘{...] o
verdadeiro pecado de Prometeu foi o de convencer a humanidade de que, nas
oferendas que queimavam aos deuses, poderiam comer toda a carme, pois
estes se satisfariam com o resto”, ou seja, seduzir a humanidade para
experimentar a carne nao seria a mesma coisa que oferecer aos homens a
Paixao?

Prometeu-Fedra transgride uma ordem; a sua ousadia (qualidade desse
amor) desencadeia aquele cataclismo que ocorre no final da pega de Esquilo.

A acdo da obra de Esquilo ndo serdo eventos que transcorrem,
situacées que geram uma outra. E se, nas palavras de Aristoteles (1997: 27-
28):

Assentamos que a tragédia é a imitagao duma acao acabada e inteira,
de alguma extensao, pois pode uma coisa ser inteira sem ter extensao.
Inteiro é o que tem comecgo, meio e fim. Comego é aquilo que, per si,
nao se segue necessariamente a outra coisa; fim, pelo contrario, é
aquilo que, de per si e por natureza, vem apos outra coisa, quer
necessariamente, quer ordinariamente, mas apos o qué nao ha nada
no meio; meio o que de si vem apos outra coisa e apos o qué outra
vem.



29

Custar-nos encontrar essa concepgao aristotélica, essencialmente
descritiva, no registro do mito em Esquilo. Sendo assim, a tragédia se
caracterizaria por essa imitacdo de agdes sucessivas, de acontecimentos
interdependentes. Ora, essa idéia de sucessdes de atos, é inexistente neste
teatro de Esquilo, e se situarmos Prometeu acorrentado como uma tragédia é
somente porque a dindmica agora estd na sua angustia e na paixao da
personagem. E uma espécie de agdo-passiva - ja que nada Prometeu poderia
fazer, na condigao de acorrentado, a nao ser amaldigoar cada vez mais o deus
do Olimpo. O ato em Prometeu é sofrido: ele sofre a tragédia; ndo a
desencadeia. O castigo da paixdo é o imperativo que Esquilo nos apresenta -
“castigo” supde algum delito a ser expiado. Temos entdo a agao deslocada
para as emogdes, um sujeito que sofre a paixio (a personagem de Esquilo esta
impedida de qualquer agao). O infortinio confere a um Eros a auséncia de
movimento, a completa impossibilidade de se autogovernar. Uma tragédia sem
movimento-de-fora, um herdi acorrentado a uma situagao sem remédio: eis o
que podemos dizer desse drama. O evento em Prometeu ja aconteceu: o Tita
ja roubou o fogo divino, auxiliado pela deusa Palas Athena, e entregou, numa
atitude de socorro, a humanidade. Ele descreve a agao; mas nao a pratica.
Tudo se passa no plano do discurso; na sua imobilidade, o Titad descreve os
atos. A presenga de alguns personagens como Hefesto, Hermes, lo e o
Oceano nio alteram em nada essa acdo “de dentro”. Esquilo confere entdo a
tragédia exatamente um estado existencial: o seu discurso, um grandiloqliente
lamento de um deus castigado por outro superior, encerra o tragico. Prometeu
lamenta a sorte, rememora sua faganha, mas sua acao esta aniquilada.
Prometeu esta passio por fora e perturbado por dentro. A contradicao desses
dois estados nao seria a natureza imutavel do amor-eros?

Se transferissemos essas qualidades como os efeitos de Eros, diriamos
ver em Esquilo: indécil, titanico, passivo e, paradoxalmente, ato de revolta e
experiéncia que acorrenta; e a metafora do cataclismo final pode ser
compreendida como o destino findo daquele que esta acorrentado por Eros.

A sua insubmissao ao todo-poderoso Zeus é o retrato do sujeito
submetido a forca de Eros, que nao conhece limite. O profético Tita nao
conhece a cura para seus males, e embora tenha o dom dos oraculos, nao

conseguiu vaticinar o destino que o espera: a cegueira da Paixdo determina



30

aquilo que Prometeu poderia ter evitado. O comovente discurso em que ele
declara insuflado pelo amor aos homens, pode nos oferecer a idéia do suplicio

e do auto-sacrificio, que é esse amor:

Mas, para quem nao sente em sua prépria carne
todo este sofrimento, é facil ponderar

e censurar. Eu esperava tudo isto;

foi consciente, consciente sim, meu erro

- nao retiro a palavra. Por amor aos homens,
por querer ajuda-los, procurei eu mesmo,

meus préprios males. Nunca, nunca imaginei,
porém, que minhas provag¢oes implicariam

em ressecar-me para sempre nestas rochas

e que teria por destino ficar sé ]
neste cume deserto para todo o sempre.[...] (ESQUILO 2004:28)

Como invencao antiga, o amor-Fedra atravessara a arte literaria, e assim
como o figado do titda Prometeu, renova-se sem perder essa imagem poética de
realidade dilacerante, uma aguia que devora o figado do apaixonado. Esta
imagem simbélica, poeticamente tragica da obra de Esquilo, de imediato nos
remete a Novalis, como se ressoasse nele o grito de Prometeu dizendo que
‘todas as paixdes terminam como tragédia, tudo o que é finito termina com a
morte, toda a poesia tem qualquer coisa de tragico” (“apud” ROUGEMONT
2003: 298). Mas Prometeu nao gritaria contrito, nem pretenderia que o homem
evitasse o amor-eros. O simbolo Prometeu sugere esses dois estados que se
redizem: o seu tormento engendra a Tragédia na poesia e a sua voz toante
canta a sua malfadada paixao pelos mortais.

Consubstanciada na esposa de Teseu, o sacrificio do Tita encontra
ecos. E somente se autodestruindo que também destréi-se a paixdo —
encarnada em Fedra, acorrentada por essa realidade. Em Prometeu, a paixao
significa sacrificio - a auto- imolagao da Rainha que se enforca -, afinal “Entre
os deuses e os homens, 0 modo normal de comunicagao é o sacrificio, essa
invencao de Prometeu” (VERNANT: NAQUET 2005:232). Sem duvida, € uma
solucdo radical, mas é a solugdao que a natureza tragica de Eros aponta: “a
preponderancia do destino” esmaga Fedra e seu desejo por Hipdlito, que é
justamente “o desejo daquilo que nos fere e nos aniquila pelo seu triunfo”
(ROUGEMONT 2003:69), exige o holocausto como ato para expiagao da

paixao: o sacrificio como exigéncia do amor-eros. Nesse sentido, a voz de



31

Rougemont parece falar diretamente a personagem de Euripides. Esta, ferida e
aniquilada por um Eros que se faz destino. O acontecimento pungente que a
personagem vive é agora o de cumprir o seu destino funesto. A paixao é o
caminho para.

Importa-nos lembrar que antes de cometer o suicidio — esse auto-
sacrificio prometéico -, Fedra deixa uma carta ao rei Teseu, acusando o jovem
Hipdlito de té-la ofendido. O golpe final é um estratagema de vinganga em
funcao de seu orgulho ferido. Podemos interpretar esse ato destratdave/, numa
adjetivagdo bem ao modo grego, da Rainha como o Uultimo gesto de
insubordinagao aos poderes de Afrodite, que deve ter mandado seu alado filho
para cumprir o amor-paixao na mortal Fedra. Ainda podemos lembrar que ‘No
Promefeu encontramos essa mesma relagdao entre o tirano e o escravo,
acidentalmente, mas enriquecida e tornada mais complexa. Zeus-tirano e
Prometeu-escravo, um escravo torturado, como s6 os escravos podem ser, o
par se reencontra entre os deuses” (VERNANT: NAQUET 2005:238). Na
condicdo de escrava da paixdo — o verdadeiro tirano- o derradeiro erro de
Fedra consome e coroa a tragédia em Euripides. Paixao e puni¢cao / Acusacao
e delito sera o nucleo desta obra.

1.4 O crime Eros a um passo de 7anatos

Como ficou dito, a representagao da paixao tera o delito como signo por
exceléncia — é nele que Eros se move. Oferecendo dois exemplos, se
considerarmos dois grandes arquétipos da histéria de paixao como T7ristdo e
Isolda e Romeu e Julieta, é o delito do casal para com o rei e a familia,
respectivamente, que primordialmente sera o fio condutor do acontecimento
tragico. Vale lembrar o subtitulo que Julia Kristeva da ao seu ensaio sobre a
obra de Shakespeare, Romeu e Julieta ou o amor fora-da-lei onde ela
encontra o terreno de sobrevivéncia desse fenédmeno somente fora de sua
legitimagao, e de onde, estendendo um pouco o conceito, poderiamos dizer
que é na esfera do crime que ele se desenvolve, “A infracao a lei, o desafio,
constituem a condicdo primeira da exaltagio amorosa: os Capuleto e os
Montecchio podem muito bem se odiar, mas Romeu e Julieta Irao se amar”
(KRISTEVA 2003:96). Para a autora, o Eros-Paixdo morre quando legitimado,



32

o0 que demonstra, de acordo com a autora, a perfeita incapacidade de vida da
paixao no casamento. Por outro lado, podemos dizer que a margem da esfera
da legalizagao é Eros que mata, assim “O amor deve morrer as portas de sua
legalizacdo; Eros e lei sao incompativeis;” (KRISTEVA 2003: 112). A sua
sobrevivéncia se da apenas na esfera do delito. A resolucdo fica entre matar
Eros ou morrer por ele. A luz desse raciocinio, Fedra nao poderia sentir paixao
pelo seu esposo, onde nido haveria possibilidade de transgressido alguma. E
em funcao de um objeto que ameacga essa lei, e esteja, portanto, fora dela, que
justifica sua paixao por Hipdlito. Ele, simbolo desse objeto puro a ser violado: o
obstaculo que alimenta a paixao.

O mito da virgem Astréia ilustra muito bem esse objeto Hipdlito. Se na
mitica idade de ouro, de Hesiodo, os deuses conviviam em harmonia com os
mortais, logo apés iniciar seu processo de degradacao progressiva, chegando
a ldade de bronze, onde a injustica reinava, Astréia se retira da convivéncia
com os mortais, para ndo se macular com a hibrys humana, e se auto-
catasteriza na constelagao de Virgem. Pois bem, se Fedra investe contra o
casto Principe, a ‘retirada” de Hipdlito (sua peremptéria recusa) é a defesa de
sua propria pureza. E a tentativa em niao se macular contra o criminoso desejo
que mancharia o simbolo que ele representa. E o mito da virgem Astréia que se
atualiza no Principe. A pureza de Hipélito (como sacerdote de Artemis a sua
castidade era uma rigorosa condi¢ao: puro e casto quanto a propria deusa da
caca), redimensiona o delito da rainha: o seu desejo teria como consequéncia
macular a pureza do filho de Teseu. Mas ele, ndao podendo exercer essa
facanha da auto catasterizacao, suplica aos deuses que retire entao a raga que

representa esse mal:

Ah Zeus! Por que impés ao homem o flagelo

de mau carater chamado mulher e o mostras

a luz do sol? Se desejavas propagar

a raga dos mortais, nao seria as mulheres

que deverias dar os meios para isso.

[---]

Eis a prova de que a mulher é um grande mal:
o pai, que lhe deu a vida e a criou, concede-lhe,
para livrar-se desse mal, um dote e pode,
assim, manda-la um dia para outro lugar.

[...]



33

Morram as duas! Nunca diminuira

este meu odio contra todas as mulheres

e em tempo algum cessarei de apregoa-lo

pois jamais elas deixarao de ser perversas.

Ou Ihes ensinem a virtude, ou me permitam

Continuar a detesta-las para sempre! (EURIPIDES 2003:123)

A partir desse horror do principe as investidas daquela que pretendia
desafiar a lei e corromper sua pureza, estamos convencidos que caso Hipdlito
estivesse no lugar de Teseu, Eros escaparia para terreno menos estéril. Para
Kristeva a legitimagao da paixao causaria a sua morte, e somente enquanto
realidade legitimada é que Eros se enfraquece. A sua natureza é ilegal; e é
nela que ele se fomenta. E 8 margem da lei e sob o signo da transgressio que
ele se expressa em toda sua poténcia. A mesma idéia encontramos em outro
autor, aqui tao citado, ao reforcar que “a paixao e o casamento sao por
esséncia incompativeis. Suas origens e seus objetivos sdo excludentes”
(ROUGEMONT 2003: 372). Eros sobrevive em Fedra porque nela ele nao sé é
ilegitimo, mas é um fruto espurio. Enquanto potencialmente bastardo, Eros
adquire dominio. A sua ameaga se encontra justamente no seu
reconhecimento. Enquanto extralegal ele se encontra na esfera do aceitavel.
Permitido, a paixdao morre. Perguntemos entao o que nos garante que a prépria
Fedra sustentaria o peso da lei para notar a sobrevivéncia do amor-eros.
Kristeva, por exemplo, ndao consegue imaginar Romeu e Julieta sobreviventes
da tragédia sem comprometer a realizagdo do drama: ‘Imaginemos nossos
‘dois perversos’ de Verona, sobreviventes eventuais de sua dramatica histérica,
tomando a segunda via. Poder-se-ia encontrar argumentos para tal roteiro até
mesmo em suas proprias réplicas. Mas Shakespeare, quanto a ele, parece ter
querido sacrificar as conveniéncias, desta feita: ao fazé-los morrer, salvou o
casal puro” (KRISTEVA 2003:106). Subscrevemos que, na verdade, a morte
dos amantes shakespearianos é a tentativa de salvar o préprio Eros. Da
mesma maneira, como imaginar Fedra e seu Hipdlito como um casal provando

a estabilidade do amor? O que Eros precisa justamente é:

[...] recriar obstaculos para poder de novo desejar e para exaltar esse
desejo ao nivel de uma paixdo consciente, intensa, infinitamente
interessante [...] uma extensa e enfadonha literatura romanesca
descreve esses tipo de marido que teme a ‘insipidez’, a monotonia dos



34

lacos legitimos, na qual a mulher perde seu “atrativo” porque ja na ha
obstaculos entra ela e ele [...] (ROUGEMONT 2003: 381).

Enquanto experiéncia ameagada por uma vida ilegitima, 7dnafos é uma
realidade que nao paira sobre Eros. Fora isto, € ocasiao em que nao
poderiamos deixar de perceber esse dialogo permanente: trago dominante em
literatura — paixao e morte. Na obra do “mais tragico dos tragicos”, segundo
Aristoteles, a paixao se cumpre pela morte de Fedra. A tragédia de Euripides
nao existiria sem a sombria presenga da morte: a reconciliagdo de Fedra e
Teseu, ou a possibilidade de viver seu amor por Hipdlito num final feliz,
eliminaria toda a dimensao existencial da obra. O 7dnafos surge como a
segunda face de Eros, e como o destino final o qual ele aponta. Destino
inescapavel, como Fedra anuncia ‘Nao vejo outra saida: o unico remédio / é
procurar a morte ja, sem mais demora” (EURIPIDES 2003:119). O amor-eros
nao oferece redencao, ele conduz para uma espécie de destruicao. A Rainha
se adianta ao dizer um destino inevitavel: o destino de Eros é funesto. A paixao
rompe, destréi, transforma e em sua esséncia mundana traz o prenuncio da
morte. E portadora do 74natos - mote de uma abundante poética. E de Erose
Tanatos que a tragédia se alimenta. Num mundo nao cristdo a possibilidade de
salvagcao da paixdo esta excluida, e mesmo em algumas obras citadas por
Rougemont, ainda que impregnada de mistica crista - € o caso de Tristdao e
Isolda —, a morte se oferece como expectativa ultima. Nao ha direito a vida
apos o conhecimento da paixao- esse fruto proibido. Novamente o autor bem
lembra essa relacao que vai perpassar toda poética, ou seja,

Amor e morte, amor mortal: se isso nao é toda poesia, &, a0 menos,
tudo o que ha de popular, tudo o que ha de universalmente emotivo em
nossas literaturas, em nossas mais antigas lendas e em nossas mais
belas cangées. O amor feliz nao tem histéria. S6 existem romances do
amor mortal, ou seja, do amor ameagado e condenado pela propria
vida. (ROUGEMONT 2003: 24)

A associagao de Eros com a morte garante o elemento desencadeador
da tragédia: ela se sustenta nessa tensa relagao paixao/morte porque ambos

se utilizam do mesmo cédigo: uma experiéncia dolorosa, violenta e pungente. A
vontade versus o obstaculo para realiza-la que se impoe a Fedra, essa



35

incapacidade de acomodar que sé encontra na fatalidade a solugao ultima,
reitera o parentesco Eros/Tanatos.

Outro exemplo que diz respeito ao suicidio das mulheres, em fungao de
serem potencialmente, em literatura, alvo mais eficazes para os efeitos de
Eros, é o de Dido em A Eneida, de Virgilio. Enquanto o herdi classico — modelo
dos heroéis homéricos- Enéias possui um destino a cumprir, mais propriamente,
uma civilizagao a fundar, que viria a ser Roma. O seu namoro com Dido nao é
outra coisa a nao ser parte de um plano no cumprimento desse destino: filho de
Vénus, mae dos amores, o paixao da Dido, presente no ‘Livro IV”, é insuflada
pela deusa, embora o encontro com o herdi troiano ja ocorra no ‘Livro I1”, onde:
‘Esta princesa o acolheu benignamente e ouviu dele a narragao dos ultimos
dias de Tréia. Vénus, que substituira Ascanio por seu filho Cupido,
desencadeou no coragao de Dido violenta paixao pelo heréi troiano. Enéias,
encantado com a gentileza da fenicia, esqueceu-se do seu destino, gozando
dos prazeres que a corte lhe oferecia” (SPALDING 2004:52). O estado da
Princesa Fenicia em muito se assemelha com Fedra ‘Mas a rainha, d’antes ja
ferida / De violenta paixdo, nas veias nutre / A chaga e em fogo oculto se
consome. [...]” (VIRGILIO 2004: 103), o que as distingue é mais o destino do
objeto de suas paixoes, que a condugao desventurarada da sua sorte.

Cupido, o nome latino de Eros, em verdade semeia em Dido a semente
de Tanatos. Quer dizer, a contribuicdo de Dido na epopéia virginiana é
somente como uma pega dentro de um jogo muito maior, é no Lacio que esta o
destino ultimo de Enéias, e a vontade da princesa fenicia nao poderia estar em
grau de importancia superior a de um grupo. Didol/individuo e
Enéias/comunidade — forcas contrarias - sdao as representagdoes que o poeta
Vergilio expoe nessa epopéia.

O Eros participa do individuo, caso contrario ndao haveria comunidade,
sobretudo no poder de atragédo e desagregador da paixao. Embora o autor aqui
supracitado Rougemont reconheca a atuagcdo de Eros no ambito do nao-
individuo como ele afirma ‘Ora, a Nagao é a transposi¢cao da paixao para o
plano coletivo” (2003:351), nesse sentido a exaltagao do “eu” se desloca para o
coletivo: “O ardor nacionalista é também uma auto-exaltagdo, um amor
narcisista do Eu coletivo” (ROUGEMONT 2003: 352). Apesar disso, €

importante sublinharmos que enquanto se encontra numa Nagao, Eros é uma



36

energia diluida - talvez tdo somente dessa maneira ele possa ser encontrado
numa Epopéia, onde o Eros se despersonaliza. Do contrario, hum unico
individuo, encontramos-nos concentrado, agindo, assim, o fenémeno da

personalizagao:

Eros concentrado Eros diluido
Individuo Nacao
Dido Enéas
(o particular) (o transpessoal)
Queda Esplendor
Degradacao Ascensao

Ciclo que se esgota

Ciclo que se renova

(destino tragico) (destino épico)
Tempo Passio Tempo Accion
Estanque Dinamico

Cessamento Porvir

E em Dido que o tragico se desenvolve. A retirada, no seu suicidio, da
princesa enamorada de Enéias, é o recolhimento de Eros, o afastamento do
tragico que nao ofereceria o desfecho do fendmeno épico. Como ja afirmamos,
a Epopéia, comprometida com um sentido histérico e glorioso, dirigido ao
coletivo, precisava sufocar esse momento tragico, que é esta sombra de Fedra
em Dido - essa testemunha da paixao, pondo énfase na individuagao. A morte
da Fenicia termina por salvar a epopéia e por descartar a tragédia. O sentido
de exaltacdo, na reorganizagdo na épica virginiana, torna premente que a
paixao de Dido fosse sufocada, assim fez o poeta: o destino tragico da
Princesa abre ao destino épico do Troiano. O desespero e a agonia da vitima

desse amor-Fedra nao poderia gozar mais da bonanc¢a:

[...] No siléncio da noite, ao sono entregues,
Suavizam seus males, seus cuidados,

Das fadigas diurnas esquecidos:

Mas nao assim a misera Fenisia!

Nunca ao sono se da, nunca anoitece

Para o seu coragao, para os seus olhos.



37

Antes mais se exasperam seus tormentos:

De novo mais feroz o amor ressurge:

N’um proceloso mar d’iras flutua,

Luta consigo mesma [...] (VIRGILIO 2004:125)

Mas mesmo este tormento da Princesa nao impedira ao pio Enéias
cumprir seu designio divino, e sera o mensageiro deus Mercurio que lembrara
ao herdéi que um destino grandioso o aguarda, portanto, que desprezasse o
Eros que causaria a destruicao, e voltasse a sua energia inteira para construir e
se tornar pai de uma civilizagao guerreira e gloriosa. Vale transcrevermos esse

discurso:

Enéias, ja de tudo abastecido

Para a viagem e certo da partida,

Sobre a alta popa ao sono se entregara:
Quando a figura em sonhos lhe aparece
[---]

E desta arte lhe diz: Filho de uma deusa,
Dormes n’'uma tal crise? Nao vés (louco!)
Que iminentes perigos te rodeiam?

Nao sentes respirar galerno o vento?
Traigoes e atroz vinganga ela medita,
Como quem a morrer esta disposta;
N’um proceloso mar d’iras flutua.

E nao foges d’aqui a toda a pressa,
Enquanto de fugir esta a tempo?

Veras cobrir-se o mar de curvos lenhos,
Fachos luzir, ferver em fogo as praias,
Se demorado aqui te encontra a aurora.
Eia, parte. A mulher por natureza

E coisa varia e instabel. Disse, e logo

Da noite se escondeu nas atras sombras. (VIRGILIO 2004:126-127)

Deixamos de lado todos os aspectos politicos, que envolvem a obra de
Vergilio, composta por encomenda do imperador Augusto, na intengao de
exaltar aquele império, e analisemos esta paixao enlouquecida de Dido, que,
desesperada contra a partida do Troiano principe, insensivel as suas suplicas -
este advertido pelo deus sobre o perigo da Fenisia sucumbida por Eros,
somando as qualidades do seu proprio sexo ‘instavel” - antes recorre a todos
os recursos infecundos para assegurar a permanéncia do herdi, e vai por fim

até uma pira e se auto incendeia — Eros entdo sucumbe no fogo mortal:



38

Entao Dido convulsa, delirante,
E em seu atroz propésito obstinada,
As sanguineas pupilas revirando,
E de lividas nddoas as trementes
Faces interpoladas, e no rosto
Ja de morte o palor antecipado,
No interior do paco entra correndo,
E furibunda sobe a alta fogueira,
E arranca da bainha a Teucra espada,
Dom para um uso tal requerido.
Ali quando os vestidos viu Troianos
E o conhecido leito, demorada
Chorando um pouco esteve, e meditando;
E depois, debrugada sobre o leito,
Proferiu estas ultimas palavras:
[...]
Me libertai! Vivi, e enchi o curso
Que a fortuna me havia destinado:
E grande e gloriosa a sombra minha
Agora baixara da terra ao centro.
[...]
Morrerei sem vingar-me? ...Sim, morramos.
Quero assim, mesmo assim, descer aos Manes.
Veja la do alto pélago este fogo
Com seus olhos o Dardano e o pressagio
Do meu tragico fim leve consigo. (VIRGILIO 204:130)

Mas o heréi, representando um vindouro povo, estava decididamente
disposto a partir, e Dido, representagdo da unidade abandonada, nao
suportaria a auséncia do amado. Este dirigido a cumprir o seu destino coletivo.
A Princesa Fenicia, cumprindo Eros, exerce seu destino individual, “seuv
monstruoso designio’. Pois bem, como nao condenar, hum mundo que
imbricava a necessidade coletiva como superior a vontade individual, a paixao
que impediria a realizacao da epopéia? Os rastros da tragédia, sob a figura de
Eros encarnada em Dido, foram logo mortalmente combatidos. Mais a tragédia
s6 desperta terror e piedade, e a epopéia € um canto de exaltagdo
profundamente significativo a um povo, era essa ultima que Vergilio precisava
salvaguardar, donde abate no fogo o amor-Fedra, ou a tragédia estaria no lugar
da epopéia. E preciso lembrar que o fogo na Eneida niao tem fungio de
purificar, como o simbolismo o fogo tantas vezes o consagra, mas somente de
conter a paixao, e, sobretudo, de extinguir a forca de Eros, empecilho para o
mundo épico. Esta estrutura recorrente de paixaol/destino/morte ja se inicia



39

quando as proprias heroinas aparecem em cena, abatidas pelo fogo-Eros; com
este, ja se principia o processo de consumacao.

A primeira cena de Hjpolifo, em que a rainha surge em cena, estendida
num leito, em profundo estado de morbidez, é também a idéia do amor que se
assemelha a uma doenca. E conhecido que “A Antiguidade ndo conheceu nada
semelhante ao amor de Tristdo e Isolda. E por demais sabido que para os
gregos e romanos o amor era uma doenca (Menandro), na medida em que
transcende a volupia, que é o seu fim natural” (ROUGEMONT 2003: 80), e
mais adiante conclui o autor “que a paixao profana seja na verdade uma forma
de intoxicagdo, uma ‘doengca da alma’, como pensavam os antigos”’
(ROUGEMONT 2003:378). Em verdade, o que temos é Fedra que se prepara
para a morte: ela nos aparece como uma doente, languida, enfraquecida ao ser
tocada pela fagulha da paixdo. E curioso notar que a presenga da paixido se
realiza também em um estado a-pathos. Contraditério que a paixao provoque
um estado que é, justamente, o seu contrario: o estado de apatia. Desse modo
a paixao seria uma espécie de preludio da morte (absoluta apatia), porque se o
pathos é negado, somente resta o enfraquecimento gradual da razao, é a visao
da perda de si mesmo: o homem se afasta de sua natureza primordial até
voltar ao abandono completo de si. O seu autodominio é cedido ao Destino,
pretendendo que a Paixao se cumpra. Enquanto patologia, ¢ um fenbmeno que
definha a alma: a ruptura entre uma vontade de dentro e a vontade de fora, e a
incapacidade de encontrar o equilibrio entre os dois pélos, ou seja, aquela
contradicao observada por Goethe. Em verdade, é a vontade do destino que
predominara, o dominio de si é violentado pela forca de um Eros-Fatum.

Outro aspecto importante é o discurso débil de Fedra, no limiar da
loucura “Al! Infeliz de mim! Que fiz, entao? Onde andara meu senso
desgarrado?/ Enlouqueci, vitima da vertigem/ mandada por um deus. Ai! Ai de
mim! (Euripides 2003:102). Aqui temos a associagao da paixdao com a loucura
e a vertigem — dois estados que figurardao na poética de Euripides. O erético
como um discurso sinuoso e dionisiaco. Os versos de Fedra — situados entre a
morte e o prazer — é o discurso do devaneio. E a relagéo indissoltivel entre o
fenbmeno Eros e a perda da razdao. O delirio como qualidade do Eros
manifesto. Na tragédia, o amor-paixao é poténcia radical: mas é também

oximoro onde paixao e apatia se alternam.



40

Apesar de nao citado uma vez sequer na obra de Euripides, o deus Eros
¢é forga propulsora na relagao de Hipdlito e Fedra - agente desencadeadora da
manifestagao da paixdo. Ele, porque o nega — defendendo sua pureza; ela,
porque se torna agente de sua manifestacdo; ndao ha como escapar de suas
acoes. A auséncia da paixao nele e a predominancia nela, parece-nos o
combate daquele que nega o destino e daquela que o reintegra. Mas seja la
qual atitude se tome a presenca desta realidade, ela garante a fatalidade da
experiéncia. Fedra é “dominada por uma paixdao mérbida” (KURY 2003:85), ou
seja, ha nela essa alteragao de vigor e esmorecimento. De onde voltamos ao
modo de representar a Paixao pela literatura: é a relagao paixao-morbidez que
aparece como associacdo basilar, inseparavel, substantivos que adjetivam
essa realidade criada.

Mas ha em literatura uma paixdo que nao carregue esse segundo
adjetivo como uma espécie de completude semantica? Ja nao é por natureza
um estado de morbidez, ou seja, um estado de pré-morte ou de ameaga? O
parentesco de Erose Tadnatos nao é o segmento mais 6bvio em literatura que a
tradicao nos herdou? Muitos séculos mais tardes, ainda encontramos esse
mesmo padrao recorrente que fara da Paixdao e da Morte moeda de mesma
face, como vemos num soneto de Cervantes (2003:228). Ou seja, de Euripides
a Cervantes viver de Eros é Morrer por ele mesmo:

Bem sei que morro, pois ndao sendo crido,
Forgoso é que me acabe o desconforto;
Podes ver-me a teus pés, ingrata, morto.
Mas nunca de adorar-te arrependido.

[...]2

1.5 Afaraxia em Ricardo Reis: A trégua do amor-paixao

Se dermos um salto até o século XIX, a fim de destacar os ecos da
mimesis da paixao, ainda escutaremos repercussdées num classico Ricardo

Reis preocupado com uma vida de sossego, no pleno predominio de uma

% Yo sé que muero, y si no soy creido, / ES mas cierto El morir, como ES mas cierto / verme a tus pies, oh
bella ingrata! muerto, / antes que de te adorarte arrepentido. ( S.D 352)



41

ordem estética, o que equivaleria dizer que o heteronimo celebra a vida sem

paixao- caso raro em Literatura:

Vem sentar-te comigo, Lidia, a beira do rio.

Sossegadamente fitemos o seu curso e aprendamos

Que a vida passa, e nao estamos de maos enlagadas.
(Enlacemos as maos)

[..]

Desenlacemos as maos, porque nao vale a pena cansarmo-nos.
Quer gozemos, quer nao gozemos, passamos Como um rio.
Mais vale saber passar silenciosamente.

E sem desassossegos grandes.

Sem amores, nem odios, nhem paixoes que levantam a voz,

Nem invejas que dao movimento demais aos olhos,

Nem cuidados, porque se os tivesse o rio sempre correria,
E sempre iria ter ao mar.

Amemo-nos tranquilamente, pensando que podiamos,

Se quiséssemos, trocar beijos e abracos e caricias,

Mas que mais vale estarmos sentados a pé um do outro
Ouvindo correr o rio e vendo-o.

Colhamos flores, pega tu nelas e deixa-as

No colo, e que o seu perfume suavize o momento —

Este momento em que sossegada mente nao cremos em nada.
Pagaos inocentes da decadéncia.

[...] (PESSOA, 1997:256).

Todo o poema, que aparentemente recusa a presen¢ca de Eros, em
verdade o acusa. A sua negagao o torna presente em cada estrofe. O poeta
desconfiado da sua forga invencivel, decide por evita-lo. Ricardo Reis sabe que
uma vida em harmonia exclui a paixdao — experiéncia que ameagaria o0 mundo
de impassibilidade olimpica de Ricardo Reis, que prefere que ‘Amemo-nos
tranquilamente”. Tranquilidade impossivel onde Eros se insinua. O poema ¢é a
imagem de uma vida sem a perturbacao, donde o que se é cantada a placidez
do momento. Em tese, a paixdo ndao é o estado de espirito que existe na
primeira estrofe: “sossegadamente fitemos o seu curso e aprendamos”, dado
que é uma vida sem ‘desassossegos grandes” a que o poeta aspira. Sendo o
desassossego um trago determinante em Eros, ele ndo pode interagir nesse

ambiente de contemplagao. Quando Ricardo Reis vislumbra um mundo “sem



42

amores, nem invejas, nem odios que dao movimento demais aos olhos” é a
afirmagao mais clara que Eros esta completamente denegado em seu universo,
e resta-nos ainda dizer que ele coloca na mesma frase, como se fizessem
parte do mesmo campo seméantico “amor/édio/inveja”. Um mundo sem conflito,
sem a opacidade do Caos. Um mundo sem Eros é a representagao mitica
Idade de Ouro de Hesiodo. Ricardo Reis — classico por exceléncia — s6 poderia
rejeita-lo, na medida em que essa ‘realidade” ameaga o equilibrio de um
mundo classico, onde reina a tranquilidade, a ordem e a harmonia. O mais
helenista dos heteronimos de Pessoa s6 poderia celebrar a razdao, condicao
que implica a recusa perturbadora do pathos. No seu mundo nao ha espaco
para paixdo, realidade que no seu cédigo tacito anuncia a morte. E a beleza
classica, na sua apoteose da razao, que o poeta celebra. Razao esta que nao

coaduna com o amor-Eros.

1.6 Paixao-eros: As amoras vermelhas

Caso mais flagrante é a narrativa de Piramo e Tisbe, e que certamente
esta na raiz no mito mais popular sobre o amor infeliz, Romeu e Julieta, e tanto
conhecedor desse mito, o dramaturgo Shakespeare o colocou como uma pe¢a
a ser representada dentro de Sonho de uma Noite de Verdo, reforgando talvez
o carater de ilusao — ou mesmo de mimesis dentro de uma mimesis
(duplamente simulacro) - que a paixao pode encerrar. Em Piramo e Tisbe
encontramos todos os elementos que corroboram a idéia da paixao-Eros
enquanto delito, que precisa ser punida, que coexiste dentro de um circulo
ilegal, e encontra na morte seu destino inevitavel. O mito manipula duas
categorias de Eros “a paixdo e o destino™ ‘Situado na Babilénia, a fabula tem
como tema o encontro de duas forgas: o amor e a fatalidade” (GRAZINI 2005:
780)

Conhecemos a lenda por meio do livro Metamorfoses, de Ovidio, mas
bem sabemos que essa fabula tinha ja circulagao oral e o que o autor fez foi
somente plasmar a narrativa no livro Quatro, dando-lhe talvez, pela primeira
vez, a forma literaria: Piramo é um garoto, que se enamora da jovem Tisbe, e
como a familia eram inimigas, ele nao poderia consumar esse amor (a idéia da

Paixao como uma violagao). E s6 por meio de uma fenda na parede os dois



43

jovens venciam a resisténcia a essa oposigao: a paixao mais forte que qualquer
lei que viesse impedir a unidao. Embora nao houvesse aqui adultério de
nenhuma espécie, os amantes se comportam como se tal existisse nesses
encontros clandestinos. De modo geral, temos a representacdo mais
redundante da Paixao: a proibicdo a ser transgredida. A propensao de Eros é
de encontrar somente nas ‘brechas” e fendas o estreito caminho para viverem
o dominio do amor. Da mesma maneira, é também na clandestinidade que
Fedra experimenta seu amor por Hipdlito. Sem a reciprocidade deste, ela
constréi a possibilidade de violagao. E ainda que concretamente inexista
nenhuma parede que sirva de obstaculo (ou talvez o préprio Hipdlito seja esse
muro), ha, no entanto, a situagao de esposa do pai do Principe que é
empecilho, tanto quanto o muro que separa dos jovens amantes Piramo e
Tisbe.

A natureza da comunicagao dos jovens nos evoca a uma situagao que
envolve risco e ilegalidade, ao mesmo tempo sao esses dois elementos que
sustentam a vida dos enamorados. Num ato de imprudéncia, esses ‘fora-da-
lei”, na expressao de Kristeva quando se referia aos amantes de Shakespeare,
num gesto desarrazoado decidem marcar um encontro fora da cidade, a fim de
desafiar a impossibilidade dessa unidao. O encontro é marcado a noite,
justamente numa tumba (fato bastante significativo enquanto local da
consumagao de Eros). Tisbe, que segundo o poeta “O amor a tornava
audaciosa” (Ovidio 2003:75), é a primeira a chegar e o espera sobre a sombra
de uma amoreira, e ao ser surpreendida por um Leao, a jovem foge, deixando
cair o seu véu. A fera, ainda com o sangue da sua ultima vitima manchando
seus labios, despedaca o véu. Quando Piramo chega e encontra o animal com
o véu de sua enamorada, percebendo o sangue agora contido no tecido,
conclui que ela ja estivesse sido devorada pelo Ledo (O animal pode muito
bem nos sugerir como simbolo de um perigo que ameaga os amantes). Nao
podendo suportar tamanha desdita, Piramo se mata. O seu sangue derramado
sob a amoreira outrora branca tingira para o todo o sempre o seu fruto da
tonalidade do sangue: por esta razdo, segundo a fabula, as amoras sao
vermelhas: eterna meméria da desgraga de uma Paixdo (ou de todas as
paixées que se consagram pelo sangue?). Quando Tisbe volta ao local e

encontra Piramo morto, da mesma espada que matou seu apaixonado, ela se



44

suicida coroando com a morte o signo de Eros. Somente depois da morte, num
gesto de reconciliagao, tal qual ocorre em Romeu e Julieta, as familias se
unem e colocam as cinzas na mesma urna, selando o pacto de uniao entre os
enamorados que se encontram na morte.

O que estaria na esséncia dessa fabula a ndao ser a nogao de erro, no
sentido de um engano entre o casal, e que sera a engrenagem para o final
tragico? Engano que estaria como nogao primeira que permeia a Paixao: um

equivoco com suas funestas consequéncias, lembremos que:

As versoes poéticas de Gongora (1618) e Marino (1620) sao também
parédias e desenvolvem os equivocos da fabula por meio de equivocos
de linguagem. Para Gongora, os amantes, vitimas de ilusdo que os faz
acreditar em ‘falsos testemunhos’, caem numa armadilha. [...] Marino,
por sua vez, interpreta a inocéncia dos amantes como uma forma de
hubris, uma transgressao as leis divinas ( mas os deuses como sempre
estao ausentes ). Além do que, Piramo e Tisbe, por nao saberem
interpretar os signos, sdo presas faceis das aparéncias enganadoras.
(GRAZIANI 2005:782).

Uma vez a razdo enfraquecida, a capacidade hermenéutica dos jovens
esta também alterada. Todo acontecimento gira por e para o amante. A
realidade agora aponta para um unico objeto, é aquela fixagao que é “‘uma
obsessao da imaginagao concentrada numa unica imagem — e a partir dai — o
mundo desaparece, ‘os outros ‘ deixam de estarem presentes [...]: estamos a
s6s com tudo o que amamos. (ROUGEMOUNT 2003: 202). Na cena que
Piramo encontra o ledo ensanguentado despedagando o véu de Tisbe, sé
poderia existir, nessa 6tica, uma unica interpretacao possivel: a morte, destino
e éxtase aguardado dos apaixonados, realizara-se. Piramo entdao cumpre o seu
termo. Em Sonhos de uma noite de verdao, de Shakespeare, Teseu, antes de
assistir a peca Piramo e Tisbe (onde curiosamente o muro e o leao ganham
status de personagens), no seu didlogo com Hipdlita, constréi a imagem do
apaixonado, segundo o qual nao seria possivel confiar nos seus julgamentos —

idéia que se superpoe na estética literaria:

[...].Os amorosos e os loucos tém cérebros ardentes, fantasias
visionarias que percebem o que a fria razdo jamais podera
compreender. O louco, o amoroso e o poeta sao todos feitos de
imaginagao; um vé mais demoénios do que o inferno pode contar; o



45

amoroso, nao menos insensato, vé a beleza de Helena na fronte de
uma egipcia; o olhar do ardente poeta, no seu formoso delirio, vai
alternadamente dos Céus a Terra e da Terra aos Céus; e como sua
imaginagao produz formas de objetos desconhecidos, a pena do poeta
os metamorfoseia e determina-lhes uma moradia etérea e um nome.
Os caprichos da imaginagao alucinada sao tais que, se ocorre a esta
sentir um acesso de alegria, encarrega a um ser de sua criagao para
que seja o portador, ou se, durante a noite, tem algum medo, toma,
facilmente, uma sarga por um urso! >(SHAKESPEARE 1979:263).

Toda presenca de Eros envolve o grande Equivoco, e, por conseguinte,
€ sempre o tema do desencontro: nao seria a mensagem ultima em Literatura,
o apaixonado: o individuo alucinado, louco, possesso, incapaz de um
julgamento sensato, num permanente desencontro? As ultimas palavras de
Piramo quando encontra o véu de sua amante sao testemunhos desse éxtase

paixao-morte como consequéncia e parte de uma ilusao:

‘Matara dois apaixonados, e um deles, com absoluta certeza,
Merecia uma vida mais longa. E minha culpa,

Eu sou um assassino, minha pobre querida; fui eu quem lhe disse
Para vir aqui a noite, para todo esse terror,

E nao cheguei aqui antes de vocé, para protegé-la.

Venha, destroce minha carne, devore meu corpo culpado,
Venham, ledes, todos vocés, cujos covis permanecem ocultos
Embaixo dessas pedras! Estou agindo como um covarde,
Rezando pela morte’. Ele levanta o véu do chao e o

Carrega para a sombra da arvore; beija

Aquele véu que conhece ao bem, as lagrimas escorrem de seu rosto
‘Bebam meu sangue, também!’, exclama,

E desembainha sua espada, e a enfia em seu corpo,

E moribundo, a arranca de si, ainda quente pelo ferimento.
Enquanto esta ali, caido no chao, o sangue que jorrava de seu corpo
Espirrou alto, como quando um cano esguicha agua, sibilante,
Por alguma fresta aberta no seu trajeto,

E algumas frutas da arvore, por causa daquele jato vermelho,
tornaram-se rubras,

E as raizes, ensopadas de sangue, tingiram todas as outras

Com a mesma cor’ (OVIDIO 2003: 76)

? Lovers and madmen have such seething brains, /Such shaping fantasies, that apprehend/ The More than
cool reason ever comprehends. / The Lunatic, the Lover, and the Poet, / Are of imagination all compact. /
One sees more devils than vast hell can hold; /That is the Madman. The Lover, all as frantic, / Sees
Helen’s beauty in a brow of Egypt./ The Poet’s eye, in a fine frenzy rolling, / Doth glance from heaven to
earth, from earth to heaven./ And as imagination bodies forth / The forms of things unknown; the Poet’s
pen/ Turns them to shapes, and gives to airy nothing. / A local habitation, and a name./ Such tricks hath
strong imagination, / That if it would but apprehend some joy, / It comprehends some bringer of that joy./
Or in the night, imagining some fear, / How easy is a bush suppos’d a bear?



46

As amoras, que um dia foram brancas e se mancharam com o seu
sangue, sao talvez a mensagem dessa ‘macula” que é EFros — macula evitada
por Hipdlito. O vermelho de sangue das amoras é esse vestigio de uma
passagem de pureza (as amoras antes eram brancas) para um estado de
ignominia. Sem duvida “O mitema mais importante na fabula é certamente o da
amoreira, [...] Lembremos que, em Ovidio, ela é apenas um ‘sinal de luto’, um
simbolo destinado mais a perpetuar o mito do que um determinante dele.”
(GRAZIANI 2005:782). Mais do que “sinal de luto”, esse fruto é sinal de
realidade experimentada pelos amantes. ‘“Sinal de luto” porque sinal da Paixao,

o que equivale dizer quase a mesma coisa, como a prépria Tisbe lembra:

A nés que estamos juntos na morte, o direito de ficarmos deitados
finalmente juntos

Na mesma tumba. E vocé, 6 arvore, agora sombreando

O corpo de um, e muito em breve sombreando

O corpo de dois, guarde sempre na lembranga

O sinal de nossa morte, a escura e pesarosa cor de nosso sangue’
(OVIDIO 2003:77)

O amor-Fedra é uma macula (é o sangue de Piramo que mancha as
amoras), mais é também um destino. Piramo e Tisbe tornardao uma sombra (ou
um sonho como Shakespeare o colocou dentro de outro Sonho) que se
reverbera em inumeras narrativas. A propria Fedra nao compreendeu de outra
maneira seu desejo por Hipdlito, a nao ser como esse mesmo ato vergonhoso.
Ela sabia quanto aquilo ja manchava a sua honra. O amor-Eros é essa amora

vermelha que se derrama no destino do Homem.

A antiguidade grega nao oferecia possibilidades aos seus herodis de se
esquivarem da forca de Eros: ele é a forga profana, uma sombra mortal e
violenta recolhido pela literatura. A tragédia de Euripides leva essa experiéncia
ao maximo: delito e autopuni¢ao. Fedra bem lembra a sua origem: a sua mae
Pasifae, que se apaixonou por um Touro e com ele copula “Ah! Minha mae!
Com que amor escuso amaste! ‘{EURIPIDES 2003:108). E o aspecto bestial do
amor-paixdao. E no mundo inferior que ele faz sua morada. Teriamos que
esperar que os misticos do século XVI encontrassem uma tensa ligagao entre a

paixao e o Sagrado, mas, por enquanto, no mundo de Euripides, sobressai



47

justamente a bestialidade da Fedra, que lamenta seu destino vergonhoso
“Talvez morresses. Salvo, assim, o meu bom nome.” (EURiPIDES 2003: 108).

Numa literatura cristianizada do Ocidente, Fedra poderia encontrar
momentos de consolagao em sua paixao por Hipdlito: somente transfigurada
para um objeto de valor mais nobre. Por enquanto, Eros € um problema
potencialmente fatal, e perecivel, porque é um amor da carne, e nao do
Espirito. Condenada porque deseja, porque cumplice dos apetites fisicos, a
paixdo de Fedra ‘hao tem nada de sublime ou espiritual, é atraciao carnal,
dominadora, capaz de conduzir nas pressas aos ultimos extremos” (KURY
2003: 88).

A luz de nosso pensamento podemos reconhecer que o impulso do
apaixonado é da mesma natureza do erofizado, a forca que impele, que
perturba, que conduz a satisfagdo imediata, € mais o corpo que arde e se
inflama enquanto o espirito pronuncia a sentengca de reprovagao. Nao que o
dogma cristdo integrasse Eros como expressao legitima, se ele foi para o
mundo profano um corruptor da razao - idéia dominante que também esteve na
Literatura da Idade Média. Eros, associado a natureza feminina, continuou
sendo definido como uma experiéncia de danag¢ao. Assim, desenvolve-se uma
vasta teologia disposta a transformar essa paixdao pelo fogo divino, huma
assimilacao pelo ser Amado (que poderia ser tanto Cristo quanto a figura da
Virgem Maria). Mas a linguagem do apaixonado, em sua dic¢ao profana, ainda
persistiu. O escandalo da paixao — por natureza profana-, no seu poder de se
presentificar na arte, sera elogiado enquanto expressao de um sentimento: ‘por
isso o amor-paixao, forma terrestre do culto de Eros” (ROUGEMONT 2003: 98).
E aqui encontramos o argumento fundamental deste trabalho, o elemento
tragico (apaixonado) é uma criagéo da arte.

Enquanto invengado poética, uma histéria s6 pode ser contada, uma
poesia s6 pode ser dita nessa tensa relagao paixaol/tragédia/morte: triade em
que a literatura construiu seu motivo. Soéfocles, em Antigona, canta no coro

essa mesma forga irresistivel de Eros:

Amor, invicto no combate, Amor

dissipador de todas as riquezas,

que apos vaguear nos mares e em reconditos
esconderijos afinal repousas



no doce rosto das mogas em flor!

Nenhum dos imortais pode evitar-te
nenhum dos homens de existéncia efémera;
e perde logo o senso quem te encontra.
Até os justos forgas a injustica,
desnorteando-lhe o pensamento,

e leva a essas lutas pais e filhos.

Venceu o claro olhar da noiva bela,
Inspirador desse desejo igual

As majestosas leis da natureza,

joguete de Afrodite irresistivel.( 2004: 298)

48



49

CONFISSAO
Je maccuse — O mon Dieu veuillez me protéger
Contre ce que je dis pour étre condamnée —
Je maccuse, le jour d’hiver ou je suis née,
D'étre tombée en moi comme en un grand danger.

Marie N6el, Jugement.

Em Racine, dramaturgo cristdo, o fendbmeno paixao-Fedra evolui para
um carater menos pagao. Pode-se dizer que, na sua Fedra, a presenga dos
deuses ¢ sutiimente afastada em beneficio do drama pessoal da personagem,
face ao seu amor por Hipdlito, este ndo mais sacerdote de Artemis. Ou seja,
Racine justamente “desfaz um ponto que julgavamos indispensavel ao enredo
tragico, a castidade do devoto de Artemis ou Diana, prépria a cultura e as
concepgoes ético-religiosas do homem antigo” (FONTES 2007: 82). O discreto
afastamento dos deuses de Euripides reveste Eros de um carater sutiimente
cristao (talvez menos sutil que imaginamos). A instauragao do Eros nao é mais
o designio de uma deusa vingativa, mas é um ato assumido pelas figuras de
sua obra. Hipdlito agora apaixonado pela escrava Aricia, também arde de
desejo. Desejar Aricia também representaria uma transgressdao e um desafio
aos designios de seu pai Teseu. E seu ato de amor-paixdao esta investido
dessa natureza violenta, como ele prépria confessa ‘Em desespero,
envergonhado, ha seis meses, / Levando a toda parte o dardo que me fere, /
Contra voés, contra mim, inutiimente eu luto: / Presente, eu vos evito, ausente,
eu vos encontro;” (RACINE 2007:399) 4. O Hipdlito raciniano é menos puro que
o casto heréi de Euripides, porque a condicao de homem o pode
automaticamente num estado de erro. A primeira falta que o autor denuncia é a
condicao inescapavel do préprio Homem. Racine vai desfazendo a presenga de
uma forgca sobrenatural que é a condicao do amor-eros: menos um envio dos
deuses e mais uma consequéncia humana.

Em As Troianas, de Euripedes, ja poderiamos ver uma tentativa de
devolver ao homem a culpa pelos seus erros, observada pela Rainha Hécuba.
Evidentemente, as acusagoes da personagem euripideana nao poderiam ter a

4 . N . . , , y . . . ;1

Depuis pres de six mois, honteux, désespéré, / Portout le trait dont je suis déchiré, / Contre vous, contre
moi, vainemant je m’éprouve : / Présente, je vous fuis ; absente, je vous trouve; (estamos utilizando a
edicdo bilingue na tradug@o de Joaquim Brasil Fontes, conforme est4 na bibliografia)



50

mesma forga que tera no século raciniano, porquanto era necessario que uma
concepc¢ao cristianizada do mundo se interpusesse na literatura para que as
acusacoes de Hécuba a Helena, a idéia de sua paixdo por Paris,
desencadeando a funesta guerra de Tréia, nao poderia ser atribuida a nenhum
dos deuses ganhasse forga. Enquanto Helena procura convencer Menelau de
ter sofrido esta doenga da alma, que a atraiu até o principe troiano, Hécuba
aponta como a causa da destruicaio de uma cidade a propria Helena —
imputagdo humana. E a idéia do humano sobrepondo o que era antes um

fenomeno divino:

[...] ndo procures disfarcar

a tua perversao atribuindo as deusas

tamanha insensatez. Pessoas ponderadas
jamais irao acreditar em tua histéria.

E quanto a Cipris, tu nos fazes rir, e muito,
dizendo que ela foi com Paris ao palacio

de Menelau, como se a deusa, mesmo estando
tranquilamente em seu celestial assento,

nao tivesse poder para levar-te a flion

com toda cidade de Amiclas facilmente!

[...] As loucuras

de amor, que os homens consideram diferentes
e imputam a Afrodite, sdo iguais as outras.

A imagem de meu filho em sua roupa exética,
bordada de ouro fulgurante, transtornou-te

a alma; [...] (EURIPIDES, 2003: 215, 216 )

Hécuba fara o que séculos mais a frente Racine resolvera de uma vez
por todas: é que a “sua” Fedra assume a vigéncia pelo fenémeno Eros. Racine
cumpre integralmente os versos de Hécuba. E entio possivel perceber o
deslocamento da paixao — antes uma maldicao dos deuses- para o préprio
individuo - uma maldi¢gao da natureza humana. Vé-se uma nitida influéncia do
cristianismo na obra do dramaturgo. Nao que o Eros seja aqui absorvido pelo
dogma cristao, ele ainda é um elemento condenado e tentador, uma espécie de
porta de entrada para a danacao. A mimesis de Eros permanece ainda com a
sua relevancia perturbadora, desgragcada e dolorosa; aquilo que a propria
Fedra de Racine declara “Eu tenho, do amor, todas as furias” ° (RACINE,
2007:377). Adiante temos a representagcao de Eros como o afrouxamento da

> De I’amour j’ai toutes 1és fureurs.



51

razao, como a divisdo entre a vontade e sua capacidade de domina-la, de
submeté-la: “Eu, reinar! Eu, um Estado por sobre minha lei./ Se minha fraca
razao ja nao me governa./ Quando perdi o dominio dos meus sentidos!/ Se mal
respiro sob um jugo vergonhoso! / Se estou morrendo!® (RACINE 2007: 419).
Dois elementos descristianizadores do individuo: a perda da razao e a
instauragao da furia, do descontrole, da perda do métron.

Num ensaio de Erich Auerbach, intitulado Racine e as paixdes, ele
lembra que ‘Seus personagens sao de imensa vitalidade, quase todos se
movimentam na perigosa cumeeira entre paixdao e morte, e mesmo as
mulheres desdenham, quando se trata de seus instintos, o bem escasso da
vida” (2007:205). O dramaturgo problematiza as paixées no que ha de mais
humano, elevando o homem a uma categoria cristd que nao permite que a
experiéncia Eros passe em suas vidas somente enquanto delito e experiéncia
repulsiva. Porém, ele o faz notadamente quando poe Fedra nessa delicada
linha de ‘paixdo e morte”. Essa relagdo a que Auerbach se refere entre
Eros/Tanatos reitera a teoria aqui defendida de um sentimento a sombra de
sua ruina. Eros nasce para Tanatos. O homem se devasta na medida em que
se deixa guiar por Eros. Enquanto o Deus dos Hebreus promete a Vida, Eros
dissimula a Morte. Servir a Eros aniquila a possibilidade de salvagao

Admitir a paixao, necessariamente, seria uma heresia para um autor
educado pelo jansenismo. E importante fazer mengio ao quanto esta moral
justificaria a sua tragédia. Ja se tentou ver na obra de Racine uma tragédia
jansenista: ha, inclusive, um capitulo do livro de analise critica Profil littérature:
Phedre Racine intitulado “‘PHEDRE EST-ELLE JANSENISTE?” que coloca a
moral jansenista como parte e fonte do problema Fedra:

[...]D’ou la tentation de voir em Phédre une tragédie janséniste, surtout
si I'on songe que Racine fut I'éléve des Solitaires. L’héroine represénte
ces étres dechus auxquels Dieu, dés leur naisance, a refusé la grace.
lls ont beau lutter contre la tentation du péché, chercher des secours
dans la religion. (MATHE 1973:47)

® Moi, régner! Moi, ranger um Etat sous ma loi, / Quand ma faible raison ne regne plus sur moi ! /
Lorsque j’ai de mes sens abandonné I’empire / Quand sous un joug honteux a peine je respire ! / Quand je
me meurs !



52

Evidentemente, nos sera dificii entender a obra sem considerar a
doutrina que formou a moral do dramaturgo. A paixao, para ser mais bem
compreendida, precisa ser transcrita por e sobre ela. O Eros apresentado em
Racine desafia a integridade completa de Fedra, que ndo mais poderia
apresentar-se inteira para o Deus-jansenista do dramaturgo, pois ‘Racine
ateve-se a essa parte da vida duvidosa, vacilante, que langa sua sombra sobre
sua vida, e sob o pretexto de assegura-la, compromete-a talvez para sempre.
Tragou ele do amor uma imagem completa, movedi¢ca, e tal que basta
confronta-la ao real, em alguma experiéncia intima, para captar a espantosa
exatidao” (TRUC apud AUERBACH 2007: 201). Parece que esse “amor” aqui
referido é o acontecimento titubeante, “duvidoso”, o que ja nos convida a ver
uma atitude em face oposta a da fé - o caminho seguro. O amor cristao nao
vacilaria, e muito menos é movedico. E, ao contrario, uma revelagdo, um
acontecimento luminoso na vida. E Eros este amor de que o autor fala, porque
é somente nele que a Fedra raciniana se movimenta. E a confissdao se da em
nome de sua culpa, mais tragica que o seu ato, ja que, em ultima instancia, a
sua falta seria a acusagao falsa ao jovem filho de Teseu. Na ortodoxia
Jansenista a menor falta nao poderia passar imune: “E bem o caso de se ler
como uma ironia que a virtude seja posta em relevo e as menores falhas sejam
punidas como maximo rigor, quando o inocente Hipdlito, que afinal nao
profanou, tal como em Euripides, o santuario das deusas, sucumbe de forma
tao atroz e irreconciliavel, quando Teseu, tao terrivelmente ofuscado, no final
persiste incélume e encontra forgas para dirigir ordens régias” (TRUC apud
AUERBACH 2007: 201 208). E o fato de se ver como o autor destaca as
consequéncias de um erro, ainda que ocorra num plano eminentemente
existencial. A sua culpa delata a existéncia de um elemento deteriorante da fé
crista — Eros, dentro da légica raciniana, é supostamente o mal segundo qual
corrompe o homem- essa mesma culpa sera a substancia catalisadora desse
fenbmeno. Insistamos nessa questdo: A infracao de Fedra é somente estar
apaixonada e num ato de salvaguardar sua honra acusar o jovem Hipdlito de
té-la ofendida?

Examinando mais a fundo, podemos reconhecer que a sua culpa nao se
da por carregar Eros, mas porque, enquanto mulher, Fedra € um canal onde a

paixdo poderia se mover com mais liberdade. Lembremos que ja em /figénia



53

em Aulis, o coro adverte sobre os perigos, especificamente nas mulheres, de
se deixarem vencer pelos poderes arrebatadores de Eros. Euripides ja

elaborava essa idéia:

Benditas sao as mulheres que sentem
com a moderacgao aconselhavel
0 gozo dos prazeres de Afrodite,
obedecendo as regras do recato
até nas horas de maior delirio,
sem ter provado as dores provocadas
no instante em que as maos do louro Eros
vergam o arco duplo da volupia,
ora para alegrar os nossos dias,
ora para arruinar a nossa vida.
Afasta de nés e de nosso leito,
Cipris belissima, todos os males que se misturam as béng¢aos do amor!
[...] (EURIPIDES 2005:42)
A condi¢do do feminino agrava o fendbmeno do amor-paixao, eles irao

estabelecer intima coesao no espirito da época.

2.1 Eros: o Amor-da-carne

O século Xl forma algumas suposi¢coes, dadas como certezas, que
formara uma espécie de unidade de pensamento que relacionara o fenémeno
da paixao com o feminino, sobretudo porque ‘|...] entre os Padres da Igreja nos
primeiros séculos do cristianismo, a came se torna sexualizada como
especificamente feminina” (BLOCH 1999: 64). Seja o caso aqui de reconsiderar
o Hipdlito “miségino” de Euripides, que renegava a mulher naquilo que ela
representa. O seu voto de pureza nao poderia aceitar o apelo da
Carne/Eros/Fedra. Por outro lado, ndo se pode dizer que nao seria possivel
encontrar nenhum dos tracos da misoginia no Hipdlito de Racine, segundo a
propria Ama de Fedra, ao se referir ao principe, parece estar de acordo com
essa idéia ‘Pelas mulheres ele tem um édio fatal” * (RACINE 2007:421).
Hipdlito é inimigo dessa metafora viva da carne, que é a mulher. E se temos

agora um Hipdlito mais cristianizado, ele reabsorve o pensamento medieval:

711 a pour tout le sexe une haine fatale



54

[...] o homem é forma ou mente, e a mulher, imagem degrada de sua
segunda natureza, é relegada a esfera da matéria. Um amor ao uno e
um desprezo a multiplicidade se convertem, em outras palavras, em
um privilegiar da forma e numa desvalorizacdo do corpéreo, que é
especificamente sexualizado. Simplificando, o homem é associado, [...]
ao espirito, ou alma, formando diretamente por Deus, partilhando sua
divindade, enquanto assume-se que a mulher partilha o corpo, sendo a
encarnagao na matéria a merecer por definicdo da condicao decaida
da humanidade. [...] no pensamento platénico ela permanece presa
pela matéria, pela carne e o desejo. (BLOCH 1999:36)

A condenagao de Fedra, mesmo e apesar de ter confessado, é a
condenacao do que ela representa: Fedra é a carne, no seu instinto bestial,
irefletido. Como personagem raciniana, a consciéncia de seu estado perecivel
€ sua qualidade notavel. Na época de Racine a natureza paga mal poderia ser
aceita em literatura, era preciso, mesmo com o atenuante da retratagao, que o
crime-Eros fosse apenado. Se Eros celebra os sentidos, a mulher é a carne
exaltada por essa energia profana e destruidora. Essa tese tao bem articulada
por R. Howard Bloch em Misoginia Medieval — e a invengdo do amor roméntico
ocidental ainda é melhor definida quando o autor conclui:

[...] que a mulher é equiparada ao corpo no pensamento dos primeiros
Padres da Igreja, de modo que ‘a existéncia de renunciar & paixao é
portanto mais pungente no caso das mulheres, porque a propria
paixao foi situada na idéia do ser femininol...] (BLOCH 1995: 114)

Fedra é duplamente culpada, porque nela encontramos duas situagoes
que o pensamento cristao postulava como meio de perdicdo: nao bastava
renunciar o Eros, era preciso uma renunciar a si mesmo. Ela ndo é unicamente
culpada pela morte de Hipdlito, mas antes a culpa esta alocada no seu sexo.
Ela se arrasta numa culpa tiao dramatica quanto seu desejo pelo filho do
esposo. Na desvantagem de ser humana, nela estio imputadas todas as
caracteristicas do deus Eros, e a consciéncia arguta que Racine constréi em
sua Fedra, hipertrofia o drama da sua existéncia. Associada a prépria carne,
investida de todos os elementos condenados pela Igreja, a Rainha revitaliza a
concepcao herdada de que ‘{...] a mulher, no discurso medieval, ndo sé esta
associada aos sentidos, mas também serve, como vemos aqui, para corrompé-

los” (BLOCH 1995:85). A pergunta que se possa fazer sobre como esse



55

pensamento medieval poderia estar na raiz da culpa e da confissao da Rainha,
ja que a obra de Racine foi escrita cerca de Illl séculos depois a esse
pensamento? Adiantemos-nos e lembremos que a base da fé de Jean Baptiste
Racine foi o Jansenismo, que no centro das suas idéias sobre a predestinagao,
torna possivel perceber claras semelhangas com a doutrina medieval da graga,
sobretudo no que diz respeito a como esta estaria em pé contrario da
concupiscéncia (o que justificaria a razdao de Fedra, que como modelo da
concupiscéncia, nao poderia receber a graga). De fato, faltam-nos dados que
nos permita sustentar que o Jansenismo tem como fundamento muitos dos
pressupostos medievais, até porque este trabalho se inclina para outros
interesses que nao esse, mas cremos que nossa incursao sobre esse assunto,
tem sido suficiente para aquilo que pretendemos neste estudo. Por outro lado,
podemos considerar que “A associacao da mulher com as sedugoes tanto do
discurso como da carne é, certamente, tdo antiga quanto o proprio Génesis
[...]” (BLOCH 1995 31). E bem possivel que as idéias medievais nio tenham
sido descartadas em sua teologia. Decidimos lidar com essa hipétese de que
Racine recebeu através do jansenismo as concepgoes medievais sobre a
paixao e a carne e imputou a sua obra. Ou melhor, “corou” sua Rainha dessas
qualidades corruptoras da alma.

O discurso que analisaremos abaixo pode contribuir para se conhecer
melhor a natureza do sentimento de Fedra. A Rainha, em estado de profunda
angustia, confessa a Ama o seu delito:

[...]

Mostrou-me Atenas meu orgulhoso inimigo.

Eu o vi e corei, fiquei palida ao vé-lo;

Um tumulto se ergueu em minha alma perdida;
Meus olhos ja nao vinham, nao pude falar;
Senti todo o meu corpo e gelar e arder.
Reconheci Vénus e suas chamas terriveis,

Do sangue que persegue inevitaveis dores.

[...]

Minha razao perdida buscava em seus flancos.
Para um amor sem cura, impotentes remédios!® (RACINE 2007: 379-
381)

¥[...] Athénes me montra mon superbe ennemi. / Je le vis, je rougis, je palis a sa vue ; / Un trouble
s’¢éleva dans mons dme éperdue ; / Mes yeux ne voyaient plius, je ne pouvais parler ; / Je sentis tout mon



56

Primeira das confissées existente na obra, sendo que na segunda vez é
ao proéprio Principe que ela declara o seu amor e, por ultimo, num momento
privilegiado, ela confessa a Teseu o seu delito. Essa exposi¢ao de Fedra sobre
os efeitos da paixao pode ser ampliada e compreendida como uma constante
do modo de representacido literaria. Seguramente ha excecbdes, mas
recorreremos ao argumento que nestas excegoes ja nao podemos nos valer de
Eros porque nao o reconhecemos. Um exemplo, talvez, seja o amor de Dante
por Beatriz na Divina Comédia: onde encontramos de imediato um modo que
nao diz mais respeito a uma disposicao perturbadora dos sentidos.
Definitivamente este amor nao se identifica com Eros; o “amor’ em Dante é
uma realidade sublimada, que exclui a experiéncia sensorial e se contenta
unicamente com a contemplagao. Ora, sem a relevancia no plano dos sentidos,
este amor se situa na esfera legitima do cristianismo. Dante contempla Beatriz,
Fedra deseja Hipdlito. Se esta ultima carnaliza Eros, o primeiro espiritualiza-o.
Essa légica é completamente contraria a paixao, que precisa do objeto, fome e
sede dele. Notemos que as primeiras alteragoes que Fedra descreve
ocorreram em seu corpo “sentir todo meu corpo gelar e arder”. Dante nao pode
dar testemunho dessa modalidade de amor que nao se satisfaz na
contemplagao, antes é premente do corpo. Se em Euripides, Eros é o filho de
Ares, o Eros que aqui nos referimos é sem duvida o filho de Afrodite,
Pandemos, a de foda a gente, tal qual nos explica Pausanias no Banquete, de
Platao (2006:40):

Ora bem: o amor corresponde a Afrodite popular, como popular que é,
no seu pleno sentido, deixa ao acaso as consequéncias dos seus
actos. E tal é, justamente, 0 amor em que se comprazem as pessoas
vulgares: pessoas, antes de mais, a quem é indiferente apaixonarem-
se por mulheres ou por rapazes; em segundo lugar, que amam neles
os corpos de preferéncia as almas e esse mesmo, s6 as mais
destituidas de inteligéncia que conseguem encontrar! Na verdade, tudo
0 que procuram é a satisfagao dos impulsos, sem se importaram com o
que é ou deixa de ser digno. Dai que os seus actos, inteiramente
ditados pelo acaso, possam resultar umas vezes bem e outras vezes,
mal.

corps et transir et briler. / Je reconnus Vénus et ses feux redoutables, / D’un sang que’elle porsuit
tourments inévitables.



57

Pauséanias nos revela a origem do mal do amor-eros, e de onde notamos
que o que realmente ha em Fedra é o apelo aos sentidos, o desejo por Hipdlito,
uma intengado inconcebivel para um dramaturgo fortemente cristianizado. A
manifestagcao do filho da mais profana das deusas seria um convite a um
prazer impedido por uma moral. Segundo Pausanias, esse tipo de paixao é o
impulso dessacralizado, depois ele mesmo nos mostra a diferenga com a
Afrodite Celeste: um amor espiritualizado, que ‘nao conhece o excesso”
(PLATAO 2006:40). A mulher-Fedra torna-se fortemente desvalorizada ao ser
vitima de Eros. A préopria Fedra é tomada por profunda perplexidade frente ao
seu estado. Nao encontramos no seu discurso nenhum verso que nos
autorizem chama-lo de romantico, ou alguma circunstancia mais extraordinaria
que cante a satisfacao da presenga do principe. A sua preseng¢a, assim como a
sua auséncia, sao perturbacgoes traduzidas nos versos que Racine imprime em
sua Fedra, e o autor nao poderia deixar o amor ser profanado sem que
sofresse por isso. Bem poderiamos lembrar que, em Euripides, o erotismo da
Rainha esta muito mais explicito nos versos. Por outro lado, em Racine, a
contengao de Fedra agrava densamente sua culpa: consciente de sua sujei¢gao
aos apelos da carne, incitada por Eros a dividir o leito com o jovem Hipdlito, ela
procurara do meio ao final do drama reconstruir sua honra.

No discurso da esposa de Teseu, é a viruléncia de uma realidade que é
expressao do amor carnal: sombra que alimentara a literatura desde sempre.
Podemos ver num autor que nao imprime nenhuma referéncia manifesta da

concepc¢ao mitica de Eros e, no entanto, a idéia Eros pulula:

Amor — pois que é palavra essencial
comece esta cancgao e toda a envolva.
Amor guie o0 meu verso, e enquanto o guia,
reuna alma e desejo, membro e vulva.

Quem ousara dizer que ele é sé alma?

Quem nao sente no corpo a alma expandir-se
até desabrochar em puro grito

de orgasmo, num instante de infinito?

O corpo noutro corpo entrelagado,
fundido, dissolvido, volta a origem
dos seres, que Platao viu completados:
€ um, perfeito em dois; sao dois em um.



58

Integragdo na cama ou ja no cosmo?

Onde termina o quarto e chega aos astros?
Que forca em nossos flancos nos transporta
a essa extrema regiao, etérea, eterna?

Ao delicioso toque do clitoris,

ja tudo se transforma, num relampago.
Em pequenino ponto desse corpo,

a fonte, o fogo, o mel se concentraram.

Vai a penetragao rompendo nuvens

e devassando sois tao fulgurantes

que nunca a vista humana os suportara,
mas, varado de luz, o coito segue.

E prossegue e se espraia de tal sorte
que, além de nés, além da propria vida,
como ativa abstracao que se faz carne,
a idéia de gozar esta gozando.

E num sofrer de gozo entre palavras,
menos que isto, sons, arquejos, ais,

um s6 espasmo em nés atinge o climax:
€ quando o amor morre de amor, divino.

Quantas vezes morremos um no outro,
no umido subterraneo da vagina,

nessa morte mais suave do que o sono:
a pausa dos sentidos, satisfeita.

Entdo a paz se instaura. A paz dos deuses,

estendidos na cama, qual estatuas

vestidas de suor, agradecendo

o que a um deus acrescenta o amor terrestre (DRUMOND 2006:20)

O erotismo dos versos de Drummond, ao eleger como tema essa amor
Pandemos, ira situar a representacao da paixao — experimentada e rechagada
violentamente em Fedra, nesse apelo aos sentidos. A lirica profana do poeta,
para falar desse desejo — atuagdo de Eros — nos surpreende por notabilizar
essa categoria da paixao no seu sentido da exaltagdo das qualidades da
mulher-carne. O encontro que se da entre dois corpos, é realizado como uma
experiéncia transformadora e, sobretudo, um arrebatamento. O poeta anuncia
logo que nao é s6 a alma, que esse anseio € engendrado e produzido pelo

proprio corpo: ele é o desejo de unido corpo que busca outro corpo, que se



59

realiza nele porque essa uniao é o retorno daquela unidade afastada tal qual
ensinada no Banquete no discurso de Aristéfanes:

[...] o anseio de sempre: reunir-se e fundir-se no ser amado, por tal
forma que ambos passassem a ser uma pessoa s6. E qual a origem
deste anseio? Precisamente, como vimos, o facto de que a nossa
primitiva natureza assim era e nés constituiamos entao um todo. Ora, é
essa a aspiracao do todo, esse busca incessante, que tem o nome de
amor (PLATAO 2006:56)

O poeta celebra esse momento em que o corpo encontra e se funde com
aquela outra parte desfeita pelos deuses. O gozo que esse encontro promove
provém exatamente dessa satisfacdo. E o reencontro com a sua espécie: a
busca em Drummond nao se da pela alma; a idéia de unidade no corpo. Se em
Racine o impulso para é satisfagao, é também culpa e delito. O terceiro verso
no poema é o completo delirio provocado desse encontro. Onde podemos
encontrar toda a perda do limite. Mas o poeta nao esquece a relagao
Eros/morte: o quanto essa experiéncia, pela sua forga, inaugura um ciclo muito
proximo da morte: ‘¢ quando o amor morre de amor, divino”. O erético,
portanto, ndao ladeia a morte, mais ele € como elemento indiferenciado dessa
realidade. O suspiro de prazer pode bem ser o gozo da morte.

E significativo quando Drummond nos diz que ‘guantas vezes morremos
um no outro”, porque essa urgéncia do corpo em gozar do outro se desmembra
em morte reciproca, aquela mesma que parte do impulso de Fedra para
Hipdlito, atraida pela juventude do corpo de “Teseu”. A sua atragao € culpa, e a
sua vontade nao era outra a nao ser escapar da ‘pausa dos sentidos” que
certamente vivia o seu casamento. O que existia em Fedra era esse desejo
disfarcado em vergonha, que Racine tanto fez para velar a fim de nao
escandalizar sua fé. Por outro lado, o que ele fez foi justamente reforgar “a
culpa tragica crista™ por esse desejo Eros. Mesmo no momento de confissdao
para Hipdlito, a sua ousadia é coroada de pudor porque ela sabe quanto ha de

infragao no seu erotismo:

[...]

Amo. Nao julgues que no instante em que te amo,
Inocente aos meus olhos, aprove a mim mesma,
Nem que do louco amor que me turva a razao



60

Covarde e complacente, eu nutrisse o veneno.

Infausto objeto de uma vingancga celeste,

Eu me abomino mais do que tu me detestas.

Os deuses sao a prova, os deuses que em meu flanco
Acenderam o fogo fatal ao meu sangue; ° (RACINE 2007:411)

A abominagao peremptoéria de tal desejo, e a comparagao desse estado
como um fogo fatal aceso ao sangue nos remete de imediato a imagistica de
que a sua paixao, pletorada de erotismo por si, ja era elemento de condenacao.
E o desejo de Fedra de se mostrar carne para Hipdlito: um fruto que quer ser
devorado. O amor de Fedra s6 pode ser a encarnagao de Eros, pois é assim,
enquanto objeto-carne, que ele aparece a Hipdlito e é assim que ele a ver.
Seria o caso de considerarmos o quanto a literatura se utilizou dessa imagem
mulher-carne na sua representagcao. Em Euripides, a ousadia do erotismo de
Fedra é muito mais manifesta, o seu discurso vigoroso nao nos deixa nenhuma
duvida da metafora da carnalidade do sexo feminino. Mario da Gama Kury, o
tradutor da versao aqui usada, bem lembra no prefacio da obra de Euripides
que ‘f...] com Hipdlito entra na literatura grega classica, e portanto na literatura
universal, o tema do sexo e de sua forga irresistivel. O amor de Fedra por
Hipdlito nada tem de sublime ou espiritual; é a atragdao carnal, dominadora,
capaz de produzir suas presas aos ultimos extremos” (KURY 2003:88).
Podemos entdo afirmar que a introducao deste tema em literatura é inaugurada
pela personagem Fedra. O que justifica que um heréi imaculado, como Hipdlito,
tenha um verdadeiro repudio a figura da fémea, como ja se mencionou. Mas
nem um dramaturgo classicista, matizado por pudores e empreendedor de um
esforco do uso castico na linguagem, como é Racine, saberia mimetizar de
outra maneira sua heroina (ou talvez, sua anti-heréina). Assim como a danagao
de Adao esta intimamente relacionada ao fato de ele nao ter resistido ao apelo
de Eva, e provado daquilo que era proibido, Fedra também, dividida entre a
condicao de esposa - condicao que é a interdicao da paixao - e da mulher que
deseja - simbolo da Tentagao -, sedenta pelo jovem Hipdlito. Nao ha na obra

raciniana nenhum discurso mais roméantico para esse desejo: ele € completa

% [...] ’aime. Ne pense pas qu’au moment que je t’aime, / Innocente a mes yeux, je m’approuve moi-
méme, / Ni que du fol amour qui trouble ma raison / Ma lache complaisance ait nourri le poison. / Objet
infortuné des vengeances célestes, / Je m’abhorre encor plus que tu ne me détestes. / Les Dieux m’en sont
témois, ces Dieux qui dans mon flanc / Ont allumé le feu fatal & tout mon sang ;



61

faria, apoteose da vontade, irascivel erotismo. Essa relevancia na vontade,

oscilante na Fedra raciniana, bem a situa nessa existéncia do tragico:

A vontade, com efeito, se apresenta com esse poder — que nao admite
divisdo — de dizer sim ou de dizer ndao, de aquiescer ou de recusar.
Esse poder se manifesta em particular no ato de decisdao. Desde que
um individuo se empenha numa opgao, que se decide, qualquer que
seja o plano em que se situe sua resolugao, ele se constitui a si préprio
como agente, isto €, como sujeito responsavel e autbnomo que se
manifesta em atos e por atos que lhe sao imputaveis. (VERNANT,
NAQUET 2005:26)

Mas a oscilagao da personagem de Racine nao se realiza tio somente
em suas decisoes (naquele movimento incerto em confessar e/ou acusar). Ela
toda se contradiz enquanto heroina. A énfase nessa contradicao pode ser
também observada na Fedra-esposa versus Fedra-mulher-Eva, torna-se quase
uma obsessao 0 modo como os poetas tém se apropriado da imagem do sexo
feminino. Durante a idade-média, tentou-se esvaziar na mulher a sua
qualidade corporal, posta em posi¢cao inacessivel, como R. Howard Bloch
(1999:83) lembra a respeito do amor cortés: ‘Para ser amada, de acordo com a
légica da relagao cortés, a mulher precisa ser indiferente, inatingivel, imaculada
— em resumo, uma virgem”: tudo o que Fedra ndo pode ser. O realismo-
naturalismo, ao contrario, compensara esses excessos, materializando
potencialmente o sexo de Fedra, e alguns poetas modernistas também nos
oferecerao uma mulher-objeto, agora destituida de culpa (em Racine, a prépria
personagem era autora dessa construgao erética para o leitor-Hipdlito). Mas é
preciso observar que, em varios movimentos literarios, a mulher oscilara entre
os papéis de Astréia e Afrodite, o que equivale dizer que ora ela é pura e
imaculada — objeto tdo de reveréncia e apreciagao — ora ela é conspurcada e
desejada — alimento para ser consumido. Ao se colocar lado a lado com essa
ultima condigao, Fedra participa dessa imagistica: um fruto que se oferece ao
homem ou que oferece algo para ele — como Eva oferece o fruto a Adao, o que
resulta na expulsao no Paraiso. Mas ao contrario de Adao, o filho de Teseu
refuta a corrupgao que a Rainha lhe oferece. A devogao de Hipdlito a Artemis
produziria uma consciéncia redirecionada para outra esfera, é preciso lembrar
que a deusa era, junto com Héstia e Athena, uma das deusas invulneraveis,

também cognominadas virgens brancas, e eram inimigas da fogosa Afrodite. E



62

para esta ultima que se dirige o clamor da Rainha, para uma deusa toda
associada aos sentidos, a forma e ao corpo: ‘Ja nao é mais um ardor oculto
nas veias: /| E Vénus agarrando, inteira, a sua presa [...]’ '* (RACINE 2007:
381). Afinal, os poetas conviveram com esse conflito na literatura: a mulher-
Virgem e a mulher-Carne, a mulher objeto de devogio de Hipdlito (Artemis) e a
objeto de repudio (Afrodite/Fedra): “A esquizofrenia do signo feminino no
imaginario masculino pode ser entrevista de outra perspectiva. O conflito entre
Maria e Vénus se exibe em dois tipos de movimentos contrarios, que se
explicam completamente” (SANT’ANNA 1993:73).

Affonso Romano de Sant’Anna, no livro O canibalismo amoroso, soube
analisar justamente essas atualizagoes da deusa Porné na poesia, ou seja, da
mulher-forma que desperta apetites. O autor enxerga nos movimentos literarios
uma valorizagdo dessa imagem da mulher como simbolo de algo a ser
devorado, metafora que se prolonga em diversos textos. Para o autor, ja no
Romantismo, os poetas darao os primeiros sinais de uma imagem que ganhara

densidade crescente na poesia:

Talvez se pudesse afirmar que o Romantismo funda a estética da
oralidade. Oralidade nao apenas no sentido de que os poetas
declamavam, recitavam e diziam seus poemas publicamente nos
teatros, ruas e saraus, embalando o publico com sua melopéia. [...]
oralidade nesses sentidos também. Mas, sobretudo, numa acepgao
mais nitidamente psicanalitica. Oralidade, aqui, como um impulso de
incorporagao do objeto do desejo. Oralidade como um canibalismo
afetivo, imaginario e, portanto, simbélico. E nesse sentido que a lirica
amorosa romantica vai utilizar a metafora de ‘comer” em lugar de
possuir e fazer amor [...]. (SANT’ANNA 1993: 21)

Voltando a obra de Racine, depreendemos que nao veio com o
Romantismo, como afirma Sant’Anna, o inicio desse processo; € um modo de
representagao que sempre a literatura recorreu. No classicismo francés da-se
um ambiguo artificio de culpa e desejo, mas ainda assim ele ndo consegue
destituir Fedra dessa encarnagao de Eros. O autor também encontra
justificativa antropoloégica em todas as culturas, para esse horror de Hipdlito,
sobretudo o de Euripides (se bem que nao podemos ao certo determinar se a

1% Ce n’est plus une ardeur dans mes veines cachée:/ C’est Vénus tout entiére a sa proie attachée.



63

rejeicdo do Principe raciniano a sua madrasta era uma questao de ordem

moral, ou se existia profundas raizes psicolégicas) ao sexo feminino:

E espantoso ver (com a ajuda da antropologia, da sociedade e da
histéria) como o medo as mulheres (a misoginia) € uma praga das
tribos mais primitivas as sociedades mais industrializadas. E aterrador
como o mito da mulher castradora, o mito da vagina dentada, da
mulher aranha e da serpente venenosa vém da Antiguidade aos textos
mais modernos. Ja na Grécia, estava aquela esfinge sufocando os
impotentes. [...] E existe uma Afrodite — conhecida como “Andréfoba” —
que assassinava seus amantes como as deusas Ishtar e Anat. As
Harpias eram as mulheres-demonio, Melissa era a abelha rainha e
Medusa era uma das Goérgonas castradoras dos homens. E, entrando
pela mitologia germanica, as Valquirias atualizam as Amazonas na
castragao erotica mortal. Todas essas figuras complementam os textos
sagrados, que nos falam da maldade devoradora de Kali, Lilith e Eva.
(SANT’ANNA 1993:13)

De qualquer forma, Hipdlito sabe o perigo que Fedra representa. Como
se a Rainha de Trezena tivesse dentro da categoria de mulheres devoradoras.
Por isso, talvez, numa figura ameacadora, como a personagem raciniana, nao
se poderia ter o beneficio da graca. Ela herda justamente essa mimesis do
amor-eros. A paixdao em Racine é essa predominancia do descomedimento: a
representacao de Eros também como impossibilidade do ‘“dominio dos
sentidos”. Por outro lado, essa mesma “autorizagcao” dos sentidos esta em
confronto com uma consciéncia esmagada pela culpa. Destituida do
autodominio, portanto, a paixao seria o enfraquecimento da razao - tal qual em
Euripides, e a consequente retomada do caos no homem; o retorno ao estado
de desordem emocional como a Ama de Fedra, Enone, lembra ‘{...] A Rainha
esta perto do termo fatal./ Em vao me empenho a observa-la noite e dia: / Ela
morre em meus bragos de um mal que me esconde. / Uma eterna desordem
reina em sua alma./ Uma tristeza inquieta a arranca do leito./ Quer ver a luz do
dia; e sua dor profunda/ Entretanto me ordena afastar todo mundo [...]”
(EURIPIDES 2003: 67). O significado desse estado da rainha mérbida, em
doloroso éxtase da morte — como Drummond tao bem lembrou -, provém desse
erotismo mortal, com suas flechas fatais, como um espirito perturbador e
inquietante, que é a libido, que ndao conduz a Vida, e que esta maldito, em

termos humanos, pela religido de Racine, que aconselha que crucifiquemos



64

Eros ‘E os que sdo de Cristo crucificaram a carne com as suas paixoes e
concupiscéncias” (GALATAS 5:24).

2.2 O tempo das confissoes

Se em Euripides a morte da rainha e a acusacdo ao jovem principe
criam a atmosfera de discérdia, e apés seu suicidio tem-se o adensamento do
delito, nesta versao do mito, antes de cometer o suicidio, Fedra confessa o seu
crime; assegurando um comportamento mais cristdo. Nao ha confissdo na obra
de Euripides, é a propria deusa Artemis que esclarece o engano de Teseu; no
entanto, aqui é a prépria Fedra que se retrata. E bem verdade que sua paixdo a
condena e a morte é sua expedi¢cao, mas sobrevém a isto que a confissao de
Fedra faz grande diferenga. E estamos inclinados a fazer de nossas palavras
de Vossler citadas por Auerbach, que considera Fedra “um drama de expiagao,
ela prépria movida pela vontade de purificar o coragdo;” (2007 198).
Poderiamos propor que a fé do dramaturgo justifica a confissao e a posterior
auto-expiacao.

A acusacao, e a posterior confissao da Rainha, se deparam ainda com
outra questao: o siléncio de Hipdlito. Enquanto Fedra constréi seus atos por
meio da linguagem (primeiro confessa a sua ama, depois se declara ao proprio
principe, entdao numa atitude criminosa vai acusa-lo e por ultimo confessar seu
delito), o do filho de Teseu se da na velagao da palavra, como convencido que
a linguagem esbarra na insuficiéncia no momento de se revelar. Ora, seria
simples Hipdlito desfazer todo o ardil linglistico tecido por Fedra, mas o
principe peremptoriamente esta convencido de que a palavra nao poderia de
fato desvendar o essencial dos atos: ele aposta no siléncio:

A tal ponto tdo negra mentira me exalta,

Que eu deveria falar a verdade,

Senhor, mas calo um segredo que vos concerne
Aprovai o respeito que me fecha os labios;

E sem que isso aumente vossos tormentos,
Observai minha vida, e vede quem sou eu."!

"' D’un mensonge si noir justement irrite, / J& devrais faire ici parler La vérité, / Seigneur ; mais je
supprime un secret qui vous touche. / Approuvez le respect qui me ferme la bouche ; / Et sans vouloir
vous-méme augmenter vos ennuis, / Examinez ma vie, et songez qui je suis.



65
[...] (RACINE 2007:445)

E como se os atos esclarecessem, mas as palavras, signos inoperantes,
introduzissem uma alteragcao profunda do fato, violando-os. O seu siléncio
prefigura uma verdade, enquanto a acusagdo da Rainha é falsa. Onde estaria,
de fato, essa forca maior que representasse alguma interdicdo no ato de
confessar a verdade para o Principe? Falar é reinventar uma realidade - essa
parece ser a crenca mais forte de Hipdlito. O siléncio no momento em que
Teseu pergunta-lhe sobre a verdade, € o mesmo de Cristo, diante de Pilatos,

lembrado pelo poeta Bruno Tolentino nos seguintes versos:

Vou calar a maneira de Jesus
diante de Pilatos

(quando Lhe perguntou se Ele sabia
o que era a verdade).

Aqui nesta cidade

seria uma loucura

responder, perturbar a fantasia

ou apontar para os fatos (1995:57)

O siléncio do Principe nao altera a fantasia de Teseu sobre o que se
tinha passado. No entanto, podemos dizer que o discurso de Fedra
(violentando o fato) é mais poético do que as reticéncias de Hipdlito. O seu
emudecimento encerra toda a verdade que poria fim a toda imaginagao de
Teseu, enquanto Fedra luta para manter a linguagem no mundo do possivel.
Fedra é a grande artesd da palavra. Se, em Euripides, o convencimento do
‘possivel” se oferece por meio da carta deixada a Teseu, acusando o seu filho
de ter cometido atos impios, agora a ficczao cumpre no seu préprio discurso.
Caso a Verdade se instalasse, a possibilidade da tragédia evidentemente
estaria excluida. Mas a Verdade guarda-se no siléncio de Hipdlito. A Rainha,
por meio de sua ama Enone, cumpre, entao, a arte de persuadir Teseu.
Encontramos nesse procedimento, justamente, aquela categoria de discurso
que fala Sécrates a Fedro, a qual a anti-heroina de Racine veste como uma

luva:

[...] De facto, nos tribunais nao interessa absolutamente nada a
ninguém a verdade das coisas, mas s6 o que seja persuasivo. E tal



66

poder reside no provavel, a que deve aplicar-se quem deseja falar com
arte. Além disso, ha mesmo casos em que de modo algum convém
referir factos realmente sucedidos, se nao se derem de forma
verossimil; deve-se antes falar das verossimilhangas, tanto na
acusagao como na defesa. De modo geral, ao discursar, é preferivel
procurar-se o provavel e mandar passear repetidas vezes o verdadeiro,
pois a probabilidade que, presente de ponta a ponta do discurso, abre
caminho a toda arte. (PLATAO 1997: 116)

Induzida por Enone, a sua Ama — que nos surge como espécie de face
complementar de Fedra, o que nao altera em nada o nosso quadro, afinal, no
momento em que a Ama cumpre pelo discurso — com a anuéncia da Rainha —
uma realidade inventada é possivel encara-las como unas (Fedra confirma a
invencdo de sua Ama. Enone é somente portadora do discurso de Fedra,
sustentado pela verossimilhanga: a cicerone da palavra, o verbo encarnado, a
mensageira grega. A Ama nutre a sua rainha com palavras, o que garante por
um breve espago de tempo a atormentada existéncia de sua Senhora — ora,
quando essa ‘realidade” criada é desfeita, a Rainha desnutrida pelas palavras
morre. Por outro lado, precisamente concluimos que Fedra, soprada por
Hermes-Enone, domina a arte da retdrica. Para ela, ndo interessa a verdade
(esta, silenciada em Hipdlito), preocupa-lhe o possivel, e mais, a quem
convencer este mesmo provavel. Ora, ela sabe perfeitamente a quem quer
persuadir (ao Rei Teseu) — e isto é fundamental para a sua retérica “quando for
capaz de se aperceber claramente quem tem na frente e de mostrar a si
mesmo ‘Este é o homem e esta é a natureza de que outrora tratavam os
modelos de discursos; agora apresenta-se-me na pratica, e eu devo aplicar-lhe
os discursos em causa para conseguir a persuasao desejada’. Quando ja
estiver de posse de todos estes requisitos e tiver adquirido o sentido de
oportunidade do que em dada altura deve ser dito e do que deve ser calado;
[...] - nessa altura cultiva a arte com beleza e perfei¢do; antes nido. (PLATAO
1997:114). Esse conhecimento sobre a natureza do seu esposo garante o éxito
de sua arte, a oportunidade é concebida em fungao da iminéncia da situacao
(uma vez Teseu morto, Fedra poderia declarar sua paixao por Hipdlito, mas
desfazendo esse engano, era premente desarticular a confissdo, ou, ao menos,
torna-la opaca). Toda a sua historia - a sua acusagao — reside no provavel, mas

parte de uma realidade — um manto sobre o Real: os argumentos que levariam



67

z

a conclusdao que Hipdlito desejava Fedra é algo que esta, digamos, no
verossimil. A probabilidade do ato ndo é nula: Hipdlito € um jovem que nao fez
votos de castidade, e Fedra nao é a sua mae para que ele tivesse de vencer o
fantasma do incesto. Portanto, se Hipdlito esta no plano do verdadeiro, Fedra
esta no plano do provavel, e Teseu aceita o seu fingere como aceitamos uma
narrativa de Cervantes, o acordo entre leitor e autor (a Rainha), acomoda-se de

imediato. Segue o esquema onde é possivel verificar nosso pensamento:

Ama /Fedra (Palavra) Hipdlito (Siléncio)

! !
Poética Real

! !

Discurso do possivel Prescinde do discurso
! !

Fedra violada por Hipolito Interdicao Fedra/Hipolito
“o faz de conta” “o mundo tal e qual”

O que na verdade interessa é quem consegue convencer Teseu; aquele
que melhor usar a sua arte de oratéria é que pode considerar-se vencedor. O
rei sela o pacto da ficcao da Rainha. O fato cala-se em Hipdlito; a ficcao é
entoada em Fedra. Nao podemos deixar de aqui lembrar as palavras de
Octavio Paz (1982:47):

A criacdo poética se inicia como violéncia sobre a linguagem. O
primeiro ato dessa operagao consiste no desenraizamento das
palavras. O poeta arranca-as de suas conexoes e misteres habituais:
separados do mundo informativo da fala, os vocabulos se tornam
unicos, como se acabassem de nascer. O segundo ato é o regresso da
palavra: o poema se converte em objeto de participacdo. Duas forgas
antagonicas habitam o poema: uma de elevacao ou desenraizamento,
que arranca a palavra da linguagem; outra de gravidade, que a faz
voltar. O poema é uma criagao original e unica, mas também é leitura e
recitacao — participacao. O poeta o cria; o povo, ao recita-lo, recria-o.



68

Poeta e leitor sdo dois momentos de uma mesma realidade.
Alternando-se de uma maneira que é inexato chamar de ciclica, sua
rotagdo engendra e chispa — a poesia.

As palavras de Fedra levadas ao limite dessa violéncia inauguram um
novo estado do real. Evidentemente nao estamos trabalhando aqui o
pensamento que a linguagem poética é, por natureza, inverossimil, mas
concessao de um novo Ser, transfiguracdo de uma experiéncia; nao deixando
de pré-anunciar o tragico. Enquanto Hipdlito pretende devolver a linguagem a
realidade da qual ela foi desentranhada, Fedra se empenha nesse vacilante
esforgo de separar a linguagem da realidade que a gerou. O poético em Fedra
se localiza nessa dindmica que desafia a ordem, que violenta o facfum. Hipdlito
renuncia ao poético, porque o que ele mais quer, é a palavra acomodada a sua
funcao proficua. Como todo ato de falar envolve “‘uma certa carga metaférica
disposta a explodir tdo logo se toca na mola secreta; a forga criadora da
palavra reside, porém, no homem que a pronuncia” (OCTAVIO PAZ 1982:45).
Acionar essa mola da linguagem é colocar o real em risco. Na cena em que
Teseu o acusa com toda sorte de injurias, a resposta de Hipdlito é guardar a

verdade em siléncio:

Continuais a falar de incesto e de adultério?

Eu silencio. Mas Fedra vem de uma mae,

Fedra pertence a um sangue, sabeis muito bem,

Senhor, mais do que o meu, saturado de horrores."”> (RACINE
2007:449)

Hipdlito, nestes versos, propoe a Teseu observar a vida e as origens de
Fedra, onde esta contida a verdade que o Rei procura. Romper o siléncio nao
garantiria aquilo que o Rei estava desejoso de saber. No fim das contas, o
siléncio eloqliente de Hipdlito é a luta contra a voz da Rainha. E o siléncio
desmente o poético em Fedra. Somente nos ultimos discursos, a confissao —
crista — Fedra revela o real. A confissao devolve a palavra para sua matriz. A
palavra confessada é aqui a interse¢cao da criagcdao: se o poético alude, a
confissdo esgota. Termina que era necessaria toda a invencao de Fedra para

sua confissao - é transicao da natureza confessional da lirica em Racine. Na

2 Vous me parlez toujours d’inceste Et d’adultére ?/ Je me tais. Cependant Phédre sort d’une mére, /
Phedre est d’un sang. Seigneur, vous le savez trop bien, / De toutes ces horreurs plus rempli que le mien.



69

confissdo, esgotamento dessa aventura discursiva, ela se reconhece serva da
palavra: e como serva ndo mais determina, nao mais se lanca no perigoso

mundo do discurso, ela se localizara naquela condi¢ao do poeta que:

[...] ndo se serve das palavras. E seu servo. Ao servi-las, devolve-as a

sua plena natureza, fa-las recuperar seu ser. Gragas a poesia, a
linguagem reconquista seu estado original. Primeiramente, seus
valores plasticos e sonoros, em geral desdenhados pelo pensamento;
em seguida, os afetivos; por fim, os significativos. Purificar a
linguagem, tarefa do poeta, significa devolver-lhe sua natureza original.
(OCTAVIO PAZ 1982: 58).

O proximo passo depois do crime Eros é se confessar: essa declaragao
deliberada de um erro. Na confissao o homem se rende a palavra. A confissao
tera essa mesma intengao de ‘purificar” o homem pela linguagem. O delito e a
purgacao de Fedra necessariamente partem do seu discurso. O cristao precisa
exaurir a linguagem e se confessar “Confessei-te meu pecado e nao encobri
minha iniquidade / Eu disse ‘Confessarei ao Senhor minhas transgressoées”
(SL, 35-5). A confissao de Fedra bem poderia restitui-la a categoria de “salva”,
mas a condicdo da sua linguagem foi mais forte, e a ndo demove, na
concepgao jansenista, da sua auséncia de Graga: Fedra, na légica dessa
moral, nao estava predestinada a salvacgao.

Em verdade, o poético encontra sua plenitude no meio do caminho,
quando ainda resta muito que se dizer. Quando a verdade for conhecida face a
face, como as palavras paulinas bem lembram, essa linguagem podera ser
dispensada. Podemos, a partir disso, compreender a perplexidade de Hipdlito

no momento que Fedra confessa sua paixao:

Nao posso, sem horror, olhar-me a mim mesmo.
Fedra... Mas nao, 6 Deuses! Que em fundo esquecimento
Fique enterrado este terrivel segredo.”* (RACINE 2007: 415).

O seu horror frente ao Revelado, ao manifesto, é a incapacidade do
homem de encontrar a linguagem na sua forma pura. Assim como um mortal

nao suporta a visao de um deus em toda a sua Gldria, o poético serve como

" Je ne puis sans horreur me regarder moi méme./ Phédre... Mais non, grands Dieux ! qu’en un profond
oubli/ Cet horrible secret demeure enseveli.



70

um mediador que nem revela o Todo e nem disfarca a Parte. A linguagem
precisa ser revestida (o poético) para que o homem a encare. Do contrario, ele
nao suporta: € Moises cego ao ver o Senhor, é Sémele em chamas ao ver
Zeus na sua forma gloriosa. O poético é a sarca ardente. A poesia s6 existe,
portanto, porque ha o inapreendido. O fracasso do poético frente ao Real é o

mesmo que o triunfo da poesia face o Mistério.

2.3 A culpa crista: A rede invisivel de bronze

Em Fedra, a légica parece bem clara, antes morrer que viver no delito.
Mas o auto-sacrificio da Rainha nao a elevaria a uma esfera desnecessaria, ja
que, a luz do deus de Racine, Cristo ja morreu pela Paixao? Qual o sentido da
morte de Fedra se ela propria desfez o né que causou o fendmeno tragico?
Poderiamos sustentar que sé existe um Unico meio para explicar a disposi¢ao
do seu suicidio: a culpa crista. Justificada por essa paixao que nao era outra
coisa senao um impulso erético, como Platao em Fedro, afirma ‘Ora, que o
amor constitui um desejo é conhecido de todos” (1997: 45). A Rainha nao
poderia submeter-se a essa idéia sem sofrer a ambiguidade de sua moral.
Chegamos a conclusao de que a personagem raciniana é ‘“‘uma crista a quem
faltou a graga” (Arnaud apud Brunnel 1988 :346). Sem a graga divina - pois
nao sabemos qual é a disposicao desse Deus que a negou - o tragico é o unico
caminho que se pode antever. A via cristd, que anuncia a esperan¢a, nao
poderia admitir um destino de desgraca. Fedra sabe do agravamento de sua
consciéncia caso nao confessasse, e tudo levaria a acreditarmos que a sua
declaragao seria um passo em dire¢do a graga divina. Puro engano: Racine
nos conduz a um caminho de ilusao, aonde vamos tecendo os fios que nos
devolvem ao helenismo profano. E s6 a Queda do homem que ele nos mostra.
Talvez a moral Jansenista seja o argumento que explique tal desgraca.
Lembremos as palavras de Theodor Haecker observado por Lesky (2006: 40) a

respeito como o cristianismo metabolizou o problema do tragico:

[...] saber se o tragico é possivel dentro da configuragdo crista do
mundo. As respostas divergem enormemente, inclusive aquelas que



71

procedem de pensadores decididamente cristaos. Para Theodor
Haecker, por exemplo, o tragico é o estigma do auténtico paganismo,
ao passo que o cristdo superou [...] Tedricos do tragico que, ao
escrever, nao partiram de um ponto de vista religioso negaram em
geral a possibilidade do tragico dentro do cristianismo

E por ultimo conclui:

Sem duvida, em circunstancia alguma é possivel coadunar uma visao
cerradamente tragica do mundo com a cristd, sendo ambas
diametralmente opostas. Em compensacgao, a possibilidade da situagao
tragica dentro do mundo cristdao se da como em qualquer outro mundo
[...] (Lesky 2006: 41)

z

A questio é que somente enquanto cosmovisdo é que a obra do
dramaturgo é crista. Seu tema é recolhido do mito pagao; portanto, podemos
entender que em Racine Fedra esta numa situagao intermediaria entre a época
em que foi escrita e aquela em que se desenvolve a agdao. De qualquer
maneira esse desvio de Eros o vai afastando da danagao — uma realizagao
inconclusa em Racine que fortalece o tragico, mas nao o afirma em sua
totalidade.

O centro do problema da obra raciniana é, sem duvida, a confissao, o
momento privilegiado em que Fedra revela a sua culpa tragica. Nao
poderiamos deixar de deslocar o discurso de Fedra, o cerne do problema

raciniano:

Cada instante é precioso, escutai-me, Teseu
Fui eu que sobre um filho casto e reverente
Ousei langar um olhar impuro, incestuoso.

O céu pés no meio seio uma flama funesta;

A detestavel Enone conduziu todo o resto.
Temia que, ao saber de minha faria, Hipdlito
Revelasse um fogo que lhe causava horror.
Valendo-se de minha fraqueza, a pérfida
Correu a vossa presenga e 0 acusou primeiro.
Ela ja se puniu: fugindo a minha ira,

Buscou nas ondas um suplicio mais suave.

O ferro ja teria cortado meus dias;

Mas deixava a virtude gemer, sob suspeita.
Quis, ao expor diante de vés os meus remorsos,
Por um caminho mais lento descer aos mortos.
Tomei, ja corre nas minhas veias ardentes

Um veneno trazido a Atenas por Medeia.



72

Tenho alcangado meu coragao, a peconha

Injeta um estranho frio neste coracao;

Ja nao vejo senao através de uma nuvem

E o céu e o esposo que minha presenca insulta.

E a morte, arrebatando aos meus olhos o dia,

Devolve a luz, que eles manchavam, sua pureza. **(RACINE 2007:487)

Esse ultimo discurso se da concomitantemente ao estado de pré-morte.
A ultima coisa que cabe ao cristdo é essa confissao dramatica. A contricao
profunda que sela a tragicidade de sua existéncia. Em Racine esse ato é a
possibilidade do homem de assumir a responsabilidade frente aos seus atos.
As duas acgoes da Rainha se dao agora na seguinte engrenagem : ela confessa
o seu amor por Hipdlito, e por ultimo, confessa a Teseu seu Delito (em
Euripides este ato cabe a Ama da Rainha). Se, ‘Na perspectiva tragica,
portanto, agir tem um duplo carater: de um lado, é deliberar consigo mesmo,
pesar o pro e o contra, prever o melhor possivel a ordem dos meios e dos fins;
do outro, é contar com o desconhecido e incompreensivel, aventurar num
terreno que nos é inacessivel, entrar num jogo de forgas sobrenaturais sobre
as quais nao sabemos se, colaborando conosco, preparam nosso sucesso ou
nossa perda” (VERNANT; NAQUET 2005: 21); a acao resgata toda a
integridade da personagem, mais nao a redime. O problema do amor-paixao
em Racine se resume a essas duas ac¢oes: delito e confissao.

Vale observar a consideracdo dos mesmos autores acima referidos
sobre a conduta de um personagem tragico, para melhor entendermos o

comportamento da esposa de Teseu:

Como a personagem tragica se constitui na distdncia que separa
daimén de éthos, a culpabilidade tragica se estabelece entre a antiga
concepgao religiosa de erro-polugdo, de humartia, doenga do espirito,
delirio enviado pelos deuses que necessariamente engendra o crime, e

'* Lés moments me sont chers, écoutez-moi, Thésée. / C’est moi qui sur ce fils chaste et respectueux /
Osai jeter un oeil profane, incestuex. / Le ciel mit dans mon sein une flamme funeste ; / La détestable O
Enone a conduit tout le reste. / Elle a craint qu’Hippolyte, instruit de ma fureur, / Ne découvrit un feu qui
lui faisat horreur. / La perfide, abusant de ma faiblesse extréme, / S’est haté a vos yeux de 1’accuser lui-
méme. / Elle s’ent est punie, et, fuyant mon corroux, / A cherché dans les flots un supplice trop doux. / Le
fer aurait déja tranché ma destinée ; / Mais je laissais gémir la vertu soupgonnée. / J’ai voulu, devant vous
exposant mes remords, / Par un chemin plus lent descendre chez les morts. / J’ai pris, j’ai fait coule / Un
poison que Meédée apporta dans Athénes, / Deja jusqu’a mon coeur le venin parvenu / Dans ce coeur
expirant jette un froid inconnu ; / Deja je ne vois plus qu’a travers un nuage / Et le ciel et 1"époux que ma
présence outrage ; / Et la mort, a mes yeux dérobant la clarté, / Rend au jour, qu’ils souillaient, toute sa
pureté.



73

a concepgao nova em que o culpado, Aamarfon, e sobretudo adlkon, é
definido como aquele que, sem ser coagido, deliberadamente decidiu
cometer o delito[...] Do outro lado, no quadro de uma cidade em que
todos os cidadaos, apés discussdes publicas de carater profano,
dirigem o negdcio do Estado, o homem comeca a ter experiéncia de si
mesmo enquanto agente mais ou menos autbnomo em relagdo as
forcas religiosas que dominam o universo, mais ou menos senhor de
seus atos, podendo mais ou menos, por sua gnome, sua phronesis,
dirigir seu destino politico e pessoal. Essa experiéncia ainda incerta e
indecisa daquilo que na histéria psicolégica do homem ocidental, sera a
categoria da vontade (sabe-se que nao ha na Grécia antiga um
verdadeiro vocabulario do querer), na tragédia, exprime-se sob a forma
de uma interrogagcao ansiosa a respeito das relagdoes do agente com
seus atos: Em que medida o homem é realmente fonte de suas
acoes?[...] VERNANT; NAQUET 2005: 22, 23).

Em Racine ha uma valorizagdo da autonomia afetiva. Fedra nao é
exatamente vitima da vontade divina, ela é a prépria agente desencadeadora
da crise. O peso de sua culpa esta, portanto, hiperdimensionado. Na outra
margem de Eros é a consciéncia culpada de Fedra o agente do drama. Ainda
que a sua razao esteja completamente esfacelada, ela mesma é a causadora
de sua ruina. Inauguramos assim a seguinte pergunta: a partir de nosso olhar
moderno, onde estaria afinal a culpa de Fedra, se sua paixao por Hipdlito nao
foi de fato consumada? A falta de Fedra se localiza justamente em sua
consciéncia. O seu sexo ja trazia o signo de todo arrebatamento, como
Stendhal (1999:99), ao ensaiar sobre o amor-paixao, faz questao de descrever
que “é@ mais a mulher que ama com arrebatamento”.

A proposicao é: uma vez experimentado Eros, a tragédia se realiza. O
homem agora cumpre ou ndo o designio que o conduz a perdigao.
Possibilidade excluida no universo de Euripides, ‘cujas personagens
proclamam, as vezes, abertamente que nao sao culpadas de suas faltas
porque agiram, pretendem elas, a despeito de si mesmas, por coergao, bia,
dominadas, violentadas pela forca de paixoes irresistiveis na medida em que
encarnam, no intimo delas, poténcias divinas como Eros e Afrodite”
(VERNANT, NAQUET 2005:30). Essa consideragao justifica a ndo confissao do
delito em Euripides: Fedra nao poderia assumir um ato inevitavel, prescrito,
que nao se inicia na sua vontade. Eros é exatamente essa forga irresistivel e
inescapavel: ao mesmo tempo poténcia destruidora. Sendo assim, s6 existe o
delito na Fedra do poeta grego. Seria preciso um longo processo o qual os



74

deuses se afastem dos homens para que estes ultimos confessem seus atos. E
€ justamente o que ocorre em Racine, ele pos os deuses de lado, e Eros,
embora ainda forga condenada, na confissao, é declarado: o seu disfarce nao
valeu, ele foi confessado e descoberto, e Fedra se mata a fim de expia-lo.
Racine arrefece o delito e, no entanto, acentua a culpa, huma preocupagao
menos em salvar a honra, pois o que esta em jogo é a crise moral que ladeara
a paixao-Fedra. O triunfo de Eros nao podera ser celebrado em Racine, a sua
consciéncia o entende como experiéncia vergonhosa, paixao sem gozo,

sucedaneo do vicio, e que no minimo pede a culpa:

O tu que vés a vergonha em que me abati,
Inexoravel Vénus, ainda nao te basta?
Impossivel levar mais longe a crueldade.
Nenhum dardo falhou: teu triunfo é completo
[...] " (RACINE, 2007: 423)

Dessa vez nem o proprio Hipdlito esta livre da macula da paixao. Ele
também arde por Aricia, a sua castidade dedicada a deusa da caca é
substituida por uma “deusa” humanizada. E a ela que ele presta homenagem.
O preceptor de Hipdlito, Teramene, percebe o que se passa com o jovem
principe ‘]...] Nao ha porque duvidar: vés amais, ardeis, / Estais morrendo de
um mal que dissimulais/ Acaso Aricia conseguiu vos encantar?'® (RACINE
2007: 365). Joaquim Brasil Fontes, tradutor e estudioso da edicdao de Racine
por nés utilizada, chama atencao para o fato de que ‘Na abertura da tragédia, o
dramaturgo ja nos intriga, a nés, modernos, dotando Hipdlito de uma ‘fraqueza’,
sua involuntaria paixao por Aricia, irma dos Palantidas, inimigos de Teseu [...]”
(FONTES 2007:82). Essa fraqueza, a qual o estudioso se refere, ndo é outra a
nao ser a poténcia de Eros que fragiliza a condigdo humana. E justamente em
favor de Aricia que ele nega a presenga de Eros: a maldicao da paixao em
Racine se da em termos completamente humanizados. A culpa esta distribuida
entre todos seus personagens. Racine parece sempre estar lembrado que em

'3 0 toi qui vois La honte ou je suis desdecendue / Implacable Vénus, suis-je assez confondue ? / Tu ne
saurais plus loin pousser ta crauté. /Ton triomphe est pafait ; tous tes tont ont porté [...]

1 1...]l1 n’en faut point douter : vous aimez, vous brillez ; / Vous périssez d’un mal que vous dissimulez. /
La charmante Aricie a-t-elle su vous plaire.



75

se tratando de Eros ninguém escapa ao seu dominio, nem mesmo os deuses,

como Enone bem lembra a Fedra:

[..]

Os Deuses, até os Deuses, do Olimpo habitantes,
Que com terrivel renome assombram os crimes,
Tantas vezes queimaram em fogos ilicitos. '’ (RACINE 2007:461)

Estao todos sujeitos ao jugo de Eros e a inventiva da culpa como modo
da paixao. O mito nos conta a narrativa de Marte e Vénus, deuses olimpicos
que se encontravam sob o signo do segredo, ja que a deusa Vénus era casada
com Vulcano, e era na condi¢gao de amante, que se encontrava com o deus da
forca bruta. Em fungao da ilegitimidade de seus atos, enquanto o seu esposo
traido estava na forja durante toda a noite, havia um guarda, Alectrido,
colocado a fim de vigiar a chegada do Sol, “aquele que tudo vé”. O guarda de
Marte, um belo dia adormece e nao se da conta do despertar do Sol. Este,
depois de conhecer o delito dos amantes, corre a contar ao esposo desonrado.
Hefesto entdo fabrica uma malha com fios de bronze, segundo Ovidio em
Metamorfoses (2003:77), que de tao finos chegava a ser invisiveis. Aguarda
que ambos se reencontrem na noite seguinte, e assim, no momento que eles
gozavam do calor de seus copos, o habil esposo de Vénus os prende nas
finissimas redes de seu engenho. Logo, convidou todos os deuses para que
presenciassem a imagem da vergonha e zombassem daquele delito entre o
ridiculo e o irénico: Marte e Vénus atados pela rede invisivel da culpa. Mesmo
o deus da forca é subjugado pelos poderes do amor-paixao, e nem a prépria
Vénus consegue evitar ser presa facil de Eros. Quanto a forca de Eros ser
superior a de Marte (o deus também chamado Ares para os gregos), Platao ja
supde esse pensamento, por meio do discurso de Agaton:

E quanto a coragem, é fora de duvida - ao Amor ‘hem mesmo Ares
resiste”, e eis porqué: ndao é Ares que subjuga o Amor mas sim o
amor...de Afrodite ( assevera-o a tradigao!) que subjuga Ares. Ora, ter
alguém sob o jugo significa ser o mais forte. E se o Amor vence aquele
que excede todos os outros em coragem, como nao ha-de ser de todos
o mais corajoso? (PLATAO 2006:61)

'71...] Les Dieux méme, 1és Dieux de 1’Olympe habitants, / Qui d’um bruit si terrible épouvantent les
crimes, / On brile quelquefois de feux illégitimes.



76

O que dizer se a encarnagcao da forca e da intrepidez na narrativa
grega se curva aos poderes de Eros? Em nome do Amor-eros "O deus Marte,
tomando de uma louca paixdo por Vénus, guerreiro terrivel se tornara
melancoélico” (OVIDIO 2007:72). A Forga (Ares) curva-se a Forga maxima de
Eros. Temos, aqui, a justificagao literaria que concede indiscriminadamente,
como fez Racine, a qualquer um a exceléncia da paixao. A malha invisivel de
Vulcano assemelha-se a culpa que envolve Fedra, construido por habilissimos
e delicados fios tecido por sua consciéncia. Afinal, os amantes sao também
“culpados”, como em A arfe de amar, Ovidio observa sobre os encontros de
Marte e Vénus: “[...] no inicio, eles tinham o habito de esconder seus encontros
amorosos: sua paixdo culpada era cheia de reserva e de pudor. (OViDIO
2007:72).

A rede de Vulcano, alegoria da culpa crista lancada no leito da Rainha, é
decisiva no ato final da tragédia de Racine. Sera essa culpa que move a
confissdo de Fedra: a paixao se confessa culpada. Se em Ovidio ja existia esse
pensamento em desenhar os amantes divinos, o quao estara dimensionado ao
Racine retratar a amante mortal.

Recordemos Hipdlito, e procuremos entender a sua rejeicdo a Fedra
(processo que seguramente agravara a sua culpa). Nao é por lealdade a uma
deusa, mas por fidelidade a uma mulher. A orientagao do Hipdlito raciniano se
da em plano inverso ao de Euripides. O primeiro desejou Aricia — inimiga de
seu pai e proibida de selar qualquer himeneu, condenada a nao-paixao. No
principe nao encontramos claramente o sentimento de culpa tragica, como é
possivel observar em Fedra, mas nao podemos ver aqui uma nao-culpa,
sobretudo porque ele ja transgredia uma ordem real no seu amor pela escrava
Aricia.

A declaragao de Teremone também nos surge como argumento que
aqui insistimos: Ora, Hipdlito esta morrendo de um mal que dissimula,
reiterando-se o que dissemos até agora sobre a mimese da Paixao: no fim das
contas a celebragao de Eros é o triunfo de 7anafos.

O dramaturgo francés nos oferece uma Fedra mais existencial,
perturbada pela interferéncia do amor-eros em sua vida. Ele nos apresenta a
precariedade da condicao humana atravessada pelas flechas de Eros. No seu



77

discurso sobre a paixao o deus é sempre evocado como uma experiéncia
furiosa, que violenta a razao ‘{...] Minha razao perdida buscava em seus
flancos./ Para um amor sem cura, impotentes remédios!” 18 (RACINE
2007:381), e partir disso a sua consciéncia vai ensaiando o processo que é de

se libertar dos invisiveis fios de bronze.

'8 1...]Jé cherchais dans leurs flancs ma raison égarée. / D’un incurable amour remédes impussants !



78

REDENCAO
Porque é forfe o amor como a morte,
e a paixdo é implacdvel como a sepultura:
suas centelhas sdo centelhas de fogo,
labaredas divinas.

Canticos dos canticos

No século XXI, ainda sera possivel ouvir os ecos do amor-Fedra, que se
inicia com a sua qualidade de delito e, durante o século XVII, vive a agonizante
imposicao de culpa a ser confessada. Encontramos agora na mineira Adélia
Prado uma perspectiva da paixao que tanto contrasta com uma modalidade
construida em literatura, quanto é fator de reconhecimento: enquanto estrutura,
ele permanece. A reinvengao de Eros parte da Antiguidade, mas, depois de
tantos eventos, evidentemente que a Paixao fa/ e qual/ aqui mostrada ja sofreu
algumas modificagoes. Ele nao é mais o mesmo, sem deixar de sé-lo. Nao é
mais aquele Eros, no dizer de poetisa Safo, tecelao de mitos. Nao mais o
produtor de fabulas, o contador de conta estérias, o artesao de Fedras, é, pois,
pura sensagao experimentada — condenada e redimida. A narrativa — o mythos
— estara agora rarefeito, “a estéria como uma narrativa de acontecimentos
dispostos em sua sequéncia no tempo”’ (FORSTER 1969:69) esta
enfraquecida. A uUnica coisa que estara no centro do interesse é sacralizar a
Paixao naquilo que nela existe de mais humano. O mito que tecia romances,
tragédias e fabulas, cede a uma nova realidade, aponta a uma outra direcao.

O nucleo de sua obra ndo é a narrativa: a diegese é reduzida ao minimo
possivel. Por essas caracteristicas bem podiamos notar a tendéncia moderna
do romance psicolégico: quando a agao é suplantada pela experiéncia. Mas,
em Adélia Prado, ndao estamos diante do romance psicolégico, sendo de uma
prosa e uma poesia ontologicamente mistica; as analises da paixao sao
ligeiramente descritas, o que realmente interessa é a problematica
Eros/Sagrado. E o esforgo dramatico de relacionar essas duas realidades.

A proposicao da autora se encontra fora do plano narrativo, mesmo em
sua prosa: Eros nao conta estéria da Paixao-Delito e nem da Culpa-crista que
exige a Confissdao. E como dizer que Eros se descostura enquanto tecido

narrativo, e subsiste no seu sentido cristdo: a Paixdo é somente um ato. E essa



79

a estratégia de sobrevivéncia do mito na obra de Adélia, como no poema A
ferceira via (2007: 68) se observa:

[
]

ei agora, a duras penas,
por que os santos levitam.
Sem o corpo a alma de um homem nao goza.
Por isto Cristo sofreu no corpo a sua paixao,
Adoro Cristo na cruz.
Meu desejo é atémico,
minha unha é como meu sexo.

[..]

E o mesmo Eros que ama com o Corpo, mas ele esta aqui crucificado na
figura de Cristo. Adorado, porque pregado na cruz. O seu gozo e o0 seu
tormento sao procedentes da mesma fonte. Ou melhor, da mesma imagem.
Quando a autora afirma que ‘Por isto Cristo sofreu no corpo a sua paixao”, ela
nos remete a mesma idéia de um amor-carne que coroou o destino da anti-
heroina Fedra como tragico, e enquanto realidade crista, ele sera
inesperadamente essa experiéncia de culpa — portanto, ainda delito. Pois bem,
a novidade de sua obra é que Eros ndao é mais um problema que se op6e ao
Sagrado. Antes, é absorvido por Ele. O poema “A catecimena” ainda poe em

evidéncia melhor essa afirmagao

Se o que esta prometido é a carne incorruptivel,

€ isso mesmo que eu quero, disse e acrescentou:

mais o sol numa tarde com tanajuras,

o vestido amarelo com desenhos semelhando urubus,

um par de asas em maio e imprescindivel,

multiplicado ao infinito, o momento em que

palavra alguma serviu a perturbacao do amor. [...] (PRADO 2005:44).

Ou seja, o Sagrado, ao admitir o Corpo-eros remido e incorruptivel,
reassume uma perspectiva que estava renegada ao terreno do nao-Sagrado: a
poeta o anuncia.



80

3.1 O Arauto de Eros

De inicio, & importante sublinharmos que a questao do Sagrado sera
uma preocupacao que atravessa a obra inteira de Adélia Prado, logo, todo
tema em sua poética, sofrera essa urgéncia de um dialogo com Deus. A fonte
de toda a sua obra se encontra nos discursos que pretendem falar de e para
Deus: tudo na autora sera uma hierofania, o que talvez torne sua obra um tanto
quanto repetitiva, no tocante ao fato de que a autora elabora e reelabora o
mesmo assunto ‘tudo o que sinto esbarra em Deus”, como faz questdo de
reafirmar. Ela se inscreve naquela categoria de individuos que Mircea Eliade
chamara de ‘o homem religioso”. Para este “A Natureza nunca é
exclusivamente ‘natural’: estd sempre carregada de um valor religioso [...] o
Mundo foi impregnado de sacralidade” (ELIADE 2001:99). O empenho da
autora de sacralizar as coisas, ou melhor, de significa-las, é justamente onde
se manifesta o poético para a mulher religiosa Adélia, utilizando a expressao
cunhada por Eliade (1992: 149), pois: “E a vida imediata, de todos os dias, que
¢é transfigurada na experiéncia de um homem religioso. O homem descobre por
todo lado uma ‘cifra”. Até o gesto mais habitual pode significar um ato
espiritual”. Estamos agora diante de uma matéria que se reveste de um
significado religioso, o que ja é um indicativo que a ligagdo que o objeto
representado por Adélia Prado ndao se curva para baixo, desencadeando no
reino de Hades, e nem estaria naquela situacao intermediaria que nao
sabemos exatamente que se a experiéncia “salva” ou ‘condena” o homem —
como foi possivel observar com a obra raciniana. O eixo de sua representacao
esta colocado acima do homem, portanto, € no exercicio de se esticar ao
maximo para alcangar esse Eros que o mesmo se re-liga com essa outra
realidade. No centro de sua problematica vamos encontrar que a “a paixao
redime” — esséncia que aqui desenvolvida, justifica que Eros possa enfim ser
celebrado.

As possiveis variagoes na sua obra dizem respeito aos questionamentos
dessa relagcdo homem-Deus, marcada, no entanto, por um nucleo irradiador,
numa tentativa de ultrapassar as experiéncias humanas e alcan¢ar uma copula
com a natureza divina. Quem ira mediar essa relagao sera o mesmo Eros, que

no seu carater profano, agora se volta para o Sagrado, estabelecendo um elo



81

no qual o homem inflamado de desejo tem em conhecer o mistério divino. A
poética de Adélia Prado quer aquela indispensavel categoria que é a linguagem
religiosa. Por isso, para situar sua obra como essencialmente ficcional, implica
algumas explanagdes: a preocupacao fundamental da poeta se concentra
numa dupla intengao: a estética e a teologal. A fonte da sua poética sao as
escrituras sagradas. E ali que ela recolhe todo o alimento de sua estrutura
criativa. Algumas vezes, muitas vezes para sermos mais precisos, a autora
chega a transcrever jpsis litteris versos da Biblia. Pois bem, mas ter o Antigo e
o Novo Testamento como manancial de sua obra significa que estes livros
possuem qualidades que a Literatura pode tao bem deles se apropriar, como o
faz com os mitos. Nao existe melhor maneira de garantirmos essas afirmacoes
do que observamos Northrop Frye, que, no Cddigo dos Cddigos, defende a
idéia de que toda a narrativa é uma espécie de irradiacao da Biblia,
observando com mais acuidade a literatura inglesa. Toda poética parte das
Escrituras pela razdo de que a linguagem biblica é potencialmente literaria (no
sentido dos recursos retéricos), ainda que a Biblia ndo seja Literatura: “A
abordagem da Biblia de um ponto de vista literario ndo é per si ilegitimo:
nenhum livro poderia ter uma influéncia literaria tao pertinaz sem possuir, ele
proprio, caracteristicas de obra literaria” (FRYE 2004:14). Essa aproximagao
entre essas duas modalidades de interpretar o mundo fara com que todo
elemento de obra se ponha a servico do sagrado, onde é de supor que se
esbarramos com a presenga perturbadora de Eros, ele se reestrutura agora de
uma maneira bem diferente que até entdao vem sido considerado. Temos entao
um Eros poetizado e, ao mesmo tempo, sujeito ao olhar da religido: de onde
temos uma inseparavel assonancia entre a Poesia e a religido. Frye ainda
sugere que a leitura da Biblia de maneira poética, pode contribuir na
hermenéutica de seu significado mais profundo. Afinal “os mitos biblicos estao
mais proximos do poético do que do historico” (FRYE 2004: 73). As palavras de

Octavio Paz podem nos ajudar a compreender essa relagao:

Religido e poesia tendem a realizar de uma vez para sempre essa
possibilidade de ser que somos e que constitui nossa prépria maneira
de ser; [...] A experiéncia poética, como a experiéncia religiosa, € um
salto mortal: um mudar de natureza que é também um regressar a
nossa natureza original. Encoberto pela vida profana ou prosaica,



82

nosso ser de repente se recorda de sua identidade perdida; e entao
aparece este “outro” que somos. Poesia e religiao sdo revelagdao. Mas
a palavra poética nao precisa da autoridade divina. A imagem é
sustentada em si mesma, sem que seja necessario recorrer nem a
demonstracao racional nem a instancia de um poder sobrenatural: é a
revelagcdo em si mesmo. A palavra religiosa, pelo contrario, pretende
nos revelar um mistério que, por definicio, nos é alheio. Essa
diversidade nao deixa de tornar mais perturbadora as semelhancgas

entre religidao e poesia. (PAZ 1982: 166)
Essa concepgao de Octavio Paz é a substdncia da obra adeliana, e de
onde encontramos reminiscéncia em Platdo, que concebia o estado poético

como um beneficio divino. A possessao poética termina, em certa medida,
sendo um atributo dos deuses ao homem

Um terceiro género de possessao divina e de loucura provém das
Musas; quando encontra uma alma delicada e pura, desperta-a e
arrebata-a, levando-a a exprimir-se em odes e outras formas de poesia,
embeleza as inumeras empresas dos antigos e educa os vindouros” (
PLATAO 1997: 59).

A poesia estaria, como Octavio Paz também concebe, re-ligada pelos
deuses, de onde o poeta, desde o mundo grego, é o vate dessa relagao, o
escolhido profeta da voz divina. Essa condicdo de Arauto seria entdao uma
imposicao divina; a revelagdo poética e a revelagao religiosa nao serao
experiéncias contrarias. A voz do vate, ainda que reclame o peso de tal cargo,
se sobrepde a vontade. A vontade do poeta/profeta subordinada aos designios
divinos imp6e que a mensagem — a poesia — ganhe uma perspectiva estética e
messianica, dai talvez esbarramos na idéia aristotélica da poesia conter mais
verdade do que a prépria Historia. Nesse sentido, a condicao de arauto é

quase uma fatalidade grega:

Pois ndo quero mais ser Teu arauto
Ja que todos tém voz,

por que s6 eu devo tomar navios

de rota que nao escolhi?

Por que nao gritas, Tu mesmo,

a miraculosa trama dos teares,

ja que Tua voz reboa

nos quatro cantos do mundo?

Tudo progrediu na terra

e insistes em caixeiros-viajantes



83

de porta em porta, a cavalo!
Olha aqui, cidadao,

repara, minha senhora,

neste canivete magico:

corta, saca e fura,

€ um faqueiro completo!

O Deus,

me deixa trabalhar na cozinha,
nem vendedor nem escrivao,
me deixa fazer Teu pao.

Filha, diz-me o Senhor,

eu s6 como palavras. (PRADO 2007:09)

Observe que o Deus impoe a poetisa-Arauto um modo de Ser antigo. O
mundo moderno nao alterou em nada a maneira como Deus pretende que sua
Palavra seja manifesta: nenhum artefato moderno deve contribuir como
instrumento de sua mensagem. A palavra é o unico meio concebivel nesse
empreendimento que o Arauto pode dispor. Ao modo de um caixeiro-viajante, o
que significa o mais rudimentar possivel, o poeta deve anunciar a palavra d’Ele.
Escolhido por Deus, a Unica coisa que resta ao arauto é expressar seu cansago
em face de sua condicdo. As palavras poéticas e religiosas aqui confluem; o
fato de somente encontrarmos em sua poesia expedientes artisticos acima do
teologico, deve-se ao fato de conhecermos a intengao estética de seus textos.
Mas, nao raro, o leitor pode se perguntar como a linguagem de Adélia Prado
reconhece toda sua matéria dentro do pensamento catélico. Octavio Paz, que
concede a poesia como Revelagdo, como o era a linguagem divina,
compreende essa relagao intima estabelecida entre essas duas formas de
conceber o mundo, porque ambas partem da preocupacao pelo humano, e
utiliza-se de meio humano - instrumento precario - para anunciar — revelar — o

seu Significado:

Como a religiao, a poesia parte de situagdo humana original - o
estarmos ai, o nos sabermos atirados nesse ai que é o mundo hostil ou
indiferente — e do fato que a torma precario: sua temporalidade, sua
finitude. Por uma via que, a seu modo, também é negativa, o poeta
chega a margem da linguagem. E essa margem se chama siléncio,
pagina em branco. Um siléncio que é como um lago, uma superficie
lisa e compacta. Dentro, submersas, as palavras aguardam. [...] a
esterilidade precede a inspiragao, como o vazio precede a plenitude. A
palavra poética brota depois de eras de secas (PAZ 1982:179)



84

Nesse sentido, a poesia, como a Palavra divina anunciada ao profeta, é
sempre epifanica. A poesia, assim como a religiao, estad dentro daquela
categoria que é pleno Mistério. Isso indica que essa contingéncia sacraliza o
conteudo do discurso: em Adélia a paixao. Mas voltemos a condi¢ao de arauto
assumida pela poetisa. Se a propria autora se reconhece arauto de Deus, a
sua poesia s6 podera ser uma espécie de traducdao da voz divina, com,
evidentemente, algumas insercbes em que reclama a autoria desse
empreendimento, como em Direifos Divinos é possivel perceber: “Sei que Deus
mora em mim/ como sua melhor casa./ Sou sua passagem,/ sua retorica
alquimica / e para sua alegria/ seus dois olhos /| Mas esta letra € minha”.
(PRADO 2007:69). A poesia de Adélia Prado nos traz a seguinte reflexao:
como um Arauto Cristdao cantara um Eros profano? No mundo judaico, o
profeta ja se dirigia ao Sagrado, num possante lirismo, para falar de seu oficio,
como se observa no Cantico dos resgatados. ‘Naquele dia diras: Quero louvar-
te, Senhor, porque estavas irritado contra mim, mas tua ira cessou e tu me
consolaste. Este é o Deus que me salva, confiarei e nao terei medo, porque
minha forgca e meu canto é Senhor! Ele se tornou a minha salvagao. Tirareis
agua com alegria das fontes da salvagido” (ISAIAS 12:1-3). Apesar das
diferencas entre o profeta Isaias e a poetisa Adélia, nao se pode deixar de
encontrar esse eixo que dirige os discursos de ambos, tanto na coincidéncia do
objeto do qual seus cantos estdo voltados, quanto a linguagem metaférica
utilizada, o modo de organizagao de ambos é exatamente o mesmo — ora, com
que precisao nos permitiia dizer que o profeta judaico desprezou a
preocupacao estética nos seus versos em nome daquilo que esta sendo dito?

Se no lluminismo, fechado no seu racionalismo pragmatico, a poesia se
afasta completamente do sagrado, tornando-se somente uma atividade
estética, Adélia ndo concebera a sua lirica como uma realidade nao-religiosa. A
poesia, ainda que cantando matéria profana — Eros —, se sacraliza. E como se
a palavra fosse a manifestacido de Deus. Ou melhor, a poesia seria a
Manifestacao da Palavra d’Ele no Homem. A prépria autora afirma ainda na

contra capa de grande parte das edicoes de suas publicagées que:

A experiéncia religiosa é uma experiéncia poética. A poesia aponta
para o mesmo lugar para onde a fé nos leva. Sdo experiéncias de



85

natureza comum. Tanto é verdade que a linguagem é a mesma. Os
textos misticos sdao paradoxos, falam por metaforas, porque falam do
indizivel. A poesia é a mesma coisa, e por isso o absurdo da linguagem
poética, sua falta de légica racional, sua obediéncia unica ao estatuto
interno da expressao.

Esta declaragido da autora torna mais estreita essa relagao
poetal/profeta. Tanto podemos nos referir ao teor poético do canto de Isaias,
quanto podemos reconhecer a ‘“voz profética” no discurso de Adélia Prado. A
‘fluminacgao lirica”, cunhando aqui as palavras de Arrigucci, abre-se nos dois
autores. Essa ‘lluminacao” penetra nas duas linguagens, subverte o carater
utilitario da linguagem, por isso ela beira o absurdo, por isso a metafora é um
recurso concebivel: a linguagem se reintegra, ou pretende, pelo menos, ao
Indizivel.

A celebracdao de Eros ocorrera em sua obra nessa condicao de uma
mensageira rebelde do Amor, que fala dele e para Ele: Arauto da Paixao. Mas
esse arauto sustentara sua linguagem num coloquialismo que parece em
descompasso com o tema, e talvez nos leve a perguntar se, por falar de Deus,
desse Amor que redime e do Eros que salva, pode-se valer de um discurso
prosaico quando se tem como tema matéria tao sublime? O tema antes nao
deveria determinar a categoria do seu discurso? Se, nem os autores pagaos,
como um Euripedes, tratando de substincia enraizada na existéncia do
Homem, como o é o amor-Paixao, nao pés de lado a retdrica classica, o que
dizer de uma poética assumidamente crista que estabelece uma informalidade
discursiva, um a-vontade gramatical; nao estaria esta a diminuir a grandeza de
seu tema? A essas questoes respondemos com o ensaio de Auerbach Sermo
humilis que reelabora essa pergunta nos seguintes termos ao se referir a
linguagem cunhada por Santo Agostinho: ‘E ridiculo e monstruoso (kakozelia,
fapeinosis, indecorum) tratar de temas elevados e sublimes em termos
cotidianos, baixos ou realistas, bem como tratar de coisas cotidianas no estilo
sublime” (AUERBACH 2007: 42).

Mas o préprio Agostinho nao podera aceitar a idéia de uma preocupagao
cristd que se submeta a uma linguagem Aumilis, no sentido o qual a palavra
esta relacionada ‘De modo extremamente geral, significa ‘reles’, ‘diminutivo’

‘insignificante’, tanto absoluta quanto comparativamente” (AUERBACH



86

2007:43). E em concordancia com a idéia de que qualquer linguagem ganha
importancia quando sua matéria seja Sublime, que Adélia Prado redesenha sua
obra:

Os temas da literatura crista sao todos igualmente elevados e
sublimes; qualquer tema baixo em que ela tenha ocasidao de tocar
tornar-se-a por isso mesmo significativo. Nao obstante, a triparticao dos
estilos conserva sua utilidade pratica para o orador cristao, visto que a
doutrina crista, além de ser sublime, permanece obscura e dificil; e
como ela se destina a todos e todos devem compreendé-la, pratica-la e
vivé-la, deve-se apresenta-la em estilo baixo, médio ou elevado
conforme o exija a situagao” (AUERBACH 2007:43)

Podemos perceber tendo essa concepgcao como ponto de partida, de
que maneira o modo eroético (a priori humilis) é ressignificado em sua poética:
um espelho de dupla face: Eros se sublima e o divino se erotiza. No entanto, o
primeiro incurso da paixdo na autora se impde na linguagem. E o que existe de
mais ‘profano” em sua obra. E na medida em que todo tema esta em
assonancia imediata com os fundamentos teolégicos, nenhum desses podera
ser considerado ‘insignificante”. Nao se podera mais, no seu esforgo estético,
conceber a Paixdo-Fedra como dissociada do Sublime. Ora, a prépria
linguagem das escrituras ja esbarrava em termos que escandalizavam os
gregos eruditos. O nosso olhar contemporaneo talvez nao perceba mais o tom

simples que a Biblia contém, como Auerbach (2007:59) comenta:

Mas o estilo baixo da Sagrada Escritura abrange a esfera do sublime.
Ha nela varios termos simples, por vezes cotidianos e fortemente
realistas, além de construgdes corriqueiras e deselegantes; mas seu
tema é elevado, e seu carater sublime revela-se através dessa matéria
baixa: [...].

Portanto, caberia situar a linguagem da autora nessa mesma categoria
de “poética do cotidiano”. A solenidade lirica substituida pela intimidade, marca
em seus versos ‘O Deus, / ndo me castigue se falo/ minha vida foi tao bonita! /
Somos humanos, /nossos verbos tém tempos, / nao sao como o Vosso, /
eterno.” (PRADO 2007:59)

E de esperar que pelo tema de sua obra e pelo incessante uso de

vocativos, a linguagem se esticasse ao maximo para alcancar o Sublime, como



87

este ultimo poema evidencia. Este sublime representa mais a grandeza a qual
todo a sua poética se direciona do que a solenidade de seus versos. Na
retérica classica “o sublime é ponto mais alto e a exceléncia, por assim dizer,
do discurso e que, por nenhuma outra razao senao essa, primaram e cercaram
de eternidade a sua gléria os maiores poetas e escritores” (LONGINO
1997:71), e os versos de Adélia infringe de certo modo essa exceléncia nos
vocabularios, € como se, dentro do circulo da poética, toda a palavra se
desprofaniza-se, ou melhor, purifica-se na qualidade de poesia. Isso equivale
dizer que o Eros ali dentro, adquire inevitavelmente uma qualidade simbdlica
que no mundo grego nao seria possivel. O poema se dirige para o alto. O
objeto a que ele aspira remove-se da esfera do prosaico para o divino. A
dignidade do objeto a que sempre se refere, movimenta a sua poesia para a
esfera do divino. O cotidiano sem duvida se inscreve na esfera do perecivel, do
ordinario, sobretudo se atentamos ao fato que a linguagem coloquial circula
naquilo que nos parece mais profano. No entanto, quando Adélia articula
singularmente a sua linguagem prosaica dirigida ao Sagrado, ndo estaria ela
“salvando” o seu discurso? Ja aqui encontramos o primeiro percurso de Eros
rumo a Salvagao.

O Eros, prosaico, é tomado por instantes em que o Divino se manifesta.
O corriqueiro em Adélia nao exclui o sublime. A epifania pode ocorrer num
quintal, numa fila para se receber a héstia, num olhar-se no espelho. O préprio
Eros é instrumento de Revelacdo: a Paixao se celebra. Ela consegue arrancar
aquilo que Davi Arrigucci Jr (2005:56) em Humildade, Paixao e Morte: a poesia
de Manuel Bandeira, fala a respeito da poética de Manuel Bandeira no
‘reconhecer o poético entranhado no prosaico”, aludindo ao fato de que esse
realizou verdadeiras epifanias num discurso impregnado de coloquialismo. Em
verdade, esse modo de proceder na poesia de Adélia, tanto quanto a de
Bandeira, avizinhando a fala poética do discurso trivial, ¢ mais bem observado

por Arrigucci (2005: 93) como um modo que caracteristica a poesia moderna:

[...] A linguagem poética passava, por exemplo, a incorporar de
repente, em arranjos incomuns, lugares comuns da lingua falada. Mas
implicava também uma quebra de convengdées mais amplas da
literatura, como a dos géneros, uma vez que trazia para o universo da
lirica, reino da subjetividade, o mandamento da objetividade épica [...]



88

Adélia retoma esse procedimento que Arrigucci observa; a sua
linguagem Aumus tanto estabelece um dialogo com Modernistas, quanto é fiel
ao tratado que os primeiros autores do Evangelho fizeram. A sua escrita tem
como nucleo um lirismo e um misticismo que se manifestam no mais ordinario
cotidiano. A representagdo da paixdao também estara impregnado dessa
tendéncia mistico-coloquial, ou, poderiamos dizer, mistico-erética. Assim como
o Sagrado se manifesta na coisa, tudo pode estar impregnado de erotismo;
assim como o profano se mistifica, o hieros se profaniiza. A sua obra parte de
uma teologia fortemente marcada pelas coisas divinas, e a Paixao é a matéria
prima. E o caso de referirmos-nos ao ensaio Gloria pasionis de Erich Auerbach
(2001:77), o qual examina como a idéia da paixdo se impés no nosso

pensamento:

O termo padthos (passio em latin) significa originamente, em particular
na tradicao aristotélica, um ataque ou um acesso; conservou sempre
conotagoes de sofrimento e passividade, bem como sua neutralidade
ética: ninguém poderia ser elogiado ou reprovado por causa de seu
pdathos. S6 a partir da moral estéica as passions tornaram-se
‘inquietacao”, movimento compulsivo e sem dire¢cao que destréi a
tranquilidade do sabio. O termo passio adquire entdao um significado
fortemente pejorativo: ha que se evitar, na medida do possivel qualquer
contato com a agitacdo do mundo; é dever do sabio manter-se
impassibills, conservar-se, ao menos interiormente, imperturbado pelo
mundo. Por essa razao retrai-se o contraste original entre action e
passio, que se torna entao o oposto de rafio. as passiones agitadas
opoe-se a tranquilidade da razdo. Mas o movimento supde alguma
espécie de atividade, e s6 agora é possivel verter o termo por ‘paixao”,
em parte por causa do movimento, em parte pela violéncia que os
estoicos associavam a nogao: surgem ai as imagens da tempestade e
do turbilhdao das paixées, bem como, varias vezes, a substituicao de
jpassio por perturbatio, claramente pejorativo. Este é o segundo estagio
do desenvolvimento semantico de padthos | passio, em que o termo se
associa a violéncia e atividade, ganhado ademais conotagao pejorativa.

z

No curso de sua representacdo, é estranho que Eros tenha sido
representado na Literatura de outra maneira, a nao ser a partir desse segundo
estagio de significagao que fala Auerbach. A sua natureza inconfundivel nos
remete sempre a um estado violento e a uma situagao dolorosa. E o que

vamos empreender aqui € como, conservando a irreparavel tragicidade, Eros



&9

submetido a teologia crista, transcende em Adélia Prado para uma esfera que
devolve o Homem ao divino.

Para a autora, nem tudo é condenagao quando se trata da paixao, ainda
que coexista a inseparavel relagao Eros-dor, como sugere os versos do poema
“A mesa’

Faca oxidada contra a polpa verde,
€ roxo 0 amor.

De amoras nao,

De dor. (PRADO 2007:107)

A expressao dos versos é de um “eu-apaixonado” que vai por uma via
curva, original e perturbada. Impoée-se como estratégia para construir um
sentido na mimesis da Paixao, ou, de outro modo, é a re-constru¢dao de um
Eros em sua esséncia demolido. No poema, nao estaria a idéia de que o amor,
mesmo cristdo, € uma invengao tragica, dolorosa, como nos dizem as imagens
de objetos que ferem, como a faca oxidada, e a rejeicdo da comparagao entre
um fruto silvestre — imagem por esséncia poética — e o amor, e por ultimo, a
relacdo de uma experiéncia com uma cor — associada ao funebre — e a dor?.
Tudo nos conduz a idéia de que ha ecos da antiguidade no imaginario que a
autora contemporanea constréi. Dizer que o amor é roxo de dor, cor associada
a morte, sobretudo no imaginario coletivo - a esquife é roxa, é encontrar
pontos particulares entre o amor e a morte. Uma metafora que atribuisse outra
cor, como o rosa, por exemplo, seria a imagem de uma experiéncia romantica.
Metafora ainda mais possante encontramos nos primeiros versos do poema
‘faca oxidada contra a polpa verde”, que readquire o simbolismo que nos
autoriza dizer que “o que o lirismo exalta nao é o prazer dos sentidos nem a
paz fecunda do par amoroso. E menos o amor realizado do que a paixido de
amor. E paixao significa sofrimento. Eis o fato fundamental”’ (ROUGEMONT
2003: 24).

3.2 Amor-de-Maio
O amor-Fedra, tal como aparece no primeiro capitulo deste estudo, é

essa combinagao tragica de um sentimento perturbador, ameacado pela
possibilidade de morte e ferimento. E um Eros que inteiramente retorna em



90

Adélia Prado. Talvez nem pudéssemos utilizar a palavra ‘retorno”, uma vez que
ele nunca abandonou a literatura. Assumiu outras formas, teve outros epitetos,
investiu-se da linguagem como meio eficiente para o seu esconderijo, afinal,
como diria Safo de Lesbos, ele é o ‘{Eros] teceldao de mitos” (2003:53). O mito
do amor-paixao sera entdao reintegrado na obra da autora, mimetizado como

um “amor violeta” :

O amor me fere é debaixo do brago,

de um vao entre as costelas.

Atinge o meu coragao é por esta via inclinada.
Eu ponho o amor no pilao com cinza

e grao de roxo e soco. Macero ele,

faco dele cataplasma

e ponho sobre a ferida. (PRADO 2005:83).

Os versos falam exatamente da viruléncia de um sentimento, 0 mesmo
que conduziu Fedra a ruina e a destruicao de toda uma familia. No entanto, se
o mundo mitico nos oferece a paixdao somente na sua qualidade violenta, a
invengao do amor no poema de Adélia é como aquilo que fere e, do outro lado,
é ele proprio que alivia a ferida: causador e redentor. E nele que se sofre, mas
€ por manipula-lo (colocando-o no pilao com cinza e grao de roxo e soco, e
depois macera-lo) que se sara. Ele permite duas experiéncias com a mesma
substancia. Podemos dizer que é uma poética com claros acentos de uma
paixao-Fedra, mas sem a cataplasma que a tradi¢ao crista dispoe para remir as
feridas. Ali tudo estava condenado num fatalismo inexoravel e a paixao era
somente delito. Neste, é oferecido ao homem algo para sua cura. E dizer que
ha uma paixao profana que fere, mas que também se abre uma paixao divina
para se colocar sobre a ferida. Perdicao e redengao, o amor-eros radica no
homem como uma experiéncia em que é chamado a escolha entre essas duas
vias.

E importante novamente reforcarmos aqui que a poética de Adélia em
vez de voltar para si mesmo ou para algum casto principe, € ao Sagrado que a
autora faz a corte. O grande éxito literario de Adélia se encontra talvez
justamente ai: a tentativa constante de encontrar significado na relagao
homem-Deus. E a Ele que ela pergunta e aguarda a resposta, é a Ele que ela
sofre e arde em desejo. Celebrar o amor de Deus nas vias do amor Eros — esta



91

via inclinada que a autora menciona — seria um escandalo para a ortodoxia
crista. Nas maos da autora, Eros sofrera um tratamento completamente
diferente do que conhecemos. Havera uma curva que alterara toda a
perspectiva de paixao enquanto experiéncia de danacao. Em sua obra sera
possivel celebrar o problema do Eros, porque ele caminha em dire¢dao ao
Sagrado.

Eros se repete enquanto experiéncia — Adélia continua uma tradigao que
representa a paixdo menos como uma graga, e sim como flagelo dos deuses.
Mas a teologia cristd, que marca sua obra, implica que uma religacdo com
Deus fara que essa experiéncia transforme Eros em Agape. Numa dicgdo
erdfica, ha uma transferéncia desse sentido do pathos para o plano Sagrado,
tal como em Jeremias “Seduziste-me, Senhor, e deixei-me seduzir; foste mais
forte, tiveste mais poder”’ (JEREMIAS 20, 7-9). O erotismo sacraliza-se em
funcao do seu objeto. O objeto salva o erético. O inverso inscreveria sua obra
dentro de outra categoria, da paixdo como uma experiéncia de delito ou culpa.

Ha outro poema que logo os primeiros versos se ajustam bem a diregao

de nosso raciocinio:

A salvagao mora nos abismos

Na estagao indescritivel, o génio mal da noite me forgava
com saudade e desgosto pelo mundo.

A relva estremecia

mas nao era para mim,

nem os passaros da tarde.

Caes, criangas, ladridos

despossuiam-me.

Entao rezei: salva-me, Mae de Deus,

antes do tentador com seus enganos.

A senhora esta perdida?

disse 0 menino,

€ por aqui.

Voltei-me

e reconheci as pedras da manha. (PRADO 2007:123).

Nao estariamos ouvindo essa espécie de amor-Fedra que repercute nos
primeiros versos: uma paixao, aqui dissociada do outro, mas que
inevitavelmente a conduziu ao abismo de Hades? Ao se analisar os versos de

Adélia, é uma contradicdo que a paixao — esse estado de abismo — esteja a um



92

passo da salvagao. Ou que, dentro dessa experiéncia, € dada ao homem a
possibilidade de salvagao: vigorosa dialética de realidades dissonantes.

Ao encontrarmos em Adélia Prado os seguintes versos do poema O
modo poético (2005:79): ‘¢ em sexo, morte e Deus/ que eu penso
invariavelmente todo dia”, é possivel ver no conteudo uma formulagiao da
Tragédia de Euripides, uma vez que “o amor de Fedra por Hipdlito nada tem de
sublime ou espiritual, é atragcao carnal, dominadora, capaz de conduzir nas
pessoas aos ultimos extremos” (KURY 2003: 88). O amor-Fedra se situa neste
jogo de desejo que invariavelmente conduz a morte, tal como representado em
Hijpdlito. E a sensoridade de um amor levada aos extremos de um
esgotamento, como a morte, sem nenhum plano de resgate ao homem. Essa
frase de Adélia poderia ser posta na boca da anti-heroina euripideana, sem
prejuizo de sua personagem. Carregada dos sentidos, do desejo e da carne,

Adélia Prado se dirige a Deus tal como os salmistas faziam

O Deus, tu és meu Deus; a ti procuro, minha alma tem sede de ti;

todo o meu ser anseia por ti,

como a terra ressequida, esgotada, sem agua

[...]

Eu me sacio como de gordura e manteiga, com labios jubilosos minha
boca entoa louvores,

Quando em meu leito me recordo de ti,

em ti medito durante as horas de vigilia.

[...] (SALMO 62)

De certa maneira, Adélia continua essa tradicao. Apreender Deus pelos
sentidos, aqueles mesmos condensados no mundo medieval. Um Deus que
exige do homem exatamente que essa parte de sua condigao seja combatida,
renegada e finalmente purificada, agora é condicdo de seu conhecimento. Se a
paixao é essa experiéncia que, notadamente, requer que os sentidos estejam
em singular vantagem, como se observa nessa relagao paixao/desejo, ela pode
servir também como um meio do homem conhecer/experimentar Deus.

Outro elemento caracteristico de sua poesia é essa ‘perseguicao divina”
estabelecida entre o Criador e a criatura. O amor ndo é uma busca unilateral do



93

homem para Deus, que anseia o Sagrado, o deseja e o persegue, o Criador na
perseguicao pelo homem, também nao lhe da descanso, o anseia e o aspira:

Deus niao me da sossego. E meu aguilhdo.

morde meu calcanhar como serpente,

faz-se verbo, carne, caco de vidro,

pedra contra a qual sangra minha cabeca.

Eu nao tenho descanso neste amor. (PRADO 2006:51).

E 0o mesmo cédigo com o qual o amor é exprimido, tanto em Euripides
quanto em Adélia, o mesmo sentido de paixao enquanto perturbacao da alma e
perseguicdo. Deus, apaixonado tanto pelo humano, assim como o homem
cortejando o divino.

Ao citarmos outra obra do mesmo poeta tragico, Medeia, tentaremos
demonstrar que existem menos desacordo do que possa parecer. A
representagao do amor-Eros é uma linha continua, que atinge até o mais
racional romancista como um Stendhal (1999: 114): “O amor é como uma
febre, nasce e se apaga sem que a vontade tenha qualquer participagao nisso”.
Essa frase retoma todo o legado grego sobre o amor. Voltar a tragédia grega é
atualiza-la dentro de outra poética, assim na cena em que o coro em Medéia
suplica que a deusa do amor o livre dessa experiéncia “Jamais, rainha, teu arco
dourado/ atire contra nés flechas fatais/ molhadas com o veneno do desejo”
(EURIPIDES 2003:43), encontramos aquele outro ponto de contato com a
poetisa que também associa o amor como um ato de envenenar, quando
hereticamente diz que Deus ‘morde o seu calcanhar como serpente”,
subentendido a idéia que jorrou veneno, e o ‘veneno” do Deus-cristdao é tao
fatal quanto as flechas que a deusa grega poderia langar nos mortais. A
passionalidade de Medeia, que comete o infanticidio para se vingar do
desprezo de seu esposo Jasdao, é a perda total da razdo. Poderiamos até
cognominar a obra de Euripides como a narrativa da perda do métrom. as
consequéncias possiveis a quem foi dominado por Eros.

A Paixao, na sua ligagao com o abismo, configura nao somente uma
emocgao profunda, tensa, uma realidade colocada na mesma categoria
dramatica do amor profano de Fedra, mas enquanto experiéncia arrebatadora,

o sentimento esta a beira daquilo que Fedra dira ‘“Quero morrer. Ainda nao



94

pensei hos meios” e logo depois proclama “Cipris consuma a minha ruina” (
EURIPIDES 2003: 125). A ruina é a morte, meio mais eficiente de abalizar a
paixao. Medeia inverte esse perigoso jogo de solugdes, certa em nao morrer,
sabe que Eros traz a morte como condi¢ao absoluta: a paixao morre enquanto
legalizada, o amante se mata, o amado morre de amor. O que é certa é que
Eros ndao é uma presenca inofensiva, o que ele coloca em relevo é aquilo que
ha de precario e profundo numa existéncia: essa relagao corpo-espirito. A
solucdo de Adélia Prado, ao contrario de Medeia que consome a tragédia na
carne, sera consumar o problema no Espirito — € um salto do abismo para o
plano da salvacao. Eros-carne condena Fedra e salva o eu-lirico adeliano. Por
outro lado, vejamos que ambos pedem sacrificio, a propria Fedra se oferece
como carne corrupta, e Cristo sacrifica a sua carne para promover um sentido a
propria paixao. No primeiro € o homem que se sacrifica, no outro, é o préprio
Deus.

3.3 A celebragao de Eros

E preciso dizer que uma obra impregnada de cristianismo — como a
catdlica Adélia Prado - nao pode conduzir a uma perspectiva de queda e
condenacao: ela possibilita uma brecha de salvagao como se observa no seio
do préprio dogma cristdao. Essa perspectiva ndao diminui em nada a sua obra do
artistico para o dogmatico. Ao nos referirmos a autora como catélica, cabe abrir
uma explanagao: é por sua relagao com os valores cristaos, que encontramos
as verdadeiras justificativas para se festejar o amor-eros. Alvaro Lins observa

melhor essa assunto:

Verifica-se hoje, por toda parte, que o grande recurso da arte (e, nisto
correspondendo a verdade banal, mas verdade, de que as criaturas e
os povos hao tém histéria) — é a danagao. O romancista que é catdlico,
porém, este conta a possibilidade de duas dimensées: a danagao e a
beatitude. Digo romancista que é catolico, e nao romancista catolico ou
catolico romancista, pela diferenga essencial entre as duas expressoes,
alias, ja bastante caracterizadas: a primeira se refere a um romancista
auténtico,b em que a condicdo de catdlico apenas configura a
personalidade, sem que a arte sirva como instrumento de propaganda,
sectarismo, apostolado; a segunda define o falso artista que se
utilizaria do romance para fazer obra edificante de moralismo e ou
doutrinacao religiosa.



95

[...] naquele do romancista que é catdlico, e sente-se livre, portanto,
para o grande jogo estético — € que o artista pela condicdo de sua fé,
podera penetrar simultaneamente, ou sucessivamente, nas dimensoées
de beatitude e danacdo. Toda a antiga arte de catdlicos acha-se
ilustrada por esses dois estados, sejam quadros de Fra Angélico, seja
o poema de Dante. (LINS 1963: 194)

Por mais que paire a ameagca da morte, e que a paixao em sua
arquitetura profana subsista, a morte ndo sera um elemento de finalidade
ultima: Fedra e Medeia nao terao possibilidade de resgatar seu erro — a paixao
€ uma falta. Porém, se em Adélia a morte carrega uma possibilidade de
resgate, ela, no maximo, suspende a existéncia por um relativo espago de
tempo ( relatividade que inexistiia no mundo grego), para, logo depois,
oferecer como um caminho para a salvagao no fenémeno do proprio Eros. Por
isso o fendmeno paixao é também uma via que devolve o homem ao Sagrado,

como afirma no seu livro de prosa O homem da mao seca:

Quem suja meu corpo é minha alma. Sou psiquial. Meu coragao é de
carne, meu pensamento também. Os transcendentes me pdéem
nervosa. A matéria tem todo o meu amor. (PRADO 2007: 144).

Esse romance contém tudo o que pretendemos estudar neste capitulo.
Por isso, iremos nos ater mais cuidadosamente a essa prosa. Fragil sob o
ponto de vista do enredo, ela é, no entanto, uma obra vigorosa no tema Eros,
porque adensa o problema paixdo e segue o percurso, que, em ultima
instancia, sera aquele que estamos aqui fazendo. A obra se caracteriza
sobretudo pela forte presenca da autora — em verdade essa caracteristica é
uma contingéncia de todos os seus romances até o presente momento -. A
importancia a esse ‘“eu” superpée a todas outras qualidades que existiria num
romance. A construgcao de uma ficcao é desmembrada, sendo exaltado a
angustia da personagem narradora: perturbadora reflexdo sobre corpo e Deus.
A obra de Adélia cabe muito bem naquilo que o critico Alvaro Lins observava

sobre uma literatura que valoriza esse eu:

Uma caracteristica da literatura feminina é a presenga muito visivel e
ostensiva da personalidade da autora logo no primeiro plano. Sim, é

certo que, de modo geral, toda obra literaria deve ser a expressao, a
revelagao de uma personalidade. [...] (LINS 1963:186)



96

O mérito dessa questao suscitaria muitas discussoes, inclusive sobre o
que, de fato, caracterizaria uma literatura ‘feminina”. Mas se, considerarmos
que a presenga de Eros coloca o individuo no primeiro plano sobre si mesmo,
se a paixao é essa exaltacao dos sentidos, em fung¢ao do tema da obra, nao
poderia realizar sua obra de outra maneira. Nesse sentido, Adélia Prado pode
ser compreendida como essa experiéncia do romance moderno em explorar a
paixao: ‘Nada existe de mais apaixonante no romance moderno do que essa
espécie de aventura, de avango através dos terrenos até entao inexplorados
das paixées humanas” (LINS 1963: 187). Essa particularidade de sua poética
confere uma afetividade em tudo que a autora se refere. Além disso, e que na
realidade permanece como eixo de nosso problema, é esse deslocamento da
paixao profana como instrumento ao sagrado. Em principio, talvez nao se
perceba como uma poética que se apropria das Escrituras Sagradas poderia
encontrar no principio da Paixdo, o mote para o resgate da alma. O que a
Biblia nos sugere é o corpo morto do Deus-Filho, que garante ao homem a re-
ligagdo com um aspecto comportamental, que deve ser adotado pelo cristao. A
presenca de Eros, entao, confunde-se com a Queda de Adao. Essa presencga
insurge como uma nova Queda, isso impossibilita que o ciclo de Redengao seja
concluido. O que temos em Adélia Prado é uma inversao dessa perspectiva; é
através de Eros que o homem se dirige inconfundivelmente a Deus. Se existe a
Queda, é um estado provisério que nao determina a sorte humana. Frye bem
lembra como Eros se articula nesse eixo que vai da condenagao a salvagao,
como zonas que se encontram, e que de modo interdependente a fim de que

se cumpram:

A palavra ‘Eros” nao aparece no Novo Testamento, mas a mulher cujos
pecados foram perdoados porque ela ‘muito amava” (Lucas, 7:47) la
esta, a fim de nos lembrar de que, se algo, na natureza humana é

digno de redencao, esse algo é inseparavel de Eros ( FRYE 2004:175)
O que equivale afirmarmos que nao ha paroxismo algum em celebrar a
Paixdo, se essa termina sendo instrumento de integracdo com Deus. Eros
descortina uma realidade a que o cristao aspira. Por mais que seja “escéandalo”

pensar a matéria como objeto para desejo, e principalmente té-la como



97

expressdao do Sagrado, Adélia reintegra a relacdo carne-espirito sem dar
prioridade a ultima e condenar peremptoriamente a primeira: ‘Da carne para o
espirito. Até hoje fiz o inverso. O certo é: a carne primeiro” (PRADO 2007: 72).
Ao sabor da propria Biblia, ela encontra argumento para sustentar ambas as
naturezas como expressoes divinas. O espirito é tao divino quanto o corpo —
esse aforismo é muito ostensivo em sua poética.

A palavra Eros também nao é referida na sua obra, mas subjaz uma
espécie de libido na personagem-narradora; uma perturbadora pulsdao que ja
no inicio do livro se confunde, inclusive, com uma dor de dente. Essa dor de
dente, em termos simbdlicos, parece muito mais um incomodo que a leva a
pensar essa também perturbadora relagio Deus-carne. E uma libido que ndo
esta muito clara se esta voltada para o Sagrado ou para o corpo. Talvez a
propria narradora responda virtualmente essa questao: ‘O desejo imoderado
pelas coisas do espirito é tao concupiscente quanto a minha gula” (PRADO
2007:21). O mundo da Forma ganha importancia transcendente, dai
encontrarmos essa ‘poética do cotidiano”, essa sacralizagao do imanente e
essa conversao do transcendente no prosaico. A linguagem, para falar do
Sagrado, é tomada de empréstimo do mesmo campo semantico do vocabulario
erético. Na verdade, é mais dificil precisar sobre quem contamina quem, ou
melhor, se é a linguagem Sagrada que fez uso da lingua da paixao, porque ali
encontrou fundamentalmente um significado criador no vocabulario, ou o
contrario.

Ha uma representacdo do arrebatamento espiritual em escultura, O
éxtase de Santa Tereza D’Avila, de Bernini, que, pela imagem de gozo naquele
éxtase, parece-nos mais um gozo fisico que um momento de arrebatamento
espiritual. Essa escultura estaria na esteira desse estado de embriaguez por
Deus, que encontramos em O homem da mdo seca. Nessa obra, € como a
epifania da teéloga mistica estivesse num completo acordo com a experiéncia
erética. A transcendéncia teria, entdao, muito mais pontos de contato com o
gozo-carne do que imaginamos. A imagem de Bernini assemelha-se muito
mais a uma noite de amor do que a um estado de Revelagdo mistica. E uma
espécie de “epifania-ligubre”, tal como a que estaria no germe da obra de
Adélia; uma revelagao que permite ao homem essa experiéncia de gozo
erético. Essa expressao indica que nao é somente o espirito que é tomado de



98

jubilo e deleite pleno na epifania, o corpo participa dessa satisfagdo. E essa
mesma imagem de perturbador éxtase — nao se sabe se da carne ou do
espirito, o limiar é ténue — que aparece na sua prosa. E que ela encontra
dentro das Escrituras para estruturar sua poética, como bem lembra Frye sobre
oe fato das Escrituras alimentarem as imagens poéticas “As imagens da Biblia
estdo entre os elementos que lhe definem a feicdo poética” (FRYE 2004:172).
Tanto Bernini quanto Adélia Prado conseguem construir esse sentido imagético
do mito biblico. E ambos dao uma expressividade a sua obra, que oscila entre
o gozo espiritual e o éxtase fisico. E oportuno observarmos um exemplo que

demonstra mais concisamente como esse Eros Sagrado se manifesta:

Deus é pobre, me acorda no meio da noite para me ouvir dizer querido

Deus, precisa da minha voz como preciso da carnacao de um homem

sob os olhos: querido Deus, respira comigo em unissono para que hao

me percas e eu tenha a distancia de um grito. [...] contra todo o

discurso, Deus deseja. E com ansia. Divina, porém ansia e uma boca

cujos dentes mortiferos me espreitam como sua comida. [...] A mata
estremece quando ele sai a caga. (PRADO 2007 169).

Diante desse texto, fica evidente essa corporeidade de Deus. E como se

o que estivesse ali ressaltado fosse a relacao do Sagrado com os sentidos:

Deus deseja, tém ansias, contém bocas. Ela utiliza do mesmo jogo de

metaforas que encontramos nos Cantico dos canticos, e que é tao decisiva na

estrutura de sua obra. Essa preferéncia de erotizar essa relacao Deus-homem,

ja é inclusive observado por Frye (2004:189): “A uniao sexual de homem e

mulher que, simbolicamente, é a identificagdo de dois corpos como uma sé

carne, se transforma na imagem da relacao metaférica entre Deus e o0 homem”.

Podemos, agora, apresentar uma cadeia de referéncias ao Corpo como

forma de celebragao: o centro de nossas analises. A sua aparente inclinagao

pelas coisas da matéria ndo impede que sua obra seja impregnada de uma

constelagdo de metaforas judaico-cristas: é de Deus que vem o seu desespero

e o seu consolo. A matéria, expressa pelo corpo, é a esfera de expressao da

paixdo. E preciso ndo perder esse foco: o interesse da autora pela matéria: “Me

interessam o corpo de Thomaz, do Téo, de Jesus” (PRADO 2007:92) Como

lembra Georges Bataille:



99

Se a uniao de dois amantes é uma consequiéncia da paixao, ela pede a
morte [...] o erotismo abre a porta para a morte. A morte abre para a
negacgao da duragao individual. [...] A poesia leva ao mesmo ponto que
qualquer forma de erotismo, a indistingdo, a mistura de objetos
separados. Leva-nos a eternidade, leva-nos a morte e, através da
morte, & continuidade: a poesia é eternidade. O erético afinal € uma
instancia do sagrado.” (apud BLOCH 1995: 217)

Essa ultima frase de Bataille percorre e multiplica sua obra. O erético
adentra em sua obra, com a mesma forga que Fedra poderia viver pelo jovem
Hipdlito, uma mistura de ansia e desejo, mas é um expediente que nao devolve
a experiéncia ultima ao destino tragico. Chegamos ao raciocinio que traduz a
poética de Adélia Prado no que se refere a paixao: idéia parenta da morte, mas
s6 por meio dele que se conhece a Redengcao do Homem. Retomando aquele
primeiro verso do poema “a salvagao mora no abismo”, encontramos o sentido
de que somente porque ha a Queda é que o homem pode ser salvo. Celebrar a
Paixao aqui é, essencialmente ,contar com o seu desfecho venturoso.

O Eros, como instancia condutora a Deus, é talvez o fulcro singular de
sua construgao estética. No conjunto da obra da autora, podemos muito bem
postular essa idéia ‘{...) Era domingo, / ela estava sem fadiga/ e me respondia
com dogura. / Se for sé isso o céu, / esta perfeito”. (PRADO 2007:43). A espera
de uma nova realidade altera todo o ponto de vista do amor-paixao enquanto
delito apenas, existe agora o céu — a esperanca cristd — e somente por essa
razao, o Eros pode ser comemorado. Somente enquanto delito, ou como falta
confessa, o Amor-paixao nao salva, mas Adélia Prado rememora outra
existéncia que é o desabrochar de toda a perspectiva da paixao. A tragédia s6
se oferece numa existéncia terrena, mais ha seus momentos de consolagao no
proprio cotidiano que sinalizam a ordem do mundo. Para um cristao o
desdobramento do Caos ao Cosmos é a via de esperanga. Do Eros—delito a
sua confissao, o projeto Redengcao em Adélia pressagia boas novas: Eros,
passa a ser entao, celebrado.

Talvez, esteja aqui o unico ponto dissonante entre a tragédia grega e a
poética adeliana. O amor-paixdo, enquanto forga implacavel, é o signo de
representagao: o Eros euripidiano é purificado no fogo do amor cristao de
Adélia Prado ‘{...] obscura noite de fogo amoroso, como vai purificando a alma
nas trevas, assim também nas trevas a vai inflamando” (CRUZ 2008: 125). E



100

podemos inaugurar a seguinte questdo no tocante a Redencdao. Somente o
Eros purificado pelo fogo cristdo, no seu gradual afastamento dos sentidos, é
que resgata a alma da morte. A Paixao, na poesia Adeliana, submetida a uma
visao de mundo redentora, é a restauragao do objeto. O amor que chega a
tocar as raizes do Inferno, mas se levanta renovado (o Eros que destréi Fedra
aqui resgata Psique). O fogo cristao que renova o objeto: por isso nao se

lamenta mais a paixao, mas se celebra o Eros transformado.

3.4 A noite escura de Psiqué

Ha uma narrativa mitica que pode esclarecer como Adélia Prado
expressa a natureza de sua paixao no processo de resgate: é o mito de Eros e
Psiqué numa versao contada por Apuleio, no Asno de ouro. O mito conta a
uniao de Eros — a paixao — com a alma — Psiqué, que bem poderiamos chamar
unidao mistica, como fez Sao Joao da Cruz. Depois de conhecer Eros, a
princesa Psiqué (palavra que em grego designa alma) é condenada a se
submeter a terriveis provas se quiser té-lo de volta, por té-lo rompido o pacto
que garantiria a eternidade daquela unidao. A ultima prova da princesa na sua
busca por Eros seria descer aos infernos: esta bem claro a idéia da alma que
precisa aprofundar a sua dor — simbolicamente a descida aos infernos — para
depois alcangar a plenitude na uniao com o Amor. Desfalecida, vitima de uma
dolorosa experiéncia, Eros desperta Psiqué e a conduz ao Olimpo: a alma
ascende, ou melhor, a alma transcende. Este casamento Mistico pode bem
lembra a intengdao expressa por Sao Joao da Cruz: a purificagao da alma
durante sua noite escura — a descida de Psiqué aos infernos — e sua uniao com
Deus — a plenitude do amor. Encontramos no mistico cristdao a idéia do amor

que se afasta muito da concepg¢ao profana

[...] ora, é préprio do amor tender a unido, a jungao, a igualdade e a
assimilagao ao objeto amado, para aperfeigcoar-se no bem do mesmo
amor. Por consequéncia, nao tendo ainda a alma alcanca a perfeicao
do amor, pois nao atingiu a uniao sente fome e sede, do que lhe falta,
isto é, da uniao, essa fome e seda, junto com as forgas que o amor pés
na vontade, aproximando-a, tomam a alma ousada e atrevida, pela
inflamacao que sente na vontade (CRUZ 2008: 133).



101

Por ocasido, a noite escura é a passagem da alma — Psiqué — no reino
de Hades e a perfeicdao é a uniao ultima de Eros e Psiqué, um Eros redimido,
que vai buscar a alma embaixo e a conduz para cima. Em Adélia a paixao foi
purificada e sera o préprio Eros que resgata a alma. Depois de conhecé-lo,
necessariamente se espera a danagao no mundo de hades, pois ‘havendo o
fogo do amor manifestado a alma o seu trabalho de purificagado, em que
consumiu as imperfeicoes mais exteriores, recomec¢a a feri-la, a fim de
consumir e purificar mais adentro. Nesta purificagdo mais interior, o sofrimento
da alma é tanto mais intimo, sutil e espiritual [...]’ (CRUZ 288:119) . E em nome
de Cupido que Psique conhece os infernos, mais também é por ele que ela é
resgatada.

E um mito que se coloca a disposicio desse amor profundo e forte, o
amor-paixao € um mergulho no reino de Hades. Na experiéncia do homem face
ao amor divino inclui-se essa descida ao mundo da sombra e, por ultimo, como
prémio, o conduz a condi¢cao de imortalidade — a eternidade crista, ao Olimpo
grego.

O encontro ultimo de Eros e Psiqué significa aquele “auge da ascensao
espiritual, que descreve com a mais ardente paixao, Sao Joao da Cruz sabe
que a alma atinge um estado de presenca perfeita em relagdo ao objeto
amante do amor, e a isso chama de casamento mistico” (ROUGEMONT 2003:
431). Esse casamento mistico (do amor com a alma) que ocorre no final da
narrativa permite-nos situar o conto dentro de uma perspectiva crista. Apesar
de Psique desfalecer (morrer?) ela é despertada pelo Eros e conduzida ao
Olimpo, onde ela finalmente bebera a ambrosia, consagrando a eternidade
dessa unido. O Eros aqui tem caracteristicas nitidas de um amor Agape, a
morte nao triunfa nessa narrativa, muito diferente do que ocorre em Euripides
com Hjpolito e Medeia. Embora Psiqué desga ao mundo de Hades (essa
descida da alma aos infernos nos remete claramente a idéia de um
aprofundamento da existéncia apés conhecermos Eros e, sobretudo, a
pungéncia de experimenta-lo), ela volta e é conduzida pelo deus a uma
eternidade paradisiaca (no Olimpo — o Reino dos Céus no mundo antigo).

Ha duas idéias latentes no mito: o inevitavel aprofundamento e
desencadeamento de uma experiéncia abissal, profunda e transformadora
depois da experiéncia da paixao, mas também o resgate da alma - o



102

conhecimento de uma vida suprema e de um gozo eterno na companhia dos
deuses no monte Olimpo. Eros, no final das contas, conduz a um conhecimento
das coisas sagradas apos a sua passagem na Terra (onde Psique sofre as
maiores desventuras). Em Adélia Prado vamos encontrar essa mesma
concepgao no tocante de uma experiéncia sofrivel (Psiqué no inferno) a uma
redentora (Psique sendo conduzida ao Olimpo).

Nao poderiamos deixar de lembrar aqui o poema EROS E PSIQUE de
Fernando Pessoa que ilustra esse encontro do amor com a alma, e que

representa o resgate de uma alma devastada depois de conhecer Eros:

Conta a lenda que dormia
Uma Princesa encantada

A quem sé despertaria

Um Infante que viria

De além do muro da estrada

Ele tinha que, tentado,
Vencer o mal e o bem,
Antes que, ja libertado,
Deixasse o caminho errado
Por o que a Princesa vem.

A Princesa Adormecida,

Se espera, dormindo espera.
Sonha em morte a sua vida,
E orna-lhe a fronte esquecida,
Verde, uma grinalda de hera.

Longe o Infante, esforgado,
Sem saber que intuito tem,
Rompe o caminho fadado,

Ele dela é ignorado.

Ela para ele é ninguém.

Mas cada um cumpre o Destino —
Ela dormindo encantada,

Ele buscando-a sem tino

Pelo processo divino

Que faz existir a estrada.

E, se bem que seja obscuro
Tudo pela estrada fora,

E falso, ele vem seguro,

E, vencendo estrada e muro,
Chega onde em sono ela mora.



103

E, ainda tonto do que houvera,

A cabega em maresia,

Ergue a mao, e encontra hera,

E vé que ele mesmo era

A princesa que dormia. (PESSOA 1997:181)

Quer dizer, face @ uma tendéncia da literatura obcecada a representar a
paixao como um estado irrevogavelmente dilacerante, que prevé um unico
caminho, -a morte -, encontramos uma literatura que descobre solugées de
resgate e redencao para Eros. Em EROS E PSIQUE ha a presenca de um
Salvador implicito na figura do deus, que desce ao mundo dos mortos a fim de
resgatar a alma. O Salvador, portanto, utiliza do proprio deus da paixdao em seu
beneficio. Eros ndo mais portador do 74natos, mas o Mensageiro da Vida em
sua plenitude.

Fernando Pessoa fundamentalmente canta o despertar de uma alma
precaria (Psique) por e pelo amor, que desce ao mundo das sombras a fim de
resgatar a Princesa. E no Hades que Psiqué vive sua ‘noite escura” como parte
do processo imprescindivel de Salvagao, tal qual Sao Joao da Cruz (2008:145)
nos diz “esta obscura noite de contemplagao traz &4 alma, com o fim de guarda-
la segura e protegida porque ja esta agora mais préxima de Deus. Quanto mais
a alma se aproxima dele, mais profundas sao as trevas que sente, e maior a
escuridao, por causa de sua propria fraqueza.” O amor-paixao de Adélia é
Psique nas trevas do Hades, experimentando sua noite escura, mas
celebrando a promessa de redencgao por Eros.

Consideremos que em Euripides, Psique nao é transportada para o céu,
nao ha resgate na sua morte: desde o momento que ela inicia a sentir o
impulso de Eros, comec¢ou a descida ao Hades - um caminho sem retorno. Nao
ha a presenga de um deus que a salve, ele nao desperta nenhuma alma, ao
contrario, adensa seu estado de morbidez, e muito menos ela é restabelecida a
uma realidade superior. Antes era o proprio Eros que determinava o Hades
como moradia da alma, agora a tragédia é somente uma experiéncia que
comparado a eternidade — esperanga ultima do cristao —, ndao é de fato
importante. Agora a paixao é um instante.



104

3.5 O Eros que salva

Adélia Prado tentara conjugar duas situagées que a priori, sao
contraditérias — a experiéncia dos infernos (a descida de Psique) e a redengao
para o Céu (o seu despertar pelo Cupido e, sua condugao as bodas eternas no

Olimpo):

Amar é sofrimento de decantagao,
produz ouro em pepitas,

elixires de longa vida,

nasce de seu acre

a arvore da juventude perpetua.

E como cuidar de um jardim,
quase imoral deleitar-se

com o cheiro forte do esterco,

um cheiro ruim meio bom,

como disse 0 menino

quanto a porquinhos no chiqueiro.
E mais que violento o amor. (PRADO 2007: 27).

Duas condigées para paixdao que nao sao excludentes: tanto produz
elixires de longa vida, como a experiéncia se assemelha a cuidar de um jardim,
quanto ha algo de imoral nesse deleite (ressonancias de um Eros condenado)
e é mais que violento o amor. A conclusao se encontra no meio do poema: o
amor-paixao como um estado intermediario de gozo e dor, delicia e angustia
quando afirma que é um cheiro ruim meio bom. Mas, de inicio o acento do
poema nos permite o adjetivo tragico na sua concepcao de amor, e a
conciliacdo entre naturezas dissonantes nao ocorre no final do poema, como
conclusdo, mas no meio do poema, ou seja, o remate desmantela uma possivel
conciliacado, e € um retorno ao velho problema do tragico.

A afirmacao no ultimo verso também nao nos poderia deixar de remeter
aquele deus filho de Ares: o que herdou a forga e a energia do pai; o Eros que
se impoe violento, disposto a provocar ferida. O proprio amor divino nao parece
ser compreendido pela autora de outra maneira. Pensemos no amor de Deus-
pai pelo Filho, desde o seu nascimento até a hora ultima de sua tragica morte.
O Mythos cristdao é um drama da existéncia que termina por crucificar a Paixao,
mais este derradeiro fato nao poe fim a experiéncia Eros: se ele se dispuser a
ser expiado, um mundo paradisiaco o aguarda. A obra da autora poe énfase



105

nessa promessa. A tragédia atravessa sua poética, mas nao triunfa sobre ela,
de modo que, em ultima instancia, a Paixao de Cristo pode ser celebrada.
Talvez possamos falar na divina comédia na lirica Adélia de Prado, nos termos
que Northrop Frye propde ao comparar a tragédia grega e a narrativa crista:

‘/...] E verdade que Edipo pertence a tragédia e Cristo a uma divina
comédia; mas a tragédia reflete a situagao humana como ela é, e a
comédia chega ao seu final feliz através de uma reviravolta misteriosa
ou inesperada. Portanto é mais simples pensar no mito cristio como a
versao comica (neste contexto isto que dizer apocaliptico, ou ideal) do
edipico.” (FRYE 2004:191).

Se, em vez de Edipo, falarmos que a obra da autora é uma versao crista
e redentora do Amor-paixao, do mito de Fedra, chegaremos mais precisamente
ao nucleo de nossa pretensao aqui: a gradativa conversao de Eros como delito
(Euripides), condensado em culpa (Racine) e retomado como forga redentora.
A promessa de felicidade para os cristaos — o que permite que a autora celebre
a Paixao - ¢é a linha dissonante entre a tragédia de Euripides e de Racine e a
poética Adeliana. Na autora, afinal, é possivel celebrar o amor, porque a morte
nao é mais o fim, tal como podemos adivinhar no pensamento de Octavio Paz
(1982: 186): “O amor desemboca na morte, mas dessa morte saimos ao
nascer. E um morrer e um nascer”. Em Adélia, teriamos a versio nao-tragica
de Eros: a paixdo pode garantir um fina/ feliz. E como se a tragédia
atravessasse, mas ndo se completasse na sua poética. E a consolidagdo da
conversao de uma experiéncia paga que se sacraliza: do tragico ao cémico; do
grego ao cristao:

Assim, o amor de caridade, o amor cristdo, que é Agape, aparece
enfim em sua plenitude: é afirmagcao do ser em ato. [...] foi Eros, e nao
Agape que glorificou o nosso instinto de morte e quis idealiza-lo. Mas
Agape vingou-se de Eros, salvando-o. Porque Agape nio sabe destruir
e nem quer destruir aquilo que destroéi: [...] Eros se escraviza a morte
porque quer exaltar a vida acima de nossa condigao finita e limitada de
criaturas. Assim, 0 mesmo movimento que faz com que adoremos a
vida os precipita em sua negagio. E a profunda miséria, o desespero
de Eros, sua serviddo inexprimivel: - exprimindo-a, Agape o liberta.
(ROUGEMONT 2003: 416)



106

O que podemos perceber é que, no contexto de seus poemas, encontramos

essa espécie de redengcao de uma experiéncia antes profana:

La loi d’amour, venue de La Bible, propasait aux chrétiens: “Tu aimeras
Le Signeur, ton Dieu, de tout ton coeur, de toute ton ame et de tout ton
pouvoir’ (Deutéronome 6, 5) et “Tu aimeras ton prochain comme toi-
méme” ( Lévitique 19, 18). Sur cette base, une véritable révolution s’est
opérée, tributaire sans doute du monde hellénistique finissant, mais
surtout d’une attitude nouvelle, inouie, scandaleuse e folle, qui
transforme I'Eros grec et I'Ahav biblique en Agapé. (KRISTEVA 1983:
173)

Se sua poética se subscreve dentro desse pensamento de Kristeva,
portanto, ndao se poderia conceber uma obra que encerrasse o amor na dor e
no sofrimento (o eros grego), ainda que o dilaceramento continue existindo:
“Certas coisas s6 se falam pra Deus, s6 Ele pode dilacerar nossa carne a tais
limites, Ele que a fez e lhe conhece as dobras” ( PRADO 2007: 97). O meio de
Eros se agapizar é fornecido na sua poética, expresso no adensamento de
uma profunda ligagdo com o transcendente — que salva Eros da morte
definitiva: a vida terena, assim como a morte, sdo estados efémeros. De uma
experiéncia profana a recriacdo de uma experiéncia mistica, Eros torna-se
agape no final das contas em Adélia. E como dizer que o amor-Fedra toma-se

amor-de-Maio.



107

CONCLUSAO

O amor é tdo mais fatal do que eu havia pensado, o amor é tdao inerente quanto a
propria caréncia, e nos somos garantidos por uma necessidade que se renovard
continuamente. O amor jd estd, estd sempre. Falta apenas o golpe de graca — que se
chama paixdo.

Clarice Lispector, A paixdo segundo G.H

A literatura nao triunfa sobre sua mimesis. O fenédmeno comporta mais
do que nele se apreende; é como se buscassemos possuir aquilo que nao se
deixa alcangar. Poderiamos nos prolongar em nossas reflexées, num intuito de
capturar a imagem mais precisa do amor-eros na Literatura, mas nao seria
garantia de alguma conquista. A direcado que tomamos muito parece com
aquela narrativa em que Apolo persegue a ninfa Dafne. Esta, a ser alcangada
pelo deus da luz, preferiu se metamorfosear num loureiro. Tentamos como o
deus Sol langar luz sobre um objeto que nos parecia inalcangavel, escapando
todo o tempo; mal é apreendido de uma forma, se deforma e se langa noutra
pagina, seduzido pela capacidade de ser reconstruido. A perseguicao do filho
de Latona foi destinada ao fracasso. Ele nao alcanga o seu objeto, mas, ao se
transformar, nos deixa a idéia de que os ramos do loureiro, servindo como
simbolo dessa imrealizada aventura, sao o prémio que, mesmo numa
perseguicao inapreendida, recebemos como recompensa para coroar nossa
aventura.

A luz de trés maneiras de compreender o amor-paixdo, nos lancamos
nos capitulos nos quais dividimos este estudo. Primeiro, enquanto uma
experiéncia de delito — a exuberancia da linguagem tragica e dos adjetivos que
tantas vezes abusamos, conscientes, foi um meio de nos apropriamos do
fendbmeno que perseguiamos — e percebemos que se compreendéssemos
somente o amor-paixao na sua dimensado grega, descobririamo-nos numa
encruzilhada, pois o objeto iniciava sua nova metamorfose antes do previsto.
Nao era possivel cristaliza-lo unicamente dentro dessa estrutura de delito. Nao
poderiamos ficar, no entanto, nesse circulo do tragico, ainda que saltassemos
no tempo para atualizar a tese da paixao-delito. Seria necessario descobrir

outras veredas. Mesmo que fundamentassemos o tragico como um problema



108

que girasse em torno da vontade, como discutimos, nao iria — desfazer o

problema em que nos encontrariamos:

A vontade ndo é uma categoria simples; como suas dimensodes, suas
implicagdes sdo multiplas. Além da autonomia e da livre escolha, cuja
validade no caso dos gregos A. Rivier contesta com razdo, ela supoe
toda uma serie de condigoes: [...] Todos esses elementos se edificaram
ao longo de uma histéria que envolve a organizagdao interna da
categoria da acgao, as relagcoes do sujeito com seus diferentes tipos de
atos, seus graus de comprometimento com o que faz. (VERNANT;
NAQUET 2005:29)

Ou seja, saltar da tragédia para o conceito do tragico, nao evitaria a fuga
de “nossa Dafne”. Encontrar no tragico a fonte que abastece a poética de eros,
nao desfaria o nosso objetivo: a dindmica da paixao transfigurado nas maos de
trés poetas. E dentro das implicacées da vontade que precisariamos acomodar
0 nosso objeto, o que supde ja nele uma natureza multipla. Como tentamos
fixar o amor-paixao dentro de algumas categorias, a sua presenga tanto se
revelava quanto nos fugia. Eros é e nao é delito, ele tanto confessa sua culpa
quanto é siléncio e pode ser compreendido longe da palavra, tanto redime
quanto é queda. A paixao se acomoda nessas trés instancias, e ao mesmo
tempo escapa das mesmas. O que nos é certo € o quanto ele aceita esse jogo
em que é representado.

A linguagem — a literatura — ao tentar instar um objeto, consegue
somente sugeri-lo. No final das contas, podemos afirmar que a experiéncia da
paixao fora da linguagem é um acontecimento muito mais significativo do que
esse nosso esforgo de compreender as imagens, que a poesia vai construindo
a respeito do fendbmeno, é o que Octavio Paz (1982: 135) de maneira mais
precisa diz:

A experiéncia poética é irredutivel a palavra e, ndo obstante, s6 a
palavra a exprime. A imagem reconcilia os contrarios, mas essa
reconciliagciao nao pode ser explicada pelas palavras — exceto pelas da
imagens, que ja deixaram de sé-lo.Assim, a imagem é um recurso
desesperado contra o siléncio que nos invade cada vez que tentamos
exprimir a terrivel experiéncia do que nos rodeia e de nés mesmos. O
poema é linguagem em tensdo.: em extremo de ser e em ser até o
extremo. [...]



109

Octavio Paz nos previne dessa impossibilidade de conseguir esvaziar
toda a contradi¢do ao falar de Eros. Poderiamos entao perguntar se a paixao
em literatura é profana ou sagrada, ou, enfim, se ela se deixa apreender em
alguma categoria, sem arranhar a sua arquitetura primordial. Nao saberiamos
responder. A experiéncia, na sua totalidade, ndao se permite ser configurada
pela literatura, apenas temos uma alusao dessa realidade.

Se, nesse nosso confronto com o real, consideramos as palavras de
Benedito Nunes ao respeito desse processo, fica ainda mais claro como o mito
novamente nos surge, atualiza nessa nossa perseguicao apolinea a fugidia

ninfa:

A ficgdo combina o imaginario, como distanciamento do real imediato,
com o poético, que altera, modifica, reorganiza, sob nova perspectiva,
as representacoes da realidade. O nivel ficcional do texto, fundado na
elaboragdo poética da linguagem, corresponde a uma variagao
possivel do mundo real. Em vez de demitir o mundo, a ficcao o
reconfigura (NUNES 1988: 74)

Resta-nos, a plena convicgao de que o objeto nas maos de um poeta
modifica-se, reconfigura-se e se reorganiza. A inclinagdo em vé-lo sob um
determinado ponto de vista contempla apenas algumas de suas facetas, mas
encobre outras. Quando recolhemos Eros, por exemplo, no capitulo confissao,
o realizamos dentro de uma experiéncia no plano da linguagem, tentando
inclinar todo o eixo de nossa discussdao para a declaragao culpada de Fedra.
Ao contemplarmos a obra de Racine, queriamos concentrar a questao de Eros
numa questao que estivesse no campo linguistico: a palavra inaugura a paixao,
assume a culpa e desfaz o fingimento — o suposto crime de Hipdlito.
Estavamos reconfigurando a paixao num ato de retérica. Quem inventa o amor-
eros €, na obra raciniana, a palavra. A linguagem é tao somente um modo de
compreender o fenébmeno, mas nao impede que a ninfa seja transformada no
loureiro.

Embora o ultimo capitulo termine por justificar o titulo de nossa
dissertacao, nao estamos assumindo o ponto de vista de Adélia Prado,
tampouco o rejeitando. A ordem estabelecida — delito, confissao, redencao —
deu-se por uma questao didatica temporal, mas sem esquecer-se da imagem

poética que essa ordem nos sugere — a paixao vai crescendo de um estado



110

que condena até o ultimo que redime. E preciso explicar que, de fato, s6 é
possivel celebrar a paixao porque propée ao mortal uma ligagdao com o eterno,
imortalizando o que era perecivel na nossa natureza — essa é a perspectiva
assumida por Adélia Prado. No entanto, esta reflexao final nao constitui o tema
central de nossa “aventura”; antes era langar luz, fixar por um breve espaco de
tempo essa Dafne — Eros — inalcangavel. A metafora de Apolo e Dafne encerra
a nossa consciéncia de que somente agarramos uma parte do objeto, a outra
esta deixando de sé-lo. Poderiamos entao sustentar que a paixao é celebrada
na literatura em quaisquer dessas trés instancias, mesmo na tragédia. Pensa-lo
como um tema sempre colocado em relevancia, é lembrar que nem mesmo o
poeta tragico esta alheio as incessantes possibilidades por ele oferecidas. Por
fim, ficamos com a ligeira expectativa de que possamos, um dia, mesmo numa

mal fadada aventura, colher os louros dessa busca.



111

BIBLIOGRAFIA CONSULTADA

ANDRADE, Carlos Drummond de. 2006. O amor natural Rio de Janeiro.
Record.

APULEIO, Lucio. O Asno de Ouro. Lisboa. Publicagées Europa-América.
ARISTOTELES, HORACIO, LONGINO. 1997. A poética classica. Sdo Paulo.
Cultriz.

ARRIGUCCI JR, Davi. 2005. Humildade, Paixdo e Morte: a poesia de Manuel
Bandeira. Companhia das Letras.

AUERBACH, Erich. 2007. Ensaios de Literatura Ocidental Rio de Janeiro.
Editora 34.

BATAILLE, Georges. 1995. in: BLOCH, R. Howard. Misoginia Medleval: E a
invengdo do amor roméntico. Rio de Janeiro: Editora 34.

BEUGNOT, Bernard. 2005. Diciondrio de mitos literdrios. Brunnel, Pierre (org.)
Rio de Janeiro. José Olympio.

BiIBLIA. 50%ed. 2005. Sio Paulo. Vozes.

BLOCH, R. Howard. 1995. Misoginia Medieval: E a inveng¢do do amor
romdntico. Rio de Janeiro: Editora 34.

BEDIER, Joseph. 1996. O Romance de Tristido e Isolda. Sao Paulo: Martins
Fontes.

BRANDAO, Junito. 2004. Mitologia Grega, Volume [.Petrépolis: Vozes.
BRUNEL, Pierre. (organizacao). 2005. Diciondrio de mitos literarios. Rio de
Janeiro. José Olympio.

CERVANTES, Miguel de. 2003. Dom Quixote de La Mancha. Sao Paulo. Nova
cultural.

CERVANTES, Miguel de. 2003. Don Qujxote de La Mancha. Alfaguara.

CRUZ, Sao Joao da. 2008. Noife escura. Rio de Janeiro. Vozes.

ELIADE, Mircea. 1992. O sagrado e o profano: A esséncia das religides. Sao
Paulo. Martins Fontes.

EURIPIDES. 2005. /figénia em Aulis. As Fenicias. As Bacantes. trad. Mario da
Gama Kury. Volume V. Rio de Janeiro. Jorje Zahar.

EURIPIDES. 2003. Medeia; Hipdlito; As troianas. trad. Mario da Gama Kury.
Volume lll. Rio de Janeiro. Jorje Zahar.

ESQUILO. 2003. Prometeu acorrentado; tradugio do grego, Mario da Gama



112

Kury. Volume VI.
Rio de Janeiro. Jorje Zahar.
FONTES, Joaquim Brasil. (estudo, tradugao e notas). 2007. Hijpdlito e Fedra:
Euripides, Séneca, Racine. lluminuras. Sao Paulo.
FORSTER. E. M.1969. Aspectos do romance. Poro Alegre. Editora Globo.
FRYE, Northrop. 2004. O Codigo dos codigos: a Biblia e a literatura. Sao
Paulo. Boitempo.
GRAZIANI, Francoise. 2005. Diciondrio de mitos literdarios. Brunnel, Pierre
(org.) Rio de Janeiro. José Olympio.
JAEGER, Werner. 1995. Paidéia ‘A formacdo do homem grego’. Martins
Fontes. Sao Paulo.
KURY, Mario da Gama. (tradugéo, introdugio e notas). /7 EURIPIDES. 2005.
Medéia, Hipolito, As Troianas. Volume lll. Rio de Janeiro. Jorje Zahar
LESBOS. Safo de. 2003 Poemas e Fragmentos de Safo de Lesbos. Sao Paulo.
lluminuras
KRISTEVA, Julia. 1983. Hisfoires d’amour. Denoel.
LESKY, Albin. 2006. A Tragédia Grega. Sao Paulo. Perspectiva
LEVY, Ann-Deborah. 2005. Dicionério de mitos literdrios. Brunnel, Pierre (org.)
Rio de Janeiro. José Olympio.
LINS, Alvaro. 1963. Os mortos de sobrecasaca. Rio de Janeiro. Civilizagio
brasileira S.A.
MATHE. Roger. 1973. Profil Littérature. . Phedre Racine. Paris. Hatier
NOEL, Marie. 1965. L’oeuvre poétique. Paris. Stock.
NUNES, Benedito. 1988. O fempo na narrativa. Sao Paulo. Atica.
ORTEGA Y GASSET, José. 1967. Meditagcbes do Quixofe. Libro Ibero-
Americano.
OVIDIO. 2007. A arte de amar. Porto Alegre: L&PM.
PAZ, Octavio. 1982. O Arco e a Lira. Rio de Janeiro: Nova Fronteira.
PESSOA, Fernando. 1997. Obra poética. Rio de Janeiro. Nova Aguiar
PLATAO. 2006. Fedrro. Lisboa. Edigdes 70.
PLATAO. 2006. O Banquete. Lisboa: Edigdes 70
PRADO, Adélia. 2005. Bagagem. Rio de Janeiro: Record.

. 2007. O homem da mdo seca. Rio de Janeiro: Record.

. 2007. O pelicano. Rio de Janeiro: Record.




113

. 2007. Oraculos de maio. Rio de Janeiro: Record.

. 2006. Terra de Santa Cruz. Rio de Janeiro: Record.

. 2006. O coracao disparado. Rio de Janeiro: Record.

RACINE, Jean Baptiste. 1965. Andromaque. Paris. Bordeas.
ROUGEOUMONT, Denis de. 2003. Historia do Amor no Ocidente. Sao Paulo:
Ediouro.

SANT’ANNA. Affonso Romano de. 1993. O canibalismo amoroso. Rio de

Janeiro. Rocco.

SHAKESPEARE, William. 1981. A midsummer night's dream. London. Penguin
books.

SHAKESPEARE, William. 1981. Teafro Shakesperiano. Trad. F. Carlos de
Almeida Medeiros e Oscar Mendes. Sao Paulo. Abril cultural.

SPALDING, Tassilo Orpheu. 2004. Dicionario de mifologia latina. Sao Paulo.
Cultrix.

STENDHAL. 1999. Do Amor. Sao Paulo: Martins Fontes.

TROUSSAN, Raymond. 2005. Dicionadrio de mitos literdrios. Brunnel, Pierre
(org.) Rio de Janeiro. José Olympio.

VERNANT, Jean-Pierre. NAQUET, Jean Pierre. 2005. Mito e Tragédia na
Grécia Anfiga. Sao Paulo. Perspectiva.

VIRGILIO. 2004. Eneida. Trad. José Victorino Feio, José Maria da Costa e

Silva. Sao Paulo. Martins Fontes.



