
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS­GRADUAÇÃO EM LETRAS 

A CELEBRAÇÃO DE EROS NA LITERATURA: 
Delito, Confissão e Redenção 

CLEDERSON MONTENEGRO MEDEIROS 

Recife 
2009

PPGL
AVISO
AVISO 

O autor é o titular dos direitos autorais da obra que você está acessando.
Seu uso deve ser estritamente pessoal e/ou científico.
Fica proibido qualquer outro tipo de utilização sem autorização prévia do titular dos direitos autorais.




UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS­GRADUAÇÃO EM LETRAS 

A CELEBRAÇÃO DE EROS NA LITERATURA: 
Delito, Confissão e Redenção 

Dissertação de Mestrado apresentado 
ao  Programa  de  Pós­Graduação  em 
Letras  da  Universidade  Federal  de 
Pernambuco  como  parte  dos 
requisitos necessários para obtenção 
do  título  de  Mestre  em  Teoria  da 
Literatura. 

Orientador:  Prof.  Dr.  Anco  Márcio 
Tenório Vieira. 

Clederson Montenegro Medeiros 
Recife 
2009



Medeiros, Clederson  Montenegro 
A  celebração  de  eros  na  literatura:  delito, 

confissão  e  redenção  /  Clederson  Montenegro 
Medeiros. – Recife: O Autor, 2009. 

113 folhas. : il., quadros. 

Dissertação  (mestrado)  –  Universidade  Federal 
de Pernambuco. CAC. Letras, 2009. 

Inclui bibliografia. 

1.  Eros  (Divindade  grega)  na  literatura.  2. 
Eurípides.  3.  Racine,  Jean,  1639­1699.  4.  Literatura 
grega. 5. Teatro grego. 6. Prado, Adélia. T I. Título. 

82.09  CDU (2.ed.)  UFPE 
809  CDD (22.ed.)  CAC2009­38





A Fred, que tem aliviado minha existência.



Agradecimentos 

Agradeço a minha mãe, Heraclides, que tece sua vida com delicadeza e 
força. 

A minhas avós, Carolina e Nikta, responsáveis por minha formação não­ 
acadêmica e profundamente mais poética. 

A  Eurídice,  porque,  sem  saber,  ela  atualiza  a  cada  dia  o  tema  dessa 

dissertação. 
À Professora Marta Sampaio, por saber conjugar paixão e suavidade, na 

maneira vigorosa com que conduz suas aulas. 
A Sônia Ramos, pelo afeto em  todo esse  tempo e por  tornar  sua  vida 

uma  Divina  comédia,  não  deixando  que  a  dimensão  trágica  coroe  sua 
existência. 

A  Gláucia  Nascimento,  que  tal  qual  o  quadro  de  Boticcelli,  de  uma 
concha de madrepérolas desabrochou uma amiga. 

A  todos  os  amigos  do mestrado  que  deram o  verdadeiro  significado  a 
essa perturbadora experiência: Ariane da Mota, Joelma Santos, João Batista, 
Kleyton  Pereira,  Fred  Machado,  Karine  da  Rocha,  Virgínia  Celeste,  Bruno 
Piffardini, Fabiana Miranda, Flávio Emanuel, Everardo Norões. 

Ao professor Lourival Holanda, pela sensibilidade que olha o mundo, e 
que muito me serviu como inspiração neste trabalho. 

À professora Cristina Botelho, por eu ter encontrado nela mais que uma 
professora, e por oferecer seu conhecimento como quem distribui flores. 

Ao Professor Doutor Alexandre Furtado,  sempre  estado em graça,  por 
ter me encorajado durante essa minha formação. 

A Karla Theonila, eterna amiga, um presente dos deuses. 
Ao  Professor  Doutor  Anco  Márcio  Tenório  Vieira,  por  ter  me  acolhido 

como orientando, e ter conseguido combinar rigor e afeto, e a todas as outras 
pessoas que contribuíram para minha formação, ainda que secretamente.



A uns Deus os quer doentes, 
A outros quer escrevendo. 

Adélia Prado. 

Things base and vile, holding no quantity, 
Love looks not with the eyes, but with the mind, 

And therefore is wing’d Cupid painted blind. 
Nor hath Love’s mind of any judgment taste: 
Wings and no eyes, figure unheedy haste. 
And therefore is Love said to be a child, 
Because in choice he is so oft beguil’d. 

As waggish boys in game themselves forswear; 
So the boy Love is perjur’d everywhere. 

Shakespeare, A midsummer night’s dream



Resumo 

No nascimento da tragédia, o amor­paixão foi representado como um conceito 

que  muito  bem  combinava  com  aquele  gênero  literário.  Por  isso,  a 
representação  desse  fenômeno,  no  espírito  antigo  grego,  foi  construída,  de 
modo  que,  somente  fosse  possível  como  uma  realidade  intimamente 
relacionada  com  um destino  inexorável.  O  amor­paixão  era  uma  experiência 

que colocava o homem na condição de erro, portanto, era uma realidade sobre 
a qual não se  tinha nenhum controle. A autonomia  afetiva  estava suplantada 
por  um destino  fatídico  –  na  expressão  do próprio mundo  grego a  literatura, 
evidentemente, nunca abandonou esse modo de representar a paixão; é de se 

notar que  é uma  invenção que sempre  se  atualiza –  a  concepção da paixão 
coroado  com  dimensão  trágica.  Eurípides,  considerado  “o  mais  trágico  dos 
trágicos,  realiza  em  Hipólito,  uma  imagem  desse  eros  como  instância  do 
trágico. Fedra, parece em vários momentos, encarnar esse fenômeno, como se 

o poeta ático tivesse organizado sua personagem em função de mimetizar esse 
conceito. Mas não se pode limitar a invenção de Eros na Literatura somente no 
seu sentido doloroso, é preciso reconhecer como o mesmo foi manipulado nas 
mãos  de  outra  poeta.  Jean Baptiste  Racine  aproveita  do mesmo mito,  antes 

utilizado por Eurípides, e apresenta a sua invenção dessa experiência. Agora o 
“delito”  paixão  vai  se  transfigurando  em  “confissão”.  Ora,  só  se  confessa 
porque subtende que há culpa, portanto culpa e confissão são duas realidades 
profundamente  inter­relacionadas.  Por  isso,  para  o  classicista  francês,  a 

invenção do amor­eros é deslocado para o plano da linguagem “ confissão”. A 
Fedra raciniana é agora, somente ela, a culpada por inventar essa realidade – 
os  deuses  foram  sutilmente  afastados.  Assumindo  uma  nova  perspectiva, 
Adélia  Prado  empreende  o  esforço  estético  de  investir  de  sacralidade  um 

objeto até então profano. O tratamento do amor­eros nas mãos da poetisa vai 
se  organizando  à  luz  dessa  orientação,  que  coloca  paixão  e  Deus  como 
experiência  que  se  tocam.  Nossos  estudos  vai  procurar  justamente 
compreender como esse objeto foi “inventado” por três autores. 

Palavras­chave: Eros; Fedra; Adélia Prado.



Résumé 

À  la  naissance  de  la  tragédie,  ĺ amour­passion  était  représenté  comme  un 

concept qui se mariait très bien avec ce genre littéraire. C´est pour cela que la 
représentation  de  ce  phénomène  dans  l´esprit  grec  ancien,  fut  construite  de 
manière  à  ce  qu´elle  soit  uniquement  possible  en  tant que  réalité  en  relation 
intime  avec  un  destin  inexorable.  L´amour­passion  était  une  expérience  qui 

plaçait  ĺ homme  dans  une  situation  d´erreur  et  il  se  trouvait  ainsi  dans  une 
réalité  sur  laquelle  il  n´avait  aucun  contrôle.  L’autonomie  affective  était 
supplantée  par  un  destin  fatidique  –  ĺ expression  du  monde  grec  dans  la 
littérature n’a  évidemment  jamais  abandonné cette manière de  représenter  la 

passion ;  il  faut noter que  c´est une  invention qui est  toujours actualisée –  la 
conception  de  la  passion  couronnée  par  une  dimension  tragique.  Euripide, 
considéré « le plus tragique des tragiques », dépeint dans Hippolyte, une image 
de ces erreurs comme instance du tragique. Fedra, paraît à plusieurs reprises, 
incarner  se  phénomène,  comme  si  le  poète  attique  avait  organisé  son 
personnage    de  manière  à  calquer  ce  concept.  Mais  on  ne  peut  limiter 
l’invention  d’Eros dans  la  littérature  seulement  à  son  sens  douloureux,  il  faut 
avouer  qu’il  a  été manipulé  par  d´autres  poètes.  Racine  tire  profit  du même 

mythe autrefois utilisé par Euripide et présente son invention à partir de cette 
expérience. Maintenant le « délit » passion va se transfigurer en « confession ». 
Or, se confesser sous­entend qu´il y a une faute, donc, la faute et la confession 
sont  deux  réalités  profondément  interconnectées.  Ainsi,  pour  le  classiciste 

français,  l’invention de  ĺ amour­eros est   déplacé par  le plan du langage « de 
confession ».  La  Fedra  racinienne  est  maintenant,  elle  seule,  la  coupable 
d´inventer  cette  réalité  –  les  dieux  ont  été  subtilement  écartés.  Adélia  Prado 
assume  une  nouvelle  perspective  et  engage  ĺ effort  esthétique  d´investir  de 

sacralité  un  objet  qui  était  jusqu’alors  profane.  Le  traitement  de  l´amour­eros 
dans les mains de la poétesse va s’organiser à la  lumière de cette orientation 
qui place  la  passion  et  les  dieux  comme  une  expérience  qui  se  touche.  Nos 
études vont justement comprendre comment cet objet a été « inventé » par trois 
auteurs. 

Mots clés : Eros, Fedra, Adélia Prado.



Sumário 

Introdução........................................................................................................ 9 

1  Delito..................................................................................................... 16 

1.1  Amor­Eros: o trágico acontecimento.......................................................17 
1.2  O amor­Fedra..........................................................................................21 
1.3  Prometeu apaixonado: o suplício do amor­eros......................................27 

1.4  O crime Eros à um passo deTânatos......................................................31 
1.5  Ataraxia em Ricardo Reis: A trégua do amor­paixão..............................40 
1.6  Paixão­eros: As amoras vermelhas........................................................ 42 

2  Confissão............................................................................................... 49 

2.1  Eros: o Amor­da­carne............................................................................52 
2.2  O tempo das confissões..........................................................................63 
2.3  A culpa cristã: A rede invisível de bronze............................................... 70 

3  Redenção...............................................................................................78 

3.1.   O arauto de Eros.....................................................................................80 
3.2.   Amor­de­Maio......................................................................................... 89 

3.3.   A celebração de Eros............................................................................. 94 
3.4.   A noite escura de Psique........................................................................ 100 
3.5.   O Eros que salva.................................................................................... 104 

Conclusão........................................................................................................ 107 

Bibliográfica Consultada.................................................................................. 111



9 

INTRODUÇÃO 

Ah, Ne puis­je savoir si j’aime ou si je hais 
Racine,  Andromaque 

No  território  da  criação  estética,  um  mesmo  fenômeno  pode  ganhar 
diferentes maneiras de  representação,  sem por  isso comprometer  aquilo que 

lhe é mais essencial. Quando se decide analisar a mimesis, sabe­se que esse 
objeto não terá uma representação estática. A dinâmica da invenção do mesmo 
objeto na  literatura é a nossa pretensão no presente estudo. Debruçamo­nos 
sobre esse objeto a fim de compreender o modo como se revela e se articula 

com ele mesmo, enquanto estratégica estética: esse diálogo permanente que 
ele estabelece quando apreendido pela arte. Uma vez percorrida uma trajetória 
da  Antiguidade  grega  até  a  Literatura  contemporânea,  reconhecemos, 
evidentemente,  como  é  insuficiente  seguir  e  refletir  do  mundo  Grego  e  a 

criação contemporânea,  levando em conta  a  totalidade de  todos os aspectos 
neles constituídos. Muito menos poderíamos dar conta da vasta fortuna crítica 
que  tem  investigado  como  a  Literatura  inventou  o  amor­eros.  Numa  atitude 
muito mais modesta, delimitamos três momentos em que a poética se apropria 

da  Paixão  –  personificada  alegoricamente  pelo  deus  Eros.  Três  autores  nos 
serviram  como  eixos  para  explorar  a  invenção  de  Eros  nos  respectivos 
momentos,  e  que  julgamos  significativos  na  representação  do  referido 
fenômeno.  A motivação  para  a  escolha  dos  três  poetas,  Eurípides,  Racine  e 

Adélia  Prado  –  apesar  da  disparidade  de  tempo  que  os  separa  ­,  parte  da 
lógica  de  reconhecermos  neles  a  profunda  influência  que  sofreram  de  um 
sistema de valores religiosos refletidos nas suas obras. Acrescente­se a isso o 
fato  de  que,  tal  intervalo  de  tempo  que  os  separa,  nos  permite  perceber  o 

quanto o objeto paixão foi recriado, deformado, tendo, no entanto, conservado 
o seu caráter estético; permanece, pois, a sua envergadura simbólica, ou seja, 
os matizes que ganha no decorrer de sua representação não comprometem a 
sua  essência.  Há  algo  na  invenção  da  paixão  que  é  residual.  O  tempo  a 

fraturou  menos  do  que  poderíamos  supor,  o  que  só  demonstra  a  sua 
possibilidade  cornucópica  –  como  os  cornos  da  cabra  Amaltéia,  símbolo  da 
abundância, de onde quanto mais se retira, mais abunda empossibilidades.



10 

Evidentemente, é mais fácil reconhecer, num primeiro instante, a relação 
entre  Eurípides  e  Racine,  sobretudo  em  função  da  herança  que  o  primeiro 

legou a este último ­ ver que o próprio tema abordado por Racine aponta à sua 
ligação  com  trágico  grego.  Numa  análise  superficial,  poderíamos  julgar  que 
qualquer analogia com a poeta mineira Adélia Prado seria um esforço hercúleo, 
como  se  submetêssemos  sua  poética  à  cama  de  Procrusto.  Aprofundando o 

olhar  em  sua  obra,  salta­nos  aos  olhos  a  tentativa  de  representar  a  paixão 
nesse limiar entre queda e redenção – tema explorado ao máximo pelos outros 
dois poetas. Aquilo que era aparentemente contraditório, traçar essa particular 
relação  entre  Eurípides/Racine  e  Adélia  Prado,  torna­se  um  jogo  possível.  E 

por outro lado, essa semelhança que de imediato verifica­se entre Eurípides e 
Racine, mostrar­se­á muito mais uma construção desbotada, afastando­se pela 
visão  poética  particular  que  cada  um  possuía  diante  do  fenômeno  aqui 
explorado,  já  que  Racine  apenas  se  apropria  de  um  mito  manipulado  por 

Eurípides,  e,  uma  vez  apreendido,  o  dramaturgo  francês  redimensiona  sua 
Fedra  colocando­a  numa  dialética  existencial muito mais  complexa  frente  ao 
eros.  A Fedra euripideana era revestida de uma máscara rígida – como queria 
inclusive o teatro Ático ­, sendo do início ao término a mesma personagem, no 

dizer de Forster “plana”, e somente vai se avantajando nessas qualidades que 
dimensionaram o seu maquiavélico estratagema de lançar o pomo da discórdia 
na família real de Teseu. 

A personagem de Racine,  ao contrário,  nos deixa  todo o  tempo numa 

perspectiva de que pode nos surpreender, ela não é uma completa vilã, e muito 
menos beatificada a caminho de uma redenção plena. Ela se situa exatamente 
naquela  situação  entre  a  danação  (Eurípides)  e  a  redenção  (Adélia  Prado). 
Portanto, se num primeiro momento buscamos essa aproximação íntima entre 

os  dois  primeiros  trágicos,  nosso  trabalho mostrará  que  essa  associação  se 
fragiliza muito, e que a obra raciniana, em vários momentos, é posta em nítido 
confronto  com  a  de  Eurípides.  No  entanto,  há  um  arco  que  os  liga:  os  três 
podem ser considerados, sem nenhuma hesitação, como “Poetas da paixão”. A 
propósito  dessa  aproximação,  é  preciso  dizer  também  que  ela  nos  solicita 

algumas  escolhas.  A  primeira,  um  claro  desprezo  da  forma  em  nome  do 
conteúdo, trata­se de uma maneira de tornar possível o campo de atuação de 
nossa  análise.  A  sensibilidade de  cada  autor  na  construção  de  um  tema,  as



11 

suas visões poéticas, a impressão que eles nos deixam ao falar do amor­eros, 
é o ambiente de nosso estudo, é o que será, na verdade, a tentativa de nossa 

hermenêutica. Como o nosso interesse é menos estudar o mito de Fedra, e na 
verdade  compreender  a  apreensão  do  fenômeno  Eros  na  Literatura,  não 
fizemos  a  tríade  previsível  de  estudar  Eurípides,  Sêneca  e  Racine.  Não 
desconhecemos a obra do  filósofo  latino, muito menos a  sua contribuição na 

arquitetura  da  paixão  enquanto  fenômeno  estético,  mas  o  percurso  deste 
estudo nos permitiu deixar Sêneca ao lado e se preocupar com a construção 
poética do objeto na mão de outros poetas. Se seu legado em Racine é algo 
fundamental,  assumiremos  todas  as  lacunas  de  não  analisar  –  ainda  que 

reconheçamos  ­  a  contribuição  de  Sêneca  neste  estudo.    Além  do  mais, 
temíamos que a presença de Sêneca colocasse essa investigação na linha de 
Literatura comparada – o que definitivamente não era o nosso escopo. A nossa 
proposta,  talvez,  permita  essa  incursão em outros autores, ao mesmo  tempo 

em que essa exclusão. 
Ora, essa representação da Paixão, acomodada dentro de um contexto, 

subjugada sob uma perspectiva – religiosa, inclusive – termina por subscrever 
uma  mimese  que  gradativamente  vai  da  qualidade  de  delito  à  redenção.    A 

invenção  de  Eros  em  três  momentos,  em  cada  um  dos  três  capítulos  que 
compõem o presente estudo: enquanto Delito, Confissão – o que pressupõe a 
idéia de  culpa­  e,  por  fim Redenção,  é  a ordem estabelecida para  apontar  a 
dinâmica desse processo mimético. Subdividimos os capítulos porque, a nosso 

ver,  julgamos  que  a  obra  de  cada  autor  aponta  dentro  dos  motivos  nos 
respectivos  capítulos.  Evidentemente  que,  em  alguns momentos,  um  poderá 
ser  encontrado  dentro  de  outro.  Não  estamos  excluindo  a  possibilidade  de 
diálogo nessa relação. A metafísica dos Gregos seguramente não está restrita 

ao seu tempo, e a sua sensibilidade ­ que forjou imagens poéticas – ainda ecoa 
na imaginação de diversos poetas. 

Na  categoria  de  delito,  inscrevemos  a  tragédia  grega,  especificamente 
Hipólito  de  Eurípides;  primeiro,  porque  partimos  da  idéia  de  que  Eurípides 
representou a paixão sem pudor algum, com ousadia e violência. Ampliaremos 

também  a  nossa  discussão  para  outras  obras  que  aproveita  desse  mesmo 
fenômeno. É como se o tragediógrafo ático servisse mais como eixo central e 
ponto irradiador por varias outras obras. Não poderíamos contemplar a obra de



12 

Eurípides  fechada  e  estática  no  seu  tempo:  ao  contrário  “É  certo  que,  numa 
época perturbada como a nossa, a dialética de Eurípides desperta um eco de 

simpática  afinidade.  [...] Basta pensar o quanto estão  longe de nós  Ibsen ou 
Zola,  no  entanto  incomparavelmente  mais  próximos  do  que  Eurípides  [...] 
(JAEGER  1995:  318).  A  mimeses  do  amor­paixão  em  Eurípides  oferece  as 
características que muito nos permitem avizinhar essa experiência naquilo que 

chamaremos de delito, a atitude de Fedra do inicio ao cabo, é essencialmente 
criminosa,  a  sua  morte  e  o  que  segue  entre  Teseu  e  Hipólito  nos  dá  essa 
representação da paixão que em nenhum momento ascende a idéia de culpa. 

Fizemos um estudo também de obras que se edificam em torno da idéia 

que construímos neste capítulo; de que maneira algumas obras representaram 
a paixão pela sua via  trágica. Já em O Banquete, de Platão, nos surge essa 
idéia, no que diz respeito ao discurso de Pausãnias. Como observa o autor de 
Paidéia, A  formação do homem grego “[...] de acordo com a  interpretação de 
Pausãnias, na parte do mundo helênico mais afim da maneira de ser asiática, 
onde  o  eros  é  rigorosamente  castigado”(  JAEGER  1995:  728).  A  idéia  de 
castigo  já  se  subtende  a  que  Eros  é  uma  experiência  ilícita,  de  acordo  com 
essa  ponto  de  vista.  Rougemont  ainda  consegue  levar  esse  problema  aos 

extremos na sua História do amor no Ocidente ao reconhecer como modo de 
representação uma única via mimética da paixão ­ pela dor (o que nos remete 
diretamente ao pensamento Grego): 

Parece­me  que  isto  explica  boa  parte  de  nossa  psicologia.  Sem 
entraves  ao  amor,  não  há  “romance”,  isto  é,  a  consciência,  a 
intensidade,  as variações e os adiamentos  da paixão,  seu crescendo 
até  a  catástrofe  [...]  consideremos  nossa  literatura.  A  felicidade  dos 
amantes só nos comove pela expectativa de infelicidade que os ronda. 
É  necessária  essa  ameaça  da  vida  e  das  realidades  hostis  que  a 
afastam para  longe. A saudade,  a  lembrança,  e não a presença, nos 
comovem.  A  presença  é  inexprimível,  não  possui  uma  duração 
sensível,  só  pode  ser  instante  de  graça  ­  o  dueto  de  Dom  Juan  e 
Zerlina. Ou então  caímos  num  idílio  de  cartão  postal  (ROUGEMONT 
2003: 71) 

E mais  adiante,  para  redizer  a  sua  visão  trágica de Eros na  literatura, 
reconhece impossível outra maneira de inventar esse tema:



13 

O amor feliz não tem essa história na literatura ocidental, e se não for 
recíproco,  o  amor  não  é  considerado  um  verdadeiro  amor. O  grande 
achado  dos  poetas  da  Europa,  o  que  sobretudo  os  distingue  da 
literatura mundial, o que exprime mais profundamente a obsessão do 
europeu é conhecer através da dor: eis o segredo do mito de Tristão, o 
amor­paixão simultaneamente partilhado e combatido, ansioso por uma 
felicidade que  rejeita,  glorificado por  sua  catástrofe: o amor  recíproco 
infeliz. (ROUGEMONT 2003:71) 

Certamente,  o  autor  deve  ter  lido  unicamente  Ésquilo,  Sófocles, 

Eurípides  e  alguns  dramas  elisabetanos,  para  formar  tal  pensamento. 
Rougemont  não  consegue  perceber  que  a  paixão  na  via  dessa  experiência 
necessariamente  infeliz,  é  apenas  um  meio  de  apreensão  do  fenômeno. 
Desconhecer  que  exista  também  uma  vasta  literatura  em  que  o  amor  está 

numa  situação  intermediária,  daquilo  que  é  condenado  e  exaltado,  e  que 
também ele é um meio de redenção, é considerar tão somente uma literatura 
que  só concebe a paixão sob o ponto de  vista  trágico,  é  esquecer que  esse 
mesmo idílio cartão postal alimentou a fantasia de vários poetas. Não é preciso 
lembrar quanto dessa imagem idílica e ideal também esteve e está presente na 
literatura ocidental. Conscientes disso, que a  literatura  reveste um objeto sob 
vários matizes,  partiremos no próximo capítulo para outra maneira em que a 
paixão é sugerida; enquanto uma realidade de culpa. 

No segundo capítulo, Confissão, Racine explora o tema do amor­paixão 
em  toda  a  sua  dúvida  e  complexidade.  Para  ele,  o  fenômeno  é  a  pura 
expressão dessa experiência em que o homem titubeia, hesita, questiona sua 
consciência (como sua personagem Fedra da obra que leva o mesmo nome ). 

Explicar­se­á  grande  parte  dessa  sugestão  nessa  relação  paixão­corpo, 
associada  ao sexo  feminino. A  idéia mulher/corpo/ paixão,  tão bem discutida 
por R. Howard Bloch (1995:137), se referindo ao pensamento medieval [...] “o 
feminino  é  também  sinônimo  da  esfera  dos  sentidos”,  vai  girar  em  torno  de 

nosso estudo sobre Fedra. Discutiremos essa relação partindo da personagem 
raciniana,  porque  ela  reflete  um  erotismo  “condenado”,  participando  desse 
pensamento  medieval.  Não  há  como  negar  que,  ao  investigar  o  erótico  em 
Fedra,  com  toda  a  sua  força  manifestada  numa  linguagem  atormentada, 
curiosamente  velada,  pulula  aos  nossos  olhos.  Sobre  este  fato  recordemos 

Bataille  (1995: 242) “Por razões que não apenas convencionais, o erotismo é



14 

definido pelo segredo [...] A experiência erótica se situa fora da vida cotidiana. 
No conjunto de nossa experiência, ela permanece essencialmente à parte da 

comunicação normal das emoções,  trata­se de um assunto proibido”.  Iremos, 
então,  fazer o possível para dissecar na sua linguagem manifesta o conteúdo 
latente: os hiatos e o silêncio de Hipólito parecem revelar muito mais que as 
palavras de Fedra, portanto, nos seus discursos será possível encontrar muito 

mais  segredos. Quanto  à  paixão,  Fedra  nem  assume  e  nem  abandona  essa 
realidade,  ela  aceita  e  recusa,  num procedimento  fixado por Racine que nos 
permite conceber a paixão como aquilo que nem condena  (como na  tragédia 
grega) e nem redime (como veremos em Adélia). Racine humaniza o problema: 

a  Rainha  absorve,  portanto  toda  a  responsabilidade,  antes  atribuída  aos 
deuses. Tal condição nos lembra muito o mito de Atlas carregando o mundo – 
ou  sua  própria  humanidade?  –  sobre  os  ombros.  A  sua  confissão  a  eleva  à 
condição que a redime apenas parcialmente dessa culpa. 

É na qualidade de redentora que a paixão é inventada por Adélia Prado, 
como enfocado no  terceiro  capítulo. A sua  lírica  sonda essa  experiência que 
exalta o homem e permite que ele esteja em íntima conexão com o Sagrado. 
Neste último capítulo, desfizemos o Eros como realidade trágica, e desvelamos 

um novo modo de percebê­lo. O homem reduzido a si mesmo, como aparece 
no racionalismo Francês da Fedra Raciniana, é superado por uma perspectiva 
que  reintegra  o  homem  a  Deus,  re­ligando­o.  Indisfarçadamente  é  possível 
encontrar essa relação paixão­corpo ­ o que soa bastante surpreendente em se 

tratando de uma autora que alimenta a sua poética nas escrituras sagradas, e 
declara  com  abundante  freqüência  em  entrevistas  a  sua  fé  católica;  e,  no 
entanto, ela ultrapassa qualquer pudor para falar das paixões e consegue criar 
momentos emque o erotismo insurge com toda virulência nos seus versos. 

Esse  caráter  de  sua  obra,  místico  e  profano,  coloca  a  paixão  como 
realidade  redentora.  Adélia  supera  a  dialética  dessas  duas  experiências 
aparentemente incompatíveis: paixão/corpo, de um lado, e do outro, espírito. A 
dor, a tragédia e a dúvida atravessam sua poética, mas não se cristalizam nela; 
são  realidades  transcendidas  pela  figura  do  Redentor  que  renova  o  próprio 

corpo  –  antes  somente  realidade  corruptora.  Adélia  Prado  condensa  paixão­ 
sagrado / erotismo­Deus, muito ao modo dos místicos medievais, combinando



15 

essas  duas  dimensões,  o  que  resulta  na  possibilidade  de  verdadeiramente 
celebrar o objeto que antes era lamentado e pranteado pelos gregos. 

Dessa maneira, o que faremos em relação aos três poetas é apreciar a 
capacidade  de  Eros  ser  reinventado  quando  apreendido  em  literatura. 
Sobretudo, iremos contemplar a arte de um objeto se desdobrar na mão de um 
poeta, foi exatamente esse esforço que empreendemos.



16 

DELITO 

Diua non miti generata Ponto, 
Quam uocat matrem gemius Cupido, 

Impotens flammis simul et sagittis 
Iste lasciuus puer et renidens 

Tela quam certo moderatur arcu! 
[labitur totas furor in medullas 

Igne furtiuo populante uenas.] 1 

Sêneca, “Fedra” 

O  legado  grego  tem  ressoado  por  todas  as  artes,  é  uma  espécie  de 

instrumento  para  o qual  o  homem  entende que  todo  conhecimento  pode  ser 
articulado com tantos outros. É um espólio apreendido pela literatura em vários 
momentos. Uma narrativa grega tem o poder de se recuperar dentro de tantas 
outras  narrativas,  ou  pelo  menos,  é  nos  possível  descortiná­lo  por  lugares 

insuspeitos: há sempre uma brecha para um mito em literatura, ele se atualiza 
permanentemente.  Se,  falamos,  por  acaso,  do  nascimento  de  Eros,  é  tão 
somente  porque  pretendemos  precisar  em  que  momento  nasceria  o  amor­ 
paixão, enquanto personificação daquilo que será uma representação estética. 

Mas estamos também conscientes que em cada obra o mito se faz, ou seja, o 
nascimento de Eros já e ainda não ocorreu, porque ele surge e se esconde. A 
literatura  recupera  sempre  seu  nascimento.  É,  no  entanto, matéria  prima  na 
construção  imagética  na  poética,  elemento  ordeiro  que,  inclusive,  autoriza  o 

sentido  a  obra.  Quando  observamos  um  acontecimento  no mito  grego  é,  na 
verdade,  dentro  de  um  esforço  de  localizar,  ainda  que  simbolicamente,  um 
acontecimento que servirá como guia que orientará nossas idéias. Determinar 
o  nascimento  da  paixão  no  mundo  grego,  já  é,  assim,  aproximar  desse 

universo  que  também  criou  a  Tragédia,  o  que  por  si  permite  encontrarmos 
afinidades entre dois acontecimentos que se  redizem: o mito e  a  tragédia. O 
amor­paixão,  essa  força  propulsora  de  enredos,  o  desencadeador  dos 

1 Ó deusa nascida do mar sem clemência, / chamada de mãe pelo ambíguo Cupido, / alegre menino 
radiante de risos/ que não se refreia com flamas nem flechas / e é sempre exato ao atirar seu dardo, / [ sua 
fúria escorre em nossas medulas, / com um fogo furtivo as veias devasta!].



17 

desencontros,  toma  forma  no  mundo  antigo,  por  volta  do  século  VI, 
confundindo­se com o nascimento da tragédia, mas nasce, sobretudo na figura 

de  um  deus,  Eros,  que  irá  simbolizar  todas  as  qualidades  que  o  trágico 
experimenta. 

1.1 Amor­Eros: o trágico acontecimento 

A Antiguidade nos mostra três versões para o nascimento do deus Eros. 
Numa delas, apresentada por Hesíodo na Teogonia, ele é uma força que existe 
no Caos, e que ordenou os elementos garantido o seu eventual desdobramento 
em Cosmos – quer dizer, embora um dos elementos do caos, se confundido 
como desordem, ele restaura e organiza aquela massa informe e aberta, o que 
confere ao deus uma força ordeira e de atração. Afinal, é ele que aproxima os 
corpos dispersos e soltos. Numa outra variante do mito, Eros nos surge como 

filho de Ares ­ o deus da força bruta ­ e Afrodite – a deusa do amor ­, filiação 
que muito nos autoriza a ver características de ambos os genitores: ele possui 
a energia destruidora de Ares – o flagelo dos homens ­ mas a necessidade de 
unir­se a outro, como sua mãe Porné – a padroeira das meretrizes. Aqui nos 
surge  talvez  a  idéia  dupla  do  amor  enquanto  concupiscência:  desejo  (por 
Afrodite)  e  morte  (por  Ares).  Por  outro  lado,  os  vários  envolvimentos 
indiscriminadamente afetivos da deusa nos  remetem à opinião de uma busca 
jamais satisfeita que, inevitavelmente, o deus herdou de sua mãe. Filiação que 

nos oferece um retrato de uma realidade que tanto destrói como fecunda. Por 
fim, na  versão do mito consagrado n’O Banquete,  de Platão, Eros é  filho de 
Pênia, a pobreza, e Poros, o recurso: duas realidades que se contradizem, mas 
que se exercem mutuamente no retrato do deus. Ele é gerado por ocasião no 

dia do nascimento de Afrodite, coincidência bastante relevante: 

[...] concebido nas festas em honra do seu nascimento, é, por natureza, 
um  apaixonado  do  Belo,  pois  que  Afrodite  é  bela.  Por  outro  lado,  a 
condição  de  filho  do Engenho  e  da  Pobreza  ditou­lhe  o  seu  destino. 
Condenado  a  uma  perpétua  indigência,  está  longe  do  requinte  e  da 
beleza  que  a  maior  parte  das  pessoas  nele  imaginam...Rude, 
miserável,  descalço e  sem moradia,  estirado sempre por  terra  e  sem 
nada que o cubra, é assim que dorme, ao relento, nos vãos das portas 
e  dos  caminhos:  a  natureza  que  herdou  de  sua  mãe  faz  dele  um



18 

inseparável  companheiro  da  indigência.  Do  lado  do  pai,  porém,  o 
mesmo  espírito  ardiloso  em procura  do que  é  belo  e  bom,  a mesma 
coragem,  persistência  e  ousadia  que  fazem  dele  o  caçador  temível, 
sempre  ocupado  em  tecer  qualquer  armadilha;  sendo  de  saber  e 
invento,  passa  a  vida  inteira  a  filosofar,  este  hábil  feiticeiro,  mago  e 
também sofista! 
Deste modo,  não  é  por  natureza mortal  nem  imortal.  No mesmo dia, 
tanto  floresce  e  vive,  segundo  está  senhor  dos  seus  recursos,  como 
morre para voltar a vida, graças à natureza do seu pai. Porém, os seus 
achados escapam­lhe continuamente das mãos, de tal sorte que nunca 
se encontra na indigência nem na riqueza: antes num meio termo que 
é, de igual modo, entre sabedoria e ignorância.  (PLATÃO 2006:71­72) 

Esse  discurso  de  Sócrates  por  Diotima  sobre  o  Nascimento  de  Eros 
presta­nos  o  favor  de  oferecer  a  imagem  precisa  sobre  um  tema  que 

pretendemos  desenvolver:  o  amor­paixão  como  essa  experiência  ambígua, 
contraditória,  no  limiar da  vida  e  tendo a morte  como destino definitivo. Uma 
situação que põe o agente de  sua  expressão neste  estado de dúvidas entre 
duas realidades díspares. Está inclinação de Eros, sobretudo num mundo onde 
a  ordem  estava  estabelecida  e  o  herói  não  vacilava,  põe  o  homem  numa 

situação  essencialmente  trágica:  a  ineficácia  em  abraçar  duas  situações 
anuncia o fracasso da experiência. 

Por  esta  razão  o  mundo  épico  não  permitiria  o  trágico,  ele  nem  ao 
menos é citado nos poemas homéricos. O épico refuta a dúvida perturbadora. 

O  cenário  de  atuação  de  Eros  não  poderia  suportar  o  solene,  e  nem  é  um 
destino heróico que ele anuncia: Eros terminantemente não é portador da glória 
heróica, a sua representação se inclina mais a fazer dele “aquele que rompe os 
membros e que, no peito de todo deus como todo homem, doma o coração e a 

vontade do bem”  (ARISTÓFANES apud LÉVY, 2005: 320). Esse pensamento 
do comediógrafo nos diz que, antes de tudo, ele é uma realidade que fragiliza o 
homem, quando que o épico quer o homem inteiro. O arco da mimesis desse 
amor­eros,  só  poderia  encontrar  campo  de  livre  expressão  num  gênero  que 

falasse da dolorosa experiência do herói  frente à démesure (seja esse estado 
um desígnio dos deuses ou razões meramente humanas). A tragédia comporta 
Eros:  a  sua  adaptação  nesse  gênero  nos  permitirá  vê­lo  como  categoria 
indistinta dessa forma poética . 

Não  será  somente  enquanto  personagem  mitológico  que  Eros  nos 
interessa,  mas  como  força  simbólica  que  se  prolonga  na  Literatura,  que  se



19 

atualiza,  cúmplice  do  sofrimento,  assumindo  um  caráter  abstratizante;  força 
universal,  amplamente  encarnado numa experiência,  e  não  raro nas próprias 

personagens. De outro modo,  também tentaremos dizer que Eros preexiste à 
sua  figura  antropomórfica,  ele  nos  surge,  sobretudo,  como  uma  idéia  que 
avança  na  representação  poética.  Portanto,  de  modo  algum,  podemos 
concordar com a conclusão de Ann­Deborah Lévy, que no Dicionário de mitos 
literários (2005:324) afirma que: 

[...]  Eros  deve  a  um  fenômeno  de  desgaste  o  fato  de  ter  caído  no 
esquecimento  [...]  Ademais,  a  psicanálise  terá  contribuído 
possivelmente  para  “despoetizá­lo”,  ao  fazer  do  Eros  um  dos  seus 
conceitos­chave: o princípio da ação, a vida, que se opõe a pulsão de 
morte  (Tânatos)  e  que  se  realiza  na  libido.  Ainda  que  signifique  um 
reatamento  com  o  Eros  primordial,  esse  conceito  desmistifica  a 
alegoria e reconduz o desejo à sua dimensão individual. 

Ora, quando nos referimos ao mito, não podemos deixar de considerar a 
sua plasticidade. E o efeito disso não é o reduzir, na medida em que o conceito 

referido  pela  autora,  já  supõe  a  alegoria.  No  tocante  a  sua  decorrente 
despoetização,  é  preciso  ter  em  conta  que  todo  e  qualquer  conceito  em 
literatura  se  submeterá  as malhas  da  poética,  ele  se  curva  a  um  saber  que 
aborrece ao meramente Logus. Ao contrário, a presença do mutus no conceito 
não permite o desbotamento de Eros. 

Consoante Junito Brandão (2004:189), Eros é “a pulsão fundamental do 
ser,  a  libido,  que  impele  toda  a  existência  a  se  realizar  na  ação.  É  ele  que 
atualiza as virtualidades do ser, mas essa passagem ao ato só se concretiza 

mediante o contato com o outro”. Ou seja, uma força desencadeadora da ação. 
Mais  adiante  o  mesmo  estudioso  do  mito  lembra  “O  fato  de  Eros  ser  uma 
criança simboliza, sem dúvida, a eterna juventude de um amor profundo, mas 
também uma certa  irresponsabilidade. Em todas as culturas, a aljava, o arco, 

as flechas, a  tocha, os olhos vendados significam que o Amor se diverte com 
as pessoas de que se apossa e domina, mesmo sem vê­las (o amor, não raro, 
é cego), ferindo­as e inflamando­lhes o coração.” 

O conceito de Eros acima citado confunde com o modo como a literatura 
apreendeu  a  Paixão,  a  conexão  entre  eles  é  intima,  são  elementos  que  se 

constituem da mesma substância e confluem para o mesmo objeto. Igualmente



20 

toda referência à um pode ser aplicada ao outro, em função da cumplicidade de 
significação.  Paixão  e  tragédia  serão  então  palavras  indissociáveis  porque 

conjugam  a  experiência  erótica  –  exaltação  da  vontade  ­  e  o  acontecimento 
irrevogável. Eros se faz carne: mas o verbo é a paixão. 

Ora,  essa  dimensão  fatalista  da  paixão  perpassa  toda  a  história  da 
literatura, de Hipólito de Eurípides, a Fedra de Racine, na Idade Média, com a 
retórica  do  amor  cortês,  aos  místicos  cristãos  do  século  XVI,  a  Fedra  de 
Racine,  até  uma  autora  contemporânea,  como Adélia  Prado.  Estamos  assim 
diante  de  uma  representação  que  insiste  enquanto  fenômeno  literário:  A 
paixão, da antiguidade à literatura contemporânea, é a história de uma mimesis 

que  pode  ser  traduzida  na  seguinte  síntese:  “A  paixão  destrói  seu  objeto” 
(ROUGEMONT  2003:524).  Ela  é,  portanto,  representação  de  um 
acontecimento  fatídico,  uma  engrenagem  onde  se  instaura  o  fenômeno  do 
trágico. 

Para  assegurar  esse  último  argumento,  voltemos  nossos  olhos  ao 
mundo  antigo,  encarando  o  nascimento  de  Eros  como  o  diálogo  mais  que 
possível  entre  a  tragédia  e  a  experiência  da  paixão.  Há,  portanto,  qualquer 
coisa  de  trágico  em  Eros.  E  nossa  tendência  será  encontrar  os  pontos  de 

contatos  que  nos  autorizem  a  falar  do  Trágico  e  do  Amor­paixão  como 
fenômenos que se interpenetram. Deixando de lado, pelo menos por enquanto, 
a concepção da tragédia desenvolvida na Poética, de Aristóteles, passemos a 
considerar  a  tragédia, assim como a paixão, como modalidade mimética que 

encontra em Eros sua fonte primordial. 
Tomamos tragédia, aqui como um conceito que se “desligou­se da forma 

artística  com  a  que  vemos  vinculada  no classicismo  helênico  e  converteu­se 
num adjetivo que serve para designar destinos fatídicos” (LESKY 2006:18). É 

enquanto adjetivo que ele nos interessa, o que não impedirá a recorrência ao 
mito  para  fomentar  nossa  idéia  central.  Goethe,  do  outro  lado,  observa  que 
“todo trágico se baseia numa contradição inconciliável. Tão logo aparece ou se 
torna  possível  uma  acomodação,  desaparece  o  trágico”  (apud  LESKY 
2006:31).  Esta  observação  pode­nos  ajudar  a  formar  a  síntese 

Tragédia/Paixão,  a  primeira  como  uma  contradição  que  teria  expressão 
máxima  na  experiência  do  amor­Eros,  um  fenômeno  que  reparte,  divide,  e



21 

onde um destino fatídico acena como epílogo; a segunda, como uma situação 
arrebatadora, uma espécie de estado de loucura na soleira da morte. 

Na essência do pensamento ocidental  o  trágico é como uma categoria 
do amor­paixão ­ uma experiência que se instaura violentamente, e é no tempo 
mítico  onde  rastrearemos  os  primeiros  sinais  de  um  deus  que  se 
despersonifica:  Ele  deixa  de  ser  uma  figura  mitológica  e  se  subjetivisa, 

converte­se  em  numa  situação  abstrata,  ora  é  adjetivo,  ora  se  substancia. 
Necessariamente  quando  falamos  de  Eros,  não  estarmos  falando  das 
representações renascentistas, um menino alado portador de aljava e flechas. 
Nossas menções a Eros se referem à sua qualidade ontológica que atua como 

força perturbadora, linguagem e experiência contraditória à maneira de Goethe, 
um modus  vivendi que  nos  permite  essa  nítida  aproximação  do  amor­paixão 
com o determinismo trágico. 

1.2 O Amor­Fedra 

A  tragédia  Grega  é  a  matriz  de  um  quadro  onde  se  é  possível 
reconhecer as primeiras “aparições” de Eros, e onde pretendemos inaugurar as 

equações  de  nossas  opiniões,  de  modo  que  deliberadamente  escolhemos 
Eurípides como fonte primordial de um fenômeno que se consagra na criação 
literária. 

Nas suas primeiras  representações, Eros é aquilo que nos arrebata,  a 

sua realização se dá justamente num ato de dilaceramento “Segundo Sófocles, 
Eros engendra  a  loucura,  e o  tema do Eros­nossos  (doença)  é desenvolvido 
por Eurípides. Mais sutilmente, este último distingue dois Eros, diferenciado o 
amor que leva à virtude daquele que leva à indignidade” (LÉVY 2005:231) No 

entanto,  o  retrato mais  recorrente de  eros em  Eurípides,  a  saber  pelas  suas 
tragédias,    é  de  uma  experiência  que  expulsa  o  homem  dos  jardins  das 
virtudes,  incompatível  com  o  logos:  é  o  instinto  desafiando  a  ordem.  Essa 
circunstância  de  uma  experiência  individual  que  permite  aos  heróis  de 
Eurípides experimentarem o abandono completo de si, instaurando a profunda 
perturbação da alma, é a que nos foi dada a conhecer no autor grego. Em certa 
medida,  a  lírica  grega  já  o  reconhecia  como  esse  fenômeno,  como  os 
fragmentos de Safo (2003: 51) nos permite concluir:



22 

] de novo, Eros me arrebata, 
Ele, que põe quebrantos no corpo, 
Dociamargo, invencível serpente 

O Eros em Hipólito,  de Eurípides,  tem em Fedra, personagem na qual 
gira  a  trama,  a  encarnação  desta  acepção  da  paixão,  tal  qual  está 
representada  pela  literatura,  esse  “[Eros]  que  atormenta”  (SAFO  2003:51),  e 
que Denis Rougemont, reforçando esse mesmo modo de sentir, em História do 
Amor  no Ocidente,  oferece­nos  uma  definição  que  bem  serve  ao modo  pelo 
qual  ela  tem  atravessado  a  criação  literária.  Assim,  paixão  “[...]  quer  dizer 
sofrimento,  coisa  sofrida,  preponderância  do  destino  sobre  a  pessoa  livre  e 
responsável. Amar o amor mais do que o objeto do amor, amar a paixão por si 

mesma,  desde  o  amabam  amare  de  Santo  Agostinho  até  o  romantismo 
moderno, é amar e procurar o sofrimento” (ROUGEMONT 2003:68). Fedra se 
reveste  dessa  paixão,  que  é,  portanto,  representação  de  um  acontecimento 
fatídico, uma engrenagem onde se impôs o fenômeno do trágico. Dizer desse 

amor é devolvê­lo à sua natureza primordial. 
Atormentada por um sentimento que inevitavelmente a impele para sua 

própria morte, Fedra se reconhece apaixonada pelo casto filho de seu esposo, 
o jovem Hipólito, sem saber, na verdade, que é vítima de Afrodite ­ a deusa do 

amor­,  enfurecida  com  o  jovem  que  desprezava  seu  culto  em  benefício  da 
deusa  Ártemis.  Sobrepujada  pelos  poderes  de  Eros,  só  restavam  duas 
alternativas  para  a  esposa  de  Teseu:  consumar  ou  não  sua  paixão  pelo 
enteado, matando a paixão encerrada em si – como para salvar sua honra. A 

alternativa, de  fato, é  uma solução  trágica. Nessa ótica,  o que  se  coloca  em 
relevo  é  a  idéia mesmo de  paixão  como  fatalidade;  por  isso,  na  antiguidade 
grega só se concebe a essa  idéia somente  “no seu sentido  trágico doloroso” 
(ROUGEMOUNT 2003: 96). 

A paixão de Fedra por Hipólito é vivida como expressão de angústia e 

desespero:  é  a  primazia  do  Eros  sobre  a  razão  como  fato  inconteste,  uma 
espécie  de  maldição  suprema  –  lembremos  que  a  atração  de  Fedra  pelo 
enteado é fruto de um planejamento de uma deusa ressentida –, ou seja, “[...] é 
mais uma punição dos deuses que um movimento de sua vontade”  (RACINE



23 

apud KURY 2003: 88). Nesse sentido, o trágico é a nossa vontade suplantada 
por um destino inexorável. A paixão é a lei. Cabe lembrar as palavras de Otega 

y  Gasset  (1967:  159)  ao  afirma  que  “o  sujeito  trágico  não  é  trágico,  não  é 
poético, enquanto homem de carne e osso, mas só enquanto saber querer. A 
vontade – esse objeto paradoxal que começa na realidade e termina no ideal – 
pois só se quer o que não é­ é o tema do trágico; época na qual a vontade não 

existe, época determinista e darwiniana, por exemplo, é a negação do trágico e 
nele não se pode  interessar”. Em Hipólito,  existe Fedra  e  sua  vontade e  em 
posição diametralmente oposta à impossibilidade de realizá­la: impossibilidade 
porque  a  transgressão  de  fazê­la  seria  o  corte  no  seu  caráter,  avigorando  a 

tensão da Rainha. Ora, o que sustenta a tragédia é precisamente esse estado 
de ambigüidade. Essa Vontade, como já afirmamos, é sua auto­condenação, o 
que  torna  dolorosa  sua  paixão  por  Hipólito,  já  que  essa  experiência  é  um 
desafio  à  sua  autonomia,  à  uma  lei  e  à  resistência  do  jovem  Príncipe. 

Pensemos em Fedra, precisando obstruir todas essas circunstâncias, a fim de 
impor  sua  vontade,  e  vamos  encontrar  uma  luta  entre  uma  intenção  e  uma 
condenação: fez­se o Trágico. 

Essa idéia da tragédia é a que pretendemos assegurar: a paixão como 

condenação,  e  a  morte:  uma  via  de  mão  única,  como  punição.  Já  que  os 
deuses  de  Eurípides  não  ofereciam  possibilidade  nenhuma  de  redenção,  o 
delito  de  Fedra  a  condena  a  ser  expulsa  para  o  mundo  dos  mortos.  Em 
verdade, no poeta grego detém­se a idéia de deuses que insufla a paixão nos 

homens a fim de acusá­los do delito. Como se a presença de Eros, mensageiro 
de alguma divindade, indicasse logo em seguida a perseguição das Erínias. É 
que em “Eurípides  [...] Eros não é encarado como  força objetiva e sim como 
paixão  subjetiva.  [...]  é  sobretudo  pelo  poder  do  erótico  levado  as  raias  do 

patológico  que  Eurípides  se  sente  repetidamente  atraído  e,  também  aqui,  o 
contrapõe como revolucionário à tragédia antiga.” (LESKY 2003: 209). 

A invenção da paixão por Eurípides é a instauração da Hibrys, enquanto 
Eros  seria  essa  potência  que  fratura  a  consciência.  Ora,  se  é  condenada  a 
paixão,  o  instinto,  o  corpo,  e o  desejo,  autorizar  essa  realidade  provocaria  a 

ruptura na mesma consciência agora obrigada a gerir um fenômeno que revive 
aflições e autocondenação. A paixão subjaz um ato que  faz delito,  reprovado 
pelos ditames da razão. É assim que vimos em Hipólito: o problema de Eros é,



24 

no  fim  das  contas,  um  problema  de  consciência  face  uma  realidade.  A 
personagem  trágica  se  encontra  dividida  entre  essas  duas  realidades:  a 

paixão/vontade e o destino. O próprio Hipólito, que fez voto de castidade, é o 
sujeito perplexo frente à presença de Eros. Para o jovem príncipe a paixão é, 
inevitavelmente,  uma  mácula  e  seu  ódio  às  mulheres  (mais  na  frente 
aprofundaremos essa discussão), pode se traduzido como a uma realidade que 

tem nas mulheres, na obra euripideana, a representação de uma ameaça, de 
modo que nos parece muito difícil encontrar o centro da ação dessa tragédia no 
jovem príncipe; é Fedra que parece somar toda a expectativa do drama. Se é 
Hipólito que nos faz sentir piedade e compaixão, é de Fedra que nos vem todo 

o horror: é ela que impõe a ameaça à sua castidade. Pensamento contrário a 
essa observação é o que diz Albin Lesky (2006: 211) a respeito da castidade 
do enteado da Rainha “Mas quando Hipólito, na conversa que se segue com o 
idoso  criado,  fria  e  secamente  recusa  a  Afrodite  a  saudação  devota, 

percebemos que sua orgulhosa castidade, ao negar um grande potencial vital, 
significa ao mesmo tempo hybris”. Se sua intenção em recusar os prazeres de 
Eros  era  ao mesmo  tempo  se  “proteger”  do  descomedimento,  é  justamente, 
segundo o autor, por recusar – em nome de seu orgulho­, que ele é arrastado 

pelo  sofrimento.  No  seu  diálogo  com  o  criado  ele  deixa  bem  claro  que  não 
prestaria  culto  a  Afrodite,  símbolo  do  amor  profano:  “Não  amo  deusas 
cultuadas  na  penumbra”  (EURÍPIDES  2003:110).  É  a  deusa  lunar  que  ele 
rende homenagem. No entanto, a sua peremptória rejeição à deusa Pandemos 
não o  livra da maldição que o atinge.  Portanto, basta a desastrosa presença 
da paixão para anuncia o desfecho da obra: a queda pela volúpia da rainha e 
pela  castidade  do  príncipe.  É  como  se  o  autor  desfizesse  o  suposto abismo 
entre  esses  dois mundos;  a  volúpia  que  Hipólito  reprime  e  que  Fedra  libera 

parte  do  mesmo  princípio.  Eurípides  reabre  um  vinculo  entre  essas  duas 
realidades. 

Violentada  por  uma  experiência,  sem  consolo,  Fedra  reabsorve  uma 
representação de um elemento que se fortalecerá na literatura: a paixão como 
objeto dilacerante, que desafia a integridade de um caráter e lhe causa a ruína. 

Tudo está em permanente ameaça na Tragédia Hipólito, todo elemento sofre a 
expectativa  de  ver  seu  tênue  equilíbrio  desintegrado,  a  unidade  desfeita, 
porquanto  “dilacerador”  é  um  adjetivo  que  bem  representa  essa  espécie  de



25 

mimese.  É através  “daquilo que dilacera” que  a paixão se  cumpre; o próprio 
discurso do teatro grego é uma tentativa de romper pelas palavras aquilo que 

foi  dito.  Hipólito  refuta  o  discurso  de  Fedra,  que  inventa  um  discurso  para 
Teseu,  que  nega  o  discurso  do  filho,  e  por  último  a  carta  que  Fedra  deixa 
acusando o príncipe será aceita e recusada pelo Rei; é quando todos se calam 
que  o  fato  se  esclarece.  A  cada  discurso  se  rompe  o  horror,  na  linguagem 

grega;  vejamos  que  o  discurso  cristão,  séculos mais  tarde,  faz  justamente  o 
contrário: Cristo pretende reintegrar o homem ao Sagrado, e não separá­lo, as 
suas  palavras  operam  exatamente  uma  construção  para  aquilo  que  foi 
dilacerado.  Basta  ao  homem  crer  na  palavra  que  está  salvo,  enquanto  a 

condenação de Hipólito e  justamente por Teseu  ter  crido na palavra. Aqui,  a 
palavra dilacera;  lá,  a  palavra  salva. O amor­Fedra  é  também uma  realidade 
aniquiladora: “Para Eurípides, o pathos da paixão tinha por si mesmo de passar 
ao  primeiro  plano.  Numa  versão  precedente  ao  drama  que  chegou  até  nós, 

pintara  o  amor  de  Fedra  com  todo  o  arrebatamento  da  paixão”  (LESKY 
2003:209).  Esse  arrebatamento  se  configurará  exatamente  como  um  crime. 
Fedra  sabe  que  está  condenada  e  seu  delito  é  também uma  resposta  a  um 
mundo  que  não  oferecia  escolha.  O  seu  Desejo  era  tanto  quanto  a  mania 
grega:  enviado  pelos  deuses  como  resultado  de  algum  planejamento,  que 
pretendesse  lembrar  aos mortais  os  seus  poderes.  Ele  é,  em  sua  essência, 
castigo divino. Desconfiança esta que Fedra já suspeitava: “Suponho que não é 
por natural fraqueza/ que as criaturas seguem o pior caminho, / pois todas elas 

são  dotadas  de  bom  senso”  (EURÍPIDES  2003:  111).  O  amor­Fedra  não 
poderia ser desejado, porque ele carrega, sobretudo, a violação de uma vida: a 
lembrança que os  imortais  reclamam respeito. A prece do coro pode nos dá 
uma idéia de como a Paixão é concebida em Eurípides (2003:117): 

Amor! Amor que destilas desejo 
pelos olhos e instilas volúpia 
dulcíssima nos corações que invades, 
queiram os deuses que não te vejamos 
de perto com teu séquito de males 
e que não nos persigas tanto assim! 
Nem o fulgor das chamas, nem dos astros, 
é tão potente quanto o de Afrodite 
vindo das mãos do Amor, filho de Zeus 
[...]



26 

Amor, que traz para os mortais consigo 
A ruína e todas as calamidades! 
[...] 

O amor­Fedra não é aquele Eros de Hesíodo que reúne os elementos: 
não há nada de ordeiro em sua manifestação. É ainda o Eros no Caos,  força 
primordial de atração ­ a volúpia que Eurípides menciona ­, mais ainda potência 

caótica.  Toda ordem ­ mental  e  física  (como mais  na  frente  veremos)  ­  será 
desafiada  por  essa  energia  desestabilizadora.  Ele  é  aqui  o  filho  de  Ares,  e 
assume o epíteto do seu pai O Flagelo dos homens, o bebedor de sangue e 
aquele  que  conduz  como  séquito  Phobos  (o  medo)  e  Deimós  (o  pavor).  É 
preciso  sempre  se  lembrar  disso:  Eros,  o  filho  do mais  violento  dos  deuses, 
promove  sempre  a  batalha  fatídica  nos  heróis  do  poeta  grego.  Não  é  a  toa 
inclusive que já se observa que “Desde a Antiguidade, os poetas se utilizaram 
de metáforas guerreiras para descrever os efeitos do amor natural. O deus do 

amor é um arqueiro que dispara  flechas mortais”  (ROUGEMONT 2003: 330). 
Em Hipólito, o campo do conflito é a própria Rainha de Trezena. Fedra então 
será o Areopago de todo o infortúnio: a batalha sem vencedores. 

Em  Hipólito  parece  a  realização  máxima  desse  gesto  imoderado  na 
figura de Fedra, onde delírio e volúpia se misturam, e, sobretudo, onde o recato 
da rainha é vencido por uma força que consagra o seu crime. O erro de Fedra 
ainda  perdura  pós  sua morte:  é  a  sua mensagem  falsa  acusando  o príncipe 
que garante e coroa a tragédia. 

O amor­Fedra é a invenção de uma vida de delito, e conseqüentemente, 
de punição, que o sujeito obedece. É o amor não domesticado. Portanto, é a 
Tragédia,  sempre  em  sua  potência  última,  que  vislumbramos.  Poder­se­ia 
afirmar: é uma categoria de Amor que é saturação do Trágico. O furor de um 

fenômeno que não conhece o suave e o sublime: o destino do amor­Fedra é a 
região  mais  profunda  do  Hades,  o  Tártaro.  Inevitavelmente  é  para  lá  que  o 
homem caminha: é um meio de conhecer a Queda. É assim, um amor símbolo 
da Queda.



27 

1.3 Prometeu apaixonado: o suplício do amor­Eros 

Até  a  paixão  de  um  deus  pelos  mortais,  levada  ao  último  extremo 
também  será  eternamente  condenada.  Prometeu  e  sua  paixão  pela 
humanidade  também não  ficou  imune  ao  seu  crime.  Alegoricamente  ele  nos 
surge como condição daquele que experimenta Eros. O castigo prometéico de 
ter  seu  fígado  devorado  por  uma  águia,  e  para  sua  miséria,  tal  órgão  se 
recompunha para renovar seu tormento, é o sentido de quem vive a realidade 
desse amor: uma ferida que se renova, um tormento sem alívio. Acorrentado, 
Prometeu  –  o  ousado  titã  que  desafiou  o  poder  de  Zeus  ­  é  a  imagem  da 

punição  do  apaixonado.  Preso,  punido  por um  ato  de  revolta,  incapaz  de  se 
libertar,  ele  se  reduz  a  um mortal  impotente:  o  poder  de  Eros  suplanta  toda 
vontade de se ver livre. Prometeu Acorrentado, de Ésquilo, enquanto imagem 
poética,  figura  como  traço  do  fenômeno  Fedra.  É  como  metáfora  que  cabe 

essa analogia entre a situação do titã agrilhoado e a Rainha. Ele é símbolo de 
um estado que “acorrenta” o homem, imagem muito utilizada para representar 
o homem que experimenta eros. O próprio São João da Cruz remeterá a essa 
imagem  quando  declara  que  “pela  paixão  a  vontade  fica  presa  e  perde  sua 

liberdade,  sendo  arrastada  pelo  ímpeto  e  força  da  paixão”  (2008:  130).  O 
drama  de  Prometeu  é  o  drama  do  homem  acorrentado  pelo  pathos,  que 
transgrediu as leis divinas, que ousou ultrapassando os limites possíveis, que 
desceu  do  Olimpo,  de  onde  gozava  de  paz  e  dos  festivos  banquetes,  até  a 

Terra.  Essa  descida  prometéica  conduzindo  o  fogo  divino  para  os  mortais, 
termina o confinando à condição de um Titã inferior. Apaixonado pelo Homem, 
era  preciso  se  oferecer  a  essa  raça.  A  sua  descida  necessariamente  é  o 
declínio determinado por Eros: Prometeu então se rebaixa até os mortais com 

a intenção de promover­lhes a civilização, mas, para isso, ele comete seu ato 
de  imprudência:  rouba  o  fogo  divino.  Condenado,  só  será  ouvido  o  grito  de 
aflição que ele ressoará no Monte Cáucaso. 

O  Titã  é  imagem  arquetípica  de  rebeldia,  tal  qual  a  paixão­Eros: 
insurreição  contra  um  deus  e/ou  contra  a  própria  consciência.  Ésquilo 

representa a Paixão como a rebeldia de um impulso que não imuniza nem os 
próprios imortais:



28 

Para Ésquilo, homem de moral e de fé, apaixonadamente ligado a idéia 
da coincidência entre justiça e ordem divina, convém antes de tudo 
respeitar a justa medida e a harmonia: o grande erro dos deuses, como 
também dos “efêmeros”, consiste na híbris, na falta de medida que leva 
cada um a ultrapassar seus direitos. (TROUSSON 2005:785) 

É bom notar que também no imaginário popular, o domínio de Eros é o 
sujeito  “acorrentado” pela paixão, que  rompeu com o bom­senso. Recorrente 

na  literatura  de  todos  os  tempos,  o  amor­paixão  será  sempre  essa  ferida 
aberta, que não se decompõe completamente – como para aumentar o martírio 
­ e sua  renovação é  temporária,  tal qual o  fígado devorado por uma águia, o 
que equivale dizer que a “harmonia” do apaixonado é mera  ilusão. É apenas 

um  momento  de  delírio  de  um  mortal  agrilhoado  por  um  deus,  imagem 
desoladora de um tormento: uma tragédia que se renova. A existência de Eros 
já é per si a garantia de uma situação fatídica, e Prometeu é o fiel retrato da 
presença  de  uma  circunstância  que  nos  arrebata  à  um  estado  de  dolorosa 

contradição,  e  sua  subseqüente  inexpugnável  condenação.  A  sua  paixão  é 
condenada porque Eros é delito. Northop Frye (2004: 221) lembra que: “[...] o 
verdadeiro pecado de Prometeu foi o de convencer a humanidade de que, nas 
oferendas  que  queimavam  aos  deuses,  poderiam  comer  toda  a  carne,  pois 

estes  se  satisfariam  com  o  resto”,  ou  seja,  seduzir  a  humanidade  para 
experimentar  a  carne  não  seria  a mesma  coisa  que  oferecer  aos  homens  a 
Paixão? 

Prometeu­Fedra transgride uma ordem; a sua ousadia (qualidade desse 

amor) desencadeia aquele cataclismo que ocorre no final da peça de Ésquilo. 
A  ação  da  obra  de  Ésquilo  não  serão  eventos  que  transcorrem, 

situações que geram uma outra. E se, nas palavras de Aristóteles (1997: 27­ 
28): 

Assentamos que a tragédia é a imitação duma ação acabada e inteira, 
de alguma extensão, pois pode uma coisa ser inteira sem ter extensão. 
Inteiro é o que tem começo, meio e fim. Começo é aquilo que, per si, 
não  se  segue  necessariamente  a  outra  coisa;  fim,  pelo  contrário,  é 
aquilo  que,  de  per  si  e  por  natureza,  vem  após  outra  coisa,  quer 
necessariamente, quer ordinariamente, mas  após o quê não há nada 
no meio; meio o que de  si  vem após outra coisa e  após o quê outra 
vem.



29 

Custar­nos  encontrar  essa  concepção  aristotélica,  essencialmente 
descritiva,  no  registro  do  mito  em  Ésquilo.  Sendo  assim,  a  tragédia  se 

caracterizaria  por  essa  imitação  de  ações  sucessivas,  de  acontecimentos 
interdependentes. Ora,  essa  idéia  de  sucessões  de  atos,  é  inexistente  neste 
teatro de Ésquilo, e se situarmos Prometeu acorrentado como uma tragédia é 
somente  porque  a  dinâmica  agora  está  na  sua  angústia  e  na  paixão  da 

personagem. É uma espécie de ação­passiva ­ já que nada Prometeu poderia 
fazer, na condição de acorrentado, a não ser amaldiçoar cada vez mais o deus 
do  Olimpo.  O  ato  em  Prometeu  é  sofrido:  ele  sofre  a  tragédia;  não  a 
desencadeia. O castigo da paixão é o imperativo que Ésquilo nos apresenta ­ 

“castigo”  supõe  algum  delito  a  ser  expiado.  Temos  então  a  ação  deslocada 
para as emoções, um sujeito que sofre a paixão (a personagem de Ésquilo está 
impedida  de  qualquer  ação).  O  infortúnio  confere  a  um  Eros  a  ausência  de 
movimento, a completa impossibilidade de se autogovernar. Uma tragédia sem 

movimento­de­fora, um herói acorrentado a uma situação sem remédio: eis o 
que podemos dizer desse drama. O evento em Prometeu já aconteceu: o Titã 
já roubou o fogo divino, auxiliado pela deusa Palas Athena, e entregou, numa 
atitude  de  socorro,  à  humanidade.  Ele  descreve  a  ação; mas  não  a  pratica. 

Tudo se passa no plano do discurso; na sua  imobilidade,  o Titã descreve os 
atos.  A  presença  de  alguns  personagens  como  Hefesto,  Hermes,  Io  e  o 
Oceano não alteram em nada essa ação “de dentro”. Ésquilo confere então à 
tragédia exatamente um estado existencial: o seu discurso, um grandiloqüente 

lamento de um deus castigado por outro superior, encerra o trágico. Prometeu 
lamenta  a  sorte,  rememora  sua  façanha,  mas  sua  ação  está  aniquilada. 
Prometeu está passio por fora e perturbado por dentro. A contradição desses 
dois estados não seria a natureza imutável do amor­eros? 

Se transferíssemos essas qualidades como os efeitos de Eros, diríamos 
ver  em Ésquilo:  indócil,  titânico,  passivo  e,  paradoxalmente,  ato de  revolta  e 
experiência  que  acorrenta;  e  a  metáfora  do  cataclismo  final  pode  ser 
compreendida como o destino findo daquele que está acorrentado por Eros. 

A  sua  insubmissão  ao  todo­poderoso  Zeus  é  o  retrato  do  sujeito 

submetido  à  força  de  Eros,  que  não  conhece  limite.  O  profético  Titã  não 
conhece  a  cura  para  seus males,  e  embora  tenha  o  dom dos  oráculos,  não 
conseguiu  vaticinar  o  destino  que o  espera:  a  cegueira  da  Paixão  determina



30 

aquilo  que  Prometeu  poderia  ter  evitado. O  comovente  discurso  em  que  ele 
declara insuflado pelo amor aos homens, pode nos oferecer a idéia do suplício 

e do auto­sacrifício, que é esse amor: 

Mas, para quem não sente em sua própria carne 
todo este sofrimento, é fácil ponderar 
e censurar. Eu esperava tudo isto; 
foi consciente, consciente sim, meu erro 
­ não retiro a palavra. Por amor aos homens, 
por querer ajudá­los, procurei eu mesmo, 
meus próprios males. Nunca, nunca imaginei, 
porém, que minhas provações implicariam 
em ressecar­me para sempre nestas rochas 
e que teria por destino ficar só 
neste cume deserto para todo o sempre.[...] (ÉSQUILO 2004:28) 

Como invenção antiga, o amor­Fedra atravessará a arte literária, e assim 
como o fígado do titã Prometeu, renova­se sem perder essa imagem poética de 

realidade  dilacerante,  uma  águia  que  devora  o  fígado  do  apaixonado.  Esta 
imagem simbólica, poeticamente  trágica da obra de Ésquilo, de  imediato nos 
remete  a Novalis,  como se  ressoasse nele o grito de Prometeu dizendo que 
“todas as paixões terminam como tragédia,  tudo o que é finito termina com a 

morte,  toda  a  poesia  tem  qualquer  coisa  de  trágico”  (“apud”  ROUGEMONT 
2003: 298). Mas Prometeu não gritaria contrito, nem pretenderia que o homem 
evitasse o amor­eros. O símbolo Prometeu sugere esses dois estados que se 
redizem:  o  seu  tormento  engendra  a  Tragédia  na poesia  e  a  sua  voz  toante 

canta a sua malfadada paixão pelos mortais. 
Consubstanciada  na  esposa  de  Teseu,  o  sacrifício  do  Titã  encontra 

ecos.  É  somente  se  autodestruindo  que  também  destrói­se  a  paixão  – 
encarnada em Fedra, acorrentada por essa realidade. Em Prometeu, a paixão 

significa sacrifício ­ a auto­ imolação da Rainha que se enforca ­, afinal “Entre 
os deuses e os homens, o modo normal de comunicação é o sacrifício, essa 
invenção de Prometeu”  (VERNANT: NAQUET 2005:232). Sem dúvida, é uma 
solução  radical, mas  é  a  solução  que  a  natureza  trágica  de  Eros  aponta:  “a 
preponderância  do  destino”  esmaga  Fedra  e  seu  desejo  por  Hipólito,  que  é 

justamente  “o  desejo  daquilo  que  nos  fere  e  nos  aniquila  pelo  seu  triunfo” 
(ROUGEMONT  2003:69),  exige  o  holocausto  como  ato  para  expiação  da 
paixão:  o  sacrifício  como  exigência  do  amor­eros.  Nesse  sentido,  a  voz  de



31 

Rougemont parece falar diretamente à personagem de Eurípides. Esta, ferida e 
aniquilada por um Eros que se  faz destino. O acontecimento pungente que a 

personagem  vive  é  agora  o  de  cumprir  o  seu  destino  funesto.  A  paixão  é  o 
caminho para. 

Importa­nos  lembrar  que  antes  de  cometer  o  suicídio  –  esse  auto­ 
sacrifício prometéico ­, Fedra deixa uma carta ao rei Teseu, acusando o jovem 

Hipólito  de  tê­la  ofendido.  O  golpe  final  é  um  estratagema  de  vingança  em 
função de seu orgulho ferido. Podemos interpretar esse ato destratável, numa 
adjetivação  bem  ao  modo  grego,  da  Rainha  como  o  último  gesto  de 
insubordinação aos poderes de Afrodite, que deve ter mandado seu alado filho 

para cumprir o amor­paixão na mortal Fedra. Ainda podemos lembrar que “No 
Prometeu  encontramos  essa  mesma  relação  entre  o  tirano  e  o  escravo, 
acidentalmente,  mas  enriquecida  e  tornada  mais  complexa.  Zeus­tirano  e 
Prometeu­escravo, um escravo  torturado, como só os escravos podem ser, o 

par  se  reencontra  entre  os  deuses”  (VERNANT:  NAQUET  2005:238).  Na 
condição  de  escrava  da  paixão  –  o  verdadeiro  tirano­  o  derradeiro  erro  de 
Fedra consome e coroa a tragédia em Eurípides. Paixão e punição / Acusação 
e delito será o núcleo desta obra. 

1.4 O crime Eros à um passo de Tânatos 

Como ficou dito, a representação da paixão terá o delito como signo por 

excelência  –  é  nele  que  Eros  se  move.  Oferecendo  dois  exemplos,  se 
considerarmos  dois grandes  arquétipos  da história de  paixão  como Tristão  e 
Isolda  e  Romeu  e  Julieta,  é  o  delito  do  casal  para  com  o  rei  e  a  família, 
respectivamente,  que  primordialmente  será  o  fio  condutor  do  acontecimento 

trágico. Vale  lembrar o subtítulo que Julia Kristeva dá ao seu ensaio sobre a 
obra  de  Shakespeare,  Romeu  e  Julieta  ou  o  amor  fora­da­lei,  onde  ela 
encontra  o  terreno  de  sobrevivência  desse  fenômeno  somente  fora  de  sua 
legitimação,  e  de  onde,  estendendo  um  pouco  o  conceito,  poderíamos  dizer 
que é na esfera do crime que ele se desenvolve, “A infração à  lei, o desafio, 

constituem  a  condição  primeira  da  exaltação  amorosa:  os  Capuleto  e  os 
Montecchio  podem muito  bem  se  odiar, mas Romeu  e  Julieta  Irão  se  amar” 
(KRISTEVA 2003:96).  Para a autora, o Eros­Paixão morre quando legitimado,



32 

o que demonstra, de acordo com a autora, a perfeita incapacidade de vida da 
paixão no casamento. Por outro lado, podemos dizer que a margem da esfera 

da legalização é Eros que mata, assim “O amor deve morrer às portas de sua 
legalização;  Eros  e  lei  são  incompatíveis;”  (KRISTEVA  2003:  112).  A  sua 
sobrevivência se dá apenas na esfera do delito. A  resolução  fica entre matar 
Eros ou morrer por ele. Á luz desse raciocínio, Fedra não poderia sentir paixão 

pelo  seu esposo, onde não  haveria  possibilidade  de  transgressão  alguma.  É 
em função de um objeto que ameaça essa lei, e esteja, portanto, fora dela, que 
justifica sua paixão por Hipólito. Ele, símbolo desse objeto puro a ser violado: o 
obstáculo que alimenta a paixão. 

O mito da virgem Astréia  ilustra muito bem esse objeto Hipólito. Se na 
mítica  idade de ouro, de Hesíodo, os deuses conviviam em harmonia com os 
mortais, logo após iniciar seu processo de degradação progressiva, chegando 
a  Idade  de  bronze,  onde a  injustiça  reinava,  Astréia  se  retira da  convivência 

com  os  mortais,  para  não  se  macular  com  a  hibrys  humana,  e  se  auto­ 
catasteriza  na  constelação  de  Virgem.  Pois  bem,  se  Fedra  investe  contra  o 
casto Príncipe, a “retirada” de Hipólito (sua peremptória recusa) é a defesa de 
sua própria pureza. É a tentativa em não se macular contra o criminoso desejo 

que mancharia o símbolo que ele representa. É o mito da virgem Astréia que se 
atualiza no Príncipe. A pureza de Hipólito  (como sacerdote de Ártemis a sua 
castidade era uma rigorosa condição: puro e casto quanto a própria deusa da 
caça), redimensiona o delito da rainha: o seu desejo teria como consequência 

macular  a  pureza  do  filho  de  Teseu.  Mas  ele,  não  podendo  exercer  essa 
façanha da auto catasterização, suplica aos deuses que retire então a raça que 
representa esse mal: 

Ah Zeus! Por que impôs ao homem o flagelo 
de mau caráter chamado mulher e o mostras 
à luz do sol? Se desejavas propagar 
a raça dos mortais, não seria às mulheres 
que deverias dar os meios para isso. 
[...] 
Eis a prova de que a mulher é um grande mal: 
o pai, que lhe deu a vida e a criou, concede­lhe, 
para livrar­se desse mal, um dote e pode, 
assim, mandá­la um dia para outro lugar. 
[...]



33 

Morram as duas! Nunca diminuirá 
este meu ódio contra todas as mulheres 
e em tempo algum cessarei de apregoá­lo 
pois jamais elas deixarão de ser perversas. 
Ou lhes ensinem a virtude, ou me permitam 
Continuar a detestá­las para sempre! (EURÍPIDES 2003:123) 

A  partir  desse  horror  do  príncipe  às  investidas  daquela  que  pretendia 

desafiar a lei e corromper sua pureza, estamos convencidos que caso Hipólito 
estivesse no lugar de Teseu, Eros escaparia para terreno menos estéril. Para 
Kristeva  a  legitimação  da  paixão  causaria  a  sua morte,  e  somente  enquanto 
realidade  legitimada  é  que  Eros  se  enfraquece.  A  sua  natureza é  ilegal;  e  é 

nela que ele se fomenta. É à margem da lei e sob o signo da transgressão que 
ele se expressa em toda sua potência. A mesma idéia encontramos em outro 
autor,  aqui  tão  citado,  ao  reforçar  que  “a  paixão  e  o  casamento  são  por 
essência  incompatíveis.  Suas  origens  e  seus  objetivos  são  excludentes” 

(ROUGEMONT 2003: 372). Eros sobrevive em Fedra porque nela ele não só é 
ilegítimo,  mas  é  um  fruto  espúrio.  Enquanto  potencialmente  bastardo,  Eros 
adquire  domínio.  A  sua  ameaça  se  encontra  justamente  no  seu 
reconhecimento.  Enquanto  extralegal  ele  se  encontra  na  esfera  do  aceitável. 

Permitido, a paixão morre. Perguntemos então o que nos garante que a própria 
Fedra  sustentaria  o  peso  da  lei  para  notar  a  sobrevivência  do  amor­eros. 
Kristeva, por exemplo, não consegue imaginar Romeu e Julieta sobreviventes 
da  tragédia  sem  comprometer  a  realização  do  drama:  “Imaginemos  nossos 

‘dois perversos’ de Verona, sobreviventes eventuais de sua dramática histórica, 
tomando a segunda via. Poder­se­ia encontrar argumentos para tal roteiro até 
mesmo em suas próprias réplicas. Mas Shakespeare, quanto a ele, parece ter 
querido  sacrificar  às  conveniências,  desta  feita:  ao  fazê­los morrer,  salvou  o 

casal  puro”  (KRISTEVA  2003:106).  Subscrevemos  que,  na  verdade,  a morte 
dos  amantes  shakespearianos  é  a  tentativa  de  salvar  o  próprio  Eros.  Da 
mesma maneira, como imaginar Fedra e seu Hipólito como um casal provando 
a estabilidade do amor? O que Eros precisa justamente é: 

[...] recriar obstáculos para poder de novo desejar e para exaltar esse 
desejo  ao  nível  de  uma  paixão  consciente,  intensa,  infinitamente 
interessante  [...]  uma  extensa  e  enfadonha  literatura  romanesca 
descreve esses tipo de marido que teme a ‘insipidez’, a monotonia dos



34 

laços legítimos, na qual a mulher perde seu “atrativo” porque já na há 
obstáculos entra ela e ele [...] (ROUGEMONT 2003: 381). 

Enquanto experiência ameaçada por uma vida ilegítima, Tânatos é uma 
realidade  que  não  paira  sobre  Eros.  Fora  isto,  é  ocasião  em  que  não 
poderíamos deixar de perceber esse diálogo permanente: traço dominante em 
literatura  –  paixão  e morte.  Na  obra  do  “mais  trágico  dos  trágicos”,  segundo 
Aristóteles, a paixão se cumpre pela morte de Fedra. A tragédia de Eurípides 

não  existiria  sem  a  sombria  presença  da morte:  a  reconciliação  de  Fedra  e 
Teseu,  ou  a  possibilidade  de  viver  seu  amor  por  Hipólito  num  final  feliz, 
eliminaria  toda  a  dimensão  existencial  da  obra.  O  Tânatos  surge  como  a 
segunda  face  de  Eros,  e  como  o  destino  final  o  qual  ele  aponta.  Destino 

inescapável, como Fedra anuncia “Não vejo outra saída: o único  remédio  / é 
procurar a morte já, sem mais demora” (EURÍPIDES 2003:119).  O amor­eros 
não oferece redenção, ele conduz para uma espécie de destruição. A Rainha 
se adianta ao dizer um destino inevitável: o destino de Eros é funesto. A paixão 

rompe,  destrói,  transforma  e  em  sua  essência mundana  traz  o  prenúncio  da 
morte. É portadora do Tânatos ­ mote de uma abundante poética. É de Eros e 
Tânatos que a tragédia se alimenta. Num mundo não cristão a possibilidade de 
salvação  da  paixão  está  excluída,  e  mesmo  em  algumas  obras  citadas  por 

Rougemont,  ainda  que  impregnada  de mística  cristã  ­  é  o  caso  de  Tristão  e 
Isolda  –,  a morte  se  oferece  como  expectativa  última.  Não  há  direito  à  vida 
após o conhecimento da paixão­ esse fruto proibido. Novamente o autor bem 
lembra essa relação que vai perpassar toda poética, ou seja, 

Amor e morte, amor mortal: se  isso não é  toda poesia, é, ao menos, 
tudo o que há de popular, tudo o que há de universalmente emotivo em 
nossas literaturas, em nossas mais antigas lendas e em nossas mais 
belas canções. O amor feliz não tem história. Só existem romances do 
amor  mortal,  ou  seja,  do  amor  ameaçado  e  condenado  pela  própria 
vida. (ROUGEMONT 2003: 24) 

A associação de Eros com a morte garante o elemento desencadeador 
da  tragédia: ela se sustenta nessa  tensa  relação paixão/morte porque ambos 

se utilizam do mesmo código: uma experiência dolorosa, violenta e pungente. A 
vontade  versus  o  obstáculo  para  realizá­la  que  se  impõe  a  Fedra,  essa



35 

incapacidade  de  acomodar  que  só  encontra  na  fatalidade  a  solução  última, 
reitera o parentesco Eros/Tânatos. 

Outro exemplo que diz respeito ao suicídio das mulheres, em função de 
serem  potencialmente,  em  literatura,  alvo  mais  eficazes  para  os  efeitos  de 
Eros, é o de Dido em A Eneida, de Virgílio. Enquanto o herói clássico – modelo 
dos heróis homéricos­ Enéias possui um destino a cumprir, mais propriamente, 

uma civilização a fundar, que viria a ser Roma. O seu namoro com Dido não é 
outra coisa a não ser parte de um plano no cumprimento desse destino: filho de 
Vênus, mãe dos amores, o paixão da Dido, presente no “Livro IV”, é insuflada 
pela deusa, embora o encontro com o herói troiano já ocorra no “Livro II”, onde: 

“Esta  princesa  o  acolheu  benignamente  e  ouviu dele  a narração dos  últimos 
dias  de  Tróia.  Vênus,  que  substituíra  Ascânio  por  seu  filho  Cupido, 
desencadeou  no  coração  de Dido  violenta paixão  pelo  herói  troiano.  Enéias, 
encantado com a gentileza da  fenícia,  esqueceu­se do seu destino,  gozando 

dos  prazeres  que  a  corte  lhe  oferecia”  (SPALDING  2004:52).  O  estado  da 
Princesa Fenícia em muito se assemelha com Fedra “Mas a rainha, d’antes já 
ferida  /  De  violenta  paixão,  nas  veias  nutre  /  A  chaga  e  em  fogo  oculto  se 
consome.  [...]”  (VIRGÍLIO 2004: 103), o que as distingue é mais o destino do 

objeto de suas paixões, que a condução desventurarada da sua sorte. 
Cupido, o nome latino de Eros, em verdade semeia em Dido a semente 

de  Tânatos.  Quer  dizer,  a  contribuição  de  Dido  na  epopéia  virginiana  é 
somente como uma peça dentro de um jogo muito maior, é no Lácio que está o 

destino último de Enéias, e a vontade da princesa fenícia não poderia estar em 
grau  de  importância  superior  à  de  um  grupo.  Dido/individuo  e 
Enéias/comunidade  –  forças  contrárias  ­  são  as  representações que  o  poeta 
Vergílio expõe nessa epopéia. 

O Eros participa do  individuo,  caso contrario não haveria  comunidade, 
sobretudo no poder de atração e desagregador da paixão. Embora o autor aqui 

supracitado  Rougemont  reconheça  a  atuação  de  Eros  no  âmbito  do  não­ 
individuo  como  ele  afirma  “Ora,  a  Nação  é  a  transposição  da  paixão  para  o 
plano coletivo” (2003:351), nesse sentido a exaltação do “eu” se desloca para o 

coletivo:  “O  ardor  nacionalista  é  também  uma  auto­exaltação,  um  amor 
narcisista  do  Eu  coletivo”  (ROUGEMONT  2003:  352).  Apesar  disso,  é 
importante sublinharmos que enquanto se encontra numa Nação, Eros é uma



36 

energia diluída – talvez tão somente dessa maneira ele possa ser encontrado 
numa  Epopéia,  onde  o  Eros  se  despersonaliza.  Do  contrario,  num  único 

individuo,  encontramos­nos  concentrado,  agindo,  assim,  o  fenômeno  da 
personalização: 

Eros concentrado  Eros diluído 

Indivíduo  Nação 

Dido 
(o particular) 

Enéas 
(o transpessoal) 

Queda  Esplendor 

Degradação  Ascensão 

Ciclo que se esgota 

(destino trágico) 

Ciclo que se renova 

(destino épico) 

Tempo Passio 
Estanque 

Tempo Accion 
Dinâmico 

Cessamento  Porvir 

É em Dido que o trágico se desenvolve. A retirada, no seu suicídio, da 
princesa  enamorada de Enéias,  é o  recolhimento de  Eros,  o  afastamento do 

trágico que não ofereceria o desfecho do fenômeno épico. Como já afirmamos, 
a  Epopéia,  comprometida  com  um  sentido  histórico  e  glorioso,  dirigido  ao 
coletivo, precisava sufocar esse momento trágico, que é esta sombra de Fedra 
em Dido ­ essa testemunha da paixão, pondo ênfase na individuação. A morte 

da Fenícia termina por salvar a epopéia e por descartar a  tragédia. O sentido 
de  exaltação,  na  reorganização  na  épica  virginiana,  torna  premente  que  a 
paixão  de  Dido  fosse  sufocada,  assim  fez  o  poeta:  o  destino  trágico  da 
Princesa abre ao destino épico do Troiano.  O desespero e a agonia da vitima 

desse amor­Fedra não poderia gozar mais da bonança: 

[...] No silêncio da noite, ao sono entregues, 
Suavizam seus males, seus cuidados, 
Das fadigas diurnas esquecidos: 
Mas não assim a mísera Fenísia! 
Nunca ao sono se dá, nunca anoitece 
Para o seu coração, para os seus olhos.



37 

Antes mais se exasperam seus tormentos: 
De novo mais feroz o amor ressurge: 
N’um proceloso mar d’iras flutua, 
Luta consigo mesma [...] (VIRGÍLIO 2004:125) 

Mas  mesmo  este  tormento  da  Princesa  não  impedirá  ao  pio  Enéias 

cumprir seu desígnio divino, e será o mensageiro deus Mercúrio que lembrará 
ao  herói  que  um  destino  grandioso  o  aguarda,  portanto,  que  desprezasse  o 
Eros que causaria a destruição, e voltasse a sua energia inteira para construir e 
se tornar pai de uma civilização guerreira e gloriosa. Vale transcrevermos esse 

discurso: 

Enéias, já de tudo abastecido 
Para a viagem e certo da partida, 
Sobre a alta popa ao sono se entregara: 
Quando a figura em sonhos lhe aparece 
[...] 
E desta arte lhe diz: Filho de uma deusa, 
Dormes n’uma tal crise? Não vês (louco!) 
Que iminentes perigos te rodeiam? 
Não sentes respirar galerno o vento? 
Traições e atroz vingança ela medita, 
Como quem a morrer está disposta; 
N’um proceloso mar d’iras flutua. 
E não foges d’aqui a toda a pressa, 
Enquanto de fugir está a tempo? 
Verás cobrir­se o mar de curvos lenhos, 
Fachos luzir, ferver em fogo as praias, 
Se demorado aqui te encontra a aurora. 
Eia, parte. A mulher por natureza 
É coisa vária e instábel. Disse, e logo 
Da noite se escondeu nas atrás sombras. (VIRGÍLIO 2004:126­127) 

Deixamos de lado todos os aspectos políticos, que envolvem a obra de 
Vergílio,  composta  por  encomenda  do  imperador  Augusto,  na  intenção  de 
exaltar aquele  império, e analisemos esta paixão enlouquecida de Dido, que, 
desesperada contra a partida do Troiano príncipe, insensível ás suas súplicas ­ 
este  advertido  pelo  deus  sobre  o  perigo  da  Fenísia  sucumbida  por  Eros, 

somando as qualidades do seu próprio sexo “instável” ­ antes recorre a todos 
os  recursos infecundos para assegurar a permanência do herói, e vai por  fim 
até uma pira e se auto incendeia – Eros então sucumbe no fogo mortal:



38 

Então Dido convulsa, delirante, 
E em seu atroz propósito obstinada, 
As sanguíneas pupilas revirando, 
E de lívidas nódoas as trementes 
Faces interpoladas, e no rosto 
Já de morte o palor antecipado, 
No interior do paço entra correndo, 
E furibunda sobe a alta fogueira, 
E arranca da bainha a Teucra espada, 
Dom para um uso tal requerido. 
Ali quando os vestidos viu Troianos 
E o conhecido leito, demorada 
Chorando um pouco esteve, e meditando; 
E depois, debruçada sobre o leito, 
Proferiu estas últimas palavras: 
[...] 
Me libertai! Vivi, e enchi o curso 
Que a fortuna me havia destinado: 
E grande e gloriosa a sombra minha 
Agora baixará da terra ao centro. 
[...] 
Morrerei sem vingar­me? ...Sim, morramos. 
Quero assim, mesmo assim, descer aos Manes. 
Veja lá do alto pélago este fogo 
Com seus olhos o Dárdano e o presságio 
Do meu trágico fim leve consigo. (VIRGÍLIO 204:130) 

Mas  o  herói,  representando  um  vindouro  povo,  estava  decididamente 
disposto  a  partir,  e  Dido,  representação  da  unidade  abandonada,  não 
suportaria a ausência do amado. Este dirigido a cumprir o seu destino coletivo. 
A  Princesa  Fenícia,  cumprindo  Eros,  exerce  seu  destino  individual,  “seu 
monstruoso  desígnio”.  Pois  bem,  como  não  condenar,  num  mundo  que 
imbricava a necessidade coletiva como superior à vontade individual, a paixão 
que impediria a realização da epopéia? Os rastros da tragédia, sob a figura de 
Eros encarnada em Dido, foram logo mortalmente combatidos. Mais a tragédia 

só  desperta  terror  e  piedade,  e  a  epopéia  é  um  canto  de  exaltação 
profundamente significativo a um povo, era essa última que Vergílio precisava 
salvaguardar, donde abate no fogo o amor­Fedra, ou a tragédia estaria no lugar 
da  epopéia.  É  preciso  lembrar  que  o  fogo  na  Eneida  não  tem  função  de 
purificar, como o simbolismo o fogo tantas vezes o consagra, mas somente de 

conter a paixão, e, sobretudo, de extinguir a  força de Eros, empecilho para o 
mundo  épico.  Esta  estrutura  recorrente  de  paixão/destino/morte  já  se  inicia



39 

quando as próprias heroínas aparecem em cena, abatidas pelo fogo­Eros; com 
este, já se principia o processo de consumação. 

A primeira cena de Hipólito, em que a rainha surge em cena, estendida 
num leito, em profundo estado de morbidez, é também a idéia do amor que se 
assemelha a uma doença. É conhecido que “A Antiguidade não conheceu nada 
semelhante  ao  amor  de  Tristão  e  Isolda.  É  por  demais  sabido  que  para  os 

gregos  e  romanos  o  amor  era  uma  doença  (Menandro),  na medida  em  que 
transcende  a  volúpia,  que  é  o  seu  fim  natural”  (ROUGEMONT  2003:  80),  e 
mais adiante conclui o autor  “que a paixão profana seja na verdade uma forma 
de  intoxicação,  uma  ‘doença  da  alma’,  como  pensavam  os  antigos” 

(ROUGEMONT 2003:378). Em verdade, o que temos é Fedra que se prepara 
para a morte: ela nos aparece como uma doente, lânguida, enfraquecida ao ser 
tocada pela  fagulha da paixão. É curioso notar que a presença da paixão se 
realiza também em um estado a­pathos. Contraditório que a paixão provoque 
um estado que é, justamente, o seu contrário: o estado de apatia. Desse modo 
a paixão seria uma espécie de prelúdio da morte (absoluta apatia), porque se o 
pathos é negado, somente resta o enfraquecimento gradual da razão, é a visão 
da  perda  de  si  mesmo:  o  homem  se  afasta  de  sua  natureza  primordial  até 

voltar  ao abandono completo de  si. O seu autodomínio é  cedido ao Destino, 
pretendendo que a Paixão se cumpra. Enquanto patologia, é um fenômeno que 
definha a alma: a ruptura entre uma vontade de dentro e a vontade de fora, e a 
incapacidade  de  encontrar  o  equilíbrio  entre  os  dois  pólos,  ou  seja,  aquela 

contradição observada por Goethe. Em verdade,  é  a  vontade do destino que 
predominará, o domínio de si é violentado pela força de um Eros­Fatum. 

Outro  aspecto  importante  é  o  discurso  débil  de  Fedra,  no  limiar  da 
loucura  “Ai!  Infeliz  de  mim!  Que  fiz,  então?/  Onde  andará  meu  senso 

desgarrado?/ Enlouqueci, vítima da vertigem/ mandada por um deus. Ai! Ai de 
mim! (Eurípides 2003:102). Aqui temos a associação da paixão com a loucura 
e a vertigem – dois estados que  figurarão na poética de Eurípides. O erótico 
como um discurso sinuoso e dionisíaco. Os versos de Fedra – situados entre a 
morte e o prazer – é o discurso do devaneio. É a relação indissolúvel entre o 

fenômeno  Eros  e  a  perda  da  razão.  O  delírio  como  qualidade  do  Eros 
manifesto.  Na  tragédia,  o  amor­paixão  é  potência  radical:  mas  é  também 
oximoro onde paixão e apatia se alternam.



40 

Apesar de não citado uma vez sequer na obra de Eurípides, o deus Eros 
é força propulsora na relação de Hipólito e Fedra ­ agente desencadeadora da 

manifestação  da  paixão.  Ele,  porque  o  nega  –  defendendo  sua  pureza;  ela, 
porque se  torna agente de sua manifestação; não há  como escapar de  suas 
ações.  A  ausência  da  paixão  nele  e  a  predominância  nela,  parece­nos  o 
combate daquele que nega o destino e daquela que o  reintegra. Mas seja  lá 

qual  atitude se  tome a presença desta  realidade,  ela garante  a  fatalidade da 
experiência. Fedra é “dominada por uma paixão mórbida” (KURY 2003:85), ou 
seja, há nela essa alteração de vigor e esmorecimento. De onde voltamos ao 
modo de representar a Paixão pela literatura: é a relação paixão­morbidez que 

aparece  como  associação  basilar,  inseparável,  substantivos  que  adjetivam 
essa realidade criada. 

Mas  há  em  literatura  uma  paixão  que  não  carregue  esse  segundo 
adjetivo como uma espécie de completude semântica? Já não é por natureza 

um estado de morbidez,  ou seja,  um estado de pré­morte ou de ameaça? O 
parentesco de Eros e Tânatos não é o segmento mais óbvio em literatura que a 
tradição  nos  herdou?  Muitos  séculos  mais  tardes,  ainda  encontramos  esse 
mesmo padrão  recorrente  que  fará  da  Paixão  e  da Morte moeda  de mesma 

face, como vemos num soneto de Cervantes (2003:228). Ou seja, de Eurípides 
a Cervantes viver de Eros é Morrer por ele mesmo: 

Bem sei que morro, pois não sendo crido, 
Forçoso é que me acabe o desconforto; 
Podes ver­me a teus pés, ingrata, morto. 
Mas nunca de adorar­te arrependido. 
[...] 2 

1.5 Ataraxia em Ricardo Reis: A trégua do amor­paixão 

Se  dermos  um  salto  até  o  século  XIX,  a  fim  de  destacar  os  ecos  da 
mimesis  da  paixão,  ainda  escutaremos  repercussões  num  clássico  Ricardo 
Reis  preocupado  com  uma  vida  de  sossego,  no  pleno  predomínio  de  uma 

2 Yo sé que muero, y si no soy creído, / ES más cierto El morir, como ES más cierto / verme a tus pies, oh 
bella ingrata!  muerto, / antes que de te adorarte arrepentido. ( S.D 352)



41 

ordem estética, o que equivaleria dizer que o heterônimo celebra a vida sem 
paixão­ caso raro em Literatura: 

Vem sentar­te comigo, Lídia, à beira do rio. 
Sossegadamente fitemos o seu curso e aprendamos 
Que a vida passa, e não estamos de mãos enlaçadas. 

(Enlacemos as mãos) 

[...] 

Desenlacemos as mãos, porque não vale a pena cansarmo­nos. 
Quer gozemos, quer não gozemos, passamos como um rio. 
Mais vale saber passar silenciosamente. 

E sem desassossegos grandes. 

Sem amores, nem ódios, nem paixões que levantam a voz, 
Nem invejas que dão movimento demais aos olhos, 
Nem cuidados, porque se os tivesse o rio sempre correria, 

E sempre iria ter ao mar. 

Amemo­nos tranquilamente, pensando que podíamos, 
Se quiséssemos, trocar beijos e abraços e carícias, 
Mas que mais vale estarmos sentados a pé um do outro 

Ouvindo correr o rio e vendo­o. 

Colhamos flores, pega tu nelas e deixa­as 
No colo, e que o seu perfume suavize o momento – 
Este momento em que sossegada mente não cremos em nada. 

Pagãos inocentes da decadência. 
[...] (PESSOA, 1997:256). 

Todo  o  poema,  que  aparentemente  recusa  a  presença  de  Eros,  em 

verdade o acusa. A sua negação o  torna presente em cada estrofe. O poeta 
desconfiado da sua força invencível, decide por evitá­lo. Ricardo Reis sabe que 
uma vida em harmonia exclui a paixão – experiência que ameaçaria o mundo 
de  impassibilidade  olímpica  de  Ricardo  Reis,  que  prefere  que  “Amemo­nos 

tranqüilamente”.  Tranqüilidade impossível onde Eros se insinua. O poema é a 
imagem de uma vida sem a perturbação, donde o que se é cantada a placidez 
do  momento.  Em  tese,  a  paixão  não  é  o  estado  de  espírito  que  existe  na 
primeira  estrofe:  “sossegadamente  fitemos o seu curso e  aprendamos”,  dado 

que é uma vida sem “desassossegos grandes” a que o poeta aspira. Sendo o 
desassossego um traço  determinante  em Eros,  ele  não  pode  interagir nesse 
ambiente de  contemplação. Quando Ricardo Reis  vislumbra um mundo “sem



42 

amores,  nem  invejas,  nem ódios  que  dão movimento  demais  aos  olhos”  é  a 
afirmação mais clara que Eros está completamente denegado em seu universo, 

e  resta­nos  ainda  dizer  que  ele  coloca  na mesma  frase,  como  se  fizessem 
parte do mesmo campo semântico “amor/ódio/inveja”. Um mundo sem conflito, 
sem  a  opacidade  do  Caos.  Um  mundo  sem  Eros  é  a  representação  mítica 
Idade de Ouro de Hesíodo. Ricardo Reis – clássico por excelência – só poderia 

rejeitá­lo,  na  medida  em  que  essa  “realidade”  ameaça  o  equilíbrio  de  um 
mundo  clássico,  onde  reina  a  tranqüilidade,  a  ordem  e  a  harmonia.  O  mais 
helenista  dos  heterônimos  de  Pessoa  só  poderia  celebrar  a  razão,  condição 
que  implica  a  recusa perturbadora do pathos. No seu mundo não há  espaço 
para paixão,  realidade que no seu código  tácito anuncia a morte. É a beleza 
clássica, na sua apoteose da razão, que o poeta celebra. Razão esta que não 
coaduna com o amor­Eros. 

1.6 Paixão­eros: As amoras vermelhas 

Caso mais flagrante é a narrativa de Píramo e Tisbe, e que certamente 
está na raiz no mito mais popular sobre o amor infeliz, Romeu e Julieta, e tanto 
conhecedor desse mito, o dramaturgo Shakespeare o colocou como uma peça 
a ser representada dentro de Sonho de uma Noite de Verão, reforçando talvez 
o  caráter  de  ilusão  –  ou  mesmo  de  mimesis  dentro  de  uma  mimesis 
(duplamente  simulacro)  ­  que  a  paixão  pode  encerrar.  Em  Píramo  e  Tisbe 
encontramos  todos  os  elementos  que  corroboram  a  idéia  da  paixão­Eros 
enquanto  delito,  que  precisa  ser  punida,  que  coexiste  dentro  de  um  círculo 
ilegal,  e  encontra  na  morte  seu  destino  inevitável.  O  mito  manipula  duas 
categorias de Eros “a paixão e o destino”: “Situado na Babilônia, a fábula tem 

como tema o encontro de duas forças: o amor e a fatalidade” (GRAZINI 2005: 
780) 

Conhecemos a  lenda por meio do  livro Metamorfoses,  de Ovídio, mas 
bem sabemos que essa fábula tinha  já circulação oral e o que o autor fez foi 
somente  plasmar  a  narrativa  no  livro Quatro,  dando­lhe  talvez,  pela  primeira 

vez, a forma literária: Píramo é um garoto, que se enamora da jovem Tisbe, e 
como a família eram inimigas, ele não poderia consumar esse amor (a idéia da 
Paixão como uma violação). E só por meio de uma  fenda na parede os dois



43 

jovens venciam a resistência à essa oposição: a paixão mais forte que qualquer 
lei  que  viesse  impedir  a  união.  Embora  não  houvesse  aqui  adultério  de 

nenhuma  espécie,  os  amantes  se  comportam  como  se  tal  existisse  nesses 
encontros  clandestinos.  De  modo  geral,  temos  a  representação  mais 
redundante da Paixão: a proibição a ser transgredida. A propensão de Eros é 
de encontrar somente nas “brechas” e fendas o estreito caminho para viverem 

o  domínio  do  amor.  Da  mesma  maneira,  é  também  na  clandestinidade  que 
Fedra  experimenta  seu  amor  por  Hipólito.  Sem  a  reciprocidade  deste,  ela 
constrói  a  possibilidade  de  violação.  E  ainda  que  concretamente  inexista 
nenhuma parede que sirva de obstáculo (ou talvez o próprio Hipólito seja esse 

muro),  há,  no  entanto,  a  situação  de  esposa  do  pai  do  Príncipe  que  é 
empecilho,  tanto  quanto  o  muro  que  separa  dos  jovens  amantes  Píramo  e 
Tisbe. 

A natureza da comunicação dos jovens nos evoca à uma situação que 

envolve  risco  e  ilegalidade,  ao mesmo  tempo  são esses  dois  elementos  que 
sustentam  a vida dos enamorados. Num ato de  imprudência, esses “fora­da­ 
lei”, na expressão de Kristeva quando se referia aos amantes de Shakespeare, 
num gesto desarrazoado decidem marcar um encontro fora da cidade, a fim de 

desafiar  a  impossibilidade  dessa  união.  O  encontro  é  marcado  a  noite, 
justamente  numa  tumba  (fato  bastante  significativo  enquanto  local  da 
consumação  de  Eros).  Tisbe,  que  segundo  o  poeta  “O  amor  a  tornava 
audaciosa” (Ovídio 2003:75), é a primeira a chegar e o espera sobre a sombra 

de uma amoreira, e ao ser surpreendida por um Leão, a jovem foge, deixando 
cair o seu véu. A  fera, ainda com o sangue da sua última vítima manchando 
seus lábios, despedaça o véu. Quando Píramo chega e encontra o animal com 
o  véu  de  sua  enamorada,  percebendo  o  sangue  agora  contido  no  tecido, 

conclui  que  ela  já  estivesse  sido  devorada  pelo  Leão  (O  animal  pode muito 
bem nos sugerir como símbolo de um perigo que ameaça os amantes). Não 
podendo suportar tamanha desdita, Píramo se mata. O seu sangue derramado 
sob  a  amoreira  outrora  branca  tingirá  para  o  todo  o  sempre  o  seu  fruto  da 
tonalidade  do  sangue:  por  esta  razão,  segundo  a  fábula,  as  amoras  são 

vermelhas:  eterna  memória  da  desgraça  de  uma  Paixão  (ou  de  todas  as 
paixões  que  se  consagram  pelo  sangue?).  Quando  Tisbe  volta  ao  local  e 
encontra Píramo morto, da mesma espada que matou seu apaixonado, ela se



44 

suicida coroando com a morte o signo de Eros. Somente depois da morte, num 
gesto  de  reconciliação,  tal  qual  ocorre  em  Romeu  e  Julieta,  as  famílias  se 
unem e colocam as cinzas na mesma urna, selando o pacto de união entre os 
enamorados que se encontram na morte. 

O que estaria na essência dessa fábula a não ser a noção de erro, no 
sentido  de  um  engano  entre  o  casal,  e  que  será  a  engrenagem para  o  final 

trágico? Engano que estaria como noção primeira que permeia a Paixão: um 
equívoco com suas funestas conseqüências, lembremos que: 

As versões poéticas de Gongora (1618) e Marino (1620) são também 
paródias e desenvolvem os equívocos da fábula por meio de equívocos 
de linguagem. Para Gongora, os amantes, vítimas de ilusão que os faz 
acreditar em  ‘falsos  testemunhos’, caem numa armadilha.  [...] Marino, 
por sua vez,  interpreta a  inocência dos amantes como uma  forma de 
hubris, uma transgressão às leis divinas ( mas os deuses como sempre 
estão  ausentes  ).  Além  do  que,  Píramo  e  Tisbe,  por  não  saberem 
interpretar os signos, são presas  fáceis das aparências enganadoras. 
(GRAZIANI 2005:782). 

Uma vez a razão enfraquecida, a capacidade hermenêutica dos jovens 
está  também  alterada.  Todo  acontecimento  gira  por  e  para  o  amante.  A 

realidade  agora  aponta  para  um  único  objeto,  é  aquela  fixação  que  é  “uma 
obsessão da imaginação concentrada numa única imagem – e a partir daí – o 
mundo desaparece,  ‘os outros ‘ deixam de estarem presentes [...]: estamos a 
sós  com  tudo  o  que  amamos.  (ROUGEMOUNT  2003:  202).  Na  cena  que 

Píramo  encontra  o  leão  ensangüentado  despedaçando  o  véu  de  Tisbe,  só 
poderia existir, nessa ótica, uma única interpretação possível: a morte, destino 
e êxtase aguardado dos apaixonados, realizara­se. Píramo então cumpre o seu 
termo. Em Sonhos de uma noite de verão, de Shakespeare, Teseu, antes de 
assistir  a peça Píramo e Tisbe  (onde curiosamente o muro e o  leão ganham 
status  de  personagens),  no  seu  diálogo  com Hipólita,  constrói  a  imagem  do 
apaixonado, segundo o qual não seria possível confiar nos seus julgamentos – 
idéia que se superpõe na estética literária: 

[...].Os  amorosos  e  os  loucos  têm  cérebros  ardentes,  fantasias 
visionárias  que  percebem  o  que  a  fria  razão  jamais  poderá 
compreender.  O  louco,  o  amoroso  e  o  poeta  são  todos  feitos  de 
imaginação;  um  vê  mais  demônios  do  que  o  inferno  pode  contar;  o



45 

amoroso,  não menos  insensato,  vê  a  beleza  de Helena  na  fronte  de 
uma  egípcia;  o  olhar  do  ardente  poeta,  no  seu  formoso  delírio,  vai 
alternadamente dos Céus á Terra  e da Terra  aos Céus;  e  como sua 
imaginação produz formas de objetos desconhecidos, a pena do poeta 
os metamorfoseia  e  determina­lhes  uma moradia  etérea e  um nome. 
Os caprichos da  imaginação alucinada são  tais que, se ocorre a esta 
sentir um acesso de alegria, encarrega a um ser de sua criação para 
que  seja  o  portador,  ou  se,  durante  a  noite,  tem  algum medo,  toma, 
facilmente, uma sarça por um urso! 3 (SHAKESPEARE 1979:263). 

Toda presença de Eros envolve o grande Equívoco, e, por conseguinte, 
é sempre o tema do desencontro: não seria a mensagem última em Literatura, 
o  apaixonado:  o  individuo  alucinado,  louco,  possesso,  incapaz  de  um 

julgamento  sensato,  num  permanente  desencontro?  As  últimas  palavras  de 
Píramo quando encontra o véu de sua amante são testemunhos desse êxtase 
paixão­morte como conseqüência e parte de uma ilusão: 

‘Matará dois apaixonados, e um deles, com absoluta certeza, 
Merecia uma vida mais longa. É minha culpa, 
Eu sou um assassino, minha pobre querida; fui eu quem lhe disse 
Para vir aqui à noite, para todo esse terror, 
E não cheguei aqui antes de você, para protegê­la. 
Venha, destroce minha carne, devore meu corpo culpado, 
Venham, leões, todos vocês, cujos covis permanecem ocultos 
Embaixo dessas pedras! Estou agindo como um covarde, 
Rezando pela morte’. Ele levanta o véu do chão e o 
Carrega para a sombra da árvore; beija 
Aquele véu que conhece ao bem, as lágrimas escorrem de seu rosto 
‘Bebam meu sangue, também!’, exclama, 
E desembainha sua espada, e a enfia em seu corpo, 
E moribundo, a arranca de si, ainda quente pelo ferimento. 
Enquanto está ali, caído no chão, o sangue que jorrava de seu corpo 
Espirrou alto, como quando um cano esguicha água, sibilante, 
Por alguma fresta aberta no seu trajeto, 
E algumas frutas da árvore, por causa daquele jato vermelho, 
tornaram­se rubras, 
E as raízes, ensopadas de sangue, tingiram todas as outras 
Com a mesma cor’ (OVÍDIO 2003: 76) 

3 Lovers and madmen have such seething brains, /Such shaping fantasies, that apprehend/ The More than 
cool reason ever comprehends. / The Lunatic, the Lover, and the Poet, / Are of imagination all compact. / 
One sees more devils than vast hell can hold; /That is the Madman. The Lover, all as frantic, / Sees 
Helen’s beauty in a brow of Egypt./ The Poet’s eye, in a fine frenzy rolling, / Doth glance from heaven to 
earth, from earth to heaven./ And as imagination bodies forth / The forms of things unknown; the Poet’s 
pen/ Turns them to shapes, and gives to airy nothing. / A local habitation, and a name./ Such tricks hath 
strong imagination, / That if it would but apprehend some joy, / It comprehends some bringer of that joy./ 
Or in the night, imagining some fear, / How easy is a bush suppos’d a bear?



46 

As  amoras,  que  um  dia  foram  brancas  e  se  mancharam  com  o  seu 
sangue, são talvez a mensagem dessa “mácula” que é Eros – mácula evitada 
por  Hipólito.  O  vermelho  de  sangue  das  amoras  é  esse  vestígio  de  uma 
passagem  de  pureza  (as  amoras  antes  eram  brancas)  para  um  estado  de 
ignomínia. Sem dúvida “O mitema mais importante na fábula é certamente o da 
amoreira, [...] Lembremos que, em Ovídio, ela é apenas um ‘sinal de luto’, um 

símbolo  destinado  mais  a  perpetuar  o  mito  do  que  um  determinante  dele.” 
(GRAZIANI  2005:782).  Mais  do  que  “sinal  de  luto”,  esse  fruto  é  sinal  de 
realidade experimentada pelos amantes. “Sinal de luto” porque sinal da Paixão, 
o que equivale dizer quase a mesma coisa, como a própria Tisbe lembra: 

A nós que estamos juntos na morte, o direito de ficarmos deitados 
finalmente juntos 
Na mesma tumba. E você, ó árvore, agora sombreando 
O corpo de um, e muito em breve sombreando 
O corpo de dois, guarde sempre na lembrança 
O  sinal  de  nossa morte,  a  escura  e  pesarosa  cor  de  nosso  sangue’ 
(OVÍDIO 2003:77) 

O  amor­Fedra  é  uma  mácula  (é  o  sangue  de  Píramo  que mancha  as 
amoras), mais é também um destino. Píramo e Tisbe tornarão uma sombra (ou 
um  sonho  como  Shakespeare  o  colocou  dentro  de  outro  Sonho)  que  se 

reverbera em inúmeras narrativas. A própria Fedra não compreendeu de outra 
maneira seu desejo por Hipólito, a não ser como esse mesmo ato vergonhoso. 
Ela sabia quanto aquilo já manchava a sua honra. O amor­Eros é essa amora 
vermelha que se derrama no destino do Homem. 

A antiguidade grega não oferecia possibilidades aos seus heróis de se 
esquivarem  da  força  de  Eros:  ele  é  a  força  profana,  uma  sombra  mortal  e 
violenta recolhido pela literatura. A tragédia de Eurípides leva essa experiência 

ao máximo: delito e autopunição. Fedra bem lembra a sua origem: a sua mãe 
Pasífae,  que  se  apaixonou por um Touro e com ele  copula “Ah! Minha mãe! 
Com que amor escuso amaste! “(EURÍPIDES 2003:108). É o aspecto bestial do 
amor­paixão.  É  no  mundo  inferior  que  ele  faz  sua  morada.  Teríamos  que 
esperar que os místicos do século XVI encontrassemuma tensa ligação entre a 

paixão  e  o  Sagrado,  mas,  por  enquanto,  no  mundo  de  Eurípides,  sobressai



47 

justamente  a  bestialidade  da  Fedra,  que  lamenta  seu  destino  vergonhoso 
“Talvez morresses. Salvo, assim, o meu bom nome.” (EURÍPIDES 2003: 108). 

Numa  literatura  cristianizada  do  Ocidente,  Fedra  poderia  encontrar 
momentos  de  consolação  em sua  paixão  por Hipólito:  somente  transfigurada 
para  um  objeto  de  valor  mais  nobre.  Por  enquanto,  Eros  é  um  problema 
potencialmente  fatal,  e  perecível,  porque  é  um  amor  da  carne,  e  não  do 

Espírito.  Condenada  porque  deseja,  porque  cúmplice  dos  apetites  físicos,  a 
paixão  de  Fedra  “não  tem  nada  de  sublime  ou  espiritual,  é  atração  carnal, 
dominadora,  capaz  de  conduzir  nas  pressas  aos  últimos  extremos”  (KURY 
2003: 88). 

À  luz  de  nosso  pensamento  podemos  reconhecer  que  o  impulso  do 
apaixonado  é  da  mesma  natureza  do  erotizado,  a  força  que  impele,  que 
perturba,  que  conduz  à  satisfação  imediata,  é  mais  o  corpo  que  arde  e  se 
inflama  enquanto  o  espírito pronuncia  a  sentença  de  reprovação.  Não  que  o 

dogma  cristão  integrasse  Eros  como  expressão  legitima,  se  ele  foi  para  o 
mundo profano um corruptor da razão ­ idéia dominante que também esteve na 
Literatura  da  Idade  Média.  Eros,  associado  à  natureza  feminina,  continuou 
sendo definido como uma experiência de danação. Assim, desenvolve­se uma 

vasta  teologia  disposta  à  transformar  essa  paixão  pelo  fogo  divino,  numa 
assimilação pelo ser Amado  (que poderia  ser  tanto Cristo quanto a  figura da 
Virgem Maria). Mas a linguagem do apaixonado, em sua dicção profana, ainda 
persistiu. O escândalo da paixão – por natureza profana­, no seu poder de se 

presentificar na arte, será elogiado enquanto expressão de um sentimento: “por 
isso o amor­paixão, forma terrestre do culto de Eros” (ROUGEMONT 2003: 98). 
E  aqui  encontramos  o  argumento  fundamental  deste  trabalho,  o  elemento 
trágico (apaixonado) é uma criação da arte. 

Enquanto  invenção  poética,  uma  história  só  pode  ser  contada,  uma 
poesia só pode ser dita nessa  tensa  relação paixão/tragédia/morte:  tríade em 
que  a  literatura  construiu  seu motivo.  Sófocles,  em Antígona,  canta  no  coro 
essa mesma força irresistível de Eros: 

Amor, invicto no combate, Amor 
dissipador de todas as riquezas, 
que após vaguear nos mares e em recônditos 
esconderijos afinal repousas



48 

no doce rosto das moças em flor! 
Nenhum dos imortais pode evitar­te 
nenhumdos homens de existência efêmera; 
e perde logo o senso quem te encontra. 
Até os justos forças á injustiça, 
desnorteando­lhe o pensamento, 
e leva a essas lutas pais e filhos. 
Venceu o claro olhar da noiva bela, 
Inspirador desse desejo igual 
Ás majestosas leis da natureza, 
joguete de Afrodite irresistível.( 2004: 298)



49 

CONFISSÃO 
Je m’accuse – O mon Dieu veuillez me protéger 

Contre ce que je dis pour être condamnée – 
Je m’accuse, le jour d’hiver où je suis née, 

D’être tombée en moi comme en un grand danger. 
Marie Nöel, Jugement. 

Em Racine,  dramaturgo  cristão,  o  fenômeno  paixão­Fedra  evolui  para 
um caráter menos pagão. Pode­se dizer que,  na  sua Fedra,  a presença dos 
deuses é sutilmente afastada em benefício do drama pessoal da personagem, 

face ao seu amor por Hipólito, este não mais sacerdote de Ártemis. Ou seja, 
Racine justamente “desfaz um ponto que julgávamos indispensável ao enredo 
trágico,  a  castidade  do  devoto  de  Ártemis  ou  Diana,  própria  à  cultura  e  às 
concepções ético­religiosas do homem antigo” (FONTES 2007: 82). O discreto 

afastamento dos deuses de Eurípides  reveste Eros de um caráter  sutilmente 
cristão (talvez menos sutil que imaginamos). A instauração do Eros não é mais 
o desígnio de uma deusa vingativa, mas é um ato assumido pelas  figuras de 
sua  obra.  Hipólito  agora  apaixonado  pela  escrava  Arícia,  também  arde  de 

desejo. Desejar Arícia  também  representaria uma  transgressão e um desafio 
aos  desígnios  de  seu  pai  Teseu.  E  seu  ato  de  amor­paixão  está  investido 
dessa  natureza  violenta,  como  ele  própria  confessa  “Em  desespero, 
envergonhado, há seis meses,  / Levando a toda parte o dardo que me fere,  / 

Contra vós, contra mim, inutilmente eu luto: / Presente, eu vos evito, ausente, 
eu vos encontro;” (RACINE 2007:399) 4 . O Hipólito raciniano é menos puro que 
o  casto  herói  de  Eurípides,  porque  a  condição  de  homem  o  põe 
automaticamente num estado de erro. A primeira falta que o autor denuncia é a 
condição inescapável do próprio Homem. Racine vai desfazendo a presença de 
uma força sobrenatural que é a condição do amor­eros: menos um envio dos 
deuses e mais uma conseqüência humana. 

Em  As  Troianas,  de  Eurípedes,  já  poderíamos  ver  uma  tentativa  de 
devolver ao homem a culpa pelos seus erros, observada pela Rainha Hécuba. 
Evidentemente, as acusações da personagem euripideana não poderiam ter a 

4  Depuis près de six mois, honteux, désespéré, / Portout le trait dont je suis déchiré, / Contre vous, contre 
moi, vainemant je m’éprouve : / Présente, je vous fuis ; absente, je vous trouve; (estamos utilizando a 
edição bilingue na tradução de Joaquim Brasil Fontes, conforme está na bibliografia)



50 

mesma força que terá no século raciniano, porquanto era necessário que  uma 
concepção  cristianizada  do mundo  se  interpusesse  na  literatura para  que  as 

acusações  de  Hécuba  à  Helena,  a  idéia  de  sua  paixão  por  Páris, 
desencadeando a funesta guerra de Tróia, não poderia ser atribuída a nenhum 
dos deuses ganhasse força. Enquanto Helena procura convencer Menelau de 
ter  sofrido esta doença da  alma,  que  a  atraiu  até o príncipe  troiano, Hécuba 

aponta  como  a  causa  da  destruição  de  uma  cidade  a  própria  Helena  – 
imputação  humana.  É  a  idéia  do  humano  sobrepondo  o  que  era  antes  um 
fenômeno divino: 

[...] não procures disfarçar 
a tua perversão atribuindo às deusas 
tamanha insensatez. Pessoas ponderadas 
jamais irão acreditar em tua história. 
E quanto a Cípris, tu nos fazes rir, e muito, 
dizendo que ela foi com Páris ao palácio 
de Menelau, como se a deusa, mesmo estando 
tranquilamente em seu celestial assento, 
não tivesse poder para levar­te a Ílion 
com toda cidade de Amiclas facilmente! 
[...] As loucuras 
de amor, que os homens consideram diferentes 
e imputam  a Afrodite, são iguais às outras. 
A imagem de meu filho em sua roupa exótica, 
bordada de ouro fulgurante, transtornou­te 
a alma; [...] ( EURÍPIDES, 2003: 215, 216 ) 

Hécuba fará o que séculos mais a frente Racine resolverá de uma vez 
por todas: é que a “sua” Fedra assume a vigência pelo fenômeno Eros. Racine 
cumpre  integralmente  os  versos  de  Hécuba.  É  então  possível  perceber  o 

deslocamento  da  paixão  –  antes  uma  maldição  dos  deuses­  para  o  próprio 
indivíduo ­ uma maldição da natureza humana. Vê­se uma nítida influência do 
cristianismo na obra do dramaturgo. Não que o Eros seja aqui absorvido pelo 
dogma cristão, ele ainda é um elemento condenado e tentador, uma espécie de 
porta de entrada para a danação. A mimesis de Eros permanece ainda com a 

sua  relevância  perturbadora,  desgraçada  e  dolorosa;  aquilo  que  a  própria 
Fedra  de  Racine  declara  “Eu  tenho,  do  amor,  todas  as  fúrias”  5  (RACINE, 
2007:377). Adiante  temos a  representação de Eros como o afrouxamento da 

5 De l’amour j’ai toutes lês fureurs.



51 

razão,  como  a  divisão  entre  a  vontade  e  sua  capacidade  de  dominá­la,  de 
submetê­la:  “Eu,  reinar! Eu,  um Estado pôr  sobre minha  lei./  Se minha  fraca 

razão já não me governa./ Quando perdi o domínio dos meus sentidos!/ Se mal 
respiro sob um  jugo vergonhoso!  / Se estou morrendo! 6  (RACINE 2007: 419). 
Dois  elementos  descristianizadores  do  individuo:  a  perda  da  razão  e  a 
instauração da fúria, do descontrole, da perda do métron. 

Num  ensaio  de  Erich  Auerbach,  intitulado  Racine  e  as  paixões,  ele 
lembra  que  “Seus  personagens  são  de  imensa  vitalidade,  quase  todos  se 
movimentam  na  perigosa  cumeeira  entre  paixão  e  morte,  e  mesmo  as 
mulheres  desdenham,  quando  se  trata  de  seus  instintos,  o  bem  escasso  da 

vida”  (2007:205). O  dramaturgo  problematiza  as  paixões  no  que  há  de mais 
humano,  elevando  o  homem  a  uma  categoria  cristã  que  não  permite  que  a 
experiência Eros passe em suas vidas somente enquanto delito e experiência 
repulsiva.  Porém,  ele  o  faz  notadamente  quando  põe  Fedra  nessa  delicada 

linha  de  “paixão  e  morte”.  Essa  relação  a  que  Auerbach  se  refere  entre 
Eros/Tânatos  reitera  a  teoria  aqui  defendida de  um  sentimento  à  sombra  de 
sua ruína. Eros nasce para Tânatos. O homem se devasta na medida em que 
se deixa guiar por Eros. Enquanto o Deus dos Hebreus promete a Vida, Eros 

dissimula a Morte. Servir a Eros aniquila a possibilidade de salvação 
Admitir  a  paixão,  necessariamente,  seria  uma  heresia  para  um  autor 

educado  pelo  jansenismo.  É  importante  fazer menção  ao  quanto  esta moral 
justificaria  a  sua  tragédia.  Já  se  tentou  ver na  obra  de Racine  uma  tragédia 

jansenista: há, inclusive, um capítulo do livro de análise crítica Profil littérature: 
Phedre  Racine  intitulado  “PHÉDRE  EST­ELLE  JANSÉNISTE?”  que  coloca  a 
moral jansenista como parte e fonte do problema Fedra: 

[...]D’où la tentation de voir em Phédre une tragédie janséniste, surtout 
si l’on songe que Racine fut l’éléve des Solitaires. L’héroine represénte 
ces êtres dechus auxquels Dieu, dès leur naisance, a refusé la grâce. 
Ils ont beau  lutter  contre  la  tentation du péché,  chercher des secours 
dans la religion. (MATHÉ 1973:47) 

6  Moi, régner! Moi, ranger um État sous ma loi, / Quand ma faible raison ne regne plus sur moi ! / 
Lorsque j’ai de mes sens abandonné l’empire / Quand sous un joug honteux à peine je respire ! / Quand je 
me meurs !



52 

Evidentemente,  nos  será  difícil  entender  a  obra  sem  considerar  a 
doutrina  que  formou  a  moral  do  dramaturgo.  A  paixão,  para  ser  mais  bem 

compreendida, precisa ser transcrita por e sobre ela. O Eros apresentado em 
Racine  desafia  a  integridade  completa  de  Fedra,  que  não  mais  poderia 
apresentar­se  inteira  para  o  Deus­jansenista  do  dramaturgo,  pois  “Racine 
ateve­se a essa parte da vida duvidosa, vacilante, que lança sua sombra sobre 

sua vida, e sob o pretexto de assegurá­la, compromete­a talvez para sempre. 
Traçou  ele  do  amor  uma  imagem  completa,  movediça,  e  tal  que  basta 
confrontá­la  ao  real,  em  alguma  experiência  íntima,  para  captar  a  espantosa 
exatidão” (TRUC apud AUERBACH 2007: 201). Parece que esse “amor” aqui 

referido é o acontecimento  titubeante, “duvidoso”, o que  já nos convida a ver 
uma atitude em face oposta a da  fé  ­ o caminho seguro. O amor cristão não 
vacilaria,  e  muito  menos  é  movediço.  É,  ao  contrário,  uma  revelação,  um 
acontecimento luminoso na vida. É Eros este amor de que o autor fala, porque 

é somente nele que a Fedra raciniana se movimenta. E a confissão se dá em 
nome de sua culpa, mais trágica que o seu ato, já que, em última instância, a 
sua  falta  seria  a  acusação  falsa  ao  jovem  filho  de  Teseu.  Na  ortodoxia 
Jansenista a menor  falta não poderia passar  imune: “É bem o caso de se  ler 

como uma ironia que a virtude seja posta em relevo e as menores falhas sejam 
punidas  como  máximo  rigor,  quando  o  inocente  Hipólito,  que  afinal  não 
profanou,  tal como em Eurípides, o santuário das deusas, sucumbe de  forma 
tão atroz e  irreconciliável, quando Teseu,  tão  terrivelmente ofuscado, no  final 

persiste  incólume  e  encontra  forças  para  dirigir  ordens  régias”  (TRUC  apud 
AUERBACH  2007:  201  208).  É  o  fato  de  se  ver  como  o  autor  destaca  as 
conseqüências  de  um  erro,  ainda  que  ocorra  num  plano  eminentemente 
existencial. A sua culpa delata a existência de um elemento deteriorante da fé 

cristã – Eros, dentro da lógica raciniana, é supostamente o mal segundo qual 
corrompe o homem­ essa mesma culpa será a substância catalisadora desse 
fenômeno.  Insistamos  nessa  questão:  A  infração  de  Fedra  é  somente  estar 
apaixonada e num ato de salvaguardar sua honra acusar o  jovem Hipólito de 
tê­la ofendida? 

Examinando mais a fundo, podemos reconhecer que a sua culpa não se 
dá por carregar Eros, mas porque, enquanto mulher, Fedra é um canal onde a 
paixão poderia  se mover  com mais  liberdade.  Lembremos que  já  em Ifigênia



53 

em Áulis, o coro adverte sobre os perigos, especificamente nas mulheres, de 
se  deixarem  vencer  pelos  poderes  arrebatadores  de  Eros.  Eurípides  já 

elaborava essa idéia: 

Benditas são as mulheres que sentem 
com a moderação aconselhável 
o gozo dos prazeres de Afrodite, 
obedecendo às regras do recato 
até nas horas de maior delírio, 
sem ter provado as dores provocadas 
no instante em que as mãos do louro Eros 
vergam o arco duplo da volúpia, 
ora para alegrar os nossos dias, 
ora para arruinar a nossa vida. 
Afasta de nós e de nosso leito, 
Cípris belíssima, todos os males que se misturam às bênçãos do amor! 
[...] (EURÍPIDES 2005:42) 

A  condição do  feminino  agrava  o  fenômeno  do  amor­paixão,  eles  irão 
estabelecer íntima coesão no espírito da época. 

2.1 Eros: o Amor­da­carne 

O  século  XII  forma  algumas  suposições,  dadas  como  certezas,  que 

formará uma espécie de unidade de pensamento que relacionará o fenômeno 
da paixão com o feminino, sobretudo porque “[...] entre os Padres da Igreja nos 
primeiros  séculos  do  cristianismo,  a  carne  se  torna  sexualizada  como 
especificamente feminina” (BLOCH 1999: 64). Seja o caso aqui de reconsiderar 

o  Hipólito  “misógino”  de  Eurípides,  que  renegava  a  mulher  naquilo  que  ela 
representa.  O  seu  voto  de  pureza  não  poderia  aceitar  o  apelo  da 
Carne/Eros/Fedra.  Por  outro  lado,  não  se  pode  dizer  que  não  seria  possível 
encontrar nenhum dos  traços da misoginia no Hipólito de Racine,  segundo a 

própria Ama de Fedra, ao se referir ao príncipe, parece estar de acordo com 
essa  idéia  “Pelas  mulheres  ele  tem  um  ódio  fatal”  7  (RACINE  2007:421). 
Hipólito é  inimigo dessa metáfora viva da carne, que é a mulher. E se  temos 
agora um Hipólito mais cristianizado, ele reabsorve o pensamento medieval: 

7  Il a pour tout le sexe une haine fatale



54 

[...] o homem é forma ou mente, e a mulher,  imagem degrada de sua 
segunda natureza, é relegada à esfera da matéria. Um amor ao uno e 
um  desprezo  à multiplicidade  se  convertem,  em  outras  palavras,  em 
um  privilegiar  da  forma  e  numa  desvalorização  do  corpóreo,  que  é 
especificamente sexualizado. Simplificando, o homem é associado, [...] 
ao espírito, ou alma,  formando diretamente por Deus, partilhando sua 
divindade, enquanto assume­se que a mulher partilha o corpo, sendo a 
encarnação na matéria  a merecer por definição da  condição decaída 
da  humanidade.  [...]  no  pensamento  platônico  ela  permanece  presa 
pela matéria, pela carne e o desejo. (BLOCH 1999:36) 

A  condenação  de  Fedra,  mesmo  e  apesar  de  ter  confessado,  é  a 

condenação  do  que  ela  representa:  Fedra  é  a  carne,  no  seu  instinto  bestial, 
irrefletido. Como personagem raciniana, a consciência de seu estado perecível 
é sua qualidade notável. Na época de Racine a natureza pagã mal poderia ser 
aceita em literatura, era preciso, mesmo com o atenuante da retratação, que o 

crime­Eros  fosse  apenado.  Se Eros  celebra  os  sentidos,  a mulher  é  a  carne 
exaltada por essa energia profana e destruidora. Essa tese tão bem articulada 
por R. Howard Bloch em Misoginia Medieval – e a invenção do amor romântico 
ocidental ainda é melhor definida quando o autor conclui: 

[...] que a mulher é equiparada ao corpo no pensamento dos primeiros 
Padres da  Igreja,  de modo que  ‘a  existência de  renunciar  á paixão é 
portanto    mais  pungente  no  caso  das  mulheres,    porque  a  própria 
paixão foi situada na idéia do ser feminino[...] (BLOCH 1995: 114) 

Fedra é duplamente culpada, porque nela encontramos duas situações 
que  o  pensamento  cristão  postulava  como  meio  de  perdição:  não  bastava 
renunciar o Eros, era preciso uma renunciar a si mesmo. Ela não é unicamente 
culpada pela morte de Hipólito, mas antes a culpa está alocada no seu sexo. 

Ela  se  arrasta  numa  culpa  tão  dramática  quanto  seu  desejo  pelo  filho  do 
esposo.  Na  desvantagem  de  ser  humana,  nela  estão  imputadas  todas  as 
características do deus Eros,  e a  consciência  arguta que Racine  constrói em 
sua Fedra, hipertrofia o drama da  sua  existência. Associada  à própria  carne, 

investida de todos os elementos condenados pela Igreja, a Rainha revitaliza a 
concepção herdada de que “[...] a mulher, no discurso medieval, não só está 
associada aos sentidos, mas também serve, como vemos aqui, para corrompê­ 
los”  (BLOCH  1995:85).  A  pergunta  que  se  possa  fazer  sobre  como  esse



55 

pensamento medieval poderia estar na raiz da culpa e da confissão da Rainha, 
já  que  a  obra  de  Racine  foi  escrita  cerca  de  III  séculos  depois  a  esse 

pensamento? Adiantemos­nos e lembremos que a base da fé de Jean Baptiste 
Racine foi o Jansenismo, que no centro das suas idéias sobre a predestinação, 
torna possível perceber claras semelhanças com a doutrina medieval da graça, 
sobretudo  no  que  diz  respeito  a  como  esta  estaria  em  pé  contrário  da 

concupiscência  (o  que  justificaria  a  razão  de  Fedra,  que  como  modelo  da 
concupiscência, não poderia  receber a graça). De  fato,  faltam­nos dados que 
nos  permita  sustentar  que  o  Jansenismo  tem  como  fundamento  muitos  dos 
pressupostos  medievais,  até  porque  este  trabalho  se  inclina  para  outros 

interesses que não esse, mas cremos que nossa incursão sobre esse assunto, 
tem sido suficiente para aquilo que pretendemos neste estudo. Por outro lado, 
podemos considerar que “A associação da mulher com as seduções tanto do 
discurso  como  da  carne  é,  certamente,  tão  antiga  quanto  o  próprio  Gênesis 

[...]”  (BLOCH 1995: 31). É bem possível que as  idéias medievais não tenham 
sido descartadas em sua teologia.  Decidimos lidar com essa hipótese de que 
Racine  recebeu  através  do  jansenismo  as  concepções  medievais  sobre  a 
paixão e a carne e imputou a sua obra. Ou melhor, “corou” sua Rainha dessas 

qualidades corruptoras da alma. 
O  discurso que analisaremos  abaixo  pode  contribuir para  se  conhecer 

melhor a natureza do sentimento de Fedra. A Rainha, em estado de profunda 
angústia, confessa a Ama o seu delito: 

[...] 
Mostrou­me Atenas meu orgulhoso inimigo. 
Eu o vi e corei, fiquei pálida ao vê­lo; 
Um tumulto se ergueu em minha alma perdida; 
Meus olhos já não vinham, não pude falar; 
Senti todo o meu corpo e gelar e arder. 
Reconheci Vênus e suas chamas terríveis, 
Do sangue que persegue inevitáveis dores. 
[...] 
Minha razão perdida buscava em seus flancos. 
Para um amor sem cura,  impotentes  remédios! 8  (RACINE 2007: 379­ 
381) 

8  [...] Athènes me montra mon superbe ennemi. / Je le vis, je rougis, je pâlis à sa vue ; / Un  trouble 
s’éleva dans mons âme éperdue ; / Mes yeux ne voyaient plius, je ne pouvais parler ; / Je sentis tout mon



56 

Primeira das confissões existente na obra, sendo que na segunda vez é 
ao próprio Príncipe que ela declara o  seu amor e,  por último, num momento 

privilegiado, ela confessa a Teseu o seu delito. Essa exposição de Fedra sobre 
os efeitos da paixão pode ser ampliada e compreendida como uma constante 
do  modo  de  representação  literária.  Seguramente  há  exceções,  mas 
recorreremos ao argumento que nestas exceções já não podemos nos valer de 

Eros porque não o reconhecemos. Um exemplo, talvez, seja o amor de Dante 
por Beatriz na Divina Comédia: onde encontramos de  imediato um modo que 
não  diz  mais  respeito  a  uma  disposição  perturbadora  dos  sentidos. 
Definitivamente  este  amor  não  se  identifica  com Eros;  o  “amor”  em Dante  é 

uma  realidade  sublimada,  que  exclui  a  experiência  sensorial  e  se  contenta 
unicamente com a contemplação. Ora, sem a relevância no plano dos sentidos, 
este amor se situa na esfera legítima do cristianismo. Dante contempla Beatriz, 
Fedra deseja Hipólito. Se esta última carnaliza Eros, o primeiro espiritualiza­o. 

Essa lógica é completamente contrária à paixão, que precisa do objeto, fome e 
sede  dele.  Notemos  que  as  primeiras  alterações  que  Fedra  descreve 
ocorreram em seu corpo “sentir todo meu corpo gelar e arder”. Dante não pode 
dar  testemunho  dessa  modalidade  de  amor  que  não  se  satisfaz  na 

contemplação, antes é premente do corpo. Se em Eurípides, Eros é o filho de 
Ares,  o  Eros  que  aqui  nos  referimos  é  sem  dúvida  o  filho  de  Afrodite, 
Pandemos, a de toda a gente, tal qual nos explica Pausânias no Banquete, de 
Platão (2006:40): 

Ora bem: o amor corresponde à Afrodite popular, como popular que é, 
no  seu  pleno  sentido,  deixa  ao  acaso  as  conseqüências  dos  seus 
actos. E tal é,  justamente, o amor em que se comprazem as pessoas 
vulgares: pessoas, antes de mais, a quem é  indiferente apaixonarem­ 
se por mulheres ou por rapazes; em segundo  lugar, que amam neles 
os  corpos  de  preferência  às  almas  e  esse  mesmo,  só  as  mais 
destituídas de inteligência que conseguem encontrar! Na verdade, tudo 
o que procuram é a satisfação dos impulsos, sem se importaram com o 
que  é  ou  deixa  de  ser  digno.  Daí  que  os  seus  actos,  inteiramente 
ditados pelo acaso, possam resultar umas vezes bem e outras vezes, 
mal. 

corps et transir et brûler. / Je reconnus Vénus et ses feux redoutables, / D’un sang que’elle porsuit 
tourments inévitables.



57 

Pausânias nos revela a origem do mal do amor­eros, e de onde notamos 
que o que realmente há em Fedra é o apelo aos sentidos, o desejo por Hipólito, 

uma  intenção  inconcebível  para  um  dramaturgo  fortemente  cristianizado.  A 
manifestação  do  filho  da  mais  profana  das  deusas  seria  um  convite  à  um 
prazer impedido por uma moral. Segundo Pausânias, esse tipo de paixão é o 
impulso  dessacralizado,  depois  ele  mesmo  nos  mostra  a  diferença  com  a 

Afrodite  Celeste:  um  amor  espiritualizado,  que  “não  conhece  o  excesso” 
(PLATÃO 2006:40). A mulher­Fedra  torna­se fortemente desvalorizada ao ser 
vítima de Eros. A própria Fedra é tomada por profunda perplexidade frente ao 
seu  estado.  Não  encontramos  no  seu  discurso  nenhum  verso  que  nos 

autorizem chamá­lo de romântico, ou alguma circunstancia mais extraordinária 
que cante a satisfação da presença do príncipe. A sua presença, assim como a 
sua ausência, são perturbações traduzidas nos versos que Racine imprime em 
sua  Fedra,  e  o  autor  não  poderia  deixar  o  amor  ser  profanado  sem  que 

sofresse por isso. Bem poderíamos lembrar que, em Eurípides, o erotismo da 
Rainha  está  muito  mais  explícito  nos  versos.  Por  outro  lado,  em  Racine,  a 
contenção de Fedra agrava densamente sua culpa: consciente de sua sujeição 
aos apelos da carne, incitada por Eros à dividir o leito com o jovem Hipólito, ela 

procurará do meio ao final do drama reconstruir sua honra. 
No discurso da esposa de Teseu, é a virulência de uma realidade que é 

expressão do amor carnal: sombra que alimentará a  literatura desde sempre. 
Podemos  ver  num  autor  que  não  imprime  nenhuma  referência manifesta  da 
concepção mítica de Eros e, no entanto, a idéia Eros pulula: 

Amor – pois que é palavra essencial 
comece esta canção e toda a envolva. 
Amor guie o meu verso, e enquanto o guia, 
reúna alma e desejo, membro e vulva. 

Quem ousará dizer que ele é só alma? 
Quem não sente no corpo a alma expandir­se 
até desabrochar em puro grito 
de orgasmo, num instante de infinito? 

O corpo noutro corpo entrelaçado, 
fundido, dissolvido, volta à origem 
dos seres, que Platão viu completados: 
é um, perfeito em dois; são dois em um.



58 

Integração na cama ou já no cosmo? 
Onde termina o quarto e chega aos astros? 
Que força em nossos flancos nos transporta 
a essa extrema região, etérea, eterna? 

Ao delicioso toque do clitóris, 
já tudo se transforma, num relâmpago. 
Em pequenino ponto desse corpo, 
a fonte, o fogo, o mel se concentraram. 

Vai a penetração rompendo nuvens 
e devassando sóis tão fulgurantes 
que nunca a vista humana os suportara, 
mas, varado de luz, o coito segue. 

E prossegue e se espraia de tal sorte 
que, além de nós, além da própria vida, 
como ativa abstração que se faz carne, 
a idéia de gozar está gozando. 

E num sofrer de gozo entre palavras, 
menos que isto, sons, arquejos, ais, 
um só espasmo em nós atinge o clímax: 
é quando o amor morre de amor, divino. 

Quantas vezes morremos um no outro, 
no úmido subterrâneo da vagina, 
nessa morte mais suave do que o sono: 
a pausa dos sentidos, satisfeita. 

Então a paz se instaura. A paz dos deuses, 
estendidos na cama, qual estátuas 
vestidas de suor, agradecendo 
o que a um deus acrescenta o amor terrestre (DRUMOND 2006:20) 

O erotismo dos versos de Drummond, ao eleger como tema essa amor 
Pandemos, irá situar a representação da paixão – experimentada e rechaçada 
violentamente em Fedra, nesse apelo aos sentidos. A lírica profana do poeta, 

para  falar  desse  desejo  –  atuação  de  Eros  –  nos  surpreende  por  notabilizar 
essa  categoria  da  paixão  no  seu  sentido  da  exaltação  das  qualidades  da 
mulher­carne. O encontro que se dá entre dois corpos, é realizado como uma 
experiência transformadora e, sobretudo, um arrebatamento. O poeta anuncia 
logo  que  não  é  só  a  alma,  que  esse  anseio  é  engendrado  e  produzido  pelo 

próprio  corpo:  ele  é o desejo de união corpo que busca outro corpo, que  se



59 

realiza nele porque essa união é o  retorno daquela unidade afastada  tal qual 
ensinada no Banquete no discurso de Aristófanes: 

[...]  o  anseio  de  sempre:  reunir­se  e  fundir­se  no  ser  amado,  por  tal 
forma que ambos passassem a  ser uma pessoa só. E qual  a origem 
deste  anseio?  Precisamente,  como  vimos,  o  facto  de  que  a  nossa 
primitiva natureza assim era e nós constituíamos então um todo. Ora, é 
essa a aspiração do todo, esse busca incessante, que tem o nome de 
amor (PLATÃO 2006:56) 

O poeta celebra esse momento em que o corpo encontra e se funde com 
aquela outra parte desfeita pelos deuses. O gozo que esse encontro promove 

provém  exatamente  dessa  satisfação.  É  o  reencontro  com  a  sua  espécie:  a 
busca em Drummond não se dá pela alma; a idéia de unidade no corpo. Se em 
Racine o impulso para é satisfação, é também culpa e delito. O terceiro verso 
no  poema  é  o  completo  delírio  provocado  desse  encontro.  Onde  podemos 

encontrar  toda  a  perda  do  limite.  Mas  o  poeta  não  esquece  a  relação 
Eros/morte: o quanto essa experiência, pela sua força, inaugura um ciclo muito 
próximo  da  morte:  “é  quando  o  amor  morre  de  amor,  divino”.  O  erótico, 
portanto, não ladeia a morte, mais ele é como elemento  indiferenciado dessa 

realidade. O suspiro de prazer pode bem ser o gozo da morte. 
É significativo quando Drummond nos diz que “quantas vezes morremos 

um no outro”, porque essa urgência do corpo em gozar do outro se desmembra 
em  morte  recíproca,  aquela  mesma  que  parte  do  impulso  de  Fedra  para 

Hipólito, atraída pela juventude do corpo de “Teseu”. A sua atração é culpa, e a 
sua  vontade  não  era  outra  a  não  ser  escapar  da  “pausa  dos  sentidos”  que 
certamente  vivia  o  seu  casamento. O  que  existia  em Fedra  era  esse  desejo 
disfarçado  em  vergonha,  que  Racine  tanto  fez  para  velar  a  fim  de  não 

escandalizar  sua  fé.  Por  outro  lado,  o  que  ele  fez  foi  justamente  reforçar  “a 
culpa  trágica cristã”: por esse desejo Eros. Mesmo no momento de confissão 
para Hipólito, a sua ousadia é coroada de pudor porque ela sabe quanto há de 
infração no seu erotismo: 

[...] 
Amo. Não julgues que no instante em que te amo, 
Inocente aos meus olhos, aprove a mim mesma, 
Nem que do louco amor que me turva a razão



60 

Covarde e complacente, eu nutrisse o veneno. 
Infausto objeto de uma vingança celeste, 
Eu me abomino mais do que tu me detestas. 
Os deuses são a prova, os deuses que em meu flanco 
Acenderam o fogo fatal ao meu sangue; 9 (RACINE 2007:411) 

A abominação peremptória de tal desejo, e a comparação desse estado 
como um fogo fatal aceso ao sangue nos remete de  imediato à imagística de 
que a sua paixão, pletorada de erotismo por si, já era elemento de condenação. 

É o desejo de Fedra de se mostrar carne para Hipólito: um fruto que quer ser 
devorado. O amor de Fedra só pode ser a encarnação de Eros, pois é assim, 
enquanto  objeto­carne,  que  ele  aparece  a  Hipólito  e  é  assim  que  ele  a  ver. 
Seria o caso de considerarmos o quanto a literatura se utilizou dessa imagem 

mulher­carne na sua  representação. Em Eurípides, a ousadia do erotismo de 
Fedra é muito mais manifesta, o seu discurso vigoroso não nos deixa nenhuma 
dúvida da metáfora da carnalidade do sexo  feminino. Mário da Gama Kury, o 
tradutor da versão aqui usada, bem  lembra no prefácio da obra de Eurípides 

que “[...] com Hipólito entra na literatura grega clássica, e portanto na literatura 
universal,  o  tema  do  sexo  e  de  sua  força  irresistível.  O  amor  de  Fedra  por 
Hipólito nada  tem    de  sublime  ou  espiritual;  é  a  atração  carnal,  dominadora, 
capaz  de    produzir  suas  presas  aos  últimos  extremos”  (KURY  2003:88). 

Podemos então afirmar que a introdução deste tema em literatura é inaugurada 
pela personagem Fedra. O que justifica que um herói imaculado, como Hipólito, 
tenha um verdadeiro  repúdio à  figura da  fêmea, como  já se mencionou. Mas 
nem um dramaturgo classicista, matizado por pudores e empreendedor de um 

esforço  do  uso  castiço  na  linguagem,  como  é  Racine,  saberia  mimetizar  de 
outra maneira sua heroína (ou talvez, sua anti­heróina). Assim como a danação 
de Adão está intimamente relacionada ao fato de ele não ter resistido ao apelo 
de  Eva,  e  provado daquilo que  era  proibido,  Fedra  também,  dividida  entre  a 

condição de esposa ­ condição que é a interdição da paixão ­ e da mulher que 
deseja ­ símbolo da Tentação ­, sedenta pelo  jovem Hipólito. Não há na obra 
raciniana nenhum discurso mais  romântico para  esse desejo:  ele  é  completa 

9  [...] J’aime. Ne pense pas qu’au moment que je t’aime, / Innocente à mes yeux, je m’approuve moi­ 
même, / Ni que du fol amour qui trouble ma raison / Ma lâche complaisance ait nourri le poison. / Objet 
infortuné des vengeances célestes, / Je m’abhorre encor plus que tu ne me détestes. / Les Dieux m’en sont 
témois, ces Dieux qui dans mon flanc / Ont allumé le feu fatal à tout mon sang ;



61 

fúria,  apoteose  da  vontade,  irascível  erotismo.  Essa  relevância  na  vontade, 
oscilante na Fedra raciniana, bem a situa nessa existência do trágico: 

A vontade, com efeito, se apresenta com esse poder – que não admite 
divisão  –  de  dizer  sim  ou  de  dizer  não,  de  aquiescer  ou de  recusar. 
Esse poder se manifesta em particular no ato de decisão. Desde que 
um  indivíduo se  empenha numa opção, que  se decide,  qualquer que 
seja o plano em que se situe sua resolução, ele se constitui a si próprio 
como  agente,  isto  é,  como  sujeito  responsável  e  autônomo  que  se 
manifesta  em  atos  e  por  atos  que  lhe  são  imputáveis.  (VERNANT, 
NAQUET 2005:26) 

Mas a oscilação da personagem de Racine não se realiza tão somente 
em suas decisões (naquele movimento incerto em confessar e/ou acusar). Ela 
toda  se  contradiz  enquanto  heroína.  A  ênfase  nessa  contradição  pode  ser 
também observada na Fedra­esposa versus Fedra­mulher­Eva, torna­se quase 
uma obsessão o modo como os poetas têm se apropriado da imagem do sexo 
feminino.    Durante  a  idade­média,  tentou­se  esvaziar  na  mulher  a  sua 
qualidade  corporal,  posta  em  posição  inacessível,  como  R.  Howard  Bloch 
(1999:83) lembra a respeito do amor cortês: “Para ser amada, de acordo com a 

lógica da relação cortês, a mulher precisa ser indiferente, inatingível, imaculada 
–  em  resumo,  uma  virgem”:    tudo  o  que  Fedra  não  pode  ser.  O  realismo­ 
naturalismo,  ao  contrário,  compensará  esses  excessos,  materializando 
potencialmente  o  sexo  de  Fedra,  e  alguns  poetas  modernistas  também  nos 

oferecerão uma mulher­objeto, agora destituída de culpa (em Racine, a própria 
personagem era autora dessa construção erótica para o leitor­Hipólito). Mas é 
preciso observar que, em vários movimentos literários, a mulher oscilará entre 
os  papéis  de  Astréia  e  Afrodite,  o  que  equivale  dizer  que  ora  ela  é  pura  e 

imaculada – objeto tão de reverência e apreciação – ora ela é conspurcada e 
desejada – alimento para ser consumido. Ao se colocar lado a lado com essa 
última condição, Fedra participa dessa imagística: um fruto que se oferece ao 
homem ou que oferece algo para ele – como Eva oferece o fruto a Adão, o que 
resulta na  expulsão no Paraíso. Mas ao contrário de Adão, o  filho de Teseu 

refuta a corrupção que a Rainha lhe oferece. A devoção de Hipólito a Artemis 
produziria uma consciência redirecionada para outra esfera, é preciso lembrar 
que  a deusa era,  junto com Héstia  e Athena,  uma das deusas  invulneráveis, 
também cognominadas virgens brancas, e eram inimigas da fogosa Afrodite. É



62 

para  esta  última  que  se  dirige  o  clamor  da  Rainha,  para  uma  deusa  toda 
associada aos sentidos, à  forma e ao corpo: “Já não é mais um ardor oculto 

nas  veias:  /  É  Vênus  agarrando,  inteira,  a  sua  presa  [...]”  10  (RACINE  2007: 
381).  Afinal,  os  poetas  conviveram  com  esse  conflito  na  literatura:  a mulher­ 
Virgem e a mulher­Carne, a mulher objeto de devoção de Hipólito (Ártemis) e a 
objeto  de  repúdio  (Afrodite/Fedra):  “A  esquizofrenia  do  signo  feminino  no 

imaginário masculino pode ser entrevista de outra perspectiva. O conflito entre 
Maria  e  Vênus  se  exibe  em  dois  tipos  de  movimentos  contrários,  que  se 
explicam completamente” (SANT’ANNA 1993:73). 

Affonso Romano de Sant’Anna, no livro O canibalismo amoroso, soube 
analisar justamente essas atualizações da deusa Porné na poesia, ou seja, da 
mulher­forma que desperta apetites. O autor enxerga nos movimentos literários 
uma  valorização  dessa  imagem  da  mulher  como  símbolo  de  algo  a  ser 
devorado, metáfora  que  se  prolonga  em diversos  textos.  Para  o  autor,  já  no 

Romantismo, os poetas darão os primeiros sinais de uma imagem que ganhará 
densidade crescente na poesia: 

Talvez  se  pudesse  afirmar  que  o  Romantismo  funda  a  estética  da 
oralidade.  Oralidade  não  apenas  no  sentido  de  que  os  poetas 
declamavam,  recitavam  e  diziam  seus  poemas  publicamente  nos 
teatros,  ruas  e  saraus,  embalando  o  público  com  sua  melopéia.  [...] 
oralidade  nesses  sentidos  também.  Mas,  sobretudo,  numa  acepção 
mais  nitidamente  psicanalítica.  Oralidade,  aqui,  como  um  impulso  de 
incorporação  do  objeto  do  desejo.  Oralidade  como  um  canibalismo 
afetivo,  imaginário e, portanto, simbólico. É nesse sentido que a  lírica 
amorosa  romântica  vai  utilizar  a  metáfora  de  “comer”  em  lugar  de 
possuir e fazer amor [...]. (SANT’ANNA 1993: 21) 

Voltando  à  obra  de  Racine,  depreendemos  que  não  veio  com  o 
Romantismo, como afirma Sant’Anna, o inicio desse processo; é um modo de 
representação que sempre a  literatura recorreu. No classicismo francês dá­se 
um  ambíguo  artifício  de  culpa  e  desejo,  mas  ainda  assim  ele  não  consegue 
destituir  Fedra  dessa  encarnação  de  Eros.  O  autor  também  encontra 

justificativa  antropológica  em  todas  as  culturas,  para  esse  horror  de Hipólito, 
sobretudo o de Eurípides (se bem que não podemos ao certo determinar se a 

10 Ce n’est plus une ardeur dans mes veines cachée:/ C’est Vénus tout entière à sa proie attachée.



63 

rejeição  do  Príncipe  raciniano  a  sua  madrasta  era  uma  questão  de  ordem 
moral, ou se existia profundas raízes psicológicas) ao sexo feminino: 

É  espantoso  ver  (com  a  ajuda  da  antropologia,  da  sociedade  e  da 
história)  como  o  medo  às  mulheres  (a  misoginia)  é  uma  praga  das 
tribos mais primitivas às sociedades mais industrializadas. É aterrador 
como  o  mito  da  mulher  castradora,  o  mito  da  vagina  dentada,  da 
mulher aranha e da serpente venenosa vêm da Antiguidade aos textos 
mais  modernos.  Já  na  Grécia,  estava  aquela  esfinge  sufocando  os 
impotentes. [...] E existe uma Afrodite – conhecida como “Andrófoba” – 
que  assassinava  seus  amantes  como  as  deusas  Ishtar  e  Anat.  As 
Harpias  eram  as  mulheres­demônio,  Melissa  era  a  abelha  rainha  e 
Medusa era uma das Górgonas castradoras dos homens. E, entrando 
pela  mitologia  germânica,  as  Valquírias  atualizam  as  Amazonas  na 
castração erótica mortal. Todas essas figuras complementam os textos 
sagrados, que nos falam da maldade devoradora de Kali, Lilith e Eva. 
(SANT’ANNA 1993:13) 

De qualquer forma, Hipólito sabe o perigo que Fedra representa. Como 
se a Rainha de Trezena tivesse dentro da categoria de mulheres devoradoras. 

Por isso, talvez, numa figura ameaçadora, como a personagem raciniana, não 
se  poderia  ter  o  beneficio  da  graça.  Ela  herda  justamente  essa  mimesis  do 
amor­eros. A paixão em Racine é essa predominância do descomedimento: a 
representação  de  Eros  também  como  impossibilidade  do  “domínio  dos 

sentidos”.  Por  outro  lado,  essa  mesma  “autorização”  dos  sentidos  está  em 
confronto  com  uma  consciência  esmagada  pela  culpa.  Destituída  do 
autodomínio, portanto, a paixão seria o enfraquecimento da razão ­ tal qual em 
Eurípides, e a conseqüente retomada do caos no homem; o retorno ao estado 

de desordem emocional como a Ama de Fedra, Enone, lembra “[...] A Rainha 
está perto do termo fatal./ Em vão me empenho a observá­la noite e dia: / Ela 
morre em meus braços de um mal que me esconde.  / Uma eterna desordem 
reina em sua alma./ Uma tristeza inquieta a arranca do leito./ Quer ver a luz do 

dia;  e  sua  dor  profunda/  Entretanto  me  ordena  afastar  todo  mundo  [...]” 
(EURÍPIDES  2003:  67).  O  significado  desse  estado  da  rainha  mórbida,  em 
doloroso êxtase da morte – como Drummond tão bem lembrou ­, provém desse 
erotismo  mortal,  com  suas  flechas  fatais,  como  um  espírito  perturbador  e 
inquietante,  que  é  a  libido,  que  não  conduz  à  Vida,  e  que  está maldito,  em 

termos  humanos,  pela  religião  de  Racine,  que  aconselha  que  crucifiquemos



64 

Eros  “E  os  que  são  de  Cristo  crucificaram  a  carne  com  as  suas  paixões  e 
concupiscências” (GÁLATAS 5:24). 

2.2 O tempo das confissões 

Se  em  Eurípides  a  morte  da  rainha  e  a  acusação  ao  jovem  príncipe 

criam a atmosfera de discórdia, e após seu suicídio tem­se o adensamento do 
delito, nesta versão do mito, antes de cometer o suicídio, Fedra confessa o seu 
crime; assegurando um comportamento mais cristão. Não há confissão na obra 
de Eurípides, é a própria deusa Ártemis que esclarece o engano de Teseu; no 

entanto, aqui é a própria Fedra que se retrata. É bem verdade que sua paixão a 
condena e a morte é sua expedição, mas sobrevém a isto que a confissão de 
Fedra faz grande diferença.  E estamos inclinados a fazer de nossas palavras 
de Vossler citadas por Auerbach, que considera Fedra “um drama de expiação, 
ela  própria  movida  pela  vontade  de  purificar  o  coração;”  (2007:  198). 
Poderíamos propor que a  fé do dramaturgo justifica a confissão e a posterior 
auto­expiação. 

A acusação, e a posterior confissão da Rainha, se deparam ainda com 

outra  questão:  o  silêncio de Hipólito.  Enquanto  Fedra  constrói  seus  atos por 
meio da linguagem (primeiro confessa à sua ama, depois se declara ao próprio 
príncipe, então numa atitude criminosa vai acusá­lo e por último confessar seu 
delito), o do filho de Teseu se dá na velação da palavra, como convencido que 

a  linguagem  esbarra  na  insuficiência  no  momento  de  se  revelar.  Ora,  seria 
simples  Hipólito  desfazer  todo  o  ardil  lingüístico  tecido  por  Fedra,  mas  o 
príncipe peremptoriamente está convencido de que a palavra não poderia de 
fato desvendar o essencial dos atos: ele aposta no silêncio: 

A tal ponto tão negra mentira me exalta, 
Que eu deveria falar a verdade, 
Senhor, mas calo um segredo que vos concerne 
Aprovai o respeito que me fecha os lábios; 
E sem que isso aumente vossos tormentos, 
Observai minha vida, e vede quem sou eu. 11 

11 D’un mensonge si noir justement irrite, / Jê devrais faire ici parler La vérité, / Seigneur ; mais je 
supprime un secret qui vous touche. / Approuvez le respect qui me ferme la bouche ; / Et sans vouloir 
vous­même augmenter vos ennuis, / Examinez ma vie, et songez qui je suis.



65 

[...] (RACINE 2007:445) 

É como se os atos esclarecessem, mas as palavras, signos inoperantes, 
introduzissem  uma  alteração  profunda  do  fato,  violando­os.  O  seu  silêncio 
prefigura uma verdade, enquanto a acusação da Rainha é falsa. Onde estaria, 

de  fato,  essa  força  maior  que  representasse  alguma  interdição  no  ato  de 
confessar a verdade para o Príncipe? Falar é reinventar uma realidade ­ essa 
parece  ser  a  crença  mais  forte  de  Hipólito.  O  silêncio  no  momento  em que 
Teseu pergunta­lhe sobre a verdade, é o mesmo de Cristo, diante de Pilatos, 

lembrado pelo poeta Bruno Tolentino nos seguintes versos: 

Vou calar à maneira de Jesus 
diante de Pilatos 
(quando Lhe perguntou se Ele sabia 
o que era a verdade). 
Aqui nesta cidade 
seria  uma loucura 
responder, perturbar a fantasia 
ou apontar para os fatos (1995:57) 

O  silêncio  do Príncipe  não  altera  a  fantasia  de  Teseu  sobre  o  que  se 

tinha  passado.  No  entanto,  podemos  dizer  que  o  discurso  de  Fedra 
(violentando  o  fato)  é mais  poético  do  que as  reticências  de Hipólito. O  seu 
emudecimento  encerra  toda  a  verdade  que  poria  fim  a  toda  imaginação  de 
Teseu, enquanto Fedra  luta para manter a  linguagem no mundo do possível. 

Fedra  é  a  grande  artesã  da  palavra.  Se,  em Eurípides,  o  convencimento  do 
“possível” se oferece por meio da carta deixada a Teseu, acusando o seu filho 
de  ter  cometido atos  ímpios,  agora  a  ficção cumpre no seu próprio discurso. 
Caso  a  Verdade  se  instalasse,  a  possibilidade  da  tragédia  evidentemente 

estaria excluída. Mas a Verdade guarda­se no silêncio de Hipólito. A Rainha, 
por  meio  de  sua  ama  Enone,  cumpre,  então,  a  arte  de  persuadir  Teseu. 
Encontramos  nesse  procedimento,  justamente,  aquela  categoria  de  discurso 
que  fala Sócrates a Fedro, a qual a  anti­heroína de Racine  veste  como uma 
luva: 

[...]  De  facto,  nos  tribunais  não  interessa  absolutamente  nada  a 
ninguém  a  verdade  das  coisas, mas  só  o  que  seja  persuasivo.  E  tal



66 

poder reside no provável, a que deve aplicar­se quem deseja falar com 
arte.  Além  disso,  há mesmo  casos  em  que  de  modo  algum  convém 
referir  factos  realmente  sucedidos,  se  não  se  derem  de  forma 
verossímil;  deve­se  antes  falar  das  verossimilhanças,  tanto  na 
acusação  como na  defesa.  De modo  geral,  ao  discursar,  é  preferível 
procurar­se o provável e mandar passear repetidas vezes o verdadeiro, 
pois a probabilidade que, presente de ponta a ponta do discurso, abre 
caminho a toda arte. (PLATÃO 1997: 116) 

Induzida por Enone, a sua Ama – que nos surge como espécie de face 

complementar de Fedra, o que não altera em nada o nosso quadro, afinal, no 
momento em que a Ama cumpre pelo discurso – com a anuência da Rainha – 
uma  realidade  inventada é possível  encará­las como unas  (Fedra  confirma a 
invenção  de  sua  Ama.  Enone  é  somente  portadora  do  discurso  de  Fedra, 

sustentado pela verossimilhança: a cicerone da palavra, o verbo encarnado, a 
mensageira grega. A Ama nutre a sua rainha com palavras, o que garante por 
um breve  espaço de  tempo a  atormentada existência de  sua Senhora  – ora, 
quando essa “realidade” criada é desfeita, a Rainha desnutrida pelas palavras 

morre.  Por  outro  lado,  precisamente  concluímos  que  Fedra,  soprada  por 
Hermes­Enone,  domina a arte da retórica. Para ela, não interessa a verdade 
(esta,  silenciada  em  Hipólito),  preocupa­lhe  o  possível,  e  mais,  à  quem 
convencer  este  mesmo  provável.  Ora,  ela  sabe  perfeitamente  a  quem  quer 

persuadir (ao Rei Teseu) – e isto é fundamental para a sua retórica “quando for 
capaz  de  se  aperceber  claramente  quem  tem  na  frente  e  de  mostrar  a  si 
mesmo  ‘Este  é  o  homem  e  esta  é  a  natureza  de  que  outrora  tratavam  os 
modelos de discursos; agora apresenta­se­me na prática, e eu devo aplicar­lhe 

os  discursos  em  causa  para  conseguir  a  persuasão  desejada’.  Quando  já 
estiver  de  posse  de  todos  estes  requisitos  e  tiver  adquirido  o  sentido  de 
oportunidade do que em dada altura deve ser dito e do que deve ser calado; 
[...] – nessa altura cultiva a arte com beleza e perfeição; antes não. (PLATÃO 

1997:114). Esse conhecimento sobre a natureza do seu esposo garante o êxito 
de sua arte, a oportunidade é concebida em função da  iminência da situação 
(uma  vez  Teseu morto,  Fedra  poderia  declarar  sua  paixão  por Hipólito, mas 
desfazendo esse engano, era premente desarticular a confissão, ou, ao menos, 
torná­la opaca). Toda a sua história ­ a sua acusação – reside no provável, mas 

parte de uma realidade – um manto sobre o Real: os argumentos que levariam



67 

a  conclusão  que  Hipólito  desejava  Fedra  é  algo  que  está,  digamos,  no 
verossímil. A probabilidade do ato não é nula: Hipólito é um jovem que não fez 

votos de castidade, e Fedra não é a sua mãe para que ele tivesse de vencer o 
fantasma do incesto. Portanto, se Hipólito está no plano do verdadeiro, Fedra 
está no plano do provável, e Teseu aceita o seu fingere como aceitamos uma 
narrativa de Cervantes, o acordo entre leitor e autor (a Rainha), acomoda­se de 

imediato. Segue o esquema onde é possível verificar nosso pensamento: 

Ama /Fedra (Palavra) 

↓ 

Hipólito (Silêncio) 

↓ 

Poética 
↓ 

Real 
↓ 

Discurso do possível 
↓ 

Prescinde do discurso 
↓ 

Fedra violada por Hipólito 
“o faz de conta” 

Interdição Fedra/Hipólito 
“o mundo tal e qual” 

O que na verdade interessa é quem consegue convencer Teseu; aquele 
que melhor usar a sua arte de oratória é que pode considerar­se vencedor. O 
rei  sela  o  pacto  da  ficção  da  Rainha.  O  fato  cala­se  em Hipólito;  a  ficção  é 

entoada  em  Fedra.  Não  podemos  deixar  de  aqui  lembrar  as  palavras  de 
Octávio Paz (1982:47): 

A  criação  poética  se  inicia  como  violência  sobre  a  linguagem.  O 
primeiro  ato  dessa  operação  consiste  no  desenraizamento  das 
palavras. O poeta arranca­as de suas conexões e misteres habituais: 
separados  do  mundo  informativo  da  fala,  os  vocábulos  se  tornam 
únicos, como se acabassem de nascer. O segundo ato é o regresso da 
palavra: o poema se converte em objeto de participação. Duas forças 
antagônicas habitam o poema: uma de elevação ou desenraizamento, 
que  arranca  a  palavra  da  linguagem;  outra  de  gravidade,  que  a  faz 
voltar. O poema é uma criação original e única, mas também é leitura e 
recitação – participação. O poeta o cria; o povo, ao recitá­lo, recria­o.



68 

Poeta  e  leitor  são  dois  momentos  de  uma  mesma  realidade. 
Alternando­se  de  uma maneira  que  é  inexato  chamar  de  cíclica,  sua 
rotação engendra e chispa – a poesia. 

As palavras de Fedra  levadas ao  limite dessa  violência  inauguram um 
novo  estado  do  real.  Evidentemente  não  estamos  trabalhando  aqui  o 
pensamento  que  a  linguagem  poética  é,  por  natureza,  inverossímil,  mas 

concessão de um novo Ser, transfiguração de uma experiência; não deixando 
de pré­anunciar o trágico. Enquanto Hipólito pretende devolver à linguagem a 
realidade  da  qual  ela  foi  desentranhada,  Fedra  se  empenha  nesse  vacilante 
esforço de separar a linguagem da realidade que a gerou. O poético em Fedra 

se localiza nessa dinâmica que desafia a ordem, que violenta o factum. Hipólito 
renuncia ao poético, porque o que ele mais quer, é a palavra acomodada à sua 
função profícua. Como  todo ato de  falar envolve “uma certa carga metafórica 
disposta  a  explodir  tão  logo  se  toca  na  mola  secreta;  a  força  criadora  da 

palavra reside, porém, no homem que a pronuncia” (OCTAVIO PAZ 1982:45). 
Acionar essa mola da  linguagem é  colocar o  real  em  risco. Na cena em que 
Teseu o acusa com toda sorte de  injúrias, a resposta de Hipólito é guardar a 
verdade em silêncio: 

Continuais a falar de incesto e de adultério? 
Eu silencio. Mas Fedra vem de uma mãe, 
Fedra pertence a um sangue, sabeis muito bem, 
Senhor,  mais  do  que  o  meu,  saturado  de  horrores. 12  (RACINE 
2007:449) 

Hipólito, nestes versos, propõe a Teseu observar a vida e as origens de 
Fedra, onde está contida a verdade que o Rei procura. Romper o silêncio não 
garantiria  àquilo  que  o  Rei  estava  desejoso  de  saber.  No  fim  das  contas,  o 
silêncio  eloqüente  de  Hipólito  é  a  luta  contra  a  voz  da  Rainha.  E  o  silêncio 

desmente o poético em Fedra. Somente nos últimos discursos, a confissão – 
cristã – Fedra revela o real.  A confissão devolve a palavra para sua matriz. A 
palavra  confessada  é  aqui  a  interseção  da  criação:  se  o  poético  alude,  a 
confissão esgota. Termina que era necessária  toda a invenção de Fedra para 
sua confissão ­ é  transição da natureza confessional da  lírica em Racine. Na 

12 Vous me parlez toujours d’inceste Et d’adultère ?/ Je me tais. Cependant Phèdre sort d’une mère, / 
Phèdre est d’un sang. Seigneur, vous le savez trop bien, / De toutes ces horreurs plus rempli que le mien.



69 

confissão, esgotamento dessa aventura discursiva, ela se reconhece serva da 
palavra:  e  como  serva  não  mais  determina,  não  mais  se  lança  no  perigoso 

mundo do discurso, ela se localizará naquela condição do poeta que: 

[...] não se serve das palavras. É seu servo. Ao servi­las, devolve­ás à 
sua  plena  natureza,  fá­las  recuperar  seu  ser.  Graças  à  poesia,  a 
linguagem  reconquista  seu  estado  original.  Primeiramente,  seus 
valores plásticos e sonoros, em geral desdenhados pelo pensamento; 
em  seguida,  os  afetivos;  por  fim,  os  significativos.  Purificar  a 
linguagem, tarefa do poeta, significa devolver­lhe sua natureza original. 
(OCTAVIO PAZ 1982: 58). 

O próximo passo depois do crime Eros é se confessar: essa declaração 
deliberada de um erro. Na confissão o homem se rende à palavra. A confissão 
terá essa mesma intenção de “purificar” o homem pela linguagem. O delito e a 

purgação de Fedra necessariamente partem do seu discurso. O cristão precisa 
exaurir a  linguagem e  se  confessar “Confessei­te meu pecado e não encobri 
minha  iniqüidade  /  Eu  disse  “Confessarei  ao  Senhor  minhas  transgressões” 
(SL, 35­5). A confissão de Fedra bem poderia restituí­la a categoria de “salva”, 

mas  a  condição  da  sua  linguagem  foi  mais  forte,  e  a  não  demove,  na 
concepção  jansenista,  da  sua  ausência  de  Graça:  Fedra,  na  lógica  dessa 
moral, não estava predestinada à salvação. 

Em  verdade,  o  poético  encontra  sua  plenitude  no  meio  do  caminho, 

quando ainda resta muito que se dizer. Quando a verdade for conhecida face a 
face,  como  as  palavras  paulinas  bem  lembram,  essa  linguagem  poderá  ser 
dispensada. Podemos, a partir disso, compreender a perplexidade de Hipólito 
no momento que Fedra confessa sua paixão: 

Não posso, sem horror, olhar­me a mim mesmo. 
Fedra... Mas não, ó Deuses! Que em fundo esquecimento 
Fique enterrado este terrível segredo. 13 (RACINE 2007: 415). 

O  seu  horror  frente  ao  Revelado,  ao  manifesto,  é  a  incapacidade  do 

homem de encontrar a  linguagem na sua  forma pura. Assim como um mortal 
não suporta a visão de um deus em toda a sua Glória, o poético serve como 

13 Je ne puis sans horreur me regarder moi même./ Phèdre... Mais non, grands Dieux ! qu’en un profond 
oubli/ Cet horrible secret demeure enseveli.



70 

um  mediador  que  nem  revela  o  Todo  e  nem  disfarça  a  Parte.  A  linguagem 
precisa ser revestida (o poético) para que o homem a encare. Do contrário, ele 

não  suporta:  é  Moises  cego  ao  ver  o  Senhor,  é  Sêmele  em  chamas  ao  ver 
Zeus na sua forma gloriosa. O poético é a sarça ardente. A poesia só existe, 
portanto, porque há o inapreendido. O fracasso do poético frente ao Real é o 
mesmo que o triunfo da poesia face o Mistério. 

2.3 A culpa cristã: A rede invisível de bronze 

Em Fedra, a lógica parece bem clara, antes morrer que viver no delito. 
Mas o auto­sacrifício da Rainha não a elevaria a uma esfera desnecessária, já 
que, à luz do deus de Racine, Cristo já morreu pela Paixão? Qual o sentido da 
morte de Fedra  se  ela própria desfez o nó que causou o  fenômeno  trágico? 

Poderíamos sustentar que só existe um único meio para explicar a disposição 
do seu suicídio: a culpa cristã. Justificada por essa paixão que não era outra 
coisa  senão  um  impulso  erótico,  como  Platão  em Fedro,  afirma  “Ora,  que  o 
amor  constitui  um  desejo  é  conhecido  de  todos”  (1997:  45).  A  Rainha  não 

poderia  submeter­se  à  essa  idéia  sem  sofrer  a  ambigüidade  de  sua  moral. 
Chegamos à conclusão de que a personagem raciniana é “uma cristã a quem 
faltou a graça”  (Arnaud apud   Brunnel 1988  :346). Sem a graça divina  ­ pois 
não sabemos qual é a disposição desse Deus que a negou ­ o trágico é o único 

caminho  que  se  pode  antever.  A  via  cristã,  que  anuncia  a  esperança,  não 
poderia  admitir  um destino de desgraça. Fedra  sabe do agravamento de sua 
consciência  caso  não  confessasse,  e  tudo  levaria  a  acreditarmos  que  a  sua 
declaração  seria  um passo  em direção à  graça  divina.  Puro  engano: Racine 

nos  conduz a  um  caminho  de  ilusão,  aonde vamos  tecendo  os  fios  que  nos 
devolvem ao helenismo profano. É só a Queda do homem que ele nos mostra. 
Talvez  a  moral  Jansenista  seja  o  argumento  que  explique  tal  desgraça. 
Lembremos as palavras de Theodor Haecker observado por Lesky (2006: 40) a 
respeito como o cristianismo metabolizou o problema do trágico: 

[...]  saber  se  o  trágico  é  possível  dentro  da  configuração  cristã  do 
mundo.  As  respostas  divergem  enormemente,  inclusive  aquelas  que



71 

procedem  de  pensadores  decididamente  cristãos.  Para  Theodor 
Haecker, por exemplo, o trágico é o estigma do autêntico paganismo, 
ao  passo  que  o  cristão  superou  [...]  Teóricos  do  trágico  que,  ao 
escrever,  não  partiram  de  um  ponto  de  vista  religioso  negaram  em 
geral a possibilidade do trágico dentro do cristianismo 

E por último conclui: 

Sem dúvida, em circunstância alguma é possível coadunar uma visão 
cerradamente  trágica  do  mundo  com  a  cristã,  sendo  ambas 
diametralmente opostas. Em compensação, a possibilidade da situação 
trágica dentro do mundo cristão se dá como em qualquer outro mundo 
[...] (Lesky 2006: 41) 

A  questão  é  que  somente  enquanto  cosmovisão  é  que  a  obra  do 
dramaturgo é cristã. Seu  tema é  recolhido do mito pagão; portanto, podemos 
entender que em Racine Fedra está numa situação intermediária entre a época 
em  que  foi  escrita  e  aquela  em  que  se  desenvolve  a  ação.  De  qualquer 
maneira  esse  desvio  de  Eros  o  vai  afastando  da  danação  –  uma  realização 

inconclusa  em  Racine  que  fortalece  o  trágico,  mas  não  o  afirma  em  sua 
totalidade. 

O centro do problema da obra  raciniana é, sem dúvida, a confissão, o 
momento  privilegiado  em  que  Fedra  revela  a  sua  culpa  trágica.  Não 

poderíamos  deixar  de  deslocar  o  discurso  de  Fedra,  o  cerne  do  problema 
raciniano: 

Cada instante é precioso, escutai­me, Teseu 
Fui eu que sobre um filho casto e reverente 
Ousei lançar um olhar impuro, incestuoso. 
O céu pôs no meio seio uma flama funesta; 
A detestável Enone conduziu todo o resto. 
Temia que, ao saber de minha fúria, Hipólito 
Revelasse um fogo que lhe causava horror. 
Valendo­se de minha fraqueza, a pérfida 
Correu à vossa presença e o acusou primeiro. 
Ela já se puniu: fugindo à minha ira, 
Buscou nas ondas um suplício mais suave. 
O ferro já teria cortado meus dias; 
Mas deixava a virtude gemer, sob suspeita. 
Quis, ao expor diante de vós os meus remorsos, 
Por um caminho mais lento descer aos mortos. 
Tomei, já corre nas minhas veias ardentes 
Um veneno trazido a Atenas por Medeia.



72 

Tenho alcançado meu coração, a peçonha 
Injeta um estranho frio neste coração; 
Já não vejo senão através de uma nuvem 
E o céu e o esposo que minha presença insulta. 
E a morte, arrebatando aos meus olhos o dia, 
Devolve à luz, que eles manchavam, sua pureza. 14 (RACINE 2007:487) 

Esse último discurso se dá concomitantemente ao estado de pré­morte. 

A  última  coisa  que  cabe  ao  cristão  é  essa  confissão  dramática.  A  contrição 
profunda  que  sela  a  tragicidade  de  sua  existência.  Em Racine  esse  ato  é  a 
possibilidade do homem de assumir a  responsabilidade  frente aos seus atos. 
As duas ações da Rainha se dão agora na seguinte engrenagem : ela confessa 

o  seu  amor  por  Hipólito,  e  por  último,  confessa  a  Teseu  seu  Delito  (em 
Eurípides  este  ato  cabe  à  Ama  da  Rainha).  Se,  “Na  perspectiva  trágica, 
portanto, agir  tem um duplo caráter: de um  lado, é deliberar consigo mesmo, 
pesar o pró e o contra, prever o melhor possível a ordem dos meios e dos fins; 

do  outro,  é  contar  com  o  desconhecido  e  incompreensível,  aventurar  num 
terreno que nos é  inacessível, entrar num  jogo de  forças sobrenaturais sobre 
as quais não sabemos se, colaborando conosco, preparam nosso sucesso ou 
nossa  perda”  (VERNANT;  NAQUET  2005:  21);  a  ação  resgata  toda  a 

integridade da personagem, mais não a  redime. O problema do amor­paixão 
em Racine se resume á essas duas ações: delito e confissão. 

Vale  observar  a  consideração  dos  mesmos  autores  acima  referidos 
sobre  a  conduta  de  um  personagem  trágico,  para  melhor  entendermos  o 

comportamento da esposa de Teseu: 

Como  a  personagem  trágica  se  constitui  na  distância  que  separa 
daimõn de êthos, a culpabilidade  trágica se estabelece entre a antiga 
concepção religiosa de erro­polução, de humartía, doença do espírito, 
delírio enviado pelos deuses que necessariamente engendra o crime, e 

14 Lês moments me sont chers, écoutez­moi, Thésée. / C’est moi qui sur ce fils chaste et respectueux / 
Osai jeter un oeil profane, incestuex. / Le ciel mit dans mon sein une flamme funeste ; / La détestable O 
Enone a conduit tout le reste. / Elle a craint qu’Hippolyte, instruit de ma fureur, / Ne découvrît un feu qui 
lui faisat horreur. / La perfide, abusant de ma faiblesse extrême, / S’est hâté à vos yeux de l’accuser lui­ 
même. / Elle s’ent est punie, et, fuyant mon corroux, / A cherché dans les flots un supplice trop doux. / Le 
fer aurait déjá tranché ma destinée ; / Mais je laissais gémir la vertu soupçonnée. / J’ai voulu, devant vous 
exposant mes remords, / Par un chemin plus lent descendre chez les morts. / J’ai pris, j’ai fait coule / Un 
poison que Meédée apporta dans Athénes, / Dejá jusqu’à mon coeur le venin parvenu / Dans ce coeur 
expirant jette un froid inconnu ; / Dejá je ne vois plus qu’à travers un nuage / Et le ciel et l´époux que ma 
présence outrage ; / Et la mort, à mes yeux dérobant la clarté, / Rend au jour, qu’ils souillaient, toute sa 
pureté.



73 

a concepção nova em que o culpado, hamarton, e sobretudo adikon, é 
definido como aquele que,  sem ser  coagido, deliberadamente decidiu 
cometer o delito[...] Do outro  lado, no quadro de uma cidade em que 
todos  os  cidadãos,  após  discussões  públicas  de  caráter  profano, 
dirigem o negócio do Estado, o homem começa a ter experiência de si 
mesmo  enquanto  agente  mais  ou  menos  autônomo  em  relação  às 
forças  religiosas que dominam o universo, mais ou menos senhor de 
seus  atos,  podendo mais  ou menos,  por  sua  gnome,  sua  phrónesis, 
dirigir seu destino político e pessoal. Essa experiência ainda incerta e 
indecisa daquilo que na história psicológica do homem ocidental, será a 
categoria  da  vontade  (sabe­se  que  não  há  na  Grécia  antiga  um 
verdadeiro vocabulário do querer), na tragédia, exprime­se sob a forma 
de uma  interrogação ansiosa  a  respeito das  relações do agente  com 
seus  atos:  Em  que  medida  o  homem  é  realmente  fonte  de  suas 
ações?[...] (VERNANT; NAQUET 2005: 22, 23). 

Em  Racine  há  uma  valorização  da  autonomia  afetiva.  Fedra  não  é 
exatamente vítima da vontade divina, ela é a própria agente desencadeadora 
da  crise.  O  peso  de  sua  culpa  está,  portanto,  hiperdimensionado.  Na  outra 

margem de Eros é a consciência culpada de Fedra o agente do drama. Ainda 
que a sua razão esteja completamente esfacelada, ela mesma é a causadora 
de sua ruína. Inauguramos assim a seguinte pergunta: a partir de nosso olhar 
moderno, onde estaria afinal a culpa de Fedra, se sua paixão por Hipólito não 

foi  de  fato  consumada?  A  falta  de  Fedra  se  localiza  justamente  em  sua 
consciência.  O  seu  sexo  já  trazia  o  signo  de  todo  arrebatamento,  como 
Stendhal (1999:99), ao ensaiar sobre o amor­paixão, faz questão de descrever 
que “é mais a mulher que ama com arrebatamento”. 

A proposição é: uma vez experimentado Eros, a  tragédia se  realiza. O 
homem  agora  cumpre  ou  não  o  desígnio  que  o  conduz  à  perdição. 
Possibilidade  excluída  no  universo  de  Eurípides,  “cujas  personagens 
proclamam,  às  vezes,  abertamente  que  não  são  culpadas  de  suas  faltas 

porque  agiram,  pretendem  elas,  a  despeito  de  si mesmas,  por  coerção,  bía, 
dominadas, violentadas pela  força de paixões  irresistíveis na medida em que 
encarnam,  no  íntimo  delas,  potências  divinas  como  Eros  e  Afrodite” 
(VERNANT, NAQUET 2005:30). Essa consideração justifica a não confissão do 
delito  em  Eurípides:  Fedra  não  poderia  assumir  um  ato  inevitável,  prescrito, 

que não se inicia na sua vontade. Eros é exatamente essa força  irresistível e 
inescapável: ao mesmo tempo potência destruidora. Sendo assim, só existe o 
delito  na  Fedra  do  poeta  grego.  Seria  preciso  um  longo  processo  o  qual  os



74 

deuses se afastem dos homens para que estes últimos confessem seus atos. E 
é  justamente  o  que  ocorre  em  Racine,  ele  pôs  os  deuses  de  lado,  e  Eros, 

embora ainda força condenada, na confissão, é declarado: o seu disfarce não 
valeu,  ele  foi  confessado  e  descoberto,  e  Fedra  se  mata  a  fim  de  expiá­lo. 
Racine  arrefece  o  delito  e,  no  entanto,  acentua  a  culpa,  numa  preocupação 
menos em salvar a honra, pois o que está em jogo é a crise moral que ladeará 

a paixão­Fedra. O triunfo de Eros não poderá ser celebrado em Racine, a sua 
consciência  o  entende  como  experiência  vergonhosa,  paixão  sem  gozo, 
sucedâneo do vício, e que no mínimo pede a culpa: 

Ó tu que vês a vergonha em que me abati, 
Inexorável Vênus, ainda não te basta? 
Impossível levar mais longe a crueldade. 
Nenhum dardo falhou: teu triunfo é completo 
[...] 15 (RACINE, 2007: 423) 

Dessa  vez  nem o  próprio Hipólito  está  livre  da mácula  da  paixão.  Ele 

também  arde  por  Arícia,  a  sua  castidade  dedicada  à  deusa  da  caça  é 
substituída por uma “deusa” humanizada. É a ela que ele presta homenagem. 
O  preceptor  de  Hipólito,  Teramene,  percebe  o  que  se  passa  com  o  jovem 
príncipe “[...] Não há porque duvidar: vós amais, ardeis,  / Estais morrendo de 

um  mal  que  dissimulais/  Acaso  Arícia  conseguiu  vos  encantar? 16  (RACINE 
2007: 365). Joaquim Brasil Fontes,  tradutor e estudioso da edição de Racine 
por nós utilizada, chama atenção para o fato de que “Na abertura da tragédia, o 
dramaturgo já nos intriga, a nós, modernos, dotando Hipólito de uma ‘fraqueza’, 

sua involuntária paixão por Arícia, irmã dos Palântidas, inimigos de Teseu [...]” 
(FONTES 2007:82). Essa fraqueza, a qual o estudioso se refere, não é outra a 
não ser a potência de Eros que fragiliza a condição humana. É justamente em 
favor  de Arícia  que  ele  nega  a  presença  de  Eros:  a maldição  da  paixão  em 

Racine se dá em termos completamente humanizados. A culpa está distribuída 
entre todos seus personagens. Racine parece sempre estar lembrado que em 

15 O toi qui vois La honte où je suis desdecendue / Implacable Vénus, suis­je assez confondue ? / Tu ne 
saurais plus loin pousser ta crauté. /Ton triomphe est pafait ; tous tes tont ont porté [...] 
16  [...]Il n’en faut point douter : vous aimez, vous brûlez ; / Vous périssez d’un mal que vous dissimulez. / 
La charmante Aricie a­t­elle su vous plaire.



75 

se tratando de Eros ninguém escapa  ao seu domínio, nem mesmo os deuses, 
como Enone bem lembra a Fedra: 

[...] 
Os Deuses, até os Deuses, do Olimpo habitantes, 
Que com terrível renome assombram os crimes, 
Tantas vezes queimaram em fogos ilícitos. 17 (RACINE 2007:461) 

Estão todos sujeitos ao jugo de Eros e à inventiva da culpa como modo 

da paixão. O mito nos conta a narrativa de Marte e Vênus, deuses olímpicos 
que se encontravam sob o signo do segredo, já que a deusa Vênus era casada 
com Vulcano, e era na condição de amante, que se encontrava com o deus da 
força bruta. Em função da ilegitimidade de seus atos, enquanto o seu esposo 

traído  estava  na  forja  durante  toda  a  noite,  havia  um  guarda,  Alectrião, 
colocado a fim de vigiar a chegada do Sol, “aquele que tudo vê”. O guarda de 
Marte,  um belo  dia  adormece  e  não  se  dá  conta  do  despertar  do  Sol.  Este, 
depois de conhecer o delito dos amantes, corre a contar ao esposo desonrado. 

Hefesto  então  fabrica  uma  malha  com  fios  de  bronze,  segundo  Ovídio  em 
Metamorfoses  (2003:77),  que  de  tão  finos  chegava  a  ser  invisíveis.  Aguarda 
que ambos se reencontrem na noite seguinte, e assim, no momento que eles 
gozavam  do  calor  de  seus  copos,  o  hábil  esposo  de  Vênus  os  prende  nas 

finíssimas  redes de  seu engenho. Logo,  convidou  todos os deuses para que 
presenciassem  a  imagem  da  vergonha  e  zombassem  daquele  delito  entre  o 
ridículo e o irônico: Marte e Vênus atados pela rede invisível da culpa. Mesmo 
o deus da  força é subjugado pelos poderes do amor­paixão, e nem a própria 

Vênus  consegue  evitar  ser  presa  fácil  de  Eros.  Quanto  à  força  de  Eros  ser 
superior a de Marte (o deus também chamado Ares para os gregos), Platão já 
supõe esse pensamento, por meio do discurso de Ágaton: 

E  quanto  a  coragem,  é  fora  de  dúvida  ­  ao Amor  “nem mesmo  Ares 
resiste”,  e  eis  porquê:  não  é  Ares  que  subjuga  o  Amor  mas  sim  o 
amor...de Afrodite ( assevera­o a tradição!) que subjuga Ares. Ora, ter 
alguém sob o jugo significa ser o mais forte. E se o Amor vence aquele 
que excede todos os outros em coragem, como não há­de ser de todos 
o mais corajoso? (PLATÃO 2006:61) 

17  [...] Les Dieux même, lês Dieux de l’Olympe habitants, / Qui d’um bruit si terrible épouvantent les 
crimes, / On brûle quelquefois de feux illégitimes.



76 

O  que  dizer  se  a  encarnação  da  força  e  da  intrepidez  na  narrativa 

grega se curva aos poderes de Eros? Em nome do Amor­eros ”O deus Marte, 
tomando  de  uma  louca  paixão  por  Vênus,  guerreiro  terrível  se  tornara 
melancólico”  (OVÍDIO 2007:72). A Força  (Ares)  curva­se  à Força máxima de 
Eros.  Temos,  aqui,  a  justificação  literária  que  concede  indiscriminadamente, 

como fez Racine, a qualquer um a excelência da paixão. A malha invisível de 
Vulcano assemelha­se a culpa que envolve Fedra, construído por habilíssimos 
e  delicados  fios  tecido  por  sua  consciência.  Afinal,  os  amantes  são  também 
“culpados”,  como em A arte de  amar, Ovídio observa  sobre os encontros de 
Marte e Vênus: “ [...] no início, eles tinham o hábito de esconder seus encontros 
amorosos:  sua  paixão  culpada  era  cheia  de  reserva  e  de  pudor.  (OVÍDIO 
2007:72). 

A rede de Vulcano, alegoria da culpa cristã lançada no leito da Rainha, é 

decisiva  no  ato  final  da  tragédia  de  Racine.  Será  essa  culpa  que  move  a 
confissão de Fedra: a paixão se confessa culpada. Se em Ovídio já existia esse 
pensamento em desenhar os amantes divinos, o quão estará dimensionado ao 
Racine retratar a amante mortal. 

Recordemos  Hipólito,  e  procuremos  entender  a  sua  rejeição  à  Fedra 
(processo que seguramente agravará a sua culpa).  Não é por lealdade a uma 
deusa, mas por fidelidade a uma mulher. A orientação do Hipólito raciniano se 
dá em plano  inverso ao de Eurípides. O primeiro desejou Arícia –  inimiga de 

seu  pai  e  proibida  de  selar  qualquer  himeneu,  condenada  à  não­paixão.  No 
príncipe não encontramos claramente o sentimento de  culpa  trágica,  como é 
possível  observar  em  Fedra,  mas  não  podemos  ver  aqui  uma  não­culpa, 
sobretudo porque ele já transgredia uma ordem real no seu amor pela escrava 

Arícia. 
A  declaração  de  Teremone  também  nos  surge  como  argumento  que 

aqui  insistimos:  Ora,  Hipólito  está  morrendo  de  um  mal  que  dissimula, 
reiterando­se o que dissemos até agora sobre a mímese da Paixão: no fim das 
contas a celebração de Eros é o triunfo de Tãnatos. 

O  dramaturgo  francês  nos  oferece  uma  Fedra  mais  existencial, 
perturbada pela  interferência do amor­eros em sua vida. Ele nos apresenta a 
precariedade da condição humana atravessada pelas flechas de Eros.  No seu



77 

discurso  sobre  a  paixão  o  deus  é  sempre  evocado  como  uma  experiência 
furiosa,  que  violenta  a  razão  “[...]  Minha  razão  perdida  buscava  em  seus 

flancos./  Para  um  amor  sem  cura,  impotentes  remédios!”  18  (RACINE 
2007:381), e partir disso a sua consciência vai ensaiando o processo que é de 
se libertar dos invisíveis fios de bronze. 

18  [...]Jê cherchais dans leurs flancs ma raison égarée. / D’un incurable amour remédes impussants !



78 

REDENÇÃO 
Porque é forte o amor como a morte, 

e a paixão é implacável como a sepultura: 
suas centelhas são centelhas de fogo, 

labaredas divinas. 
Cânticos dos cânticos 

No século XXI, ainda será possível ouvir os ecos do amor­Fedra, que se 
inicia com a sua qualidade de delito e, durante o século XVII, vive a agonizante 
imposição  de  culpa  a  ser  confessada.  Encontramos  agora  na mineira  Adélia 

Prado  uma  perspectiva  da  paixão  que  tanto  contrasta  com  uma  modalidade 
construída em literatura, quanto é fator de reconhecimento: enquanto estrutura, 
ele  permanece.  A  reinvenção  de  Eros  parte  da Antiguidade, mas,  depois  de 
tantos eventos, evidentemente que a Paixão tal e qual aqui mostrada já sofreu 
algumas modificações. Ele não é mais o mesmo, sem deixar de sê­lo. Não é 
mais  aquele  Eros,  no  dizer  de  poetisa  Safo,  tecelão  de  mitos.  Não  mais  o 
produtor de fábulas, o contador de conta estórias, o artesão de Fedras, é, pois, 
pura sensação experimentada – condenada e redimida. A narrativa – o mythos 
–  estará  agora  rarefeito,  “a  estória  como  uma  narrativa  de  acontecimentos 
dispostos  em  sua  seqüência  no  tempo”  (FORSTER  1969:69)  está 
enfraquecida. A única  coisa que estará no centro do  interesse  é  sacralizar  a 
Paixão naquilo que nela existe de mais humano. O mito que  tecia romances, 

tragédias e fábulas, cede a uma nova realidade, aponta a uma outra direção. 
O núcleo de sua obra não é a narrativa: a diegese é reduzida ao mínimo 

possível. Por essas características bem podíamos notar a  tendência moderna 
do  romance psicológico: quando a  ação é  suplantada pela  experiência. Mas, 

em Adélia Prado, não estamos diante do romance psicológico, senão de uma 
prosa  e  uma  poesia  ontologicamente  mística;  as  análises  da  paixão  são 
ligeiramente  descritas,  o  que  realmente  interessa  é  a  problemática 
Eros/Sagrado. E o esforço dramático de relacionar essas duas realidades. 

A proposição da autora se encontra fora do plano narrativo, mesmo em 
sua prosa: Eros não conta estória da Paixão­Delito e nem da Culpa­cristã que 
exige  a  Confissão.  É  como  dizer  que  Eros  se  descostura  enquanto  tecido 
narrativo, e subsiste no seu sentido cristão: a Paixão é somente um ato. É essa



79 

a  estratégia  de  sobrevivência  do mito  na  obra  de Adélia,  como  no  poema  A 
terceira via (2007: 68) se observa: 

[ 

...] 
Sei agora, a duras penas, 
por que os santos levitam. 
Sem o corpo a alma de um homem não goza. 
Por isto Cristo sofreu no corpo a sua paixão, 
Adoro Cristo na cruz. 
Meu desejo é atômico, 
minha unha é como meu sexo. 
[...] 

É o mesmo Eros que ama com o Corpo, mas ele está aqui crucificado na 
figura  de  Cristo.  Adorado,  porque  pregado  na  cruz.  O  seu  gozo  e  o  seu 
tormento  são  procedentes  da mesma  fonte.  Ou melhor,  da mesma  imagem. 
Quando a autora afirma que “Por isto Cristo sofreu no corpo a sua paixão”, ela 

nos  remete  à mesma  idéia de um amor­carne que coroou o destino da  anti­ 
heroína  Fedra  como  trágico,  e  enquanto  realidade  cristã,  ele  será 
inesperadamente essa experiência de culpa – portanto, ainda delito. Pois bem, 
a novidade de sua obra é que Eros não é mais um problema que se opõe ao 

Sagrado. Antes, é absorvido por Ele. O poema “A catecúmena” ainda põe em 
evidência melhor essa afirmação 

Se o que está prometido é a carne incorruptível, 
é isso mesmo que eu quero, disse e acrescentou: 
mais o sol numa tarde com tanajuras, 
o vestido amarelo com desenhos semelhando urubus, 
um par de asas em maio e imprescindível, 
multiplicado ao infinito, o momento em que 
palavra alguma serviu à perturbação do amor. [...] (PRADO 2005:44). 

Ou  seja,  o  Sagrado,  ao  admitir  o  Corpo­eros  remido  e  incorruptível, 
reassume uma perspectiva que estava renegada ao terreno do não­Sagrado: a 
poeta o anuncia.



80 

3.1 O Arauto de Eros 

De  início,  é  importante  sublinharmos  que  a  questão  do  Sagrado  será 
uma  preocupação  que  atravessa  a  obra  inteira  de  Adélia  Prado,  logo,  todo 
tema em sua poética, sofrerá essa urgência de um diálogo com Deus. A fonte 
de toda a sua obra se encontra nos discursos que pretendem falar de e para 

Deus: tudo na autora será uma hierofania, o que talvez torne sua obra um tanto 
quanto  repetitiva,  no  tocante  ao  fato  de  que  a  autora  elabora  e  reelabora  o 
mesmo  assunto  “tudo  o  que  sinto  esbarra  em  Deus”,  como  faz  questão  de 
reafirmar. Ela  se  inscreve naquela  categoria de  indivíduos que Mircea Eliade 

chamará  de  “o  homem  religioso”.  Para  este  “A  Natureza  nunca  é 
exclusivamente  ‘natural’:  está  sempre  carregada  de  um  valor  religioso  [...]  o 
Mundo  foi  impregnado  de  sacralidade”  (ELIADE  2001:99).  O  empenho  da 
autora de sacralizar as coisas, ou melhor, de significá­las, é  justamente onde 

se manifesta o poético para a mulher  religiosa Adélia, utilizando a expressão 
cunhada por Eliade (1992: 149), pois: “É a vida imediata, de todos os dias, que 
é transfigurada na experiência de um homem religioso. O homem descobre por 
todo  lado  uma  “cifra”.  Até  o  gesto  mais  habitual  pode  significar  um  ato 

espiritual”.  Estamos  agora  diante  de  uma  matéria  que  se  reveste  de  um 
significado  religioso,  o  que  já  é  um  indicativo  que  a  ligação  que  o  objeto 
representado  por  Adélia  Prado  não  se  curva  para  baixo,  desencadeando  no 
reino  de  Hades,  e  nem  estaria  naquela  situação  intermediaria  que  não 

sabemos exatamente que se  a  experiência  “salva” ou  “condena” o homem – 
como foi possível observar com a obra raciniana. O eixo de sua representação 
está  colocado  acima  do  homem,  portanto,  é  no  exercício  de  se  esticar  ao 
máximo  para  alcançar  esse  Eros  que  o  mesmo  se  re­liga  com  essa  outra 

realidade.  No  centro  de  sua  problemática  vamos  encontrar  que  a  “a  paixão 
redime” – essência que aqui desenvolvida,  justifica que Eros possa enfim ser 
celebrado. 

As possíveis variações na sua obra dizem respeito aos questionamentos 
dessa  relação  homem­Deus, marcada,  no  entanto,  por  um núcleo  irradiador, 

numa tentativa de ultrapassar as experiências humanas e alcançar uma cópula 
com a natureza divina. Quem irá mediar essa relação será o mesmo Eros, que 
no seu caráter profano, agora se volta para o Sagrado, estabelecendo um elo



81 

no qual o homem  inflamado de desejo  tem  em conhecer o mistério divino. A 
poética de Adélia Prado quer aquela indispensável categoria que é a linguagem 

religiosa. Por isso, para situar sua obra como essencialmente ficcional, implica 
algumas  explanações:  a  preocupação  fundamental  da  poeta  se  concentra 
numa  dupla  intenção:  a  estética  e  a  teologal.  A  fonte  da  sua  poética  são as 
escrituras  sagradas.  É  ali  que  ela  recolhe  todo  o  alimento  de  sua  estrutura 

criativa.  Algumas  vezes,  muitas  vezes  para  sermos  mais  precisos,  a  autora 
chega a transcrever ipsis litteris versos da Bíblia. Pois bem, mas ter o Antigo e 
o  Novo  Testamento  como  manancial  de  sua  obra  significa  que  estes  livros 
possuem qualidades que a Literatura pode tão bem deles se apropriar, como o 

faz com os mitos. Não existe melhor maneira de garantirmos essas afirmações 
do  que  observamos  Northrop  Frye,  que,  no Código  dos  Códigos,  defende  a 
idéia  de  que  toda  a  narrativa  é  uma  espécie  de  irradiação  da  Bíblia, 
observando  com  mais  acuidade  a  literatura  inglesa.  Toda  poética  parte  das 

Escrituras pela razão de que a linguagem bíblica é potencialmente literária (no 
sentido  dos  recursos  retóricos),  ainda  que  a  Bíblia  não  seja  Literatura:  “A 
abordagem  da  Bíblia  de  um  ponto  de  vista  literário  não  é  per  si  ilegítimo: 
nenhum  livro poderia  ter uma  influência  literária  tão pertinaz sem possuir, ele 

próprio,  características  de  obra  literária”  (FRYE  2004:14).  Essa  aproximação 
entre  essas  duas  modalidades  de  interpretar  o  mundo  fará  com  que  todo 
elemento  de  obra  se  ponha  a  serviço  do  sagrado,  onde  é  de  supor  que  se 
esbarramos com a presença perturbadora de Eros, ele se reestrutura agora de 

uma maneira bem diferente que até então vem sido considerado. Temos então 
um Eros poetizado e, ao mesmo  tempo, sujeito ao olhar da religião: de onde 
temos  uma  inseparável  assonância  entre  a  Poesia  e  a  religião.  Frye  ainda 
sugere  que  a  leitura  da  Bíblia  de  maneira  poética,  pode  contribuir  na 

hermenêutica de seu significado mais profundo. Afinal “os mitos bíblicos estão 
mais próximos do poético do que do histórico” (FRYE 2004: 73). As palavras de 
Octavio Paz podemnos ajudar a compreender essa relação: 

Religião  e  poesia  tendem  a  realizar  de  uma  vez  para  sempre  essa 
possibilidade de ser que somos e que constitui nossa própria maneira 
de ser;  [...] A experiência poética, como a experiência religiosa, é um 
salto  mortal:  um  mudar  de  natureza  que  é  também  um  regressar  à 
nossa  natureza  original.  Encoberto  pela  vida  profana  ou  prosaica,



82 

nosso  ser  de  repente  se  recorda  de  sua  identidade  perdida;  e  então 
aparece este “outro” que somos. Poesia e religião são revelação. Mas 
a  palavra  poética  não  precisa  da  autoridade  divina.  A  imagem  é 
sustentada  em  si  mesma,  sem  que  seja  necessário  recorrer  nem  à 
demonstração racional nem à instância de um poder sobrenatural: é a 
revelação em  si mesmo. A  palavra  religiosa,  pelo  contrário,  pretende 
nos  revelar  um  mistério  que,  por  definição,  nos  é  alheio.  Essa 
diversidade  não  deixa  de  tornar  mais  perturbadora  as  semelhanças 
entre religião e poesia.  (PAZ 1982: 166) 

Essa concepção de Octavio Paz é a substância da obra adeliana, e de 
onde  encontramos  reminiscência  em  Platão,  que  concebia  o  estado  poético 

como  um  benefício  divino.  A  possessão  poética  termina,  em  certa  medida, 
sendo um atributo dos deuses ao homem 

Um  terceiro  gênero  de  possessão  divina  e  de  loucura  provém  das 
Musas;  quando  encontra  uma  alma  delicada  e  pura,  desperta­a  e 
arrebata­a, levando­a a exprimir­se em odes e outras formas de poesia, 
embeleza as  inúmeras empresas dos antigos e educa os vindouros” ( 
PLATÃO 1997: 59). 

A  poesia  estaria,  como Octavio  Paz  também concebe,  re­ligada  pelos 
deuses,  de  onde  o  poeta,  desde  o mundo  grego,  é  o  vate  dessa  relação,  o 

escolhido  profeta  da  voz  divina.  Essa  condição  de  Arauto  seria  então  uma 
imposição  divina;  a  revelação  poética  e  a  revelação  religiosa  não  serão 
experiências contrárias.  A voz do vate, ainda que reclame o peso de tal cargo, 
se sobrepõe à vontade. A vontade do poeta/profeta subordinada aos desígnios 

divinos impõe que a mensagem – a poesia – ganhe uma perspectiva estética e 
messiânica, daí  talvez esbarramos na  idéia aristotélica da poesia conter mais 
verdade  do  que  a  própria  História.  Nesse  sentido,  a  condição  de  arauto  é 
quase uma fatalidade grega: 

Pois não quero mais ser Teu arauto 
Já que todos têm voz, 
por que só eu devo tomar navios 
de rota que não escolhi? 
Por que não gritas, Tu mesmo, 
a miraculosa trama dos teares, 
já que Tua voz reboa 
nos quatro cantos do mundo? 
Tudo progrediu na terra 
e insistes em caixeiros­viajantes



83 

de porta em porta, a cavalo! 
Olha aqui, cidadão, 
repara, minha senhora, 
neste canivete mágico: 
corta, saca e fura, 
é um faqueiro completo! 
Ó Deus, 
me deixa trabalhar na cozinha, 
nem vendedor nem escrivão, 
me deixa fazer Teu pão. 
Filha, diz­me o Senhor, 
eu só como palavras.  (PRADO 2007:09) 

Observe que o Deus impõe a poetisa­Arauto um modo de Ser antigo. O 

mundo moderno não alterou em nada a maneira como Deus pretende que sua 
Palavra  seja  manifesta:  nenhum  artefato  moderno  deve  contribuir  como 
instrumento  de  sua  mensagem.  A  palavra  é  o  único  meio  concebível  nesse 
empreendimento que o Arauto pode dispor. Ao modo de um caixeiro­viajante, o 

que significa o mais rudimentar possível, o poeta deve anunciar a palavra d’Ele. 
Escolhido por Deus, a única coisa que resta ao arauto é expressar seu cansaço 
em face de sua condição. As palavras poéticas e  religiosas aqui confluem; o 
fato de somente encontrarmos em sua poesia expedientes artísticos acima do 

teológico, deve­se ao fato de conhecermos a intenção estética de seus textos. 
Mas, não raro, o  leitor pode se perguntar como a  linguagem de Adélia Prado 
reconhece toda sua matéria dentro do pensamento católico. Octavio Paz, que 
concede  a  poesia  como  Revelação,  como  o  era  a  linguagem  divina, 

compreende  essa  relação  intima  estabelecida  entre  essas  duas  formas  de 
conceber  o  mundo,  porque  ambas  partem  da  preocupação  pelo  humano,  e 
utiliza­se de meio humano – instrumento precário ­ para anunciar – revelar – o 
seu Significado: 

Como  a  religião,  a  poesia  parte  de  situação  humana  original  ­  o 
estarmos aí, o nos sabermos atirados nesse aí que é o mundo hostil ou 
indiferente  –  e  do  fato  que  a  torna  precário:  sua  temporalidade,  sua 
finitude.  Por  uma  via  que,  a  seu modo,  também  é  negativa,  o  poeta 
chega  à  margem  da  linguagem.  E  essa  margem  se  chama  silêncio, 
página  em branco.  Um  silêncio  que  é  como um  lago,  uma  superfície 
lisa  e  compacta.  Dentro,  submersas,  as  palavras  aguardam.  [...]  a 
esterilidade precede a inspiração, como o vazio precede a plenitude. A 
palavra poética brota depois de eras de secas (PAZ 1982:179)



84 

Nesse sentido, a poesia, como a Palavra divina anunciada ao profeta, é 
sempre  epifânica.  A  poesia,  assim  como  a  religião,  está  dentro  daquela 

categoria que é pleno Mistério.  Isso  indica que essa contingência  sacraliza o 
conteúdo do discurso: em Adélia a paixão. Mas voltemos à condição de arauto 
assumida  pela  poetisa.  Se  a própria  autora se  reconhece arauto  de Deus,  a 
sua  poesia  só  poderá  ser  uma  espécie  de  tradução  da  voz  divina,  com, 

evidentemente,  algumas  inserções  em  que  reclama  a  autoria  desse 
empreendimento, como em Direitos Divinos é possível perceber: “Sei que Deus 
mora  em  mim/  como  sua  melhor  casa./  Sou  sua  passagem,/  sua  retórica 
alquímica  /  e  para  sua  alegria/  seus  dois  olhos  /  Mas  esta  letra  é  minha”. 

(PRADO  2007:69).  A  poesia  de  Adélia  Prado  nos  traz  a  seguinte  reflexão: 
como  um  Arauto  Cristão  cantará  um  Eros  profano?  No  mundo  judaico,  o 
profeta já se dirigia ao Sagrado, num possante lirismo, para falar de seu ofício, 
como se observa no Cântico dos resgatados: “Naquele dia dirás: Quero louvar­ 
te,  Senhor,  porque  estavas  irritado  contra mim,  mas  tua  ira  cessou  e  tu me 
consolaste. Este é o Deus que me salva,  confiarei  e não  terei medo, porque 
minha  força e meu canto é Senhor! Ele se  tornou a minha salvação. Tirareis 
água  com  alegria  das  fontes  da  salvação”  (ISAÍAS  12:1­3).  Apesar  das 

diferenças  entre  o  profeta  Isaías  e  a  poetisa  Adélia,  não  se  pode  deixar  de 
encontrar esse eixo que dirige os discursos de ambos, tanto na coincidência do 
objeto  do  qual  seus  cantos  estão  voltados,  quanto  a  linguagem  metafórica 
utilizada, o modo de organização de ambos é exatamente o mesmo – ora, com 

que  precisão  nos  permitiria  dizer  que  o  profeta  judaico  desprezou  a 
preocupação estética nos seus versos em nome daquilo que esta sendo dito? 

Se no Iluminismo, fechado no seu racionalismo pragmático, a poesia se 
afasta  completamente  do  sagrado,  tornando­se  somente  uma  atividade 

estética, Adélia não conceberá a sua lírica como uma realidade não­religiosa. A 
poesia, ainda que cantando matéria profana – Eros –, se sacraliza. É como se 
a  palavra  fosse  a  manifestação  de  Deus.  Ou  melhor,  a  poesia  seria  a 
Manifestação  da  Palavra  d’Ele  no Homem.  A  própria  autora  afirma  ainda  na 
contra capa de grande parte das edições de suas publicações que: 

A  experiência  religiosa  é  uma  experiência  poética.  A  poesia  aponta 
para  o  mesmo  lugar  para  onde  a  fé  nos  leva.  São  experiências  de



85 

natureza  comum.  Tanto  é  verdade  que  a  linguagem  é  a mesma. Os 
textos místicos são paradoxos,  falam por metáforas, porque  falam do 
indizível. A poesia é a mesma coisa, e por isso o absurdo da linguagem 
poética, sua falta de lógica racional, sua obediência única ao estatuto 
interno da expressão. 

Esta  declaração  da  autora  torna  mais  estreita  essa  relação 
poeta/profeta. Tanto podemos nos  referir  ao  teor poético do canto de  Isaías, 
quanto podemos reconhecer a “voz profética” no discurso de Adélia Prado. A 

“iluminação  lírica”,  cunhando  aqui  as palavras  de Arrigucci,  abre­se  nos  dois 
autores.  Essa  “iluminação”  penetra  nas  duas  linguagens,  subverte  o  caráter 
utilitário da linguagem, por isso ela beira o absurdo, por isso a metáfora é um 
recurso  concebível:  a  linguagem  se  reintegra,  ou  pretende,  pelo  menos,  ao 

Indizível.
A  celebração  de  Eros  ocorrerá  em  sua  obra  nessa  condição  de  uma 

mensageira rebelde do Amor, que fala dele e para Ele: Arauto da Paixão. Mas 
esse  arauto  sustentará  sua  linguagem  num  coloquialismo  que  parece  em 

descompasso com o tema, e talvez nos leve a perguntar se, por falar de Deus, 
desse Amor  que  redime  e  do Eros  que  salva,  pode­se  valer  de  um discurso 
prosaico quando se  tem como  tema matéria  tão sublime? O  tema antes não 
deveria determinar a categoria do seu discurso? Se, nem os autores pagãos, 

como  um  Eurípedes,  tratando  de  substância  enraizada  na  existência  do 
Homem, como o é o amor­Paixão, não pôs de  lado a retórica clássica, o que 
dizer de uma poética assumidamente cristã que estabelece uma informalidade 
discursiva, um à­vontade gramatical; não estaria esta a diminuir a grandeza de 

seu tema? A essas questões respondemos com o ensaio de Auerbach Sermo 
humilis  que  reelabora  essa  pergunta  nos  seguintes  termos  ao  se  referir  à 
linguagem cunhada por Santo Agostinho: “É ridículo e monstruoso (kakozelia, 
tapeinosis,  indecorum)  tratar  de  temas  elevados  e  sublimes  em  termos 
cotidianos, baixos ou realistas, bem como tratar de coisas cotidianas no estilo 
sublime” (AUERBACH 2007: 42). 

Mas o próprio Agostinho não poderá aceitar a idéia de uma preocupação 
cristã que  se submeta  a uma  linguagem humilis,  no sentido o qual  a palavra 
esta  relacionada  “De  modo  extremamente  geral,  significa  ‘reles’,  ‘diminutivo’ 

‘insignificante’,  tanto  absoluta  quanto  comparativamente”  (AUERBACH



86 

2007:43). É  em concordância  com a  idéia de que qualquer  linguagem ganha 
importância quando sua matéria seja Sublime, que Adélia Prado redesenha sua 

obra: 

Os  temas  da  literatura  cristã  são  todos  igualmente  elevados  e 
sublimes;  qualquer  tema  baixo  em  que  ela  tenha  ocasião  de  tocar 
tornar­se­á por isso mesmo significativo. Não obstante, a tripartição dos 
estilos conserva sua utilidade prática para o orador cristão, visto que a 
doutrina  cristã,  além  de  ser  sublime,  permanece  obscura  e  difícil;  e 
como ela se destina a todos e todos devem compreendê­la, praticá­la e 
vivê­la,  deve­se  apresentá­la  em  estilo  baixo,  médio  ou  elevado 
conforme o exija a situação” (AUERBACH 2007:43) 

Podemos  perceber  tendo  essa  concepção  como  ponto  de  partida,  de 
que maneira o modo erótico (a priori humilis) é ressignificado em sua poética: 
um espelho de dupla face: Eros se sublima e o divino se erotiza. No entanto, o 
primeiro incurso da paixão na autora se impõe na linguagem. É o que existe de 

mais  “profano”  em  sua  obra.  E  na  medida  em  que  todo  tema  está  em 
assonância  imediata com os  fundamentos  teológicos, nenhum desses poderá 
ser considerado “insignificante”. Não se poderá mais, no seu esforço estético, 
conceber  a  Paixão­Fedra  como  dissociada  do  Sublime.  Ora,  a  própria 

linguagem  das  escrituras  já  esbarrava  em  termos  que  escandalizavam  os 
gregos eruditos. O nosso olhar contemporâneo talvez não perceba mais o tom 
simples que a Bíblia contém, como Auerbach (2007:59) comenta: 

Mas o estilo baixo da Sagrada Escritura abrange a esfera do sublime. 
Há  nela  vários  termos  simples,  por  vezes  cotidianos  e  fortemente 
realistas,  além  de  construções  corriqueiras  e  deselegantes; mas  seu 
tema é elevado, e seu caráter sublime revela­se através dessa matéria 
baixa: [...]. 

Portanto, caberia situar a linguagem da autora nessa mesma categoria 

de “poética do cotidiano”. A solenidade lírica substituída pela intimidade, marca 
em seus versos “Ó Deus, / não me castigue se falo/ minha vida foi tão bonita! / 
Somos  humanos,  /nossos  verbos  têm  tempos,  /  não  são  como  o  Vosso,  / 
eterno.” (PRADO 2007:59) 

É  de  esperar  que  pelo  tema  de  sua  obra  e  pelo  incessante  uso  de 

vocativos, a linguagem se esticasse ao máximo para alcançar o Sublime, como



87 

este último poema evidencia. Este sublime representa mais a grandeza a qual 
todo  a  sua  poética  se  direciona  do  que  a  solenidade  de  seus  versos.  Na 

retórica clássica “o sublime é ponto mais alto e a excelência, por assim dizer, 
do discurso e que, por nenhuma outra razão senão essa, primaram e cercaram 
de  eternidade  a  sua  glória  os  maiores  poetas  e  escritores”  (LONGINO 
1997:71),  e  os  versos de Adélia  infringe  de  certo modo  essa  excelência  nos 

vocabulários,  é  como  se,  dentro  do  círculo  da  poética,  toda  a  palavra  se 
desprofaniza­se, ou melhor, purifica­se na qualidade de poesia.  Isso equivale 
dizer que o Eros ali  dentro,  adquire  inevitavelmente uma qualidade simbólica 
que  no  mundo  grego  não  seria  possível.  O  poema  se  dirige  para  o  alto.  O 

objeto  a  que  ele  aspira  remove­se  da  esfera  do  prosaico  para  o  divino.  A 
dignidade do objeto a que sempre se  refere, movimenta a sua poesia para a 
esfera do divino. O cotidiano sem dúvida se inscreve na esfera do perecível, do 
ordinário,  sobretudo  se  atentamos  ao  fato  que  a  linguagem coloquial  circula 

naquilo  que  nos  parece  mais  profano.  No  entanto,  quando  Adélia  articula 
singularmente  a  sua  linguagem prosaica dirigida ao Sagrado, não estaria  ela 
“salvando” o seu discurso? Já aqui encontramos o primeiro percurso de Eros 
rumo à Salvação. 

O Eros, prosaico, é tomado por instantes em que o Divino se manifesta. 
O  corriqueiro  em  Adélia  não  exclui  o  sublime.  A  epifania  pode  ocorrer  num 
quintal, numa fila para se receber a hóstia, num olhar­se no espelho. O próprio 
Eros é instrumento de Revelação: a Paixão se celebra. Ela consegue arrancar 

aquilo que Davi Arrigucci Jr (2005:56) em Humildade, Paixão e Morte: a poesia 
de  Manuel  Bandeira,  fala  a  respeito  da  poética  de  Manuel  Bandeira  no 
“reconhecer o poético entranhado no prosaico”, aludindo ao fato de que esse 
realizou verdadeiras epifanias num discurso impregnado de coloquialismo. Em 

verdade,  esse  modo  de  proceder  na  poesia  de  Adélia,  tanto  quanto  a  de 
Bandeira, avizinhando a fala poética do discurso trivial, é mais bem observado 
por Arrigucci (2005: 93) como um modo que característica a poesia moderna: 

[...]  A  linguagem  poética  passava,  por  exemplo,  a  incorporar  de 
repente, em arranjos incomuns, lugares comuns da língua falada. Mas 
implicava  também  uma  quebra  de  convenções  mais  amplas  da 
literatura, como a dos gêneros, uma vez que trazia para o universo da 
lírica, reino da subjetividade, o mandamento da objetividade épica [...]



88 

Adélia  retoma  esse  procedimento  que  Arrigucci  observa;  a  sua 
linguagem húmus tanto estabelece um diálogo com Modernistas, quanto é fiel 
ao  tratado que os primeiros autores do Evangelho  fizeram. A sua escrita  tem 
como núcleo um lirismo e um misticismo que se manifestam no mais ordinário 
cotidiano.  A  representação  da  paixão  também  estará  impregnado  dessa 
tendência místico­coloquial, ou, poderíamos dizer, místico­erótica. Assim como 

o  Sagrado  se manifesta  na  coisa,  tudo  pode  estar  impregnado  de  erotismo; 
assim como o profano se mistifica, o hieros se profaniiza.  A sua obra parte de 
uma teologia fortemente marcada pelas coisas divinas, e a Paixão é a matéria 
prima. É o caso de referirmos­nos ao ensaio Gloria pasionis de Erich Auerbach 
(2001:77),  o  qual  examina  como  a  idéia  da  paixão  se  impôs  no  nosso 
pensamento: 

O termo páthos (passio em latin) significa originamente, em particular 
na  tradição aristotélica,  um ataque ou um acesso;  conservou sempre 
conotações de  sofrimento e passividade, bem como sua neutralidade 
ética:  ninguém poderia  ser  elogiado  ou  reprovado  por  causa  de  seu 
páthos.  Só  a  partir  da  moral  estóica  as  passions  tornaram­se 
“inquietação”,  movimento  compulsivo  e  sem  direção  que  destrói  a 
tranqüilidade  do  sábio.  O  termo  passio  adquire  então  um  significado 
fortemente pejorativo: há que se evitar, na medida do possível qualquer 
contato  com  a  agitação  do  mundo;  é  dever  do  sábio  manter­se 
impassibilis, conservar­se, ao menos  interiormente,  imperturbado pelo 
mundo.  Por  essa  razão  retrai­se  o  contraste  original  entre  action  e 
passio,  que  se  torna  então  o  oposto  de  ratio:  ás  passiones  agitadas 
opõe­se  a  tranqüilidade  da  razão.  Mas  o  movimento  supõe  alguma 
espécie de atividade, e só agora é possível verter o termo por “paixão”, 
em  parte  por  causa  do  movimento,  em  parte  pela  violência  que  os 
estóicos associavam á noção: surgem aí as imagens da tempestade e 
do  turbilhão das  paixões,  bem  como,  várias  vezes,  a  substituição  de 
passio por perturbatio, claramente pejorativo. Este é o segundo estágio 
do desenvolvimento semântico de páthos / passio, em que o termo se 
associa a violência e atividade, ganhado ademais conotação pejorativa. 

No  curso  de  sua  representação,  é  estranho  que  Eros  tenha  sido 
representado na Literatura de outra maneira, a não ser a partir desse segundo 

estágio  de  significação  que  fala  Auerbach. A  sua  natureza  inconfundível  nos 
remete  sempre  a  um  estado  violento  e  a  uma  situação  dolorosa.  E  o  que 
vamos empreender  aqui  é  como,  conservando a  irreparável  tragicidade, Eros



89 

submetido à teologia cristã, transcende em Adélia Prado para uma esfera que 
devolve o Homem ao divino. 

Para a autora, nem tudo é condenação quando se trata da paixão, ainda 
que coexista a inseparável relação Eros­dor, como sugere os versos do poema 
“A mesa”: 

Faca oxidada contra a polpa verde, 
é roxo o amor. 
De amoras não, 
De dor.  (PRADO 2007:107) 

A expressão dos versos é de um “eu­apaixonado” que vai por uma via 
curva,  original  e  perturbada.  Impõe­se  como  estratégia  para  construir  um 

sentido  na mimesis  da  Paixão,  ou,  de  outro modo,  é  a  re­construção de  um 
Eros em sua essência demolido. No poema, não estaria a idéia de que o amor, 
mesmo cristão, é uma invenção trágica, dolorosa, como nos dizem as imagens 
de objetos que ferem, como a faca oxidada, e a rejeição da comparação entre 
um fruto silvestre –  imagem por essência poética – e o amor, e por último, a 

relação de uma experiência com uma cor – associada ao fúnebre – e a dor?. 
Tudo nos conduz a  idéia de que há ecos da antiguidade no imaginário que a 
autora contemporânea constrói. Dizer que o amor é roxo de dor, cor associada 
a  morte,  sobretudo  no  imaginário  coletivo  ­  a  esquife  é  roxa,  é  encontrar 

pontos particulares entre o amor e a morte. Uma metáfora que atribuísse outra 
cor, como o rosa, por exemplo, seria a imagem de uma experiência romântica. 
Metáfora  ainda  mais  possante  encontramos  nos  primeiros  versos  do  poema 
“faca  oxidada  contra  a  polpa  verde”,  que  readquire  o  simbolismo  que  nos 

autoriza dizer que “o que o  lirismo exalta não é o prazer dos sentidos nem a 
paz  fecunda do par amoroso. É menos o amor  realizado do que a paixão de 
amor.  E  paixão  significa  sofrimento.  Eis  o  fato  fundamental”  (ROUGEMONT 
2003: 24). 

3.2 Amor­de­Maio 

O  amor­Fedra,  tal  como  aparece  no  primeiro  capítulo  deste  estudo,  é 

essa  combinação  trágica  de  um  sentimento  perturbador,  ameaçado  pela 
possibilidade  de morte  e  ferimento.  É  um  Eros  que  inteiramente  retorna  em



90 

Adélia Prado. Talvez nem pudéssemos utilizar a palavra “retorno”, uma vez que 
ele nunca abandonou a literatura. Assumiu outras formas, teve outros epítetos, 

investiu­se  da  linguagem  como meio  eficiente  para  o  seu  esconderijo,  afinal, 
como diria Safo de Lesbos, ele é o “[Eros] tecelão de mitos” (2003:53). O mito 
do  amor­paixão  será  então  reintegrado na  obra  da  autora, mimetizado  como 
um “amor violeta” : 

O amor me fere é debaixo do braço, 
de um vão entre as costelas. 
Atinge o meu coração é por esta via inclinada. 
Eu ponho o amor no pilão com cinza 
e grão de roxo e soco. Macero ele, 
faço dele cataplasma 
e ponho sobre a ferida. (PRADO 2005:83). 

Os versos falam exatamente da virulência de um sentimento, o mesmo 
que conduziu Fedra à ruína e à destruição de toda uma família. No entanto, se 
o mundo  mítico  nos  oferece  a  paixão  somente  na  sua  qualidade  violenta,  a 
invenção do amor no poema de Adélia é como aquilo que fere e, do outro lado, 

é ele próprio que alivia a ferida: causador e redentor. É nele que se sofre, mas 
é por manipulá­lo  (colocando­o no pilão com cinza  e grão de  roxo e  soco,  e 
depois macerá­lo) que se sara. Ele permite duas experiências com a mesma 
substância.  Podemos  dizer  que  é  uma  poética  com  claros  acentos  de  uma 

paixão­Fedra, mas sem a cataplasma que a tradição cristã dispõe para remir as 
feridas.  Ali  tudo  estava  condenado  num  fatalismo  inexorável  e  a  paixão  era 
somente delito. Neste, é oferecido ao homem algo para sua cura. É dizer que 
há uma paixão profana que fere, mas que também se abre uma paixão divina 

para  se  colocar  sobre  a  ferida.  Perdição  e  redenção,  o  amor­eros  radica  no 
homem como uma experiência em que é chamado à escolha entre essas duas 
vias. 

É  importante novamente  reforçarmos aqui que  a poética de Adélia  em 
vez de voltar para si mesmo ou para algum casto príncipe, é ao Sagrado que a 

autora  faz  a  corte.  O  grande  êxito  literário  de  Adélia  se  encontra  talvez 
justamente  aí:  a  tentativa  constante  de  encontrar  significado  na  relação 
homem­Deus. É a Ele que ela pergunta e aguarda a resposta, é a Ele que ela 
sofre e arde em desejo. Celebrar o amor de Deus nas vias do amor Eros – esta



91 

via  inclinada  que  a  autora menciona  –  seria  um  escândalo  para  a  ortodoxia 
cristã.  Nas  mãos  da  autora,  Eros  sofrerá  um  tratamento  completamente 

diferente  do  que  conhecemos.  Haverá  uma  curva  que  alterará  toda  a 
perspectiva  de  paixão  enquanto  experiência  de  danação.  Em  sua  obra  será 
possível  celebrar  o  problema  do  Eros,  porque  ele  caminha  em  direção  ao 
Sagrado. 

Eros se repete enquanto experiência – Adélia continua uma tradição que 
representa a paixão menos como uma graça, e sim como flagelo dos deuses. 
Mas  a  teologia  cristã,  que  marca  sua  obra,  implica  que  uma  religação  com 
Deus  fará  que  essa  experiência  transforme  Eros  em  Ágape.  Numa  dicção 
erótica, há uma transferência desse sentido do pathos para o plano Sagrado, 
tal como em Jeremias “Seduziste­me, Senhor, e deixei­me seduzir; foste mais 
forte,  tiveste  mais  poder”  (JEREMIAS  20,  7­9).  O  erotismo  sacraliza­se  em 
função do seu objeto. O objeto salva o erótico. O inverso inscreveria sua obra 
dentro de outra categoria, da paixão como uma experiência de delito ou culpa. 

Há outro poema que logo os primeiros versos se ajustam bem à direção 
de nosso raciocínio: 

A salvação mora nos abismos 
Na estação indescritível, o gênio mal da noite me forçava 
com saudade e desgosto pelo mundo. 
A relva estremecia 
mas não era para mim, 
nem os pássaros da tarde. 
Cães, crianças, ladridos 
despossuíam­me. 
Então rezei: salva­me, Mãe de Deus, 
antes do tentador com seus enganos. 
A senhora está perdida? 
disse o menino, 
é por aqui. 
Voltei­me 
e reconheci as pedras da manhã. (PRADO 2007:123). 

Não estaríamos ouvindo essa espécie de amor­Fedra que repercute nos 
primeiros  versos:  uma  paixão,  aqui  dissociada  do  outro,  mas  que 

inevitavelmente a conduziu ao abismo de Hades? Ao se analisar os versos de 
Adélia, é uma contradição que a paixão – esse estado de abismo – esteja a um



92 

passo  da  salvação. Ou  que,  dentro  dessa  experiência,  é  dada  ao  homem a 
possibilidade de salvação: vigorosa dialética de realidades dissonantes. 

Ao  encontrarmos  em  Adélia  Prado  os  seguintes  versos  do  poema  O 
modo  poético  (2005:79):  “é  em  sexo,  morte  e  Deus/  que  eu  penso 
invariavelmente  todo  dia”,  é  possível  ver  no  conteúdo  uma  formulação  da 
Tragédia de Eurípides, uma vez que “o amor de Fedra por Hipólito nada tem de 

sublime  ou  espiritual,  é  atração  carnal,  dominadora,  capaz  de  conduzir  nas 
pessoas aos últimos extremos” (KURY 2003: 88). O amor­Fedra se situa neste 
jogo de desejo que invariavelmente conduz à morte, tal como representado em 
Hipólito.  É  a  sensoridade  de  um  amor  levada  aos  extremos  de  um 
esgotamento, como a morte, sem nenhum plano de resgate ao homem. Essa 
frase  de  Adélia  poderia  ser  posta  na  boca  da  anti­heroína  euripideana,  sem 
prejuízo de sua personagem. Carregada dos sentidos, do desejo e da carne, 
Adélia Prado se dirige a Deus tal como os salmistas faziam 

Ó Deus, tu és meu Deus; a ti procuro, minha alma tem sede de ti; 
todo o meu ser anseia por ti, 
como a terra ressequida, esgotada, sem água 

[...] 
Eu me sacio como de gordura e manteiga, com  lábios  jubilosos minha 

boca entoa louvores, 
Quando em meu leito me recordo de ti, 

em ti medito durante as horas de vigília. 
[...] (SALMO 62) 

De certa maneira, Adélia continua essa tradição. Apreender Deus pelos 

sentidos,  aqueles mesmos  condensados  no  mundo  medieval.  Um  Deus  que 
exige do homem exatamente que essa parte de sua condição seja combatida, 
renegada e finalmente purificada, agora é condição de seu conhecimento. Se a 
paixão é essa experiência que, notadamente, requer que os sentidos estejam 
em singular vantagem, como se observa nessa relação paixão/desejo, ela pode 

servir também como um meio do homem conhecer/experimentar Deus. 
Outro elemento característico de sua poesia é essa “perseguição divina” 

estabelecida entre o Criador e a criatura. O amor não é uma busca unilateral do



93 

homem para Deus, que anseia o Sagrado, o deseja e o persegue, o Criador na 
perseguição pelo homem, também não lhe dá descanso, o anseia e o aspira: 

Deus não me dá sossego. É meu aguilhão. 
morde meu calcanhar como serpente, 
faz­se verbo, carne, caco de vidro, 
pedra contra a qual sangra minha cabeça. 
Eu não tenho descanso neste amor. (PRADO 2006:51). 

É o mesmo código com o qual o amor é exprimido, tanto em Eurípides 
quanto em Adélia, o mesmo sentido de paixão enquanto perturbação da alma e 
perseguição.  Deus,  apaixonado  tanto  pelo  humano,  assim  como  o  homem 
cortejando o divino. 

Ao  citarmos  outra  obra  do  mesmo  poeta  trágico,  Medeia,  tentaremos 
demonstrar  que  existem  menos  desacordo  do  que  possa  parecer.  A 
representação  do  amor­Eros  é  uma  linha  contínua,  que  atinge  até  o  mais 
racional  romancista  como  um  Stendhal  (1999:  114):  “O  amor  é  como  uma 

febre, nasce e se apaga sem que a vontade tenha qualquer participação nisso”. 
Essa frase retoma todo o legado grego sobre o amor. Voltar a tragédia grega é 
atualizá­la dentro de outra poética, assim na cena em que o coro em Medéia 
suplica que a deusa do amor o livre dessa experiência “Jamais, rainha, teu arco 

dourado/  atire  contra  nós  flechas  fatais/ molhadas  com o  veneno  do  desejo” 
(EURÍPIDES  2003:43),  encontramos  aquele  outro  ponto  de  contato  com  a 
poetisa  que  também  associa  o  amor  como  um  ato  de  envenenar,  quando 
hereticamente  diz  que  Deus  “morde  o  seu  calcanhar  como  serpente”, 
subentendido  a  idéia  que  jorrou  veneno,  e o  “veneno”  do Deus­cristão  é  tão 
fatal  quanto  as  flechas  que  a  deusa  grega  poderia  lançar  nos  mortais.  A 
passionalidade  de  Medeia,  que  comete  o  infanticídio  para  se  vingar  do 
desprezo  de  seu  esposo  Jasão,  é  a  perda  total  da  razão.  Poderíamos  até 

cognominar  a  obra  de  Eurípides  como  a  narrativa  da  perda  do  métron:  as 
conseqüências possíveis a quem foi dominado por Eros. 

A  Paixão,  na  sua  ligação  com  o  abismo,  configura  não  somente  uma 
emoção  profunda,  tensa,  uma  realidade  colocada  na  mesma  categoria 
dramática do amor profano de Fedra, mas enquanto experiência arrebatadora, 

o  sentimento  está  à  beira  daquilo  que  Fedra  dirá  “Quero morrer.  Ainda  não



94 

pensei nos meios” e  logo depois proclama  “Cípris  consuma a minha  ruína”  ( 
EURÍPIDES 2003: 125). A  ruína é a morte, meio mais eficiente de abalizar a 

paixão. Medeia  inverte esse perigoso jogo de soluções, certa em não morrer, 
sabe que Eros traz a morte como condição absoluta: a paixão morre enquanto 
legalizada, o amante se mata, o amado morre de amor. O que é certa é que 
Eros não é uma presença inofensiva, o que ele coloca em relevo é aquilo que 

há  de  precário  e  profundo  numa  existência:  essa  relação  corpo­espírito.  A 
solução de Adélia Prado, ao contrário de Medeia que consome a  tragédia na 
carne, será consumar o problema no Espírito – é um salto do abismo para o 
plano da salvação. Eros­carne condena Fedra e salva o eu­lírico adeliano. Por 

outro  lado,  vejamos que ambos pedem sacrifício,  a própria Fedra  se oferece 
como carne corrupta, e Cristo sacrifica a sua carne para promover um sentido à 
própria paixão. No primeiro é o homem que se sacrifica, no outro, é o próprio 
Deus. 

3.3 A celebração de Eros 

É  preciso  dizer  que  uma  obra  impregnada  de  cristianismo  –  como  a 

católica  Adélia  Prado  ­  não  pode  conduzir  a  uma  perspectiva  de  queda  e 
condenação: ela possibilita uma brecha de salvação como se observa no seio 
do próprio dogma cristão. Essa perspectiva não diminui em nada a sua obra do 
artístico para o dogmático. Ao nos referirmos à autora como católica, cabe abrir 

uma explanação: é por sua relação com os valores cristãos, que encontramos 
as verdadeiras  justificativas para se festejar o amor­eros. Álvaro Lins observa 
melhor essa assunto: 

Verifica­se hoje, por toda parte, que o grande recurso da arte (e, nisto 
correspondendo à verdade banal, mas verdade, de que as criaturas e 
os povos não têm história) – é a danação. O romancista que é católico, 
porém, este conta a possibilidade de duas dimensões: a danação e a 
beatitude. Digo romancista que é católico, e não romancista católico ou 
católico romancista, pela diferença essencial entre as duas expressões, 
aliás, já bastante caracterizadas: a primeira se refere a um romancista 
autêntico,  em  que  a  condição  de  católico  apenas  configura  a 
personalidade, sem que a arte sirva como instrumento de propaganda, 
sectarismo,  apostolado;  a  segunda  define  o  falso  artista  que  se 
utilizaria  do  romance  para  fazer  obra  edificante  de  moralismo  e  ou 
doutrinação religiosa.



95 

[...]  naquele  do  romancista  que  é  católico,  e  sente­se  livre,  portanto, 
para o grande jôgo estético – é que o artista pela condição de sua fé, 
poderá penetrar simultaneamente, ou sucessivamente, nas dimensões 
de  beatitude  e  danação.  Toda  a  antiga  arte  de  católicos  acha­se 
ilustrada por esses dois estados, sejam quadros de Fra Angélico, seja 
o poema de Dante. (LINS 1963: 194) 

Por  mais  que  paire  a  ameaça  da  morte,  e  que  a  paixão  em  sua 
arquitetura  profana  subsista,  a  morte  não  será  um  elemento  de  finalidade 
última: Fedra e Medeia não terão possibilidade de resgatar seu erro – a paixão 
é  uma  falta.  Porém,  se  em  Adélia  a  morte  carrega  uma  possibilidade  de 

resgate,  ela,  no  máximo,  suspende  a  existência  por  um  relativo  espaço  de 
tempo  (  relatividade  que  inexistiria  no  mundo  grego),  para,  logo  depois, 
oferecer como um caminho para a  salvação no fenômeno do próprio Eros. Por 
isso o fenômeno paixão é também uma via que devolve o homem ao Sagrado, 

como afirma no seu livro de prosa O homem da mão seca: 

Quem suja meu corpo é minha alma. Sou psiquial. Meu coração é de 
carne,  meu  pensamento  também.  Os  transcendentes  me  põem 
nervosa. A matéria tem todo o meu amor. (PRADO 2007: 144). 

Esse  romance contém tudo o que pretendemos estudar neste capítulo. 
Por  isso,  iremos  nos  ater  mais  cuidadosamente  a  essa  prosa.  Frágil  sob  o 
ponto de vista do enredo, ela é, no entanto, uma obra vigorosa no tema Eros, 

porque  adensa  o  problema  paixão  e  segue  o  percurso,  que,  em  última 
instância,  será  aquele  que  estamos  aqui  fazendo.  A  obra  se  caracteriza 
sobretudo  pela  forte  presença  da  autora  –  em  verdade  essa  característica  é 
uma  contingência  de  todos  os  seus  romances  até  o  presente momento  ­.  A 
importância a esse “eu” superpõe a todas outras qualidades que existiria num 

romance.  A  construção  de  uma  ficção  é  desmembrada,  sendo  exaltado  a 
angústia da personagem narradora: perturbadora reflexão sobre corpo e Deus. 
A obra de Adélia cabe muito bem naquilo que o crítico Álvaro Lins observava 
sobre uma literatura que valoriza esse eu: 

Uma característica da literatura feminina é a presença muito visível e 
ostensiva da personalidade da autora logo no primeiro plano. Sim, é 
certo que, de modo geral, toda obra literária deve ser a expressão, a 
revelação de uma personalidade. [...] (LINS 1963:186)



96 

O mérito dessa questão suscitaria muitas discussões, inclusive sobre o 

que,  de  fato,  caracterizaria  uma  literatura  “feminina”.  Mas  se,  considerarmos 
que a presença de Eros coloca o indivíduo no primeiro plano sobre si mesmo, 
se a paixão é essa exaltação dos sentidos, em  função do  tema da obra, não 
poderia realizar sua obra de outra maneira. Nesse sentido, Adélia Prado pode 

ser compreendida como essa experiência do romance moderno em explorar a 
paixão: “Nada existe de mais apaixonante no  romance moderno do que essa 
espécie de  aventura,  de  avanço através dos  terrenos até  então  inexplorados 
das paixões humanas” (LINS 1963: 187). Essa particularidade de sua poética 

confere uma afetividade em tudo que a autora se refere. Além disso, e que na 
realidade permanece como eixo de nosso problema, é esse deslocamento da 
paixão  profana  como  instrumento  ao  sagrado.  Em  princípio,  talvez  não  se 
perceba como uma poética que  se apropria das Escrituras Sagradas poderia 

encontrar  no  princípio  da  Paixão,  o  mote  para  o  resgate  da  alma.  O  que  a 
Bíblia nos sugere é o corpo morto do Deus­Filho, que garante ao homem a re­ 
ligação com um aspecto comportamental, que deve ser adotado pelo cristão. A 
presença de Eros, então, confunde­se com a Queda de Adão. Essa presença 

insurge como uma nova Queda, isso impossibilita que o ciclo de Redenção seja 
concluído. O que temos em Adélia Prado é uma inversão dessa perspectiva; é 
através de Eros que o homem se dirige inconfundivelmente a Deus. Se existe a 
Queda, é um estado provisório que não determina a sorte humana. Frye bem 

lembra como Eros se articula nesse eixo que vai da condenação à salvação, 
como zonas que se encontram, e que de modo interdependente a fim de que 
se cumpram: 

A palavra “Eros” não aparece no Novo Testamento, mas a mulher cujos 
pecados  foram perdoados  porque  ela  “muito  amava”  (Lucas,  7:47)  lá 
está,  a  fim  de  nos  lembrar  de  que,  se  algo,  na  natureza  humana  é 
digno de redenção, esse algo é inseparável de Eros ( FRYE 2004:175) 

O que equivale afirmarmos que não há paroxismo algum em celebrar a 
Paixão,  se  essa  termina  sendo  instrumento  de  integração  com  Deus.  Eros 
descortina uma realidade a que o cristão aspira. Por mais que seja “escândalo” 

pensar  a  matéria  como  objeto  para  desejo,  e  principalmente  tê­la  como



97 

expressão  do  Sagrado,  Adélia  reintegra  a  relação  carne­espírito  sem  dar 
prioridade à última e condenar peremptoriamente a primeira: “Da carne para o 

espírito. Até hoje fiz o inverso. O certo é: a carne primeiro” (PRADO 2007: 72). 
Ao sabor da própria Bíblia,  ela  encontra argumento para  sustentar  ambas as 
naturezas como expressões divinas. O espírito é  tão divino quanto o corpo – 
esse aforismo é muito ostensivo em sua poética. 

A  palavra  Eros  também  não  é  referida  na  sua  obra,  mas  subjaz  uma 
espécie de  libido na personagem­narradora; uma perturbadora pulsão que  já 
no início do livro se confunde,  inclusive, com uma dor de dente. Essa dor de 
dente,  em  termos  simbólicos,  parece muito mais  um  incômodo  que  a  leva  a 

pensar essa também perturbadora relação Deus­carne. É uma  libido que não 
está muito  clara  se  está  voltada  para  o  Sagrado  ou  para  o  corpo.  Talvez  a 
própria  narradora  responda  virtualmente  essa  questão:  “O  desejo  imoderado 
pelas  coisas  do  espírito  é  tão  concupiscente  quanto  a minha  gula”  (PRADO 

2007:21).  O  mundo  da  Forma  ganha  importância  transcendente,  daí 
encontrarmos  essa  “poética  do  cotidiano”,  essa  sacralização  do  imanente  e 
essa  conversão  do  transcendente  no  prosaico.  A  linguagem,  para  falar  do 
Sagrado, é tomada de empréstimo do mesmo campo semântico do vocabulário 

erótico.  Na  verdade,  é mais  difícil  precisar  sobre  quem  contamina  quem,  ou 
melhor, se é a linguagem Sagrada que fez uso da língua da paixão, porque ali 
encontrou  fundamentalmente  um  significado  criador  no  vocabulário,  ou  o 
contrário. 

Há  uma  representação  do  arrebatamento  espiritual  em  escultura,  O 
êxtase de Santa Tereza D’Ávila, de Bernini, que, pela imagem de gozo naquele 
êxtase,  parece­nos mais  um gozo  físico  que  um momento  de  arrebatamento 
espiritual.  Essa  escultura  estaria  na  esteira desse  estado de embriaguez por 
Deus,  que  encontramos  em O  homem da mão  seca.  Nessa  obra,  é  como  a 
epifania da teóloga mística estivesse num completo acordo com a experiência 
erótica.  A  transcendência  teria,  então,  muito  mais  pontos  de  contato  com  o 
gozo­carne  do  que  imaginamos.  A  imagem  de  Bernini  assemelha­se  muito 
mais a uma noite de amor do que a um estado de Revelação mística. É uma 

espécie  de  “epifania­lúgubre”,  tal  como  a  que  estaria  no  germe  da  obra  de 
Adélia;  uma  revelação  que  permite  ao  homem  essa  experiência  de  gozo 
erótico. Essa expressão indica que não é somente o espírito que é tomado de



98 

jubilo e deleite pleno na epifania, o corpo participa dessa satisfação.  É essa 
mesma  imagem  de  perturbador  êxtase  –  não  se  sabe  se  da  carne  ou  do 

espírito,  o  limiar  é  tênue  –  que  aparece  na  sua  prosa.  E  que  ela  encontra 
dentro das Escrituras para estruturar sua poética, como bem lembra Frye sobre 
oe fato das Escrituras alimentarem as imagens poéticas “As imagens da Bíblia 
estão entre os elementos que lhe definem a feição poética” (FRYE 2004:172). 

Tanto Bernini quanto Adélia Prado conseguem construir esse sentido imagético 
do mito bíblico.  E ambos dão uma expressividade à sua obra, que oscila entre 
o gozo espiritual e o êxtase  físico. É oportuno observarmos um exemplo que 
demonstra mais concisamente como esse Eros Sagrado se manifesta: 

Deus é pobre, me acorda no meio da noite para me ouvir dizer querido 
Deus, precisa da minha voz como preciso da carnação de um homem 
sob os olhos: querido Deus, respira comigo em uníssono para que não 
me  percas  e  eu  tenha  à  distância  de  um  grito.  [...]  contra  todo  o 
discurso, Deus deseja. E com ânsia. Divina, porém ânsia e uma boca 
cujos  dentes mortíferos me  espreitam  como  sua  comida.  [...]  A mata 
estremece quando ele sai à caça. (PRADO 2007 169). 

Diante desse texto, fica evidente essa corporeidade de Deus. É como se 
o  que  estivesse  ali  ressaltado  fosse  a  relação  do Sagrado  com os  sentidos: 
Deus  deseja,  têm  ânsias,  contém  bocas.  Ela  utiliza  do  mesmo  jogo  de 

metáforas que encontramos nos Cântico dos cânticos, e que é tão decisiva na 
estrutura de sua obra. Essa preferência de erotizar essa relação Deus­homem, 
já  é  inclusive  observado  por  Frye  (2004:189):  “A  união  sexual  de  homem  e 
mulher  que,  simbolicamente,  é  a  identificação  de  dois  corpos  como  uma  só 

carne, se transforma na imagem da relação metafórica entre Deus e o homem”. 
Podemos, agora, apresentar uma cadeia de referências ao Corpo como 

forma de celebração: o centro de nossas análises. A sua aparente  inclinação 
pelas  coisas  da matéria  não  impede  que  sua  obra  seja  impregnada  de  uma 

constelação de metáforas judaico­cristãs: é de Deus que vem o seu desespero 
e o seu consolo. A matéria, expressa pelo corpo, é a esfera de expressão da 
paixão. É preciso não perder esse foco: o interesse da autora pela matéria: “Me 
interessam o  corpo  de  Thomaz,  do  Téo,  de  Jesus”  (PRADO  2007:92) Como 
lembra Georges Bataille:



99 

Se a união de dois amantes é uma conseqüência da paixão, ela pede a 
morte  [...] o erotismo abre a porta para a morte. A morte abre para a 
negação da duração individual. [...] A poesia leva ao mesmo ponto que 
qualquer  forma  de  erotismo,  à  indistinção,  à  mistura  de  objetos 
separados.  Leva­nos  á  eternidade,  leva­nos  à  morte  e,  através  da 
morte,  á  continuidade:  a  poesia  é  eternidade. O  erótico  afinal  é  uma 
instância do sagrado.” (apud BLOCH 1995: 217) 

Essa  última  frase  de Bataille  percorre  e multiplica  sua obra. O erótico 
adentra em sua obra, com a mesma força que Fedra poderia viver pelo jovem 
Hipólito, uma mistura de ânsia e desejo, mas é um expediente que não devolve 

a experiência última ao destino trágico. Chegamos ao raciocínio que traduz a 
poética de Adélia Prado no que se refere à paixão: idéia parenta da morte, mas 
só por meio dele que se conhece a Redenção do Homem. Retomando aquele 
primeiro verso do poema “a salvação mora no abismo”, encontramos o sentido 

de que somente porque há a Queda é que o homem pode ser salvo. Celebrar a 
Paixão aqui é, essencialmente ,contar com o seu desfecho venturoso. 

O Eros, como instância condutora a Deus, é talvez o fulcro singular de 
sua construção estética. No conjunto da obra da autora, podemos muito bem 

postular essa idéia “(...) Era domingo, / ela estava sem fadiga/ e me respondia 
com doçura. / Se for só isso o céu, / está perfeito”. (PRADO 2007:43). A espera 
de uma nova realidade altera todo o ponto de vista do amor­paixão enquanto 
delito apenas, existe agora o céu – a esperança cristã – e somente por essa 

razão, o Eros pode ser comemorado. Somente enquanto delito, ou como falta 
confessa,  o  Amor­paixão  não  salva,  mas  Adélia  Prado  rememora  outra 
existência que é o desabrochar de toda a perspectiva da paixão.  A tragédia só 
se oferece numa existência terrena, mais há seus momentos de consolação no 

próprio  cotidiano  que  sinalizam  a  ordem  do  mundo.  Para  um  cristão  o 
desdobramento do Caos ao Cosmos é a  via de  esperança. Do Eros–delito a 
sua  confissão,  o  projeto  Redenção  em  Adélia  pressagia  boas  novas:  Eros, 
passa a ser então, celebrado. 

Talvez, esteja aqui o único ponto dissonante entre a tragédia grega e a 

poética  adeliana.  O  amor­paixão,  enquanto  força  implacável,  é  o  signo  de 
representação:  o  Eros  euripidiano  é  purificado  no  fogo  do  amor  cristão  de 
Adélia Prado “[...] obscura noite de fogo amoroso, como vai purificando a alma 
nas trevas, assim também nas trevas a vai inflamando” (CRUZ 2008: 125).  E



100 

podemos  inaugurar  a  seguinte  questão  no  tocante  à  Redenção.  Somente  o 
Eros purificado pelo fogo cristão, no seu gradual afastamento dos sentidos, é 

que resgata a alma da morte. A Paixão, na poesia Adeliana, submetida à uma 
visão  de mundo  redentora,  é  a  restauração  do  objeto.  O  amor  que  chega  a 
tocar as raízes do Inferno, mas se levanta renovado (o Eros que destrói Fedra 
aqui  resgata  Psique).  O  fogo  cristão  que  renova  o  objeto:  por  isso  não  se 

lamenta mais a paixão, mas se celebra o Eros transformado. 

3.4 A noite escura de Psiqué 

Há  uma  narrativa  mítica  que  pode  esclarecer  como  Adélia  Prado 
expressa a natureza de sua paixão no processo de resgate: é o mito de Eros e 
Psiqué  numa  versão  contada  por Apuleio,  no Asno  de  ouro. O mito  conta  a 
união de Eros – a paixão – com a alma – Psiqué, que bem poderíamos chamar 

união  mística,  como  fez  São  João  da  Cruz.  Depois  de  conhecer  Eros,  a 
princesa  Psiqué  (palavra  que  em  grego  designa  alma)  é  condenada  a  se 
submeter a  terríveis provas se quiser tê­lo de volta, por tê­lo rompido o pacto 
que garantiria a eternidade daquela união. A última prova da princesa na sua 

busca por Eros seria descer aos infernos: está bem claro a idéia da alma que 
precisa aprofundar a sua dor – simbolicamente a descida aos infernos – para 
depois alcançar a plenitude na união com o Amor. Desfalecida, vítima de uma 
dolorosa  experiência,  Eros  desperta  Psiqué  e  a  conduz  ao  Olimpo:  a  alma 

ascende,  ou  melhor,  a  alma  transcende.  Este  casamento  Místico  pode  bem 
lembra  a  intenção  expressa  por  São  João  da  Cruz:  a  purificação  da  alma 
durante sua noite escura – a descida de Psiqué aos infernos – e sua união com 
Deus – a plenitude do amor. Encontramos no místico cristão a  idéia do amor 

que  se afasta muito da concepção profana 

[...]  ora,  é próprio do amor  tender à união, à  junção,  à  igualdade e  à 
assimilação ao objeto amado, para aperfeiçoar­se no bem do mesmo 
amor. Por conseqüência, não tendo ainda a alma alcança à perfeição 
do amor, pois não atingiu a união sente fome e sede, do que lhe falta, 
isto é, da união, essa fome e seda, junto com as forças que o amor pôs 
na  vontade,  aproximando­a,  tornam  a  alma  ousada  e  atrevida,  pela 
inflamação que sente na vontade (CRUZ 2008: 133).



101 

Por ocasião, a noite escura é a passagem da alma – Psiqué – no reino 
de Hades e a perfeição é a união última de Eros e Psiqué, um Eros redimido, 

que vai buscar a alma embaixo e a conduz para cima. Em Adélia a paixão foi 
purificada  e  será  o  próprio  Eros  que  resgata  a  alma.  Depois  de  conhecê­lo, 
necessariamente se espera a danação no mundo de hades, pois “havendo o 
fogo  do  amor  manifestado  á  alma  o  seu  trabalho  de  purificação,  em  que 

consumiu  as  imperfeições  mais  exteriores,  recomeça  a  feri­la,  a  fim  de 
consumir e purificar mais adentro. Nesta purificação mais interior, o sofrimento 
da alma é tanto mais íntimo, sutil e espiritual [...]” (CRUZ 288:119) . É em nome 
de Cupido que Psique conhece os infernos, mais também é por ele que ela é 

resgatada. 
É um mito que  se coloca à disposição desse  amor profundo e  forte,  o 

amor­paixão é um mergulho no reino de Hades. Na experiência do homem face 
ao amor divino inclui­se essa descida ao mundo da sombra e, por último, como 

prêmio, o conduz à condição de imortalidade – a eternidade cristã, ao Olimpo 
grego. 

O encontro último de Eros e Psiqué significa aquele “auge da ascensão 
espiritual, que descreve com a mais ardente paixão, São João da Cruz sabe 

que  a  alma  atinge  um  estado  de  presença  perfeita  em  relação  ao  objeto 
amante do amor, e a isso chama de casamento místico” (ROUGEMONT 2003: 
431).  Esse casamento místico  (do amor  com  a  alma)  que  ocorre  no  final  da 
narrativa permite­nos situar o conto dentro de uma perspectiva cristã. Apesar 

de  Psique  desfalecer  (morrer?)  ela  é  despertada  pelo  Eros  e  conduzida  ao 
Olimpo,  onde  ela  finalmente  beberá  a  ambrosia,  consagrando  a  eternidade 
dessa  união.  O  Eros  aqui  tem  características  nítidas  de  um  amor  Ágape,  a 
morte não triunfa nessa narrativa, muito diferente do que ocorre em Eurípides 

com  Hipólito  e  Medeia.  Embora  Psiqué  desça  ao  mundo  de  Hades  (essa 
descida  da  alma  aos  infernos  nos  remete  claramente  à  idéia  de  um 
aprofundamento  da  existência  após  conhecermos  Eros  e,  sobretudo,  a 
pungência  de  experimentá­lo),  ela  volta  e  é  conduzida  pelo  deus  a  uma 
eternidade paradisíaca (no Olimpo – o Reino dos Céus no mundo antigo). 

Há  duas  idéias  latentes  no  mito:  o  inevitável  aprofundamento  e 
desencadeamento  de  uma  experiência  abissal,  profunda  e  transformadora 
depois  da  experiência  da  paixão,  mas  também  o  resgate  da  alma  ­  o



102 

conhecimento de uma vida suprema e de um gozo eterno na companhia dos 
deuses no monte Olimpo. Eros, no final das contas, conduz à um conhecimento 

das  coisas  sagradas  após  a  sua  passagem  na  Terra  (onde  Psique  sofre  as 
maiores  desventuras).  Em  Adélia  Prado  vamos  encontrar  essa  mesma 
concepção no  tocante de uma experiência sofrível  (Psiqué no  inferno) à uma 
redentora (Psique sendo conduzida ao Olimpo). 

Não poderíamos deixar de  lembrar aqui o poema EROS E PSIQUE de 
Fernando  Pessoa  que  ilustra  esse  encontro  do  amor  com  a  alma,  e  que 
representa o resgate de uma alma devastada depois de conhecer Eros: 

Conta a lenda que dormia 
Uma Princesa encantada 
A quem só despertaria 
Um Infante que viria 
De além do muro da estrada 

Ele tinha que, tentado, 
Vencer o mal e o bem, 
Antes que, já libertado, 
Deixasse o caminho errado 
Por o que à Princesa vem. 

A Princesa Adormecida, 
Se espera, dormindo espera. 
Sonha em morte a sua vida, 
E orna­lhe a fronte esquecida, 
Verde, uma grinalda de hera. 

Longe o Infante, esforçado, 
Sem saber que intuito tem, 
Rompe o caminho fadado, 
Ele dela é ignorado. 
Ela para ele é ninguém. 

Mas cada um cumpre o Destino – 
Ela dormindo encantada, 
Ele buscando­a sem tino 
Pelo processo divino 
Que faz existir a estrada. 

E, se bem que seja obscuro 
Tudo pela estrada fora, 
E falso, ele vem seguro, 
E, vencendo estrada e muro, 
Chega onde em sono ela mora.



103 

E, ainda tonto do que houvera, 
Á cabeça em maresia, 
Ergue a mão, e encontra hera, 
E vê que ele mesmo era 
A princesa que dormia. (PESSOA 1997:181) 

Quer dizer, face á uma tendência da literatura obcecada a representar a 
paixão  como  um  estado  irrevogavelmente  dilacerante,  que  prevê  um  único 
caminho,  ­a  morte  ­,  encontramos  uma  literatura  que  descobre  soluções  de 
resgate  e  redenção  para  Eros.  Em  EROS  E  PSIQUE  há  a  presença  de  um 

Salvador implícito na figura do deus, que desce ao mundo dos mortos a fim de 
resgatar a alma. O Salvador, portanto, utiliza do próprio deus da paixão em seu 
beneficio. Eros não mais portador do Tânatos, mas o Mensageiro da Vida em 
sua plenitude. 

Fernando  Pessoa  fundamentalmente  canta  o  despertar  de  uma  alma 
precária (Psique) por e pelo amor, que desce ao mundo das sombras a fim de 
resgatar a Princesa. É no Hades que Psiqué vive sua “noite escura” como parte 
do processo imprescindível de Salvação, tal qual São João da Cruz (2008:145) 

nos diz “esta obscura noite de contemplação traz á alma, com o fim de guardá­ 
la segura e protegida porque já está agora mais próxima de Deus. Quanto mais 
a alma se aproxima dele, mais profundas são as trevas que sente, e maior a 
escuridão,  por  causa  de  sua  própria  fraqueza.”  O  amor­paixão  de  Adélia  é 

Psique  nas  trevas  do  Hades,  experimentando  sua  noite  escura,  mas 
celebrando a promessa de redenção por Eros. 

Consideremos que em Eurípides, Psique não é transportada para o céu, 
não  há  resgate  na  sua  morte:  desde  o  momento  que  ela  inicia  a  sentir  o 

impulso de Eros, começou a descida ao Hades ­ um caminho sem retorno. Não 
há a presença de um deus que a salve, ele não desperta nenhuma alma, ao 
contrário, adensa seu estado de morbidez, e muito menos ela é restabelecida à 
uma  realidade  superior.  Antes  era  o  próprio  Eros  que  determinava  o  Hades 
como  moradia  da  alma,  agora  a  tragédia  é  somente  uma  experiência  que 

comparado  a  eternidade  –  esperança  última  do  cristão  –,  não  é  de  fato 
importante. Agora a paixão é um instante.



104 

3.5 O Eros que salva 

Adélia  Prado  tentará  conjugar  duas  situações  que  a  priori,  são 
contraditórias – a experiência dos infernos (a descida de Psique) e a redenção 
para o Céu (o seu despertar pelo Cupido e, sua condução às bodas eternas no 
Olimpo): 

Amar é sofrimento de decantação, 
produz ouro em pepitas, 
elixires de longa vida, 
nasce de seu acre 
a árvore da juventude perpetua. 
É como cuidar de um jardim, 
quase imoral deleitar­se 
com o cheiro forte do esterco, 
um cheiro ruim meio bom, 
como disse o menino 
quanto a porquinhos no chiqueiro. 
É mais que violento o amor. (PRADO 2007: 27). 

Duas  condições  para  paixão  que  não  são  excludentes:  tanto  produz 
elixires de longa vida, como a experiência se assemelha a cuidar de um jardim, 
quanto há algo de imoral nesse deleite (ressonâncias de um Eros condenado) 
e é mais que violento o amor. A conclusão se encontra no meio do poema: o 
amor­paixão como um estado  intermediário de gozo e dor,  delicia e  angústia 
quando  afirma  que  é  um  cheiro  ruim meio  bom.  Mas,  de  início  o  acento  do 
poema  nos  permite  o  adjetivo  trágico  na  sua  concepção  de  amor,  e  a 
conciliação entre naturezas dissonantes não ocorre no  final do poema,  como 
conclusão, mas no meio do poema, ou seja, o remate desmantela uma possível 
conciliação, e é um retorno ao velho problema do trágico. 

A afirmação no último verso também não nos poderia deixar de remeter 
áquele deus filho de Ares: o que herdou a força e a energia do pai; o Eros que 
se impõe violento, disposto a provocar ferida. O próprio amor divino não parece 
ser compreendido pela autora de outra maneira. Pensemos no amor de Deus­ 
pai pelo Filho, desde o seu nascimento até a hora última de sua trágica morte. 

O Mythos cristão é um drama da existência que termina por crucificar a Paixão, 
mais este derradeiro fato não põe fim à experiência Eros: se ele se dispuser a 
ser expiado, um mundo paradisíaco o aguarda. A obra da autora põe ênfase



105 

nessa promessa. A tragédia atravessa sua poética, mas não triunfa sobre ela, 
de  modo  que,  em  última  instância,  a  Paixão  de  Cristo  pode  ser  celebrada. 

Talvez possamos falar na divina comédia na lírica Adélia de Prado, nos termos 
que Northrop Frye propõe ao comparar a tragédia grega e a narrativa cristã: 

“[...] É  verdade que Édipo pertence  à  tragédia  e Cristo a uma divina 
comédia; mas  a  tragédia  reflete  a  situação humana  como  ela  é,  e  a 
comédia chega ao seu final feliz através de uma reviravolta misteriosa 
ou inesperada. Portanto é mais simples pensar no mito cristão como a 
versão cômica (neste contexto isto que dizer apocalíptico, ou ideal) do 
edípico.” (FRYE 2004:191). 

Se, em vez de Édipo, falarmos que a obra da autora é uma versão cristã 
e redentora do Amor­paixão, do mito de Fedra, chegaremos mais precisamente 
ao núcleo de nossa pretensão aqui: a gradativa conversão de Eros como delito 
(Eurípides), condensado em culpa (Racine) e retomado como força redentora. 

A promessa de felicidade para os cristãos – o que permite que a autora celebre 
a Paixão ­ é a linha dissonante entre a tragédia de Eurípides e de Racine e a 
poética Adeliana. Na autora, afinal, é possível celebrar o amor, porque a morte 
não é mais o fim, tal como podemos adivinhar no pensamento de Octavio Paz 

(1982:  186):  “O  amor  desemboca  na  morte,  mas  dessa  morte  saímos  ao 
nascer. É um morrer e um nascer”. Em Adélia,  teríamos a versão não­trágica 
de  Eros:  a  paixão  pode  garantir  um  final  feliz.  É  como  se  a  tragédia 
atravessasse, mas não se  completasse na sua poética. É  a  consolidação da 

conversão de uma experiência pagã que se sacraliza: do trágico ao cômico; do 
grego ao cristão: 

Assim,  o  amor  de  caridade,  o  amor  cristão,  que  é  Ágape,  aparece 
enfim em sua plenitude: é afirmação do ser em ato. [...] foi Eros, e não 
Ágape, que glorificou o nosso instinto de morte e quis idealizá­lo. Mas 
Ágape vingou­se de Eros, salvando­o. Porque Ágape não sabe destruir 
e nem quer destruir aquilo que destrói:  [...] Eros se escraviza à morte 
porque quer exaltar a vida acima de nossa condição finita e limitada de 
criaturas.  Assim,  o mesmo movimento  que  faz  com que  adoremos  a 
vida os precipita em sua negação. É a profunda miséria, o desespero 
de  Eros,  sua  servidão  inexprimível:  ­  exprimindo­a,  Ágape  o  liberta. 
(ROUGEMONT 2003: 416)



106 

O que podemos perceber  é que,  no contexto de  seus poemas,  encontramos 
essa espécie de redenção de uma experiência antes profana: 

La loi d’amour, venue de La Bible, propasait aux chrétiens: “Tu aimeras 
Le Signeur, ton Dieu, de tout ton coeur, de toute ton âme et de tout ton 
pouvoir”  (Deutéronome  6,  5)  et  “Tu  aimeras  ton  prochain  comme  toi­ 
même” ( Lévitique 19, 18). Sur cette base, une véritable révolution s’est 
opérée,  tributaire  sans  doute  du  monde  hellénistique  finissant,  mais 
surtout  d’une  attitude  nouvelle,  inouïe,  scandaleuse  e  folle,  qui 
transforme  l’Eros grec et  l’Ahav biblique en Agapè.  (KRISTEVA 1983: 
173) 

Se  sua  poética  se  subscreve  dentro  desse  pensamento  de  Kristeva, 
portanto, não se poderia conceber uma obra que encerrasse o amor na dor e 

no  sofrimento  (o  eros  grego),  ainda  que  o  dilaceramento  continue  existindo: 
“Certas coisas só se falam pra Deus, só Ele pode dilacerar nossa carne a tais 
limites, Ele que a fez e lhe conhece as dobras” ( PRADO 2007: 97). O meio de 
Eros  se  agapizar  é  fornecido  na  sua  poética,  expresso  no  adensamento  de 
uma  profunda  ligação  com  o  transcendente  –  que  salva  Eros  da  morte 
definitiva: a vida terena, assim como a morte, são estados efêmeros. De uma 
experiência  profana  à  recriação  de  uma  experiência  mística,  Eros  torna­se 
ágape no final das contas em Adélia. É como dizer que o amor­Fedra torna­se 

amor­de­Maio.



107 

CONCLUSÃO 

O amor é tão mais fatal do que eu havia pensado, o amor é tão inerente quanto a 
própria carência, e nós somos garantidos por uma necessidade que se renovará 

continuamente. O amor já está, está sempre. Falta apenas o golpe de graça – que se 
chama paixão. 

Clarice Lispector, A paixão segundo G.H 

A  literatura não  triunfa sobre sua mimesis. O  fenômeno comporta mais 

do que nele se apreende; é como se buscássemos possuir aquilo que não se 
deixa alcançar. Poderíamos nos prolongar em nossas reflexões, num intuito de 
capturar  a  imagem  mais  precisa  do  amor­eros  na  Literatura,  mas  não  seria 
garantia  de  alguma  conquista.  A  direção  que  tomamos  muito  parece  com 

aquela narrativa em que Apolo persegue a ninfa Dafne. Esta, a ser alcançada 
pelo deus da  luz, preferiu  se metamorfosear num loureiro. Tentamos como o 
deus Sol lançar luz sobre um objeto que nos parecia inalcançável, escapando 
todo o tempo; mal é apreendido de uma forma, se deforma e se  lança noutra 

página, seduzido pela capacidade de ser reconstruído. A perseguição do filho 
de Latona foi destinada ao fracasso. Ele não alcança o seu objeto, mas, ao se 
transformar,  nos  deixa  a  idéia  de  que  os  ramos  do  loureiro,  servindo  como 
símbolo  dessa  irrealizada  aventura,  são  o  prêmio  que,  mesmo  numa 

perseguição  inapreendida,  recebemos  como  recompensa  para  coroar  nossa 
aventura. 

À  luz  de  três maneiras  de  compreender  o  amor­paixão,  nos  lançamos 
nos  capítulos  nos  quais  dividimos  este  estudo.  Primeiro,  enquanto  uma 

experiência de delito – a exuberância da linguagem trágica e dos adjetivos que 
tantas  vezes  abusamos,  conscientes,  foi  um  meio  de  nos  apropriamos  do 
fenômeno  que  perseguíamos  –  e  percebemos  que  se  compreendêssemos 
somente  o  amor­paixão  na  sua  dimensão  grega,  descobriríamo­nos  numa 
encruzilhada, pois o objeto  iniciava sua nova metamorfose antes do previsto. 

Não era possível cristalizá­lo unicamente dentro dessa estrutura de delito. Não 
poderíamos ficar, no entanto, nesse círculo do trágico, ainda que saltássemos 
no  tempo  para  atualizar  a  tese  da  paixão­delito.  Seria  necessário  descobrir 
outras veredas. Mesmo que  fundamentássemos o  trágico como um problema



108 

que  girasse  em  torno  da  vontade,  como  discutimos,  não  iria  –  desfazer  o 
problema em que nos encontraríamos: 

A vontade não é uma categoria simples; como suas dimensões, suas 
implicações são múltiplas. Além da autonomia e da livre escolha, cuja 
validade no caso dos gregos A. Rivier contesta com razão, ela supõe 
toda uma serie de condições: [...] Todos esses elementos se edificaram 
ao  longo  de  uma  história  que  envolve  a  organização  interna  da 
categoria da ação, as relações do sujeito com seus diferentes tipos de 
atos,  seus  graus  de  comprometimento  com  o  que  faz.  (VERNANT; 
NAQUET 2005:29) 

Ou seja, saltar da tragédia para o conceito do trágico, não evitaria a fuga 
de “nossa Dafne”.  Encontrar no trágico a fonte que abastece a poética de eros, 
não desfaria o nosso objetivo: a dinâmica da paixão transfigurado nas mãos de 
três poetas. É dentro das implicações da vontade que precisaríamos acomodar 
o  nosso  objeto,  o que  supõe  já  nele  uma  natureza múltipla.  Como  tentamos 
fixar  o  amor­paixão  dentro  de  algumas  categorias,  a  sua  presença  tanto  se 

revelava quanto nos fugia. Eros é e não é delito, ele tanto confessa sua culpa 
quanto  é  silêncio  e  pode  ser  compreendido  longe  da  palavra,  tanto  redime 
quanto é queda.  A paixão se  acomoda nessas  três  instâncias,  e  ao mesmo 
tempo escapa das mesmas. O que nos é certo é o quanto ele aceita esse jogo 

em que é representado. 
A  linguagem  –  a  literatura  –  ao  tentar  instar  um  objeto,  consegue 

somente sugeri­lo. No final das contas, podemos afirmar que a experiência da 
paixão fora da linguagem é um acontecimento muito mais significativo do que 

esse nosso esforço de compreender as imagens, que a poesia vai construindo 
a  respeito  do  fenômeno,  é  o  que  Octavio  Paz  (1982:  135)  de maneira mais 
precisa diz: 

A  experiência  poética  é  irredutível  à  palavra  e,  não  obstante,  só  a 
palavra  a  exprime.  A  imagem  reconcilia  os  contrários,  mas  essa 
reconciliação não pode ser explicada pelas palavras – exceto pelas da 
imagens,  que  já  deixaram  de  sê­lo.Assim,  a  imagem  é  um  recurso 
desesperado contra o silêncio que nos invade cada vez que tentamos 
exprimir a terrível experiência do que nos rodeia e de nós mesmos. O 
poema  é  linguagem  em  tensão.:  em  extremo  de  ser  e  em  ser  até  o 
extremo. [...]



109 

Octavio  Paz  nos  previne  dessa  impossibilidade  de  conseguir  esvaziar 
toda a contradição ao falar de Eros. Poderíamos então perguntar se a paixão 

em  literatura é profana ou sagrada, ou, enfim, se ela se deixa apreender em 
alguma categoria, sem arranhar a sua arquitetura primordial.  Não saberíamos 
responder.  A  experiência,  na  sua  totalidade,  não  se  permite  ser  configurada 
pela literatura, apenas temos uma alusão dessa realidade. 

Se,  nesse  nosso  confronto  com  o  real,  consideramos  as  palavras  de 
Benedito Nunes ao respeito desse processo, fica ainda mais claro como o mito 
novamente  nos  surge,  atualiza  nessa  nossa  perseguição  apolínea  à  fugidia 
ninfa: 

A ficção combina o imaginário, como distanciamento do real imediato, 
com o poético, que altera, modifica, reorganiza, sob nova perspectiva, 
as representações da realidade. O nível ficcional do texto, fundado na 
elaboração  poética  da  linguagem,  corresponde  a  uma  variação 
possível  do  mundo  real.  Em  vez  de  demitir  o  mundo,  a  ficção  o 
reconfigura (NUNES 1988: 74) 

Resta­nos,  a plena  convicção de que o objeto nas mãos de um poeta 

modifica­se,  reconfigura­se  e  se  reorganiza.  A  inclinação  em  vê­lo  sob  um 
determinado ponto de vista contempla apenas algumas de suas  facetas, mas 
encobre outras. Quando recolhemos Eros, por exemplo, no capítulo confissão, 
o  realizamos  dentro  de  uma  experiência  no  plano  da  linguagem,  tentando 

inclinar  todo o eixo de nossa discussão para a declaração culpada de Fedra. 
Ao contemplarmos a obra de Racine, queríamos concentrar a questão de Eros 
numa questão que estivesse no campo lingüístico: a palavra inaugura a paixão, 
assume  a  culpa  e  desfaz  o  fingimento  –  o  suposto  crime  de  Hipólito. 
Estávamos reconfigurando a paixão num ato de retórica. Quem inventa o amor­ 
eros é, na obra raciniana, a palavra. A linguagem é tão somente um modo de 
compreender o fenômeno, mas não impede que a ninfa seja transformada no 
loureiro. 

Embora  o  último  capítulo  termine  por  justificar  o  título  de  nossa 

dissertação,  não  estamos  assumindo  o  ponto  de  vista  de  Adélia  Prado, 
tampouco o  rejeitando. A ordem estabelecida  – delito,  confissão,  redenção – 
deu­se por uma questão didática temporal, mas sem esquecer­se da  imagem 
poética que essa ordem nos sugere  –  a paixão vai  crescendo de um estado



110 

que  condena  até  o  último  que  redime.  É  preciso  explicar  que,  de  fato,  só  é 
possível celebrar a paixão porque propõe ao mortal uma ligação com o eterno, 

imortalizando  o  que  era  perecível  na  nossa  natureza  –  essa  é  a perspectiva 
assumida por Adélia Prado. No entanto, esta reflexão final não constitui o tema 
central de nossa “aventura”; antes era lançar luz, fixar por um breve espaço de 
tempo essa Dafne – Eros – inalcançável. A metáfora de Apolo e Dafne encerra 

a nossa consciência de que somente agarramos uma parte do objeto, a outra 
está deixando de sê­lo. Poderíamos então sustentar que a paixão é celebrada 
na literatura em quaisquer dessas três instâncias, mesmo na tragédia. Pensá­lo 
como um tema sempre colocado em relevância, é lembrar que nem mesmo o 

poeta trágico está alheio às incessantes possibilidades por ele oferecidas.  Por 
fim, ficamos com a ligeira expectativa de que possamos, um dia, mesmo numa 
mal fadada aventura, colher os louros dessa busca.



111 

BIBLIOGRAFIA CONSULTADA 

ANDRADE,  Carlos  Drummond  de.  2006.  O  amor  natural.  Rio  de  Janeiro. 
Record. 
APULEIO, Lúcio. O Asno de Ouro. Lisboa. Publicações Europa­América. 
ARISTÓTELES, HORÁCIO,  LONGINO.  1997.  A  poética  clássica.  São Paulo. 

Cultriz. 
ARRIGUCCI JR, Davi. 2005. Humildade, Paixão e Morte: a poesia de Manuel 
Bandeira. Companhia das Letras. 
AUERBACH,  Erich.  2007.  Ensaios  de  Literatura  Ocidental.  Rio  de  Janeiro. 
Editora 34. 
BATAILLE,  Georges.  1995.  in:  BLOCH,  R.  Howard.  Misoginia  Medieval:  E  a 
invenção do amor romântico. Rio de Janeiro: Editora 34. 
BEUGNOT, Bernard. 2005. Dicionário de mitos literários. Brunnel, Pierre (org.) 
Rio de Janeiro. José Olympio. 
BÍIBLIA. 50ªed. 2005. São Paulo. Vozes. 
BLOCH,  R.  Howard.  1995.  Misoginia  Medieval:  E  a  invenção  do  amor 
romântico. Rio de Janeiro: Editora 34. 
BÉDIER,  Joseph.  1996. O Romance  de Tristão  e  Isolda.  São Paulo: Martins 
Fontes. 
BRANDÃO, Junito. 2004. Mitologia Grega, Volume I.Petrópolis: Vozes. 
BRUNEL,  Pierre.  (organização).  2005.  Dicionário  de  mitos  literários.  Rio  de 
Janeiro. José Olympio. 
CERVANTES, Miguel de. 2003. Dom Quixote de La Mancha. São Paulo. Nova 
cultural. 
CERVANTES, Miguel de. 2003. Don Qujxote de La Mancha. Alfaguara. 
CRUZ, São João da. 2008. Noite escura. Rio de Janeiro. Vozes. 
ELIADE, Mircea. 1992. O sagrado e o profano: A essência das religiões. São 
Paulo. Martins Fontes. 
EURÍPIDES. 2005. Ifigênia em Áulis. As Fenícias. As Bacantes. trad. Mário da 
Gama Kury. Volume V. Rio de Janeiro. Jorje Zahar. 

EURÍPIDES.  2003. Medeia;  Hipólito;  As  troianas.  trad. Mário da Gama Kury. 
Volume III. Rio de Janeiro. Jorje Zahar. 
ÉSQUILO.  2003.  Prometeu  acorrentado;  tradução  do  grego,  Mário  da Gama



112 

Kury. Volume VI. 
Rio de Janeiro. Jorje Zahar. 

FONTES,  Joaquim Brasil.  (estudo,  tradução e notas).  2007. Hipólito  e Fedra: 
Eurípides, Sêneca, Racine. Iluminuras. São Paulo. 
FORSTER. E. M.1969. Aspectos do romance. Poro Alegre. Editora Globo. 
FRYE,  Northrop.  2004.  O  Código  dos  códigos:  a  Bíblia  e  a  literatura.  São 
Paulo. Boitempo. 
GRAZIANI,  Françoise.  2005.  Dicionário  de  mitos  literários.  Brunnel,  Pierre 
(org.) Rio de Janeiro. José Olympio. 
JAEGER,  Werner.  1995.  Paidéia  “A  formação  do  homem  grego”.  Martins 
Fontes. São Paulo. 
KURY, Mário da Gama.  (tradução,  introdução e notas).  In EURÍPIDES. 2005. 
Medéia, Hipólito, As Troianas. Volume III. Rio de Janeiro. Jorje Zahar 
LESBOS. Safo de. 2003 Poemas e Fragmentos de Safo de Lesbos. São Paulo. 
Iluminuras 
KRISTEVA, Julia. 1983. Histoires d’amour. Denoel. 
LESKY, Albin. 2006. A Tragédia Grega. São Paulo. Perspectiva 
LÉVY, Ann­Deborah. 2005. Dicionário de mitos literários. Brunnel, Pierre (org.) 
Rio de Janeiro. José Olympio. 
LINS,  Álvaro.  1963.  Os  mortos  de  sobrecasaca.  Rio  de  Janeiro.  Civilização 
brasileira S.A. 
MATHÉ. Roger. 1973. Profil Littérature. . Phedre Racine. Paris. Hatier 

NÖEL, Marie. 1965. L’oeuvre poétique. Paris. Stock. 
NUNES, Benedito. 1988. O tempo na narrativa. São Paulo. Ática. 
ORTEGA  Y  GASSET,  José.  1967.  Meditações  do  Quixote.  Libro  Ibero­ 
Americano. 

OVÍDIO. 2007. A arte de amar. Porto Alegre: L&PM. 
PAZ, Octavio. 1982. O Arco e a Lira. Rio de Janeiro: Nova Fronteira. 
PESSOA, Fernando. 1997. Obra poética. Rio de Janeiro. Nova Aguiar 
PLATÃO. 2006. Fedro. Lisboa. Edições 70. 
PLATÃO. 2006. O Banquete. Lisboa: Edições 70 
PRADO, Adélia. 2005. Bagagem. Rio de Janeiro: Record. 
____________. 2007. O homem da mão seca. Rio de Janeiro: Record. 
____________. 2007. O pelicano. Rio de Janeiro: Record.



113 

____________. 2007. Oráculos de maio. Rio de Janeiro: Record. 
____________. 2006. Terra de Santa Cruz. Rio de Janeiro: Record. 
____________. 2006. O coração disparado. Rio de Janeiro: Record. 
RACINE, Jean Baptiste. 1965. Andromaque. Paris. Bordeas. 
ROUGEOUMONT, Denis de. 2003. História do Amor no Ocidente. São Paulo: 
Ediouro. 

SANT’ANNA.  Affonso  Romano  de.  1993.  O  canibalismo  amoroso.  Rio  de 
Janeiro. Rocco. 
SHAKESPEARE, William. 1981. A midsummer night’s dream. London. Penguin 
books. 

SHAKESPEARE,  William.  1981.  Teatro  Shakesperiano.  Trad.  F.  Carlos  de 
Almeida Medeiros e Oscar Mendes. São Paulo. Abril cultural. 
SPALDING,  Tassilo Orpheu.  2004.  Dicionário  de mitologia  latina.  São Paulo. 
Cultrix. 

STENDHAL. 1999. Do Amor. São Paulo: Martins Fontes. 
TROUSSAN,  Raymond.  2005.  Dicionário  de  mitos  literários.  Brunnel,  Pierre 
(org.) Rio de Janeiro. José Olympio. 
VERNANT,  Jean­Pierre.  NAQUET,  Jean  Pierre.  2005.  Mito  e  Tragédia  na 
Grécia Antiga. São Paulo. Perspectiva. 
VIRGÍLIO.  2004.  Eneida.  Trad.  José  Victorino  Feio,  José  Maria  da  Costa  e 
Silva. São Paulo. Martins Fontes.


