ELTON BRUNO SOARES DE SIQUEIRA

A CRISE DA MASCULINIDADE NAS DRAMATURGIAS DE
NELSON RODRIGUES, PLINIO MARCOS E NEWTON MORENO

RECIFE — 2006



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ARTES E COMUNICACAO
PROGRAMA DE POS-GRADUACAQO EM LETRAS

ELTON BRUNO SOARES DE SIQUEIRA

A Crise da Masculinidade nas Dramaturgias de
Nelson Rodrigues, Plinio Marcos e Newton Moreno

Tese de Doutorado apresentada ao
Programa de Pos-Graduacao em Letras
da UFPE para obtencao do grau de
Doutor em Teoria da Literatura.

ORIENTADORA: MARIA DA PIEDADE
MOREIRA DE SA

RECIFE — 2006



Siqueira, Elton Bruno Soares de

A crise da masculinidade nas dramaturgias de
Nelson Rodrigues, Plinio Marcos e Newton Moreno
| Elton Bruno Soares de Siqueira. — Recife : O
Autor, 2007.

323 folhas : il., fotog.

Tese (doutorado) — Universidade Federal de
Pernambuco. CAC. Teoria da Literatura, 2007.

Inclui bibliografia e anexos.

1.Literatura brasileira. 2. Dramaturgia. 3.
Estética. 4.Masculinidade. 5. Analise do discurso.
I. Rodrigues, Nelson. Il. Plinio Marcos. lll. Moreno,
Newton. IV. Titulo.

869.0(81) CDU (2.ed.) UFPE
869 CDD (22.ed.) CAC2007-
37



PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM LETRAS / UFPE

ATA DA REUNIAO DA COMISSAO EXAMINADORA PARA JULGAR=®
TESE INTITULADA: “0 Mito da Masculinidade nas Dramaturgias de Nelson
Rodrigues, Plinio Marcos e Newton Moreno”, DE AUTORIA DE: ELTON
BRUNO SOARES DE SIQUEIRA, ALUNO DESTE PROGRAMA DE POS-
GRADUACAO EM LETRAS.

O julgamento ocorreu as 14 horas do dia 12 de janeiro de 2008, no Centro de Artes
¢ Comunicagdo/UFPE, para julgar a tese de doutorado intitulada: O MITO DA
MASCULINIDADE NAS DRAMATURGIAS DE NELSON RODRIGUES,
PLINIO MARCOS E NEWTON MORENO, de autoria de Elton Bruno Soares de
Siqueira, aluno deste Programa de Pos-Graduagdo em Letras. Presentes os membros
da comissdo examinadora: Prof®. Dr®. Maria da Piedade Moreira de Sa
(Orientadora), Prof. Dr. Anco Marcio Tendrio Vieira, Prof. Dr. Alfredo Adolfo
Cordiviola, Prof. Dr. Marcos Aradjo Bagno, Prof. Dr. Didgenes André Vieira
Maciel. Sob a Presidéncia da primeira, realizou-se a argliicio do candidato.
Cumpridas as disposi¢des regulamentares. foram lldos 0s conceitos atribuidos ao
candidato: Prof'. Maria da Piedade Moreira de Sa; oo eov dinlivlsu prof
Anco Mfircio Tenorio Vieira: Huzovaco com dubineseas  Prof. Alfredo Adolfo -
Cordiviola: (e voude eon d«lbf"‘“‘i-"oof Marcos Aranjo Bagno hpravontle somt S
Prof. Diogenes André V. Maciel: dipdavasle e o diskinte Em seguida, a prof®. Maria
da Piedade Moreira de S4, comunicou ao candidato Elton Bruno Soares de Siqueira,
que sua defesa foi aprovada pela comissdo examinadora. E, nada mais havendo a
tratar eu, Jozaias Ferreira dos Santos, Auxiliar em Administragiio, encerrei a
presente ata que aasmo com os demais membros da comissdo examinadora.

Recife cirg/de 20
Qd@z” M i _ﬁ; (_/&A.%-‘«,s cfo a:‘-uj;m.uﬁ
b I . W1 a2 Lo T e (ks e d

= y OE- =
ﬁ 22 OUJM"\S&“'W 13 i
Ao el Sag k. b0 e nmuarr%lgﬁ‘ﬂﬂﬁm

Secretdria
Programa de POs - Graduagho em Letae
SIAPE 1132112

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO — Centro de Artes e Comunicacio
Campus Universitirio — Departamento de Letras. Fone: (0xx81) 2126-8312 — Fone/Fax: 2126 8767
RECIFE-PE — CEP: 50740-530 «



Resumo

Partindo do suposto de que a literatura corresponde a um discurso que se insere num contexto
cultural e, por isso, marcado ideologicamente, propomo-nos investigar como o teatro brasileiro,
a partir de Nelson Rodrigues, expressa indicios de uma crise dos valores masculinos
hegemonicos. O mito moderno da masculinidade é problematizado a partir da anéalise da obra de
trés escritores de consideravel destaque na producdo dramattargica brasileira moderna e
contemporanea: Nelson Rodrigues, Plinio Marcos e Newton Moreno. O corpus da pesquisa é
composto de seis pecas: Perdoa-me por me traires (1957) e O beijo no asfalto (1961), de
Nelson Rodrigues; Dotis perdidos numa noite suja (1966) e Navalha na carne (1967), de
Plinio Marcos; Dentro (2002) e Agreste (2004), de Newton Moreno. O objetivo principal da
pesquisa foi caracterizar a forma em que cada autor trabalha as personagens masculinas ou os
discursos masculinos em suas pecas, a fim de deduzir uma gama de valores concernentes a
questao da masculinidade. Outros objetivos, mais especificos, orientaram a investigacao, como:
identificar que recursos discursivos, presentes nessas dramaturgias, contribuem para criar
alteridades masculinas; interpretar como essas alteridades corroboram a crise dos referentes
masculinos; investigar que relacoes possiveis podem ser apontadas entre a forma dramattrgica e
o tema abordado. Para tanto, nos valemos de algumas orientacoes metodologicas da Analise
Critica do Discurso Literario, baseando-nos, sobretudo, em Fairclough (2001), para uma
abordagem critica do discurso, o que nos fez intervir sobre a materialidade lingiiistica e estética
dos textos, sem perder de vista os objetivos e as finalidades que fazem da nossa pesquisa uma
investigacao do carater politico da producao dramaturgica brasileira, e em Bakhtin (1981a), para
as consideracoes sobre a arte literaria. Demonstramos que as pecas de Nelson Rodrigues, Plinio
Marcos e Newton Moreno, além das inovacoes formais, trataram de temas pertinentes ao homem
contemporaneo, oferecendo uma concepc¢ao ldacida do mundo pds-Segunda Guerra e de suas
contradigoes. Constatamos que o discurso masculino nessas dramaturgias converge para a idéia
de que o homem, inserido no mundo contemporaneo, se depara com situacoes e tipos de relacoes
sociais ndo mais condizentes com o quadro de referéncias que ele tinha de sua propria imagem

masculina — o sistema de crencas burgués.

PALAVRAS-CHAVE: dramaturgia; estética; discurso; masculinidade.



Abstract

Starting from the hypothesis that literature corresponds to a discourse which is part of a cultural
context, hence ideologically marked, we aim to investigate how the Brazilian theatre, from
Nelson Rodrigues on, expresses signs of a crisis in the hegemonic male values. The modern myth
of masculinity is studied by the analysis of the works of three playwrights of considerable
importance in the modern and contemporary Brazilian dramaturgy: Nelson Rodrigues, Plinio
Marcos and Newton Moreno. The research corpus is composed of six plays: Perdoa-me por me
traires (1957) and O beijo no asfalto (1961), by Nelson Rodrigues; Dois perdidos numa noite
suja (1966) and Navalha na carne (1967), by Plinio Marcos; Dentro (2002) and Agreste (2004),
by Newton Moreno. The main objective was to characterize the way how each author deals with
the male characters or the male discourse in their plays, so as to deduce an array of values
concerning the issue of masculinity. Some other more specific objectives also guided the
investigation, such as: to identify which discourse resources, present in those dramaturgies,
contribute to create male alteraties; to interpret how these alteraties corroborate the crisis of the
male referents; to investigate which possible relations can be pointed out between the
dramaturgic form and the theme addressed. To do so, we used some of the methodological
orientations of the Critical Analysis of the Literary Discourse, based, mainly, on Fairclough
(2001), to achieve a critical approach to the discourse, which made us intervene in the linguistic
and aesthetic materiality of the texts, without losing sight of the objectives and aims which make
our research an investigation of the political character of the Brazilian dramaturgic production;
and on Bakhtin (1981a), for the considerations about the literary art. We show that the plays by
Nelson Rodrigues, Plinio Marcos and Newton Moreno, besides bringing formal innovations,
addressed themes which pertain to the contemporary man, offering a lucid conception of the
post-II World War reality and its contradictions. We have concluded that the male discourse in
those dramaturgies converges to the idea that the man, as part of the contemporary world,
comes across situations and types of social relations which do not agree anymore with the

reference he had of his own image as a male - the bourgeois belief system.

KEYWORDS: dramaturgy; aesthetics; discourse; masculinity.



Résumé

En partant de 'hypothese selon laquelle la littérature correspond a un discours qui s’insere dans un
contexte culturel et, donc, idéologiquement marqué, on se propose de chercher comment le théatre
brésilien, a partir de Nelson Rodrigues, exprime des indices d’'une crise des valeurs masculines
hégémoniques. Le mythe moderne de la masculinité est mis en question a partir de I'analyse de
I'ceuvre de trois écrivains d'une importance considérable dans la production dramaturgique
brésilienne moderne et contemporaine: Nelson Rodrigues, Plinio Marcos et Newton Moreno. Le
corpus de la recherche est composé de six piéces: Perdoa-me por me traires (1957) et O beijo no
asfalto (1961), de Nelson Rodrigues; Dois perdidos numa noite suja (1966) et Navalha na carne
(1967), de Plinio Marcos; Dentro (2002) et Agreste (2004), de Newton Moreno. Le but de ce travail
est de caractériser la maniere dont chaque auteur travaille les personnages masculins ou les discours
masculins dans ses pieces, afin de déduire une gamme de valeurs concernant la question de la
masculinité. D'autres buts, plus spécifiques, ont orienté la recherche, a savoir: identifier quels recours
discursifs, présents dans ces dramaturgies, contribuent a créer des altérités masculines; interpréter
comment cettes altérités corroborent la crise des référents masculins; chercher quelles relations
possibles on peut remarquer entre la forme dramaturgique et le théme abordé. On a utilisé quelques
orientations méthodologiques de ’Analyse Critique du Discours Littéraire, en se basant surtout sur
Fairclough (2001), pour une approche critique du discours, intervenant sur la matérialité linguistique
et esthétique des textes, sans perdre de vue les objetifs et les finalités qui font de notre travail une
recherche sur le caractere politique de la prodution dramaturgique brésilienne; et sur Bakhtin
(1981a), pour les considérations sur lart littéraire. On a démontré que les pieces de Nelson
Rodrigues, Plinio Marcos et Newton Moreno, outre les inovations formelles, nous ont offert des
thémes qui traitent de ’homme contemporain, en apportant une conception lucide du monde post-
Deuxieme Guerre mondiale et de ses contradictions. On a constaté que le discours masculin dans ces
dramaturgies converge vers l'idée selon laquelle 'homme, inséré dans le monde contemporain,
affronte des situations et types de relations sociales non plus équivalentes au systéme de référence

qu’il a eu de sa propre image masculine — le systeme de croyance bourgeois.

MOTS-CLES: dramaturgie; esthétique; discours; masculinité.



Agradecimentos

Meu profundo agradecimento a orientadora e amiga Piedade de Sa, pelo exemplo de
profissionalismo e de dedicacdo académica. Sem a sua desmesurada paciéncia, o percurso do
Doutorado poderia ter sido incomparavelmente mais espinhoso.

Ao professor e amigo Anco Marcio Tenorio Vieira, leitor critico e profissional comprometido, que
sempre me estimulou a perseguir, cada vez mais profundamente, meus objetivos académicos.
Valiosos foram seus comentarios no Exame de Qualificacdo desta tese.

Ao professor Alfredo Cordiviola, pelos comentérios lucidos e inteligentes na ocasido do Exame de
Qualificagao.

A Suely Figueiredo, grande amiga e eximia educadora, responsavel pelo meu amadurecimento
como homem e como pensador.

A Wilde Mary, tia e amiga, que se dispos a ler parte de minha tese, além de ter oferecido
sugestoes valiosas para o desenvolvimento tedrico deste trabalho.

Ao amigo Wellington Junior, eterno interlocutor para as questoes teatrais. Devo a vocé o contato
com alguns dos titulos que serviram de referéncia bibliografica para esta tese.

A Johnny, amigo e interlocutor sagaz. Sua paciéncia foi fundamental para meus momentos de
crise ao longo deste percurso.

A Roberta, que, sempre em nome da amizade, deu-nos apoio em nossos momentos mais dificeis.

A Diva Albuquerque e Eraldo Lins, que, no secretariado do Programa de P6s-Graduacao, sempre
se mostraram prestativos em resolver as quest6es solicitadas.

A todos que, direta ou indiretamente, contribuiram para a realizacao desta pesquisa.



SUMARIO

PAG.

Introducao PRI | ¢

PARTE I: DISCURSO E MASCULINIDADE  tcocececcscececcsceccscscescssssescssesessssesesons 20

1. Prolegomenos a uma Teoria do Discurso Literario .......ccccoeeeeee 21

1.1. O ponto de partida: uma concepgao de diSCUISO  scceecreereecrecsecsecroccncess 22

1.2. Anélise Critica do Discurso: Problemas € MEtOd0OS  ceceeeecececcececcrcececeees 26

1.3. A anélise critica do diScUrso Literario  .cccecececececececececececesececescsascncncnes 31

2. Discurso € Ideologia  ...ccciieiiiiiieiiiiiceiiiiiciiiticticetictisttesassssesassses 43

2.1. Ideologia como Crencas Fundamentais de um Grupo ... ................ 48
2.2. A1deologia NAS ArtES seiesecsesecesscscrecessesecesscsesecessosessssssesesesassssnsess 58
2.3. Discurso literario € ideologia ciecevececcecesscscrecesscsececessoscesessosesssases 62

3. Masculinidade em QUEStAO  ..ccccveieieieieieieierecececocecocessesecsscscscss 00

3.1. Génese do mito moderno da masculinidade

3.2. O mito da masculinidade na era contemporanea

80

3.3. O mito da masculinidade no Brasil .cccccceerecececrcecececcecocecssscsscesscsccses 9O

3.4. A literatura moderna e o mito da masculinidade

ceccccsssccssscccssscccsesce 102



3.5. Categorias centrais: o discurso masculino
burgués e sua alteridade

©00000000000000000000000000000000000000 109

PARTE II: ANALISE DO CORPUS  eeeecececcscacescscescscacoscscescscscossacescssscescaceccace 114

4. O teatro brasileiro moderno econtemporaneo —
situando Nelson Rodrigues, Plinio Marcos e Newton Moreno  ***° 115

5. Nelson Rodrigues .iicicieieciicieiiciiieiisiciecesesiecesessorecessssosesesssseses 147
6. PIiNIO MAPCOS  .ecccececececececececececccococececocscscecscssscsssssssssssssssssssssssne 189
~7. Newton Moreno PR ¥ b3
CONSIDERACOES FINAIS ceececesencecessacesescacessacescscecessasecessasnssacescscacescscace 284
BIBLIOGRAFIA cretetettntentattetattattntancasnsassassrsansasesansassasancancecens 288
ANEXOS

ANEXO 1: DENTRO
ANEXO 2: AGRESTE



Introducao

Nos seus estudos sobre teatro e literatura dramatica, Brecht (1898-1956) anunciava o
surgimento de uma nova dramaturgia, profundamente marcada pelo teatro épico. Dramaturgo,
poeta, tedrico, encenador, ele chamou a atencdo, direta ou indiretamente, para o carater
ideologico do drama e, por extensao, do teatro. Comprometido com as causas sociais e politicas,
seu teatro foi aos poucos evoluindo para um distanciamento da chamada “forma dramatica” e
para um desabrochar da “forma épica”. Sob clara influéncia das idéias de Piscator (1893-1966) a
respeito de um teatro politico, Brecht passou a refletir sobre a acao politica pelo e com o teatro.
Para o pensador alemao, o teatro deve ser concebido como um espaco de discussao, onde se
travam as mais diversas lutas ideologicas, e oferecido aos espectadores como objeto estético a ser
observado, analisado e ponderado, a fim de poder despertar neles a consciéncia e a acao politica

para a superacao das injusticas sociais.

A forma dramatica, de tradicdo aristotélica, era tida por Brecht como ideologica, uma vez
que, propondo ao publico uma imersao na vivéncia dos sentimentos, ndo oferecia outra
alternativa além da alienacado. Nesse tipo de teatro, o homem e a realidade sao apresentados
como categorias fixas, imutaveis, naturais, interpretacdo equivocada para aqueles que, como
Brecht, sentiam a necessidade de transformar a realidade em favor do homem, concebido como
sujeito historico e social. O contexto politico em que Brecht se inseria era de muita turbuléncia, e
a situacao econémica da Europa, sobretudo da Alemanha apo6s a Primeira Guerra Mundial, era
cadtica. Movimentos sociais reivindicavam melhores condicoes de vida para o povo. Era um
momento que exigia mudanca. Brecht utilizou o teatro para promover debates sobre a condigao

politica, econdmica e social do homem numa sociedade capitalista cruel.

Brecht estava propondo uma nova forma de conceber a realidade por meio do teatro e,
por isso mesmo, elaborou um sistema de idéias para a construcdo de uma nova cena, com a
presenca de uma dramaturgia épica e dialética. A nova forma do teatro e do texto dramatico
deveria ser, portanto, determinada por esse propodsito politico, fortemente marcado pela

ideologia da esquerda.

10



O pensador alemao compreendeu claramente a natureza ideologica do fendmeno teatral,
em que se insere a producao dramattrgica. Podemos tracar um paralelo entre as idéias de Brecht
e a afirmacao de Bakhtin (1990) de que todo signo é ideologico. O autor russo insere a literatura
nas producoes ideologicas, uma vez que ela mantém uma relagao dialética com os mais diversos
valores sociais. Esses valores determinam a obra nao do exterior para o interior, mas sao eles

mesmos elementos constitutivos da forma que assume o objeto literario.

Partindo do suposto de que a literatura corresponde a um discurso que se insere num
contexto cultural e, por isso, marcado ideologicamente, propomo-nos investigar como o teatro
brasileiro, a partir de Nelson Rodrigues, expressa indicios de uma crise dos valores masculinos
hegemoOnicos. Apesar de a concepcao de masculinidade merecer uma investigacao mais atenta,
sobretudo em face as transformacoes socio-culturais ocorridas no mundo contemporaneo, ha
muito poucos estudos brasileiros sobre o assunto. O que é ser homem nas sociedades
contemporaneas? Qual a fung¢ao social do homem num mundo dominado pela economia global?
Em que medida as idéias atuais sobre o masculino equivalem as idéias proprias das sociedades
burguesas dos séculos XVIII e XIX ou delas se afastam? Que é comportamento proprio de
homem? Todas essas questoes tém estimulado muitas pesquisas, desde os anos 80, sobretudo
nos Estados Unidos e em alguns paises da Europa, como Franca e Inglaterra. No Brasil, contudo,
os estudos sobre a masculinidade sio ainda muito incipientes. E na tentativa de contribuir de
alguma maneira para a discussao sobre o tema que problematizaremos o mito moderno da
masculinidade a partir da analise da obra de trés escritores de consideravel destaque na
producao dramattrgica brasileira moderna e contemporanea: Nelson Rodrigues, Plinio Marcos e

Newton Moreno.

Nelson Rodrigues nasceu no Recife, em 1912, mas aos quatro anos de idade foi morar
com sua familia no Rio de Janeiro. Apesar de ser natural de Pernambuco, produziu uma obra
fortemente determinada pela realidade carioca do século XX. Tendo escrito um total de
dezessete pecas, o dramaturgo ajudou a construir a histéria do teatro moderno brasileiro. Seu
Vestido de Noiva (1943) é considerado o marco da moderna dramaturgia brasileira, tanto pela
estrutura complexa e inovadora do drama quanto pela alianca estabelecida entre o dramaturgo e
o encenador polonés radicado no Brasil, Zbigniew Ziembinski (1908-1978), que assinou a

direcao do espetaculo mais revolucionario apresentado nos palcos brasileiros até entdo!. Com

t Além de Sibato Magaldi (1992; 1993; 1997; 1998) e de Décio de Almeida Prado (1987; 1988; 2001), dois dos mais
respeitaveis criticos e historiadores do teatro brasileiro, comungam da tese de ter sido Vestido de Noiva o marco do
teatro brasileiro moderno Angela Leite Lopes (1983; 1993; 2000; 2002), Jodo Roberto Faria (1998), Eudinyr Fraga
(1998), entre tantos outros intelectuais e criticos, como Manuel Bandeira, Alvaro Lins, Edélcio Mostaco, que tiveram
seus comentéarios reunidos na Fortuna Critica do autor (1993).

11



Vestido de Noiva, Nelson Rodrigues conheceu a fama, mas suas futuras pecas foram
responsaveis por muitas polémicas, todas de ordem moral. Nas suas proprias palavras, ele
escrevia um “teatro desagradavel”, pela sinceridade com que abordava, explicitamente, temas

considerados tabus pela sociedade carioca da segunda metade do século XX.

A dramaturgia de Nelson Rodrigues, pela sua riqueza, suscita discussdOes as mais
diversas, como atestam os estudos sobre sua obra. No entanto, ao que parece, nenhuma analise
dos discursos sobre o masculino, presentes em seus textos, foi realizada ainda. Salomao (2000)
desenvolve um estudo sobre o feminino e o masculino na obra do dramaturgo, mas seu propdsito
¢é analisar a questao de género sob um enfoque psicologico, o que termina por redundar numa
abordagem estritamente teméatica. Nosso interesse, entretanto, é realizar uma abordagem, sob

enfoque critico, dos discursos masculinos nas pecas de Nelson Rodrigues.

Nosso segundo dramaturgo é, ainda hoje, considerado um escritor maldito, marginal,
“aquele que escreve palavroes”, “aquele pirado que vende livro na rua”, “um boca-suja” (LANYI,
1999, p. 14). Plinio Marcos (1935-1999) foi futebolista amador, biscateiro, cameld, estivador e
palhaco de circo. Apesar de ter escrito sua primeira peca, Barrela, em 1958, s6 comecou a ter sua
obra sistematicamente estudada nos anos 80, depois que personalidades como Décio de Almeida
Prado, Sabato Magaldi e Paulo Vieira, criticos e historiadores do teatro brasileiro, debrucaram-se
com maior rigor sobre as particularidades da dramaturgia de Plinio Marcos2. Muitas de suas
pecas, produzidas em poucas tiragens, estao, hoje, esgotadas no mercado editorial, dificultando o

acesso do publico leitor a sua obras.

2 Saliente-se que muitos criticos, nos anos 60 e 70, escreveram, em diferentes jornais, resenhas de espeticulos
concebidos a partir de textos de Plinio Marcos, elogiando, as mais das vezes, o talento desse dramaturgo. Entre eles,
citemos Alberto D’Avessa, Yan Michalski, Jodo Apolinario, Paulo Mendonca, Roberto Freire, Sdbato Magaldi e Décio
de Almeida Prado. Para a leitura de alguns de seus textos, indicamos o sitio oficial do dramaturgo.

3 Em http://www.pliniomarcos.com/teatro_obracompleta.htm, consultado de janeiro de 2005 a maio de 2006,
encontramos a seguinte listagem das pecas do dramaturgo:

TEATROADULTO:

Barrela (1958); Os Fantoches (1960) (12 versao de Jornada de um Imbecil até o Entendimento); Enquanto os Navios
Atracam (1963) (12 versao de Quando as Maquinas Param); Chapéu sobre paralelepipedo para alguém Chutar (1965)
(22 versao de Os Fantoches); Reportagem de um Tempo Mau (1965); Dois Perdidos Numa Noite Suja (1966); Dia Vira
(1967) (12 versdo de JESUS-HOMEM); Navalha na Carne (1967); Quando as Maquinas Param (1967) [22 versao de
Enquanto os Navios Atracam (1963)]; Homens de Papel (1968); Jornada de um Imbecil até o Entendimento (1968)
(32 versdo de Os Fantoches); O Abajur Lilas (1969); Oracao para um Pé-de-Chinelo (1969); Balbina de Iansa (1970)
(musical); Feira Livre (1976) (opereta); Noel Rosa, O Poeta da Vila e Seus Amores (1977) (musical); Jesus-Homem
(1978) [22 versao de Dia Vira (1967)]; Sob o Signo da Discoteque (1979); Quero, Uma Reportagem Maldita (1979)
(adaptacao para teatro do romance do mesmo titulo, escrito em 1976); Madame Blavatsky (1985); Balada de um
Palhaco (1986); A Mancha Roxa (1988); A Danca Final (1993); O Assassinato do Ando do Caralho Grande (1995)
(adaptagéo para teatro da novela do mesmo titulo); O Homem do Caminho (1996) (mondlogo adaptado de um conto
do mesmo titulo, originalmente intitulado Sempre em Frente);O Bote da Loba (1997); CHICO VIOLA (inacabada).

TEATRO INFANTIL: As Aventuras do Coelho Gabriel (1965); O Coelho e a Onca (Histéria de Bichos Brasileiros)
(1988); Assembléia dos Ratos (1989); Seja Vocé Mesmo (inacabada).

12



O universo de que trata a maioria de suas pecas é o da marginalidade, dos péarias da
sociedade. Seu teatro é profundamente comprometido com os problemas sociais urbanos,
especificamente da sociedade paulistana da segunda metade do século XX. Nesse ambiente da
marginalidade, ocupado sobretudo por sujeitos da classe popular, a tendéncia maior é
encontrarmos valores morais e ideolégicos mais conservadores. E sobre esse viés que nossa
analise incidira, investigando os discursos masculinos e os discursos sobre a masculinidade. Por
outro lado, enfocaremos as situac¢des-limite em que se encontram as personagens masculinas: ao
mesmo tempo em que sustentam um discurso de identidade masculina, costumam ter
comportamentos muitas vezes avessos ao ideal burgués de masculinidade, sobretudo no que
tange a vivéncia da sexualidade. Plinio Marcos é um autor ainda pouco estudado nas academias,
nao obstante a qualidade de seus textos. Quanto a masculinidade na sua obra, nenhum estudo

parece ter se detido sobre o tema, o que nos motiva a investiga-lo.

Por fim, o terceiro dramaturgo é pernambucano e nasceu em 1968. Newton Moreno é
formado em Artes Cénicas pela UNICAMP e vive em Sao Paulo desde 1990. Ele é integrante do
grupo teatral “Os Fofos Encenam”, onde atua como intérprete. Comecou a escrever para o teatro
e dirigiu o espetaculo a partir de seu proprio texto, Deus Sabia de Tudo e Nao Fez Nada (2000).
O seu trabalho dramatirgico, divulgado mediante espetaculos de diferentes diretores, vem sendo
reconhecido e aclamado pela critica paulistana, e comeca a se tornar tema de debates
académicos, sobretudo na USP e na UNICAMP. A teméatica homoerética é uma constante em sua
obra, o que nos permite levantar questionamentos a respeito da imagem masculina e dos valores

da masculinidade.

Dos trés dramaturgos que estudaremos, Newton Moreno é o mais novo, ndo apenas do
ponto de vista cronoldgico, mas sobretudo do estético, se considerarmos a preocupagao por parte
do dramaturgo em experimentar novas linguagens, novas formas. O homoerotismo, nas suas
mais diversas formas de manifestacao social, sinaliza, no mundo contemporaneo, uma crise da

nocao burguesa de masculinidade. Isso se tornara mais claro na anélise do corpus.

As pecas dos trés autores, apos uma leitura analitica, nos levaram a formular as seguintes
indagacOes: quais sdo, nas dramaturgias estudadas, os elementos discursivos da e sobre a
masculinidade que revelam uma crise das representagoes sobre o que vem a ser homem? Que
valores masculinos sdo construidos nessas obras? H4 alguma ligacao, nas obras que compoem o
corpus, entre o tema da masculinidade, em suas diversas vertentes, e a forma dramaturgica, ou

seja, a construcao estética dos dramas?

13



Para tentar responder a essas questOes, procuraremos, como objetivo principal da
pesquisa, caracterizar a forma em que cada autor trabalha as personagens masculinas ou os
discursos masculinos em suas pecas, a fim de deduzir uma gama de valores concernentes a
questdo da masculinidade. Entre os objetivos especificos estdo: identificar que recursos
discursivos, presentes nessas dramaturgias, contribuem para criar alteridades masculinas;
interpretar como essas alteridades corroboram a crise dos referentes masculinos; e investigar
que relagoOes possiveis podem ser apontadas entre a forma dramaturgica e o tema abordado.

Trabalharemos com discursos masculinos e com o discurso da masculinidade em seis
pecas que fazem parte do que se convencionou chamar “moderna dramaturgia brasileira”s. Sao

elas:

= de Nelson Rodrigues: Perdoa-me por me traires (1957); O beijo no

asfalto (1961);

= de Plinio Marcos: Dois perdidos numa noite suja (1966); Navalha na

carne (1967);
» de Newton Moreno: Dentro (2002); Agreste (2004).

A escolha dos autores deveu-se a dois critérios. Antes de mais nada, eles se encontram
inseridos no rol de dramaturgos brasileiros modernos, com obras produzidas substancialmente
numa época historica que equivale ao periodo contemporaneo, ou seja, pés-Segunda Guerra
Mundial. Além disso, sdo autores que, do nosso ponto de vista, problematizam, cada qual a sua
maneira, aspectos intimamente relacionados a masculinidade. Nelson Rodrigues, em suas
tragédias cariocas, por exemplo, constréi personagens masculinos que, inseridos num mundo
contemporaneo, véem seus valores masculinos confrontados com valores concebidos na
contemporaneidades. Plinio Marcos enfocou personagens masculinas da marginalidade
paulistana que se deparam muitas vezes, direta ou indiretamente, com a ambigiiidade sexual.
Newton Moreno, enfim, apesar de nao possuir ainda uma antologia de textos dramaticos
satisfatoria para, dela, construirmos interpretagoes de ordem mais genérica, uma vez que se trata
de um jovem autor, com uma obra pouco numerosa, trabalhou o tema do homoerotismo nos
textos que compbem nosso corpus, com implicacbes decisivas para as discussoes

contemporaneas sobre a masculinidade.

4 Cf. Magaldi (1998). O termo “moderna” no sintagma “dramaturgia brasileira” corresponde a producdo dramatica
produzida no Brasil a partir do Modernismo.

5 Valemo-nos da classificacao feita por Magaldi (1993) para os textos do dramaturgo: para o critico, os textos de
Nelson Rodrigues se dividem em Pecas Psicoldgicas, Pecas Miticas e Tragédias Cariocas.

14



Para a organizacdo do corpus, um dos critérios utilizados foi o cronologico, a fim de
delimitar uma fase que vai da década de 1950 a de 2000. Nelson Rodrigues, apesar de ter escrito
sua ultima peca em 1978, teve a maior parte de sua produgdo dramatica compreendida nas
décadas de 1940 e 1950. Plinio Marcos, por sua vez, a excecao de Barrela (1958), produziu seus
textos a partir da década de 1960, tendo escrito sua tltima peca, O Bote da Loba, em 1997. Por
fim, Newton Moreno comecou a sua producao dramatica a partir da década de 2000. Localizadas
nas décadas de 1950, 1960 e 2000, respectivamente, as pecas que iremos analisar nos permitirao

compreender aspectos das producoes dramattrgicas brasileiras na contemporaneidade.

Em relacdo a escolha dos seis textos dramaticos, seguimos um critério, de certa forma
aleato6rio, uma vez que os discursos masculinos estdo presentes, de alguma maneira, em todas as
pecas da obra dos trés dramaturgos. No entanto, procuramos selecionar os dramas que trazem, a

nosso ver, o tema da masculinidade mais evidenciado.

No caso de Nelson Rodrigues, por exemplo, Perdoa-me por me traires é uma peca cujo
titulo corresponde a uma fala da personagem Gilberto, marido que pede perdao a esposa, Judite,
por ela o ter traido, o que contraria os valores adotados pelo homem “macho” na familia
burguesa. O beijo no asfalto, por sua vez, explora a imagem da imprensa marrom, que, no caso
da peca, transforma num fato jornalistico sensacionalista a cena de um transeunte beijando um
homem atropelado. Valemo-nos do Teatro Completo de Nelson Rodrigues, da editora Nova

Aguilar, conforme consta da bibliografia.

Quanto a Plinio Marcos, encontramos em Dois perdidos numa noite suja apenas
personagens masculinas: dois homens, companheiros de quarto de uma pensao decadente,
entram num conflito de forte sugestdo homoeroética. Navalha na carne é uma peca que contém
duas personagens masculinas e uma feminina: o cafetdo, a prostituta e o empregado da pensao
em que se encontram hospedados os dois primeiros. H4, nesta peca, um discurso masculino
violento, no que se refere a forma como o cafetdo trata a prostituta e o empregado,
assumidamente homossexual. Além do mais, ha sugestdo de um jogo er6tico entre o cafetdo e o
empregado. Os textos analisados fazem parte de Plinio Marcos, da Global Editora, edicao a qual

estaremos nos reportando.

Newton Moreno, finalmente, explora o homoerotismo nas relacées de suas personagens.
Dentro é uma peca cujo enredo transcorre ao longo de um ato de fist-fucking entre dois homens,
Unicas personagens do texto. O cerne da fabula em Agreste corresponde ao relacionamento
amoroso entre duas mulheres, uma das quais, travestida de homem, faz sua esposa e toda a

cidade acreditarem na falsa identidade sexual. Dentro ainda nao se encontra publicada, mas teve

15



sua concreta existéncia no palco, quando, em 2002, Nilton Bicudo a encenou como parte do
projeto Mostra SESI de Dramaturgia Contemporanea. Agreste foi encenada por Marcio Aurélio,
em 2004, e publicada, nesse mesmo ano, na Revista Sala Preta, do Departamento de Artes
Cénicas da USP. Soubemos da publicagdo da peca muito tardiamente e nao conseguimos ter
acesso a revista. As duas pecas foram cedidas pelo proprio dramaturgo, que nos autorizou a
transcrevé-las nos anexos deste trabalho. Portanto, sempre que fizermos referéncia aos textos,

remeteremos o leitor ao Anexo 1, no caso de Dentro, e a0 Anexo 2, no caso de Agreste.

A selecdo desses textos, num total de seis pecas, foi feita a partir da necessidade de se
construir um material empirico suficiente para procedermos a uma analise satisfatoria, tendo em
vista a formulacdo de conclusbes razoaveis a respeito do tema em questdo. Considerando que o
estudo da obra teatral completa dos trés autores (no caso de Newton Moreno, a obra produzida
até o presente momento) poderia suscitar consideragoes mais enriquecedoras sobre a
masculinidade na dramaturgia brasileira, consideramos, para fins de uma anéilise mais
verticalizada, ser imperiosa a delimitacdo do corpus numa amostragem representativa da

producao literaria dos referidos dramaturgos.

E necessério que o método de anélise utilizado compreenda um olhar critico sobre as
manifestacdes discursivas de e sobre a masculinidade, e sobre as questoes ideolégicas que
envolvem o género masculino. Para tanto, nos valemos de algumas orientacées metodolégicas da
Analise Critica do Discurso Literario, tais como se encontram expostas nos capitulos 1 e 2. Com
base nas idéias de Fairclough (2002), conceberemos os discursos masculinos presentes nas pecas
enfocadas como responsaveis pela construgdo de identidades e relagdes sociais, bem como de
sistema de crencgas e valores sobre o masculino. Compartilhamos do projeto dos analistas criticos
do discurso em ressaltar a importancia da linguagem na producao, manutencdo e mudanca das
relacGes sociais de poder. Os nossos textos draméaticos tiveram e tém participagdo na vida
sociocultural brasileira, o que permite uma aplicacao concreta dos resultados da pesquisa. Ou
seja: por nos basearmos numa dimensao sociocultural, acreditamos que nosso estudo esta
potencialmente habilitado a fornecer descricoes nao apenas formal, mas culturalmente

significativas.

A andlise partira da materialidade lingiiistica (Iéxico, sintaxe, organizacdo textual) e
estética (elementos ou estratégias retoéricas, elementos de criacdo textual e aspectos formais da
estrutura textual, como a questdo dos géneros literarios), sem perder de vista os objetivos e as
finalidades que fazem da nossa pesquisa uma investigacdo do carater politico da producio

dramaturgica brasileira.

16



Consideraremos, também, as avaliacbes sociais sobre a masculinidade e como elas
correspondem as esferas ideologicas, constituindo a obra literaria ndo somente do exterior, mas
também se apoiando nos elementos estruturais intrinsecos. Esta sera a contribuicao de ordem

estética que pretendemos oferecer as discussoes sobre o texto teatral.

O trabalho se divide em duas partes. Na primeira, construimos nosso objeto teorico, que

servira de aporte para a analise a ser desenvolvida na segunda parte.

O primeiro capitulo é dedicado a exposicdo de alguns principios para uma teoria do
discurso literario. A perspectiva adotada é a da Anélise Critica do Discurso (ACD), que estuda as
manifestacoes discursivas a partir de elementos lingiiisticos. Vale salientar que compreendemos
o texto literario como uma manifestacao discursiva e, por isso, nao deve ser estudado sob um
enfoque imanentista. Essa informacao é relevante na medida em que nossa concepc¢ao tedrica
nao se insere no paradigma estruturalista francés, vigente na segunda metade do século XX,
cujos estudos se voltavam para a relacdo entre estruturas lingiiisticas, na esteira da lingiiistica
saussuriana, e estruturas literarias, de modo que, em muitas obras estruturalistas,

encontravamos termos como “gramatica da narrativa”, “processos metaféricos e metonimicos na

atividade de criacao literaria” etc.

Acreditamos que as condi¢oes de producio sao extremamente significativas para a leitura
e interpretacdo do texto literario. Fatores como momento histérico, relacées sbcio-politico-
economicas e ideologicas deixam de ser concebidos como simples e descomprometido “entorno”
e passam a ser interpretados como elementos estruturantes da obra literaria. Dai a necessidade
de partir da base lingiiistica, por meio da qual se realiza a obra, para depreendermos valores e
informacoes que estao ocultas — ou pressupostas ou subentendidas — e que contribuem para a

avaliacdo e apreciacao do texto literario num determinado contexto histérico e social.

Para maior clareza do conceito de ideologia, realizamos, ao longo do segundo capitulo,
uma investigacdo mais detida das diversas acepcoes que o termo assume. Nosso objetivo, por
ora, nao € construir uma definicdo de ideologia, tarefa ardua para as ciéncias humanas.
Procuramos delimitar o fenomeno e propor a concepcao que sera adotada na analise. Além disso,
propomos uma reflexao sobre as determinacoes ideologicas do pensamento estético e da criacao
da obra artistica. Por fim, retomamos a discussdo apresentada no capitulo 1 e reforcamos o

carater ideologico da producao literaria.

No capitulo 3, delimitando ainda mais os tipos de ideologias que serao alvo de nossa
anélise, apresentamos os valores sociais atribuidos a masculinidade, com enfoque nos periodos

moderno e contemporaneo. Fundamentado em Cecchetto (2004), Foucault (1999; 2001a;

17



2001b), Oliveira (2004) e Mosse (1996), procuramos caracterizar os valores burgueses de
masculinidade e compreender em que sentido eles, de maneira geral, se encontram em crise no
mundo contemporaneo. A partir de Gilberto Freyre (1996; 1998), de James Naylor Green (2000)
e de Trevisan (2002), investigamos valores e comportamentos do e sobre o homem na sociedade
do Brasil colonial, imperial e republicano. Concluimos o capitulo com a citacao de alguns textos
da literatura européia e brasileira que mantiveram, conscientemente ou nao, pouco importa,

relacdo com valores masculinos burgueses.

A segunda parte do trabalho é dedicada a analise do corpus. Como exigéncia de nosso
método, dedicamos o Capitulo 4 a um breve panorama da producao teatral brasileira, partindo
da eclosdo do Modernismo no Brasil até o surgimento do que veio a se denominar a “nova
dramaturgia brasileira”, que se encontra hoje em processo. A finalidade do capitulo é situar
historicamente a producao dos trés dramaturgos em foco. Se a investigacao do corpus implica,
em nosso caso, um olhar critico, precisamos recuperar a historia, as relagoes sociais e ideologicas
de uma época. Evitando trilhar pela senda das simplificacGes cronoldgicas, guiamos nossos
passos pelo curso do tempo, mas aportamos em determinados trechos, em determinadas
monadas, para nos valer do termo usado por Benjamin (1994), que correspondem ao despontar
de Nelson Rodrigues, Plinio Marcos e Newton Moreno. Procuramos problematizar um pouco o
aparecimento de cada um deles no cenario teatral brasileiro. Para tanto, dialogamos com
algumas vozes criticas, que representaram institucionalmente a recepcdo das obras que

analisaremos a seguir.

Nos capitulos 5, 6 e 7, serdo analisadas, respectivamente, as pecas de Nelson Rodrigues,
Plinio Marcos e Newton Moreno. Tendo em vista que o tema de nossa pesquisa é a crise da
masculinidade na dramaturgia brasileira, acreditamos que relacionar as pecas desses
dramaturgos podera nos garantir uma leitura segura da forma como a dramaturgia brasileira
vem acompanhando as transformacoes das ideologias masculinas na contemporaneidade. Nao
nos furtaremos, portanto, a essa tarefa. Assim, no final de cada capitulo, construiremos algumas

inferéncias, ndo deixando de estabelecer, quando necessario, um paralelo entre os escritores.

Para dar termo a esta introducdo, gostariamos de chamar a atencao para o fato de que
nenhuma leitura critica é desprovida de viés ideoldgico. O “verossimil critico”, a “objetividade”, o
“gosto”, a “clareza”, a “assimbolia”, valores tao consagrados pela critica de outrora, estdo sendo
colocados em questao, ha pelo menos quatro décadas, pelo discurso critico contemporaneo®. Se

eles continuam constituindo valores majoritariamente perseguidos pela Academia, nao podemos

% Contra esses valores opde-se Roland Barthes (1987), em seu ensaio/panfleto em torno da Nouvelle Critique
Frangaise, apontando o obsoletismo da “velha critica”.

18



deixar de considerar, no espaco onde nos encontramos, que se trata de um parametro necessario
ao critico. Entretanto, jamais a analise conseguira alcanci-los plenamente, uma vez que, na linha
de argumentacao de Barthes (1987), a propria linguagem, de que se vale o analista em seu oficio,
é simbolica e obscura. Em razdo de nossa consciéncia do mundo ser construida com e pela
linguagem, é impossivel obtermos um olhar objetivo para essa mesma linguagem. O olhar critico

costuma, pois, estar contaminado por diversos fatores.

Longe de desejar apresentar uma leitura definitiva sobre as obras analisadas e sobre o
tema proposto nesta tese, pretendemos levantar algumas discussdOes que possam servir para
engrossar os debates sobre a dramaturgia brasileira moderna e de nossos dias, sobre os autores
aqui estudados e sobre a masculinidade no Brasil contemporaneo. Se os resultados alcancados
nao corresponderem as nossas expectativas, ainda assim acreditamos ter sido proveitoso

vivenciar a experiéncia desta empreitada.

19



PARTE I: DISCURSO E MASCULINIDADE



1. Prolegomenos a uma Teoria do Discurso Literario

“[...] la situation extra-verbale n’est en aucune fagon

la cause extérieure de I'énoncé, elle n’agit pas

sur lui de lextérieur comme une force mécanique.

Non, la situation s’intégre a l'énoncé comme

un élément indispensable a sa constituition sémantique.
Donc l'énoncé quotidien considéré comme un tout

porteur de sens se décompose en deux parties:

1) une partie verbale actualisée, 2) une partie sous-entendue”

(Bakhtine In: ToDOROV, 1981, p. 191)

Nossa pesquisa esta centrada no discurso literario, considerado um tipo de pratica social
que se utiliza, as mais das vezes, da palavra escrita. Na critica, foram muitas as tentativas de se
caracterizar a literatura por meio de um enfoque lingiiistico. Aristoteles (1987b, p. 218-223), em
sua Poética, identifica seis elementos estruturais e essenciais da tragédia, entre os quais a
elocucdo, termo que pode ser entendido de duas maneiras: 1) modo de imitacdo, que é de
conhecimento proprio do ator — consiste em saber o que é uma ordem ou uma suplica, uma
explicacdo, uma ameaca, uma pergunta, uma resposta, e outras que tais; 2) recursos da escrita,
compreendendo letra, silaba, conjugacao, nome, verbo, artigo, flexiao e proposicao. Os
recursos usados pelo poeta na elocucao poética sdo: uso de nomes correntes ou estrangeiros;
metafora (transporte do género para a espécie, ou da espécie para o género, ou da espécie de
uma para a espécie de outra, ou por analogia); ornato; nomes inventados, alongados, abreviados

ou alterados.

Ao estudar a tragédia, o autor distingue trés niveis de analise lingiiistica: um pragmatico,
que diz respeito as acoes realizadas pela linguagem; um gramatical, quando o analista se atém a
composicdo escrita propriamente dita; e, finalmente, um nivel retoérico, que consiste num uso
particular da linguagem, tendo-se em vista os efeitos estéticos’. Aristoteles, no entanto, nao

desenvolve uma teoria do discurso dramaético, tarefa que extrapola os objetivos de sua Poética.

7 No livro IIT da Retérica, do capitulo I ao XII, Aristoteles (2002) toma da Poética o termo elocugdo [lexis; elocutio],
concebendo-o como a passagem adequada das idéias (res) para as palavras (verba).

21



Somente no século XX de nossa era vamos encontrar, nos estudos dos formalistas russos,
uma teoria lingiiistica do discurso poético. A preocupacido desses autores era caracterizar a
linguagem poética, diferenciando-a da linguagem corrente do cotidiano. Apesar da grande
contribuicao dos seus estudos para uma abordagem cientifica do texto literario, eles foram alvo
de muitas criticas, entre outras razoes, por privilegiarem aspectos imanentistas do texto literario,
com o fito de qualificar a palavra poética, objeto de suas pesquisas. Os estudos contemporaneos
de Teoria Literaria partem do pressuposto de que a existéncia de uma lingua poética, em
contraposi¢cdo a uma cotidiana, é uma visao epistemologicamente insustentavel, uma vez que, de
fato, ndo ha nenhuma marca propriamente lingiiistica que diferencie um uso do outro. Outros
sdo, portanto, os fatores que devem ser observados para a caracterizacdo de um discurso

literario.

Em nossa perspectiva, o estudo da obra literaria devera realizar-se levando em conta
sempre a totalidade do objeto em foco, ou seja, o analista devera considerar ndo somente a
estrutura lingiiistica estrita, mas também as condicées de producdo — os fatores sociais,
historicos, ideoldgicos, politicos e econdémicos que, direta ou indiretamente, interferem na
formacdo dessa mesma estrutura lingiiistica. Partimos do principio de que todo enunciado é
determinado por sua enunciacao. Como se vera mais adiante, esta determinacao nao se efetiva
sob o enfoque positivista, causal e unidirecional, mas de forma dialética, dai a importancia que
estamos atribuindo a nocao de totalidade. Uma andlise do discurso literario, tema sobre que nos
debrucaremos de agora em diante, podera oferecer instrumentos valiosos para uma

compreensao da literatura como pratica estética e social.

1.1. O ponto de partida: uma concepcao de discurso

O termo discurso é de uso tao comum quanto diversificado. Maingueneau (1976, p. 11),

referindo-se a polissemia do termo, afirma que

contrariamente ao que se passa com outras areas da lingiiistica, a anéalise do
discurso domina com muita dificuldade seu objeto; lingiiistas e nao-lingiiistas
fazem do conceito de discurso um uso muitas vezes sem controle: enquanto
alguns tém uma concepcao muito restrita do termo, outros utilizam-no como

sinénimo muito abrangente de ‘texto’ ou de ‘enunciado’.

22



Consideraremos, por ora, trés concepcbes de discurso, uma proveniente do campo

filosofico; as outras, do campo da lingiiistica.

Sob enfoque filosofico, Foucault faz do termo discurso um uso muito particular. Segundo
o autor, um estudo sobre os discursos pode se articular a uma reflexao lingiiistica, mas sem
jamais se fixar nela. Mesmo nao definindo muito claramente o que vem a ser “discurso”,
encontramos em suas pesquisas termos como <regularidades discursivas>>, <«unidades do

discurso»»>, <<formacoes discursivas>»>, <<ordem do discurso»> etc.

O autor parte do principio de que os discursos se constituem por uma dispersao, ou seja,
por elementos ligados sem nenhum imperativo de unidade. O papel do analista do discurso é
descrever essa dispersao e as regras capazes de reger a formacao discursiva. Sendo concebido o
discurso como um conjunto de enunciados que tem seus principios de regularidade numa
mesma formacao discursiva, Foucault (1995, p.43) assim descreve o que entende por formacao

discursiva:

No caso em que se puder descrever, entre um certo nimero de enunciados,
semelhante sistema de dispersao, e no caso em que entre os objetos, os tipos de
enunciacdo, os conceitos, as escolhas teméticas, se puder definir uma
regularidade (uma ordem, correlagbes, posicbes e funcionamentos,
transformacoes), diremos, por convencdo, que se trata de uma formacdao

discursiva.

Em outras palavras, a formacdo discursiva constitui todas as injun¢des que tornam

possivel a existéncia do discurso numa instituicao. Diz ainda o autor que

em toda sociedade a producdo do discurso é ao mesmo tempo controlada,
selecionada, organizada e redistribuida por certo ntimero de procedimentos que
tém por funcdo conjurar seus poderes e perigos, dominar seu acontecimento

aleatorio, esquivar sua pesada e temivel materialidade. (FOUCAULT, 1996, p.9)

O discurso passa a ser, no seio das praticas sociais, o espaco de interacdo entre o saber e o
poder. O sujeito falante se pronuncia de algum lugar, a partir de um direito reconhecido
institucionalmente. Este discurso que passa por verdadeiro é, pois, gerador de poder. Mas, no

dizer de Brandao (1995, p.32), “a producao desse discurso gerador de poder é controlada,

23



selecionada, organizada e redistribuida por certos procedimentos que tém por func¢ao eliminar

toda e qualquer ameaca a permanéncia desse poder”.

A formacio discursiva pertenceria uma familia de enunciados regida pela mesma ordem
discursiva. Em Arqueologia do Saber (FOUCAULT, 1995), a no¢ao de enunciado é discutida numa
perspectiva diferente da nocao de proposicdo ou de frase. O enunciado é concebido como

unidade elementar que forma um discurso.

Foucault concebe, portanto, o discurso como modos, quase sempre lingiiisticos, mas nao
exclusivamente, de organizar o significado, os sistemas de poder/conhecimento em que

assumimos posic¢oes de sujeito.

O pensamento foucaultiano é de capital importancia para o analista do discurso, pois
inaugura uma epistemologia do discurso que nao esta de maneira alguma distanciada dos fatores
extrinsecos ao texto, como a ideologia, a luta de classe, o poder. O discurso é produto de uma
constelacdo de elementos que determinarao sua existéncia ou sua interdicao, sua censura. Nada
obstante, Foucault declara explicitamente que o seu problema de pesquisa nao é de ordem
lingiiistica, e isso esta bem claro na construcao do objeto e nos métodos de abordagem. Para ele,
o discurso é compreendido como um conjunto de enunciados que dependem da mesma

formacao discursiva, e é no que se refere as relacoes de poder que sua pesquisa se atera.

Acreditamos que encontrar uma concepcdo e uma abordagem do discurso numa
perspectiva de base lingiiistica, sobretudo dentro de nossa area de interesse, o contexto da obra

literaria, nos fornecera bases mais so6lidas para uma intervencao critica precisa.

A concepgao proposta por Kress (apud PEDRO, 1997, p. 21-22) parece-nos muito coerente

e clara no que concerne a compreensao do que vem a ser discurso:

Discursos sdo conjuntos de afirmacGes sistematicamente organizadas que dao
expressdo aos significados e valores de uma instituicao. Para além disso, de
forma marginal ou de forma central, definem, descrevem, e delimitam o que é
possivel dizer e o que nao é possivel dizer (e, por extensao, o que é possivel
fazer) em relacdo a area de preocupacao dessa instituicdo. Um discurso fornece
um conjunto de afirmacdes possiveis sobre uma dada area, e organiza e d4
estrutura ao modo como se deve falar sobre um tépico particular, um objeto,

um processo.

24



Considerar o discurso como <«conjuntos de afirmacgodes>>, como um <<dizer>>, um
««falar>>, abre espaco para uma abordagem discursiva de ordem lingiiistica, pois se trata da
relacdo entre a linguagem e o seu contexto (instituicao), numa perspectiva dialética. O contexto
nao é enfocado apenas como entorno, como um cenario exterior ao texto, mas como elemento

que interfere na forma de falar, na forma de dizer.

Percebe-se, na concepgao de Kress, uma forte influéncia do pensamento filosoéfico de
Foucault, sobretudo quando afirma que os discursos definem, descrevem e delimitam o que é ou
nao possivel dizer em relacdo a area de preocupacio da instituicdo que o enforma. Kress, no
entanto, ao contrario de Foucault, enfoca o discurso ndo somente como praticas historica e
socialmente situadas, mas como construcoes lingiiisticas que mostram uma estrutura articulada.
A partir dai, o autor procura criar uma metodologia em que nao escapa um olhar lingiiistico, no

sentido lato do termo, sobre o discurso.

O que nos interessa particularmente é tomar o conceito de discurso, em especial o de
discurso poético, como uso de linguagem, forma de pratica social, e ndo como atividade
individual ou como reflexo de variaveis situacionais. Estamos de acordo com Fairclough (2001,
p-91), quando diz que o discurso é um modo de acdo, “uma forma como as pessoas podem agir
sobre o mundo e especialmente sobre os outros, como também um modo de representagao”.

Uma nocdo como essa implica ser o discurso

moldado e restringido pela estrutura social no sentido mais amplo e em todos os
niveis: pela classe e por outras relagoes sociais em um nivel societario, pelas
relacoes especificas em instituigdes particulares, como o direito ou a educacao,
por sistemas de classificacdo, por varias normas e convencoes, tanto de
natureza discursiva como nao-discursiva, e assim por diante. (FAIRCLOUGH,

2001, p.91)

Tanto Kress quanto Fairclough comungam do mesmo ponto de vista sobre o fen6meno
discursivo. Ao contrario da perspectiva estruturalista, segundo a qual a linguagem deve ser
estudada a partir da langue, sistema abstrato de signos, os autores reivindicam a necessidade de
conferir um estatuto critico aos estudos sobre o discurso. A lingiiistica definitivamente nao pode
mais ficar restrita as estruturas imanentes, mas deve englobar todos os fatores que contribuem

para que a linguagem se forme e se enforme num contexto particular.

O discurso é uma pratica de representacdo de mundo, na medida em que interpreta e
atribui significados a realidade concreta em que nos encontramos inseridos. Vale salientar que o

termo representacio do qual fazemos uso esta sendo entendido a partir de seu étimo latino re-

25



praesentatio, um apresentar novamente, com todas as implicacoes subjetivas e sociais que o

fend6meno encerras.

E esta a concepgao que adotaremos em nossa pesquisa: a abordagem do discurso numa

perspectiva da anélise critica.

1.2. Analise Critica do Discurso: Problema e Métodos

A Analise Critica do Discurso (doravante ACD) é uma perspectiva de analise de natureza
lingiiistica, que teve como um de seus principais idealizadores o lingiiista inglés Norman
Fairclough. Trata-se de um olhar critico sobre o discurso, que tenta superar os obstaculos
epistemologicos da anélise do discurso de linha francesa, tal como desenvolvida por Pécheux,

Maldidier, Courtine, Authier-Revuz, entre outros.

A tradicdo francesa da AD, iniciada por Pécheux, a despeito do ranco estruturalista dos
primeiros estudos (cf. PECHEUX, 1997; GADET, HAK, 1997), contribuiu na tentativa de combinar
uma teoria social do discurso com um método de analise textual. A fonte principal dos trabalhos
do autor foi a teoria marxista da ideologia, desenvolvida por Althusser (1992). Em sintonia com o
sociologo francés, Pécheux considera que o discurso é o espaco da luta ideoldgica e reconhece,

portanto, a materialidade lingiiistica da ideologia.

A AD francesa concebe o discurso como uma atividade comunicativa, que engloba nao
somente os enunciados produzidos pelos interlocutores, mas também o processo de sua
enunciacdo. Essa atividade é determinada por fatores historicos, sociais e ideoldgicos,
responsaveis pela circulacido de sentidos. No entanto, os dispositivos de analise utilizados por
Pécheux e seus seguidores sao insatisfatorios e apresentam problemas de ordem epistemologica.
Fairclough (2001), apesar de reconhecer na AD francesa da primeira geracao uma abordagem
critica do discurso, questiona a énfase dada pelos franceses aos elementos componentes do texto,
ou seja, as oracgoes, em detrimento de aspectos distintivos da organizacao textual. Os textos sao
tratados como produtos, e os processos discursivos de producdo e interpretacdo textual (a

interacgdo entre os sujeitos) nao sao problematizados.

Além do mais, a perspectiva francesa da AD apresenta uma nocao de sujeito com a qual

Fairclough nio concorda: para os franceses, o sujeito ndo é o centro do processo discursivo, nao

8 Apesar da “crise da representacdo”, tdo discutida pelos filosofos contemporaneos, acreditamos que os sujeitos sociais
interagem a partir de uma crenga na representacao, na construc¢ao de uma realidade que para eles é estavel e coerente.

26



est4 na origem dos discursos, mas é atravessado pelos discursos, tornando-se, pois, assujeitado?.
O objetivo principal de Fairclough é desenvolver uma abordagem para a anéalise do discurso que
pudesse ser usada como um método dentre outros para investigar as relagoes de poder, a fim de
que, conscientes da dominacao, os sujeitos sociais possam reagir e se libertar, promovendo,
assim, mudancas sociais. Dai a sua critica as abordagens de Pécheux e de Foucault, entre outras,
que tomam a posicdo do sujeito como efeito do discurso, negligenciando a capacidade dos
sujeitos de atuarem como agentes sociais e de transformarem as bases da sujeicdo. O método
critico que ele prop6e implica “mostrar causas que estdo ocultas, implica também intervencoes —
por exemplo, fornecendo recursos por meio da mudanca para aqueles que possam encontrar-se

em desvantagem” (2001, p. 28).

O discurso é, pois, uma pratica de significacio do mundo, constituindo e construindo o
mundo em significado. Nessa perspectiva, Fairclough (2001, p. 91) distingue trés aspectos dos

efeitos construtivos do discurso:

1) o discurso contribui para a construcao do que é referido como “identidades sociais”

“e ‘posicoes de sujeito’ para os ‘sujeitos’ sociais e os tipos de ‘eu’”;
2) o discurso “contribui para a construgao das relagoes sociais entre as pessoas”;

3) o discurso “contribui para a construcao de sistemas de conhecimento e de crenca”.

Fairclough (2001, p. 92) relaciona esses trés efeitos a trés funcoes de linguagem, que ele

denomina de identitaria, relacional e ideacional, respectivamente.

A funcdo identitaria relaciona-se aos modos pelos quais as identidades sociais
sdo estabelecidas no discurso, a funcao relacional a como as relagoes sociais
entre os participantes do discurso sdo representadas e negociadas, a funcao
ideacional aos modos pelos quais os textos significam o mundo e seus

processos, entidades e relacoes.

9 Em sua versao mais recente, a AD relativiza esse conceito, como atestam as obras de Maingueneau (2001; 2005).

27



Vale salientar que a pratica discursiva é, para o autor, tanto construtiva quanto criativa: serve
para reproduzir a sociedade tal como ela se apresenta, mas também contribui para transforma-

la.

Concebido como pratica social, o discurso estabelece com a estrutura social uma relagcao
dialética, uma vez que se apresenta como um dos seus principios estruturadores, ao mesmo

tempo em que é por ela estruturado e condicionado. Nas palavras de Gouveia (1997, p. 30),

a estrutura social é condicio para a existéncia do discurso, mas é também o
efeito de tal existéncia: por um lado, o discurso é constrangido e formado por
relagbes ao nivel da sociedade, por relagdes especificas a instituicoes
particulares, por sistemas de classificacao e por varias normas e convencoes, de
natureza quer discursiva, quer nao discursiva, de tal forma que os eventos
discursivos variam na sua determinacdo estrutural, de acordo com o dominio
social particular ou enquadramento institucional em que sao gerados; mas, por
outro lado, o discurso é um principio estruturador, no sentido em que Foucault
usa o termo discurso, i. e., os objectos, os sujeitos e os conceitos sdao formados

discursivamente.

Determinado pelas estruturas sociais, o discurso tem efeitos, por sua vez, sobre a sociedade, na
medida em que reproduz as estruturas sociais. Saliente-se que Gouveia se vale da perspectiva
foucaultiana para a abordagem do discurso e das formacoes discursivas, e revela a atualidade
inconteste das pesquisas do fil6sofo francés. No entanto, por si so, a filosofia de Foucault nao se
mostra suficiente para uma abordagem lingiiistica do fenémeno discursivo, nem era esse o
objetivo do fildésofo. Gouveia destaca o que se afigura como contribui¢do da epistemologia do

discurso em Foucault e articula essa perspectiva com os objetivos da ACD.

A ACD estuda, pois, o discurso em sua relacao intima com o contexto, e se diferencia de
outras abordagens ao conceber o sujeito ndo como entidade auténoma, mas como sendo
"construido por e construindo os processos discursivos a partir da sua natureza de actor
ideologico" (PEDRO, 1997, p. 20). Os sujeitos ndo sao compreendidos como categorias abstratas,

mas como atores sociais que assumem papéis dentro das instituicOes sociais.

Apesar de algumas discrepancias tebricas e metodolégicas, os analistas criticos do
discurso compartilham de um mesmo projeto: ressaltar a importincia da linguagem na

producao, manutencao e mudanca das relagoes sociais de poder. Fairclough propoe que a ACD

28



oferece uma maior conscientizacdo de como a linguagem contribui para a domina¢do de umas
pessoas sobre outras. Isso proporcionara, portanto, uma maior reflexao sobre as praticas sociais,
tendo em vista a emancipacao social dos sujeitos que se véem em posicao de dominados. Uma tal
abordagem permite ao pesquisador assumir uma postura politica mais ampla, ao questionar as
formas do texto, as condigcdes de producdo e as estratégias de leitura, juntamente com as
estruturas de poder que criaram as condic6es de producao discursiva. Dessa forma, os analistas
criticos do discurso constroem um corpus formado por textos que ocorrem de forma regular em
dominios importantes da vida sociocultural, o que permite uma aplicacdo concreta de seus
resultados. Por se basear numa dimensao sociocultural, a ACD esta potencialmente habilitada a

fornecer descri¢coes ndo apenas formal, mas culturalmente significativas.

O problema a ser resolvido pela ACD, de acordo com Pedro (1997), é a articulacdo das
macronog¢oes, como grupo, poder e dominacao institucionais, e das micronocoes, como texto,
fala ou interacdo comunicativa. A dominacao pode ser produzida e reproduzida nos textos de
modos bastante sutis, como "naturais" e "aceitaveis". Por isso, a ACD se centraliza nas estratégias
discursivas que legitimam o controle, que "naturalizam" a ordem social e as relagcdes de

desigualdade.

Ha uma questao epistemologica que merece ser ressaltada: a ACD requer uma abordagem
multidisciplinar, tornando menos relevantes as distingOes tradicionais entre teoria, descrigao e
aplicacdo. Para tanto, tornam-se imprescindiveis teorias complexas que permitam o

entendimento de problemas igualmente complexos. Faz-se, portanto, necessaria a

construcdo de um aparelho tedrico integrado, a partir do qual seja possivel
desenvolver uma descricao, explicacdo e interpretacdo dos modos como os
discursos dominantes influenciam, indirectamente, o conhecimento, os saberes,

as atitudes, as ideologias, socialmente partilhadas. (PEDRO, 1997, p. 30)

O interesse esta, em ultima analise, em saber como estruturas especificas de discurso

determinam ou facilitam processos de formacao ideologica.

Impoe-se, para tanto, uma questao de ordem metodologica. A ACD trabalha com um
amplo leque de categorias descritivas e metodoldgicas. Dois pontos sdo importantes: a orientacio
deve ser lingiiistica, ou seja, a analise deve partir de uma materialidade lingiiistica (léxico,
sintaxe, texto); os analistas ndo podem perder de vista os objetivos e as finalidades que fazem de

sua pesquisa um projeto antes de mais nada politico.

29



Quanto a orientacao lingiiistica mais ampla, ndo se deve menosprezar qualquer aspecto
da forma, "sejam elementos ou estratégias retoéricas, elementos de criacao textual e aspectos
formais da estrutura textual, ou categorias e formas sintaticas mais previsiveis" (PEDRO, 1997, p.
33). Kress, por exemplo, considera a categoria textual do género como um dos aspectos da forma
que devem ser levados em consideracao. Para ele, o género deve ser entendido como categoria
que explica formas convencionalizadas e convencionalmente disponiveis, como estruturacoes
contingentes das ocasides sociais, da relacdo entre os participantes sociais e as suas finalidades e
intencoes. Todavia, a forma textual ndo é um assunto de interesse, sendo quando é concebida
como um meio através do qual se pode alcangcar uma compreensdo da organizacao social e

cultural.

Em suma, um estudo nessa perspectiva se efetivarda mediante dois processos
metodoldgicos: a descrigao e a analise, estando o primeiro no ambito da Lingiiistica e o segundo,
no da Sociologia. A analise, no entanto, ndo pode prescindir de uma dimensao interpretativa: por
mais rigoroso e sistematico que seja o método de abordagem, ele ndo consegue superar a
necessidade de realizar uma construgao criativa do significado, uma explicacio de teor
interpretativo. Entendemos pelo termo interpretacdo nao somente o ato de atribuir um sentido a
um dado fend6meno — e que se opde a producdo —, mas sobretudo a dimensao de anélise que visa
a mostrar as relacées, quer entre as propriedades de um texto, quer entre as praticas de
interpretacao (na primeira acepcao que apresentamos acima) e as propriedades socio-culturais

que enformam a pratica discursiva.

No que tange especificamente a relacdo entre discurso e ordem do discurso, concepcao
foucaultiana por exceléncia, Fairclough (2001) propde um método de analise intertextual, que
devera ligar o texto a pratica discursiva e, para além da localizacdo do texto na ordem do

discurso, mostrar a localizacao do texto relativamente a rede social das ordens do discurso.

Por fim, adotaremos aqui uma perspectiva tridimensional do discurso, proposta por
Fairclough (2001, p.101). Cabera a ACD proceder a uma analise que compreenda a articulagao

das trés dimensoées do discurso, como mostra o grafico a seguir:

30



TEXTO

PRATICA DISCURSIVA

(producio, distribuicao, consumo)

PRATICA SOCIAL

As pesquisas em ACD deverao dar conta de textos escritos ou orais, das praticas discursivas,
que compreendem os processos de producdo, distribuicdo e consumo de textos, e de eventos

discursivos, como instancias da pratica socio-cultural.

Nosso interesse, na presente pesquisa, € estudar o texto literario como fenOmeno
discursivo em associacdo com as praticas discursivas e sdcio-culturais. Como todo acontecimento
discursivo, o discurso literario também passa pelo processo de produgao, distribui¢ao e consumo
de textos. A seguir, procuraremos levantar algumas caracteristicas relevantes desse tipo de

discurso.

1.3. A analise critica do discurso literario

Definida a perspectiva teérica que iremos adotar, precisamos, agora, fazer uma adaptacao
para os estudos da obra literaria, de tal maneira que possamos compreender como o texto
literario é uma produgao ideologica, na acep¢ao bakhtiniana do termo; como ele constitui um
tipo de discurso que reproduz valores, mas, sobretudo, apresenta uma natureza de acdo
particular sobre o mundo. Essa caracteristica dos textos literarios nao pode ser comparada, num

mesmo nivel e por meio de tragos superficiais, as propriedades de outras espécies de texto, de

31



7

outras esferas socioculturais, pois a acdo realizada pela literatura é mediada pelo trabalho
estético com a linguagem, fendmeno social por exceléncia, e por isso apresenta um significado

particular sobre o mundo.

Consoante Barthes (1998), a literatura realiza uma subversido, uma espécie de
anarquismo pela linguagem, uma vez que é refrataria a qualquer tipo de poder. Apesar da
liberdade de que goza a literatura, nao podemos concordar plenamente com a visao enfatica do
semiologo francés, uma vez que partimos do principio de que todo e qualquer discurso é
controlado pelas formacoes discursivas. Sendo a literatura um tipo de discurso, nao estaria

completamente livre das injuncées proprias de uma ou varias formacées discursivas.

Para uma analise critica do discurso literario, faz-se necessario pensarmos a producao da
obra literaria em relagao dialética com a realidade concreta em que esta inserida. Somente essa
realidade pode dar as condigOes para a producao, distribuicdo e apreciacao do texto poético. A
esse respeito, sao uteis as valiosas consideracoes estético-filosoficas de Bakhtin (1981a), o qual

analisa a relacao profunda entre obra literaria e contexto social.

O método socioldgico aplicado aos estudos literarios tem sido construido desde o século
das luzes, mas nado sem algumas ressalvas. Podemos dizer que até a construcdo de um
pensamento marxista, os estudos literarios de enfoque socioldgico tomavam geralmente o dado
social como pano de fundo da obra literaria, sem estabelecer uma relagao organica entre obra e
contexto, mostrando que um interfere na outra e vice-versa. E certo que esses estudos nao
tinham preocupacées cientificas. Os seus resultados servem para satisfazer a curiosidade dos
mais diversos leitores e para oferecer um conhecimento sobre o momento histérico em que a
obra foi produzida, mas nao chegam a problematizar a relagao entre linguagem e real concreto

no seio da obra literaria.

Os estudos literarios de orientacdo marxista comecam a questionar a relacdo entre infra-
estrutura e superestrutura na obra literaria, procurando abranger a totalidade concreta, bem aos
moldes de um método dialético. No entanto, conforme Bakhtin (1981a), em sua grande maioria,
as obras classicas de teoricos da linha marxista ndo conseguem ser bem sucedidas na aplicagao
do método dialético. Valendo-se de uma visao erronea, partilhada por alguns desses marxistas, o
método sociologico s6 é legitimo quando a forma poética artistica comeca a se desenvolver
historicamente no quadro da realidade social exterior; “quanto a forma, tomada separadamente,
possui sua natureza propria e se determina segundo leis especificas, que sao artisticas e nao

sociologicas” (BAKHTIN, 1981a, p. 181). Como se vé, esse ponto de vista contradiz os fundamentos

32



do verdadeiro método em Marx, orientado pela perspectiva dialética da totalidade. A

conseqiiéncia é a ruptura entre forma e contetudo, entre teoria e histéria.

Para esses criticos “marxistas”, a literatura se realiza por processos imanentes, € 0 meio
social extra-artistico s6 dialoga com a obra por uma relacao causal. Nao caberia ao sociélogo
realizar uma anélise dos elementos imanentes da literatura, da sua estrutura e da sua evolucao
auténoma. O papel do socidlogo seria estabelecer uma interacdo causal entre a literatura e o
meio social que a envolve. Por sua vez, a teoria da arte, concebida como ciéncia particular, se
protege de qualquer interferéncia da sociologia, uma vez que estaria preocupada com questoes

que dizem respeito tao somente a estrutura da obra.

De acordo com Bakhtin (1981a), caberia ao método sociolégico, em sua concepgao
marxista, permitir, pela primeira vez, realizar um estudo verdadeiramente cientifico das
producoes ideoldgicas. Deve, para isso, considerar que as determinacgoes sociais nao provém do
exterior do objeto; as formacoes ideolégicas sdo de natureza social, mas estdo presentes no
interior do objeto artistico, fazendo parte do seu material de construgao, a linguagem. A estética

é apenas uma variedade do social, e a teoria da arte, uma sociologia da arte?°.

Ainda conforme o pensamento bakhtiniano, ha duas concepgoes equivocadas no que diz
respeito a teoria da arte e que devem ser evitadas: a primeira é a fetichizacdo da obra de arte
como coisa; a segunda reduz o estudo da obra ao psiquismo, seja do criador, seja do receptor.
Uma das variantes da primeira concepcao vem a ser o método formal, que coloca o material, a
forma, no sentido mais estreito da palavra, em primeiro plano. O discurso é analisado do ponto
de vista lingiiistico-abstrato. Na segunda concepcao, no entanto, estd em primeiro plano a

psicologia do autor ou do receptor.

Ora, constatamos que, no caso da teoria literaria, as correntes criticas como o
Formalismo Russo e o Estruturalismo se enquadram na primeira concepcao destacada por
Bakhtin. No afa de construir uma verdadeira ciéncia mediante os estudos literarios, tanto os
formalistas quanto os estruturalistas encerraram a obra de arte numa moldura completamente a
parte das condic¢Ges de sua producdo. O texto era visto como uma maquina, cujas pegas tinham
de ser decifradas e interpretadas. A obra literaria perdia, entdo, a sua vitalidade e a sua fungao

estético-social determinada.

!0 A tensdo entre poético e meio social foi posta também, de forma sucinta e critica, por Luiz Costa Lima (1980, p.
69), a partir de suas reflexdes sobre a mimesis, como podemos ler neste trecho: “Imanentismo e teoria do reflexo —
ndo importa o seu grau de refinamento — se equilibram, enquanto se opdem. Se o primeiro deriva o poético do
poético, a segunda deriva o poético do social ¢ em ambas passam a faltar as mediagdes que conduzem a
transformacao da matéria social em tradi¢do poética”.

33



A psicocritica de Charles Mauron, por exemplo, desenvolve um trabalho que reflete a
segunda concepc¢ao apontada pelo tedrico russo. A obra de arte é concebida como um sintoma
das neuroses do autor, e é estudada tendo em vista a decifracdo da vida psiquica do autor
empirico. Ora, no ambito clinico, um estudo como esse teria, provavelmente, muito a contribuir;
basta lembrar que Freud construiu muitas de suas teorias a partir da leitura e interpretacao de
textos literarios (Edipo Rei, Hamlet, etc.). No entanto, para a teoria literaria, uma concepcao

dessa ordem nao poderia oferecer solucao para as questoes estéticas que a obra literaria imp0oe.

Para Bakhtin, ambas as concepg¢oes compartilham do mesmo equivoco: tentam descobrir
o todo na parte. Todavia o fato artistico considerado em sua totalidade nao se encontra nem na
coisa nem no psiquismo do criador, tomado isoladamente, nem no do receptor: ele contém esses
trés aspectos. Tanto uma como outra concepcao tém seu significado na medida em que sao
submetidas a abordagem sociolégica, fundamental e mais concreta. “O fato artistico é a forma
particular de uma relacdo reciproca entre o criador e os receptores” (BAKHTIN, 1981a, p. 187). A
tarefa de uma poética socioldgica seria compreender esta forma particular de comunicac¢ao social
que se realiza e se fixa no material da obra de arte, participando do fluxo da vida social, que, por
sua vez, reflete na obra a infra-estrutura econémica geral. A obra entra com as outras formas de

comunicacdo num processo de interacao e de troca de forcas.

Vale, aqui, uma nota sobre a comunicacao artistica. O verbo latino communicare deriva
do étimo communis, na acepcao de pertencer a todos ou a muitos. Comunicar é tornar comum,
fazer saber. Sob a influéncia da teoria estruturalista da comunicacao, sustentada por Jakobson,
muitos teoéricos da literatura trataram a comunicacao literaria como um processo em que um
emissor veicula uma mensagem para o receptor. Conforme Jakobson (1969), a funcao poética da
linguagem se caracteriza pela énfase que na comunicac¢ao é dada a mensagem. Nao concordamos
com a idéia de que o texto literario veicula uma mensagem, como a perspectiva estruturalista da
Teoria da Comunicacdo nos fez acreditar. Para defender nosso ponto de vista, valemo-nos de
alguns argumentos. Numa obra teoricamente despretensiosa, mas de elogiavel perspicacia,
Duarte Junior (2000, p. 81) estabelece uma distincao entre comunicar e expressar: “Comunicar
supbe transmitir significados os mais explicitos possiveis. J4 a expressdo se refere a
determinados sinais que indicam (e, nao, significam) elementos e formas do sentimento
humano”. No entanto, constituem dois processos que se imbricam, na medida em que toda
comunicagdo, por mais objetiva que pretenda ser, carrega em si alguma expressao, isto &,
exprime a subjetividade dos interlocutores; de maneira semelhante, toda expressdao oferece
elementos de comunicacao, na medida em que a interpretacao do signo expressivo implica um

sentido que lhe é atribuido. No entanto, em se tratando de arte, aqui concebida como “criacao de

34



formas perceptiveis expressivas do sentimento humano” (cf. LANGER, 1971, p. 82), ndo podemos
considera-la como um simbolo de natureza estritamente lingiiistica, cuja funcdo é transmitir
uma mensagem. Fora de si mesma, a arte nao poderia transmitir significados, mensagens, nada
impedindo que da experiéncia estética resultem discussoes acerca de determinados temas, que
nunca poderao, no entanto, determinar um significado inico, como assim requer a comunicacao
ordinaria. Na arte, a comunicacdo deve ser entendida a partir de seu étimo, como um
compartilhar, “tornar comum” a experiéncia estética entre produtor e consumidores, mediada
pela obra artistica. Dai concordarmos com Bakhtin quando se refere a obra de arte como uma
comunicacdo particular. Essa comunicacdo se realiza por um processo que vai além do
puramente racional, do convencionalizado, pois implica um partilhar de saberes sensitivos. A
experiéncia estética contém o componente social, uma vez que nela existe a relacdo de trés
elementos: producao, produto e consumo. Ou seja, ha “0” que produz a “obra de arte” para que o
“apreciador” (leitor) a consuma.

O discurso literario, particularmente, surge de uma situacdo vivida, de natureza
extraverbal, que o completa e nao pode dele ser separado sem que se comprometa o valor da
obra. De acordo com Bakhtin (1981a, p. 190), o contexto extraverbal do enunciado se divide em

trés aspectos:

1) O horizonte social comum aos locutores (unidade de lugar visivel: o
compartimento, a janela, etc.), 2) o conhecimento e a compreensdo da situacao,
igualmente comum aos dois locutores e, enfim, 3) a avaliacio — também

comum aos dois — que eles fazem da situacao.

Tudo isso é englobado na significacao viva do enunciado, é absorvido por ele, ficando, portanto,

verbalmente ndo-marcado, nao-dito, subentendido.

A obra literaria é construida a partir desta tridimensionalidade: ha um horizonte social
comum aos locutores — escritor e publico leitor —; ha um conhecimento partilhado, sem o qual a
obra se tornaria ilegivel; e h4 uma avaliacdo que ambos fazem da situacdo. Sem levar em
consideracdo esses elementos, o analista tende a ndo apreender um sentido mais totalizante da
obra literaria. Bakhtin é categbrico quando afirma que a situacio extraverbal se integra ao
enunciado como um elemento indispensavel a sua constituicdo semantica particular: quando o
enunciado é deslocado do contexto, ele perde quase totalmente seu sentido, nao se podendo mais
compreendé-lo. O que se deve levar em conta nao é a obra fora da vida nem a vida fora da obra,

mas a sua complexa inter-relacao.

35



Nesse ponto especifico, a concep¢do bakhtiniana merece ser problematizada.
Compreendemos o ponto de vista do autor, com o qual concordamos. No entanto, havemos de
considerar mais profundamente, sem pretendermos ser arrogante, essa relacao entre enunciado
e situacao extraverbal. Nao podemos dizer que um leitor, desconhecendo o contexto em que uma
obra se insere, deixe de compreendé-la “completamente”. A Iliada e a Odisséia, epopéias
ocidentais das mais antigas de que dispomos, remetem-nos a um tempo que nao deixou vestigio
sequer da existéncia concreta de seu autor, Homero. No entanto, qualquer leitor que estiver com
alguma dessas obras em maos, independentemente de ser académico ou ndo, podera
experimentar na leitura um prazer estético. Vale salientar, porém, que Bakhtin se dirige aos
estudiosos da literatura, e, de fato, em se tratando de uma anaélise literaria, o conhecimento do
contexto extraverbal se torna de capital importéncia, pelas razoes ja expostas. O autor chama a
atencdo para a “constituicdo semantica particular” do enunciado, querendo com isso salientar
que o processo de significacdo do enunciado apela para o conhecimento, por parte do leitor
critico, dos elementos extraverbais, uma vez que eles sdo partes constitutivas do enunciado. Sem
levar em conta isso, fica realmente dificil apreendé-lo adequadamente. A questao levantada por
Bakhtin chama a atencdo para o fato de que a obra literaria, por exemplo, é produzida num meio
e num tempo histérico que determinam, dialeticamente, sua propria forma artistica. Dai a
“semantica particular” do enunciado a que se referia Bakhtin. Adotando o ponto de vista do
autor, acreditamos ser possivel experimentar o prazer na leitura de um texto desconhecido
qualquer. No entanto, tomar esse texto como objeto de analise requer um conhecimento dos

elementos contextuais em que ele foi inserido.

Além disso, havemos de considerar, no caso do leitor comum, que informacGes sobre o
contexto historico da producgdo artistica se revelam uma fonte capaz de amplificar o prazer
estético. O que da charme a Iliada e a Odisséia é, também, o fato de elas terem sido escritas ha 28
séculos, terem sobrevivido em matéria e forma, terem sido criadas por um homem sobre cuja
existéncia nao temos provas cabais. Nesse caso, o0 maravilhamento pelo contexto pode ser maior
do que o causado pela beleza do objeto. O carater de belo podera se estender ao historico. Na
manifestacdo estética estdo todos os sonhos, problemas, anseios, deslumbres, medos e
realizagoes dos homens em seus respectivos contextos historicos. Para quem cultua o saber,

informacoes e contextualizaces dos fatos artisticos se tornam fundamentais.

Esclarecido esse ponto, falemos do tltimo aspecto do contexto verbal conforme Bakhtin.
A avaliacao social, por exemplo, é propria da vida de todos os representantes do grupo em
sociedade, e é responsavel pela organizacdo da forma enunciativa e da sua entonacdo. Ela

determina a escolha das palavras e a forma da unidade verbal. A entonacdo, por sua vez,

36



estabelece uma relagao estreita entre o discurso e o contexto verbal. Ela é social por exceléncia: o

seu sentido depende das avaliacoes que dela faz o grupo social.

E certo que o termo <<entonacdo>> nio é bem desenvolvido na teoria bakhtiniana, mas
podemos inferir que se trata de um fenémeno de estilo, de expressdo, de uso social da
linguagem, que implica a selecio de palavras, expressoes, sintagmas, mediante a representacao

que o sujeito social faz da realidade.

A obra de arte literaria estd profundamente imbricada no contexto extraverbal vivido. E
particularmente importante na literatura o papel representado pelas avaliagbes sociais
subentendidas, que organizam tanto as formas artisticas quanto sua expressao direta. Para uma
compreensao mais ampla da avaliacdo, discutiremos no préximo capitulo a relacio entre obra,

critica e ideologia.

Por ora, podemos fazer um paralelo entre a concep¢ao bakhtiniana de avaliacao e a nocao
de formacoes discursivas, tal como encontramos nas formulagdes de Foucault e como esse
conceito foi aproveitado pela ACD. Ao contrario da filosofia platonica, de marcado teor idealista,
o pensamento dialético de Bakhtin aponta para o fato de que a criacao poética nao comunga com
a linguagem dos deuses nem é de responsabilidade tnica do individuo criador. O artista é
compreendido como sujeito social e ndo como uma personalidade inserida num plano entre
homens e deuses; além disso, sua producao estética é influenciada pelo contexto social concreto.
E certo que o artista poderd ndo estar integrado numa instituicio determinada, mas ele
estabelece uma interacao com diversas esferas sociais, que, de maneira talvez ndo consciente,
interferem na sua producdo. Como assinala Bakhtin, sdo as avaliagOes sociais, ou seja, um
conjunto de crencas partilhadas por um determinado grupo, que interferem também na
construcao das formas artisticas. O artista dialoga com essas crengas, podendo manté-las ou
contesta-las, mas essa avaliacdo social, de uma maneira ou de outra, se encontra presente nas
opcoes estéticas do criador. Se a arte opera com uma versdo de mundo, esta versdo interage com

as diversas esferas de pensamento do contexto social.

A entonacdo, os gestos estdo enraizados no contexto imediato. Tanto pela entonacio
quanto pelo gesto, o homem toma uma posicdo ativa em relacdo a certos valores da sua
existéncia social. Toda palavra realmente pronunciada é a expressao e o produto da interacao
social de trés participantes: o locutor (ou autor), o ouvinte (ou leitor) e aquele ou aquilo de que
se fala (ou herdi). O leitor e o objeto do discurso (her6i) participam constantemente da criagao
da obra de arte, que nao deixa de ser por um instante o acontecimento de uma comunicagao

vivida entre eles.

37



O gesto, outro termo também nao muito claro na teoria bakhtiniana, sera compreendido
em nossa perspectiva de analise como elemento ideolégico do texto, responsavel pela
manutencdo do sistema ou por sua mudanca, por sua transformacgdo. Do ponto de vista
metodoldgico, a obra literaria deve ser estudada, de acordo com uma poética sociologica, em dois
sentidos: em relacdo ao contetido, para o qual ela é uma avaliacao ideologica, e em relagdo ao
material mediante o qual esta avaliagao se realiza tecnicamente. O movimento interpretativo tem
de ser, pois, dialético, contemplando estes dois aspectos dentro da totalidade da obra. Conforme

Bakhtin (1981a, p. 203):

nao é absolutamente necessario que a avaliacio ideolbgica expressa pela forma
passe pelo conteido sob o aspecto de alguma sentenca, de um julgamento
moral, politico ou outro. A avaliacdo deve se manter no ritmo, no movimento
axiologico do epiteto, da metafora, na ordem segundo a qual se desenvolve o
acontecimento representado; ela deve se realizar apenas através dos recursos
formais do material. Mas, ao mesmo tempo, a forma, sem que passe no
contetido, ndo deve tampouco perder sua ligacdo com ele; caso contrario, ela se
torna uma experimentacido técnica desprovida de todo sentido artistico

verdadeiro.

Os diferentes aspectos que determinam a forma do enunciado artistico sao: 1) o valor
hierarquico do objeto (“her6i”) ou do acontecimento que constitui o contetido do enunciado, 2)
seu grau de proximidade em relagcdo ao autor, 3) o ouvinte e suas relacoes reciprocas com o
autor, de um lado, e com o objeto (“her6i”), de outro (p. 213). “Todos estes aspectos constituem
pontos de aplicacao das forgas sociais da realidade extra-artistica a poesia” (BAKHTIN, 1981a, p.
213).

Parece-nos que as metodologias criadas pela ACD convergem para o método sécio-formal
de analise do discurso poético de que trata Bakhtin. Se os analistas criticos do discurso nao
devem perder de vista o elemento lingiiistico, no estudo particular do discurso poético o analista

nao podera deixar de enfocar a forma, uma vez que o produto estético se caracteriza pela forma

38



que o criador da aos seus sentimentos. Essa forma, no caso a literatura, constitui o material

lingiiistico, o que faz do fend6meno literario uma arte distinta das demais?2.

Vale considerar, mais uma vez, que o elemento lingiiistico que caracteriza a literatura
deve ser entendido ndo numa perspectiva estrita, mas abrangente; ou seja, na da lingua como

uso social. No caso da literatura, a lingua é trabalhada com propositos de efeito estético.

As esferas ideologicas, em particular a estrutura sociopolitica e econdmica, determinam a
obra poética nao somente do exterior, mas se apoiando nos elementos estruturais intrinsecos.
Por outro lado, a interacgao artistica do criador, do ouvinte e do objeto (“herdi”) pode exercer sua
influéncia sobre os outros dominios da comunicacdo social, considerando-se, pois, que as

relacoOes sociais sao mediadas por relacoes de poder.

Uma questao que diz respeito a sociologia da forma, e a qual gostariamos de dedicar um

pouco mais de tempo, vem a ser a natureza e funcao dos géneros discursivos.

Para Bakhtin (1992), os géneros sao espécies de enunciados relativamente estaveis,
elaborados por cada esfera da atividade humana que faz uso da lingua. Uma vez que as
atividades humanas sdo intimeras e variaveis, os géneros discursivos sdo, conseqiientemente,

ilimitados.

Como orientacdo metodologica para os estudos dos géneros, Bakhtin propoe a divisao
preliminar entre os géneros primarios e os géneros secundarios, sendo os primeiros
considerados os mais simples, relacionados a atividades lingiiisticas espontaneas, como, por
exemplo, a conversacdo e a carta pessoal; e os segundos, mais complexos. Os géneros
secundarios do discurso, nas palavras do autor, “aparecem em circunstancias de uma
comunica¢do cultural, mais complexa e relativamente mais evoluida, principalmente escrita:
artistica, cientifica, sociopolitica” (BAKHTIN, 1992, p. 281). Os textos literarios — romance, teatro,

poemas — se enquadram no grupo dos géneros secundarios.

A partir de Bakhtin, muitos autores tém recuperado a velha discussao sobre os géneros,
antes restrita apenas ao campo literario. Apesar da contribui¢do do autor aos estudos pioneiros
sobre o assunto, nao podemos deixar de flagrar em sua concep¢ao um viés marcadamente
formalista. Ao caracterizar o texto literario como um género “complexo”, fruto de uma
comunicacao “evoluida”, em contraposicdo a conversacdo, um género “simples”, revela, se nao

uma concepcao valorativa (simples vs. complexo), uma compreensao das espécies textuais como

11 Quanto a relagdo sentimento e forma na producao estética, nos apoiamos no estudo de Langer (1980), para quem o
criador encontra uma forma para expressar seus sentimentos.

12 Aristételes (1987) usa a categoria meio para diferenciar os diversos tipos de imitacdo na arte. A literatura se
caracteriza por ser uma arte que se expressa por meio do verbo, quer metrificado, quer nao.

39



organismos “simples” e “complexos”, o que nao nos parece bem adequado. A generalizaciao que
uma tal dicotomia incorre ndo nos permite prever os casos mais variados da literatura, de um
lado, e da conversacdo, do outro. Além disso, como sua teoria se encontra num curto ensaio,
pode dar margem a associacdo entre “fala” vs. simplicidade e entre “escrita” vs. complexidade.
Ainda poderiamos considerar a substituicio dos termos por géneros “espontineos” e “nao-
espontineos”, referindo-se, respectivamente, a “conversacdo espontanea” e ao texto literario
escrito, por exemplo. Mesmo assim nao conseguimos evitar a perspectiva redutora da dicotomia.
Os estudos sobre os géneros textuais estao mais avancados, tentando dar conta da proliferacao e

pluralidade das espécies de texto.

Uma opcao de estudo valida vem a ser a anélise da intergenericidade, na medida em que,
por exemplo, um género, ao ser inserido noutro, transforma-se dentro deste e adquire uma
caracteristica particular. No caso do teatro, quando as réplicas sdo inseridas no drama, perdem
sua forma e significados cotidianos e se remodelam, ressemantizam-se conforme as exigéncias

do género dramaético.

Sabe-se que, depois do Romantismo, a teoria dos géneros literarios caiu em certo
ostracismo, na medida em que a classica triparticdo épico-lirico-dramatico ndo tinha mais

espaco numa literatura que reivindicava a mistura dos géneros.

Foi com Bakhtin que se percebeu a importancia dos inumeraveis géneros discursivos que
participam da esfera social. Os géneros nao sao fixos: eles apresentam uma dinamica homologa a
dinamica da sociedade: a medida que se modificam as atividades sociais, novos géneros vao

sendo requeridos. A nossa comunicacao se efetiva, pois, a partir de um género determinado.

E nessa perspectiva que Maingueneau (1995) discute o papel dos géneros no contexto da

obra literaria. Para o autor,

a obra é indissociavel das institui¢des que a tornam possivel: no existe tragédia
classica ou epopéia medieval fora de uma certa condicdo dos escritores na
sociedade, fora de certos lugares, de certos modos de elaboracdo ou de

circulacao de textos. (MAINGUENEAU, 1995, p. 19)

No que diz respeito aos géneros discursivos, ha uma espécie de contrato tacito entre o
escritor e a tradicao literaria, mediante certo nimero de regras que se supoe serem conhecidas

pelos sujeitos que participam da esfera literaria: escritor e publico.

40



Como se vé, estamos concebendo os géneros literarios como espécies de realizacao
textual/discursiva, ndo como modelos ideais de que tratava a poética classica: épica, lirica e
dramatica. Vamos considerar, a exemplo de Genette (1979), os trés géneros classicos como
arquitextos, modos textuais, ou, no vocabuldrio da lingiiistica contemporanea, como tipos

textuaiss.

A poética classica, até bem pouco tempo, concebia os géneros como fendmenos
acessoOrios, ndo como a manifestacdo de um fato constitutivo. A escolha de um género literario
nao € uma opgao aleatoria do escritor a partir de um leque de possibilidades: nao se trata de uma
decisdo exterior ao ato de criacdo literaria. A escolha de um tema e o tratamento de um contetado
implicam a constituicdo da forma genérica. O que o texto diz (o contelido) e o que faz (a forma)
estdo, portanto, intimamente ligados. Dessa maneira, a proposta de Maingueneau (1995, p. 75) é

bem clara:

Se o0 género ndo é um contexto contingente, mas um componente completo da
obra, deve-se levar em conta a maneira como esse investimento se efetua,
restabelecer a forca que une um certo ‘conteido’ a um certo ‘contexto’ genérico.
[...] Racine nao tem uma ‘mensagem’ que poderia ter exprimido através das
tragédias, das maximas ou dos poemas liricos: o fato de investir de um certo
modo na tragédia classica é uma dimensao completa da ‘mensagem’ de sua

obra.

Além disso, ha de se considerar, também, a relacdo entre os géneros e o poder. Ivo
Lucchesi (1992), num breve artigo intitulado “Géneros Literarios e a Genealogia do Poder”,
revisa a classica divisao triadica dos géneros literarios — épica, lirica e draméatica — e reconhece
uma intima associacao entre os géneros épico e dramatico com diversos mecanismos de poder.
Considera que essa associagao se estabeleceu desde os primordios dos estudos literarios, quando
Aristoteles delimita o estudo de sua Poética a investigacao do épico e, sobretudo, do dramatico.
O género lirico se caracteriza histérica e culturalmente (no Ocidente, vale ressaltar) por um
descaso pelo poder instituido e por uma liberdade que tender4 a subverter esse mesmo poder. O
curto espaco em que Lucchesi desenvolve seu pensamento ndo nos permite investigar essas

relacbes com maior acuidade, resultando, no computo geral, em afirmacoes que o autor sustenta,

13 Bronckard (1999) assim define os tipos discursivos: segmentos constitutivos de um género, ou melhor, formas
especificas de semiotizagdo ou de colocacido em discurso, dependentes do leque de recursos morfossintaticos e das
propriedades semanticas de uma lingua. Sdo, por isso, em nimero necessariamente limitado.

41



mas sem se remeter a um corpus amplo, para, assim, poder chegar as conclusdes generalizantes

a que se prop0ds.

Dos autores com os quais trabalharemos nesta investigacao, Nelson Rodrigues e Newton
Moreno, por exemplo, oferecem textos cujos géneros desafiam o analista. O primeiro cria, para
muito de seus textos, uma designaciao genérica que ndo encontra respaldo na tradicdo dos
estudos sobre géneros literarios. O segundo, a partir do momento em que aborda a questao da
ambigiiidade do sujeito masculino, parece tratar dessa ambigiiidade numa forma estética em que
se confundem o dramatico e o épico. Na analise propriamente dita, observaremos o tratamento

que os dramaturgos deram ao género dramatico em que seus textos se inserem.

Como se vé&, ha uma longa série de questoes relacionadas a técnica da forma, que so
podem ser isoladas das questoes da sociologia da forma por uma espécie de abstragido. Neste
trabalho, o que vai nos interessar é a forma como o discurso literario, particularmente o
dramatico, de Nelson Rodrigues, Plinio Marcos e Newton Moreno, se articula com os diversos
discursos sobre a masculinidade, provenientes da esfera social de cada periodo historico em que
foram produzidos. Ou seja, objetivamos saber como estruturas especificas de discurso dramatico
determinam ou facilitam processos de formacao ideolégica. Para tanto, uma nocio critica de
discurso, tal como foi apresentada neste capitulo, assim como uma concep¢ao mais ampla dos

géneros discursivos, servirao de base teodrica para anélise e discussao do nosso corpus.

Para uso de uma tal nocao de discurso, nao podemos prescindir de uma discussao sobre
as estratégias de poder. No capitulo seguinte faremos uma abordagem critica da relacao entre

discurso-poder-ideologia.

42



2. Discurso e Ideologia

O termo ideologia é apenas uma maneira conveniente de
classificar em uma tinica categoria uma porgdo de coisas
diferentes que fazemos com os signos.

(EAGLETON, 1997, p.171)

O estudo da ideologia é, entre outras coisas, um exame
das formas pelas quais as pessoas podem chegar a
investir em sua prépria infelicidade.

(EAGLETON, 1997, p.13)

O conceito de ideologia é, hoje, um dos mais complexos e polémicos nas ciéncias sociais e
humanas. Para se ter uma idéia, Eagleton (1997, p. 15-16) catalogou, “mais ou menos ao acaso”,
dezesseis acepgOes do termo, atualmente em circulacdo. Este capitulo apresentara algumas
caracteristicas do fenomeno ideologico, a fim de precisar a concepcao que sera por nos adotada

na abordagem do discurso literario, particularmente o dramatico.

Antes de iniciarmos a discussao do assunto, gostariamos de fazer algumas consideracoes
sobre o pensamento de Marx e Engels, os primeiros a abordar o tema com maior profundidade
teorico-filosofica. Vale salientar que o objetivo dos autores foi levantar questoes sobre a ideologia
alema3, de forma que nao podemos, como muito se tem feito, interpretar a nocao marxista como

uma teoria geral da ideologia.

Para os autores,

cada nova classe que toma o lugar daquela que dominava antes dela é obrigada,
mesmo que seja apenas para atingir seus fins, a representar o seu interesse
como sendo o interesse comum de todos os membros da sociedade ou, para
exprimir as coisas no plano das idéias: essa classe é obrigada a dar aos seus
pensamentos a forma de universalidade e representa-los como sendo os tinicos

razoéveis, os inicos universalmente validos. (MARX; ENGELS, 1998, p. 50)

43



O ponto de vista de Marx e Engels apresenta algumas limitacoes proprias da época em
que foi concebido. A partir dele, uma série de formulacbes muito em voga nos debates de
tradigdo marxista foram elaboradas. Por exemplo, ideologia seria um conjunto de idéias falsas
que ajudam a legitimar um poder politico dominante. Ou mesmo uma comunicacao
sistematicamente enviesada, na medida em que distorce o entendimento sobre a realidade
concreta. A fim de se manterem no poder, os burgueses criavam mecanismos para naturalizar
algumas idéias que lhes eram necessarias; ou seja, idéias que correspondiam aos interesses da

classe burguesa eram propaladas como verdades naturais, inquestionaveis.

Aqui nos deparamos com alguns problemas de ordem epistemolégica. Valemo-nos das
criticas feitas por Eagleton (1997) a essas definicoes de cunho negativista para compreender
melhor o funcionamento do fenémeno ideoldgico. Como veremos mais detalhadamente adiante,
nem todo conjunto de crencas normalmente denominado de ideolégico corresponde a um poder

politico dominante.

N

Além disso, o segundo questionamento que podemos fazer a concepcao marxista de
ideologia, que nao nos permite toma-la generalizadamente, é de ordem cognitiva. A nocao de
“ A L) . . 71 ,
falsa consciéncia” esbarra com o ponto de vista aristotélico segundo o qual ha uma
racionalidade moderada dos seres humanos em geral. De acordo com esse ponto de vista, a
maioria das crencas tem um fundamento qualquer de verdade. Logo, se verificamos na politica, a
partir do século XX, certos “irracionalismos patologicos”, no dizer de Eagleton (1997, p. 24), é
dificil sustentar a idéia de que massas de pessoas reproduziriam, durante um longo periodo

histoérico, idéias e crencas que fossem falsas, absurdas. Para Eagleton (1997, p. 25),

ao depararmos com um corpo de doutrina religiosa, mitoldgica ou, digamos,
magica, a qual muitas pessoas se devotaram, podemos, com freqiiéncia, ter
razoével certeza de que ela contém algo. [...] Podemos supor, de modo geral, em
razdo simplesmente do carater disseminado e duradouro de tais doutrinas, que
elas codificam, ainda que de maneira mistificada, necessidades e desejos

genuinos.

Para serem eficazes, as ideologias devem fazer algum sentido para as pessoas; devem
corresponder, em alguma medida, ao que os sujeitos conhecem da realidade social com a qual

interagem. Se podemos falar de ideologia dominante, esta moldaria necessidades e desejos, mas

44



estaria atenta aos desejos e necessidades que as pessoas ja possuem, a fim de, com isso, construir
um corpo de idéias que parecam plausiveis e atraentes aqueles a quem se dirige. A ideologia nao
pode mais ser compreendida como “ilusdes impostas”. O fenomeno ideolégico funciona
dialeticamente, o que possibilita evitar a interpretacao causalista de que os sujeitos dominados,
destituidos absolutamente de uma racionalidade moderada, se submetem a dominagdo como

simples marionetes.

Além disso, a concepc¢ao negativista da ideologia em Marx e Engels pode nos conduzir a
uma atitude polarizadora na analise do fen6meno ideolégico. De acordo com Van Dijk (2003, p.
15), “este uso negativo do conceito comporta a seguinte polarizacao entre Noés e Eles: Nos temos
o conhecimento verdadeiro; Eles tém ideologias”, o que nao nos parece razoavel, uma vez que se
trata de uma postura tao arbitraria e arrogante quanto a natureza do fendémeno ideologico que

critica.

Essas observagdes nao desmerecem em absoluto o riquissimo texto que Marx e Engels
produziram sobre a ideologia burguesa. Eles foram os primeiros a enfocar a relagdo dialética
entre as bases materiais concretas e a producao de pensamento. No entanto, seu objetivo era
compreender o funcionamento da economia politica burguesa, o que lhes permitiu chegar a
conclusoes satisfatoriamente criticas para o momento histérico em que produziram suas teorias.
Dessa forma, obedecendo aos principios do materialismo dialético, procuraremos ampliar a
discussao marxista, refletindo sobre a producao e reproducao das ideologias a luz das bases

histéricas do nosso segundo milénio.

No outro extremo da discussdo, encontramos os chamados “criticos da ideologia”, que
questionam a existéncia do fenémeno ideolbégico. A critica pods-estruturalista, por exemplo,
vigente na segunda metade do século XX, aboliu do pensamento contemporaneo a questao da
ideologia. Imbuidos das nogGes confusas do pds-modernismo, a principal critica desse grupo

incide sobre a concepcao de representacgdo, tao cara a definicao classica de ideologia.

Segundo Eagleton (1997, p. 174), o pos-estruturalismo “é uma teoria latentemente
libertaria do sujeito, que tende a ‘demonizar’ o proprio ato de fechamento semiotico e que
celebra acriticamente a libertagao euférica das forcas de producao lingiiistica”. Antes dos estudos
pos-estruturalistas, o estruturalismo teve o mérito de separar o signo do referente, ao propor, de
acordo com os postulados da lingliistica saussuriana, a divisdo do signo em significante e
significado, sendo aquele a base material do signo e este o conceito que se associa, arbitraria e
convencionalmente, ao significante. Um principio epistemoldgico como tal conseguiu dar um

salto qualitativo em relacdo a verdade, até entdo dominante, proposta por S. Toméas de Aquino,

45



da adequacao entre as coisas e a inteligéncia (adaequatio rei ac intellectus) (cf. KONDER, 2002,
p- 177). O signo, portanto, ndo mantém uma relacio com dados referenciais sendo por uma
atitude arbitraria e convencional. O pés-estruturalismo, por sua vez, problematiza ainda mais a
questao, quando prop6e uma separacao entre o significante e o significado. A significacao esta
dispersa numa cadeia de significantes, tornando-se dificil fixa-la. Ela nunca estd totalmente
presente em apenas um signo. Cada signo num processo de significacdo estd marcado e
influenciado por todos os outros, formando um sistema complexo dificil de se esgotar. Longe de
ser uma estrutura bem definida, como propalavam os estruturalista, a linguagem passa a ser
estudada como uma cadeia que se estende ad infinitum, cujos elementos nao podem mais ser
passiveis de uma definicdo absoluta. Como declara Eagleton (1983, p. 140), na interpretacao

dessa tendéncia critica,

nao ha nada totalmente presente nos signos: seria ilusdo pensar que poderia
estar plenamente presente ao leitor aquilo que digo ou escrevo, porque o uso
dos signos sempre implica alguma dispersao das minhas significacGes, implica
sua divisao, e o fato de que jamais serdo idénticas a si mesmas em todas as
ocasioes. Nao s6 as minhas significacOes, na verdade, mas também eu: como
sou feito de linguagem, ndo sendo esta apenas um instrumento cémodo que
uso, toda a nogdo de que sou estavel, de que sou uma entidade unificada,

também deve ser ficticia.

Derrida (1995) denomina de metafisico todo sistema de pensamento construido a partir
de uma base soélida, inatacavel, sobre o qual se podem construir significacées estaveis. O termo
desconstrucdo, cunhado pelo autor, corresponde a uma operacdo critica através da qual
podemos mostrar que a “estruturalidade da estrutura” (DERRIDA, 1995, p. 230) é antes de mais
nada produto de um determinado sistema de significacoes, comumente definido pelo que exclui.
Esse tipo de pensamento sustentado por “oposi¢cées bindrias” era muito cultuado pelos
estruturalistas. O desconstrutivismo propde um enfraquecimento dessas oposi¢oes binarias ao
estudar o sistema de significantes no processo de significacdo textual. Com isso, chega a
conclusao de que as oposicoes binarias representam uma concepgao tipica das ideologias, que
“tendem a tracar fronteiras rigidas entre o que é aceitavel e o que nao é, entre o eu e o ndo-eu, a
verdade e a falsidade, o sentido e o absurdo, a razdo e a loucura, o central e o marginal, a

superficie e a profundidade” (EAGLETON, 1983, p. 143). O método desconstrutivista pretende,

46



pois, desmistificar a natureza do fenOmeno ideoldgico e construir um pensamento que

transcenda os limites impostos pela ideologia.

Estamos de acordo com a critica de Eagleton (1997) em relacdo a perspectiva
desconstrutivista, que supoe ser todo “fechamento” semidtico contraproducente. O “fechamento”
deve ser compreendido como um efeito provisério de qualquer semiose, que pode ser
politicamente positivo ou negativo, dependendo do contexto discursivo e ideologico em que se
desenvolve. O problema maior de uma tal epistemologia é que, no afa fetichista de investigar a
linguagem como “texto”, nao considera a relevancia do contexto discursivo, resvalando, assim,

para um formalismo critico.

O pos-estruturalismo e a teoria do pés-modernismo, de maneira geral, se relacionam
dialeticamente com a dinamica do capitalismo tardio, como observou muito bem Jameson
(2000). De acordo com o pensador norte-americano, poés-modernismo é um conceito
historicamente necessario ao terceiro estagio do capitalismo ocidental4. O fenomeno da
hipertextualidade e da cibercultura, proprio da comunicacao virtual desenvolvida na producao
do sistema capitalista da segunda metade do século XX, ndo nos permite que tratemos dos
sistemas de significacio como fendmenos centralizadores e unificadores, tal como
costumavamos proceder até entdo. Uma nova forma de cultura se nos imp0e, o que nos impele a
refletir sobre ela. No entanto, Jameson, critico de forte tendéncia marxista, propée uma reflexao

sobre a ideologia na era historica em que estamos vivendo, a do “capitalismo tardio”.

Para o autor, existe na cultura um horizonte particular de determinada classe social que
convive com a expressdo utbdpica da coletividade. A critica marxista da cultura, além de
desmistificar as distor¢oes ideologicas, devera também “buscar, através e além dessa
demonstracao da funcao instrumental de um dado objeto cultural, projetar seu poder [0 poder
do objeto cultural] simultaneamente utépico como a afirmacao simbolica de uma forma de classe
especifica e histérica da unidade coletiva” (JAMESON, 1992, p. 301). Com isso, Jameson propoe a
pratica critica um trabalho de interpretacao que pode redundar numa hermenéutica negativa
(critica das distor¢oes ideologicas) ou numa hermenéutica positiva (resgate do conhecimento

novo que esta sendo produzido na cultura).

Tomando por base a critica de Jameson, a subjetividade do pds-modernismo apresenta,
entre outras caracteristicas, o predominio do espacgo sobre o tempo, o que enfraqueceria, pela

fixacao do presente espacial, o senso histérico, propiciando a diluicao do passado e suprimindo

14 Conforme Jameson (2000), o primeiro esté relacionado as maquinas a vapor; o segundo, aos motores elétricos; e o
terceiro, aos motores eletronicos e/ou nucleares.

47



as esperancas relativas ao futuro. O passado se transforma em matéria fragmentada para
bricolagem e o presente se fixa no instantaneo. As fronteiras entre as culturas cldssica,
tradicional e popular se diluem, multiplicando-se os estilos, que passam a ser, todos,

legitimados.

Reagindo a essa tendéncia a-historicizante, Jameson assume o desafio da critica dialética
da sociedade p6s-moderna: procura compreender de que forma essa cultura expressa a realidade
contemporanea e aponta limites e distor¢oes dessa expressdao. A pesquisa realizada pelo autor
demonstra que a ideologia, mesmo na sociedade contemporanea, nao pode ser descartada como
uma falsa questao, e alerta para o fato de que a cultura dos simulacros (cf. BAUDRILLARD, 1993),
apesar de romper com os sistemas de pensamentos tradicionais, camufla a reproducio

ideologica de um capitalismo altamente sofisticado.

Como observa Eagleton (1997), de forma irbnica, é surpreendente que num mundo
eivado de conflitos ideol6gicos, a propria nocdo de ideologia tenha se evaporado, sem deixar
vestigios, dos escritos pés-modernistas e poés-estruturalistas. Contrariamente a esses vieses
criticos, proporemos, a partir de agora, a concepc¢ao de ideologia que sera adotada ao longo de

nosso trabalho.

2.1. Ideologia como Crencas Fundamentais de um Grupo

Discutiremos, neste ponto, a relevancia da aplicacao de alguns principios tedricos no que
tange ao tema. Antes de mais nada, partiremos de uma nocao um tanto quanto difusa, a de

crencas, para dai chegarmos a algumas conclusoes.

Quando afirmamos que os membros de um grupo compartilham determinadas
ideologias, queremos dizer que estao a favor de certas idéias muito gerais, idéias que constituem
a base de algumas crencas mais especificas sobre o mundo e que guiam sua interpretacao dos

acontecimentos, ao mesmo tempo que condicionam as praticas sociais.

Essa é a concepcao de Van Dijk (2003, p. 14), o qual define ideologia como “crencas
fundamentais de um grupo e de seus membros”. O autor parte de uma critica a concepcao
marxista de ideologia, qualificando-a como uma noc¢ido negativa, e propde um conceito mais
geral de ideologia, que comportara as ideologias positivas, isto é, sistemas que sustém e
legitimam a oposicao e a resisténcia contra o dominio e a injustica social. Da mesma forma que
as ideologias ndo precisam ser sempre negativas, tampouco hdo de ser forcosamente

dominantes.

48



Como sistemas de idéias dos mais diversos grupos sociais, as ideologias nao s6 dao
sentido ao mundo, mas também fundamentam as praticas sociais de seus membros. Com
freqiiéncia, as ideologias surgem da luta e do conflito de um grupo: nos situam a Nés mesmos

contra Eles.

Claro estd que ndo trataremos do conceito em termos de classes sociais, tal como a
tradicao marxista, mas alargando-o a noc¢ao de sistemas de crencas produzidos e reproduzidos
pelos grupos sociais. Um estudo critico da Ideologia sup0e uma analise critica que vai de
encontro a todos os tipos de abuso de poder e de dominacdo. E com essa perspectiva que

procuraremos utilizar o termo na analise critica do discurso masculino.

As contribuicoes teoricas de Van Dijk (2003) a respeito do tema “Ideologia” sdo de
valiosa importancia para a construgao do nosso objeto de pesquisa, uma vez que, por se tratar de
um analista critico do discurso, o autor articula coerentemente uma nocao de ideologia com a
analise lingiiistica do discurso. Apesar de utilizar exemplos do discurso racista para explicitar o
conceito de ideologia que desenvolve, a obra nos sera 1til no que se refere a definicdo do termo e

a proposta de uma metodologia de analise.

Seu objetivo central estd disposto ja na apresentacdo: oferecer uma “introdugao
multidisciplinar ao conceito de ideologia, com énfase na expressao, construcao ou legitimacao,
mediante o discurso, de algumas ideologias” (VAN DIJK, 2003, p. 13). Para o autor, o uso da
linguagem e do discurso é uma das praticas sociais mais importantes condicionadas pelas

ideologias. Este uso influi na forma de adquirir, apreender ou modificar as ideologias.

Van Dijk utiliza algumas nocdes de cogniciao social para problematizar o conceito do
fenomeno ideolégico. Para ele, as idéias tém com freqiiéncia uma dimensao avaliadora. No
entanto, nao podemos compreender a dinamica da ideologia (producdo, reproducdo e
modificacao de crencas) a partir de uma perspectiva subjetivista apenas. O que nos interessara,
no momento, é a forma como os sujeitos sociais constroem e reproduzem, socialmente, suas
crencas. Assim, da mesma forma que nao temos idiomas individuais, tampouco temos ideologias
individuais. Elas sdo crencas sociais compartilhadas e nao opinidoes pessoais, e se associam as
propriedades caracteristicas de um grupo, como identidade, posicdo na sociedade, interesses e

objetivos, relacoes com outros grupos, reproducao e meio natural.

Para maior compreensao do fenomeno ideoldgico, Van Dijk apela para a Psicologia, a fim
de associar tipos de memoria a sistemas de cognicao distintos: memoria a curto prazo (MCP) e
memoria a longo prazo (MLP). As crencas ideologicas se encontram geralmente na MLP. No

entanto, faz-se necessario distinguir alguns tipos de crencgas, que reproduziremos a seguir:

49



a) memoria episodica: pessoal, subjetiva, se forma a partir das experiéncias

pessoais.

b) conhecimento sociocultural: crencas mais gerais, compartilhadas
socialmente, com membros do mesmo grupo, de outras sociedades ou culturas.
Elas formam a memoria social. O conhecimento sociocultural se converte num
sistema central de representacoes mentais na memoria social. O conceito de
conhecimento é relativo e depende das crencas do grupo, da sociedade e da

cultura.

bb) Fundamento comum: conhecimento que nunca é questionado e
que é aceito por todos os membros potencialmente competentes de

uma cultura.

c) memaorias sociais: opinides do grupo compartilhadas socialmente.

Desses tipos, somente o conhecimento sociocultural e as memorias sociais se relacionam
a ideologia entendida como um conjunto de crencas compartilhadas por membros de grupos
determinados. A memoria episddica, por corresponder a uma experiéncia de ordem estritamente
subjetiva, nao sera considerada na compreensao do fenomeno ideologico, entendido como uma
questao de cognicao social. Por sua vez, o fundamento comum também nao esta especificamente
relacionado a questes ideoldgicas, uma vez que corresponde a conceitos convencionais,
necessarios para a manutencdo da ordem da comunicacdo. Ao contrario do fundamento comum,

o fendmeno ideologico pressupode diferencas de opinido, conflitos e lutas.

O mesmo grupo ideologico se define precisamente porque seus membros compartilham
mais ou menos da mesma ideologia, das mesmas crencas, das mesmas opinioes. Van Dijk (2003,
p- 24) acredita que “as ideologias formam as representacoes sociais das crencas
compartilhadas de um grupo e funcionam como marco de referéncia que define a coeréncia
global dessas crencas”. Em toda sociedade, as normas e os valores organizam nossas agoes e as
avaliagoes que temos uns dos outros. Para que os valores e as normas se traduzam em crengas
ideologicas, é necessario que haja polémica no grupo. A interpretacao dos valores de uma
maneira especifica, em funcido do grupo e de seus interesses, estabelece os pilares das crengas
ideologicas. Podemos citar como exemplo a crenca, ainda hoje vigente em nossos arquétipos, de

que a mulher corresponde a figura de Penélope e o homem, a de Ulisses. Se esse arquétipo nos

50



remonta ao sistema de crencas da Grécia antiga, o mito grego assume uma representacao
particular nas sociedades burguesas dos séculos XVII e XIX, que estabelecem, na vida social, a
dicotomia esfera publica vs. esfera privada, encerrando a mulher no ambito da esfera privada
(ela é a dona do lar, responsavel pelos filhos e pelo bem-estar do marido) e projetando o homem
na esfera publica. Até o século XX, essa crenga era tida como fundamento comum, quando
grupos de mulheres comecaram a questionar o mito de Penélope atribuido a mulher ocidental,
gerando polémica e dividindo as crencas em paradigmas ideologicos distintos: ideologia
masculina e ideologia feminina (ou feminista). Podemos, assim, nos apoiar num quadro de
referéncia provisorio: a ideologia é um tipo de cognicdo social e, mais especificamente, um
conjunto de crencas basicas que fundamentam as representacdes sociais de um grupo. Se as
crencas, assim como a memoria, nos sugerem ordem e organizagao, podemos considerar que as

ideologias, de algum modo, formam “sistemas” de crencas.

Para melhor compreensao dos sistemas de crencas, observemos como Van Dijk (2003, p.

27) sintetizou, de maneira clara e objetiva, os esquemas que organizam as ideologias do grupo:

Critério de pertinéncia: Quem (nao) pertence ao grupo?

Atividades tipicas: Que fazemos?

Objetivos Gerais: Que queremos? Por que o fazemos?

Normas e Valores: Que é bom ou mau para Nos?

Posicao: Quais sdo as nossas relacoes com os outros?

Recursos: Quem acede aos recursos de nosso grupo?

E complementa:

Uma ideologia, em certo sentido, ¢ uma forma de auto-representacio (e
representacdo dos Outros) que resume as crencas coletivas e, para tanto, os
critérios de identificacdo dos membros do grupo. Quer dizer, a ideologia é uma

das formas basicas de cognicdo social que definem a identidade de um grupo e,

51



por conseguinte, os sentimentos subjetivos da identidade social (pertinéncia) de

seus membros. (VAN DIJK, 2003, p.28)

Um dos critérios usados por Van Dijk (2003) para identificar a formacao de ideologia é o
estabelecimento do conflito. No entanto, ao contrario do que supunha a teoria classica de
ideologia, esse conflito ideologico nao se restringe a oposicoes binarias sobre temas especificos —
a favor ou contra o tema. A ideologia ndo pode ser compreendida como um sistema estavel de
crencas. De acordo com o teorico holandés, alguns investigadores chegaram a conclusao de que
nao existem atitudes ou ideologias estaveis. Por isso, ndo devemos postular cognicoes sociais
gerais e abstratas. Os individuos costumam expressar uma grande variedade de opinides
conflitivas sobre um mesmo tema. Nada obstante, ha de se observar certo grau de permanéncia e
continuidade do conhecimento social, das atitudes e das ideologias nas diferentes situacoes, do
contrario ndo poderiamos nos comunicar, interagir, falar e cooperar com o grupo. “Devemos
compartilhar, pelo menos com um certo conhecimento do mundo e determinadas atitudes,
normas e valores gerais que guiam as a¢des e nos permitem antecipar aquilo que esperam os

demais de n6s mesmos” (VAN DIJK, 2003, p. 34).

Quanto as relacoes entre discurso e ideologia, Van Dijk (2003) fornece principios
metodoldgicos compativeis com as propostas de Kress, Pedro, Fairclough apresentadas no
capitulo anterior. Analisemos alguns que nos servirio de base para a abordagem da

masculinidade no discurso dramaético.

H4 duas formas a partir das quais as ideologias sdo veiculadas nos discursos: uma
explicita e outra implicita. Quando as ideologias sdo veiculadas explicitamente, fica facil para o
analista identifica-las. No entanto, h4 determinadas estratégias, menos 6bvias, que sdo expressas
implicitamente: entonacdo, ambigiiidade, uso de determinados pronomes em contextos

especificos.

Tomemos como ponto de partida que as ideologias podem ser convertidas em
proposicoes. Nao é preciso frisar que os elementos proposicionais das ideologias ndo se fecham

as unidades lingiiisticas como as oracoes.

Estamos de acordo com Van Dijk (2003) quando admite que é mais provavel a ideologia
modificar mais incisivamente o significado semantico e o estilo de um discurso que a morfologia
e certos aspectos da sintaxe, ja que estes dependem muito menos do contexto. Lembremos que
as categorias pertinéncia, atividades, objetivos, normas e valores, posicdo e recursos

organizam as ideologias do grupo e determinam as formas discursivas que reproduzem as

52



determinadas ideologias. As informacoes adquiridas a partir dessas categorias sao sobre ‘Nos’
mesmos em relacdo a ‘Eles’. As ideologias organizam, assim, as pessoas e a sociedade em termos

polarizados. A nossa posicao em comparacao com a dos demais é socialmente fundamental.

No que se refere ao aspecto semantico, o funcionamento do discurso ideol6gico se da a

partir desta estratégia, conforme Van Dijk (2003, p. 57-58):

» Falar de ‘Nossos’ aspectos positivos.
» Falar de ‘Seus’ aspectos negativos.
* Nao falar de ‘Nossos’ aspectos negativos.

+ Nao falar de ‘Seus’ aspectos positivos.

A partir de entdo, o autor chega as bases do que chama de “quadrado ideologico”, dispostas a

seguir:

» Enfatizar ‘Nossos’ aspectos positivos.
» Enfatizar ‘Seus’ aspectos negativos.
» Atenuar ‘Nossos’ aspectos negativos.

» Atenuar ‘Seus’ aspectos positivos.

Nossas crencas sao produzidas ou reproduzidas tendo em vista, consciente ou nao-
conscientemente, a preservacao da imagem de nosso grupo e a avaliagdo, geralmente negativa,
do que é estrangeiro ao grupo. Mais uma vez recorremos as ideologias masculinas, cujas crengas
organizam discursos e comportamentos muito particulares do grupo social masculino: “isso” é
de homem; “isso é de mulher”; “isso” é de veados. Aqueles que nao compartilham das mesmas

ideologias flagrantes no discurso do “macho” sdo preteridos pelo grupo socialmente estabelecido.

Numa perspectiva lingiiistica da analise critica do discurso, ndo poderemos deixar de

considerar alguns aspectos que dizem respeito a organizagdo textual propriamente dita.

15 Palavra de uso popular, refere-se ao homossexual masculino. Constatamos que, em textos os mais diversos, ora o

< 9 33

vocéabulo é escrito com “e” ora com “i”.

53



Comecemos pelos temas. Todo discurso versa sobre algum assunto e sobre algum tema. Os
temas representam a informacao mais importante do discurso e explicam de que trata, em geral,
este discurso. Constitui, portanto, o que melhor recordamos desse discurso. Distinguimos tema
de assunto a partir daquilo que ja se tornou um truismo nos estudos sobre texto: o assunto
corresponderia as idéias mais abstratas, geralmente reduzidas a uma palavra (masculinidade,
feminilidade, homoerotismo), sobre o qual formulamos um tema; ou seja, o tema seria uma
delimitacdo da idéia mais abstrata, em que expressamos um ponto de vista, que servira de norte
para o desenvolvimento dos nossos discursos. Essa delimitagdo tematica podera revelar opcoes

ideologicas por parte do sujeito produtor.

Outro aspecto que mencionamos anteriormente e que merecera atencdo no percurso da
nossa analise critica sdo as informacoes implicitas. Como foi dito, nem sempre as proposicoes
ideologicas vém expressas explicitamente num discurso. Chamaremos de significado ‘inferido’
do discurso a todas as proposi¢cdes que aparecem num modelo (mental), mas nao explicitamente
no discurso. Apesar de nao fazer parte de nossos objetivos na presente pesquisa, o estudo da
cognicao social nos fornecera elementos para a abordagem critica das ideologias masculinas nos
discursos dramaéticos analisados. Na anélise ideologica do discurso, € muito importante estudar
por que se encontram explicitas ou implicitas algumas proposicoes de carater ideolégico. Como

explica Van Dijk (2003, p. 60-61),

a opcdo de expressar ou deixar implicita uma informac#o ndo é neutra. E fcil
antecipar que num esquema geral a gente tendera a deixar implicita a
informacgdo que nao é consistente com sua auto-imagem positiva. Por outro
lado, qualquer informacao que transmita ao receptor os aspectos negativos de
nossos inimigos ou dos que consideramos fora do grupo tendera a expressar-se

explicitamente, tanto na linguagem escrita quanto na oral.

O estudo das informacgdes implicitas abrira caminho para a investigacido das
ambigiiidades e vaguezas no discurso. Um discurso pode nao ser claro em virtude de questoes de
carater politico, por exemplo, como ocorre quando as informacdes ndo siao apropriadas ao
contexto ou sao ‘politicamente incorretas’. Na opinido de Van Dijk (2003, p. 67), “a ambigiliidade
implica mitigacdo, eufemismo e, indiretamente, negacao”. Muitas vezes, os enunciados ambiguos
sdo assim construidos para valorizar a imagem positiva do enunciador, membro de determinado

grupo social. Os sentidos que na ambigiiidade se mantém implicitos nos possibilitam

54



compreender esse tipo de comunicacao da seguinte maneira: ndo expressamos claramente uma
opinido que seria, em determinado contexto, esptria, mas ndo deixamos de veicula-la
implicitamente, satisfazendo nosso desejo de reproduzir as ideologias do grupo a que

pertencemos.

O fendomeno da ambigiiidade, por sua vez, abre espaco para a analise de algumas formas
de negacao que costumam ser marcadas ideologicamente. Van Dijk (2003, p. 64) apresenta um

rol dessas formas, que reproduziremos abaixo:

* Aparentes: “nao tenho nada contra X, mas...”.

* Concessdo aparente: “Talvez seja elegante, mas...”.

* Empatia aparente: “Talvez tenham tido problemas, mas...”.
* Desculpa aparente: “Saberao perdoar-me, mas...”.

» Esforco aparente: “Fazemos tudo o que podemos, mas...”.

* Transferéncia: “Nao tenho nenhum problema com eles, mas meus

clientes...”.

e Culpabilizacao da vitima: “Nio sio eles os discriminados, somos

Nos!”.

Em todas essas formas, verificamos que ha uma negacdo aparente porque s a primeira
parte nega os sentimentos negativos em relacdo a um grupo, ao passo que o resto do discurso
afirma aspectos muito negativos dos outros. A negacao funciona, nesse caso mais uma vez, como

uma forma de preservar a imagem positiva do grupo, uma forma de manter as aparéncias.

Antes de chegarmos aos elementos sintaticos da Ideologia, vale salientar outros dois
aspectos essencialmente semanticos: a sinonimia e a ilustragao. A sinonimia pode ser lexical ou
estrutural — no primeiro caso, temos as palavras sinénimas; no segundo, as parafrases. Tendo
em vista que a sinonimia perfeita nao existe e que as parafrases sao expressoes ou textos que tém
mais ou menos o mesmo significado, mas nao exatamente o mesmo, a analise das sinonimias
num discurso se mostra relevante para a depreensao das crencas de grupo. Por exemplo, num

grupo de homens que compartilham mais ou menos as mesmas crencas sobre as mulheres,

55



referir-se ao outro sexo como “mulher”, “esposa”, “segundo sexo”, “pirraia” faz diferenca do

ponto de vista ideolégico®.

Quanto as ilustracGes, observa Van Dijk, de maneira muito perspicaz, que o discurso
sobre “No6s” e “Eles” se caracteriza por exemplos e ilustragcbes, muitas vezes na forma de
narrativas pessoais ou vicarias sobre “nossas” boas obras e o0 mau comportamento “deles”. As
histérias, em muitos casos, servem de premissas de uma argumentacido, considerando-se que

elas tém a funcao de apoiar outra proposicao ja expressa primeiramente.

No que se refere a sintaxe, mesmo admitindo, a partir de Van Dijk (2003), que € um nivel
menos suscetivel a ideologia que o semantico, gostariamos de destacar trés aspectos que podem
expressar ideologias, conforme o contexto: topicalizacdo, ordem das palavras na frase e vozes
verbais. Salientamos que a forma, em si, ndo apresenta significado ideoldgico senao quando se

relaciona com o significado ou com o contexto interacional.

Ha topicalizacao quando um sintagma nominal ou verbal é deslocado para a esquerda da
oracdo, funcionando como ‘topico’ de todo o enunciado. A escolha do tépico é marcada
ideologicamente, a partir do contexto em que se desenvolve a interacao. Quanto a disposi¢ao das
palavras na frase, valemo-nos da explicacdo de Van Dijk (2003, p. 70), quando diz que “a ordem
das palavras nas oracoes marca de diversas formas se o significado que expressamos com certas
palavras recebe mais ou menos énfase e se essa énfase tem implicacoes ideologicas”. Esse item
esta estreitamente relacionado com a topicalizacdo, pois o lugar que ocupam as palavras na
estrutura frasal pode dizer respeito ao topico frasal, logo a orientacao ideoldgica. Por tltimo, as
vozes verbais, ativa e passiva, sdo usadas, muitas vezes, de forma marcada do ponto de vista
ideoldgico. Também se trata de uma questao relacionada a topicalizacdo. Por exemplo, duas
manchetes de jornal, que versam sobre o mesmo tema — “Marido mata mulher com 20 facadas”
e “Mulher morta por marido com 20 facadas” —, implicam escolhas topicas que geralmente

expressam a orientacao ideolégica dos discursos.

Ha outro aspecto importante para uma analise critica, situado entre a sintaxe e as
estratégias discursivas: a modalizacdo. Trata-se de uma marca metadiscursiva, que pode ser
tomada no sentido amplo ou estrito. Stricto sensu, os modalizadores expressam modalidades

que tém sido objeto de estudo da logica e da semantica. Sao eles:

16 O termo “pirraia” expressa a forma carinhosa com que o homem jovem da classe popular nordestina trata sua
namorada. Variacao de “pirralha”, corresponde ao hoje pouco usado “pequena”.

56



Modalizadores aléticos: referem-se a necessidade ou possibilidade
da existéncia dos estados de coisas no mundo (E impossivel ndo se

comover com as palavras de X.);

Modalizadores epistémicos: assinalam 0 grau de
comprometimento do locutor com relagdo a seu enunciado; o grau de
certeza com relacdo aos fatos enunciados (Evidentemente o homem
tem mais capacidade do que a mulher para desenvolver trabalhos que

exigem forca.);

Modalizadores deonticos: indicam 0 grau de
imperatividade/possibilidade atribuido ao contetido proposicional (E

preciso acabar com o machismo!).

Lato sensu, eles podem ser:

Modalizadores axiologicos: expressam uma avaliagdo dos eventos,
acoes, situagoOes a que faz mencao o enunciador (Bravamente, a moca

pegou da espingarda e arregimentou mais de 100.);

Modalizadores atitudinais: correspondem a atitude psicologica do
enunciador diante dos eventos de que fala o enunciado (Infelizmente,
0 Ministério da Economia foi ocupado por um parlamentar do sexo

feminino.);

Atenuadores: tém em vista a preservacao das faces dos interlocutores
(Ao que me parece, nunca foi dada a oportunidade para a mulher

publicar suas obras literarias antes do século XX.).

Como se verifica, por se tratar de elementos metadiscursivos, os modalizadores

expressam a posicao ideologica do enunciador diante do contetido que esta sendo veiculado com

e pelo enunciado.

17 Cf. Koch (2004). Os exemplos foram por nds criados, a partir de fragmentos de diversos discursos, que constituem,
antes de mais nada, estruturas de pensamento cristalizadas.

57



Quanto as proposicoes no nivel geral do discurso, algumas delas se expressam em oracoes
que podem situar-se no principio ou no final. Geralmente as proposicées que se situam no
principio do discurso tém mais énfase: entendemo-las primeiro; portanto, elas controlam
melhor a interpretacdo do resto do texto. O modo em que se constréi um discurso é, pois,

ideologicamente relevante.

A partir da apresentacdo dos elementos discursivos que podem vir marcados

ideologicamente, trataremos, a seguir, da relacdo entre ideologia e artes.

2.2, A ideologia nas artes

O termo estética provém do grego aisthesis e significa todo o dominio da percepgao e das
sensacoes humanas, em contraste com o dominio mais arido do pensamento conceitual. Da raiz
da palavra, aisth, deriva o verbo grego aisthanomati, que significa “sentir, mas nao com o coracao
ou com os <sentimentos>, mas sim com os sentidos, com a rede de percepcoes fisicas” (BARILLI,
1994, p. 18). O termo foi cunhado, como se sabe, por Baumgarten e trai, em sua etimologia, um
discurso sobre o corpo, sobre os aspectos psicofisicos inerentes a experiéncia estética.
Baumgarten (1993) parte do étimo para construir o que chama de uma “ciéncia do conhecimento

sensitivo”.

A distincao que o termo estética estabelece inicialmente nao é entre a arte e a vida, mas
entre o material e o imaterial: experiéncia direta com as coisas, de um lado, e pensamentos, de

outro. Trata-se de um territoério que constitui

nada mais do que a totalidade da nossa vida sensivel — o movimento de nossos
afetos e aversdes, de como o mundo atinge o corpo em suas superficies
sensoriais, tudo aquilo enfim que se enraiza no olhar e nas viceras e tudo o que
emerge de nossa mais banal insercao bioldgica no mundo. (EAGLETON, 1993, p.

17)

Ela é a dimensao do humano que a filosofia pds-cartesiana se empenhou em ignorar.

Uma das teses que Eagleton (1993) sustenta — e com a qual nos afinamos — é que a
estrutura politica de uma sociedade interfere diretamente nessa area mais tangivel do “vivido”,

em tudo o que pertence a vida somatica e sensual de uma sociedade. E uma de suas hipoteses é

58



que “os caminhos misteriosos” da experiéncia viva de algum modo podem ser mapeaveis pela
inteleccdo, o que teria gerado uma ciéncia completamente nova, a ciéncia da sensibilidade. Por
exemplo, o discurso da estética, que germinou a partir do século XVIII, nao teria se mostrado
como um desafio a autoridade politica, mas pode ser lido como sintoma do dilema ideolégico
inerente ao poder absolutista. Baumgarten teria resolvido esse dilema de forma notavel,
procurando estabelecer um equilibrio delicado entre o racional e o sensivel. “Para Baumgarten, a
cognicao estética é mediadora entre as generalidades da razdo e os particulares dos sentidos: a
estética € um dominio da existéncia que participa da perfeicio da razdo, mas de um modo

29

‘confuso’™ (EAGLETON, 1993, p. 18). “Confusao” significa, nesse contexto, fusao, interpenetracao
organica entre o elemento racional e o sensivel. Nao significa que o discurso resultara obscuro,
pelo contrario, “quanto mais ‘confusas’ elas [as representacoes expressas pelo discurso] sdo —
quanto mais unidade-na-variedade elas produzem — mais claras, perfeitas, determinadas, elas se
tornam” (EAGLETON, 1993, p. 19). Percebe-se, dessa forma, que a experiéncia do “vivido” nao
escapa as determinagoes ideologicas. Mas, concomitantemente, esse tipo de experiéncia é capaz
de subverter a ordem politica, determinando, por sua vez, as ideologias. A relacdo é, pois,

dialética.

Outro exemplo que podemos oferecer é o caso do movimento estético
Realismo/Naturalismo. Consideramos que a linguagem, especificamente na criacdo do texto
literario, ¢ infinitamente produtiva. A tendéncia realista da estética tende a reprimir essa
produtividade no “fechamento” (oclusao) do texto. O pensamento, marcado pela “estabilidade
ideologica”, reprime as forcas “desagregadoras”, “descentradas” da lingua, em nome de uma

unidade imaginaria. Nas palavras de Eagleton (1997, p. 174),

o processo de forjar “representacoes” sempre envolve esse fechamento
arbitrario da cadeia significante, restringindo o jogo livre do significante a um
significado espuriamente determinado que pode entéo ser recebido pelo sujeito
como natural e inevitavel. [...] a representacido ideoldgica envolve reprimir o
trabalho da linguagem, o processo material da producao significante subjacente

a esses significados coerentes e que, potencialmente, sempre pode subverté-los.

Ainda no que concerne a relacdo entre arte e ideologia, consideraremos a “pratica
intersemiotica”, tal como foi discutida por Maingueneau (2005). Ele parte do modelo da

formacao discursiva (FOUCAULT, 1996) como um “sistema de restricées” para defender que se

59



trata de um modelo aplicavel ndo apenas aos objetos lingiiisticos, mas a qualquer tipo de
organizacdo de sentido. Como salienta Maingueneau (2005, p. 145), “os diversos suportes
intersemi6ticos ndo sdo independentes uns dos outros, estando submetidos as mesmas
escancoes [sic.] historicas, as mesmas restricbes tematicas etc”. As nocoes de “escola” e
“movimento” na estética, por exemplo, constituem um conjunto de crencas sobre a arte, que nao
podem estar imunes a determinacoes ideoldgicas. A formacgao discursiva que constitui a estética
romantica entra em conflito com a que constitui a estética neoclassica ou parnasiana. A luta
ideologica é travada pelo conflito entre conceitos distintos, que expressam as crencas dos
membros de cada comunidade intelectual/estética. Portanto, é relevante investigar as relacoes
entre as diversas artes e entre as artes e os sistemas lingiiisticos de producao conceitual, a fim de
mapear as influéncias ou correspondéncias ideolégicas. Essa hipotese leva Maingueneau (2005,
p- 146) a formular a seguinte proposicao: “O pertencimento a uma mesma pratica discursiva de
objetos de dominios intersemidticos diferentes exprime-se em termos de conformidade a um
mesmo sistema de restri¢oes seméanticas”. Ou seja, as producdes discursivas de diversas ordens
sdo, num dado momento historico, suscetiveis sendo de todas, mas de muitas das restricoes

semanticas.

A nocao de texto precisa, nesse caso, ser expandida aos diversos tipos de producoes
semidticas que pertencem a uma mesma pratica discursiva. A coexisténcia de textos que
pertencem a dominios semio6ticos distintos nao é, portanto, livre no interior de uma formacao
discursiva determinada. “Nao é qualquer dominio que pode figurar com qualquer outro, e essas
restricoes sao funcdo ao mesmo tempo do género de praticas discursivas concernidas e do

contetido proprio de cada uma” (MAINGUENEAU, 2005, p. 147).

Essa discussao sobre arte e ideologia desmistifica a concepg¢ao idealista e formalista da
estética, hoje mais enfraquecida, mas que congrega ainda muitos acolitos, e abre espago para
uma reflexdo sobre a arte como instituicdo. Bloom (1995) é um dos representantes dessa
concepcao idealista da estética, quando supde que as obras canoénicas ocidentais contém um
valor trans-histérico. Shakespeare, por exemplo, cuja producao data do periodo elisabetano, nos
legou uma gama de textos que ainda hoje s@o apreciados. Constituem obras que teriam
transcendido os limites historicos. Nossa discordancia em relacao ao ponto de vista de Bloom
parte ji da nocdo de canone (do grego kanon, “vara de medir”). Trata-se de uma nocao
puramente estética, com base na filosofia kantiana, em que se enfatiza na arte o belo
“desinteressado”. O belo seria dotado de um carater metafisico e imanentista. Questiona-se
muito, hoje, a legitimidade do belo artistico. Apelando para o étimo da palavra canone,

perguntamos: quem definira a medida da beleza de uma obra? Quais os critérios para definir

60



essa mesma medida? A escolha desses critérios nao implicaria uma opgao subjetiva? Ninguém
pode afirmar que o seu prazer estético é melhor ou maior do que de outra pessoa. Ninguém tem
a ultima palavra nesse caso. Nao ha critérios de comparacido racionalmente aceitaveis para
hierarquizar o prazer dos sentidos. O valor da obra vem a ser legitimado, a nosso ver, pelas
Universidades, pelas criticas especializada e jornalistica, por exemplo, a partir de critérios que
sdo significativos para momentos histéricos determinados. Comecamos a ter uma idéia do que é
o valor consensual de uma obra quando articulamos os diversos depoimentos que varios autores

ja produziram sobre ela, em locais e tempos diferentes.

A proposito da discussdo, vale conferir as lticidas palavras de Magaldi (2003, p. 26):

Nao se pense que os ideais estéticos sejam eternos. Cada época tem as
suas necessidades, eminentemente varidveis. O valor de um momento é
demérito de outro. Shakespeare reinou absoluto, no fim do século XVI e inicio
do século XVII inglés, sofrendo, depois, quase dois séculos de ostracismo. Sua
grandeza confundiu-se com indisciplina, para os padrées do século XVIII. Até
que o romantismo reabilitou-o, colocando-o inquestionavelmente no centro da
criacdo artistica. Para os nossos valores, ele é ainda o exemplo do génio
completo, nio s6 do teatro. E possivel, porém, que geracdes vindouras, fincadas
em preceitos diferentes, consagrem outros méritos, elevando ao primeiro plano
nomes que para noés ainda habitam o purgatério. Seria erro de alguém? Foram
cegos os que nao perceberam a genialidade de Shakespeare? Seremos obtusos
nos, que nao estamos enxergando a exceléncia de alguém a ser reconhecido no
futuro? Esse jogo de brilho ou hibernacéo faz parte da Histoéria e é tolice querer

nega-lo, ainda que se tente, de todas as formas, minimizar seus efeitos.

Bem se vé que a perspectiva essencialista da arte nao é mais sustentavel. Nao ha
nenhuma esséncia do “belo” que faz a obra “transcender” seu tempo e “ficar para a posteridade”.
Defender a “perenidade” espontidnea de uma obra, pelo seu “valor intrinseco”, revela um viés
dogmatico para o qual faltam argumentos tedrico e empiricamente razoéveis. E, pois, importante
que estejamos atentos a distin¢do entre a arte como discurso(s) e o(s) discurso(s) sobre a arte.
Em ambos os dominios, verificamos graus de restricoes a partir de praticas discursivas

determinadas. No entanto, é importante salientar que a pratica artistica, pela sua propria

natureza ambigua, socialmente construida, apresenta condicGes materiais para questionar as

61



ideologias dominantes e propor novas formas de conceber o mundo, também estas marcadas

ideologicamente. E o que discutiremos a seguir, no que se refere, especificamente a literatura.

2, 3. Discurso literario e ideologia

No capitulo anterior, trativamos da literatura como uma producao ideoldgica, na acepc¢ao
que Bakhtin (1981a) d4 ao termo, ou seja, uma producdo significativa realizada por sujeitos
sociais e historicos. Foi necessario refletir sobre a relacao dialética entre literatura e sociedade, e
sobre como os elementos que compdem os diversos valores sociais se encontram materialmente
presentes no discurso literario. Vamos expandir um pouco mais a discussao e refletir sobre a

relacdo dialética entre literatura e ideologia.

Como declaramos no capitulo anterior, a literatura é uma producio social que tem a
linguagem como material de trabalho. Somente esse fato seria suficiente para flagrarmos o
carater ideologico da literatura, uma vez que nao podemos conceber a linguagem como uma

realidade deslocada do contexto ideolégico em que se desenvolve. Lembra Bakhtin (1990) que

todo produto ideolégico é uma parte da realidade social material em torno do
homem, um aspecto do horizonte ideologico materializado. Qualquer coisa que
uma palavra possa significar, ela estd antes de mais nada materialmente
presente, como coisa enunciada, escrita, impressa, sussurrada ou pensada. Ela
estabelece uma relacdo entre individuos, que é objetivamente expressa nas
reacoes combinadas das pessoas: reacoes em palavras, gestos, atos,
organizacoes etc. O intercurso social é o ‘medium’ no qual o fené6meno
ideologico primeiro adquire sua existéncia especifica, seu significado ideoldgico,

sua natureza semiotica.

Admitindo que a ideologia s6 pode ser entendida como realidade signica existente na
interacdo social, podemos dizer, a partir da metafora usada por Bakhtin, que a arte seria um dos
troncos signicos da dimensao ideoldgica, sendo a literatura um dos ramos, o que nao significa
que toda obra literaria expressa claramente um corpo de idéias relativamente homogéneo. Antes
de tudo, a ideologia nao pode ser concebida como um conjunto de idéias conscientemente
veiculadas e reproduzidas. Pelo contrario — e nisso a concepcao de ideologia em Marx ainda faz
eco aos estudos contemporaneos sobre o tema — a ideologia esta sobretudo no que nao é visto,

no que subjaz e organiza toda e qualquer atividade discursiva. Mas a dimensao ideologica, que

62



isto fique bem claro, s6 podera ser objeto de investigacao se tomarmos o discurso como o seu

suporte inalienavel.

Encontramos em Eco (1991), no capitulo intitulado “Do Modo de Formar como
Compromisso com a Realidade”, uma visao licida quanto a relacio entre as formas artisticas e a
ideologia, que nos ajudara a compreender a dimensao ideolégica da literatura. Para o semi6logo
italiano, a arte contemporianea opera, no nivel das estruturas formais, uma continua
remanipulacdo da linguagem adquirida e estabilizada, bem como dos tipos de ordem
consagrados pela tradicdo. Poderia parecer, portanto, ao critico de arte que, deslocando sua
atencao para os problemas da estrutura, a obra de arte renuncia a fazer um discurso sobre o
homem, perdendo-se numa vazia abstra¢ao. No entanto, nao podemos nos esquecer de que esse
discurso sobre o homem de que trata o critico de arte corresponde a um tipo de ordem discursiva
[formativa] que servia para falar do homem de ontem. “Rompendo esses modulos de ordem, a
arte fala do homem de hoje, através da maneira pela qual se estrutura” (EC0, 1991, p. 255). Para
falar do homem e do mundo, a arte nao se restringe a contetdos explicitos sobre o tema: ela o faz
dispondo suas formas de maneira determinada. O contetido da obra s6 podera ser construido a
partir da sua materializacdo na forma artistica, e é nesse nivel que devera ser conduzido o

discurso sobre as relacGes entre arte e mundo.

No caso da narrativa literaria, por exemplo, comecar descrevendo as circunstancias que
envolvem a acdo (espago, tempo, personagens) para apresentar o conflito, cujos motivos se
sucedem numa relacdo causal até chegar a um desfecho, implica que se acredite numa
determinada ordem dos acontecimentos, numa determinada concep¢do de ordem do mundo,

refletida na linguagem, que serve apenas para expressar uma interpretacao da realidade.

A literatura organiza palavras que significam aspectos do mundo, mas a obra
literaria significa 0 mundo em si através da maneira como essas palavras sdo
organizadas, ainda que, tomadas isoladamente, signifiquem coisas sem sentido,
ou entdo acontecimentos, relagdes entre acontecimentos que parecem nada ter

em comum com o mundo. (EC0, 1991, p. 258-259)

E sobre esse aspecto que nos debrucaremos para estudar a obra literaria como producao

ideologica.

Tal premissa nos possibilita reagir a visdo de que a literatura foge a ideologia, uma vez

que ela subverte os sistemas de poder. E inegavel que o discurso literario, a partir de uma

63



liberdade aparente de que goza o escritor, se mostra como um discurso de resisténcia (cf. BOSI,
1993), mas esse discurso nao deixa de estabelecer, pelo seu carater avaliador, um conflito de

ordem ideologica.

Podemos citar o projeto estético-ideolégico empreendido por Brecht (2005, p. 31), que
propOe substituir uma dramaturgia aristotélica por uma dramaturgia nao-aristotélica, como

vemos no quadro abaixo:

Forma dramadtica de teatro Forma épica de teatro
A cena “personifica” um acontecimento narra-o
envolve o espectador na acdo e consome-lhe a | faz dele testemunha, mas desperta-lhe a atividade
atividade
proporciona-lhe sentimentos forca-o a tomar decisoes
leva-o a viver uma experiéncia proporciona-lhe visdo do mundo
o espectador é transferido para dentro da acao é colocado diante da agdo
é trabalhado com sugestoes é trabalhado com argumentos
os sentimentos permanecem oS Mmesmos sdo impelidos para uma conscientizacao
parte-se do principio que o homem é conhecido 0 homem € objeto de anélise
0 homem € imutavel 0 homem suscetivel de ser modificado e de
modificar
tensdo no desenlace da a¢do tensao no decurso da a¢do
uma cena em fungo da outra cada cena em funcio de si mesma
os acontecimentos decorrem linearmente decorrem em curva
natura non facit saltus facit saltus
(tudo na natureza é gradativo) (nem tudo é gradativo)
o mundo, como é o mundo como sera
0 homem é obrigado o0 homem deve
suas inclinac¢oes seus motivos
o pensamento determina o ser o ser social determina o pensamento

Brecht, dramaturgo, poeta, encenador e tedrico do teatro, é herdeiro do teatro politico de
Piscator e concebe o fenOmeno teatral como um instrumento poderoso para intervir
politicamente sobre a realidade concreta. Sua extensa obra dramatargica é heterogénea,
considerando-se que o autor passou pelo estilo expressionista, pelo teatro didatico, dialético,

épico.

64



Como podemos ver no quadro exposto, a natureza ideolégica da dramaturgia épica, que
se contrapde a uma dramaturgia de tradicao aristotélica, nao esta no contetido da obra, entidade
abstrata quando separada da forma, nem tampouco apenas nos temas escolhidos, tal como
muitos exegetas fazem crer. O carater ideoldgico de uma tal estética estd precisamente no seu
nivel formal: tratamento das personagens, das ac¢oes; disposi¢do dos argumentos; etc. Tudo isso
implica uma forma de ver o mundo e os sujeitos sociais que se contrapoe ao mundo “fechado”
que costumava ser expresso pela dramaturgia aristotélica. Nao satisfeito com esta forma de
expressao, Brecht experimenta desconstrui-la e construir uma estrutura textual que alcance seus

objetivos politicos. E, nas palavras do tedrico, o ser social determinando o pensamento.

Como se vé, o tema Ideologia traz inimeros aspectos, muitas vezes conflitivos, de forma
que nao podemos esgota-lo em poucas paginas. Como dissemos, a dimensao ideologica do
discurso é condi¢do imperiosa para o trabalho investigativo do analista critico. Tentamos
estabelecer, neste capitulo, alguns principios norteadores que procuraremos seguir na analise
critica do discurso literario, especificamente no que tange as ideologias masculinas. Para
entendermos um pouco mais sobre essas ideologias, buscaremos, no préoximo -capitulo,
apresentar uma concepcao do que chamamos discursos masculinos e uma leitura critica das

ideologias que constroem estes discursos.

65



3. Masculinidade em Questiao

Leio escritores gays, vejo filmes com temdaticas gays,
freqiiento ambientes GLS e ainda acho homens bonitos ou
feios. E, por incrivel que para alguns pareca, eu ndo sou
gay.

Hoje eu estava escrevendo uma reportagem pela
manhd no jornal, quando um colega me interrompe para
perguntar:

— Vocé é gay?

Digo que ndo, que sou hetero e pergunto o que levou a
fazer tal indagacgdo.

— E que eu vi na sua mesa um livro do Caio Fernando
Abreu (“Morangos Mofados”). Geralmente quem Ié este
escritor é gay.

— Ah, entdo eu devo ser. Porque considero o Caio um
dos meus contistas prediletos. E também gosto de
Trumam Capote, que era homossexual. E de Gay Talese,
que ndo sei se é gay, mas tem um nome meio suspeito.

— Nao, claro que vocé pode ler o Caio, mas é que meu
cunhado é gay e na estante dele tem todos os livros dele.

(LEIJOTO, Marcio. Eu nao sou gay..
http://tipos.com.br/marcio/eu-nao-sou-gay ,
consultado em 14.05.2006)

Os estudos sobre géneros, desde o século passado, sobretudo, vém se dedicando, em sua
grande maioria, as questoes que envolvem a natureza psicofisica das mulheres, seus direitos e
funcdes na sociedade e o contexto ideologico das relacdes sociais em que estdo inseridas:s.
Muitos desses estudos, de carater eminentemente politico e ideol6gico, acompanharam e deram
suporte a luta travada pelas mulheres para a aquisicao de direitos sociais iguais aos dos homens.
A revolucao sexual deixou grandes marcas nas sociedades ocidentais na década de 1960 e trouxe
implicacGes politico-econémicas consideraveis para as décadas futuras. Nos meios académicos,
uma série de discursos de e sobre a mulher comecou a ser produzida, o que veio a abalar o status
quo instituido por uma sociedade marcada até entdo pela dominacdo masculina. Com isso,

muitos direitos foram conquistados pelas mulheres, de tal forma que, nao obstante o privilégio

18 Usamos o termo género no mesmo sentido em que é utilizado por Cecchetto (2004, p.53), ou seja, “construcoes
sociais e psicologicas que se impdem sobre as diferencas biologicas”.

66



social que ainda é concedido aos homens, o quadro social em varias sociedades no Ocidente esta

bastante modificado, tomando como parametro o contexto socio-politico do inicio do século XX.

Diante de tantas transformacoes pelas quais passaram as varias sociedades em questao,
como ficou representado o género masculino nas relagoes sociais e politicas? Poucos estudos, no
entanto, vém se dedicando ao tema, se compararmos com a grande quantidade de trabalhos
realizados sobre a mulher. A masculinidade, que parecia um fenomeno “evidente” e
“inquestionavel”, comecou a ser discutida primeiramente entre as mulheres. Se nido fossem as
discussbes promovidas pelas feministas, especialmente a partir da década de 1960, o interesse
pela masculinidade como objeto de estudo nao teria sido despertado (cf. CECHETTO, 2004, p.51).
Tais estudos permitiram o exame critico das desigualdades sexuais baseadas na diferenca entre
os sexos, desmistificando as nocoes do que era “natural” na vida de homens e mulheres. O
enfoque dado a masculinidade era justificado, as mais das vezes, para compreender a situacao da

mulher numa sociedade hegemonicamente androcéntrica.

O primeiro investimento dos estudos feministas sobre a questao da sexualidade, como o
de Rosaldo e Almeida (apud CECCHETTO, 2004), foi proceder a revisdo critica das principais
teorias de carater essencialista e bioldgico, que associavam o género a sexualidade e concebiam
como “inevitavel” e “natural” a subordinacao das mulheres ao homem. Constatou-se que os
modelos essencialistas de pensamento social ndo consideravam o contexto histérico e cultural
para compreender a questao do género (cf. ROSALDO apud CECCHETTO, 2004). O sexo biologico
costumava ser usado pelos sistemas sociais para organizar e explicar os papéis e oportunidades

que homens e mulheres desfrutavam em sociedade.

Estudos sobre a construcao social da masculinidade, sobre os valores sociais positivos
atribuidos ao género masculino e sobre as transformacoes pelas quais vém passando o homem
ocidental na contemporaneidade comecaram a despontar, muito timidamente, nos anos 70. Mas
foi principalmente na década de 1980 que comecou a surgir, sobretudo nos paises anglo-saxoes,
uma antologia de textos sobre o tema, assinados por homens que se diziam vinculados ao
movimento feminista. O ponto de partida desses autores era a idéia, ja desenvolvida pelos
estudos feministas, de que a masculinidade e a feminilidade sao fenémenos construidos
socialmente e, por isso, sdo histéricos, mutaveis e relacionais. Tal empreendimento ficou
conhecido como Men’s Studies. Contra o falso universalismo que revestia os papéis sexuais
masculinos, esses autores costumavam reconhecer que “ha uma diversidade de estilos ou tipos
de masculinidades, cada um deles correspondendo a diferentes inser¢oes dos homens nas areas

da politica, da economia e da cultura, entre outras” (CECCHETTO, 2004, p.57). Os men’s studies se

67



valem de diferentes disciplinas académicas, como Historia, Biologia, Filosofia, entre outras, para

a construgao do seu objeto de pesquisa.

A principal critica a que os men’s studies estao sujeitos recai sobre o acentuado enfoque
que esses estudos dao a questdo dos papéis sexuais, ou seja, do “conjunto de valores e atitudes
socialmente determinados, correspondentes as representacoes e expectativas do ser homem e do
ser mulher em todas as sociedades” (CECCHETTO, 2004, p.58). A partir dessa concepcao, o
masculino e o feminino sao tomados como pontos de referéncia opostos entre si. Esse binarismo
revela uma tendéncia funcionalista, que pode levar a interpretacido de que o homem e a mulher

tém uma esséncia ontologica diferente.

Nao podemos concordar com essa abordagem funcionalista do tema, uma vez que,
isolando os papéis sexuais, deixa de analisar a dindmica e as inter-relacées entre os géneros, tao
necessarias para o entendimento do que vem a ser o masculino e o feminino. Um estudo proficuo
sobre a masculinidade devera possibilitar a compreensao das “experiéncias concretas dos
homens e suas praticas possiveis” (CARRIGAN, CONNEL & LEE apud CECCHETTO, 2004, p.60), €
esse resultado nao pode ser alcancado se adotamos uma perspectiva dicotbmica na anéalise da

questao.

Na tentativa de ultrapassar os limites de uma perspectiva funcionalista no tratamento dos
géneros, surgiram alguns estudos, norte-americanos em sua maioria, preocupados com o
fenémeno que chamaram de “crise da masculinidade”, ou seja, o desconforto de alguns homens
diante de padrées culturais rigidos, que fazem do fato de ser homem um fardo pesado. No Brasil,
um dos representantes dessa tendéncia é Trevisan, que em seu livro Seis balas num buraco sé
faz uma analise do “pesado fardo de ser homem, com obrigacao de ter coragem sempre, mostrar-
se durao, enfrentar o mundo através da forca” (TREVISAN, 1998, p. 14). O autor parte de alguns
fatos brasileiros especificamente relacionados com a violéncia masculina extrema para
questionar se a violéncia é algo inerente ao sexo masculino ou se os homens cometem certos atos
de violéncia incomuns em virtude da crise que os valores sociais do masculino vém sofrendo nas
altimas décadas, e que os afeta diretamente. Optando pela segunda alternativa, Trevisan passa a
investigar o mito da masculinidade, recorrendo, muitas vezes, a categorias psicanaliticas como
falo, castracdo e androginia para compreender o poder que foi culturalmente concedido ao
homem. Muitos homens na sociedade pés-industrial ndo conseguem atender as expectativas que
a sociedade tem do masculino. Instaura-se, portanto, uma contradi¢do entre a imagem do
“macho”, tal como é representada socialmente, e as reais condi¢oes de vida dos homens, o que

pode gerar uma série de disttrbios psicologicos.

68



O estudo de Trevisan (1998), assim como dos autores que se filiam a essa linha de
pesquisa, tendem a uma perspectiva psicanalitica — e um tanto quanto universalista — que foge
aos propositos de nossa pesquisa, que € investigar, mediante a producao estética de textos
dramaticos, a construcdo social e historica do masculino e as diversas formas de os homens
exercerem sua masculinidade na sociedade contemporianea, razao por que nao nos deteremos

em analisi-los.

A analise de discursos do e sobre o masculino que realizaremos tera um enfoque critico;
para tanto, procuraremos estabelecer uma conexao entre investigacao cientifica e estratégias de
mudancas sociais, focalizando a vida cotidiana como um contexto em que se desenvolvem e se

transformam as crencas sociais sobre o que vem a ser homem.

A questao do masculino sera enfocada, no presente trabalho, a partir da Idade Moderna,
com o desenvolvimento das sociedades burguesas ocidentais, que irao trazer um novo sentido
para a imagem social do homem. Para tratar da questao no contexto da sociedade brasileira,
precisaremos, primeiramente, compreender como a sociedade européia construiu, na era do
capitalismo, uma imagem particular do homem, a fim de atender aos objetivos politico-

econdmicos da burguesia.

3.1. Génese do mito moderno da masculinidade

Pedro Paulo de Oliveira (2004) discute a construcdo social da masculinidade numa obra

que, por ora, merecera nossa atencao.

O autor parte do principio de que a masculinidade nao constitui algo concreto ou
palpavel; trata-se de um fenomeno que participa ativamente nos processos de subjetivacao dos

agentes sociais. Para Oliveira (2004, p. 15),

a masculinidade articula e constitui um dos estratos da regiao do socius, esse
espacgo-processual ou processo-espacializante dinamico, intangivel, mas efetivo,
que compreende todos os objetos da vida social (agentes, leis, instituicGes,
simbolos, valores etc.), ao lado ou mesmo articulada a outros como
nacionalidade, religido, profissdo, grupos de status, posi¢do de inser¢do social,

regido de origem, etnia, grupo de idade etc.

69



E uma crenca que tem o poder de construir e orientar juizos perceptivos, cognitivos e estéticos;
estabelece um conjunto de prescricbes quanto aos comportamentos sociais e contribui
decisivamente para a formacdo de identidades sexuais, que se pretendem fixas, estaveis e
naturais, tornando-se, portanto, elemento fundamental para a subjetivacao dos agentes sociais

em sociedades ocidentais.

Partindo, dentre outras fontes, do respeitavel estudo de George Mosse, Oliveira apresenta
fatores que deram origem ao ideal moderno de masculinidade na passagem da sociedade
medieval para a moderna. Dentre eles, destacam-se a formacao do Estado nacional moderno e a
criacdo de instituicoes especificas, como o exército. Os ideais burgueses de masculinidade
revelam valores calcados na dindmica do mercado, na personalidade moderada e no culto da
ciéncia metodico-racional. Observe-se que, dessa maneira, o mito do masculino influencia,

reciprocamente, o grupo de institui¢oes sociais que possibilitou sua emergéncia.

Muitos valores atribuidos ao homem medievo, tais como lealdade, probidade, correcao,
coragem, bravura, sobriedade e perseverancga, mantiveram-se na era moderna, mas com algumas
transformagoes: coragem e bravura, por exemplo, vao perdendo o carater de violéncia explicita,
como se percebia nas contendas entre cavaleiros medievais, e ganhando contornos marcados por
imperativos morais essenciais. Assim sendo, na dinamica das relacbes sociais, através da
introjecao dos imperativos morais, emerge a personalidade do homem burgués por exceléncia,
caracterizada pelo autocontrole e pela contencao das violentas expressées emocionais, tipicas da

nobreza de espada.

Com a emergéncia das revolugdes burguesas, que grassaram na Europa entre os séculos
XVIII e XIX, surgiu a necessidade de delimitar o territério nacional e de se cultivar um espirito
nacionalista. Conforme Hobsbawm (2000, p. 126), “alemaes, italianos, htngaros, poloneses,
romenos e o resto afirmaram seu direito de serem Estados independentes e unidos, envolvendo
todos os membros de suas nacgoes contra governos opressores”. O fenémeno “nagao”, apesar da
sua complexidade, era aceito como uma nocao tao evidente por si mesma, que nunca chegou a
ser, durante esse periodo, objeto de discussao. Sentia-se a necessidade de se formarem Estados
soberanos, “com territorio coerente, definido pela area ocupada pelos membros da ‘nagao’, que
por sua vez era definida por sua histoéria, cultura comum, composicdo étnica e, com crescente
importancia, a lingua” (HOBSBAWM, 2000, p. 127-128). A fixacdo dessas nacdes nao foi tarefa

facil, como ficou evidente pelos acontecimentos historicos: se, por um lado, havia as nag¢oes cujos

19 Hobsbawn (2000; 2001) oferece um rico material de estudo para a compreensao da “era das revolucoes” e da “era
do capital”, a partir das quais se desenvolve a necessidade dos Estados de se tornarem nagdes, adotando principios de
nacionalidade.

70



territérios eram inquestionaveis, por outro, encontravam-se algumas acerca das quais se tinha

uma boa dose de incerteza.

A constituicdo e manutencao da autonomia e soberania de uma nacao — constituigao dos
Estados Modernos — exigiam a criacao de exércitos nacionais, que detinham o monopolio do uso
da forca. Os ideais revolucionarios ndo se restringiam, na Franca pelo menos, a triade egalité,
liberté e fraternité: consistiam também no sacrificio da vida em nome do amor a nagao. Os
soldados tinham de demonstrar sua devocao ao pais por meio da virilidade e de atos de coragem,
a fim de se mostrarem aptos a defender o Estado. O ethos guerreiro e varonil da expedicdo de
Ciro, o persa, que Xenofonte ji elogiara no século IV antes da era crista, se dissemina pelo
imaginario social e passa a ter, nos Estados modernos, grande valorizacao nacionalz°. Evidencia-
se, entdo, a forte relacdo entre o nacionalismo, o militarismo e a masculinidade. A diferenca do
olhar grego de Xenofonte, que realcava as virtudes varonis dos soldados na defesa da Pérsia, ou
seja, o carater destemido dos soldados persas e a sua relacdo com o Estado, as na¢gdes modernas
valorizam o comportamento viril dos soldados como relativo ao do Homem Moderno, categoria
dotada de grande valor social. O Estado nacional passa a se sustentar sobre uma base ideologica
solida, que pode ser resumida nas seguintes palavras: poténcia, poder e posse. Lidar com o
perigo era uma atitude associada a auténtica masculinidade, e todos os homens deveriam estar

preparados a lidar com os provaveis reveses.

No século XIX, o campo de batalha se torna um espaco privilegiado para se modelar o
corpo e o espirito de um auténtico “varao”. De acordo com Mosse (1996, p. 23), habilidade e
destreza fisicas sempre foram requisitos prezados para se defender a honra, “mas agora a nova
sociedade em formacao visava o corpo masculino integral como exemplo de virilidade, forca e
coragem, expressas mediante postura e aparéncia apropriadas”. Ainda conforme o autor, em
tempos anteriores ouvia-se falar de uma postura varonil, mas raramente da aparéncia fisica.
Nunca antes se tinha tomado o corpo masculino como modelo para avaliar condutas as mais
diversas. A aparéncia, inegavelmente, sempre foi levada em consideragao (na Idade Média e no
inicio da Idade Moderna, por exemplo, o vestuario, estabelecido pelo codigo da realeza, foi signo
de posicao e status, assim como o comportamento cortés, tomado como referéncia de boa
conduta), todavia o que era apresentado, inicialmente, de modo fragmentado torna-se, nos
tempos modernos, mais sistematizado, organizado numa totalidade na qual o corpo — e nao
meramente o vestuario ou habito cortés — passa a ser o foco de atencdo, juizo de valores,
conforme determinado padrao de beleza estabelecido. Formou-se, portanto, um esterebtipo que

determinaria as percepcoes sobre o masculino na era moderna. Aspectos visuais, como a forca e

20 Sobre Xenofonte, cf. Jaeger (2003, p. 1214-1252)

71



a beleza corporea do homem, se tornaram simbolos de sociedade e de nagao. Na concepgao de
Mosse (1996), o estereétipo da masculinidade moderna foi construido sobre um ideal de beleza

corporea, simbolizando atributos que o verdadeiro homem deveria possuir.

A titulo de exemplo, no século XX, entre as duas guerras mundiais, o slogan comum nas
propagandas militares soviéticas e nazistas, simultaneamente, era: “Homens rijos, com postura
ereta e olhar petrificado”. A relacao entre nacionalismo e corpo masculino mostra-se flagrante.
Observe-se, além disso, que o ideal de masculino correspondia a necessidade de ordem e
progresso das sociedades ocidentais modernas. Esse mesmo ideal foi cooptado pelo

nacionalismo moderno, que imprimiu ao estere6tipo um poder adicional de base.

Seguindo as diretrizes da ideologia burguesa, a educacao dos jovens na Alemanha nazista
se pautava no autocontrole, na disposicao ao sacrificio e num elevado senso de honra, por um
lado; na lealdade, camaradagem, obediéncia, disciplina e coragem, por outro (cf. OLIVEIRA,
2000). Os fascistas, por sua vez, contrapunham a agressividade frente ao guerreiro e a
obediéncia aos superiores, atitudes que se devem prezar no homem militar italiano, contrario a
lassiddo, a preguica, a lascivia, a decadéncia. Saliente-se que a masculinidade estaria

autenticamente localizada no ambiente guerreiro.

O socialismo soviético, apropriando-se desses valores particulares da masculinidade
burguesa, acrescentou outra face fundamental ao mito: o soldado guerreiro deveria ser o modelo

do trabalhador exemplar e responsavel, paradigma do homem auténtico.

Em momentos de crise politica e social, esses valores da masculinidade passam a ser
ressaltados, chegando-se ao ponto de os modelos viris serem quase divinizados como os tinicos

capazes de liberar a nacao dos movimentos tragicos e monstruosos.

Ja se percebem duas representacoes, aparentemente antagonicas, sobre o masculino: de
um lado, o guerreiro heroico; do outro, o homem comedido, sereno, protétipo do pai de familia
trabalhador. Tem razao Oliveira (2004) ao identificar esse aparente antagonismo. Na verdade,
nao se trata de comportamentos excludentes e impossiveis de serem ressaltados
simultaneamente. A nacdo burguesa precisava cultivar o ethos guerreiro que caracterizaria os
atributos agressivos e bravos do homem, necessarios a protecao do Estado, mas também o ideal
do homem trabalhador, produtor de mercadorias e legitimo provedor da familia. O equilibrio da

nacao burguesa seria alcancado a partir da convivéncia dessas duas representagoes.

Apesar de verificarmos a formacao, nos séculos XVIII e XIX, de Estados-nacoes laicos,
nao podemos deixar de considerar a importante contribuicdo da religido judaico-crista na

sedimentacdo dos ideais burgueses de masculinidade. Ela se incubia de promover a moralidade

72



marcadamente burguesa, ao passo que ao exército e aos esportes ficava a responsabilidade de
cultivar valores masculinos para a educacao da virilidade (cf. OLIVEIRA, 2000). Segundo Costa
(2002), o c6digo napolednico, que defendia a liberdade juridica e politica do cidadao, nao podia
ir de encontro a ordem social burguesa na Franca. Os ideais revolucionarios, com suas fantasias
intelectuais, precisavam conviver com os interesses burgueses de raca, classe e as aspiracoes
imperialistas e nacionais. A liberdade s6 se constituia plenamente quando obedecia a liberdade
moral. Foi nessa senda que se infiltrou a Igreja, com sua moral baseada nas relacoes
monogamicas, abencoadas por Deus. O casamento civil e religioso se tornou uma das principais
instituicoes que melhor serviram para cultivar esse tipo de moralidade. Valores morais como a

contencao e o autocontrole eram requisitos fundamentais para o chefe de familia.

Ao contrario das relacoes familiares na era medieval, a familia se constituia agora como
organismo pertencente a esfera privada. Passa a ter estrutura e funcdo condizentes com as
aspiracoes da ordem politica burguesa, que reforca a assimetria de poder no seio do grupo
familiar. H4 uma separacao radical das funcées entre homens e mulheres e, conseqiientemente,
uma valorizacio do elemento masculino na dinAmica das relacdes sociais. A mulher estariam
reservados os servigos e as obrigacoes condizentes com a esfera da vida privada; ao homem, as
tarefas da vida publica, a esfera do poder politico-econdmico. E essa organizaco sistémica das
relacOes sociais, baseada na cisado radical entre esfera publica e esfera privada, e os respectivos
valores atribuidos a cada uma, que tornara a estrutura familiar moderna marcadamente
burguesa. De acordo com Gerson (apud OLIVEIRA, 2000, p.50), “a familia [burguesa] moderna
tornou-se sindnimo de uma diferenciacio exarcebada entre os sexos, de uma glorificacao do lago
mae-filhos e de uma expectativa de que os homens sustentassem suas esposas e criancas”. Uma
série de instrumentos ideoldgicos contribuiu para reforcar esse quadro familiar: leis civis,
principios religiosos, romances populares que reproduziam o esteredtipo do ser masculino e do
ser feminino. Nesse contexto, quanto mais o homem fosse viril e a mulher feminina, conforme

valores burgueses, mais saudavel seria o Estado.

Quanto as leis, instauraram-se dispositivos para legitimar o casamento civil, que s6 seria
reconhecido pelo Estado se fosse realizado a partir da unido heterossexual, concedendo aos
agentes de sexos distintos o direito ao exercicio da pratica sexual com finalidades reprodutoras.

Conforme Oliveira (2004, p. 69),

cinco caracteristicas norteiam a constituigdo de leis referentes aos aspectos da

vida sexual dos agentes no final do século XIX: sexo é algo natural; o natural é

73



sempre o comportamento heterossexual; o sexo genital é priméario e
determinante; o verdadeiro sexo é falocéntrico; por fim, sexo é algo que deve

ocorrer de preferéncia no casamento.

O discurso cientifico veio legitimar, através de argumentos racionalistas, a supremacia
androcéntrica. O darwinismo representou um importante papel para a construcdo do ideal
moderno da masculinidade. A forca fisica, a inteligéncia e a propensdo a agressividade
constituiam, para a teoria evolucionista, importantes atributos para a espécie vencer a luta pela
sobrevivéncia. A forma como essa teoria foi adaptada para a explicacio da vida social
correspondia, na concepc¢ao de Oliveira (2004), as estratégias de competitividade capitalista e
contribuia para a manutencao da crenca sobre a masculinidade, enfatizando a idéia de virilidade

adaptativa, conquistada por meio da disciplina corporal, moral e intelectual.

Para esse fim, a medicina orientou suas pesquisas a partir da maxima: “Mente sa, corpo
sao”. O que fugia ao padrao do homem branco, europeu e heterossexual era enquadrado como
objeto de investigacao e, em muitos casos, era considerado como desviante e, sob algum aspecto,
patologico. Boa parte da teoria médica no final do século XIX veio a reforcar o mito da
masculinidade e a avalizar preconceitos culturais da época, muitos dos quais se mantém

presentes no imaginario ocidental2!.

Para Oliveira (2004, p. 57),

sobretudo no século XIX, os médicos tendiam a definir satide e doenca nao
apenas como categorias clinicas, mas também como categorias morais. Os
ideais societarios fermentados a partir dos ideais burgueses e apoiados por
instituicoes fundamentais, como a Igreja, o Estado e as Forgas Armadas,
recebiam argumentos abonadores afiancados por teorias médicas e biologicas.

Muitos cientistas do periodo se assemelhavam aos charlat6es interessados, pois

21 Jdéias como “a constituigdo fisica feminina, comparada a masculina, é mais delicada e fragil, e isso explica o fato de
serem as mulheres mais propensas a desenvolverem doenca de nervos numa freqiiéncia maior a dos homens”
(THOMAS SYDENHAM, cf. OLIVEIRA, 2004, p. 56); “0 homossexualismo constitui um distirbio genético”; “o negro é
libertino e devasso por natureza” procuravam ser embasadas cientificamente pelo discurso médico. Vale salientar que,
ainda hoje, alguns 6rgaos de saiide, como os bancos de sangue, descartam a contribuicao voluntéria de individuos que
se declaram homossexuais, sob a alegacdo de que constituem um grupo de risco quanto as doencas sexualmente
transmissiveis (DST), quando ja se tem por definitivo, do ponto de vista da Sociologia e da Medicina, que, em se
tratando de contigio por DST, ndo existem os chamados grupos de risco, mas atitudes de risco, o que desvia a
responsabilidade do gay e de outros grupos estigmatizados para os comportamentos sexuais nao-preventivos,
independentemente da orientacdo sexual. Dados de uma pesquisa que realizamos em 2002 — “O Discurso Médico
sobre as DST: Modos de Contagio” — revelam que os homens que assumem identidade e comportamento do legitimo
“macho”, apesar de praticarem ocasionalmente relacdes do tipo homo-orientadas, muitas vezes sem preservativos, sao
doadores de sangue, uma vez que mantém sigilo, diante dos médicos, quanto a esse tipo de comportamento sexual.

74



receitavam terapias antes mesmo de terem formulado um diagnéstico claro e

independente de seus desejos e projecoes.

O teor moralista desses estudos fez com que a medicina ocupasse o lugar que antes era
monopolio da Igreja e da teologia, de forma geral. Por exemplo, os “desviantes”, “pervertidos”,
esteredtipos criados pela medicina oitocentista e novecentista, eram diagnosticados como
devassos, fracos e afeminados, ou seja, um diagndstico que revela valores morais negativos. A
psicanalise, profundamente marcada pelo positivismo tdo em voga nesse periodo, tratou de
realizar uma responsavel pesquisa sobre a vida psiquica dos sujeitos, problematizando o
inconsciente como categoria cientifica, embora nao tenha deixado de reproduzir alguns dos
mitos que envolvem a masculinidade. Na esteira de médicos respeitaveis do século XIX, toma-se
como assente a divisdo dos sujeitos a partir da sexualidade, reforcando a existéncia de tipos
como o heterossexual, o homossexual e o bissexual. Essas categorias estdo comprometidas com
sua génese historica, localizada nos contextos médico-legal, psiquiatrico, sexologico e higienista,
e apontam para a divisdo entre norma e anti-norma do ideal de masculinidade imposto pela e
para a familia burguesa oitocentista. Para um tal ideal, a construc¢io do tipo homossexual, com o
respaldo do discurso médico e juridico, veio a calhar, no sentido de permitir submeter o

homossexual a observacao e ao policiamento.

Num contexto como esse, tudo o que fugia ao ideal de masculinidade socialmente
construido — ou seja, o do homem branco, heterossexual, forte, valente, destemido, auto-
controlado — era alvo de depreciacao, tornando os sujeitos verdadeiros anatemas, verdadeiros

“alter egos”, nas palavras de Baumann (apud OLIVEIRA, 2004, p. 70). Para o autor,

ser um alter ego significa servir como deposito de entulho dentro do qual todas
as premonicOes inefaveis, os medos inexpressos, as culpas e autocensuras
secretas, demasiadamente terriveis para serem lembrados, se despejam; ser um
alter ego significa servir como publica exposi¢do do mais intimo privado, como
um demonio interior a ser publicamente exorcizado, uma efigie em que tudo o
que nao pode ser suprimido pode ser queimado. O alter ego € o escuro e sinistro

contra o qual o eu purificado pode brilhar.

A construcdo de uma masculinidade ideal implica, necessariamente, a fixacdo de uma

antinorma, representada por sujeitos que ou nao sabem ou nao querem seguir os principios do

75



comportamento ideal. Tornam-se, portanto, objetos de ataques fisicos ou morais por ousarem
divergir ou se diferenciar do que ¢ instituido pela norma ideal. Assim, um invertido, nas palavras
de Zola (apud COSTA, 1995, p. 51) “é um desorganizador da familia, da nagao, da humanidade. O
homem e a mulher certamente estdo aqui embaixo para fazer filhos e matam a vida no dia em
que deixam de fazer o necessario para que isto aconteca”. Vé-se que a funcao da relacio homem-
mulher, reduzida ao componente sexual-biologico, precisa ser reforcada pela presenca
necessaria de um ndao-eu, de um a-normal — atente-se ao predicativo “desorganizador da
familia, da nacdo, da humanidade”. Numa interpretacdo de viés psicanalitico, poderiamos
entender a tensao entre aqueles que seguem as normas da masculinidade e aqueles que delas
divergem como uma rivalidade em torno do “narcisismo das pequenas diferencas”, que é
atravessado pelo poder e pela ideologia vigente na sociedade. Para os que seguem as normas,
eleger um “inimigo” podera ser necessario para criar unidade de grupo, marcando uma diferenca
nitida entre o eu e o ndo-eu, sobretudo quando essa unidade garantira aos seus membros a
satisfacdo de pertencer a um grupo de prestigio social. Como vimos no capitulo anterior, grupos
sociais delimitam seu campo de acao ideologica a partir de caracteristicas proprias a cada um,
que entram em choque com as caracteristicas de outros. Nao € casual, portanto, a existéncia,
pelo menos no contexto brasileiro, de uma série numerosa de termos para designar aqueles com
comportamentos homo-orientados, o que demonstra a necessidade do “homem” de demarcar

muito bem seu territério e afirmar uma identidade socialmente ideal22.

Vale fazer, no momento, uma reflexao a respeito da forma como esses “desviantes” eram
tratados no contexto do século XIX. Homossexual foi o termo estabelecido para classificar o
sujeito de sexualidade homo-orientada, opondo-se, portanto, aos heterossexuais, que seguiam a
tendéncia “natural” ou “sagrada” da sexualidade hetero-orientada. Os dois vocabulos ja foram
assimilados ao imaginario popular a tal ponto que se tornaram naturais. O ideal de
masculinidade, que dirigiu a atencao dos cientistas dos séculos XVIII e XIX na categorizacao dos
tipos sexuais, foi responsavel pela crenca estabelecida quanto a natureza do homem
heterossexual. Em se tratando do sexo masculino, heterossexualismo é sinébnimo de “homem”,
ao passo que homossexualismo equivale a “degenerescéncia”, “perversao”, “safadeza”, “nao-

homem”.

22 “invertido”, “pervertido”, “sodomita”, “fresco”, “bicha”, “viado”, “frango”, “boiola”, “baitola”, “gay”, “rapaz alegre”,
“fruta”, “arroz doce”, “boneca”, “marica”, “mona”, “coca light”, “goiaba”, “moga”, “mulherzinha” sdo alguns dos termos
usados, no nosso contexto social, para denominar os que assumem publicamente a homossexualidade. Estes, por sua
vez, aceitando ironicamente o jogo estabelecido pelas representacbes masculinidas, se referem aos rapazes de
identidade heterossexual como “boy”, “bofe”, “cafucu”, “macho”, entre outros termos. Observe-se que a ideologia por
tras de cada um desses nomes reforca a divisao da sociedade entre homens machos e mulheres frageis, as duas tnicas

naturezas possiveis para uma cultura androcéntrica.

76



Em lugar dos termos hoje ja classicos homossexualismo e heterossexualismo, Costa
(2002) prop6e homoerotismo e heteroerotismo, opg¢oes terminologicas dotadas de um carater
politico no minimo curioso. O autor advoga o principio de que a sexualidade humana é complexa
e, por isso, ndo pode ser interpretada sob o enfoque restrito de que existem tao-somente dois
tipos de comportamentos antagonicos: o homossexual e o heterossexual. Além disso, questiona a
razao de dividir os sujeitos sociais a partir do critério da sexualidade, pois estariamos, dessa
forma, reduzindo a complexidade psicolégica de cada ser humano ao tipo determinado de

préatica sexual que realiza.

A crenca desenvolvida desde o século XVIII de que havia sujeitos que se caracterizavam
por serem heterossexuais ou homossexuais contém um lastro essencialista dificil de ser
sustentado atualmente. Baseada em pressupostos realistas, essa crenca toma por assente que,
independentemente das diferentes circunstancias histérico-culturais, existe algo em comum
entre os fend0menos comparados, algo que transcendia a histéria: o fato de um individuo sentir
desejo por outro do mesmo sexo. Para os realistas, é preciso identificar um certo ntimero de
elementos que possibilitem uma formulacdo teérica a partir dos fatos observados. E devido a
esse algo invariante que poderiamos falar da homossexualidade moderna ou da pederastia grega
como termos que se referem a uma mesma realidade. O problema que se coloca para uma tal
concepcao consiste na nocdo de referéncia. Trata-se de uma categoria exterior ao jogo de
linguagem? E possivel, do ponto de vista pratico-filosofico, identificar o referente sem a
interferéncia dos valores e dos conceitos? Em culturas distintas, o termo homossexualidade, por
exemplo, ndo obstante o conceito a ele atribuido, contém o mesmo referente? O que é ser

homossexual?

Nossa perspectiva tedrico-critica na abordagem de discurso nos conduz a uma resposta
que nao se pretende definitiva para a solucdao dos problemas levantados, mas que, no momento,
parece-nos a mais pertinente. Nao partilhamos da sedutora idéia dos realistas, de que o sentido
das palavras encontra-se na realidade ou na natureza daquilo que ela designa. Embasamo-nos
nas contribuigdes que Wittgenstein trouxe a filosofia da linguagem, sobretudo no que tange a
critica ao essencialismo. Nas Investigacoes Filosdficas, o autor considera um erro filoséfico
cardeal perguntas do tipo “o que é?”. As expressoes, quando analisadas isoladamente, fora do
“jogo de linguagem” em que se constituiram, sdo destituidas de uma esséncia. Nos mais variados
jogos de linguagem revela-se, do ponto de vista semantico, uma complexa rede de “parecencas”
[“parecencas de familia”], que podem estar entrecruzadas. No entanto, nao justificam a tese de

que hd um elemento comum a todos os jogos. Os conceitos sdo abertos e o significado das

77



expressoes depende do seu uso em condicoes especificas2s. Qualquer sistema conceitual que se

pretenda fixo constitui uma ilusao metafisica24.

Numa perspectiva mais marxista, Bakhtin (1990, p. 37) podera contribuir para o

enriquecimento dessa discussao, quando declara que

o signo, entdo, é criado por uma funcdo ideoldgica precisa e permanece
inseparavel dela. A palavra, ao contrario, é neutra em relacao a qualquer funcao
ideologica especifica. Pode preencher qualquer espécie de funcio ideologica:

estética, cientifica, moral, religiosa.

Para Bakhtin, a palavra acompanha e comenta todo ato ideoldgico, dai por que, quando se
encontra inserida num discurso, torna-se parte da unidade da consciéncia verbalmente
constituida (cf. BAKHTIN, 1990, p. 38). O carater neutral da palavra e a natureza ideologica do
signo sao concepgoes que vao encontrar eco na filosofia de Wittgenstein, conforme vimos.

\

No que se refere a classificacio das sexualidades, costuma haver uma reduciao da
natureza psiquica do ser humano a “esséncia” do seu desejo: o individuo é, portanto,
heterossexual ou homossexual. Além de conceber cada tipo de pratica sexual como denominador
comum a todos os homens que nele estariam inseridos, essa teoria ndo prevé como possivel que
o individuo varie suas praticas sexuais paradigmaticas. Assim, a opiniao publica, aceitando como
natural a explicacdo da sexualidade humana propalada pelos discursos cientificos de séculos

passados, cria uma expectativa bastante redutora do comportamento sexual dos sujeitos sociais.

Contrapondo-se a esse contelido essencialista e extremamente preconceituoso do termo
homossexual, Costa (2002) sugere o uso do nome homoerotismo, para designar o tipo de
erotismo caracterizado pelo desejo com relacdo a pessoas do mesmo sexo. Em seu livro, escrito
em 1992, composto por ensaios sobre o referido tema, que deu ensejo a uma pesquisa mais
ampla em Costa (1995), o autor propoe uma transformacao radical de ordem epistemologica: o
vocabulo homoerotismo, contrariamente a homossexualismo, “nega a idéia de que existe algo

como ‘uma substincia homossexual’ organica ou psiquica comum a todos os homens com

23 Para Wittgenstein (1995, p. 413), “todo simbolo, isolado, parece morto. O que é que lhe da vida? — S6 o uso lhe da
vida. Tem, entdo, em si o sopro da vida? Ou é o uso que é o sopro da vida?”.

24 Observe-se que o desconstrutivismo em Derrida converge com as noc¢oes wittgensteinianas de “jogos de linguagem”
e “parecencas de familia”, dai podermos apontar a influéncia que o filésofo austriaco exerceu sobre o pos-
estruturalismo franceés.

78



tendéncias homoeroéticas” (COSTA, 2002, p. 22). O termo, assim, nao possui o carater substantivo

indicador de identidade, como em homossexualismo.

Do ponto de vista da estrutura lingiiistica, homossexualismo e homoerotismo constituem
signos pertencentes a um mesmo paradigma semantico, de forma que usar um nome por outro
nao alteraria a esséncia do fenémeno. Apods a obra de Wittgenstein, é dificil tratar da questao a
partir do que se chama “a esséncia do fendmeno”. Costa (2002; 1995), afinado com a filosofia da
linguagem, concebe a lingua como uso social, ou seja, ela é socialmente constitutiva. Assim
sendo, os dois termos problematizados, criados em contextos ideoldgicos distintos, carregam
valores que dizem respeito aos seus respectivos contextos. Como vimos, homossexualismo, em
sua génese, é uma palavra que alude a doenca, anormalidade, perversao, tal como esse tipo de
pratica sexual era interpretado e ainda costuma sé-lo. A conviccdo na norma “natural” da
sexualidade burguesa levou a psiquiatria do século XIX a definir o homossexual como uma
personalidade especial. Freud (apud COSTA, 1990, p. 195), inclusive, nos “Trés Ensaios de Teoria
Sexual” afirma que “estas pessoas sdo chamadas de sexo contrario ou, melhor, invertidos”. A
palavra invertido deixa de assumir o valor adjetivo presente em Westphal (apud COSTA, 1990),
de uma “sensibilidade sexual contraria”, para tornar-se substantivo, tomando-se o individuo
como referente da palavra. Nao é de se estranhar que a inversao do que se instituiu como norma
sexual, a partir de argumentos evolucionistas, articulados conforme interesses do Estado
burgués (assegurar o povoamento, reproduzir as forcas de trabalho, proporcionar uma
sexualidade economicamente 1til), se tornasse crime (ver o caso da sociedade inglesa dos séculos
XIX e XX, por exemplo, na qual Oscar Wilde foi julgado como pervertido e imoral) e foco de
atencao quase obsessiva por parte dos discursos médicos e legislativos, nunca antes verificado

nas sociedades ocidentais.

Com essa proposta, Costa (2002; 1995) admite, coerentemente, que nao espera, apenas
com a simples mudanca de um termo para outro, transformar o modo em que as pessoas em
geral costumam representar o “homossexual”. No entanto, acredita o autor, e com ele estamos de
acordo, que a discussao sobre a natureza do desejo, entendendo-se que ela nao ¢ suficiente para
conferir, de forma substantiva, a identidade dos sujeitos, viria a desmistificar muitas das
representacoes que se costumam ter do fenomeno e a propor uma compreensao mais justa das
relacbes homoeroticas. Em outras palavras, o preconceito contra o homossexual devera ser
colocado em questdao na medida em que se trata de uma representacao historicamente

determinada.

79



No que concerne a presente pesquisa, o conceito de homoerotismo sera usado apenas no
que diz respeito a relacdo do tema com o mito da masculinidade. Nao sera, pois, nosso propoésito

investigar a natureza psicanalitica do desejo homoerético.

3.2. O mito da masculinidade na era contemporanea

Discutimos no ponto anterior como o mito moderno da masculinidade esta assentado
sobre um estereotipo. Mosse (1996) assegura que a masculinidade moderna constituiu um
estereotipo, uma imagem mental, coerente, na medida do possivel. Como todo esterebtipo se
atém a percepcao da aparéncia exterior para julgar o valor de alguém, a masculinidade moderna
procurou tornar a complexa natureza humana objetiva, facil de compreender em apenas um
lance de olho, e passivel de valoracio. Essa aparente objetividade se baseou na natureza do corpo

masculino. Mas como se tem comportado esse estere6tipo na contemporaneidade?

Antes de mais nada, gostariamos de esclarecer o conceito de contemporaneo que
adotaremos. Sem perder de vista as polémicas discussoes sobre a pertinéncia do termo para
abordar a sociedade pos-industrial, a despeito das convencbes da Historia oficial, usaremos a
palavra para nos referir ao momento histérico do capitalismo tardio, pés-Segunda Guerra
Mundial, marcado pelas redes virtuais de transacdo de mercado. Sera nesse contexto que
analisaremos as praticas masculinas e sua relagdo com o que indicaremos como a crise do mito

moderno da masculinidade.

Comecemos pela crise da familia burguesa. Uma série de acontecimentos contribuiu para
desestabilizar a estrutura e a funcao da familia moderna e, conseqlientemente, afetar o lugar
ocupado pelo homem, nicleo da familia patriarcal burguesa, simbolo, portanto, do poder

masculino. Para Castells (apud OLIVEIRA, 2004, p. 103), 0 patriarcalismo se caracteriza

pela autoridade, imposta institucionalmente, do homem sobre a mulher e filhos
no ambito familiar. Para que essa autoridade possa ser exercida, é necessario
que o patriarcalismo permeie toda a sociedade, da producao e do consumo a
politica, a legislacio e a cultura. Os relacionamentos interpessoais,
conseqlientemente, a personalidade, também sdo marcados pela dominacio e

violéncia que tém sua origem na cultura e institui¢oes do patriarcalismo.

80



As mudancas sofridas pela sociedade ocidental no mundo contemporaneo abalaram as
estruturas do regime patriarcal. A estrutura da familia, constituida por marido, esposa e filhos,
sob o poder do homem/pai de familia, foi sensivelmente alterada. A quantidade de divorcios, a
partir dos anos 50, revela a insatisfacio com o modelo baseado em vinculos duradouros.
Considerando-se que outros lacos matrimoniais, ap6s o divércio, possam ser estabelecidos,
constata-se um gradual enfraquecimento do sistema de dominacao masculina, num contexto em

que a “lealdade” das mulheres ou dos filhos comecgou a entrar em crise (cf. OLIVEIRA, 2004).

Chamemos a atencdo para a insercao, cada vez maior, das mulheres no mercado de
trabalho, direito conquistado pelos movimentos feministas, sobremaneira. Esse fato trouxe
algumas alteragdes quanto ao perfil do marido como provedor do lar, uma vez que as esposas
comecam a participar ativamente, com seus proprios salarios, do orcamento familiar. Com isso,
deixam de estar numa posicao de subserviéncia em relacdo ao “chefe” da casa e passam a
contribuir com a economia do lar. Isso poe em questao, portanto, a prépria nogao de “chefe” de

familia.

Na opinido de Oliveira (2004), as dificuldades em compatibilizar casamento, trabalho e
vida pessoal podem ter ocasionado a postergacao do vinculo matrimonial e a construcdo de
relacionamentos sem vinculos legais, o que teria enfraquecido a autoridade patriarcal. O
nascimento de filhos fora do casamento ou o crescimento do namero de lares em que um dos
pais é responsavel pelos filhos também alteraram a relacao de autoridade entre o pai e seus
descendentes. Ainda mais ténue encontra-se a relacdo entre paternidade e dominacao
masculina, se considerarmos alguns dos produtos dos avancos tecnologicos, como a fecundacao
de bebés em provetas e a inseminacao artificial. A biotecnologia, indiretamente, contribuiu para
a desestabilizacao do ntcleo familiar burgués, responséavel tnico, até entao, pela reproducao da

espécie, mediante relacoes “heterossexuais”.

E evidente que uma transformacio radical da estrutura familiar sofreu influéncia das
relacoes de producao, tais como se configuram na contemporaneidade. Elas se caracterizam pela
producao e consumo alucinantes de mercadorias, o que gerou, nas palavras de Oliveira (2004, p.
106), uma “mercadificacdo’ quase total da vida social”. Ainda conforme o autor, essa

“mercadificacdo” da vida social nao poderia deixar a familia passar incolume:

se, antes, a atividade econOmica estava sujeita a deveres de parentesco, a
lealdades comunais, a solidariedades corporativas, a rituais religiosos, entre

outros, hoje, mais do que nunca, o mercado subjuga e impde sua dindmica a

81



todas as instituicbes de onde emanavam estas atividades que por meio de

instituicoes especificas cimentavam a coesio social.

O mercado contemporéaneo solapa, em principio, qualquer lagco social estreito entre sujeitos e
reivindica a privatizacao de setores institucionais. Como a familia é uma instituicao, a hipo6tese
sustentada por noés é que ela estd sendo levada a reproduzir os valores do mercado, nao
surpreendendo, por exemplo, o crescimento de namero de lares habitados por apenas um
individuo. Fatos como esses contribuem para abolir, gradualmente, a estrutura da sociedade do
tipo patriarcal. Em contraposicdo, encontramo-nos inseridos numa sociedade em que os sujeitos

tendem a individualizacao e, por isso, se tornam avessos a compromissos duradouros.

Apos a revolugao sexual da década de 1960, ficou mais evidente a separacao entre sexo e
dever matrimonial e, simultaneamente, a conjuncao entre sexo e prazer, o que veio a favorecer a
“indtstria dos deleites” (cf. OLIVEIRA, 2004, p. 108). A producao de revistas de nudez, de revistas
e de videos pornos, de sites na Internet sobre sexo, prazer, encontros virtuais, a0 mesmo tempo
que satisfaz, em parte, o desejo desses individuos de sexo nao-convencional, corréi, aos poucos, a

resistente estrutura da familia patriarcal moderna e o mito da masculinidade nela pressuposto.

O que mais surpreende é a atual tolerancia de alguns setores da sociedade ocidental
quanto aos sujeitos que foram proscritos pelos ideais burgueses cultivadores da célula familiar
tradicional. Por exemplo, os denominados “homossexuais” estao sendo cada vez mais alvo do
mercado e foco da midia; em algumas localidades, ha bares, livrarias, farmacias, padarias,
agéncias de turismo e bancos destinados a atender o publico gay. Espantoso nao é se conceder o
espaco publico aos grupos gays, que tém o direito, como qualquer cidadao, de reivindica-los.
Espantoso é que essa mudanca radical ndo parece advir prioritariamente de uma consciéncia
politica e ideolégica da sociedade ocidental: ela se deve aos interesses do mercado. Como séo
sujeitos que assumem uma identidade “homossexual” e, por isso, ndo tém, em geral, nenhum
compromisso financeiro com esposa e filhos, tornam-se agentes consumidores ideais para o
mercado globalizado. Logo, passam a receber o respeito por parte da sociedade “mercadificada”.
Observe-se que as leis do mercado contemporaneo abdicaram dos ideais rigidos de
masculinidade para integrar um tipo de publico que, mesmo desafiando a unido matrimonial
convencional, tornou-se um interessante alvo de consumo. Para Oliveira (2004, p. 123), a
liberdade de consumo, tao cultivada pelo capitalismo, permite, no mundo contemporaneo, a
flexibilizacdo de qualquer padrao comportamental rigido que exclua as mais variadas opcoes de

compras e aquisicoes. A producao e a reproducao dessa ideologia se mostram com maior clareza

82



, .

em alguns comportamentos da sociedade civil. A no¢ao de “politicamente correto” é um sintoma
evidente de que as diferencas devem ser respeitadas, a fim de resguardar a integridade do
cidadao. Mas eis que esse respeito, apesar de constituir uma vitéria para as lutas de movimentos
gays, se deve ao fato de que ha interessados na manutencdo da integridade “fisica” e
“psicologica” dos gays, grandes consumidores em potencial. Basta ver, no caso do Brasil, o
tratamento que costumam receber os agentes da classe popular, tidos como “homossexuais”, e os
de uma classe economicamente favorecida, para se constatar que os primeiros continuam sendo
discriminados e ultrajados, ao passo que os segundos, “respeitados”. A Lei passou a conceder,
em certos contextos sociais, alguns direitos ao cidadao “homossexual”, que ja ndo pode mais ser

discriminado, sob risco de o agressor responder a processo.

Sao, nada obstante, transformacbes que afetam radicalmente o mito moderno da
masculinidade, uma vez que, sem as bases da familia patriarcal que o sustentava, ele sofre um

abalo, desestabiliza-se e esta sujeito a perder sua hegemonia.

No entanto, nao foi apenas a crise da familia patriarcal que colocou em xeque o mito da
masculinidade, mas também a crise de outras institui¢des, como a religiao e a ciéncia. A religiao
catodlica, no caso do Brasil, pelo menos, perdeu seu monopoélio diante das diversas opcoes que
sdo oferecidas, por exemplo, pelas igrejas pentecostais e neopentecostais. H4, hoje, mais de
trinta mil denominacoes de Igrejas e, segundo informacoes extraidas da pesquisa de Patriota
(2003), s6 no Rio de Janeiro surgem, atualmente, em média, cinco novas Igrejas neo-
pentecostais por semana, o que equivale a criacdo de uma Igreja por dia. A religido entrou na
dinamica do mercado contemporaneo e oferece seus mais variados servigos como iguarias de um
self-service disponivel para a massa. A hegemonia que a Igreja Catdlica gozava no Brasil até o
século XIX se perde, o que ensejou a criacdo de microunidades institucionais, de orientacao
teologica as mais diversas, cada qual oferecendo um servigo diferente para ser consumido pelo
publico religioso. Inegavelmente, a maioria dessas linhas religiosas comunga mais ou menos os
mesmos valores morais conservadores, sobretudo no que concerne a sexualidade2s. Porém a
unica fonte propagadora de uma moral religiosa ocidental, a Igreja Catolica, perde espaco para
uma série de micro-unidades religiosas, com interesses bastante divergentes entre si, passando a
concorrer com ela o espaco de poder. Isso faz romper as bases solidas de um discurso
homogéneo. Enfim, por mais que os valores propalados pelo discurso religioso, em geral,

continuem ainda muito conservadores, incluindo a fé na unidade familiar como sendo vontade

25 Pelo que se tem noticia, das religides que agregam um ndmero alto de fiéis, apenas o Candomblé admite
irrestritamente o prazer terreno, o que vem a justificar sua moral bastante flexivel quanto a sexualidade. E sabido que
os travestis, quando recorrem a algum culto religioso, procuram essa religido, a Gnica no Brasil que os aceita sem
exigéncias.

83



de Deus, temos constatado que o poder subjacente ao mito da masculinidade, por exemplo, uma
vez que deixou de ser sustentado por uma fonte ideolégica apenas, encontra-se mais vulneravel.
A pratica religiosa, na concepcao de Bauman (apud OLIVEIRA, p. 111), tornou-se uma atividade de

lazer, “isto é, comportamento deliberado, ndo-regulamentado, pessoal e privado”.

A perspectiva positivista da ciéncia do século XIX conferiu ao homem a supremacia nas
relacbes sociais de poder, oferecendo, como vimos, diversos argumentos, muitos dos quais com
bases morais. Na contemporaneidade, a ciéncia alcancou um status maior, mas, para isso, teve
de abdicar das bases epistemologicas do realismo e do positivismo — lembremos do bordao
positivista “ver para prever, prever para prover’ — e entrar em consonancia com as
transformacoes sofridas pelo mundo capitalista do século XX. A ciéncia contemporanea poe em
xeque o modelo das verdades essenciais, tdo caro aos realistas e positivistas, quando propde uma

concepcao relativista da realidade. Para Oliveira (2004, p.114),

relativa e pragmatica, a ciéncia pés-moderna se despe da autoridade inconteste
que assumiu na modernidade. Suas pesquisas bio-anatémicas, confirmando a
superioridade masculina sobre a mulher ou a patologia da homo-orientacao,
sdo neutralizadas com a desconfianca em relacdo aos métodos de anélise, a
amostra selecionada, as intengbes ndo pronunciadas etc. As pesquisas
cientificas estdo mais sujeitas a serem postas em diavida tao logo apresentem
resultados possivelmente eivados de intengdes ocultas, ainda que muitos
preconceitos baseados na assimetria sociohistdrica [sic] de género continuem a
ser mais “demonstrados”, veiculados e recepcionados com grande benevoléncia

pelo senso comum e pelos seus variados canais de divulgacio.

O carater pragmatico da ciéncia contemporanea se da pelo viés utilitarista, que se opoe a
pretensao da ciéncia moderna de se alcancar uma verdade universal, o que a faz investir no
aperfeicoamento técnico, como forma de intervir no contexto social. A ciéncia sera tao melhor
quanto mais eficiente for na solu¢ao dos problemas sociais de diversas ordens. Instaura-se, como
se verifica no modelo econémico em que estamos inseridos, uma competitividade nos meios

cientificos para se tentar chegar a solucoes eficientes de varios problemas.

Quanto a ordem cultural e a producao de bens de consumo, podemos verificar notaveis
alteraces na conduta do homem contemporaneo e nas representacoes sociais sobre o
masculino. No caso dos EUA, por exemplo, ap6s a Segunda Guerra Mundial, fixou-se um modelo

de musica que ultrapassou as fronteiras nacionais: a juventude européia consumia-a, amava-a,

84



vestia as roupas que os artistas costumavam vestir e seguia as mais variadas tendéncias da moda.
De acordo com Mosse (1996), foi essa cultura jovem que fez pressdo para uma mudanca da
moral e dos sébrios costumes do paradigma masculino vigente até o po6s-guerra. Por sua vez, a
midia, como o cinema, dominado pela industria hollywoodiana, nos apresentou novas
dimensoes quanto a questao das mudancas comportamentais, popularizando imagens diversas e
antagoOnicas da masculinidade, jamais observadas antes da guerra. A chamada Geracgdo Beat, na
década de 1950, surgiu como signo de mudanca, ao se posicionar, através da literatura,
contrariamente a tirania dos estereétipos normativos. Na oOtica de Mosse (1996, p. 184), os
beatniks “pareciam nao se preocupar com sua masculinidade, e tiveram experiéncias sexuais
com homens e com mulheres, apesar de o uso de drogas ter sido, por um momento,
aparentemente mais importante para eles do que o sexo”. O jazz, na musica, constituiu para os
beatniks o modelo para uma experiéncia de vida improvisada. Foi um movimento que
influenciou boa parte da juventude norte-americana e européia, oferecendo um ritmo e um estilo
de vida frenético a um publico sequioso de mudanca, que queria escapar dos limites e

convencgoes da vida moderna enquanto afirmava sua propria identidade individual.

A tese defendida por Mosse (1996, p. 185) é que a musica popular, a partir dos anos 50,
encorajou os jovens a experimentar a expressao corporal, estimulando-os a redescobrir o corpo
humano, longamente aprisionado pela ‘respeitabilidade’ da moral burguesa. A relacdo
‘harmoénica’ e imutavel do homem com seu corpo passou a assumir, agora, novos contornos. Seja

no rock’n’roll, no jazz, no chamado new sound, a musica popular

encorajou movimentos selvagens, apaixonados e desarmoénicos do corpo e
estimulou cada jovem a ‘fazer a coisa do seu proéprio jeito’ [‘to do his own
thing’]. A busca de uma nova identidade foi uma importante motivacio tanto
para a Geracgdo Beat e os britanicos ‘Angry Young Men’ dos anos de 1950,
como, muito depois, para os ‘hippies’ e ‘punks’: a juventude procurava ser ela

mesma, sem muito respeito pela tradigao.

Vé-se, portanto, que a relacdo dessa cultura jovem do pos-Segunda Guerra com o esteredtipo
moderno da masculinidade era de oposicdo: foi uma cultura que ousou desafiar as normas

comportamentais de uma sociedade crente nos valores do paradigma masculino moderno.

Nos anos 70, particularmente, a liberdade de expressao corporal foi acompanhada por

um tipo de aparéncia mais natural: as mulheres descartavam qualquer adorno, a fim de

85



apresentar-se sem artificios; e os homens, numa atitude de rebeldia contra o padrao do corte
masculino, comegaram a usar cabelos longos, prendendo-os ou fazendo trancas. As roupas e as
aparéncias tendiam a anular as diferencas de género, sem apresentar, necessariamente,
nenhuma conotacdo “hetero” ou “homossexual”. No entanto, esse novo tipo de comportamento
tornava o homem menos “masculino”, conferindo-lhe uma aparéncia andrégina, que logo foi

absorvida pela publicidade dos anos subseqiientes.

A industria do entretenimento, dos anos 70 aos 90, popularizou astros como David
Bowie, Boy George, Michael Jackson, Marilyn Mason, Brian Molko (lider da banda Placebo),

cuja androginia traia uma oposicao extrema a tradicado masculina moderna.

Observemos que as transformacoes ocorridas no mundo ocidental contemporaneo, nos
mais diferentes setores, interferiram decisivamente na soberania dos ideais modernos de
masculinidade, o que provocou altera¢coes nos comportamentos humanos, nas relacées de género
e nos habitos dos homens. Essas mudancas, todavia, ndo ocorreram de forma inconteste. A
estrutura politico-econémica em que estao inseridos os agentes sociais na contemporaneidade
provoca duvidas e insegurancgas. O questionamento do que antes era socialmente valorizado vem
seguido de mudancas macroestruturais que geram um novo tipo de comportamento e,
particularmente, um novo paradigma da masculinidade, que ainda nao se encontra bem
definido. Dai falarmos de uma crise de valores. Dessa crise, outros valores comecam a ser

engendrados, mas estamos num momento histérico em que eles ainda nao estao bem definidos.

Apesar de um ideal de masculinidade como foi construido, desenvolvido e propagado na
sociedade burguesa moderna nao conseguir mais estar em consonancia com os novos tempos,
vale repetir que uma tal mudanca de comportamento nao se apresenta de modo univoco e
absoluto. Uma perspectiva dialética, contraria as muito comodas tendéncias universalistas, nos
permite considerar a situacido social e ideol6gica do mito da masculinidade na sociedade
ocidental contemporanea através de, pelo menos, dois dngulos particulares: os ideais de
masculino nos estratos sociais economicamente favorecidos e nos estratos populares. Na
concepcao de Oliveira (2004), a mudanca de paradigma pela qual o homem contemporaneo esta
passando se evidencia, sobretudo, nas relacoes de grupos economicamente privilegiados, que
tém acesso mais facilitado aos bens de consumo. No caso das camadas populares, relacionadas a
situagdo de pobreza, temos a figura do trabalhador desempregado, impossibilitado, pois, de se
inserir na sociedade de consumo. Como lhes é negado o direito de aquisicao de bens materiais,
os homens das camadas populares costumam, em compensacao, sustentar valores conservadores
considerados positivos; entre eles, o valor de ser “homem”, como uma forma de expressar o

orgulho de serem representantes legitimos e fiéis do que ja estd consagrado pela ideologia da

86



sociedade burguesa moderna. Por nao participarem das vantagens do capital, os homens
populares exibem, com orgulho, comportamentos valorizados por uma sociedade burguesa

androcéntrica.

Um dos sintomas dessa realidade é a forma como esses agentes sociais costumam se
referir a estrutura familiar. Reis (In FRANCA, 2002), numa pesquisa realizada sobre o discurso da
e sobre a pobreza, revela que os entrevistados, todos pobres, assumem a célula familiar como um
valor positivo, um apoio cotidiano que oferece sustentacdo para a vida. A uniao da familia de
estrutura patriarcal, vale ressaltar, é responsavel pelas conquistas e pelos momentos de
felicidade de seus membros. Além disso, a familia constitui o lugar da educacdo, o espaco
responsavel pelo ensino dos valores vinculados a honestidade e ao trabalho. Trata-se, como se
vé, de uma reproducio dos requisitos modernos fundamentais para o bom funcionamento de

uma sociedade capitalista.

Como a exclusao social é uma realidade inconteste para esses grupos sociais, a Gnica
alternativa para tentarem se inserir na sociedade é, para eles, a educacdo das criancas, com o
objetivo de que elas se comportem de acordo com os padroes exigidos pela sociedade, assumindo
uma identidade e um modo de vida socialmente aceitos. Dessa forma, acreditam que podem

suavizar o peso da exclusao.

Nao se deve negar, nos estudos sobre a crise da masculinidade, que os segmentos
populares concebem, com freqiiéncia, a experiéncia da masculinidade como propiciadora de
prazer e satisfagdo. Em muitos casos, a masculinidade € vista como uma “bencao” de Deus. Na

observacao de Oliveira (2004, p. 203),

em contraste com o que possa, porventura, ocorrer nos divas de psicanélise, ou
nos consultérios clinicos de psicologia, em que homens de classe média
confessam suas dores pelo fato de terem de estar a altura de um padrao tido por
eles como opressor, nas camadas populares vemos o orgulho pelo fato mesmo
de se ter que sofrer para ser homem. Encara-se de maneira positiva o que

poderia ser considerado como “fardos da masculinidade” [...].

As intmeras transformacOes macroestruturais pelas quais a sociedade ocidental vem
passando, em especial aquelas que se referem ao regime de género, costumam ser recebidas
pelos homens dos estratos sociais populares com indignacao e pessimismo. Esses agentes sociais

revelam, muitas vezes, uma certa nostalgia do tempo em que era indiscutivel a soberania do

87



homem, além de expressarem uma insatisfacio diante do fato de seu poder estar sendo

transferido para as mulheres.

Se podemos falar da angustia masculina que paira sobre os segmentos populares, essa
anguastia nao corresponde ao fardo de ser homem, mas provém da falta de possibilidade de
poderem exercer suas responsabilidades de homem. Para os homens das classes
economicamente favorecidas, ha, em principio, muitas oportunidades e opc¢bes para eles se
inserirem socialmente. Para os homens dos segmentos populares, entretanto, ndo sao oferecidas
as mesmas oportunidades de insercdo social. As poucas opcoes de se inserir no mercado de
trabalho, por exemplo, fazem que muitos ou nao obtenham emprego ou tenham chances

limitadas de manté-lo, afetando, pois, seu papel de provedor da familia.

Essa situacdo, contudo, nao afeta o sentimento de ser homem. Mesmo com poucas
condicOes materiais para exercer o papel que lhe é tao requisitado pela sociedade, o status de
provedor é reivindicado por essa populacdo como uma prerrogativa, um direito, mais do que um
dever. Além dos deveres familiares, ha nos homens das camadas populares um orgulho dos
atributos masculinos por exceléncia, dentre eles a “heterossexualidade”. Dai por que, mesmo nao
deixando de exercer, em muitos casos, praticas sexuais homo-orientadas, esses homens
sustentam sua condicdo de “macho” e costumam agredir fisica ou moralmente os que contrariam
tal condicdao. Pesquisadores tém apontado para o fato de que se percebem, sobretudo nos
segmentos populares, comportamentos que exibem de forma ostensiva os indicios de virilidade,

construidos socialmente, como o costume de segurar, em publico, as genitalias.

Podemos problematizar ainda mais a questao considerando que essas caracteristicas nao
se encontram apenas nas camadas populares, podendo ser verificadas, também, em individuos
dos estratos sociais privilegiados economicamente. A despeito do espago conquistado, do pos-
guerra aos dias de hoje, pelos outsiders (negros, homossexuais, ciganos; enfim, todos que fugiam
ao paradigma de masculinidade) e da permanéncia penetrante da cultura da nova juventude, o
velho estere6tipo masculino mantém-se ainda resistente na contemporaneidade. Destaquemos
trés aspectos distintos: comportamento/atitude, culto ao corpo, representacoes do homem ideal.
Como exemplo do primeiro, tomemos como foco os chamados skinheads, surgidos na Inglaterra
no final da década de 1960 (cf. MOSSE, 1996, p. 187). Eles ilustram a complexidade da cultura
jovem contemporanea na medida em que compartilham o estilo de vida nao-ortodoxo dos jovens
do pobs-guerra (tanto o ritmo da musica pop quanto o sentimento de auto-identificacdo), mas,
paralelamente, projetam uma masculinidade agressiva. Ao contrario da maioria dos envolvidos
com a cultura jovem, os skinheads nao sdo pacificos: gostam de confrontagdes e sao

constantemente violentos diante daqueles que consideram inimigos — negros, judeus, asiaticos,

88



homossexuais. Trata-se de um grupo que imita os homens guerreadores (cf. MOSSE, 1996, p.
187), predispostos a ostentar sua virilidade. Se no principio muitos traiam sua origem da classe
operaria, posteriormente foram sendo representados também por sujeitos da classe média, que
assumiram comportamento e postura ideoldgica neonazistas. O retorno a ideologia nazista
reflete, necessariamente, uma adesdao aos estereotipos de masculinidade moderna. Constitui,
portanto, um comportamento em conflito: participa da cultura “desterritorializada” dos jovens

contemporaneos, mas sao fascinados pela masculinidade mais estereotipada2°.

Para o segundo aspecto, destaquemos particularmente o caso do jiu-jitsu. Conforme
representacoes sociais hegemonicas, baseadas em esteredtipos, ha uma associacdo entre
homens, esportes e lutas marciais. Se essas ultimas estdo ligadas, segundo pesquisas (cf.
CECCHETTO, 2004, p.141), ao tema do género, da violéncia e da marginalidade urbana,
consideremos o fato de muitos rapazes da classe média estarem se matriculando em academias
de jiu-jitsu. Constatamos que o culto exagerado ao corpo masculino reflete o esteredtipo
moderno de masculinidade nesse estrato social, sobretudo quando percebemos comportamentos
afetados, como o dos que andam pelas ruas sem camisa, ostentando o corpo musculoso e um Pit
Bull — imagem tipificada do homem masculinizado. Mais uma vez nos deparamos com jovens
inseridos numa cultura contemporanea, mas fazendo apologia a aspectos do “territério” cultural

da masculinidade moderna.

Por fim, consideremos o ideal normativo de masculinidade capturado pela imaginacao de
muitos dos sujeitos de identidade sexual homo-orientada. Mosse (1996) buscou, na Alemanha de
1924 a 1979, estorias romanticas gays nas quais os “belos jovens” sdo invariavelmente graciosos,
musculosos e louros, com semblantes talhados em pedra; seus corpos sao lisos, sem pélos. Vé-se,
aqui, que esse retrato do homem ideal converge para a forma como sempre se representou o
ideal masculino na modernidade. Trata-se, pois, de um tipo de continuidade do estereo6tipo

masculino entre os que foram rejeitados como um contra-tipo.

Nada obstante o que foi apresentado, acreditamos que, no caso dos homens de uma
camada mais popular, a falta de opgoes de insercao no mercado de trabalho os faz se valerem dos
atributos masculinos “auténticos” e se orgulharem disso. Por sua vez, os homens de classe média
e alta, por terem, em principio, maior acesso ao mercado de trabalho, possuem também um
maior acesso as informacoes e as idiossincrasias de uma sociedade que nao pode mais estar

plenamente estruturada a partir do que rezavam os ideais burgueses de masculinidade. Esses

26 NogOes como “territorio” e de “desterritorializar” sdo algumas das pedras-angulares das Teorias Culturais.
Desterritorializar é desfamiliarizar, levar ao estranhamento préaticas instituidas, mas é, ao mesmo tempo, a busca de
novos rearranjos, de novos agenciamentos. Para uma discussio aprofundada dessas e de outras questdes correlatas, é
imprescindivel consultar Hall (1997), Bhabha (2003), Canclini (2003).

89



nao foram ainda superados por outros valores hegemonicos. Um exemplo disso é que, na opiniao
de Mosse (1996), o stablishment politico da Europa ocidental ndo chegou a ser afetado
consideravelmente pelas transformacoes pelas quais tém passado muitos dos setores da
sociedade. Apesar da maior projecdo das comunidades gays e das conquistas alcancadas pelos
movimentos feministas, uma mudanca absoluta na aceitacio moral dessa realidade,
fundamental para a transformacdo do esteredtipo, ainda é colocada em davida. Ha de se
considerar também, juntamente a Mosse (1996), a grande capacidade da sociedade normativa de
cooptar os “desviantes”, como procurar integrar a “juventude transviada” mediante uso do
patriotismo. Como exemplo disso, o alistamento militar de milhares de jovens norte-americanos,
sobretudo de negros e chicanos, a partir de 2003, para lutar contra o terrorismo das faccoes
fundamentalistas, foi estimulado por algumas promessas feitas pelo Estado aos voluntarios,
como adquirir cidadania americana ou alcancar um padrdo de vida melhor. Além disso, a
cooptacdo também se realiza pelo encorajamento a uma atitude ndo-politica, mas de
“vanguarda”, em prol do desenvolvimento e modernizagdo da patria. Por outro lado, a
masculinidade ambigua da nova cultura tende a ser mais dificil de se integrar ao estereotipo
masculino fixado. Nossa historia ainda esta por se fazer, mas nos parece plausivel que as varias

mudancas ocorridas ap6s a Segunda Guerra tém flexibilizado esse mesmo estereotipo.

3.3. O mito da masculinidade no Brasil

Nas pesquisas que realizamos, constatamos que um dos estudos mais consistentes,
realizados no Brasil, sobre a natureza social do mito moderno da masculinidade é de autoria de
Pedro Paulo de Oliveira (2004). No entanto, sdo ainda muito poucas as pesquisas em nosso pais
voltadas para o tema, sobretudo quando se trata da masculinidade no Brasil. Até mesmo Oliveira
(2004) deixou de contemplar essa realidade, o que ele justifica pela inexisténcia de estudos
relevantes sobre o tema, relacionados a questdo do masculino no Brasil. De fato, o pouco
material que pudemos coletar, das mais diversas areas, constituem textos relevantes na medida
em que, indiretamente, sdo pioneiros no questionamento a respeito do mito da masculinidade

brasileira.

Valemo-nos de duas das respeitaveis obras de Gilberto Freyre, Casa-Grande & Senzala
(CG&S) e Sobrados e Mucambos (S&M), com o intuito de compreender como se desenvolveu o
mito moderno da masculinidade no Brasil no periodo colonial e imperial. Usaremos, mais
especificamente, cinco capitulos: “Caracteristicas gerais da colonizacao portuguesa do Brasil:

formacdo de uma sociedade agraria, escravocrata e hibrida” (CG&S); “O colonizador portugués:

90



antecedentes e predisposicoes” (CG&S); “O escravo negro na vida sexual e de familia do
brasileiro (CG&S); “O pai e o Filho” (S&M); e “A Mulher e 0o Homem” (S&M). Nao é objetivo dos
referidos livros investigar a condicao masculina em nosso pais, mas podemos deles tirar algumas
conclusoes a respeito do homem e da dominacao masculina nos respectivos periodos da historia
brasileira. Além deles, tomaremos por base as pesquisas de Jodo Silvério Trevisan [sobretudo
Trevisan (2002)] e de James Naylor Green (2000), que, apesar de tratarem da
homossexualidade no Brasil — o primeiro, do Brasil-Colénia a contemporaneidade; o segundo,
do século XX — trazem informacoes relevantes para nossos objetivos aqui, pois abordam as
formas de socializacdo dos homossexuais brasileiros, o que passa necessariamente pelo

questionamento sobre o que vem a ser um homem.

Quando aqui aportaram, os colonos portugueses, dos mais diversos estratos sociais,
contaminados pelo espirito moderno que aflorava em Portugal, se depararam com uma terra
indspita, sem o minimo traco de civilidade européia. O perfil da produciao econémica que se
instaurou na “nova terra”, a partir dos portugueses, foi o de uma monocultura agraria,
sustentada por uma mao-de-obra escrava, o que corresponderia, grosso modo, ao regime feudal
europeu, nao obstante o componente escravo, caracteristico das relacdoes de exploragao como as
que foram aqui estabelecidas?’. Muitos desses colonos enriqueceram e se tornaram aristocratas
agrarios, vivendo com todo o luxo exigido pela vida da metrépole, mesmo se considerarmos as

condicGes materiais da Col6nia, que nao permitiam uma vida autenticamente aristocratica.

Uma das caracteristicas da sociedade colonial no Brasil foi a vida moral “dissoluta”,
sobretudo no que se refere a sexualidade28. A estrutura familiar era marcadamente patriarcal,
sob a chefia, no caso das sociedades acucareiras, do “Senhor de Engenho”, por exemplo, ou, mais
tardiamente, do “Senhor do Café”, no caso das sociedades cafeeiras, que vigoraram sobretudo no
século XIX. Os “chefes” de familia, muitos dos quais proprietarios de terras, reproduziam, de
forma extremamente conservadora, valores e comportamentos do homem feudal. Como eles
eram senhores absolutos da familia, caberia as respectivas esposas assumirem a funcio de

procriadoras, maes e “senhoras” do lar.

A pesquisa de Freyre identifica no homem portugués o elemento central no tipo de
regime patriarcal e escravocrata que se implantou no Brasil. Vejamos, a titulo de exemplo,

alguns fragmentos do capitulo primeiro de Casa Grande & Senzala:

27 Como se sabe, a relagdo entre senhor feudal e trabalhador néo tinha exatamente o caréter de regime escravocrata. O
“vassalo”, apesar de ter de pagar a divida ao senhor feudal, que lhe havia doado um lote de terra de seu feudo, tinha,
em principio, liberdade fisica e psicoldgica, ao contrario do escravo, que era posse do seu senhor.

8 Cf. Freyre (1998).

91



Foi misturando-se gostosamente com mulheres de cor logo ao primeiro contato e
multiplicando-se em filhos mesticos que uns milhares apenas de machos atrevidos
conseguiram firmar-se na posse de terras vastissimas e competir com povos grandes e
numerosos na extensido de dominio colonial e na eficicia de a¢ao colonizadora. (FREYRE,

1998, p. 9, grifo nosso)

Pelo intercurso com mulher india ou negra multiplicou-se o colonizador em vigorosa e
dtctil populagio mestica, ainda mais adaptavel do que ele puro ao clima tropical. A falta
de gente, que o afligia, mais do que a qualquer outro colonizador, for¢ando-o a imediata
miscigenacao [...J foi para o portugués vantagem na sua obra de conquista e colonizacdo

dos tropicos. (FREYRE, 1998, p. 13)

Atraidos pelas possibilidades de uma vida livre, inteiramente solta, no meio de muita
mulher nua, aqui se estabeleceram por gosto ou vontade propria muitos europeus /...]J.

Garanhoes desbragados. (FREYRE, 1998, p. 21, grifo nosso)

[...] as ligacOes de todos esses europeus, tantos deles na flor da idade e no vico da melhor
satude, gente nova, machos sios e vigorosos , ‘aventureiros mogos e ardentes, em
plena forca’, com mulheres gentias, também limpas e sas [...]. (FREYRE, 1998, p. 21, grifo

Nosso)

Uma espécie de sadismo do branco e de masoquismo da india ou da negra tera
predominado nas relagdes sexuais como nas sociais do europeu com as mulheres das

racas submetidas ao seu dominio. (FREYRE, 1998, p. 50)

Resultado da acdo persistente desse sadismo, de conquistador sobre conquistado, de
senhor sobre escravo, parece-nos o fato, ligado naturalmente a circunstancia econémica
da nossa formacao patriarcal, da mulher ser tantas vezes no Brasil vitima inerme do
dominio ou do abuso do homem; criatura reprimida sexual e socialmente dentro da

sombra do pai ou do marido. (FREYRE, 1998, p. 51)

[...] no intimo, o que o grosso do que se pode chamar ‘povo brasileiro’ ainda goza é a
pressédo sobre ele de um governo masculo e corajosamente autocratico. (FREYRE,

1998, p. 51, grifo nosso)

92



No relato de Freyre (1998), os colonos portugueses, quando chegaram ao Brasil, tinham poucas
opcoes de relacionamento com mulheres brancas, o que os predispunha a miscigenacao. A
constituicao da familia patriarcal no solo brasileiro, ainda segundo o autor, se tornou, ja no
século XVI, “o grande fator colonizador no Brasil, a unidade produtiva, o capital que desbrava o
solo, instala as fazendas, compra escravos, bois, ferramentas, a forca social que se desdobra em
politica, constituindo-se na aristocracia colonial mais poderosa da América” (FREYRE, 1998, p.
19). Ora, questionamo-nos, se o0 homem europeu gozava na colonia de maior liberdade nas
relacOes sexuais, por que a necessidade de constituir familia, num regime patriarcal, como esfera
da vida privada? A resposta pode ser depreendida do préprio texto freyriano, na medida em que,
segundo o autor, europeus aventureiros, como degredados, cristios-novos, naufragos, traficantes
de escravos, de papagaios e de madeira, ndo deixaram marca relevante na estrutura economica
brasileira. Foi a necessidade de desbravar a nova terra, de cultiva-la, de extrair-lhe riqueza, de
acumular capital, de tornar-se uma aristocracia rural, de fortes tragos burgueses, que trouxe
junto a si uma necessidade de construir lagos matrimoniais que permitissem, pela estrutura
familiar patriarcal, criar uma instituicao que garantisse a unidade produtiva, o capital, “a forca
social que se desdobra em politica”. O povo portugués, segundo Freyre (1998), ha séculos antes
do processo de colonizacao no Brasil ja era o mais voltado ao comércio e o menos rural da
Europa, em razao da forte presenca do mercantilismo burgués e semita, assim como da
escraviddo moura, sucedida pela negra. Assim, cedo se mostraram os verdadeiros propositos da
politica colonial no Brasil: mediante trabalho escravo, os portugueses, guiados pelo instinto
econdmico, em vez de se valer da colonia para extrair-lhe riquezas apenas, criou condi¢Ges para
transforma-la em local de riqueza (cf. FREYRE, 1998). Nao recebiam, para tanto, os auspicios do
Reino portugués. Criou-se aqui nos tropicos um tipo de politica econémica e social jamais vista
em outros tipos de coloniza¢do: por um lado, a exploracdo e o cultivo da riqueza vegetal pelo
capital particular; por outro, a utilizacdo da mulher nativa, nos primeiros tempos, ndo somente
como instrumento de trabalho, mas também como elemento de formacao do nudcleo familiar. A
familia torna-se, pois, uma estrutura preponderante para a constituicio de uma aristocracia

agraria, escravocrata e mercantilista que se instauraria nos solos brasileiros.

No entanto, mesmo com as familias assentadas no solo brasileiro, o senhor colonial
gozava de uma liberdade moral que era interditada a mulher, interdicio nem sempre
verdadeiramente respeitada29. Ou seja, o senhor mantinha relagGes sexuais com as indias e, mais

tardiamente, com escravas, escravos, “negrinhas” ou “negrinhos” e com sua esposa, objetos

29 Trevisan (2002, p. 121) salienta o fato de ter sido o convivio social desse periodo muito vigiado, circunscrevendo as
mulheres brancas ao lar; dessa forma, “os namoros e adultérios s6 podiam se iniciar nas igrejas, tornadas verdadeiras
valvulas de escape sentimentais”. Sobre a funcdo da Igreja no periodo colonial, discutiremos mais adiante.

93



mantidos como verdadeiras posses do patriarca. Quanto as relacoes libidinosas com indias e
escravas, o senhor de engenho funcionava, nas palavras de Freyre, como “garanhoes
desbragados”. O ventre das negras, por exemplo, constituiram local de riqueza, na medida em
que produziam “muleques”, muitos dos quais, sem o reconhecimento da paternidade, tornaram-

se mao-de-obra escrava privatizada.

E evidente que a estrutura patriarcal, como o préprio nome o diz, implica o elemento
masculino como nucleo das relacées conjugais e, por extensao, das relacées sociais, por meio de
valores criados e reproduzidos por ambas as esferas sociais: a ptiblica e a privada. E por isso que
Freyre caracteriza a politica colonial como marcada por um “governo masculino e corajosamente
autocratico”. Autocratico por gozar de maior liberdade de decisdo, pelo menos até a chegada de
D. Joao VI, em 1808. Observe-se que Freyre admite que o povo brasileiro ainda goza dessa
pressdo de um governo masculino, marcado por um sado-masoquismo caracteristico das
relacOes sexuais que aqui se estabeleceram. Ou seja, na década de 1930, quando o sociélogo
brasileiro publicou sua obra de folego, percebiam-se claramente resquicios desse tipo de governo
masculino, o que nos permite sustentar que as fortes caracteristicas do patriarcalismo nos
acompanharam, pelo menos, até a primeira metade do século XX, quando as transformacoes
mundiais, em termos de cultura e comportamento, exerceram influéncia decisiva sobre nossa

forma de conceber a masculinidade.

No que diz respeito a conduta, ha um argumento preconceituoso de que teriam os negros
corrompido a vida sexual da sociedade brasileira, uma vez que eles constituiriam uma raca
libidinosa, selvagem, predisposta a satisfazer o apetite sexual. Esse tipo de afirmacao corrobora a
representacao social que, no periodo moderno, se construiu sobre o negro: uma anti-norma da
masculinidade; um contra-tipo. Dai por que o povo brasileiro é concebido, por alguns, como uma
raca miseravel, marcada pela inércia e indoléncia, resultado da miscigenagao de racas distintas
(cf. FREYRE, 1998). Ironicamente, os negros, que contribuiram para a formacdo do povo
brasileiro, foram a mao-de-obra escrava responsavel pela sustentacdo da economia colonial,
valendo-se, para tanto, de sua forca fisica no plantio e colheita da cana-de-acicar. Freyre salienta
o carater afrodisiaco dos africanos em contraposicao a frieza e dureza dos europeus que
habitavam acima de Portugal. No entanto, vale ressaltar a bicontinentalidade como traco
caracteristico de Portugal, que contém na génese de sua cultura influéncias européias, por um
lado, e africanas, por outro, pelo contato que tivera com os mouros. Assim, se € valido marcar
dessa forma a sexualidade dos africanos, admitamos que os portugueses se constituiram como

um povo mais predisposto a atmosfera afrodisiaca. Opondo-se veementemente a hipotese de

94



corrupc¢ao da vida sexual brasileira pelos negros, Freyre (1998) afirma que a depravacao sexual é

inerente a todo e qualquer sistema escravocrata, como se observa na citacao a seguir:

E [a depravacio sexual] da esséncia mesma do regime [de escravidio]. Em
primeiro lugar, o proprio interesse econémico favorece a depravacao criando
nos proprietarios de homens imoderado desejo de possuir o maior ntimero
possivel de crias. [...] Dentro de semelhante atmosfera moral, criada pelo
interesse econdmico dos senhores, como esperar que a escravidao — fosse o
escravo mouro, negro, indio ou malaio — atuasse sendo no sentido da
dissolugdo, da libidinagem, da luxaria? O que se queria era que os ventres das
mulheres gerassem. Que as negras produzissem muleques [sic]. (FREYRE, 1998,

p. 316-17)

Reforcando esse mesmo argumento, acrescenta mais adiante:

Nas condicbes econdmicas e sociais favoraveis ao masoquismo e ao sadismo
criadas pela colonizacdo portuguesa — colonizacdo, a principio, de homens
quase sem mulher — e no sistema escravocrata de organizacdo agraria do
Brasil; na divisao da sociedade em senhores todo-poderosos e em escravos
passivos é que se devem procurar as causas principais do abuso de negros por
brancos, através de formas sadistas de amor que tanto se acentuaram entre nos;

e em geral atribuidas a luxdria africana. (FREYRE, 1998, p. 321)

O regime de sexo dentro da familia buscava fazer do homem uma criatura tao diferente
da mulher quanto possivel: ele, o sexo forte e nobre; ela, o sexo fraco e belo. A exploracao da
mulher pelo homem nao é caracteristica apenas do regime da familia patriarcal, mas convém a
esse tipo de estrutura familiar a extrema especializacio e diferenciacdo entre os sexos. H4, pois,
na concepcao de Freyre (1996), um padrio duplo de moralidade, donde ao homem sao
oferecidas todas as condigOes de gozo fisico do amor, limitando a mulher o dever de ir para a
cama com o marido sempre que ele estiver disposto a procriar. Além disso, esse padrao duplo de
moralidade “da também ao homem todas as oportunidades de iniciativa, de agdo social, de
contatos diversos, limitando as oportunidades da mulher ao servigco e as artes domésticas, ao

contato com os filhos, a parentela, as amas, as velhas, aos escravos” (FREYRE, 1996, p.93). Como

95



se verifica aqui — a vida da mulher restrita a esfera privada e a do homem aberta a esfera publica
—, ha uma semelhanca entre a politica do sexo no Brasil Col6nia e a das nacbes européias,
dominada cada vez mais pela dinamica da burguesia. Donde a reproducao dos valores modernos

burgueses nas terras ultramarinas.

O poder do sexo era ensinado aos homens desde o fim da infancia, que era interrompida
muito cedo e abruptamente. No sistema patriarcal, ha uma distancia social muito nitida entre o
menino e o homem; nas expressoes portuguesas, entre “parvulos” e “adultos” (cf. FREYRE, 1996,
p- 67). No estudo de Freyre (1996; 1998), os meninos, diante do prestigio de ser homem feito,
deixam-se amadurecer “morbidamente”, antes do tempo. Do ponto de vista dos valores culturais
e morais, sua educacao era confiada a Igreja, aos jesuitas, que nao se abstinham de castigar, com
a permissao dos pais, os alunos indisciplinados. Além disso, ficava a cargo dos pais, das maes e
das mucamas o incentivo direto ou indireto a vida precoce de garanhdo. Algumas maes
desembaracadas, conforme Freyre (1998), empurravam para os bracos dos filhos adolescentes
negrinhas ou mulatas, a fim de lhes despertar o apetite sexual. O medo de ter um filho “marica”
ou “donzelo” ja era comum na casa-grande do tempo da escravidao. De acordo com Freyre (1998,
P- 372), 0 que sempre se apreciou na familia colonial brasileira foi “o menino que cedo estivesse
metido com raparigas. Raparigueiro, como ainda hoje se diz. Femeeiro. Deflorador de mocinhas.

E que nao tardasse em emprenhar negras, aumentando o rebanho e o capital paternos”.

O perfil aristocratico dos senhores de engenho exigia o cuidado excessivo da mao escrava,
o que tendia a torna-los mais ociosos. Nao foi por acaso que o diplomata inglés Richard Burton
(apud FREYRE, 1998, p. 468) salientou tanto do homem ibero-brasileiro, quanto dos anglo-
americanos, a “beleza, pequenez e delicadeza dos pés e maos as vezes exageradas, degenerando
em efeminacdo”, em contraste com as maos e pés grandes dos ingleses e portugueses. O senhor
branco era, de fato, tratado “principescamente” pelos escravos (cf. TREVISAN, 2002). No entanto,
havia uma supervalorizacdo do pénis, que deveria ser, nas palavras de Freyre (1998, p. 429),
“arrogantemente viril”, como forma de o homem poder mostrar-se um legitimo procriador.
Segundo consta em Freyre (1998), um senhor de engenho em Pernambuco, em meados do século
XIX, mandava inspecionar o membro dos que se candidatavam ao casamento com uma de suas
filhas, a fim de verificar se seu futuro genro apresentava as qualidades de um bom procriador. Se
na Europa do periodo moderno a masculinidade estava associada a um tipo padrao de corpo, no
Brasil o corpo masculino reduziu-se quase que exclusivamente ao membrum virile (cf. FREYRE,
1998). Nao obstante a estatura “amolecida” dos senhores brancos, eles se mostravam duros e

corajosos em situacoes que se colocavam como ameaca ou desafio ao seu poder aristocratico e

96



patriarcal. Para Freyre (1998, p. 429), “souberam empunhar espadas e repelir estrangeiros

afoitos; defender-se de bugres; expulsar da colonia capitaes-generais de Sua Magestade”.

Para finalizar o quadro histérico do periodo colonial no Brasil, tendo em vista a
compreensao do mito brasileiro da masculinidade, ndo podemos nos abster de um comentario
sobre a fun¢ao da Igreja na colonia brasileira. Referimos anteriormente que cabia aos jesuitas —
de um rigor moral irrepreensivel, conforme Freyre (1998) — a educagao cultural e moral dos
jovens, tomando-se como parametro a moral crista. No entanto, se, de acordo com Freyre (1998,
p- 30), o Catolicismo funcionou como “cimento da nossa unidade”, ou seja, como responsavel
pela sedimentacdo — bem sucedida, a proposito — de uma ideologia e de uma conduta
marcadamente crista, também se apresentou, contraditoriamente, num clima de “religiosidade
hedonista, do qual ndo escapava nem mesmo o clero” (TREVISAN, 2002, p. 121). As festas
religiosas eram, na leitura de Trevisan (2002), acompanhadas por desfechos profanos. Muitos
dos santos cultuados no solo brasileiro eram, a proposito, associados a sexualidade e a
procriacao (cf. TREVISAN, 2002), como, por exemplo, Santo Antdnio (casamenteiro) e Nossa

Senhora do Bom Parto (protetora da maternidade)se.

Contudo a colbnia portuguesa nao esteve livre do olhar censor e punitivo da Inquisicao.
Se na Europa, em geral, na época correspondente a colonizacdo portuguesa, a Igreja ainda
reinava soberana, na Peninsula Ibérica, particularmente, a situacao era diferente. Tanto Portugal
quanto Espanha estabeleceram uma unido entre Estado e Igreja, de forma que as decisoes
politicas partiam dos interesses conjuntos dessas duas esferas institucionais. Com relacdo a
Inquisicao, originalmente um tribunal eclesiastico, o Estado desde cedo dela se apossou, com o

fito de perseguir objetivos de natureza politica, mais do que propriamente religiosa.

O sistema legislativo em Portugal, articulado com os interesses da Igreja Catdlica, quando
da época da colonizacdo, nao apresentava coeréncia quanto a quais eram as infracoes
criminosas. Num ponto, porém, havia unanimidade: era considerado criminoso, sujeito a morte
ou ao exilio, o individuo herege, que negasse a fé crista ou cometesse atos considerados
blasfemos a ordem religiosa vigente. Era dessa forma que a Igreja Catolica conseguia manter seu
poder, inclusive nas colonias portuguesas. A sodomia, por exemplo, era um delito que deveria ser

punido severamente. De acordo com Trevisan (2002, p. 157),

30 Trevisan (2002, p. 121) menciona as festas de Sao Gongalo do Amarante, santo incumbido de encontrar marido ou
amante para jovens e velhas senhoras, que enchiam as igrejas de rituais e dangas pagds. Uma das trovinhas que
herdamos da cultura portuguesa é a seguinte: “Sao Gongalo do Amarante,/ meu santo casamenteiro,/ casai as minhas
amigas/ mas casai-me a mim primeiro”. Tudo isso levou os conegos da Igreja de Sao Gongalo, tempos depois, j4 no
inicio do século XIX, a proibirem essas festas.

97



seus praticantes eram condenados a punicOes capazes de desafiar as mais
sadicas imaginacoes, variando historicamente desde multas, prisdo, confisco de
bens, banimento da cidade ou do pais, trabalho forcada (nas galés ou nao),
passando por marca de ferro em brasa, execracdo e acoite publico até a
castracdo, amputacdo das orelhas, morte na forca, morte por fogueira,

empalamento e afogamento.

Curioso ¢ ter sido a sodomia perseguida nao somente nos paises catélicos, mas também
nos protestantes, como Inglaterra, Suica e Holanda. Ou seja, era um crime que se voltava contra
os preceitos patriarcais do cristianismo e contra a Natureza. No que respeita ao universo
catolico, no século XVI, em razio da Reforma Protestante, a Igreja empreende uma politica
contra-reformista, em cujos expedientes de controle doutrinario e moral destaca-se o Tribunal
do Santo Oficio da Inquisicdo, associado a Igreja Romana. Em Portugal, o Tribunal da Santa
Inquisicdo comecou a funcionar em 1536, continuando suas atividades até 1765. A preocupacao
com a colonia brasileira, por exemplo, era compartilhada tanto pelo poder eclesiastico quanto
pelo poder real, uma vez que se temia o desleixo moral dos habitantes brasileiros, tao distantes
geograficamente da metropole. Trevisan (2002) admite que, diante de uma copiosa
documentacao de dificil acesso, pouco ainda se conhece sobre as acdes concretas da Inquisicao
nas colonias portuguesas. Destaque-se que, no Brasil, nunca foi instalada uma mesa inquisitorial
do Santo Oficio. O pais se encontrava sob a competéncia do tribunal de Lisboa. Dessa forma, os
processos eram levados para a Corte. A Inquisicdo no Brasil foi extinta, segundo D. Estevao
Bettencourt, em 1774, quando o Santo Oficio foi oficialmente transformado em tribunal régio,

sem autonomia, completamente dependente da Coroas:.

Quase sempre os visitadores vinham ao Brasil sob a ordem do Conselho Geral da
Inquisicdo em Portugal, mas ndo foram poucas as vezes em que sua presenca foi solicitada por
autoridades da propria Coldénia, por exemplo, “quando o provincial da Companhia de Jesus
escreveu ao Conselho Portugués, para denunciar a existéncia de grande escandalo (...) em razao
(...) de cousas de judaismo, como de feiticarias e do pecado nefando” (TREVISAN, 2002, p. 128). O
pecado nefando era um termo de que se valiam os inquisidores para se referirem ao coito anal,
também designado como “tocamento desonesto”, “tocamento torpe”, “trabalho nefando”, ou
simplesmente “nefando” (TREVISAN, 2002, p. 132). Saliente-se que, nesses termos, os
determinantes participam de um mesmo paradigma cujos valores sio moralmente negativos. A

sodomia, ndo obstante ser praticada também com mulheres, pressupunha, antes de mais nada,

3t In: http://www.midiasemmascara.com.br/artigo.php?sid=2267

98



relacGes entre homens, o que era radicalmente proscrito, no caso, pela ordem crista. Segundo
consta nos documentos disponibilizados (cf. TREVISAN, 2002), no caso do Brasil, esse crime nao
chegou a ser punido com a morte do infrator, ao que parece, a despeito de as Ordenacées do
Reino preverem em seu regimento morte na fogueira nos casos de sodomia. Isso talvez tenha

influenciado a formacgao, na col6nia, de uma moral mais relaxada, mais flexivel.

O mito brasileiro da masculinidade se formou e ganhou consisténcia nesse contexto em
que se estruturava a colonia brasileira. O que ficou para nos da colonizacao foi, portanto, a
estrutura de uma sociedade dividida entre fortes e fracos, entre sadicos ativos e seus objetos
passivos: o0 homem de um lado; a esposa, as filhas, os meninos, os negros, os “muleques” e as
mulatas de outro. Freyre (1998) localiza nesse periodo a origem do sadismo caracteristico do
brasileiro, nascido e criado em casa-grande, num regime de familia patriarcal e escravocrata. Os
meninos e a gente adulta deveriam estar preparados para enfrentar todas as adversidades que
uma terra habitada por indios, escravos e animais selvagens oferecia. Dai a precocidade das
criancas coloniais, participando das angustias e preocupacoes dos adultos. Como recompensa,
podiam desfrutar do prazer e do gozo, decorrentes do direito de exercer o poder do macho

conferido pela familia patriarcal.

No século XIX, esse mito assume aspectos particulares. A despeito do estabelecimento
politico da burguesia e de uma nova ordem social em alguns paises europeus nesse século,
viviamos ainda num regime semi-feudal e escravocrata. O homem europeu moderno era o dos
centros urbanos, operarios ou burgueses, em sua maioria, que produzem mercadorias, trocam-
nas e acumulam capital, enquanto os aristocratas, até o século XVIII responsaveis pelo poder
politico, gozavam, na inércia, das riquezas, alegando o prestigio de possuir “sangue azul”. No
Brasil, entretanto, os valores da burguesia comecaram a se infiltrar apenas na segunda metade
do século XIX. Mesmo assim, a feicao cultural que a sociedade recém-independente adquiria era
um tanto contraditéria. A disparidade advinha do modo de producdo que caracterizou esse
periodo do pais. O Brasil era um “pais agrario e independente, dividido em latifindios, cuja
producao dependia do trabalho escravo por um lado, e por outro do mercado externo”
(SCHWARZ, 2000, p. 13)32. Os brasileiros se viram forcados a importar costumes e valores das
sociedades burguesas, sobretudo da Franca, Inglaterra e da América do Norte, a fim de poder
manter com os negociantes estrangeiros um nivel de igualdade nas relacoes liberais de mercado.
O modo de producio escravista, todavia, se opunha a racionalizacao produtiva do liberalismo

econdmico, baseada nao na autoridade, como era o caso do regime escravocrata, mas na eficacia

32 Ao analisar o contexto social, politico e econémico em que se insere a obra de Machado de Assis, Schwarz (2000a;
2000b) constr6i um rico painel da sociedade brasileira do século XIX, fundamental para compreendermos a relacao
entre literatura e sociedade.

99



do trabalho “livre”. No Brasil o escravismo gerou trés classes sociais distintas — latifundiarios,
escravos e homens livres. O sistema agrario era dominante ainda em terras brasileiras e, por
isso, o poder politico-econémico se concentrava nas maos dos latifundiarios. Na anélise de
Schwarz (2000a), a multidao de sujeitos que compunham a terceira classe, a dos homens livres,
nao era nem latifundiaria nem escrava, restando-lhe a opg¢ao de viver do favor dos poderosos. Se
0 escravismo chocava-se com as idéias liberais, o sistema de favor procurou absorvé-las e
modifica-las, tornando-se um caso bastante particular. Na literatura de Machado de Assis, por
exemplo, o agregado José Dias, do romance Dom Casmurro, vive de favores da familia Santiago
e ¢é caracterizado por ter um comportamento afetadoss. A contradiciao do sistema sécio-politico-
econdmico do Brasil é assim encoberta, visto que, abrindo aparentemente concessées aos valores
burgueses da Europa e América do Norte, conservava indiretamente os valores da sociedade

escravocrata.

Talvez seja essa a razao de os valores burgueses sobre o masculino terem assumido no
contexto brasileiro um carater mais radical e conservador, tomando-se como parametro a
imagem do latifundiario, proprietario de terra, escravocrata e detentor do poder politico e
econdmico. No caso das classes populares, essa imagem e seus desdobramentos costumam ser

mitificados, de forma que constituam a verdadeira imagem do “homem”.

Nao ha nenhum estudo sociolégico consistente sobre a masculinidade e a situacao da
familia brasileira na contemporaneidade, de forma que nos possa valer de informacées seguras
sobre a questdo. No que concerne a nossa pesquisa, faremos uma analise de como e sob que
valores a literatura brasileira, especificamente a dramaética, representa a figura do homem. Dessa
forma, poderemos chegar a algumas conclusdes a respeito da situacdo do masculino na

sociedade brasileira contemporanea.

Do que pudemos coletar em Ceccheto (2004), Trevisan (1998) e Costa (2002), por
exemplo, as mudancas ocorridas na familia do tipo patriarcal e, conseqlientemente, no regime de
sexo abalaram o mito moderno de masculinidade, nao, todavia, sem alguns traumas. Os homens
pertencentes as classes economicamente favorecidas estao encontrando meios para se adequar

aos novos tempos, exercendo sua masculinidade de forma flexivel. Outros, porém, resistem as

33 A titulo de exemplo, citemos a passagem em que o narrador focaliza o agregado: “A roupa durava-lhe muito; [...] ele
trazia [o vestido] velho escovado e liso, cerzido, abotoado, de uma elegancia pobre e modesta. Era lido, posto que de
atropelo, o bastante para divertir ao serdo e a sobremesa, ou explicar algum fené6meno, falar dos efeitos do calor e do
frio, dos p6los e de Robespierre. Contava muita vez uma viagem que fizera a Europa, e confessava que a ndo sermos
nos, ja teria voltado para 14; tinha amigos em Lisboa, mas a nossa familia, dizia ele, abaixo de Deus era tudo” (AssIs,
2001, p. 19, grifo nosso). Os habitos e as crencas que José Dias sustentava, conforme trechos grifados, procuravam
imitar a fina educago da elite burguesia européia, mas dela se afastava porque no era um auténtico burgués; era um
pobre agregado.

100



mudancas e continuam reproduzindo os mesmos valores que conferiram ao sexo masculino o
poder hegemoOnico. Quanto as camadas populares, o orgulho de ser homem e de pertencer ao
grupo sexual socialmente privilegiado faz com que a resisténcia as alteracbes estruturais da

familia do tipo burguesa seja ainda maior.

Situacbes surpreendentes de violéncia envolvendo homens levam Trevisan (1998) a
interpreta-las como sendo sintomas da crise da masculinidade. O caso do indio pataxo, que, em
1997, foi queimado vivo por um grupo de cinco rapazes de classe média da cidade de Brasilia,
chamou a atencio pela crueldade. Esse e outros casos envolvendo violéncia entre torcidas de
futebol organizadas, formacdo de gangues de lutadores de jiu-jitsu, crimes cruéis de homens
contra mulheres constituem focos de concentracdo de agentes masculinos que resistem as
mudancas impostas pelo mercado aos ideais modernos de masculinidade. Logo, tratar da
masculinidade no contexto da sociedade brasileira nao pode se restringir a uma visao
generalizadora e universalista. O problema é muito mais complexo e exige, portanto, uma

atencao maior.

Quanto a questao da anti-norma, especificamente o “homossexualismo”, a pesquisa de
James N. Green (2000) traz resultados surpreendentes. Curioso é que nos deparamos com uma
leitura licida de um aspecto da nossa realidade social, feita por um intelectual estrangeiro, um
brasilianista de origem norte-americana. Em nossa sociedade, o homossexual assumido sempre
foi recebido e tratado de maneira ambigua. Geralmente, ou sdo associados ao carnaval, a
brincadeira, ao espirito festivo — um “bobo da corte” que faz rir —, ou a imoralidade, a violéncia
contra o pudor — um péria, que merece ser punido. Ao analisar a “homossexualidade” masculina
no Brasil do século XX, Green (2000) sustenta a tese de que, por trds de uma aparente
condescendéncia por parte da sociedade local com relacao a figura do homossexual (o que a festa
do Carnaval deixa supor), esconde-se um preconceito violento, que pressiona os homossexuais,
de certa maneira, a se manterem longe da vida puablica. Contra todas as repressoes a que estao
sujeitos, os gays foram conquistando, a duras penas, uma visibilidade e uma forca politica sélida,
o que veio a lhes garantir um espaco na sociedade dedicado as discussdes de ordem juridica,

inclusive.

Na busca de elementos que venham a engrossar a discussao sobre masculinidade,
procuraremos, a seguir, levantar algumas consideragoes acerca de como a literatura, durante o
periodo moderno, produziu e reproduziu idéias a respeito do masculino. O passeio que faremos
por algumas literaturas sera de carater ilustrativo para as questoes ja levantadas nesse trabalho,
portanto a mencao a determinadas obras serd absolutamente aleatoria. No proximo capitulo,

procederemos a analise sisteméatica do corpus.

101



3.4. A literatura moderna e o mito da masculinidade

Comecemos essas consideracoes com a seguinte afirmacao: na literatura moderna, a voz
poética hegemonica era a do homem. Quando em séculos passados, por exemplo, algumas
mulheres escreviam textos literarios, as mais das vezes usavam pseudénimos masculinos, como
forma de garantir a aceitagio do publico. Interessa-nos, entretanto, tomar como ponto de
partida da discussao o fato de termos, no canone literario moderno, uma quantidade majoritaria
de autores masculinos, donde nao sera dificil encontrar ideologias que correspondam aos ideais

burgueses de masculinidade.

Além disso, observamos que esses textos literarios veiculam um discurso masculino, pelo
fato de ter o homem — voz lirica masculina — se colocado como sujeito do discurso, tomando,
quase sempre, a mulher como objeto de desejo desse mesmo discurso. Um dos sintomas desse
fato é apontado por Sant’Anna (1993) ao salientar a freqiiéncia com que os poetas se referem ao
corpo feminino, em contraste com a rara meng¢ao ao corpo masculino. Para o autor, isso se deve
ao preconceito historico de que o homem se caracteriza pela razao (espirito), enquanto a mulher,

pela sensualidade e forma fisica.

A titulo de ilustracdo, citemos o tdo exaustivamente analisado soneto de Gregoério de
Matos (1976, p. 202):

7

Anjo no nome, Angélica na cara!/Isso é ser flor, e Anjo juntamente:/Ser
Angélica flor, e Anjo florente,/Em quem, sendo em vos, se uniformara://Quem
vira uma flor, que a ndo cortara,/De verde pé, da rama florescente;/E quem um
Anjo vira tdo luzente, /Que por seu Deus o ndo idolatrara?//Se pois como Anjo
sois dos meus altares,/Foreis o meu custddio, e minha guarda,/Livrara eu de
diabdlicos azares.// Mas vejo, que tao bela, e tao galharda,/ Posto que os Anjos

nunca dao pesares,/ Sois Anjo, que me tenta, e ndo me guarda.

Verifica-se, nesses versos cultistas, um jogo de palavras cujas metaforas apontam para a
relacdo antitética céu/terra, sagrado/profano, tao ao gosto dos barrocos. A mulher é focada como
objeto do desejo do eu-lirico, e encarna a dualidade, geradora de ambigiiidade, de ser sagrada —
observe-se a imagem do anjo — e mundana — conceito representado pela metafora da flor. Ao
mesmo tempo que a mulher seduz o homem pelo perfil angelical, também o faz pela frescura do
corpo florente. Logo, a seducao da carne e, em conseqiiéncia, o pecado é gerado, a exemplo de

Eva, unicamente pelos encantos fisicos da mulher, que se torna ainda mais perigosa quando se

102



disfarca na candura de um anjo. A mulher, através do seu corpo, tenta 0 homem, perturbando
seu espirito. No verso “Quem vira uma flor, que a nao cortara”, podemos encontrar uma sugestao
ao contato dos corpos, a relacio sexual, se confrontarmo-lo, por exemplo, com a palavra
“deflorar”, comum ja nessa época, cujo sentido metaforico, dependendo do contexto, vem a ser

“desvirginar”.

Em pleno século XVII, no contexto do Brasil Colonia, deparamo-nos com um discurso
que expressa os ideais burgueses de masculinidade e é atravessado por um interdiscurso, o
religioso. Isso se verifica quando nos deparamos com a figura da mulher associada ao instinto
sexual, cabendo ao homem, heterossexual, macho, suscetivel aos prazeres que os corpos
femininos proporcionavam, o status de vitima do pecado, encarnado pela figura da mulher. A
diferenca entre os sexos esta tracada em todo o poema, em que temos, de um lado, o homem que
busca o equilibrio espiritual, e, de outro, a mulher, que é toda luxiria, perturbando, assim, a

integridade moral do homem.

Encontramos, também, e sobretudo, no contexto da literatura européia, alguns exemplos
ilustrativos do discurso masculino dominante, tal como se desenvolveu na sociedade burguesa.
Lancemos um breve olhar sobre a fala de Don Juan, de Moliéere (1997, p. 12-14), no momento em

que Leporelo (Sganarelle, no original francés), seu criado, desaprova-lhe a conduta de sedutor:
DON JUAN

Nao diga! Vocé pretende que uma pessoa se ligue definitivamente a um sé
objeto de paix@o, como se fosse o tGnico existente? Depois disso renunciar ao
mundo — ficar cego para todas as outras formosuras? Bela coisa, sem davida,
uma pessoa em plena juventude enterrar-se para sempre na cova de uma
sedugdo, morto para todas as belezas do mundo em forma de mulher. Tudo em
nome de uma honra artificial que chamam fidelidade? Ser fiel é ridiculo, tolo, s6
serve aos mediocres. Todas as belas tém direito a um instante de nosso
encantamento. E a fortuna de ter sido a primeira nao pode impedir as outras o
direito de estremecer o nosso coracdo. A mim a beleza me enlouquece em
qualquer lugar em que a encontre; e cedo facilmente a doce violéncia com que
me domina. Em amor é lindo estar comprometido. Mas o compromisso que
tenho com uma beleza nao impede minha alma de ser justa com as outras. [...] e
se mil rostos formosos me pedissem, partiria em mil meu coracao para atendé-
los. [...]. HA uma docura extrema em dominar, com cem ou mil galanteios, o
coracdo de uma jovem espléndida, vendo, dia a dia, o progresso de nossa
penetracdo... em sua ansia. Invadindo, com lances de arrebatamento, prantos e

promessas, o pudor inocente de uma alma e vendo-a, aos poucos, perdendo

103



qualquer vontade de se defender. Forcando, passo a passo, todas as dltimas
pobres resisténcias que ela nos opoe, vencendo essa teia de escrupulos que
formam sua honra, levando-a carinhosamente até... até onde queremos. Mas,
uma vez possuida, ndo ha mais o que dizer, ou desejar. Toda a beleza da paixao
se acaba e dormimos na serenidade do amor conquistado, até outro estimulo
despertar nossos desejos com a irresistivel atracdo do novo. Enfim, ndo ha nada
tao doce quanto dobrar a resisténcia de uma bela mulher. Nisso minha ambicao
é igual a dos grandes conquistadores, que voam eternamente de batalha em
batalha, jamais se resignando a limitar sua ambigdo. Também ndao faco nada
refreando a impetuosidade dos meus desejos. Minha vontade é seduzir a Terra
inteira. Como Alexandre lamento que nao haja outros mundos para estender até

14 minhas conquistas amorosas34.

O mito de Don Juan era muito popular e circulava pela Europa antes de Moliére escrever sua
peca. A primeira adaptacao literaria do mito devemos a Tirso de Molina, com a peca EIl Burlador
de Sevilla (1630), apesar de este nao ter sido o criador da personagem lendaria. Muitos estudos
foram realizados a partir de Don Juan, mas o que nos interessa particularmente é flagrar os
valores masculinos que perpassam o discurso da personagem. Vale salientar que Don Juan
exercia no publico um fascinio, paralelamente a reprovacdo de que eram alvo os seus atos
inescrupulosos para uma sociedade catdlica e burguesa. Tal fascinio se devia ao comportamento

tipicamente masculino da personagem, conforme os ideais modernos de masculinidade — o

34 Traducdo e adaptagdo de Millor Fernandes. No original de Moliere, encontramos o texto a seguir: DOM JUAN —
Quoi? tu veux qu'on se lie & demeurer au prernier objet qui nous prend, qu’on renonce au monde pour lui, et qu'on
n’ait plus d’yeux pour personne? La belle chose de vouloir se piquer d'un faux honneur d’étre fidéle, de s’ensevelir
pour toujours dans une passion, et d’étre mort dés sa jeunesse a toutes les autres beautés qui nous peuvent frapper les
yeux! Non, non la constance n’est bonne que pour des ridicules; toutes les belles ont droit de nous charmer, et
l’avantage d’étre rencontrée la premiére ne doit point dérober aux autres les justes prétentions qu ‘elles ont toutes sur
nos coeurs. Potir moi, la beauté me ravit partout ou je la trouve, et je céde facilement a cette douce violence dont elle
nous entraine. J’ai beau étre engagé, 'amour que j'ai pour une belle n’engage point mon ame a faire injustice aux
autres; je conserve des yeux pour voir le mérite de toutes, et rends a chacune les hommages et les tributs ou la nature
nous oblige. Quoi qu'’il en soit, je ne pu refuser mon coeur a tout ce que je vois d ‘aimable; et des qu'un beau visage me
le demande, si j’en avais dix mille, je les donnera tous. Les inclinations naissantes, aprés tout, ont des charmes
inexplicables, et tout le plaisir de 1 ‘amour est dans le changement. On gotite une douceur extréme a réduire, par cent
hommages, le coeur d’'une jeune beauté, a voir de jour en jour les petits progres qu’on y fait, & combattre par des
transports, par des larmes et des soupirs, I'innocente pudeur d’'une ame qui a peine a rendre les armes, a forcer pied a
pied toutes les petites résistances qu’elle nous oppose, a vaincre les scrupules dont elle se fait un honneur et la mener
doucement ou nous avons envie de la faire venir. Mais lorsqu’on en est maitre une foi, il n’y a plus rien a dire ni rien a
souhaiter; tout le beau de la passion est fini, et nous nous endormons dans la tranquillité d’un tel amour, si quelque
objet nouveau ne vient réveilier nos désirs, et présenter a notre coeur les charmes attrayants d’'une conquete a faire.
Enfin il n’est rien de si doux que de triompher de la résistance d’'une belle personne, et j ‘ai sur ce sujet 'ambition des
conquérants, qui volent perpétuellement de victoire en victoire, et ne peuvent se résoudre a borner leurs souhaits. Il
n’est rien qui puisse arréter 'impétuosité de mes desires: je me sens un coeur a aimer toute la terre; et comme
Alexandre, je souhaiterais qu’il y efit d’autres mondes, pour y pouvoir étendre mes conquétes amoureuses (MOLIERE,
1987, p. 31-33).

104



garanhdo sedutor de mulheres —, levando o publico de uma sociedade capitalista nascente a

encara-lo com certa simpatia, como uma concessao que se faz ao legitimo “macho”.

Temos uma personagem representada por um homem branco, heterossexual, sensivel aos
encantos femininos, dotado de um incontrolavel apetite sexual e da necessidade de dominar as
parceiras. Cacoando dos valores morais cristaos, como a fidelidade no casamento, Don Juan
justifica seu comportamento lascivo pelo imperativo do impulso sexual, qualidade, portanto, do
macho “garanhao”. No trecho “H4 uma docura extrema em dominar, com cem ou mil galanteios,
o coracao de uma jovem espléndida, vendo, dia a dia, o progresso de nossa penetrac¢io... em sua
ansia”, podemos observar trés palavras que marcam, neste contexto, o discurso masculino:
dominar, galanteios e penetracdo. Dominar o coracdo de uma jovem espléndida e torna-la,
mesmo que num curto espaco de tempo, sua propriedade, implica, em nossa sociedade
androcéntrica, o objetivo de todo homem que exerce sua masculinidade. Quanto mais mulheres
dominadas o homem exibir em seu rol de conquistas, mais valorizado se torna num tipo de
sociedade como a nossa. E essas conquistas se fazem com galanteios, palavras sedutoras do
homem varao, o tnico munido do direito, na sociedade falocéntrica, de tomar iniciativa em
conquistas amorosas. Por fim, a penetracdo, palavra usada, de forma ambigua, pelo
comediografo, cujo sentido implicito de ato sexual, tomado pelo prisma do falo, gera o riso,
efeito previsto pela comédia. Numa cultura dominada pelos valores masculinos, o sexo é visto
como penetracgao, realcando-se a figura do falo divinizado. Apesar de no original nao haver a
palavra “penetracao”, o sentido que é sugerido pelo ritmo da fala é o da penetracao e o da copula.
Esse sentido foi perspicazmente construido na traducdo de Millor Fernandes, se

acompanharmos o ritmo da seguinte passagem:

H4 uma docura extrema em dominar, com cem ou mil galanteios, o coracdo de
uma jovem espléndida, vendo, dia a dia, o progresso de nossa penetracao... em
sua ansia. Invadindo, com lances de arrebatamento, prantos e promessas, o
pudor inocente de uma alma e vendo-a, aos poucos, perdendo qualquer vontade
de se defender. Forcando, passo a passo, todas as dltimas pobres resisténcias
que ela nos opoe, vencendo essa teia de escripulos que formam sua honra,

levando-a carinhosamente até... até onde queremos.

A partir da palavra “penetracdo”, ha uma sucessao de oracoes reduzidas de gerundio, o que
sugere o ritmo do coito, que se acelera (no dltimo periodo, ha um actmulo de trés oracoes

reduzidas de gertindio) e continua até chegar ao “até”, que, repetido apés uma pausa, sugere o

105



arfar do gozo masculino. Essa estrutura trai uma voz masculina profundamente marcada. O
discurso masculino é construido e reproduzido nao apenas no nivel do conteddo semantico, mas

também no nivel da entonacao, que é de ordem formal.

Valendo-nos de outro exemplo, podemos citar a literatura destinada aos leitores infanto-
juvenis, um publico que passa a ser valorizado pela sociedade moderna, considerando-se serem
eles consumidores em potencial e futura mao-de-obra para o regime de producao capitalista.
Para crescerem conforme os padroes e ideais de uma sociedade burguesa, precisariam ser

educados para tal. Uma das formas de educacao seria a literatura destinada aos jovens.

As histérias de Perrault (1628-1703), ainda que originalmente nio tivessem sido escritas
para criancas, conquistaram grande éxito entre o publico infanto-juvenil, fato que levou as
escolas, aparelhos ideoldgicos do Estado, a trabalharem com essa literatura como forma de
educar moralmente as criangas, conforme as ideologias burguesas. Em sua versao de
Chapeuzinho Vermelho, Perrault (apud Tatar, 2004, p. 338) acrescenta a histéria uma moral,

que reproduzimos a seguir:

Vemos aqui que as meninas, / E sobretudo as mocinhas / Lindas, elegantes e
finas, / Nao devem a qualquer um escutar./ E se o fizerem nao é surpresa / Que
do lobo virem o jantar. / Falo “do” lobo, pois nem todos eles / Sao de fato
equiparaveis. / Alguns sdo até muito amaveis / Serenos, sem fel nem irritacdo. /
Esses doces lobos com toda educagdo, / Acompanham as jovens senhoritas /
Pelos becos afora e além do portao./ Mas ai! Esses lobos gentis e prestimosos, /

Sao, entre todos, os mais perigosos.3s

N

A historia da menina que vai a casa da avo para entregar-lhe alguns bolinhos e 14 encontra o
lobo, por quem é devorada, é uma alegoria dos valores morais que a sociedade burguesa
pretendeu desenvolver em sua populacdo. A conotacdo sexual no conto é flagrante se
considerarmos que Chapeuzinho Vermelho deita-se a cama junto do lobo, tira a roupa, conversa
com o lobo e é por ele “comida”. Mas o que nos interessa particularmente sao as representacoes
sociais construidas sobre as meninas e sobre os rapazes em sociedade, tal como podemos flagrar
na moral da histéria. As mocas é oferecido o conselho de se precaverem em relacio aos homens

que sdo lobos. Elas sdo referidas a partir dos qualificativos lindas, elegantes e finas. Por um lado,

35 No original francés, o texto se encontra da seguinte maneira: “On voit ici que de jeunes enfants,/ Surtout de jeunes
filles/ Belles, bien faites, et gentilles,/ Font treés mal d’écouter toute sorte de gens,/ Et que ce n’est pas chose étrange,/
S’il en est tant que le Loup mange./ Je dis le Loup, car tous les Loups/ Ne sont pas de la méme sorte;/ Il en est d'une
humeur accorte,/ Sans bruit, sans fiel et sans courroux,/ Qui privés, complaisants et doux,/ Suivent les jeunes
Demoiselles/ Jusque dans les maisons, jusque dans les ruelles;/ Mais hélas! qui ne sait que ces Loups doucereux,/ De
tous les Loups sont les plus dangereux” (PERRAULT, 2003).

106



temos a representacdo da fragilidade e passividade, que devem ser atributos de uma moca
burguesa respeitavel; por outro, a representacdo dos homens como dotados de instinto sexual
irrefreavel. Nao se verifica nenhum julgamento moral em relagdo ao carater do homem, senao
quando interfere na integridade moral das mocinhas. O instinto sexual parece ser propriedade
natural apenas do homem, pois sao eles que seduzem as mocinhas. A crenca de que ao homem ¢é
dado o direito de exercer ativamente seu instinto sexual e a mulher, o dever de sofrer
passivamente a violéncia desse instinto masculino foi necessaria para que a sociedade firmasse

suas bases na estrutura da familia patriarcal.

Voltando ao contexto da literatura brasileira, gostariamos de mencionar, ainda, duas
obras do século XIX, que trazem valores, explicitos ou implicitos, dos ideais de masculinidade. A
primeira delas é o poema épico de Gongalves Dias, I-Juca Pirama. Poesia indianista, o texto
canta a honra do indio guerreiro tupi, numa idealizacdo que tem por base os valores da
sociedade burguesa européia. O guerreiro cativo, em seu ritual de morte, pede ao inimigo a
liberdade, pois deixaria s6 o pai, cego e doente. Interpretado como covarde, é solto pela tribo
inimiga. Ao saber que seu filho fugira “covardemente” da morte, o pai renega-o e deseja-lhe
todas as desgracgas. Humilhado e imbuido de orgulho, o filho volta a tribo contra a qual lutava e
entrega-se a morte, ndo sem antes se mostrar como bravo guerreiro. Nao obstante os fatos
corresponderem, no geral, ao comportamento cultural de alguns grupos indigenas, como € o caso
do ritual de antropofagia, os valores de carater e os conflitos psicolégicos do indio cativo sao
culturalmente europeus, especificamente da burguesia européia. Vejamos este fragmento do
Canto IV:

Aos golpes do imigo, / Meu tltimo amigo, / Sem lar, sem abrigo / Caiu junto a
mi! / Com placido rosto, / Sereno e composto, / O acerbo desgosto / Comigo

sofri (Dias, 2000, p. 50).

A lamentacao do indio cativo carrega sentimentos de um nobre cavaleiro medieval. Sua tristeza
se da pela perda de um amigo, cujos lacos de amizade, pautados na honra, no respeito e no
decoro, se configuram a partir de caracteristicas da cultura européia. O indio brasileiro possui
outros valores que dizem respeito a sua propria cultura. No poema, a expressao direta dos
sentimentos faz do indio um elegante, nobre e integro cavalheiro europeu. A honra, a bravura, a
forca, o espirito guerreiro e o equilibrio sd@o, como vimos anteriormente, ideais modernos do
masculino, de forma que o nosso Romantismo teve na literatura um eficiente veiculo para a

divulgacao e cristalizacdo do mito burgués da masculinidade.

107



Por fim, Bom-Crioulo é outra obra brasileira que se insere nas discussoes sobre o
masculino. Nela encontramos a relacdo homoerética entre dois marinheiros, um negro, outro
branco e mais fragil. Muitas questées poderiam ser levantadas a partir desse livro, mas nos
ateremos ao tratamento que foi dado ao tema da “homossexualidade”. Num contexto em que
predominava a filosofia e a ciéncia positiva, a obra de Adolfo Caminha apresenta uma narracao
marcada pela técnica de laboratério: o romancista precisava agir como cientista, analisando
empiricamente as consideradas patologias sociais, de forma que pudesse, assim, intervir
precisamente sobre problemas especificos (o “prever para prover” da filosofia positiva). No
entanto, a propria ciéncia novecentista, como ja tratamos, nao conseguia abdicar dos
preconceitos, de forma que os resultados, sob a aparéncia de uma explicacao cientifica rigorosa,
eram contaminados pelos mais variados mitos e crencas. Nao foi diferente com o romancista de
Bom-Crioulo, que, no capitulo III, por exemplo, ao narrar uma cena eroética entre os dois

marujos, escreve:

Depois de um siléncio cauteloso e rapido, Bom-Crioulo, aconchegando-se ao
grumete, disse-lhe qualquer cousa no ouvido. Aleixo conservou-se imével, sem
respirar. Encolhido, as palpebras cerrando-se, instintivamente de sono,
ouvindo, com o ouvido pegado ao convés, o marulhar das ondas na proa, ndo
teve animo de murmurar uma palavra. Viu passarem, como em sonho, as mil e
uma promessas de Bom-Crioulo: o quartinho da Rua da Misericordia no Rio de
Janeiro, os teatros, os passeios...; lembrou-se do castigo que o negro sofrera por
sua causa; mas nao disse nada. Uma sensacao de ventura infinita espalhava-se
em todo o corpo. Comecava a sentir no proprio sangue impulsos nunca
experimentados, uma como vontade ingénita de ceder aos caprichos do negro,
de abandonar-se-lhe para o que ele quisesse — uma vaga distensdo dos nervos,

um prurido de passividade...
— Ande logo! murmurou apressadamente, voltando-se.
E consumou-se o delito contra a natureza.

(Caminha, 1997, p. 37-38)

A exemplo da literatura naturalista, encontramos em Bom-Crioulo uma descri¢ao biologica do
sexo, 0 que, em principio, ndo geraria surpresa no leitor. O ultimo enunciado, no entanto, chama
a atencao pelo que encerra de juizo valorativo. O “delito contra a natureza” corresponde a pratica

de desejo homoerotizada, considerando-se que natural é a pratica “heterossexual”. Este

108



enunciado denuncia um discurso médico-naturalista preconceituoso, estigmatizando como
patoldgica e desviante a relacdo homoerdtica. Além disso, concebe as praticas sexuais a partir
das representacOes sociais que costumam separar os individuos entre passivos e ativos. No
exemplo citado, Bom-Crioulo assume o papel de ativo, ao passo que Aleixo sente “um prurido de
passividade”. A relacdo ero6tica continua a ser representada apenas pelo ato de penetracao,
precisando-se, conforme modelo dualista adotado, de ter um ativo (o que penetra) e o passivo (o
que é penetrado). Na sociedade burguesa patriarcal, o primeiro corresponderia ao homem; o
segundo, a mulher. Procura-se transferir o mesmo modelo de dominacao masculina para as
relacoes homoerotizadas, de forma que se precisa conceber um sujeito que seja o ativo e outro, o
passivo. Apesar da grande coragem do escritor de ter oferecido ao publico novecentista uma obra
contendo cenas explicitas de homoerotismo, a representacdo do fendmeno nido consegue se
desvencilhar das crencas hegemonicas sobre o masculino nem das relaces de poder que

envolvem o homem.

3.5. Categorias centrais: o discurso masculino burgués e sua alteridade

A fim de que nossa analise, nos capitulo seguintes, seja compreendida com maior clareza,
procuraremos, neste topico, sistematizar o que entendemos por discurso masculino burgués e
por alteridade, nao obstante estarem os pontos que aqui levantaremos, de certa forma,
disseminados em linhas anteriores. Isso se faz necessario, uma vez que essas duas categorias
foram tomadas por ndés como instrumentos tebricos fundamentais para a investigacdo da

chamada crise da masculinidade no mundo contemporaneo.

Comecemos pelo discurso masculino burgués. Como o discurso é neste trabalho
concebido como uma pratica social de significacao, falaremos de um discurso masculino quando
nos depararmos com praticas discursivas cujos valores ideoldgicos interferem nas
representacoes sociais que se tem do “homem”. O qualificativo “burgués” restringe o campo
semantico da expressao, associando as representacoes sociais sobre o masculino aos valores
modernos da burguesia. O discurso masculino burgués é, pois, uma pratica de significacao do
mundo, marcada pela ideologia androcéntrica, a fim de manter os interesses politicos e
economicos da burguesia. Esse discurso teve seu momento aureo no século XIX, quando se

estabeleceu como ordem discursiva hegemonica no Ocidente.

Catalogaremos alguns desses valores que, nas praticas discursivas, constituem o sistema

de crencas burgués do homem moderno:

109



a) comportamento viril — poténcia, poder e posse — aliado a contencao das violentas

expressOes emocionais (caracteristicas essas do homem medievo);
b) aspectos visuais que denotem virilidade, como a forca e a beleza corporea do homem;
¢) imagem de trabalhador sério e exemplar;
d) afamilia como célula (privada) da sociedade;
e) ser branco, heterossexual, saudavel, forte, valente, destemido e auto-controlado.

Nenhum desses valores, por si so, seria suficiente para caracterizar o discurso com o qual
trabalhamos. O discurso masculino burgués é dinamico e histérico, dando-nos a idéia de uma
pratica especifica pela forma como os valores acima arrolados se relacionam dentro de uma
mesma formacao discursiva. Por exemplo, vejamos como Hobsbawm (2000, p. 329) sintetiza

aspectos desses valores a partir da dinamica da socializacao burguesa:

A “familia” ndo era meramente a unidade social basica da sociedade burguesa,
mas também a unidade basica do sistema de propriedade e das empresas de
comércio, ligadas a outras unidades similares por meio de um sistema de trocas
de mulheres-mais-propriedade (o dote do casamento) em que as mulheres
deveriam ser, pela estrita convencdo derivada de uma tradi¢do pré-burguesa,
virgines intactae. Qualquer coisa que enfraquecesse essa unidade familiar era
inadmissivel, e nada a enfraquecia mais do que a paixao fisica descontrolada, que
introduzia herdeiros e noivas “inadequados” (isto é, economicamente

indesejaveis), separava maridos de mulheres e desperdigava recursos comuns.

Mesmo assim se tratava de um tipo de moral sustentada com certa dose de hipocrisia (cf.
HOBSBAWM, 2000) no que se referia ao comportamento masculino: exigia-se a castidade das
mulheres solteiras e fidelidade para as casadas; paralelamente, verificavam-se “a caca livre de
todas as mulheres (exceto talvez filhas casadoiras das classes médias e altas) por todos os jovens
burgueses solteiros, e uma infidelidade tolerada para os casados” (HOBSBAWM, 2000, p. 325).

Esse jogo dentro das familias era aceito como natural.

Nao podemos deixar de considerar, também, o cruzamento entre esse discurso bugués e
o discurso religioso sobre o masculino. Apesar da histéria da ascensao da burguesia ter sido
acompanhada por uma lenta e progressiva laicizacao do Estado, é importante lembrar que a

moral crista, se punha empecilhos as novas descobertas cientificas (citemos, a titulo de exemplo,

110



a teoria evolucionista de Darwin), servia ideologicamente aos interesses de muitos dos Estados
burgueses. Além disso, os ide6logos burgueses nao podiam se privar da religido, que constituia,
ainda nessa época, “o idioma no qual a esmagadora maioria da populacdo mundial pensava”
(HOBSBAWM, 2000, p. 375). Como a burguesia precisava do apoio das massas, flexibilizava
algumas de suas determinagoes e cooptava a religido, usando-a para finalidades educacionais,
tendo em vista a formacao moral e ética do cidadao burgués. O extremismo dos padroes morais
da Igreja, ao procurar reprimir as paixoes fisicas descontroladas dos fiéis, contribuia para

manter a estabilidade familiar e, com isso, a propriedade burguesa.

No decorrer da anélise, o leitor ird se deparar, vez por outra, com a expressio “pequena
burguesia” ou “valores pequeno-burgueses”. Partimos do principio de que a classe burguesa nao
¢ um bloco homogéneo: ela pode ser dividida em varias subclasses, formando verdadeiros grupos
auténomos (grande burguesia, média burguesia, burguesia intelectual, pequena burguesia)3®. A
pequena burguesia é constituida, no geral, por trabalhadores emergentes, que participam, de
forma simples e modesta, da dindmica do mercado de trabalho. Seus valores morais costumam
ser mais rigorosos que os da grande burguesia. Conseqiientemente, a hipocrisia também
costuma ser mais evidenciada. Ciente das diferencas simbolicas entre essas subclasses, faremos
uso dos termos burgués e pequeno-burgués para nos referirmos a pratica de um mesmo discurso
masculino. Para tanto, tomamos por base a opinido critica de Hobsbawm (2000, p. 340), ao

considerar que,

se o0 esnobismo separava os milionarios dos ricos, e estes por seu turno dos
meramente prosperos, o que era natural numa classe cuja verdadeira esséncia
era subir mais alto pelo esforc¢o individual, tal divisdo ndo chegava a destruir a
consciéncia de grupo, que transformou o “meio” da sociedade na “classe média”
ou “burguesa”.

Apoiava-se em pressupostos comuns, credos comuns, formas de agio
comuns. A burguesia dos pendltimos 25 anos do século XIX era
esmagadoramente “liberal”, ndo necessariamente num sentido partidario (...),

mas num sentido ideoldgico.

Dai por que o apelo a determinados valores masculinos, concebidos como pilares para a

manutencao da ordem burguesa, guiada pela competitividade e pela ansia de progresso.

36 Cf. NORBERTO BOBBIO et al, 2000, p. 119.

111



O outro do masculino, o ndo-masculino, precisava ser bem definido, a fim de garantir o
controle ideolégico de uma sociedade moderna e masculina. Interpretamos esse outro como

efeitos do discurso masculino burgués.

Além das contribuicoes de Van Dijk (2003) para o estatuto discursivo da ideologia, nos
valeremos da concepcao de alteridade proposta por Janet M. Paterson (2004). De acordo com a
autora, o Outro ¢ identificado como formacao discursiva e cultural, identificacdo que nao pode
se efetuar sem se levar em conta as nocoes de essencialismo e de estere6tipos sociais. A seguir,
relacionaremos as nocoes conceituais que, segundo Paterson (2004, p. 27), subentendem a

representacao do outro na ficgao:

1. “O Outro é uma nocao relacional que se define em oposicao a outro termo”.

2. “Para que a diferenca inerente a alteridade seja significativa, ela implica a presenca

de um grupo de referéncia que demarque o Outro”.

3. E importante distinguir ‘diferenca’ e ‘alteridade’. A diferenca passa a ser alteridade
quando “o grupo de referéncia dispde de um inventario de tracos pertinentes que

constituem a alteridade de uma personagem”.

4. “Toda a alteridade é variavel, movente e suscetivel de ser anulada. Ela ndo é marcada
por alguma imanéncia e pode ser dotada de tracos positivos ou negativos, euféricos

ou disféricos num mesmo espaco social ou discursivo.”

5. “Se, na vida real, a alteridade de um individuo é determinada pela sociedade que o
cerca, a personagem do Outro é, da mesma forma, inteiramente governada pelos

dispositivos do texto”.

Apesar de usar a categoria Outro para analisar o estatuto da alteridade nos romances
canadenses, Paterson constr6éi um quadro de referéncia teérica que nos embasara, também, na
investigacdo do ndo-masculino presente nas dramaturgias enfocadas. Se dizer o Outro é
apresenta-lo como tal pelas estratégias enunciativas, a descri¢do do espaco, dos tracos fisicos, da
indumentaria, dos aspectos linguageiros e onomastico da personagem nao deverdo passar
desapercebidos. Esse processo cria vinculos entre o parecer e o ser da ficgdo expresso como
sendo Outro. A retorica é um instrumento forte para colocar o Outro no discurso. Ela esta ligada
as dimensdes espaciais, & descricio das personagens e a enunciacio. E preciso, no entanto,

perguntar se o Outro tem uma funcao de revelagdo no discurso. Qual é a fungdo do Outro na

112



diegese? Ele modifica o curso dos acontecimentos? Cada texto literario explora de maneira

particular o potencial significante da personagem do Outro. E a isso estaremos atento na analise.

O problema da masculinidade na sociedade contemporanea esta longe de ser esgotado.
Diriamos que comegou a se impor ha muito pouco tempo. Nao constitui nosso objetivo, no
momento, chegar a uma conclusao sobre o assunto, senao contribuir com a analise das imagens
masculinas oferecidas pela literatura e construidas na interacdo autor-texto-leitor num contexto
ideologico determinado. Os exemplos literarios apreciados neste capitulo servem, como ja ficou
dito, como ilustracdo do problema. A anéilise sisteméatica do discurso do e sobre o homem se

realizara no capitulo seguinte, a partir dos textos draméaticos que compdem nosso corpus.

113



PARTE I1: ANALISE DO CORPUS



4. O teatro brasileiro moderno e contemporaneo

— situando Nelson Rodrigues, Plinio Marcos e Newton Moreno

Tracaremos, neste capitulo, um breve panorama do teatro brasileiro moderno e
contemporaneo, nao pretendendo, com isso, incorrer em dois caminhos suspeitos do ponto de
vista epistemologico e metodolégico: ndo queremos fazer uma “sintese histérica” do teatro
brasileiro a partir da década de 1940, com problematizacGes pertinentes ao campo da Historia;
também nao pretendemos, aqui, construir um painel que sirva de pano de fundo para a analise
critica que se desdobrara nos capitulos subseqiientes. Tomando uma de suas acepcoes da palavra
“panorama”, apresentaremos uma “visao ampla” (isso significa dizer, claro esta, que nao
lidaremos com os detalhes exigidos por uma leitura estrita da histéria do teatro brasileiro) das
principais tendéncias do teatro no Brasil a partir de 1940, enfocando sobretudo a dramaturgia
produzida nesse periodo. Em outras palavras, pincaremos alguns aspectos do teatro no Brasil,
tomando como perspectiva sobretudo o eixo Rio de Janeiro-Sao Paulo, de 1940 aos nossos dias,
de onde surgiram as principais tendéncias artisticas da modernidade brasileira com as quais

lidaremos para estudar a dramaturgia de Nelson Rodrigues, Plinio Marcos e Newton Moreno.

Para seguir o método de anélise critica do discurso, faz-se necessario inserir o objeto em
foco no seu respectivo contexto histérico. Como esta expresso no primeiro capitulo desta tese,
nosso ponto de vista, apoiado numa gama de autores da ACD e do discurso literario, é que o
enunciado precisa ser criticamente analisado com relacdo a enunciacdo. O discurso literario,
objeto de nosso questionamento, esta enraizado nos contextos histérico, politico, econémico e

ideolodgico, que permitem a literatura sua razao de ser.

Dessa forma, entender como Nelson Rodrigues, Plinio Marcos e Newton Moreno se
inscrevem em seus respectivos contextos histéricos, estéticos e ideologicos sera o maior
proposito desse capitulo, sem pretender, no entanto, estender as discussoes a partir de pontos da
histéria do teatro desse periodo particular. Para tanto, nos valeremos, nao poucas vezes, de
alguns pontos de vista que fazem parte da fortuna critica desses dramaturgos, a fim de
dispormos de indicios para compreender como suas obras foram recebidas por um publico, cada

qual assentado num contexto histérico determinado.

115



Em 1941, ano em que Nelson Rodrigues escreveu sua primeira peca, A Mulher Sem
Pecado, proliferavam no teatro carioca as revistas, os vaudeuvilles e as pecas de uma so estrela —
Procopio Ferreira, Jaime Costa, Dulcina Morais3”. Como bem observou Ruy Castro (1992, p. 151),
“dizia-se”, nessa época, “que o teatro brasileiro ia do Rocio a Cinelandia — ou seja, de mal a
pior”. Nao é nosso propdsito, aqui, julgar a relevincia dessas pecas no cenario brasileiro do
século XX. Salientamos, apenas, junto a outras vozes da critica teatral e literaria dessa e de
épocas posteriores, que, nao obstante a revolugao estético-cultural encetada pela Semana de Arte
Moderna, de 1922, o teatro brasileiro, até a década de 1940, mantinha-se fiel, ainda, as 6peras e
comédias de costume de companhias estrangeiras (européias, sobretudo) ou de autores
nacionais que demonstravam, na maioria das vezes, forte ligacdo com os motivos estrangeiros,

nao refletindo, portanto, criticamente a realidade brasileira.

Antonio de Alcantara Machado, por exemplo, que havia participado da Semana de 1922,
ao lado de Oswald de Andrade e de Mario de Andrade, entre outros, exerceu o oficio de critico
teatral e foi testemunha da producao teatral brasileira das décadas de 1920 e de 1930. Numa de
suas cronicas, fazendo um balanco da dramaturgia brasileira dessa época, denuncia-lhe o

anacronismo, ao declarar que

A nossa comédia contemporanea nem chega a ser a filha melhorada de O
demoénio familiar de José de Alencar ou de O juiz de paz da roca de Martins
Pena: é irma delas. Tirante o ambiente, a linguagem, é reproducao fiel das mais
velhas. O espirito e a fatura sdo iguaizinhos.

Defeitos gravissimos. Aponto estes: desnacionalizacdo, banalidade, atraso
técnico, repeticao, ignorancia da época e do meio, uniformidade, pobreza de
tipos e de cendrios.

A conclusio é inapelavel para o nosso teatro:

Alheio a tudo, ndo acompanha nem de longe o movimento acelerado da
literatura dramatica européia. O que seria um bem se dentro de suas
possibilidades, com os proprios elementos que o meio lhe fosse fornecendo,
evoluisse independentemente, brasileiramente. Mas nao. Ignora-se e ignora os

outros. Nem é nacional nem é universal. (ALCANTARA MACHADO apud PRADO,

1993, p. 20)

Quanto as personagens, aconselha ao comediégrafo nacional procura-las nas ruas:

37 Para conhecer a ficha de algumas produgbes teatrais anteriores ao surgimento de Nelson Rodrigues como
dramaturgo, consultar Sabato Magaldi (1992).

116



Nao vé? Ali, ao longo do muro da fabrica. O casal de italianinhos. Ele se despede
agora. Logo mais vem busca-la. Um belo dia, mata-a. Traga esse drama de todos
os dias para a cena. Traga para o palco a luta do operario, a vitéria do operério,
a desgraca do operério, traga a oficina inteira. [...]

Sim, mais um que passa. Nasceu na Itlia. Trés anos de idade: Sao Paulo.
Dez anos: vendedor de jornais. Vinte anos: bicheiro. Trinta anos: chefe politico,
juiz de paz, candidato a vereador. [...] Abrasileiremos o teatro brasileiro.

Melhor: apaulistemo-lo. (ALCANTARA MACHADO apud PRADO, 1993, p. 21)

Vé-se, nessas poucas linhas, algumas caracteristicas do teatro brasileiro do periodo em
que fervilhavam as idéias, de inspiracdo modernista, sobre a renovagao da cultura brasileira. Se,
por exemplo, na musica tinhamos um Villa-Lobos, na pintura uma Tarsila do Amaral, na
literatura Oswald e Mario de Andrade, todos eles afinados com o projeto modernizador da arte
nacional, no teatro encontravamos, ainda, a repeticdo de formulas desgastadas, que muito pouco

contribuiam para a caracterizacao da cena local.

Na década de 1930, Oswald de Andrade, divorciando-se da sua imagem de enfant terrible
da burguesia paulistana, abraca a causa proletaria, assimila anarquicamente as idéias de Marx e,
valendo-se de pressupostos estéticos do Modernismo brasileiro, como a irreveréncia e a parddia,
apresenta-nos trés pecas que, pelo alto grau de experimentacdo e de iconoclastia, nao
encontraram companhias teatrais que aceitassem encena-las: O Rei da Vela (escrita em 1933 e
publicada em 1937), O Homem e o Cavalo (1934) e A Morta (1937). A primeira encenacdo de
uma peca de Oswald de Andrade s6 ocorreria em 1967, quando o Teatro Oficina decide montar O
Rei da Vela, espetaculo que representou, para o contexto dos anos 60, um libelo estético de
resisténcia politica e cultural. O fenémeno teatral é concebido, a partir do século XX, como
objeto que engloba o texto dramatirgico, mas nao se restringe a ele, dai por que nenhuma das
pecas de Oswald de Andrade contribuiu, em sua época, para a renovacdo da cena teatral

brasileira.

Nelson Rodrigues, jornalista de O Globo, decide escrever, em 1941, sua primeira peca,
que recebeu o titulo de A Mulher Sem Pecado. Mas sua encenacao so se realizaria em 1942, pela
"Comédia Brasileira", com direcao de Rodolfo Mayer, no Teatro Carlos Gomes (Rio de Janeiro).
O intuito do dramaturgo era escrever uma chanchada, mas o texto redundou num drama de
emocoes bastante atipicas para os palcos brasileiros de até aquele momento. Consta que o

publico reagiu com certa indiferenca nas duas semanas em que a peca estivera em cartaz (cf.

117



CASTRO, 1992). A critica ficou dividida. Enquanto os criticos Mario Nunes e Bandeira Duarte
demoliram a peca — para o primeiro, o texto era “pura e simples colecdo de horrores” (cf.
CASTRO, 1992, p. 155) —, outros como Manuel Bandeira e Alvaro Lins dirigiram ao dramaturgo
palavras elogiosas. Para Alvaro Lins (apud CASTRO, 1992, p. 156), por exemplo, a peca continha
“arte literaria, imaginacao, visao poética dos acontecimentos; técnica de construgdo; que nao era
uma copia servil de cenas burguesas de sala de jantar; e, sim, interpretacao de sentimentos
dramaticos ou essenciais da vida humana”. Manuel Bandeira destacara que “o dialogo era de

classe — rapido, direto e, por ser assim, facilitava aos atores a dic¢do natural” (apud CASTRO,

1992, p. 159)

Mas sabe-se que Nelson Rodrigues so6 viria a alcancar sucesso com Vestido de Noiva, peca
escrita e encenada em 1943, pelos “Comediantes”, sob a direcdo de Zbigniew Ziembinski e com
cenario assinado pelo talentoso artista plastico Santa Rosa. A peca foi muito bem recebida pela
intelectualidade e pela critica especializada, e consagrou Nelson Rodrigues como dramaturgo

moderno.

Depois de Vestido de Noiva, as pecas de Nelson Rodrigues obtiveram uma recepcao em
que nao faltou polémica. Como o proprio dramaturgo admite, em seu artigo Teatro
Desagradavel, “com Vestido de Noiva, conheci o sucesso; com as pecas seguintes, perdi-o, e
para sempre” (RODRIGUES, 1949, p. 18). Alguns de seus textos foram censurados e os que
conseguiram ser encenados nesse periodo foram, por um lado, recebidos por um publico
indignado, que ndo poupava as vaias e as palavras agressivas contra o autor; por outro, como
precisamente observou Victor Hugo Adler Pereira (1998), havia um publico seleto, entusiasta,
que desejava testemunhar o surgimento de um dramaturgo vanguardista, capaz de operar uma
modernizacao cultural. Ou seja, aceitava-se a presenca de um “autor desagradavel”, desde que

sua imagem revelasse o perfil de um escritor “maldito” e vanguardista.

No contexto do Brasil dos anos 40 e 50, fortemente marcado pela moral pequeno-
burguesa, a recorréncia de temas que exploravam as obsessdes do espirito humano rendeu ao
dramaturgo o epiteto de pornografico, de devasso. Em contrapartida, florescia nos palcos
brasileiros uma nova dramaturgia, que, além dos intimeros méritos apontados pelos mais
diversos criticos, apresentava tracos expressionistas, o que satisfazia as expectativas da

intelectualidade sequiosa de uma revolucao modernizadora da cena nacional.

Para Sabato Magaldi (1992, p. 30), critico que acompanhou de perto a trajetoria do
dramaturgo, “a maioria dos protagonistas de Nelson suporta uma carga de aniquilamento que os

aproxima do herdi expressionista”. Acrescenta ainda:

118



O her6i expressionista tem com o tragico o parentesco da fatalidade, que o abate
irremediavelmente. Apenas, a fatalidade vem do intimo, forca avassaladora que
o arrasta para o abismo (€ bem essa a realidade, ndo recurso de expressao). O
homem carrega dentro de si demonios que, se liberados, o perdem para sempre.
(...) Esse é o instante da liberacdo das reservas irracionais do individuo,
superando a capacidade de conter a conduta pelo raciocinio disciplinador.

(MAGALDI, 1992, p. 31)

No teatro, o Expressionismo se caracteriza, entre outros aspectos, pela adocido de
artificios antinaturalistas, por um certo investimento contra a ordem burguesa, pelo valor dado a
regeneracao ou renovacao espiritual e pelo tom declamatorio fervoroso (cf. BABLET & J. JACQUOT
apud Eudinyr FRAGA, 1998). Na cena, a realidade ndo é uma forma de conhecimento, como
desejaram os naturalistas, mas de expressdo: “o palco se torna ‘o espaco interno de uma
consciéncia’ (ROSENFELD, 1968, p. 98), sendo as demais personagens e o espaco exterior o
desenvolvimento de seus problemas particulares” (GUINSBURG; FARIA; ALVES DE LIMA, 2006, p.
142).

Compartilha desse mesmo ponto de vista o critico Léo Gilson Ribeiro (1993, p. 170),

como se lé no fragmento abaixo, num momento quando trata da peca Vestido de Noiva:

Vista de uma perspectiva contemporanea, Vestido de noiva era uma peca de
fortissimos elementos expressinistas, escrita anos depois dos dramaturgos
alemaes Kaiser, Hasenclever e Wedekind terem elevado o expressionismo ao
seu 4apice cénico. Para a dramaturgia brasileira, porém, entdao em estado
embrionério, significava atingir pela primeira vez uma fase madura e por
término a era de pecinhas sentimentais e pseudofilos6ficas que a precederam,
com rarissimas excecoes. Mais ainda: Vestido de noiva introduzia entre ndés um
assunto e uma técnica teatrais atuais, utilizando para um drama (contetdo)

recursos (formas) puramente draméticos e originais.

Os textos rodriguianos investem contra os valores morais da classe média, contra o tipo
de padrao comportamental exigido, que se torna um fardo pesado a ser sustentado. A hipocrisia
é, muitas vezes, a unica saida para os individuos. Na verdade, é possivel flagrar no teatro de

Nelson Rodrigues, assim como nos mais representativos dramas expressionistas, “uma crenca na

119



regeneracao do ser humano e na efetivacio de uma sociedade que privilegiard a dignidade
essencial do homem” (FRAGA, 1998, p. 22). Seus textos ostentam o caos moral e ético em que
estamos inseridos e expressam, em ultima instancia, a nostalgia de um mundo mais equilibrado,
mais puro, o que revela, inclusive, um carater idealista. Contra a pecha de “indecente” e “imoral”
que o dramaturgo carregou ao longo de sua vida, parece-nos que ha em seus textos um tom
muito mais moralista do que “indecente”, uma vez que por tras das cenas consideradas
escandalosas escondia-se uma aspiracao a pureza e a ordem do mundo. Vale salientar que nao
estamos atribuindo valor pejorativo a palavra “moralista”, mas apontando-lhe o que contém de

idealismo.

Fraga (1998, p. 197), numa obra dedicada a analise do expressionismo na obra de Nelson
Rodrigues, reconhece, entre as dezessete pecas do dramaturgo, muitas das caracteristicas que J.
L. Styan (Modern Drama in Theory and Pratice 3 — Expressionism and Epic Theatre) apontara

nos primeiros dramas expressionistas, a saber:

1. A atmosfera de sonho e mesmo de pesadelo, corroborada pela iluminagio
irreal, pelas distorcoes cenograficas e pela utilizacdo de pausas e siléncios
contrapondo-se ao texto falado;

2. A simplificacdo dos cenarios, sugerindo, imagisticamente, o tema da peca;

3. A fragmentacio da histéria e da estrutura da peca em episoédios que, por si
mesmos, expressam a visao do protagonista, em geral do proprio autor;

4. Os caracteres perdem sua individualidade e tendem a uma abstratizacao que
os torna estere6tipos caricaturais, grotescos, muitas vezes;

5. Didlogo febril, poético, tomando a forma de longos e liricos mondlogos ou, as
vezes, de frases telegraficas, com uma ou duas palavras, entrecruzando-se
dialogos, estilizando (e artificializando) a linguagem,;

6. O estilo de representar tende ao excesso (overacting), assemelhando-se aos

movimentos mecanicos de um boneco.

A nosso ver, esses tracos se concentram, na verdade, mais numas pegas que noutras. No
entanto, as caracteristicas 1, 2 e 4 parecem predominar na obra dramatirgica de Nelson
Rodrigues. Concordamos com Fraga (1998) que Nelson nao fora um expressionista na acepg¢ao
estrita do termo, porque, como afirmara Ribeiro (1993), o dramaturgo escrevera Vestido de
Noiva, sua segunda peca, “anos depois dos dramaturgos alemades (...) terem elevado o

expressionismo ao seu apice cénico”. De fato, em 1930, aproximadamente, os historiadores do

120



teatro ddo o movimento expressionista por esgotadoss. Nelson faz parte, portanto, de um
contexto histérico e cultural distinto. H4 de se convir, contudo, que, antes dele, nenhuma peca
brasileira de carater vanguardista tinha subido aos palcos nacionais, pelo menos no que em
registros?. Salientemos que sua concep¢do de mundo converge com a expressionista na medida
em que exprime uma recusa — violenta, as mais das vezes — do realismo, nao obstante se servir
da realidade empirica como alicerce, sobretudo quando, a partir de 1953, o dramaturgo comeca a
abordar em seus textos a realidade urbana carioca, observando como se efetivavam as relacoes
humanas no mundo empirico. Também na “distor¢ao exagerada da sociedade que nos cerca, no
privilegiar o grotesco do comportamento humano” (FRAGA, 1998, p. 199) estdo as semelhancas

entre a concepcao expressionista e a visio de mundo de Nelson Rodrigues.

Diante da mesmice do teatro nacional anterior a Nelson, compreende-se por que a
intelligentsia brasileira tendeu a receber os dramas rodriguianos como a “maior contribuicao
brasileira para o teatro mundial” (RIBEIRO, 1993, p. 169), a despeito da reacdao negativa de boa
parte do publico, agredida ndo somente pelo impacto da nova forma teatral que passou a fazer
parte das producoes locais, mas sobretudo pelas realidades “vulgares” (nos sentidos estrito e
moral) da vida cotidiana que o dramaturgo insistia em transpor para o palco. Houve quem
comparasse sua dramaturgia a concepc¢ao artaudiana de teatro, quando, ao escrever sobre suas
“pecas desagradaveis”, Nelson Rodrigues defende que se trata de “obras pestilentas, fétidas,
capazes, por si sos, de produzir o tifo e a malaria na platéia® (RODRIGUES, 1949, p. 18)4°. De
acordo com o teatrologo francés, o teatro foi feito para abrir coletivamente os abscessos. O teatro
europeu da primeira metade do século XX estava muito empenhado em definir e realcar a
teatralidade, o fenomeno teatral, procurando afastar-se da hegemonia literaria —
textocentrismo, no dizer de Jean-Jacques Roubine (1998) — para propor uma dramaturgia mais
organica, fundamentada na experiéncia da cena. Nelson Rodrigues passou, assim, a ser
consagrado como o primeiro dramaturgo brasileiro moderno, trazendo para o teatro nacional

uma visao de mundo profundamente sintonizada com o sentimento moderno.

Mais recentemente, Angela Leite Lopes (1993), procurando problematizar a condicio
moderna que a dramaturgia rodriguiana inaugura no contexto teatral brasileiro, defendeu a tese

segundo a qual é o carater tragico que vamos encontrar nos textos de Nelson Rodrigues. A autora

38 Ver, por exemplo, Guinsburg; Faria; Alves de Lima (2006).

39 Mais uma vez chamamos a atengdo para a relacdo texto vs. palco. De fato, nenhuma peca brasileira vanguardista,
antes de Nelson Rodrigues, tinha sido levada aos teatros nacionais. Como ja mencionamos, e vale a pena retomar,
Oswald de Andrade escrevera sua trilogia valendo-se das tendéncias de vanguarda — futuristas, surrealistas e
expressionistas. O Ret da Vela é passivel de uma leitura com enfoque no expressionismo (sobretudo quando tomamos
o primeiro ato da peca). A Morta, sobretudo, é, das suas pecas, a que apresenta mais fortemente presentes as
caracteristicas do expressionismo.

40 Cf. “Fortuna Critica”, em Rodrigues (1993)

121



traca um percurso da experiéncia do tragico, da antiguidade grega aos nossos dias, a fim de
melhor precisar seu objeto de estudo. Para investigar a relagao teatro e sociedade, Lopes se vale
das pesquisas de Jean-Pierre Vernant e demonstra como em Antenas, por exemplo, com a
instituicdo dos concursos tragicos, a cidade se fazia teatro. A tragédia, assim, ndo era um fato
artistico isolado, mas um fenémeno teatral, “parte integrante da vida da polis, ao lado de seus

orgaos politicos e judiciarios” (LOPES, 1993, p. 70).

Se a tragégia era parte constitutiva da cultura grega classica+!, a experiéncia do tragico e,
conseqiientemente, a visdo tragica do mundo eram elementos culturalmente inerentes na vida

do individuo. Em que sentido? De acordo com Vernant (2005, p. 15, 19-20),

na perspectiva tragica, o homem e a agio se delineiam, ndo como realidades que
se poderiam definir ou descrever, mas como problemas. Eles se apresentam
como enigmas cujo duplo sentido ndo pode nunca ser fixado nem esgotado. (...)
Na cena, os heroéis do drama, tanto uns como outros, em seus debates se servem
das mesmas palavras, mas essas palavras assumem significacoes diferentes na
boca de cada um. (...) As palavras trocadas no espacgo cénico tém, portanto,
menos a funcdo de estabelecer a comunicacdo entre as diversas personagens
que a de marcar os bloqueios, as barreiras, a impermeabilidade dos espiritos, a
de discernir os pontos de conflito. Para cada protagonista, fechado no universo
que lhe é proprio, o vocabulério utilizado permanece em grande parte opaco; ele
tem um dnico sentido. Contra essa unilateralidade se choca violentamente outra
unilateralidacle. A ironia tragica podera consistir em mostrar como, no decurso
do drama, o her6i cai na armadilha da prépria palavra, uma palavra que se volta
contra ele trazendo-he a experiéncia amarga de um sentido que ele se obstinava
em ndo reconhecer. (...) E apenas para o espectador que a linguagem do texto
pode ser transparente em todos seus niveis, na sua polivaléncia e suas
ambiguidades. Do autor ao espectador a linguagem recupera a plena fungio de
comunicacao que tinha perdido em cena, entre os personagens do drama (...).
No préprio momento em que vé os protagonistas aderirem exclusivamente a um
sentido e, nessa cegueira, dilacerarem-se ou perderem-se, o espectador deve

compreender que realmente ha dois ou mais sentidos possiveis.

Nessa perspectiva, o homem grego se torna consciéncia tragica na medida em que, ao

reconhecer, por meio do espeticulo, o universo como conflitual, ele se abre a uma visdo

41 Sempre que nos referirmos aqui a “classico”, estamos fazendo referéncia a Antiguidade Cléssica grega. Quando nos
referirmos ao renascimento, faremos uso do termo “classicismo”.

122



problemética do mundo. E, talvez, possivel estabelecer um paralelo entre essa tomada tragica de
consciéncia e o efeito catartico que a tragédia, na leitura aristotélica, pretende promover na
audiéncia, mas seria desviar do caminho se nos ativermos a essa questao. O que importa frisar é
a relacao dialética entre a forma como os homens gregos concebiam o mundo, a forma como sua
arte se desenvolve (referimo-nos, aqui, especificamente a tragédia) e a forma como essa arte
influencia-lhes a forma de compreender o universo. Na leitura de Lopes (1993, p. 75), com a qual
concordamos, “a tragédia nao se define pelo que diz da condicao humana, mas pelo que poe em
jogo — em questdo — do discurso humano, enquanto acdo”. H4 uma imediatidade , uma

espontaneidade comunicativa que passa pela experiéncia estética direta42.

A partir do momento em que a filosofia ocidental se apropriou das artes como objeto de
investigacao, interferiu decisivamente na imediatidade da experiéncia estética e a transformou
em experiéncias mediatizadas. Quando Aristoteles ecreveu sua Poética, o periodo aureo das
tragédias gregas ja tinha chegado ao fim43. Por conta da funcio catartica inerente ao género
tragico, Aristoteles faz com que a tragédia seja admitida (ou tolerada, para ser mais preciso) no
campo das idéias. O idealismo aristotélico, diferentemente do platonico, se concentra na
tragédia como imitac@o que tem por efeito a catarse. Dessa forma, a filosofia pretende solucionar
os conflitos tragicos que sustentam a tragédia enquanto género. Torna a experiéncia estética um
fenonemo mediatizado, pois faz preceder a idéia (conceito), de maneira que a realizagao artistica,

antes imediata, torna-se uma “representacao” da idéia.

Em vez de se concentrar na visao tragica, Aristoteles se atera a tragédia como género, dai
boa parte de sua Poética se dedicar a estrutura e aos elementos quantitativos e qualitativos dessa
espécie literaria. De tal sorte que, no Renascimento, quando foi relida em alguns paises
ocidentais, sua obra foi tomada como um cddigo, um conjunto de leis imutaveis da estrutura
dramaturgica, usada ideologicamente para constranger os dramaturgos a lhe respeitar os
principios. O pensamento filos6fico precede e passa a determinar a forma artistica, que se torna
definitivamente objeto de “representacdo”; ou seja, o conceito abstrato tornava-se
“representavel”. De acordo com Lopes (1993), a obra de arte aparecia como um discurso sobre
uma idéia. Essa discussao foi muito bem desenvolvida em Hegel (1997), filésofo que se valeu da
forte relacao entre filosofia e arte no mundo moderno para chegar a sua tese a respeito da “morte
da arte”. Para Hegel, a arte deixou de ocupar o lugar ativo que ocupava outrora na vida (a

referéncia é sempre a arte grega antiga), uma vez que as atencoes se deslocaram para a esfera da

42 O termo imediatidade foi tomado de empréstimo a Hegel (1997), quando caracteriza a “alta destinagdo” da arte
grega.

43 Euripedes, cujos dramas se desviaram da idéia original do tragico — fato que ji aponta para a crise da Tragédia—
teria morrido em 406 AC, 22 anos antes, portanto, do nascimento de Aristoteles (384 AC).

123



“representacdo”. Desse modo, o instinto criativo, na producdo artistica, cede ao apelo da

reflexdo, dos pensamentos, das abstracoes e das representacoes abstratas e gerais+4.

Na segunda metade do século XIX, comecou a haver uma progressiva transformaciao do
fazer artistico: a arte comega, paulatinamente, a se auto-representar, nao obstante ser da mesma
época o surgimento de uma das tultimas tendéncias artisticas apoiadas fervorosamente na
“representacdo”, o Naturalismo4s. A arte naturalista e a arte auto-representativa foram as duas
tendéncias mais fortes que, no Ocidente, concorreram ao longo da modernidade artistica do
século XX. No entanto, a propria modernidade se fundamenta como um momento de crise, de
ruptura. Pée-se em questao, agora, a propria representacao, como expediente seguro e suficiente
para alcancarmos o conhecimento da realidade. Se, com essa crise, a idéia passa a ser
questionada, a relacdo idéia-arte passa a sofrer, conseqiientemente, uma transformacao. Dessa
forma, a modernidade é compreendida através de uma visdo tragica, na medida em que

reinstaura conflitos que a filosofia ndo pode mais solucionar com precisao.

O teatro de Nelson Rodrigues, ao desviar-se da representagdo naturalista auténtica,
prop6e uma auto-reflexividade, que faz realcar a propria teatralidade do fendmeno dramaético.
Esse trago é o que nos permite inseri-lo na modernidade artistica. No entanto, Lopes (1993) vai
mais além, admitindo que esse tipo de fazer artistico realca a dimensao tragica e moderna da
dramaturgia do autor. Para a pesquisadora, o teatro de Nelson Rodrigues, e nisso esta seu

carater tragico, investe nos seguintes elementos:

idéias, gestos, reflexdo (gestos, olhares, palavras e as infinitas modalidades do
gesto teatral). [Eles] Realizam, no seio de seu desenrolar, o movimento dialético
que rege seu devir (artistico) como um todo. Realizam-no operando cisoes.
Cisdes que marcam, em si, o procedimento reflexivo. Para retomar a dialética
nome-palavra de Benjamin, essas cisoes colocam (ou repousam sobre) as etapas

que permitem a passagem da palavra ao nome (ou da obra a idéia, ou ainda do

44 Segundo Lopes (1993, p. 56), “na representacio, temos de saida uma dimensio mediadora. E o movimento pelo
qual o universal se exprime no particular, aquele que qualquer possibilidade de conhecimento acompanha, segundo o
qual tudo o que ¢ conhecido se apresenta. A representacdo contém outro aspecto importante do gesto especulativo que
é seu carater eminentemente totalizante. O particular exprime o universal — e é enquanto tal que é reconhecido. E o
gesto idealista em sua propria definicao, que compreende tudo na unidade final da idéia. Nesse sentido, a arte é uma
das instancias representativas. Num mundo de conceitos — e diante de seu desenvolvimento cada vez mais reflexivo —
seu lugar parece cada vez menos garantido”.
45 Essa transformacio teve origem, na concepg¢io de Foucault (1999), na transi¢io entre a visdo renascentista e a visdo
barroca do mundo. Destaque para seu belissimo ensaio sobre Las Meninas. Quanto a arte auto-representativa,
podemos citar como exemplo, no caso da literatura, a producdo poética dos simbolistas franceses, sobretudo
Baudelaire, Rimbaud e Mallarmé, que, na visao de Hugo Friedrich (1991), lancaram as bases da lirica moderna.

Sobre esse nova dimensao que a arte ocidental passou a desenvolver, consultar, por exemplo, ensaio de Bornheim
(2000).

124



particular ao universal). O que faz com que nunca se possa — ou sb

artificialmente — chegar a uma sintese, a um discurso globalizante.

Como foi visto até entdo, sdo varios os argumentos utilizados para sustentar o carater
moderno (modernista) do teatro de Nelson Rodrigues. A nosso ver, ele dialoga com todas as
caracteristicas apontadas e as acomoda numa atmosfera local, nacional. Se, sobretudo, nas
chamadas tragédias cariocas o dramaturgo procura conferir, pelo menos na superficie, um
carater mais realista a intriga, rompe com o realismo na medida em que muitas de suas
personagens, marcadas por algum tipo de obsessdo, apresentam um comportamento excessivo
ou uma fala sentenciosa que superdimensionam o real e, por isso, ferem a convencional ilusao de
realidade. Isso nos revela os sentimentos mais obscuros dessas mesmas personagens. A
verossimilhanca externa é momentaneamente abalada, mas recuperamos a coeréncia da acao
dramatica quando compreendemos que a cena configura-se como “o espaco interno de uma
consciéncia”, quando se torna claro que “apenas o protagonista tem existéncia efetiva e os
demais, inclusive objetos, luz, musica, natureza fisica, sdo suas projecoes exasperadas” (FRAGA,
1998, p. 27). Sao personagens que, constantemente ou nos apices de crise, rompem com a razao,
com a convenc¢ao e com a moral. O dramaturgo acentua-lhes a crise através de uma lente de

aumento, provocando um efeito expressivo perturbador.

Perdoa-me por me traires (1957) e O beijo no asfalto (1961), que fazem parte de nosso
corpus, sao dois exemplos dessa dramaturgia. Tracaremos, em breves linhas, como essas pecas
foram recebidas, em suas respectivas épocas, pelo publico e pela critica. Certamente vai nos

ajudar a compreender um pouco mais da moral vigente nesse periodo.

A primeira peca foi levada ao Teatro Municipal do Rio de Janeiro, em 1957, por Glaucio
Gil, responsavel pela direcao do espetaculo. A grande novidade era que Nelson Rodrigues, pela
primeira e dltima vez, participou do espetaculo como ator, interpretando a personagem Tio Raul
(pelo menos nos dez primeiros dias da temporada). A estréia foi polémica e barulhenta, como ja
era de praxe na vida teatral do dramaturgo. Apesar dos aplausos nos dois primeiros atos, o
terceiro ato se fechou ao som de vaias, dirigidas por mais da metade do teatro. Para agravar
ainda mais o tumulto, o vereador Wilson Leite Passos, que se encontrava no teatro por ocasiao
da récita, indignado pelo que acabara de assistir, teria sacado (segundo testemunhas, inclusive
Nelson Rodrigues) um revoélver e dado um tiro, apavorando elenco e platéia. Magaldi (1992, p.

127), relatando o mesmo fato, admite que

125



o comportamento de Gilberto [personagem da peca], que pede perdao a mulher
por ela trai-lo, desconcerta o enraizado machismo brasileiro. HA uma
inconsciente postura feminista nesse homem que reconhece as suas fraquezas,
justificando a insatisfacdo de Judite. Assim como Gilberto escandalizou a

familia, a peca sacudia o moralismo convencional do espectador.

A questdo do “machismo brasileiro” serda um dos focos da analise, que desenvolveremos no
capitulo subseqiiente. Chama-nos a aten¢do o “moralismo convencional do espectador”.
Nenhuma explicacdo do fato parece-nos mais coerente do que a interpretacao feita pelo proprio
Nelson Rodrigues, a qual se encontra no livro de memorias, O Reaciondrio. Segundo o
dramaturgo, no caso da estréia de Perdoa-me por me traires, a reacao negativa do publico ia
além da questdo de gostar ou nao gostar da peca. Caso fosse uma questdo apenas de gosto, as
pessoas que nao tivessem gostado da pega poderiam ter saido no primeiro ato do espetaculo, ou
em outro momento antes de a peca encerrar. Nao foi esse o caso. O teatro manteve-se lotado até
a cortina baixar definitivamente. Se as pessoas estavam ali, “histéricas”, ao final da récita, é
porque algo de mais profundo, mais vital estava acontecendo a elas. Wilson Leite Passos,
inclusive, apoiado por setores da Igreja Catolica (inconformada pela cena do aborto), acionou a
censura, que proibiu a peca no dia seguinte a estréia, alegando que o Municipal estava sendo
“avacalhado” pelo espetaculo (cf. CASTRO, 1996). No entanto, sob o aval de Dom Helder Camara,
a peca voltou a ser liberada e cumpriu dois meses de temporada. Saliente-se, aqui, a relagao
entre Estado e Igreja, como instituicbes de poder responsaveis por deliberar o que pode ou nao

ser usufruido. A isso retornaremos no capitulo seguinte.

Quanto a critica, houve posicoes divergentes. Enquanto criticos como Sabato Magaldi
destacaram a delicadeza do texto (apesar de fazer algumas ressalvas quanto a fragilidade da
construcdo psicologica das personagens), outros como Paulo Francis (que outrora tinha
proclamado Dorotéia como um dos maiores espeticulos brasileiros de todos os tempos) e
Henrique Oscar detrataram a peca, a ponto de esse ultimo insinuar, maliciosamente, “que
Nelson Rodrigues contratava claques ao contrario — ou seja, gente para vaia-lo e chama-lo de

tarado e obsceno” (cf. CASTRO, 1996, p. 277).

Nao menos tumultuosa foi a recepcao de O beijo no asfalto, pega levada ao teatro
Ginastico, em 1961, pelo Teatro dos Sete, com direcio de Fernando Torres e com Fernanda
Montenegro fazendo o papel de Selminha. Castro (1996, p. 313-314) faz mencao a um incidente

que houve durante uma apresentacdo da peca:

126



“Protesto em nome da familia brasileira!”, gritou um espectador exaltado, em
cena aberta de “Beijo no asfalto”.

Todos se voltaram para ele: os outros espectadores, o elenco, os contra-
regras. Era como se aquele homem de gravata, sobracando uma honesta pasta,
representasse ali, na platéia do Teatro Ginastico, a tipica célula familiar
brasileira de 1961, composta de marido, mulher, amante, um casal de filhos, a
sogra, a cunhada, o gato e o papagaio. Alguém ainda tentou reagir:

“Cala a bocal”

Mas outras vozes se juntaram a do homem de pasta:

“Isto é um acinte!”

“Onde esta a policia que nao fecha esta indecéncia?”

O motivo da revolta era uma fala de Selminha, interpretada por Fernanda
Montenegro, quando ela tentava defender a virilidade de seu marido Arandir
(Oswaldo Loureiro) contra as sérdidas insinuacdes do delegado Cunha (ftalo
Rossi) de que Arandir seria homossexual:

“Ou o senhor nao entende qué? Eu conhego muitas que é uma vez por
semana, duas e, até, quinze em quinze dias. Mas meu marido todo o dia! Todo o

dia! Todo dia! (Num berro selvagem) Meu marido é homem! Homem!”

Numa outra apresentacdo dessa mesma montagem, Magaldi (1996, p. 143) observou a
reacao do publico e constatou que os espectadores estavam mergulhados num siléncio tenso.
Curioso é que, na cena de Selminha, a mesma que Castro havia mencionado, “alguns casais se

retiraram da sala. O tema provocava incontrolavel incomodo”.

Do testemunho de Castro, acima citado, dois aspectos nos chamam a atencao, os quais
procuraremos desenvolver mais detalhadamente no proximo capitulo: o protesto se da “em
nome da familia brasileira”; houve apelo a presenca da policia para garantir a seguranca diante
da “agressdo” representada pelo espetaculo. A mencao a familia é ironizada pelo biografo, ao
caracterizar a célula familiar dos anos 60 como constituida por “marido, mulher, amante, um
casal de filhos, a sogra, a cunhada, o gato e o papagaio” (grifo nosso). O termo “amante” como
elemento constitutivo da estrutura familiar burguesa gera estranhamento, a principio, pois a
ordem burguesa preza pela fidelidade no casamento. Dividindo sua esposa com uma amante, o
marido infringe a moral burguesa, mas tem apoio da cultura machista em que se insere; afinal,
para essa cultura, ter duas ou mais mulheres assegura ao homem a virilidade, o poder falico. No
entanto, se esse comportamento foge a nocao que temos de familia na sociedade burguesa,

parece ser, no minimo, cinismo usar o nome da “familia” para defender valores morais.

127



Além disso, um dos espectadores, indignado, reivindica a presenca da policia. Como disse
Magaldi, o incomodo gerado pelo espeticulo era tdo incontrolavel, que obliterava qualquer
possibilidade de didlogo razoavel. Apelou-se para as forcas armadas, para um 6rgao pertencente
aos aparelhos repressivos do Estado, provavelmente a fim de conseguir silenciar o que se

configurava como um crime aos padroes morais.

A critica foi mais favoravel a essa peca que a Perdoa-me por me traires. Barbara
Heliodora (1993), por exemplo, a considera uma das maiores realizacées do dramaturgo, um
destaque da dramaturgia de Nelson Rodrigues, que vinha trilhando por caminhos, aos olhos da

jornalista e critica, assaz equivocado.

Gostariamos, agora, de retomar o momento historico em que Nelson Rodrigues surge no
cenario teatral brasileiro e considerar outros aspectos, a fim de evitar uma leitura enviesada e
tendenciosa da modernidade nacional. A iniciativa de identificar um marco na modernidade
brasileira provém, antes de mais nada, de uma necessidade de se estabelecer uma cronologia
histoérica, no entanto nao significa dizer que Nelson Rodrigues surgiu ao acaso nesse contexto. Se
antes do autor de Vestido de Noiva nao houve, como vimos, nenhuma expressiao teatral
consistente, de forma que pudesse alcancar o sucesso a que ele chegou, havemos de convir que as
condicoOes histbricas estavam propicias ao surgimento do dramaturgo. Por exemplo, no final da
década de 1930, como analisou Prado (1988), vao surgindo grupos teatrais amadores que
desencadearam uma lufada renovadora da estética “bem ao gosto do publico” a que se rendiam
os profissionais das décadas de 1920 e de 1930 (Procopio Ferreira, Leopoldo Froes, Jaime Costa,
Alda Garrido, entre outros). Alfredo Mesquita, em Sdo Paulo, e Paschoal Carlos Magno, no Rio
de Janeiro, foram dois nomes de maior destaque do amadorismo nos anos 40. Além deles, Os
Comediantes foi um grupo amador que se tornou conhecido pela famosa montagem de Vestido
de Noiva, sob a direcdo de Ziembinski, e levou alguns espetaculos a cena até o ano de 1946,
quando se extingue+. Certamente, a inovacao dramatirgica de Vestido de Noiva aliada ao
expressionismo radical da cena de Ziembinski concederam ao dramaturgo o mérito de ter
finalmente consolidado o modernismo teatral no Brasil. Mas havemos de considerar, também, a

contribuicao dos grupos amadores ao “espirito moderno” das artes cénicas brasileiras.

46 Os Comediantes alternaram, em seu repertorio, autores nacionais com estrangeiros. Por exemplo, encenou Vestido
de noiva e A Mulher sem Pecado, de Nelson Rodrigues, Terras do Sem Fim, a partir do romance de Jorge Amado;
assim como Pelleas e Melisanda, de Maurice Maeterlinck, O Leque, de Carlo Goldoni, Era uma Vez um Preso, de Jean
Anouilh, Desejo, de Eugene O'Neill, e A Rainha Morta, de Henry de Montherlant.

128



Em 1948, o Teatro Brasileiro de Comédia (TBC), grupo paulistano, consolida o novo
profissionalismo do teatro nacional4’. Franco Zampari, engenheiro industrial, se vale da
experiéncia de homme d’affair para dar, com o exemplo do TBC, uma estrutura administrativa
ao teatro brasileiro como nunca houvera existido. O programa estético do grupo apoiava-se em
duas exigéncias fundamentais: os textos tinham de ser consagrados e os encenadores,
estrangeiros. Pela leitura critica de Prado (1988, p. 43), a diferenca do que se fazia no Rio de
Janeiro “seria antes de carater empresarial, consistindo numa economia interna mais perfeita e
num consideravel salto quantitativo”. O Brasil entrava em contato, através do palco, com os
classicos e os modernos da dramaturgia mundial, como Soéfocles, Carlo Goldoni, Friedrich
Schiller, Oscar Wilde, Maximo Gorki, August Strindberg, Luigi Pirandello, Jean Anouilh, Arthur
Miller, entre tantos outros. Na histéria do TBC (quinze anos de existéncia), oito encenadores
europeus — seis italianos, um belga e um polonés — marcaram sua presenca. Na opinidao de
Prado (1988) e de Magaldi (1997), esses encenadores contribuiram significativamente para
transformar uma geracao de amadores em profissionais competentes. Acostumados com o estilo
da velha comédia de costumes, os atores brasileiros foram estimulados pelos encenadores
estrangeiros a experimentarem o naturalismo e o expressionismo, dois estilos que remontavam
ao final do século XIX e inicio do XX, e que ainda permaneciam desconhecidos do palco

brasileiro.

No caso de Sdao Paulo, ante a qualidade dos trabalhos do TBC e a tendéncia de se encenar
textos estrangeiros, os dramaturgos se viram com poucas condicoes de assistir a seus textos
representados no palco48. Talvez por isso que, desde o advento de Vestido de Noiva e das pecas
sucessivas de Nelson Rodrigues (nao obstante os escandalos que sua dramaturgia gerou), nao
tivemos um dramaturgo com um trabalho consistente, vigoroso, na qualidade de um autor
moderno auténtico. Somente a partir de 1955, de acordo com Prado (1988), foram surgindo
textos dramaticos nacionais que contribuiram decisivamente para a maturidade do teatro
brasileiro moderno. Sao eles: A Moratoéria (1955), de Jorge Andrade; Auto da Compadecida
(1956), de Ariano Suassuna; Eles ndo Usam Black-Tie (1958), de Gianfrancesco Guarnieri;
Chapetuba Futebol Clube (1959), de Oduvaldo Vianna Filho; O Pagador de Promessas (1960),
de Dias Gomes e Revolucdo na América do Sul (1960), de Augusto Boal. Nessa passagem da

obra, Prado (1988) ndo insere o primeiro texto de Plinio Marcos, Barrela (1958). A montagem sé

47 Usamos a expressdo “novo profissionalismo” por considerar que o teatro brasileiro da década de 1920 e de 1930,
sobretudo, era dominado pelos “profissionais”. Todos as estrelas que nbés mencionamos ou tinham sua propria
companhia ou trabalhavam em companhias que precisavam do ptiblico pagante para se manterem ativas.

48 Magaldi (1997) identifica que a concessdo quase exclusiva era dada a Abilio Pereira de Almeida (1906 - 1977),
dramaturgo brasileiro que teve alguns de seus textos encenados pela companhia paulista, como Paiol Velho, com
direcdo de Ziembinski, em 1951; Santa Marta Fabril S. A., dirigido por Adolfo Celi, em 1955; e Rua Sdo Luis, 27 - 8°
Andar, em 1957, na direcao de Alberto D'Aversa.

129



teve direito a uma tnica exibicdo, em 1959, no Festival Nacional do Teatro do Estudante, em
Santos, gracas a intervencdo de Paschoal Carlos Magno, idealizador do evento, que recorreu a
autoridade do Presidente da Republica, Juscelino Kubitschek, para que a peca fosse liberada pela
Censura, pelo menos para fins de apresentacdo num festival estudantil. Apds essa estréia, o texto
de Plinio Marcos manteve-se proibido durante vinte e um anos. E possivel que a aparicio-
relampago de Plinio Marcos no cenario teatral dos anos 50 nao tenha deixado grandes marcas,
nao obstante o apoio fervoroso de Patricia Galvao (Pagu), intelectual militante, ao texto do

dramaturgo, nessa mesma época.

Saliente-se que estdvamos saindo da era dos encenadores — experimentada muito
tardiamente em comparacao com as transformacoes pelas quais passou o teatro europeu no final
do século XIX49 — e encontrando espaco para a consolidacao da era dos dramaturgos modernos
no Brasil. Isso se deveu a alguns fatores, um dos quais, apontado por Magaldi (1997),
corresponde as condicoes dificeis com que se depararam os novos elencos (surgindo em
crescimento acelerado), em que escasseavam os encenadores estrangeiros, responsaveis pela
revolucdo da cena teatral brasileira. Os novos atores tiveram de se reunir em novos grupos que,
por sua vez, tiveram de conquistar um espaco proéprio nas artes cénicas. Esperava-se que os
valores cultivados pelo TBC nao se adequassem mais as necessidades de uma nova geracao, a
qual, por estar construindo sacrificadamente sua histéria, sem os auspicios provenientes da
esfera publica ou privada, reivindicava uma cena radicalmente nacional, voltada para as

preocupacoes sociais e politicas do Brasil das décadas de 1950 e de 1960.

O grupo de maior envergadura nesse periodo foi, sem duvida, o Teatro de Arena,
fundado em 1953 por José Renato, egresso da Escola de Arte Dramatica de Sao Paulo, com
propositos de colocar em cena os iniciantes na carreira. Mas a companhia s6 alcanca projecao
quando, junto a José Renato, participaram do grupo trés homens que se tornaram de capital
importancia para a constru¢do de uma cena e de uma dramaturgia solidamente politica e
nacional: Augusto Boal (1931), Gianfrancesco Guarnieri (1934 — 2006) e Oduvaldo Vianna Filho
(1936 — 1974), popularmente conhecido como Vianinha. O Arena encena Eles ndo Usam Black-
Tie, de Gianfrancesco Guarnieri, sob a direcao de José Renato; Chapetuba Futebol Clube, de
Oduvaldo Vianna Filho, direcao de Boal, 1959; Gente Como a Gente, de Roberto Freire, 1959, e
Fogo Frio, de Benedito Ruy Barbosa, 1960, ambos dirigidos por Boal; Revolucdo na América do
Sul, de Boal, direcao de José Renato, 1960; O Testamento do Cangaceiro, de Francisco de Assis,

com direcao de Boal, 1961. Apesar de na primeira fase do Arena dominarem os textos

49 A respeito das transformagbes do teatro europeu moderno, especificamente do papel que os encenadores
desempenharam na mudanca de concepcao sobre o fazer teatral, leia-se, sobretudo, Roubine (1998).

130



estrangeiros — Tennessee Williams, Stafford Dickens, Marcel Achard, Bertold Brecht —, a partir
do encontro de Renato, Boal, Guarnieri e Vianinha, passou-se a exigir textos brasileiros como

forma de questionar a realidade nacionals°.

Uma das contribui¢ées — talvez a maior — da dramaturgia de Boal, Guarnieri e Vianinha
ao teatro brasileiro moderno foi trazer ao palco gente humilde. Apesar de isso nao constituir um
recurso inovador, haja vista que as comédias de costumes costumavam se valer dele, tornou-se
um expediente original, na medida em que o tratamento dado pelos dramaturgos do Teatro de
Arena a essa gente se distanciava do estereétipo da visdo contemplativa das vidas simples, do
puro encanto da vida do campo ou dos subtirbios, muito comum na tradigao teatral brasileira.
Prado (1988, p. 65) avalia que as pecas de Viriato Corréa e Oduvaldo Vianna, entre 1920 e 1930,
evocavam esse tipo de imagem sentimentalista do povo humilde, cujas “entrelinhas sugeriam
invariavelmente que os pobres, a titulo de compensacao, possuem uma inocéncia, uma pureza de
sentimentos, uma alegria de viver e uma felicidade superiores a tudo o que os ricos possam ter”.
Apesar de Eles ndo Usam Black-Tie carregar ainda muito dessa visao romantica do pobre,
rompe com a atmosfera superficialmente lirica quando lanca as personagens numa greve por
melhores condigoes de trabalho. A luta social e a violenta repressao policial, presentes na peca,
constituem motivos que nos reportam, dialeticamente, ao quadro sécio-econémico-politico e
ideoldgico pelo qual passava o Brasil nos tultimos tempos, em que pairava o surto da
modernizacao econémica brasileira, arrastando, em ricochete, dentincias de corrupcao, miséria

social, do fosso cada vez mais profundo entre a classe burguesa e a popular.

Além da contribuicao do Teatro de Arena para o tema, constata-se que representantes da
classe popular comecam a pulular nos textos dramatargicos desse periodo. Entre varios,
podemos citar dois. Ariano Suassuna, com Auto da Compadecida, valoriza o homem do povo,
explorando o filao da farsa a partir da acao burlesca e malandra do protagonista, Joao Grilo. Dias
Gomes apresenta como protagonista de O Pagador de Promessas o roceiro Z¢é do Burro, que se
desloca com sua esposa a cidade de Salvador, com uma cruz as costas, para cumprir uma
promessa. Intolerancia politica e religiosa s3o dois motivos que contribuem para o
desenvolvimento desses temas, subjacente aos quais residia a critica a falta de equivaléncia entre
os interesses politicos e econdmicos da elite e os interesses do povo, que se encontra a margem e

alienado do poder publico hegemdnico.

50 Como aqui néo é nosso proposito tracar a histéria do Teatro de Arena, sugerimos aos interessados a leitura da obra
de Claudia de Arruda Campos (1988), que analisa a trajetéria do grupo no teatro brasileiro, da sua fase de
nacionalizacao até o periodo mais radical de “rebeldia”, qualificativo usado pela autora para caracterizar a fase em que
foram produzidos os espetaculos Arena Conta Zumbi e Arena Conta Tiradentes.

131



Mas foi, seguramente, Plinio Marcos o primeiro que ousou levar aos palcos, de forma
quase naturalista, ndo exatamente o povo ou o proletario, mas a categoria humana qualificada
pela sociedade com o epiteto de “marginal”. Eram o “subpovo, o subproletariado, uma escoéria
que nao alcancara sequer os degraus mais infimos da hierarquia capitalista” (Prado, 1988, p.
103). Comparando as personagens plinianas com as de Nelson Rodrigues, Paulo Vieira (1994, p.

15) conclui que

as de Plinio, sem o jogo de nuances do modelo rodriguiano, sao puras,
no sentido em que nido escamoteiam seus sentimentos, niao se
movimentam por fingimentos ou amoralismos, ndo possuem sequer um
minimo de consciéncia politica que vai marcar o malandro idealizado
pela esquerda engajada. Sao conduzidas unicamente pelo 6dio e pela

violéncia.

Plinio Marcos abre caminho para uma geracio de textos que traziam a baila a voz das
minorias e dos oprimidos, sem mais o tom falsamente condescendente ou moralizante com que a
literatura brasileira costumou tratar os parias da sociedade. Suas pegas se passam em ambientes
de dltima categoria e, procurando concentrar a acdo num conflito intenso, mantém-se verossimil
na caracterizacao da populacao que habita esses locais, nao poupando as palavras de baixo-calao,
a violéncia fisica e os confrontos verbais mais agressivos. Nao somente a variante lingiiistica e
comportamental dos que habitam o bas-fond é representada de forma verossimil, mas também
os discursos construidos ou reproduzidos pelas personagens, os quais mantém coeréncia e
similaridade com as préaticas discursivas no contexto do submundo. Nao se trata de um discurso
sobre o Outro, mas um discurso construido a partir da perspectiva do Outro, ou seja, da
populacao marginalizada. Por ter convivido de fato com muitos marginais, é possivel que Plinio
Marcos tenha assimilado as representagoes proprias desse meio e as tenha levado ao palco, com

discursos genuinamente colhidos da boca dessa gente.

A obra de Plinio Marcos pode ser dividida em duas grandes tendéncias: a primeira delas
constitui o que Paulo Vieira (1994), a partir de Antonio Mercado, denomina de constatacdo; a
segunda, de proposicado. A fase de constatacao corresponde a producao dos primeiros textos, em
que o dramaturgo desvelaria o mal existente no submundo da sociedade. Na fase de proposicao,
por sua vez, Plinio Marcos estaria propondo a superacao do mal na sociedade. Na primeira, a

predominancia de bandidos e desvalidos — plano material; na segunda, iniciada em 1978, com a

132



peca Jesus-Homem, a presenca dos misticos — transcendéncia do plano material. Essa leitura,
um tanto quanto arbitraria, procura dar conta da mudanca pela qual passou a producdo
dramatiargica do autor santista a partir de 1978, resultando em trabalhos de menor vigor
artistico na opinido de Vieira (1974). Nao vem ao caso discutir aqui se essa segunda fase da
dramaturgia pliniana corresponde precisamente a superacdo do mal. Concentraremos nossa
atencdo em duas obras pertencentes a primeira fase, Dois Perdidos Numa Noite Suja e Navalha

na Carne.

Do ponto de vista formal, essas duas pecas ndo oferecem nenhum tipo de
experimentacdo. Pelo contrario, se moldam a partir do modelo dramaético aristotélico, com
unidade de agao, tempo e espaco; caracteres bem definidos, necessarios e verossimeis; com acoes
que se articulam numa logica causa-efeito. O elemento inovador dessa dramaturgia, no entanto,
se deve ao talento do autor, que radicaliza o trabalho com a linguagem coloquial — procedimento
iniciado no teatro brasileiro por Nelson Rodrigues —, concentra a acao, estabelecendo o conflito
desde as primeiras linhas, gerando um clima de tensao necessario para, assim, nos inserirmos no

universo asfixiante que o texto retrata.

Dois Perdidos numa Noite Suja tem sua estréia, em Sao Paulo, em 1966, no Bar Ponto de
Encontro, transferindo-se em seguida para o Teatro de Arena (SP). A critica paulistana foi
estusiastica, reconhecendo em Plinio uma feliz promessa para a dramaturgia nacional. Foi essa a
opinido de Sabato Magaldi, ao fazer o balanco do que fora apresentado em Sao Paulo neste
mesmo ano: “Se a temporada de 1966 foi escassa em nimero de producbes, mostrou uma
virtude, do ponto de vista da dramaturgia; todas as novas pecas brasileiras, entre as quais a de
Plinio Marcos, buscam inquietantemente um caminho inédito”s'. Barbara Heliodora, no Rio de

Janeiro, também aprovou o texto, como atesta este fragmento de sua critica:

Outra vitima da sanha da moralidade das aparéncias é Plinio Marcos, cujo Dois
Perdidos numa Noite Suja é uma das obras mais pungentes e poéticas que tém
aparecido na dramaturgia nacional, obra de perfeita economia dramaética na
qual nao existe uma s6 palavra que nao contribua para a composicao geral da
imagem, e que a ela nao se integre, constituindo um todo de tal modo unificado,
de tal modo voltado para a criacio de uma visdo dramatica do homem nas
condi¢cOes mais extremas da existéncia, que espanta que ocorra a quem quer que
seja destacar desse maravilhoso complexo esta ou aquela palavra para ser

avaliada fora de seu contexto.

51 In: http://www.pliniomarcos.com/teatro/2perdidos.htm#, consultado em 20/05/2006.

133



(http://www.pliniomarcos.com/teatro/2perdidos.htm#, consultado em 20/05/2006.)

O teatro agressivo de Plinio Marcos mantém-se na peca Navalha na Carne, apresentada
ao publico um ano depois do lancamento de Dois Perdidos numa noite Suja, com tipos humanos
e com uma violéncia semelhantes ao texto que o precedeus2. Estreou em setembro de 1967, no
Teatro Maria Della Costa, em Sao Paulo, com direcdo de Jairo Arco e Flexa. Nesse mesmo ano,
Navalha na Carne teve sua representagao proibida, numa Portaria de 14 de junho. Os censores
federais consideraram o texto inadequado a platéia de qualquer faixa etaria, sob a alegacao de
que, pela obscenidade e profusdo de anomalias, a peca nao oferecia uma mensagem positiva e
construtiva. Vé-se que mais uma vez o Estado — sobretudo num regime ditatorial, como foi o
caso — intervém para abafar uma realidade gerada pelo proprio sistema politico-econémico, mas
insuportavel para ser aceita e divulgada as classes médias e altas. Nao fosse pela persisténcia de
alguns artistas, que acreditaram no talento de Plinio Marcos e batalharam pela liberacao do

texto, Navalha na Carne poderia ter caido no ostracismo.

Preocupados tao-somente com o decoro e os principios de uma moral burguesa, nem a
censura nem o publico em geral conseguiram perceber a relacdo angustiante, dolorosa e, em
dltima instancia, lirica das personagens Neusa Sueli (a prostituta), Vado (o cafetdo) e Veludo (o
camareiro); um pequeno, modesto, mas valioso retrato da vida dos que também vivem no bas-
fond brasileiro e desse universo particular. O dramaturgo, no entanto, foi bem acolhido pelo
publico que fazia parte da esquerda politica. Essa tensao entre reptidio e apoio foi muito bem
observada por Sabato Magaldi, na ocasiao em que fora assistir a montagem. Vale destacar alguns

pontos de sua critica:

A grande ovacdo, no final do espetaculo de ontem, no Teatro Maria Della Costa,
prova que as autoridades andaram certas, ao liberar Navalha na Carne, depois
de tanta incompreensdo da Censura. Os aplausos em cena aberta, repetidas
vezes, vieram, como uma descarga emocional para equilibrar o incomodo
provocado por numerosos didlogos de violenta dramaticidade. A literatura
teatral brasileira nunca produziu uma peca de verdade tao funda, de calor tao
auténtico, de desnudamento tdo cru da miséria humana como essa de Plinio

Marcos.

52 Entre Dois Perdidos numa noite Suja e Navalha na Carne, Plinio Marcos escreveu Dia Vird, encenada em setembro
de 1967, no mesmo més e ano que Navalha na Carne foi levada ao palco. Dia Vird obteve pouca repercussio, ao
contrario de Dois Perdidos numa noite Suja, de Navalha na Carne e até mesmo de Jesus-Homem, sua segunda
versdo, escrita em 1978 e encenada em 1980. Por essa razdo, consideramos que Navalha na Carne sucedeu Dois
Perdidos numa Noite Suja.

134



Freqilientemente, o publico ria de alguns palavrées ou de réplicas de sabor
equivoco. Essa relacdo chegou a irritar-nos, como se nascesse de uma falta de
inteligéncia do texto. Depois pareceu-nos que essa era uma valvula de escape
para os espectadores nao mergulharem num terrivel mal-estar: um pouco mais
de insisténcia na verdade e seria insuportavel o clima dramatico.

(...)

Trés casais retiraram-se durante a representacdo. Anotamos esse fato,
para prevenir as sensibilidades que poderiam chocar-se nos préximos
espetaculos. Navalha na Carne fere mesmo — como toda verdade langada com
indiscutivel talento artistico.

(http://www.pliniomarcos.com/teatro/navalha.htm#, consultado em 20/05/2006.)

Para além da violéncia na qual se assentam as relagoes entre suas personagens, 0S
didlogos nessas duas pecas de Plinio Marcos escondem sutilezas, emocoes que reportam ao
simbolismo emanado das relagoes humanas. Na sensivel leitura de Prado (1988, p. 103), essas
personagens “revelam em cena um rancor e um ressentimento que, embora de possivel origem
econdmica, ndo se voltavam contra os poderosos, por eles mal entrevistos, mas contra os seus
proprios companheiros de inforttinio”. Elas procuram recuperar, na interacdo com as demais,
relacoes de poder que sempre lhes foram negadas no seio da sociedade dita “normal”. Dai por
que a forma violenta com que exercem sua sexualidade. Num mundo ainda profundamente
masculinizado, os homens subjugam as mulheres e procuram subjugar os outros homens,
colocando em duvida a sexualidade dos companheiros ou tratando os homossexuais como seres
inferiores, comparados a mulher. Essa atmosfera masculina constituira, posteriormente, nosso

foco de analise.

Como muito bem afirmou Heliodora, o dramaturgo nao conseguiu se livrar da “sanha
moralista”. Ainda em nossos dias, ndo obstante o sucesso alcancado, essas pecas de Plinio
Marcos sao recebidas, por parte de alguns de seus leitores, com muita resisténcia. A razao?
Pruridos morais. No entanto, o dramaturgo sabia o que estava propondo. Segundo suas proprias
palavras: “nao fago teatro para o povo, mas faco teatro em favor do povo. Faco teatro para
incomodar os que estdo sossegados. S6 para isso faco teatro. [...] Teatro s6 faz sentido quando é
uma tribuna livre onde se podem discutir até as Gltimas conseqiiéncias os problemas do homem”

(http://www.pliniomarcos.com/teatro_obracompleta.htm).

Nesse ponto a obra de Plinio Marcos se encontra com a de Nelson Rodrigues. Em ambos,
o teatro deve ser concebido para incomodar. No entanto, enquanto Nelson Rodrigues propunha

um mergulho, mediante experiéncia estética, no universo intimo de suas personagens, revelando

135



o0 que, na sociedade burguesa, deve-se esconder, Plinio Marcos expde uma parte da nossa
realidade social que a classe dominante insiste em manter abafada, silenciada. Deparar-se com
um retrato suficientemente fiel dessa realidade nao constitui algo agradavel ao publico burgués,
que se sente ofendido. Em tltima analise, tanto um como outro autor agridem o publico em sua
moral burguesa. Desse ponto pretendemos extrair algumas interpretacoes na analise que

desenvolveremos mais a frente.

Por ora, citemos um trecho de mais uma critica escrita por Magaldi (1998, p. 221) para a

peca Navalha na Carne:

Os limites de Navalha na Carne decorrem das proprias intencdes do autor,
cujo objetivo foi o de documentar uma realidade. A peca se inscreve, assim,
dentro das fronteiras do realismo, ou de um neo-realismo, quando a literatura
moderna procura abrir-se numa expressao mais ampla. O texto ainda se prende
a idéia da ficcdo como forma de conhecimento e acreditamos que, nesse
territorio, o ensaio pode ser muito mais elogiiente e conclusivo do que o teatro.
Mas, sobretudo na dramaturgia brasileira, que experimenta numerosos
caminhos, ela se impoe como estadio salutar para quebra de tabus e preparo do
terreno em funcio de véos mais altos. E uma inutil hipocrisia querer interditar

para um publico adulto a visdo dessa realidade.

Quando Magaldi escreveu essa critica — 1967 —, ele era testemunha direta dos fatos da
modernidade teatral brasileira, que estava (e ainda estad) em processo. No entanto, sua tinica
ressalva ao texto é feita sob o argumento de a obra se fechar num neo-realismo, quando a
modernidade artistica colocava em xeque os pressupostos do Realismo/Naturalismo.
Concordamos com a visdo do critico de que a peca se distancia das tendéncias estéticas
modernistas, de “expressdo mais ampla”, na medida em que opta pelo caminho da
“representacdo” da realidade (eis o seu carater neo-realista), em vez de propor uma trajetoria da
auto-representatividade, como é a tendéncia hegemonica do modernismo nas artes, como vimos.
No entanto, numa visdo mais complexa da histéria (aqui ndo é o espago, todavia, para
desenvolvé-la), devemos levar em conta ndo s6 os elementos convergentes, mas também os
divergentes, pois é justamente esse conflito que caracterizard os respectivos momentos
historicos. A modernidade artistica, por exemplo, nao se caracteriza por uma tnica via de acesso.
Tanto Navalha na Carne quanto todas as pecas de Plinio Marcos que fazem parte da primeira
producdo do dramaturgo apostam numa estética neo-realista, sobretudo porque estao inseridas

num contexto histérico em que a dentncia da realidade soécio-politica brasileira era premente. O

136



teatro constitui um dos espacos para lancar o grito das minorias. Lembrando mais uma vez as
palavras do dramaturgo: “Teatro s6 faz sentido quando é uma tribuna livre onde se podem
discutir até as dltimas conseqiiéncias os problemas do homem”. Sua opcao estética lhe fornece, a
nosso ver, subsidios para alcancar esse objetivo. Além disso, a op¢ao pelos desvalidos, pela
estética do grotesco, pelas falas angustiadamente espontaneas e pela tensdo constante que
imprime a cena, incomodando, com isso, a platéia, confere carater moderno a obra, garantindo-
lhe um lugar reservado na histéria da dramaturgia moderna brasileira.

Foi, contudo, certissimo o vaticinio que o critico deixara passar em sua critica: a
dramaturgia brasileira moderna, multifacetada, caminha para alcar altos vOos. A marcha
histérica vem revelando as condicGes sbcio-politico-econOmicas e ideologicas para o
desenvolvimento de uma escritura dramattrgica mais radical. Lembremos alguns de seus

passos.

Sobretudo apoés o Al 5, a censura brasileira tornou-se mais intransigente e seus decretos,
inapelaveis. O teatro foi brutalmente perseguido e nao foram poucos os casos em que os artistas
sofreram ameacas ou atentados violentosss. Dessa forma, a década de 1970 foi marcada, no
contexto do teatro nacional, por duas grandes tendéncias: producées nas quais a dramaturgia
encerrava uma critica expressa pelo viés da metafora; formacdo de grupos de jovens cujas
experiéncias cénicas eram realizadas por meio de um processo coletivo, em que todos
participavam de todos os aspectos da producao do espetaculo (dramaturgia, cenarios, figurinos,
divulgacao, etc)s4. No primeiro caso, sao exemplos os textos Calabar (1973), Gota d’agua (1975)
e Opera do Malandro (1978), de Chico Buarque; e Apareceu a Margarida (1973), de Roberto
Athayde. No segundo, os exemplos mais expressivos foram as experimentagoes de grupos como

Pod Minoga e Asdrubal Trouxe o Trombone, esse ultimo liderado por Hamilton Vaz Pereirass.

Se o processo de abertura politica no Brasil dos anos 80 oferecia condi¢oes mais
favoraveis aos dramaturgos de escreverem sem temer o fantasma da censura, foram, no entanto,
os trabalhos dos encenadores brasileiros que ganharam destaque consideravel no nosso cenario

teatral. Nao houve nenhuma producao de textos dramatargicos relevantes no contexto dos anos

53 S6 para ficar com o exemplo do Teatro Oficina, vale conferir, em Armando Sergio da Silva (1981), as experiéncias
que o grupo teve com a censura.

54 Tratamos de duas grandes tendéncias, num sentido muito generalizador. E claro que havia espetaculos e
dramaturgias que fugiam aos dois perfis que tracamos. Mas essas duas vertentes nos parecem as mais fortes e as que
ofereceram maiores resultados a concepcao de teatro que se desdobraria nos anos 80 e nos subseqiientes.

55 Mesmo ja tendo se mostrado irreverente e inovador nos espeticulos anteriores, foi com Trate-me Ledo (1977) que o
grupo colocou em pratica o conceito de criagdo coletiva. Vale destacar que, apesar de Hamilton Vaz Pereira assinar a
autoria do texto, a dramaturgia se construiu como produto de um processo em que todos os membros do grupo
estiveram ativamente envolvidos.

137



80. A abertura politica foi acompanhada pelas intensas experimentacoes de diretores que

inauguraram uma cena marcadamente autoral. Trata-se da era dos encenadores-autor.

Para ficarmos apenas com dois exemplos, citemos as producoes de Gerald Thomas e de
Antunes Filho. Nessa década, Gerald Thomas realizou seus espetaculos Quatro Vezes Beckett
(1985); Carmem com Filtro (1986); Eletra Com Creta (1986); A Trilogia Kafka (1988),
composta de Um Processo, Uma Metamorfose e Praga. Antunes Filho, por sua vez, encenou
Macunaima (1978); Nelson Rodrigues - O Eterno Retorno (1981), reunindo quatro pecas do
dramaturgo moderno, reduzidas a duas no espetaculo Nelson 2 Rodrigues (1982); Romeu e
Julieta (1984); A Hora e a Vez de Augusto Matraga (1986), Xica da Silva (1988) e Paraiso Zona
Norte (1989)56.

Como diziamos, na década de 1980 nao houve nenhuma producio dramatirgica de
relevo. Mas aqui vale um esclarecimento. De fato, se pensarmos na producao de um texto
dramatico auténomo, caracterizado como obra literaria a ser transposta para os palcos, a
exemplo das producdes de Nelson Rodrigues e de Plinio Marcos, ndo vamos encontra-lo nos
anos 80, pelo menos algum que mereca destaque pela inovagao formal. O encargo é assumido
por encenadores que se tornaram autores quase integrais do espetaculo. Esse acontecimento foi
significativo para a producdo de uma nova dramaturgia, a qual chamaremos de contempordanea

ou, ainda, de uma pds-dramaturgia.

Macunaima, de Antunes Filho, foi, nas palavras de Antonio Mercado, um espetaculo cuja

escritura cénica (...) realiza uma sintese extraordinaria de midias diversas (...),
de teatro popular, pesquisa erudita e experimentacdo de vanguarda; de
diferentes linguagens, estilos e tendéncias (...). O que nos surpreende é que de
tudo isto nao resulta algo sem nenhum carater, como o heréi da estéria, mas

justamente o contrario.

(http://www.itaucultural.org.br/aplicexternas/enciclopedia_ teatro/index.cfm?f
useaction=espetaculos_biografia&cd_verbete=592, consultado em

20/09/2006)

56 Ndo pudemos deixar de citar Macunaima, mesmo sendo um espetaculo de 1978, e ndo dos anos 80, como vimos
tratando. Primeiramente, é um espeticulo do final dos anos 70, revelando experimentagdes formais que seriam a
tonica da cena teatral a partir dos anos 80, como a narrativizagio da cena, por exemplo, da qual trataremos adiante,
com mais detalhes. Em segundo lugar, mesmo tendo estreado em 1978, o espetaculo foi apresentado entre os anos
1978 e 1987, data de seu encerramento, com o total de 876 sessdes no Brasil e no mundo. Dessa forma, foi um
espetaculo que esteve radicado, também, nos anos 80.

138



Na opiniao de Mariangela Alves de Lima,

em Macunaima € visivel o gosto pela transubstanciacio, pela capacidade do
teatro de sugerir sem precisar recorrer a objetos definidos. Um dos tracos
marcantes dessa encenacdo € a recorréncia ao fabuloso que se instala em
cena por um simples gesto ou de tracos que apenas indicam a passagem para
outro plano ficcional. O teatro, diz Macunaima, é capaz de criar o maravilhoso a
partir da presenca de um ser humano no espago destinado a representacao.
(http://www.itaucultural.org.br/aplicexternas/enciclopedia_ teatro/index.cfm?f
useaction=espetaculos_biografia&ed_verbete=592, consultado em

20/09/2006)

A recorréncia ao fabuloso, a mudanca de planos ficcionais, o uso de midias diversas, de
teatro popular, pesquisa erudita e experimentacdo de vanguarda; de diferentes linguagens,
estilos e tendéncias caracterizam a narrativizacdo da cena contemporanea, ponto fulcral da

dramaturgia apos 1980.

Uma das vertentes, talvez a mais expressiva, do teatro contemporaneo é a que José da
Costa Filho (2003) denomina de teatro narrativo-performatico. Por esse termo, o autor
compreende as criag0es cénico-dramattrgicas conjugadas, em que os textos sdo muitas vezes
teatralizacOes de obras narrativas de outros autores, permitindo, com isso, a exploracao intensa
da capacidade performatica individual dos intérpretes e do jogo dos atores entre si. Vé-se, pela
opinido de Mercado e de Lima, que, ao abarcar uma obra narrativa romanesca (rapsodica, para
ser mais fiel ao projeto estético de Mario de Andrade), o espetaculo Macunaima trabalhou a

tensao entre a narratividade e a performatividades’.

Com Gerald Thomas, a escritura cénico-dramatdrgica se adensa e se torna mais radical.
De acordo com a linha de raciocinio de Costa Filho (2003; 2005), caracteriza-se o teatro
contemporaneo, do qual Thomas faz parte, por duas tendéncias simultaneas e contrapostas: a

narrativizacdo da cena, por um lado; e, por outro, a problematizacdo ironica da propria

57 De acordo com a Enciclopédia Itat Cultural, “a encenacdo objetiva encontrar um desenho que satisfaca os
contornos miticos propostos pelo texto, encontrando-os nos movimentos corais, através da exploracao de diversos
formatos de blocos imagéticos. E assim alcancada uma dindmica de massas em movimento, com a
aparigio/desaparecimento de figuras e objetos cénicos. H4 blocos de araras, piolhos e outros animais, além de dancas
indigenas rituais e bumba-meu-boi. A chegada a Sao Paulo da-se com o encontro de um bloco de operarios e suas
britadeiras. As estatuas de Venceslau propiciam um novo conjunto, numa cena tornada antolégica, bem como a do
carnaval, na chegada do heréi ao Rio de Janeiro”.
(http://www.itaucultural.org.br/aplicexternas/enciclopedia_teatro/index.cfm?fuseaction=espetaculos_biografia&ed_
verbete=592).

139



narrativa. A narrativizacdo da cena corresponde ao esfacelamento da concepcao unificada e
fechada do drama, com a presenca de uma personagem solidamente definida, fonte da acdo
dramatica; além disso, compreende a “valorizacao do didlogo direto do artista com o ptiblico e de
uma concepcao do trabalho do ator como uma espécie de rapsodo, de jogral ou de performer”
(CostA FILHO, 2005, p.53). A problematizacdo da narrativa se d4 quando o proprio teatro
narrativo passa a questionar a funcao narrativa de reconstituicdo ou representacio estavel de

fatos.

Essa “nova” cena dialoga com algumas das principais linhas de pensamento da
contemporaneidade. A nocao de que, pela narrativa, apreenderiamos os fatos tais como eles
possivelmente teriam sido dados, num tempo e espaco definidos (narrativa veridica), revela
ambicdo de dominio intelectual do mundo, o qual passa a se tornar objeto de conhecimento.
Como se 1é em Foucault (1999), a modernidade ocidental realizou sua histéria com base no
pensamento segundo o qual o homem (sujeito) estabelece uma relacao extrinseca com o mundo
(objeto), que podera ser, pela faculdade da razao, analisado objetivamente. Sujeito vs. objeto
eram constituidos como dois poélos que mantinham entre si uma relacdo dicotémica. Ao
contrario dessa perspectiva, o teatro contemporianeo propoe uma narrativa ndo-veridica ou
falsificante, na medida em que o objeto passa a ser “pura forca de atracdo geradora do
movimento do sujeito em direcdo a perda de si mesmo, a perda do que lhe era familiar, de suas
referéncias seguras etc” (COSTA FILHO, 2005, p. 54)58. Trata-se de uma narrativa que
problematiza a fronteira entre o real e o imaginario, ndo se dispondo, por isso, a criar conexoes
l6gicas entre as partes e a construir uma sucessao cronologica linear dos fatos. Essa nova cena,
entdo, apresenta um carater narrativo falsificante e digressivo, “com uma orientagiao temporal
marcadamente miltipla e acdmulo de referéncias dispares em cada cena” (COSTA FILHO, 2005, p.
54). A narrativa, no entanto, é “cenicamente performatizada como agenciamento de uma deriva
permanente do sentido, ou como pensamento diaspoérico, para lembrar Homi Bhabha” (COSTA
FILHO, 2005, p. 55). Nesse ponto encontramos ecos da tese de Lopes (1993), de que a visao
tragica constitui a tonica do teatro moderno. Estendendo o pensamento da autora, podemos
dizer que o teatro contemporaneo aprofunda a crise operada pela modernidade e, por meio da

auto-representacao radical, revela seu teor tragico.

O teatro de Gerald Thomas, a partir dos anos 80, questiona a nocao de presenca cénica,

na medida em que problematiza, por um lado, a concep¢do moderna de representacao do sujeito

58 Os termos ndo veridica e falsificante foram tomados de Costa Filho (2005), que, por sua vez, os usou a partir de
Blanchot e Deleuze, respectivamente.

140



e do corpo; e, por outro, as formas de lidar com a referéncia e com o sentido. Leia-se, por

exemplo, o comentario a seguir, com respeito a peca Eletra com Creta:

Os seis personagens formam duplas que transitam cada uma em um universo.
Eletra e Medéia vivem a culpa de seus crimes, num contraponto entre o mito
grego e o individuo do fim do milénio. Acusam-se mutuamente diante de um
juiz, Ercus e Camulus Nimbus, livres criacbes de Gerald Thomas a partir da
dupla beckettiana de Fim de Jogo, expondo a crise da palavra e a inutilidade da
acdo. Sinistro encarna o destino e serve de juiz da primeira dupla e Memnon
reflete a memoria. No decorrer do espetaculo, os conflitos se desdobram e as
dimensoes se misturam, em um frenesi que caminha para o caos. A maior parte
do texto se ocupa do comentéario, da autocritica, da reflexdo sobre aquilo que se
faz, que se é, que se representa. (...) Os personagens de Gerald Thomas sdo
instrumentos para comentar a civilizagdo ocidental por meio de fragmentos de
referéncias universais colados de forma absolutamente pessoal. Em varios
momentos, as personagens se movimentam em siléncio enquanto, sobre a
emotiva sinfonia de Shostakovich, a voz em off do diretor surge onisciente,
como se o espectador ouvisse o0s pensamentos do criador.
(http://www.itaucultural.org.br/aplicexternas/enciclopedia_ teatro/index.cfm?f
useaction=personalidades_biografia&cd_ verbete=151&Ist_palavras=&cd_idio

ma=28555, consultado em 20/09/2006)

A perda de fontes enunciadoras estaveis (como as personagens do drama ortodoxo, dotadas de
ciéncia e poder de decisao para satisfazer sua vontade ao longo da acdo dramatica) torna a cena
um territério intelectual de citacOes e simulacbes, que, por sua vez, nos remetem a outras
citacoes e simulagoes, num jogo de espelhos perturbador. H4 um processo cerebral e irénico que
esmaece a nocao de unidade centralizante. Na acepcao desconstrutivista, trata-se de um jogo do
deslizamento do signo e do significado desviante. A ironia e a metalinguagem rompem com as
“individualidades totalizantes” (cf. COSTA FILHO, 2005) e com as identificacGes que por acaso o
publico venha a sentir. Contribuindo para romper definitivamente com a representacao
naturalista da cena, o texto é tratado como partitura e a voz dos atores é trabalhada para adquirir

um tom operistico.

A partir dos anos 90, vamos encontrar uma reveladora pluralidade de tendéncias e de
experimentos, que serdo vistos, aqui, como realidade histérica em processo. O tempo ainda é

muito recente para expormos opinides mais generalizadoras. Pincaremos alguns poucos casos

141



que nos poderao ajudar a compreender o ambiente em que se insere o terceiro dramaturgo que

compoe nosso corpus, Newton Moreno.

A concepcao que tomamos aqui de teatro narrativo-performatico continua sendo a
tonica de muitas das novas producoes. Os espetaculos de Enrique Diaz, da Companhia dos
Atores (Rio de Janeiro), ddo continuidade a vertente cerebral e lidica do teatro de Gerald
Thomas. Com Melodrama, espetaculo de 1995, inaugura-se um novo método de criacao da
companhia, que integra o texto e a cena: o autor Filipe Miguez escrevia o texto enquanto os
atores ensaiavam com Enrique Diaz, integrando os dois percursos criativos. No plano conceitual,
esse método nos remete as criacoes cénico-dramaturgicas conjugadas, de que trata Costa Filho
(2003; 2005), como ja vimos. Como se pode prever a partir do titulo, a peca aposta na
metalinguagem e faz uma parddia ao género melodraméatico. A remissao as mais diversas
situac6es melodramaticas rompe com a cadeia da unidade dramatica e fratura a unidade do
sujeito dramatico, na medida em que nao ha um so6 agente que realiza uma tnica acao dramatica.
As personagens sao, elas mesmas, personagens parddicas das pecas melodramaticas, gerando
uma estrutura em abismo que esfacela a nocdo da existéncia presencial de um sujeito dotado de

unidade.

E também da década de 1990 o Teatro da Vertigem, grupo paulista dirigido por Antonio
Aratjo. A experiéncia cénica inovadora do Teatro da Vertigem é resultado da intensa pesquisa e
da realizacdo de espetaculos em espacos ndo convencionais. A Trilogia Biblica, dirigida por
Antonio Araujo, foi composta pelas pecas Paraiso Perdido (1992), escrita por Sérgio de
Carvalho; O Livro de J6 (1995), com texto de Luis Alberto de Abreu; e Apocalipse 1,11 (2000),
com dramaturgia de Fernando Bonassi. Do ponto de vista da encenacao, o grupo se destaca por
fazer uso de recursos de intensa teatralidade, propondo um mergulho profundo da equipe nos
ambientes (h4 uso freqiiente de espacos nao convencionais) e nas personagens enfocadas. Dai a
rigorosa preparacao corporal e vocal constituirem a base do trabalho de linguagem do Teatro da
Vertigem, a fim de poderem alcancar uma performatizacdo material e corporal exarcebada,
mediante o dilaceramento e desinvidualizacao dionisiaca. Do ponto de vista da dramaturgia, é
marcada pelo processo participativo, caracteristica realcada por Fernando Bonassi, autor de um
dos textos da Trilogia Biblica. O dramaturgo esta sempre presente na sala de ensaios,
dialogando com atores, diretor, técnicos. Resulta, pois, desse processo a estruturagdo do texto

final.

Juntamente as ricas experiéncias de grupos teatrais nos anos 90, vimos surgir alguns
dramaturgos que vém se mostrando como uma geracao mais solida e contundente, ndo obstante

a pluralidade de abordagens. Nomes como Bosco Brasil e Méario Bortolotto, por exemplo,

142



figuram como dramaturgos de tematica fortemente urbana, nao negando a filiacdo, em distintos
graus, claro, a uma mesma tradicdo realista, o que demonstra uma énfase aos tracos estilisticos

mais caracteristicos da dramatica.

No decénio que se segue, a producao cénico-dramattrgica, cada vez mais conjugada, tem
se mostrado multifacetada e multidirecionada. E nesse contexto que surge a dramaturgia de
Newton Moreno, muito prematura ainda, mas ja fincando bases solidas na histéria do teatro
brasileiro. Seu trabalho encontra-se em processo de formagao, de maneira que nao podemos
ainda tecer a seu respeito consideracoes mais ou menos sintetizadoras. Observamos que, até
entdo, boa parte de sua escritura teatral tematiza o universo homoerético, nos contextos rural ou
urbano. E o caso de Deus Sabia de Tudo e Ndo Fez Nada (2000), Dentro (2002) e Agreste
(2004)9. Sobre sua dramaturgia, o autor assim se expressa: “A escrita para mim é algo muito
recente, um campo de experimentacao em aberto. H4 sim um dialogo com o Recife, com a

memoria, mas acho que € o discurso amoroso que se sobressai no que fago”¢°.

O dramaturgo se refere a sua obra do seguinte modo:

Duas coisas me interessam. As motivacoes da cultura popular, do contador de
histérias sdo matéria-prima para meu trabalho, assim como o homoerotismo.
Nao sei exatamente o que é o que se chama de dramaturgia contemporanea,
mas quero experimentar algo novo, buscar outras linguagens.

(http://www.fgf.org.br/noticias/2004-mar-24 DP.html, acesso em 10 de

dezembro de 2005.)

Como se diz um homem ligado primordialmente ao teatro, ao ator, ao jogo cénico, € muito
provavel que essa concepcao tenha interferido na sua producio dramatirgica. Basta uma leitura
mais atenta de seus textos para verificarmos ser o trabalho do ator, antes de mais nada, o que
constitui seu foco. O texto viabilizaria, assim, a carpintaria dramaturgica, lirica e épica da cena. A
experimentacao de algo novo e a busca de outra linguagem correspondem as necessidades que o
dramaturgo tem de conceber uma “nova” cena. Vé-se, portanto, que Newton Moreno adota o
paradigma contemporaneo da escritura cénico-dramatirgica conjugada, mesmo que nem

sempre encene, ele mesmo, os seus proprios textos. Mas se trata de uma concepgao de teatro que

59 Em 2005, Newton Moreno escreve e dirige o espetaculo Assombragoes do Recife Velho, baseado no livro homénimo
de Gilberto Freyre e apresentado no interior de um casarfo tombado pela prefeitura municipal de Sao Paulo. Essa
peca foge a tematica homoerdtica.

60 In: http://www.nordesteweb.com/noto7_0906/ne_not_20060904b.htm, consultado em 20/09/2006.

143



impulsiona o dramaturgo a experimentar e a buscar uma forma eficiente para propor uma

experimentacao estética afinada com as idéias que ele tem do teatro de hoje.

Dentro foi encenado em 2002, como parte do projeto Mostra SESI de Dramaturgia
Contempordanea, idealizado por Renato Borghi e Elcio Nogueira Seixas, esses, inclusive, atores
do espetaculo em questao. A direcao foi assinada por Nilton Bicudo. Tivemos a oportunidade de
assistir a encenacao quando o grupo envolvido com o projeto esteve no Recife. O espetaculo foi
apresentado no Teatro de Santa Isabel em 2004, que se encontrava relativamente cheio, com
uma platéia heterogénea. Dois fatos curiosos ocorreram. Primeiro: antes do inicio do espetaculo,
Luah Guimaraez, atriz que também faz parte do projeto, foi até o proscénio, explicou que a peca,
apesar de conter cenas “fortes”, é “tao lirica”, que valeria a cooperacdo da platéia. A atriz parecia
esperar da platéia uma possivel reacdo agressiva. Segundo: nao houve nenhum tipo de reacao
agressiva, mas foram ouvidos alguns risos nervosos, seguidos por alguns assobios. Isso mostra
que a cena provocou um impacto de ordem moral. Curioso é que, apesar de nos encontrarmos no
século XXI, aproximadamente seis décadas depois que Nelson Rodrigues surgiu no cenario
teatral e quatro décadas de distancia da primeira montagem de Navalha na carne, que
provocara frisson no publico paulistano, a platéia ainda fique incomodada. Ha um

estranhamento decorrente dos valores morais sobre os quais a sociedade ainda esta assentada.

No entanto, obteve boa acolhida da critica especializada, como demonstram os

testemunhos abaixo:

A posse e o possuido expdoem a voracidade de levar mais adiante a extensao do
prazer, tenta-se amplid-la até esbarrar na certeza de que inexistem o absoluto e
a busca recomeca, numa permanente tentativa do encontro, da partilha, do
intercambio, do descobrir-se no outro. (Macksen Luiz. Jornal do Brasil.

Caderno B. 12/10/2002. Vaias, emocgoes e risos.)

A um s6 tempo, a margem do experimento e da tradicao, ha o belissimo didlogo
dramatico de Newton Moreno onde se alternam a voz do desejo que quer
possuir e a voz do objeto da posse. (Mariangela Alves de Lima. O Estado de Sao
Paulo. Caderno 2. 06/07/2002. Panorama teve pluralidade de temas e

estilos.)

A peca explora a complexidade de relacionamentos e praticas homoeroéticas na
narrativa polémica de um fist-fucking, (...) na combinacdo de primitivo e

simbolico e na mistura da carne e alma que resultam numa sintese poética do

144



comportamento marginal e da vida de riscos. (Silvia Fernandes. Folha de S.
Paulo. Ilustrada. 23/06/2002. Subjetividade, paréddia e polémica

dominam novo ciclo.)

Por essa pequena amostragem, vé-se que a critica esteve mais atenta ao teor do texto do
que propriamente a realizagdo cénica, o que é bastante compreensivel, haja vista a natureza do
projeto em que a peca esteve inserida. O foco, tanto dos realizadores da Mostra quanto da critica,
incidia sobre a nova safra de dramaturgos brasileiros. Para a critica, parecia seduzir a linguagem

lirica e nao-realista da peca.

Recepc¢ao mais efusiva ganhou o espetaculo Agreste, com encenagao de Marcio Aurélio. A
peca estreou em 2004 no Teatro Cacilda Becker (Sao Paulo) e, desde entdo, tem sido sucesso de
publico e de critica. A montagem obteve, nesse mesmo ano, o prémio APCA de texto e
espetaculo, bem como o Shell de melhor dramaturgo. Na opinido de Ivana Moura, quando do
Festival de Teatro de Curitiba, 2004, onde Agreste foi apresentado, o “trabalho de tessitura do
texto ganha o reconhecimento de seus pares do ptiblico e da critica. [Newton Moreno] E

apontado como um novo folego da dramaturgia nacional ¢,

Em 2006, 0 mesmo espeticulo esteve na Alemanha, no festival “Brasil em Cena: Teatro e

Performance do Brasil”, cujo encarte trazia a seguinte consideracao critica:

O pernambucano Newton Moreno é um jovem autor cujo estilo poderiamos
igualmente chamar de “agreste® — um estilo tdo grandiloqgiiente quanto
laconico, usado para descrever de forma direta e simples porém incisiva pessoas
e paisagens aparentemente arcaicas, perdidas e a0 mesmo tempo protegidas na
imensiddo do nada, mas que mesmo assim nao estdo completamente fora da
civilizacdo e das obrigagbes sociais como poderiamos julgar num primeiro

olhar. (http://boell-latinoamerica.org/download_pt/Brasil_em_ cena.pdf)

Se a peca Dentro pode provocar, primeiramente, um estranhamento de ordem moral, nao
obstante ter sido bem recebida pela critica, Agreste, que se vale do mesmo tema
(homoerotismo), tem se mostrado mais aceita pelo publico, por questdes para as quais

apresentaremos, mais a frente, algumas hipoteses.

61 In: http://www.nordesteweb.com/noto1_0304/ne_not_20040324b.htm.

145



Tanto Nelson Rodrigues, quanto Plinio Marcos, quanto, ainda, Newton Moreno, por
ousarem propor um teatro radical, foram vitimas, cada qual a seu modo, da sanha moralista do
publico brasileiro. Newton Moreno, no entanto, teve o conforto de produzir seus textos
polémicos num momento histérico em que domina a filosofia do “politicamente correto” e em
que as minorias sociais conquistam um espaco cada vez maior nos debates piblicos, o que
suaviza mais a reacio moralista da platéia. Ou sera que o publico estd mudando? E para tentar

responder a questoes como essa que daremos inicio a analise do corpus.

146



5. Nelson Rodrigues

GILBERTO (recua numa crise violenta, num berro)
— Nao! Teu beijo ainda tem a saliva do teu amante!

(Nelson Rodrigues, Perdoa-me por me traires)

ARANDIR (numa alucina¢do) — Dalia, faz o seguinte. Olha o seguinte:
diz a Selminha. (violento) Diz que em toda minha vida, a tinica coisa
que se salva é o beijo no asfalto. Pela primeira vez. Dalia, escuta! Pela
primeira vez, na vida! Por um momento, eu me senti bom!

(Nelson Rodrigues, O beijo no asfalto)

Feitas as consideracoOes preliminares, a fim de compreender em que contexto se inseriam
nossos dramaturgos, centremo-nos, por ora, nas duas pecas rodriguianas, Perdoa-me por me
traires e O beijo no asfalto. Lembramos que, no capitulo anterior, Sdbato Magaldi, ao analisar o
comportamento de Gilberto, se referia ao impacto que exercia sobre “o enraizado machismo
brasileiro”. E essa relacio entre a moral masculina pequeno-burguesa (machismo) e sua
alteridade que procuraremos analisarem ambas as pegas.

Perdoa-me por me traires apresenta a personagem Glorinha, adolescente, 6rfa de mae e
abandonada pelo pai, que havia sido internado num manicémio quando a menina ainda era
pequena. Ela foi adotada pela familia paterna e viveu sob a educacao severa do tio, Raul. No
primeiro ato, Glorinha falta a aula e vai com sua amiga de colégio, Nair, a casa de Madame Luba,
cafetina especializada em comercializar colegiais adolescentes, mocas “de familia”. Ao sair da
casa de Madame Luba, Glorinha acompanha sua amiga, que vai fazer aborto numa clinica
clandestina. Antes de Nair morrer na mesa de cirurgia, Glorinha a abandona. No segundo ato,
quando esta saindo de casa para ir ao colégio, Glorinha ¢ interceptada pelo tio Raul, ja ciente de
que, no dia anterior, a sobrinha nao tinha ido ao colégio. Revela-lhe que Nair estd morta e que

tomara conhecimento de onde elas estiveram, juntas, antes de Glorinha abandonar a amiga.

147



Conta-lhe, num flashback, a verdade sobre os pais da sobrinha, Gilberto e Judite. Enquanto
estivera internado num manicoémio, Gilberto fora traido pela esposa. Ao retornar ao lar, ele
recebe a visita de toda sua familia, que viera lhe contar da traicdo de Judite. Ante a reacdo
condescendente e compreensiva de Gilberto, Raul decide-se por voltar a internar o irmao e,
sozinho com Judite, obriga a cunhada a tomar veneno. No terceiro ato, tendo contado a
Glorinha, no tempo presente do drama, que amara a cunhada e a matara, decide fazer o mesmo
com a sobrinha, pois ela era igual a mae. Glorinha o convence a morrer junto com ela, mas
somente Raul toma o veneno. Glorinha, que levou o copo a boca mas nao bebeu o veneno, assiste

a morte do tio e sai pela porta rumo a casa de Madame Luba. Fim da pega.

Em O beijo no asfalto, um jornalista inescrupuloso e um delegado corrupto se
aproveitam de um fato que ocorrera durante a manha para combinar algo que favorecesse a
ambos. Um homem havia sido atropelado por um lotagao e outro se baixara diante do corpo do
atropelado e lhe beijara a boca. O jornalista decide escrever uma matéria sensacionalista sobre o
beijo no asfalto e propoe ao delegado investigar o caso, a fim de sugerir que se tratava de um
crime passional, pois isso elevaria o ntimero de leitores do jornal assim como suavizaria a
imagem corruptivel da policia carioca, acusada de inimeros delitos. Arandir, o homem que
beijara o atropelado, é interrogado pelo delegado e pelo jornalista na delegacia. Os dois
intimidam Arandir, inquirindo se ele gostava de mulher e se conhecia o morto. Aprigio, sogro de
Arandir, que estivera a seu lado quando ocorreu o fato, vai a casa da filha, Selminha, e lhe conta
o que presenciara. Quando Arandir chega em casa, encontra a esposa e a cunhada a sua espera e
conta, assustado, o que sucedera naquele dia. Tudo isso ocorre no primeiro ato, que funciona
como proélogo, apresentando o inicio do conflito. No segundo ato, sai o jornal com a manchete de
capa “Beijo no Asfalto” e a foto de Arandir. A reportagem sugere que os dois homens eram
amantes. Selminha toma conhecimento do contetido da matéria por intermédio de uma vizinha.
Arandir é destratado no trabalho por seus colegas, que haviam lido o jornal, e pede demissao.
Selminha fica em crise quando o marido confirma que beijara um homem na boca, mas ele
garante a esposa que o atropelado era um desconhecido. Em meio a isso, o jornalista vai ao
enterro do morto e chantageia a viiva para que ela confessasse ja ter visto Arandir em sua casa.
No terceiro ato, Selminha é levada pelo delegado e pelo jornalista a uma casa na Boca do Mato,
onde ¢ interrogada pelos dois, humilhada, e ouve da vitva do atropelado que Arandir era
conhecido de seu marido. Arandir sai de casa para fugir de todos e se hospeda num quarto de
hotel. Deixa recado para Selminha o procurar, mas ela renega o marido. Déilia, a cunhada, na
esperanca de conquistar o amor de Arandir, vai ao hotel dizer ao cunhado que Selminha néo

quer mais vé-lo. Dalia se declara a Arandir. Percebendo que a cunhada também desconfia da sua

148



versao dos fatos, expulsa-a do quarto. Segue-se a cena do encontro entre sogro e genro. Aprigio,
alterado, diz ndo perdoar o genro porque o amava. Depois da declaracdo, Aprigio atira no genro.

Arandir morre. Fim do drama.

O titulo das duas pecas em questdo — elemento paratextual — caracteriza-se por se
constituir de uma citacdo, valendo-se de um extrato de enunciado representativo da fala das
personagens®2: em Perdoa-me por me traires o titulo é uma citacio da fala de Gilberto e em O
beijo no asfalto, da manchete do jornal (mencionada pelas personagens), responsavel pelo
aniquilamento da personagem Arandir. O beijo é um motivo fundamental para o
desenvolvimento da intriga na segunda peca, presente, inclusive, no titulo. Na primeira, o titulo
nos reporta ao flashback, chamando a atencdo para o significado desse recuo no tempo para o

esclarecimento da intriga.

Tendo em vista que o titulo de Perdoa-me por me traires realca um momento do passado
— com relacdo ao momento presente em que a peca se desenrola —, comecemos a analise pelo
flashback. Quando Gilberto sai de casa para ficar recluso num manicomio, Judite quer se
despedir com um beijo, ao qual o marido se nega, alegando que o beijo da esposa continha a
saliva do amante. Se o ciime era justificado ou, simplesmente, um delirio de Gilberto, isso nao
fica claro até esse momento. Mas é relevante destacar o fato de o marido ter rejeitado o beijo da
mulher, uma vez que, acreditando ser ela uma adultera, a unido espiritual, representada pelo
beijo, estaria rompida. Mas Gilberto, ndo obstante o génio violento, reconhece que seu citime
esta levando-o ao delirio e procura se curar disso pela malarioterapia®s. Sua ultima fala se dirige
a Raul: diz ndo querer ver ninguém no hospital, que voltard “quando for outro homem”
(RODRIGUES, 1993, p. 806-807). Ao retornar ao lar, seis meses depois, decide fazer uma surpresa
a Judite, aparecendo sem avisar, e a encontra arrumando-se para sair. Pede-lhe um beijo cinco
vezes, mas, dessa vez, ela se esquiva e lhe nega o pedido, alegando estar pronta para sair. Na
verdade, como Tio Raul revelardA em cena seguinte, Judite tem um amante e, surpresa pela
chegada de Gilberto, ndo se sente estimulada a beija-lo, uma vez que ja perdera o vinculo
espiritual com o marido, mesmo antes de ele a ter abandonado para se internar numa casa de
saude. Nesse momento, Gilberto apela para a atencdo de Judite, dizendo-lhe que ressuscitara e

que nao haveria compromisso algum que justificasse o fato de a esposa nao ficar em casa e

62 Thierry Gallépe (1997) identifica os componentes do texto dramatico, valendo-se da seguinte terminologia: PECA =
texto+ paratexto, donde TEXTO = réplica + didascdlia e PARATEXTO = titulos + listas + bordas.

63 Vo, aqui, duas observacdes. Primeiramente, “génio violento” foi a expressdo usada por Tio Raul ao se referir a seu
irmao. Nao bastasse o que diz tio Raul, Gilberto é construido de tal forma que suas a¢oes revelam esse génio violento.
Acoes que se realizam na fala e que estao expressas nas didascélias. A segunda observacao é de ordem contextual. A
malarioterapia foi um tratamento psiquiatrico utilizado na primeira metade do século XX e consistia na inoculagio do
germe da malaria para ajudar no combate de algumas enfermidades, sobretudo a paralisia geral.

149



comemorar a ressurreicao do esposo. Na cena seguinte, recebe Raul, falando-lhe: “te juro: eu sou

outro, profundamente outro” (RODRIGUES, 1993, p. 808).

Ressurreicio, do latino resurrectione, é um termo que retoma o sentido de anastasis, dos
gregos, para designar, literalmente, o retorno a vida, o ato de devolver a vida uma pessoa ja
considerada morta. As pessoas, no entanto, usavam o termo para diversos fendmenos, até que,
com o advento do cristianismo, a palavra ressurreicdo passou a significar o espirito de Cristo,
que, apos a crucificacao, apareceu aos seus, antes de subir ao Reino de Deus. A Igreja Catdlica
também adotou uma conotacio escatoldgica ao se referir a ressurreicio dos mortos no dia do
juizo final. Como o cristianismo dominou no Ocidente durante vinte séculos, é normal que o
valor dado de imediato a palavra seja, hoje, influenciado pela ideologia crista. Logo flagramos na
fala de Gilberto a presenca de um discurso religioso, quando diz a esposa que ele voltou
ressuscitado. Isso nos reporta também a informacao que Gilberto da ao irmao, ao falar que
voltara quando for um novo homem. Na volta, a personagem se sente recuperada por conta do
tratamento da malarioterapia e se considera ressuscitado, um novo homem, nao mais o

ciumento atormentado que abandonara o proprio lar.

Mas, afinal, o que viria a ser esse novo homem? Numa leitura superficial, trata-se de uma
expressao comum, pois, se antes Gilberto se sentia doente de ciiime, quando volta para casa
acredita estar curado; em outras palavras, ser “um novo homem”. De fato, a mudanca de
comportamento fica evidenciada nas acoes da personagem. Apesar de Judite deixar uma série de
indicios de que traia o marido, em nenhum momento, depois da volta de Gilberto, isso se tornou
motivo de briga entre o casal. Pelo contrario, diante da acusacao de que Judite tinha um amante,
Gilberto se mostra condescendente com o adultério, emitindo enunciados do tipo: “A adutltera é
mais pura porque esta salva do desejo que apodrecia nela”; “chego aqui e vejo o qué? Que
ninguém ama ninguém, que ninguém sabe amar ninguém. Entdo preciso trair sempre, na
esperanca do amor impossivel.”; “Perdoa-me por me traires!”; “Amar é ser fiel a quem nos trai!”;
“Nao se abandona uma adiltera!” (RODRIGUES, 1993, p. 812-813). Gilberto é um “novo homem”,
que nao demonstra mais ser ciumento, apesar de esses enunciados sentenciosos revelarem, a
primeira vista, que Gilberto ainda se encontra perturbado psicologicamente. Saliente-se,
entretanto, que a cena constitui um flashback. Mesmo que esse flashback tenha sido construido
na peca de forma dramatica, ou seja, ndao é um simples relato oral, mas um recuo no tempo
subordinado as leis do teatro — apaga-se a luz que corresponde ao espaco do tempo presente,
para acendé-la num outro plano, o do passado, com as personagens que fazem parte desse
passado —, o conteudo desse flashback provém de uma fonte enunciadora: Tio Raul. As cenas do

passado constituem projecoes da mente obsessiva de Tio Raul, exemplo de personagem

150



expressionista. Dessa forma, torna-se para o leitor uma fonte nao confiavel, principalmente se
considerarmos que seria impossivel recuperar os momentos em que Gilberto e Judite estao
sozinhos, sem a presenca de Tio Raul, fonte tnica dos fatos relatados. Como é possivel relatar o
que nao se viu? Tio Raul projeta de sua mente o que parece ter acontecido, mas o flashback
redunda em pura subjetivacdo, ressaltando-se o valor psicolégico da personagem Raul. Os
enunciados proferidos por Gilberto, como aludimos, adquirem um tom sentencioso, dissonante,
que faz a personagem parecer perturbada. Chamemos a atencdo de que foi Tio Raul quem
decidiu levar seu irmao de volta a casa de saide, pois, para ele, o irmao estava agindo de maneira
insana. A incompreensao entre as personagens faz com que Gilberto seja taxado de louco, dai, no
flashback, suas falas se revestirem de tom grandiloqiiente, acentuando o carater expressionista

da cena.

Mas por que, na 6tica de Tio Raul, Gilberto estaria agindo como louco? Parece-nos que é
justamente nesse ponto que esta implicitada a questao do “outro homem?”, de que fala Gilberto.
Esse ponto sera alvo de nosso investigacdo, na medida em que implica uma relacdo entre a moral
burguesa moderna e o outro da masculinidade. O que se espera de um “homem”, na perspectiva
pequeno-burguesa como a de Tio Raul, sua familia e Judite, quando sabe que a esposa o esta

traindo? O castigo. Veja-se como a cena se desenrola entre Gilberto e sua familia:

(1)

GILBERTO — Na casa de satide eu pensava: nés devemos amar a tudo e a todos.
Devemos ser irmaos até dos moveis, irmaos até de um simples armario! Vim de
14 gostando mais de tudo! Quantas coisas deixamos de amar, quantas coisas
esquecemos de amar. Mas chego aqui e vejo o qué? Que ninguém ama ninguém,
que ninguém sabe amar ninguém. Entao é preciso trair sempre, na esperanca
do amor impossivel. (agarra o irmdo) Tudo é falta de amor: um cancer no seio
ou um simples eczema é o amor nao possuido!

SEGUNDO IRMAO — Bonito!

PRIMEIRO IRMAO — Que papagaiada!

T10 RAUL (contido) — E, finalmente, qual é a conclusao?

MAE (para si mesma) — Meu filho nao diz coisa com coisa...

(..)

GILBERTO (recuando) — Vocés exigem o que, de mim?

T10 RAUL — O castigo de tua mulher!

MAE — Humilha bastante!

151



PRIMEIRO IRMAO — Marca-lhe o rosto!
GILBERTO — Devo castiga-la eu mesmo? Na frente de vocés? (com subita
exaltacdo) Judite! Judite! (para os outros) Vocés vao ver! Vocés vao assistir!

(grita) Judite! Judite! (RODRIGUES, 1993, p. 812)

E, agora, leia-se o didlogo entre Gilberto, Judite e Tio Raul, que se segue a cena transcrita em (1):

(2)

(Siléncio geral. E, fora, entdo, de si, o marido atira-se aos pés de Judite.)
GILBERTO (num soluco imenso) — Perdoa-me por me traires!

JUDITE (desprendendo-se num repelao selvagem) — Esta louco!

GILBERTO (sem ouvi-la) — Perdoa-me!

JUDITE (para a familia) — Nao esta em si! Eu ndo trai ninguém!

T10 RAUL (para familia que se agita) — Ninguém se meta! Ninguém diga nada!
(para a cunhada, caricioso e hediondo) Pode falar, Judite! Quer dizer que vocé
concorda conosco? Acha também que seu marido recaiu, digamos assim?
GILBERTO — Nao responda, Judite!

JUDITE — Mas ¢ evidente que esta alterado... E, depois, ndo tem cabimento: diz
“Perdoa-me por me traires”, ora veja!

T10 RAUL — E acha que ele deve ser internado, ndo acha, Judite? Diga para a
sua sogra, seus cunhados, diga, Judite!

JUDITE (crispada e com certa vergonha) — Deve ser internado! (RODRIGUES,
1993, p. 813)

Depois de saber que Judite tem um amante, Gilberto conta a familia o que sucedera no
manicémio, como lemos em (1). O tempo em que ficara recluso o fez reencontrar o amor, mas
um amor puro, altruista, que nao cobra nada em troca. Para Gilberto, os que o rodeiam nao
sabem o que é o amor, mas o 6dio, a mesquinhez, a arrogancia. Essa concepcao de amor
“absoluto” trai um discurso religioso, da ética crista, que nos faz lembrar, por exemplo, o Sermao
do Mandato, do Pe. Antonio Vieira, em que o orador defende sua tese do verdadeiro amor em

Cristo, demonstrando que nés, humanos, ndo sabemos amar®4. Ou, ainda, Cristo, que pede a

64 Estamos nos referindo ao sermao pregado na Capela Real, no ano de 1645. Segundo Vieira (2003, p. 51), “quatro
ignorancias podem concorrer em um amante, que diminuam muito a perfeicdo e merecimento de seu amor: Ou

152



seus discipulos, na Santa Ceia, para amarem uns aos outros, como ele os havia amado (Gilberto
diz que “nds devemos amar a tudo e a todos”)%. No entanto, esse interdiscurso religioso esta
posto, na fala de Gilberto, a partir de valores que contrariam a prépria ordem do discurso
religioso e da formacao discursiva nela pressuposta. Por exemplo, imbuido de amor puro,
Gilberto acha que, ndo encontrando afeto entre seus semelhantes, o sujeito deve trair, na busca
do amor absoluto e, por isso, impossivel. A traicao se justifica pelo amor, de um lado, e, por
outro, pela falta dele. Entretanto, a traicao é, na Biblia, uma atitude condenavel®¢. Delimita-se, a
partir da fala da personagem, um campo discursivo religioso, cujo espaco se constrdi pela
polémica entre duas formacoes discursivas distintas: o discurso cristao-biblico e o ap6crifo, que
justifica a traicao pelo amor®”. Essa polémica interfere na semantica do discurso, na medida em
que a traicao é revestida de carater quase que sagrado (lembremos as falas de Gilberto, que
destacamos anteriormente — “Amar é ser fiel a quem nos trai!”; “Nao se abandona uma

adultera!”).

No tocante a relacdo de género, mesmo que o discurso religioso, ao se valer do
mandamento divino “Nao cometeras adultério” (Biblia de Jerusalém, Exodo, 20, 14), imponha
censura a pratica do adultério, é toleravel, em nosso contexto androcéntrico, que o homem seja
addltero, mas a mulher nunca podera infringir o mandamento de Deus (e também social),
devendo obedecer ao marido e sempre respeita-lo. Quando Gilberto se mostra compreensivo
com a esposa adiltera, quebra a expectativa que sua familia tem do filho “homem”. Sua fala
parece ser tao absurda aos familiares, que o primeiro irmao chama aquilo tudo de “papagaiada”,
Tio Raul pergunta-lhe qual a conclusao de tudo o que diz, e sua mae acredita que o filho nao diz

coisa com coisa.

O conflito ideolégico se instaura a partir da interincompreensao que envolve os discursos
de Gilberto e da familia®8, caracterizados por nos, respectivamente, como o discurso da

alteridade e o discurso masculino pequeno-burgués. Como se 1€ em (1), logo apds a fala

porque néo se conhecesse a si; ou porque ndo conhecesse a quem amava; ou porque ndo conhecesse o amor; ou
porque nao conhecesse o fim onde ha-de parar, amando”.

65Quanto a tdo conhecida frase de Cristo, cf. Jo, 15, 12 (Biblia de Jerusalém).

6 Cristo foi “traido” por Judas Iscariotes, que, por sua vez, se suicidou em razio do remorso. Judas foi pela Igreja
Catdlica tomado como bode expiatorio, de tal sorte que seu comportamento se difundiu, ao longo dos séculos
subseqiientes, como um ato vil, abjeto.

67 Maingueneau (2005, p. 35-37), ao tratar do interdiscurso, vale-se dos termos universo discursivo, campo
discursivo e espaco discursivo. Por campo discursivo, o autor entende “um conjunto de formagoes discursivas que se
encontram em concorréncia, delimitam-se reciprocamente em uma regidao determinada do universo discursivo”. Os
espacos discursivos seriam “subconjuntos de formagoes discursivas que o analista julga relevante para seu proposito
colocar em relacao”.

68 £ também de Maingueneau (2005, p. 103) o termo interincompreensdo, segundo o qual “cada discurso é delimitado
por uma grade semantica que, em um mesmo movimento, funda o desentendimento reciproco”. Em nossa anélise, o
espaco discursivo corresponde ao discurso masculino, de onde emergem formacoes discursivas que estao em condicao
de polémica.

153



incompreendida de Gilberto, seus parentes lhe cobram o castigo da mulher, que ele a
humilhasse, que lhe marcasse o rosto. Esses enunciados revelam uma semantica discursiva
coerente, reproduzindo uma ideologia segundo a qual uma adiltera deve ser castigada. Suas
falas se relacionam intertextualmente a uma pratica judaica mencionada na Biblia: lancar
pedras, em publico, a uma adultera. Essa pratica se estendeu até o periodo medieval. E, até ha
pouco tempo, a mulher que cometia adultério, se ndo passava mais por um flagelo puablico, era
alvo, em muitas culturas, de execracdo publica®. Como a familia, liderada por Tio Raul,
representa a ordem ideologica hegemoénica, em que o homem deve ser superior a mulher e
exigir-lhe respeito, o comportamento de Gilberto é desprovido de sentido para seus parentes. O
discurso de Gilberto passa a assumir o lugar do “outro”, pois, para a personagem, o “novo
homem” em que ele se tornou implica amar incondicionalmente as pessoas e as coisas. Ora,
entre a “honra” e o “amor”, o verdadeiro “homem”, na mentalidade pequeno-burguesa, devera
optar pela “honra”. Rejeitando os pressupostos semanticos da ordem discursiva pertencente a
esfera de seus familiares, Gilberto assume o espaco da transgressao, do diferente, do “outro”, ao
optar pelo amor. Também ele deixa de compreender o sentido dos enunciados de seus irmaos e
de sua mae, quando diz, em (1), “Mas chego aqui e vejo o qué? Que ninguém ama ninguém, que
ninguém sabe amar ninguém”. O policiamento familiar, em vez de ser aceito por Gilberto como
indicio do amor filial ou fraternal, é compreendido pela personagem como um comportamento
tipico de quem desconhece o amor. Saliente-se que um discurso ressemantiza o significado do
outro, e vice-versa, a partir de pressupostos que dizem respeito a formacao discursiva de cada
discurso. Em outras palavras, como revela Maingueneau (2005, p. 104), h4 uma “traducao” de
semas do discurso do outro: “cada um entende os enunciados do Outro na sua proépria lingua,

embora no interior do mesmo idioma”.

Como nos interessa analisar as relacoes de poder inerentes a pratica discursiva sobre o
masculino, destaquemos a hegemonia do discurso machista sustentado pela familia de Gilberto.
No contexto social em que se situa a peca, trata-se de um discurso aceito como normal e
verdadeiro. E como esse discurso impoe suas proprias restricoes, a fala de Gilberto sobre o amor
e o adultério é interpretada como atestado de insanidade. Sobretudo quando ele chama a esposa
e, diante de todos, pede-lhe perdao por ela o ter traido. O comportamento € tao atipico para uma

sociedade ainda fortemente influenciada por valores patriarcalistas, que o enunciado “Perdoa-

69 Estamos focalizando apenas a cultura judaico-crista. Diferente é o caso de outras culturas, sobretudo algumas
facgoes mais radicais do islamismo, que ainda hoje pune, muitas vezes até com a morte, a mulher adtltera.

Quanto a realidade crist3, citemos s6 um exemplo de como esse tema foi trabalhado em arte: no filme Breaking the
Waves (1996), do diretor dinamarqués Lars von Trier, uma jovem irlandesa, entre os anos 60 e 70, perturbada
emocionalmente pela morte do irmao e pelo acidente envolvendo o marido, acredita que salvara o esposo se fizer sexo
com os mais diversos homens. Tal comportamento a faz ser expulsa da ordem protestante de que era membro, por ter
sido considerada uma adultera pecadora.

154



me por me traires!” soa estranho. Nem mesmo Judite, alvo primeiro dos ataques que geraram a
polémica, consegue compreender o marido. “Est4 louco!” é a reacao que esboca. A didascalia
informa que ela se desprende “num repelao selvagem”, atitude que indica o espanto que ela
estava sentindo diante da cena a que acabara de assistir. A acdo realizada pela fala do esposo é
diagnosticada, por ela também, como tipica de um insano, o que nos leva a duas leituras: por um
lado, ela estava querendo esconder de todos que traia o marido; por outro, ela realmente nao
compreendia por que, sendo ele o traido, o marido lhe pedia perdao (“ndo tem cabimento: diz
‘Perdoa-me por me traires’, ora veja!”). Ela concorda com Tio Raul que Gilberto deve voltar a ser
internado na casa de saude. A grande ironia tragica se concentra na incomunicabilidade entre
Gilberto e a esposa. Ele, protegendo-a, resguarda-se do ciime, oferecendo-lhe um amor puro e
absoluto; ela, fingindo que nao o traia, ndo deixa de se espantar diante do pedido de perdao de
Gilberto. A ordem discursiva hegemonica constrange o discurso alheio (o de Gilberto) e

proscreve-o. Gilberto é preso pelos irmaos e retirado de cena, rumo ao manicomio.

Gilberto passa a ser duplamente o “outro” do masculino. Primeiramente porque opta pelo
amor em vez da honra masculina (no sentido, vale ressaltar, atribuido pela ideologia pequeno-
burguesa). Em segundo lugar porque é qualificado como louco, imagem avessa, portanto, ao
ideal moderno de masculinidade. Internando a personagem (em outras palavras, silenciando-a),
o discurso masculino pequeno-burgués contribui para a manutencao do status quo e da ordem

masculina hegemonica. Além disso, € preciso punir a adultera: Tio Raul a obriga a tomar veneno.

Ao perseguir a unido espiritual e o amor, em oposicdo a violenta defesa da honra, a
personagem Gilberto encontra sua tragédia pessoal, que o levara a decadéncia, ao seu proprio
aniquilamento como homem, incompreendido por todos que compartilham de um mesmo
sistema de crencas machistas. A forma de demonstrar seu amor nao corresponde a expectativa
que as personagens, partindo da representagdo social do masculino, nutriam a respeito do

comportamento de Gilberto.

Uma vez que na peca nao ha nenhuma mencao a homoafetividade de Gilberto, seu
comportamento sera interpretado como de um louco, imagem que também contraria os valores
pequeno-burgueses a respeito do conceito de masculino. Vale lembrar o que foi discutido no
capitulo III, com relacdo a anti-norma da masculinidade burguesa. Na mentalidade burguesa, o
homem ideal correspondia ao homem branco, heterossexual, forte, valente, destemido, auto-
controlado. Dessa forma, estar desprovido de razao nao constitui uma caracteristica condizente
com o modelo masculino hegemdnico. Apostar num amor “puro”, despojando-se dos valores
socialmente consagrados, faz do homem um louco. Confinar a personagem numa casa de saude

pareceu ser a melhor opc¢ao para os familiares de Gilberto, a fim de que seu comportamento nao

155



maculasse a imagem da familia. Considerando a constituicdo familiar como peca fundamental
para a ordem burguesa, podemos inferir que, na peca, o siléncio forcado de Gilberto corrobora a
manutencdo do status quo. No entanto, a acdo de Gilberto, a despeito de sua imagem
expressionista projetada pela memoria de Tio Raul, assume, no contexto do drama, um
simpatico valor de oposi¢ao a ordem vigente. Apesar de, aparentemente, o equilibrio familiar ter
sido reconquistado com a saida de cena de Gilberto, constatamos, no final do segundo e em todo

o terceiro ato, que esse equilibrio é um engodo.

Incapaz de conciliar a moral idealizada (pequeno-burguesa) com o impulso erético, seu
representante-mor, na peca, Tio Raul, vive num conflito que o levara a propria derrocada. Com o
proposito de defender a honra masculina de seu irméo, no final do segundo ato, se dirige a
Judite nos seguintes termos: “Estou no lugar do irmao louco. Negas que tens amante?”
(RODRIGUES, 1993, p. 814). Tio Raul mata Judite, mas, na verdade, o faz por citimes, pois era
apaixonado pela cunhada. Essa revelacao, no entanto, s6 é verbalizada no final do terceiro ato,

ou seja, final do drama, o que confere a peca um carater melodramatico. Tio Raul diz a sobrinha:

3)

T10 RAUL — (...) Contei a histéria de tua mae, porém nao te disse que a amava,
que sempre a amei. Ainda agora, neste momento, eu a amo. (berrando) Eu
matei a mulher, a cunhada que me repeliu e porque me repeliu (...).

[...]

T10 RAUL (sem ouvi-la, delirante) — Judite, quando eu te fiz beber o veneno e
caiste de joelhos, com as entranhas em fogo, eu te segurei pelos cabelos, assim,
Judite! (e de fato agarra Glorinha pelos cabelos) Vi que ia morrer o corpo
beijado por tantos, nunca beijado por mim! Foste minha agonizando, querida!
Pela primeira vez, minha! Cerraste os labios para o meu beijo... Mas nem teu
marido, nem teus amantes, ninguém te beijou na hora em que morrias, s6 eu!

(RODRIGUES, 1993, p. 823)

O discurso de Tio Raul revela algumas fendas que nos permitem analisar um sentimento
contraditério. Por um lado, a adtltera deve ser punida [“Ela ndo traird nunca mais...”, diz Tio
Raul a mae, depois que ele mata a cunhada (RODRIGUES, 1993, p. 814)]; por outro lado, a
adultera é punida por repelir os sentimentos de quem “verdadeiramente” a amava. O adultério
deve ser castigado, porém Judite sera castigada, na verdade, por repelir o cunhado. Tio Raul

sustenta o discurso da honra masculina, mas deseja tacitamente que Judite seja adiltera,

156



mantendo relacGes extra-conjugais com ele. Fere, portanto, o mandamento “divino” — “Nao
cometeras adultério” —, discurso que veio a contribuir, conforme vimos, para o fortalecimento
da ordem burguesa pos-revolucées. Quanto mais se estabelecem os limites da estrutura familiar
nuclear (pai, mae e filhos), mais garantias de produtividade o homem oferecerd ao sistema
capitalista. O adultério, por menos que seja criticado quando se refere aos homens, constitui
uma das restricoes das formacOes discursivas subjacentes ao discurso burgués sobre o
masculino. No entanto, Tio Raul aceitaria o adultério de Judite se fosse praticado com ele
mesmo. Trata-se de uma concessao no minimo paradoxal. Como a cunhada o repele, vale-se do

discurso masculino sobre a honra contra o adultério e a assassina7°.

Essa tensao entre sustentar um discurso e nutrir sentimentos que o contradizem torna
Raul uma personagem atormentada. O climax desse conflito se apresenta na segunda fala da
personagem, como se 1é em (3). Ao longo do terceiro ato, Tio Raul mostra-se violento com a
sobrinha, defendendo a boa moral familiar. No entanto, encaminha-se para um estado de
obsessdao irremediavel. O delirio chega ao ponto de a personagem confundir Glorinha com
Judite, filha e mae, alegando que as duas eram muito parecidas. Tio Raul fala a sobrinha
chamando-a pelo nome de Judite. O “beijo”, a que se refere Tio Raul, contém dois significados
contrastivos: é associado ao ero6tico, logo ao pecado, quando refere os beijos que Judite dera em
seu marido e nos amantes (o beijo que deve ser punido); também constituiria o simbolo da uniao
espiritual entre Raul e Judite, que s6 poderia se efetivar, no entanto, com a morte da cunhada.
Por essa tultima acepc¢ao, o beijo torna-se, para a personagem masculina, ato sacralizado (“nem
teu marido, nem teus amantes, ninguém te beijou na hora em que morrias, s6 eu!”). O beijo esta
associado a morte; o eros ao thanatos. Esse valor sagrado do ato de beijar justifica o beijo que
Tio Raul d4 na sobrinha, no terceiro ato. Ao perceber que o beijo da sobrinha nao tinha sido
espontaneo, mas uma estratégia da menina para escapar da morte, Tio Raul constata que seu
sentimento “puro” fora traido e apressa-se por levar seu plano de assassinar a garota as tltimas

conseqiiéncias.

A historia de Gilberto e Judite terminou quando as duas personagens foram punidas por
terem ousado se distanciar dos padrdes morais hegeménicos, o que vem a salvaguardar a
ideologia machista de que a mulher deve ser fiel ao marido e o marido deve cobrar fidelidade a
esposa. Entretanto, concebendo a peca como uma totalidade, esse discurso masculino é posto em
questao, quando concluimos que a personagem Tio Raul, responsavel pela manutencao da

moral, mostra-se tdo desequilibrada quanto Gilberto, pelo menos da forma como este altimo

70 Em nenhum momento da pec¢a Tio Raul se declara a cunhada, mas a convida a abandonar o marido e a leva-la
daquela casa, ao que Judite se nega. Dai a razao de acreditarmos que Tio Raul é repelido pela cunhada.

157



fora pintado na seqiiéncia do flashback; assim como se revela tdo adiltero quanto Judite, pois
pretendera trair o irmao para ficar com a cunhada. O discurso masculino da moral nao se
sustentou em seus pilares e demonstrou ser hipocrita, desencadeador das infelicidades das

personagens.

Percebe-se que, a excecdo da Tia Odete — esposa do Tio Raul —, que é afetada por uma
espécie de monomania (sempre que estad em cena, fala o0 mesmo texto — “Esta na hora da
homeopatia!”), os sujeitos desequilibrados se concentram nas personagens masculinas. Judite e
Glorinha, apesar de sofrerem pressoes violentas por parte da familia, representam a liberdade de
viver a vida conforme os impulsos do desejo. Gilberto e Tio Raul vivem a tensao entre valores

morais e desejos latentes, que os leva ao desequilibrio.

Tia Odete, como nao tem participacao direta na acao dramatica, funciona como um indice
importante para compreendermos a personagem Tio Raul. Sua fala, somada a descri¢do de suas

aparicoes, nos indica a corrup¢ao a que o mundo de Tio Raul estava submetido.

Aparentemente, Tio Raul mantém um casamento estavel, mas essa estabilidade nada
mais € do que um efeito discursivo para abafar a morbidez que afeta o casal. A frase de tia Odete
é exclamativa e exprime sentimentos que desconhecemos. No entanto, considerando que o
conteido semantico do enunciado expressa preocupagcdo com a hora do medicamento,
reportamo-nos a situacées maternas, em que as maes dedicam-se zelosamente a satide dos
filhos. O casal nao tem filhos, sendo Glorinha, a sobrinha, quem ocupa o lugar de filha. Tia Odete
assume o espaco de mae e de esposa, mas seu siléncio na casa, rompido apenas pelo enunciado
exclamativo, indica que ela nao se encontra em condicbes de exercer nenhuma das duas funcées.
E esposa por convencao e, enviesadamente, procura manter a moral esponsalicia. Sua primeira
aparicao ocorre no inicio do segundo ato, quando a cena se desloca para o espaco da casa de Tio
Raul. A didascélia informa que se trata de uma “senhora taciturna, rosto inescrutavel. (...) Vive
fazendo interminavel viagem pelos comodos da casa. Ndo se senta nunca.” (RODRIGUES, 1993,
p- 797). Ser esposa implica ser “dona de casa”, no contexto da moral pequeno-burguesa, e Tia
Odete parece jamais sair de casa (“Vive fazendo intermindvel viagem pelos comodos da casa”).
Além disso, a esposa deve ser discreta, recatada e honesta, conforme a mesma moral, e Tia Odete
expressa esses atributos pelo comportamento de nunca se sentar. A didascalia é categbrica no
uso do advérbio “nunca”, o que pressupoe que, depois de um determinado momento de sua vida,

a personagem deixou de se sentar7:.

71 O sentar-se envolve acomodar o corpo, apoiando-se a pelve em alguma superficie horizontal. Como € na pelve que se
situam os orgdos sexuais e as nadegas, e como ambas as regioes costumam ser, em nossa cultura, investidas de um
imaginario erético, entendemos a atitude de Tia Odete como enviesadamente recatada, uma vez que a personagem

158



O sentar-se estaria associado ao sexo, a uma acao “suja”, dai por que a personagem, nessa
peca, nao se senta. Mais uma vez a moral pequeno-burguesa estaria atuando para deturpar os
sentimentos e as emoc¢Oes mais puras. Na cena, o dramaturgo reforca o estranhamento ao
enfocar, de forma expressionista, o comportamento da personagem. A funcdo de esposa é
ratificada apenas depois da morte do Tio Raul, quando Tia Odete “caminha lentamente para o
marido morto”, “senta-se no degrau”, “pousa a cabeca de Raul em seu regaco” e, “na sua dogura
nostalgica”, diz-lhe: “Meu amor!” (RODRIGUES, 1993, p. 825). E o tinico momento em que ela se
expressa de forma diferente, num enunciado de contetudo afetivo. Como se a confissao do amor

s6 pudesse se dar depois da morte do ser amado.

Nesse sentido, unindo os enunciados anteriores a esse ultimo, podemos inferir que, mais
do que esposa, Tia Odete estaria ocupando na vida de Raul o espaco materno. “Esta na hora da
homeopatia!” nos indica que, em seu delirio, a personagem repete uma férmula que expressaria
o zelo com que cuida do outro, no caso, o marido, seu amor. Mas um zelo que é proprio da
preocupacao materna. Na sociedade moderna, ou seja, burguesa, a mulher adquire seu valor por
ser procriadora e mae. Uma vez que tia Odete ndo procriou, exerce a funcdo materna sobre a
sobrinha e sobre o marido. Mas nem mae consegue ser plenamente, pois estd imersa

patologicamente numa monomania.

Tia Odete parece ser, no contexto expressionista da peca, mais uma imagem projetada da
mente perturbada de Tio Raul, sobretudo quando lemos, em duas didascalias do terceiro ato,
que, “na sua auséncia, sua sombra é projetada no fundo do palco” (RODRIGUES, 1993, p. 815),
ou que “quando estd ausente, sua sombra, enegrecida, é projetada no fundo do palco, andando
de um lado para o outro” (RODRIGUES, 1993, p. 823). Se a peca ¢é dividida entre um plano no
presente e outro no passado, € o plano do presente que encerra a acao efetiva, cabendo ao plano
do passado, também ele dramatico, a funcdo de esclarecer os acontecimentos presentes,
revelando que os fatos anteriores se repetem no presente da acdo dramaética. O terceiro ato

apresenta o momento mais tenso da a¢do, quando Tio Raul decide matar a sobrinha. O palco se

evita se sentar para que, no contato da pelve com a superficie de apoio, ndo possa vir a sentir prazer. Nossa
interpretacgdo se apdia em dois motivos. Primeiramente, a personagem nio se senta “nunca”, o que ja nos sugere uma
obsessdo de ordem sexual, levando em conta que uma gama de personagens rodriguianas padecem dessa obsessao.
Em segundo lugar, apoiamo-nos num sentindo que extrapola os limites da prépria peca, mas que nos permite
compreender o universo simboélico do dramaturgo. Em Vitlva, Porém Honesta (1957), farsa que se seguiu
imediatamente apos a encenacido de Perdoa-me por me traires, Nelson Rodrigues faz uso do deboche para criticar
muitos de seus adversarios, por meio de personagens que, de uma forma ou de outra, os mencionam. A viiva, a quem
o titulo se refere, é Ivonete, filha de Dr. J. B., dono de um grande jornal. A peca comeca com Dr. J. B. conversando com
amigos, dizendo-lhes que nio conseguia fazer a filha se sentar. Viiva de Dorothy Dalton, um critico teatral
homossexual, Ivonete expressa sua tristeza querendo apenas ficar de pé. Na noite de ntpcias, traira o marido quatro
vezes, mas, depois da morte de Dorothy Dalton, Ivonete se recusa a se sentar, demonstrando fidelidade ao morto. No
final da peca, quando ele ressuscita, por intermédio do Diabo da Fonseca, um diabo de verdade, Ivonete, feliz, volta a
trai-lo. A honestidade da vitva se expressa, pois, na decisdo de nio se sentar.

159



torna, como ja dissemos, o espaco interno da consciéncia de tio Raul, e a presenca de Tia Odete
se materializa fantasmagoricamente, mediante projecdo de sua sombra. Observe-se que, quanto
mais Tio Raul se aproxima do delirio, mais a sombra de Tia Odete se engrandece, promovendo
um efeito visual grandiloqiiente. A projecao de sombras na cena constitui um recurso muito caro

a encenacao expressionista, técnica também utilizada no cinema expressionista alemao?2.

Se em Perdoa-me por me traires os valores pequeno-burgueses, sob enfoque masculino,
sdo postos em questdo, pela atitude liricamente transgressora de Gilberto, autor da bela frase
que da titulo a obra, nao escapa ao nosso olhar critico o momento em que o discurso dramatico
trai, ele mesmo, uma concepc¢ao ideoldgica masculina conservadora. Trata-se de um momento
circunstancial, no inicio da peca, quando a cena se passa na casa de Madame Luba. Pola Negri,
“garcom tipico de mulheres”, é descrito na didascalia da seguinte maneira: “Na sua frenética
volubilidade, ele ndo para. Desgrenha-se, espreguica-se, boceja, estira as pernas, abre o0s
bracos” (RODRIGUES, 1993, pp. 783). Mais adiante, tentando confortar Glorinha, a personagem
“comeca a falar com grandes atitudes, rasgando gestos imensos, com mil e uma inflexoes”
(RODRIGUES, 1993, p. 785). Interrompe sua fala, em dado momento, para dar uma “gargalhada
esganicadissima” (RODRIGUES, 1993, p. 786). E evidente que a personagem constrdi, para a
cena, uma atmosfera descontraida, que levara o leitor, possivelmente, ao riso. Nao ha nenhum
texto sentencioso que exponha a personagem ao ridiculo, a critica contundente. No entanto, a
associacdo da imagem do homossexual ao riso, recurso largamente explorado pelo teatro até
entdo, nao deixa de subscrever uma ideologia masculina que vé o homossexual como a figura do
outro. O outro do masculino. Nao estamos afirmando que o homossexual ndo deva ser associado
a situagdes comicas, mas a construcao dessas didascalias exprime um discurso masculino que se

afirma enquanto tal abordando o tema como o espaco do outro.

Nao podemos nos referir ao OQutro, conforme Paterson (2004), sem levar em
consideracdo um grupo de referéncia. Vale salientar que esse grupo de referéncia se coloca, as
mais das vezes, como espaco de poder, a partir do qual se filtram os tracos da alteridade. Uma tal
concepcao dialoga com as consideracées de Van Dijk (2003), como foi visto, a respeito do
conflito ideologico. S6 poderemos identificar uma ideologia se dois conjuntos de crencas, no
minimo, entram em conflito, o que marcara as divergéncias ideologicas entre os grupos de
referéncia. A caracterizacdo de cada conjunto de crencas passa pela identificagio, num dado
contexto, das respostas as seguintes questoes: quem (nao) pertence ao grupo? Que fazemos? Que

queremos? Por que o fazemos? Que é bom ou mau para No6s? Quais sdo as nossas relacoes com

72 S6 para citar um exemplo do cinema expressionista alemao, o filme Nosferatu, de F.W. Murnau, lancado em 1922,
constréi o suspense, em muitas cenas, através da proje¢do da sombra engrandecida — imagem deformada e grotesca
— do vampiro que aterroriza a populacdo da regiao de Bremen.

160



os outros? Quem acede aos recursos de nosso grupo? Sem se ater a essas perguntas, o analista
podera encontrar dificuldades em identificar qual o grupo de referéncia e como esse grupo

processa a alteridade.

Assim como Paterson (2004), compreendemos a imagem do outro numa perspectiva
nao-imanentista. Os processos discursivos podem construir uma imagem variavel do outro,
alternando, num mesmo espaco textual, entre os tracos negativos e positivos, a fim de marcar a
alteridade. Dessa forma, atravessado por valores ideolégicos, o discurso sobre o outro conduzira

nossa apreensao da alteridade, reproduzindo a ideologia dominante ou superando-a.

Além disso, s6 podemos apreender a alteridade mediante as estratégias enunciativas do
texto, como a construcao do espaco, a descricao da indumentaria, dos tracos fisicos, linguageiros
e onomasticos do Outro. O processo discursivo cria vinculos estreitos entre o parecer e o ser

daquele ou daquela que a ficgdo designa como sendo Outro.

No caso especifico da personagem Pola Negri, em Nelson Rodrigues, comecemos por
analisar a estratégia onomastica de que se vale o dramaturgo. Pola Negri (1895-1987) foi uma

atriz, de origem polonesa, que fez muito sucesso no tempo do cinema mudo7s.

E fato notério que muitos dos homossexuais assumidos se autodenominam com apelidos
femininos, seja como “nome de guerra” exclusivo para espacgos publicos, seja como forma de
manifestar um humor camp em rodas de amigo7+. Em pesquisa realizada por Green (2000, p.
171), tem-se noticia de que, ja nos anos de 1930, “o uso expressamente feminino de roupas,

maquiagem e sobrancelhas tiradas e os apelidos ndo-masculinos eram comuns (sic.) entre as

73 Disponibilizamos, também, algumas imagens da atriz, retiradas do site
http://www.imdb.com/name/nmo624470/ (consultado em 14/08/2006):

74 O termo camp costuma ser dirigido a cultura gay, mas nao se restringe a ela, como atesta Susan Sontag, em seu
ensaio pioneiro sobre o assunto, Notes On Camp (http://interglacial.com/~sburke/pub/prose/Susan_Sontag_-
_Notes_on_Camp.html). Segundo a autora, o camp é um modo de ver o mundo como um fendmeno estético,
valendo-se do artificial e da estilizagdo. Para qualificarmos uma coisa ou pessoa como camp, é necessario
compreendé-las como se estivessem sempre representando um papel. Em outros termos, elas concebem a vida como
um teatro. A ambigiliidade é caracteristica do camp: quando uma pessoa ou uma coisa é camp, a duplicidade as
envolve. No caso especifico da cultura gay, o camp se caracteriza no gosto pelo andrégino, no exagero dos atributos
sexuais e nos maneirismos pessoais.

161



bichas”75. Um homossexual se chamar “Pola Negri”, por exemplo, é, pois, uma atitude camp

comum no Brasil.

Nelson Rodrigues procura representar, naturalisticamente, um tipo humano bastante
corriqueiro: um homossexual assumido. Nao é exatamente essa a questao que levantamos. O que
nos interessa é como o discurso draméatico nesta peca inscreve a presenca do outro. Pola Negri
foi o nome escolhido pelo dramaturgo para caracterizar um gargcom tipico de mulheres. O termo
garcom, do francés garcon (rapaz), designa, em lingua portuguesa, um empregado que serve a
mesa dos restaurantes. No contexto da peca, Pola Negri é um empregado. Curioso é o
qualificativo “tipico de mulheres”. O adjetivo “tipico” marca a alteridade da personagem,
expressando que o tipo de Pola Negri equivale ao dos empregados que cuidam de mulheres7®.
Teoricamente, a personagem é classificada como tipo, mas a informac¢do da didascalia remete
especificamente a um tipo social estigmatizado. Assim, a tipificacio demarca o outro como

diferente, particular.

Em outra didascalia, Pola Negri, na sua frenética volubilidade, ndo para. Desgrenha-se,

espreguica-se, boceja, estira as pernas, abre os bracos (grifos nossos). Mais uma vez o adjetivo,

aqui, é relevante para nossas conclusdes. “Frenético” deriva de frenesi, o que é delirante,
desvairado, extravagante. E um qualificativo que modifica o nome “volubilidade”, mas
caracteriza o sujeito de que se fala — o proprio Pola Negri. Esse “desvario” se justifica pela
seqiiéncia de acoes fisicas da personagem, o que demonstra que ela é, no minimo, afetada.
Apesar de o dramaturgo nao usar a palavra, o comportamento de Pola Negri, pela descricao da
didascélia, é de uma “bicha louca”, expressao popularmente conhecida, sobretudo na época em
que a peca foi encenada”’. Segue-se a essa cena outra em que Pola Negri comeca a falar com
grandes atitudes, rasgando gestos imensos, com mil e uma inflexes. Vé-se que se mantém
coerente o paradigma de signos referentes a “bicha” desvairada, que se enriquece com a mencao
a gargalhada esganicadissima. O uso do superlativo expressa o valor ideoldgico subscrito no
discurso draméatico em questdo. A gargalhada é exageradamente esganicada, o que fere o bom-

tom e a imagem que se tem de um homem viril. Ser “louco” e “desvairado” constitui atributos de

75 Green delimitou seu universo de anélise, investigando a vida social dos homossexuais masculinos nos espagos Rio
de Janeiro-Sao Paulo, ao longo do século XX.

76 No bairro da Lapa, s6 para citar um exemplo de contexto urbano carioca, em que se insere o espaco fisico da peca
rodriguiana, muitos homossexuais ofereciam servico de empregado nas pensoes e cabarés hi pelo menos um século.
Outro exemplo ilustrativo é o filme Amarelo Manga (2002), do pernambucano Claudio Assis, que, ao retratar o
universo popular e underground do Recife, apresenta, entre outros, a personagem Dunga (interpretada por Matheus
Nachtergaele), um empregado de uma pensdo de ultima classe, no bairro do Recife Antigo: trata-se de um
“homossexual” de trejeitos e comportamentos femininos.

77 Green (2000), no capitulo intitulado “Sexo e vida noturna, 1920-1945”, dedica um t6pico para discutir a insurgéncia
e o sentido dos nomes dados ao homossexual masculino. “Bicha”, termo de origem controversa, designa o
homossexual passivo, efeminado.

162



sujeitos que, sendo homens, desafiam as representacdes do masculino varonil. Tais atributos
dados a personagem geram, no contexto da peca, o riso e o ridiculo. Nesse momento, a peca
delimita bem o que é o padrao de referéncia e o que se inscreve, com relacdo a esse padrao, como
o diferente, o outro. Nada obstante, em virtude do estilo naturalista com que a personagem é
construida, a cena ndo chega a ser agressiva nem censura diretamente o comportamento da
personagem, mas demarca o espaco de uma alteridade. Pola Negri tem uma forma camp de ser,
mas a cena rodriguiana nao aposta no estilo camp. As didascélias revelam um discurso
masculino que toma — a nosso ver, com certa reserva — as agoes do outro como extravagantes,

superlativas.

Nao parece ser o mesmo tratamento que o dramaturgo da ao tema homossexualismo,
presente em sua outra pecga, O beijo no asfalto. Arandir beija um homem que acabara de ser
atropelado por um lotacao; logo depois, esse homem morre. O acontecimento é assistido pelas
pessoas presentes na Praca da Bandeira. Entre os espectadores estava um repoOrter sem
escrupulo, que se vale da cena para, em conluio com um delegado corrupto, forjar um caso de
amor. Isso viria a ser noticiado, o que garantiria o sucesso de vendagem do jornal Ultima Hora,
onde trabalhava Amado Ribeiro, o referido jornalista. Apesar de ndo ser o tema da peca, o
homossexualismo nela esta presente na medida em que constitui o assunto a partir do qual se da
inicio a intriga. O tema da peca, na verdade, gira em torno da acdo irresponsavel da midia

sensacionalista, no seu poder de criar verdades e de interferir na opinido publica7s.

Isso nos leva a refletir sobre a imprensa e sua funcao nas sociedades moderna e

contemporanea. A esfera publica burguesa, nas palavras de Sandra Jovchelovitch (2000, p. 55),

é constituida por individuos privados que se retinem para formar um publico,
ou para discutir questbes de interesse publico. Aqui, individuo privado assume
o sentido que lhe d4 Habermas (1984; 1989): atores de uma esfera privada que

envolve tanto a troca de mercadorias como de trabalho social. Os elementos que

78 Ruy Castro (2001), afirma que a peca “ndo é sobre o homossexualismo, nem sobre os abusos da imprensa. E uma
peca sobre a unanimidade — uma das desgracas modernas na visdo de seu autor. A frase que a resume — ‘Toda
unanimidade é burra’ — tornou-se a mais famosa de Nelson”. Estamos de acordo que nio se sustenta mais a visdo
apocaliptica ingénua segundo a qual “a imprensa” é responsavel por formar a opinido puablica, como se o mal estivesse
contido na natureza dos meios de comunicacio de massa. Acreditamos que a imprensa se constitui da opinido puablica
e, a0 mesmo tempo, a constitui, numa relagio dialética. Num raciocinio coerente, a peca de Nelson Rodrigues nos leva
a pensar, em ultima instdncia, a respeito da opinido publica (unanimidade, na interpretagdo de Ruy Castro). No
entanto, a intriga da peca é estabelecida a partir da “vontade” (valendo-nos do termo empregado por Hegel, 1997) de
um jornalista da imprensa marrom em criar um fato, guiado por objetivos puramente lucrativos, sem levar em conta o
que isso pudesse vir a acarretar na vida das pessoas envolvidas na histéoria. Isso nos leva a supor que a critica
rodriguiana incide sobre a a¢do sérdida e inconseqiiente da imprensa sensacionalista. Para Nelson Rodrigues, como
atestam muitas das suas entrevistas e obras, a imprensa tem o poder de criar verdades. Nao podemos, pois, concordar
com Ruy Castro que o tema da peca é, a rigor, a unanimidade.

163



conduzem a formacao de um novo publico capaz de construir e sustentar uma
discussdo politica de carater critico se encontram no desenvolvimento do

capitalismo moderno.

Essa esfera puablica inaugura uma nova forma de organizacao social. Temos a formacao de uma
sociedade civil que reivindica a participagdo politica e uma relacdo direta com o Estado. O
desenvolvimento da imprensa contribuiu para a consolidacdo da esfera publica burguesa, na
medida em que o meio de comunicacdo de massa possibilitou um didlogo racional entre os
cidadaos. A imprensa se valia de pressupostos fundamentais, tais como: “1) o debate no espaco
publico deve ser aberto e acessivel a todos; 2) as questdes em pauta devem ser de interesse
comum a todos os participantes; interesses meramente privados eram inadmissiveis”

(JOVCHELOVITCH, 2000, p. 56-57). Seria, portanto, esse o gérmen do conceito de opiniao publica.

No entanto, a midia impressa — assim como a midia de maneira geral — foi assumindo
novos rumos, que redundaram nas praticas caracteristicas dos meios de comunicagdo na

contemporaneidade. Na leitura de Thompson (apud JOVCHELOVITCH, 2000, p. 90),

o desenvolvimento da comunica¢do de massa transformou a propria natureza
do que é publico no mundo moderno. (...) A midia criou uma nova forma de
esfera publica que é desespacializada e ndo-dial6gica quanto a seu carater: ela é
divorciada da idéia de conversacdo dialégica em um mesmo local e é

potencialmente global em seu espectro.

Sob o discurso original de que a comunicagdo massiva promoveria o debate publico,
desenvolveu-se, de fato, uma pratica jornalistica contraditoriamente nao-dialégica, na medida
em que os veiculos de comunicacdo de massa tiveram de estar sempre subordinados a interesses
politicos de seus proprietarios. Testemunha direta dessas atividades, Nelson Rodrigues, num de
seus depoimentos, se refere a imprensa de seu tempo do seguinte modo: “Naquele tempo um
dono de jornal era um dono de jornal (...). Para comecar, os revolucionarios escreviam uma coisa
mais reacionaria porque sabiam que o diretor do jornal ia mandar assim. O SUJEITO NAO PENSAVA

QUANDO ESTAVA NA REDACAO”79.

79 apud http://reposcom.portcom.intercom.org.br/bitstream/1904/18648/1/2002_NP2MAIA.pdf, consultado em
15/08/2006.

164



Poderiamos dizer, sem com isso pretendermos problematizar o assunto, que é a
declarada preocupacdo com os lucros o que conduz muitas das praticas jornalisticas nos tempos
contemporaneos. Paulatinamente, essa imprensa deixa de ser um mecanismo racional para o
estabelecimento das discussoes publicas, envolvendo cidadaos criticos constitutivos da sociedade
civil (como ela foi idealmente concebida nos primérdios da sociedade moderna), e passa a ser
produto de uma sociedade de consumo. No terceiro estagio do Capitalismo, fazendo uso do
termo adotado por Jameson (2000), desenvolve-se uma sociedade avida pelo consumo nao sé de
informacoes rapidas, vale salientar, mas de modos de entretenimento. Dai a tendéncia de
determinado ramo jornalistico em investir na “espetacularizacdo da noticia”, valendo-se de

efeitos folhetinescos para atrair o piblico consumidor pagantese.

De qualquer forma, nao devemos subestimar o poder que a midia, de modo geral, ainda
hoje detém de produzir e de reproduzir valores hegemoénicos, pelas maneiras como define e
transforma a circulacao de bens simbolicos nas sociedades contemporaneas. No caso especifico
da imprensa, Jovchelovitch (2000, p. 109) analisa a relacdo do veiculo com as representacoes

sociais do seguinte modo:

N

subjacente a cobertura da esfera publica podemos encontrar um sistema
organizado de significados — estes significados ndo sao apenas encontrados na
imprensa. Pelo contrario, ao circular, eles também produzem um sistema de

conhecimento e reconhecimento sobre a realidade da vida ptblica (...) que

N

permite a comunidade perpetuar sua identidade e sustentar seu padrao

cultural.

No oficio jornalistico, também, é possivel observar as condi¢oes por meio das quais a
sociedade se confronta com sua realidade e a processa. As mais das vezes, o jornal assimila a
opinido publica de tal maneira que os significados construidos sao possivelmente reconhecidos,
retro-alimentados pela massa de leitores. Nesse ponto, a imprensa, como instituicio, e a massa,
como opinido publica, costumam compartilhar das representacoes sociais dos mais variados
assuntos. Admitamos que as representacoes sociais estao estreitamente ligadas ao senso comum,
na medida em que correspondem a idéias ou conceitos provenientes da relacao direta do grupo e
de seus membros com a realidade circundante. Como afirma Moscovici (2003, p. 31), “nossas

reacOes aos acontecimentos, nossas respostas aos estimulos, estao relacionadas a determinada

80 Fazemos uso do termo espetacularizagio da noticia a partir do conceito de “sociedade do espetaculo”, desenvolvido
pelo filésofo francés Guy Debord (1997).

165



definicdo, comum a todos os membros de uma comunidade a qual nbs pertencemos”. Essa

definicdo, muitas vezes, se cristaliza em estere6tipos.

Tomando como respaldo a concepcao de Van Dijk (2003) a respeito de ideologia,
declaramos, por ora, que a ideologia, entendida como um sistema de crencas advindas de um
grupo, afeta as estruturas mentais que intervém na producdo e composicdo de discursos, e
interferem nas representacoes que os sujeitos constroem da realidade e do contexto social. Dessa
forma, a imprensa contribui para a manutenc¢ao ou transformacao paulatina das representacoes

sociais.

No caso especifico do Ultima Hora, jornal que em O beijo no asfalto vende a matéria
deflagradora da acao dramatica, trata-se de um veiculo que teve sua existéncia real no Brasil da
segunda metade do século XX. Fundado em 1951 por Samuel Wainer (1912-1980), o Ultima
Hora colocou-se como porta-voz do governo populista de Gettilio Vargas, nao escondendo sua
posicao pro-varguista. O jornal introduziu algumas técnicas, bem sucedidas, que o tornaram
mais atraente as classes populares: a secdo de cartas dos leitores, o uso de uma editoria
especifica para tratar de problemas locais dos bairros do Rio de Janeiro. Ultima hora conquistou
credibilidade, e com isso queremos dizer que adquiriu prestigio e aceitacdo nao somente das
classes populares, mas sobretudo da elite politica, o que lhe garantiu sucesso de tiragem. Sua

linha editorial reproduzia e reforcava valores ideolégicos comungados pela massa de leitores.

Em O beijo no asfalto, Amado Ribeiro, personagem criada a partir de um modelo
empirico — tratava-se do jornalista homonimo, colega de Nelson Rodrigues no Ultima Hora até
o ano de 1961, quando o dramaturgo pede demissao do jornal devido a atmosfera
constrangedora que sua peca gerara em seu ambiente de trabalho — faz o papel de um reporter
desonesto que, em busca de um furo jornalistico, atribui um sentido ficticio a um fato e o
transforma em noticia, o que rendera ao jornal sucesso de venda. Profissionais que ferem a ética
nao sao proprios apenas desse tipo de jornalismo, mas de qualquer profissdo. No entanto, é
curioso observar que, mantendo-se no emprego, esses profissionais recebem, de certa forma, o
assentimento de seus patroes, uma vez que conseguem alcancar a popularidade do jornal,

engordando, conseqiientemente, os cofres da empresa.

Na verdade, o fato, entendido como acontecimento testemunhado publicamente, em
dado local, num dado momento, existiu no contexto da peca: na praca da Bandeira, um lotacao
atropela um homem e outro homem se ajoelha e lhe d4 um beijo na boca. Todavia, por mais que
tivesse sido um fato atipico e estranho, s6 despertaria a curiosidade da populac¢io carioca a partir

do momento em que foi divulgado pelo veiculo de comunicacio de massa, com o viés

166



sentimental e moralista que a matéria de Amado Ribeiro lhe emprestou. Dessa forma, foi
atribuido um sentido ao beijo no asfalto: os dois homens eram amantes. A matéria, ao perseguir
as causas desse fendmeno, d4 a ele um significado absolutamente arbitrario. Em vez de proceder
as investigagcOes jornalisticas para chegar as conclusdes do fato, Amado Ribeiro parte de
conclusoes pré-estabelecidas (que lhe garantiria um furo jornalistico, vale repetir) para perseguir
e chantagear, juntamente com o delegado Cunha, quem pudesse servir de testemunha do caso de

amor.

Saliente-se que tanto Amado Ribeiro quanto o delegado Cunha sabem que divulgar uma
matéria de um caso publico envolvendo um casal de homossexuais geraria escandalo, logo a
venda macica do jornal, o que beneficiaria o reporter. Paralelamente a isso, o beijo de dois
homens num espago publico constitui, para a legislagdo brasileira androcéntrica, sobretudo na
época em que a peca foi escrita, um ultraje ptiblico ao pudor, enquadrando-se no crime contra os
costumes, previsto no Codigo Penal brasileiro de 1940. Investigar esse caso contribuiria para
salvaguardar a imagem positiva da policia carioca, o que beneficiaria o delegado Cunha,
envolvido num recente escidndalo, ao agir violentamente contra uma mulher gravida,
provocando-lhe o aborto. A policia carioca, desde o inicio do século XX, como atesta Green
(2000), persegue e prende homossexuais que, em locais publicos vivenciam uma sociabilidade
sexual, sob a alegacdo de estarem eles cometendo crime de atentado ao pudor. Dessa maneira,
um beijo entre dois homens constituia, para a sociedade brasileira a época de O beijo no Asfalto,

um ato obsceno.

Além dos interesses particulares do repoérter e do delegado no caso, a forma como eles

7

expressam a homofobia é reveladora de um discurso masculino dominante, como podemos

observar no trecho a seguir:

4)

CUNHA (lancando a pergunta como uma chicotada) —Vocé é casado, rapaz?
(..)

AMADO — Casado ha quanto tempo?

ARANDIR — Eu?

CUNHA — Gosta de mulher, rapaz?

ARANDIR (desesperado) — Quase um ano!

(..)

CUNHA (caricioso e ignobil) — Escuta. O que significa para ti. Sim, o que

A

significa para “vocé” uma mulher!?

167



ARANDIR (lento e olhando em torno) — Mas eu estou preso?

CUNHA (sem ouvi-lo e sempre melifluo) — Rapaz, escuta! Uma hipdtese. Se
aparecesse, aqui, agora, uma mulher, uma “boa”. Nua. Completamente nua.
Qual seria. E uma curiosidade. Seria a tua reacio?

(Arandir olha, ora o Cunha, ora o Amado. Siléncio.)

AMADO — Com medo, rapaz?

CuNHA — Fala!

AMADO — Nio fala?

(..)

AMADO — Praticamente, em lua-de-mel. Em lua-de-mel! Vocé larga a sua
mulher. E vem beijar outro homem na boca, rapaz!

ARANDIR (atdnito) — O senhor esta pensando que...

AMADO (exaltadissimo) — E vocé olha. Fazer isso em publico! Tinha gente pra
burro, 1a. Cinco horas da tarde. Praca da Bandeira. Assim de povo. E vocé d4d um
show! Uma cidade inteira viu!

(..)

AMADO (furioso) — Escuta! Se um de nés, aqui, fosse atropelado. Se o lotagao
passasse por cima de um de nos. (Amado comeca a rir com ferocidade) Um de
noés. O delegado. Diz pra mim? Vocé faria o0 mesmo? Vocé beijaria um de nos,
rapaz?

(Riso abjeto. Arandir tem um repeldo selvagem.) (RODRIGUES, 1993, p. 951-
953)

A primeira pergunta que o delegado faz a Arandir, para dar inicio ao interrogatorio, é se o
rapaz era casado. Levando em consideracdo que, de uma série de questoes possiveis, Cunha lhe
pergunta primeiramente se era casado, podemos inferir que o interrogatoério ja estabelece de
principio o tépico das questoes. Nesse contexto, perguntar se o interrogado era casado pressupoe
duas coisas, que se confirmardo no desenrolar da cena: 1) ser casado é uma afirmacao de sua

prépria masculinidade; 2) ser casado implica ser amadurecido, responsavel.

Sua segunda pergunta confirma o pressuposto de que o homem casado reforca e ostenta
sua masculinidade: Cunha adentra ainda mais na vida intima de Arandir, perguntando-lhe se
“gostava de mulher”. Note-se o extremo realismo dessa cena, na medida exata em que o
dramaturgo procura, aqui, oferecer a representacio mais fiel do ambiente policial,
predominantemente masculino. Com essa pergunta, no tom em que € feita, o delegado procura
constranger Arandir, o que consegue. HA uma expressdo popular, propria do universo

masculino, que parece estar subentendida no contexto de fala das personagens — Cunha age

168



como se estivesse ordenando a Arandir: “Vamos ter uma conversa de homem para homem!”.
Percebendo que Arandir esta atonito, Cunha e Amado Ribeiro procuram confundir ainda mais o

rapaz, lancando-lhe perguntas indiscretas sobre sua experiéncia com mulheres.

Amado Ribeiro censura duas vezes o interrogado. Primeiramente, critica Arandir por
estar em lua-de-mel e beijar um homem na rua. Apesar de ser um valor simbolico nas mais
diversas culturas e nos mais variados periodos histéricos, a lua-de-mel assume o carater idealista
do Romantismo que, até hoje, faz parte do substrato ideologico do sistema familiar pequeno-
burgués. Trata-se de um periodo sagrado do casamento; infringi-lo corresponde, pois, a atentar
contra algo sagrado. Arandir estaria corrompendo a sacralidade da lua-de-mel, fazendo algo que
nao era digno de um homem: beijar outro homem. Nao bastasse isso, o faz publicamente, num
espaco muito freqiientado pelos transeuntes, tornando seu ato um show. De acordo com os
codigos morais rigidos da burguesia, € compreensivel, apesar de nao aconselhavel, que um
homem e uma mulher se beijem na rua; dois homens, no entanto, constitui um escandalo e, por
extensdo, um espetaculo. Amado Ribeiro critica Arandir pelo show oferecido naquela manha,
mas se vale desse show para elaborar uma matéria ‘espetacular’, no que de mais sensacionalista

o termo pode conter.

Aqui vale retomar, mais uma vez, as questoes que Van Dijk (2003) salienta como
fundamentais para o estabelecimento de um conjunto de crencas ideoldgicas. O interrogatorio
do delegado e do reporter explicita uma adesao total dessas personagens ao conjunto de crencas
sobre ser masculino. Pela natureza dos questionamentos, naquele momento, num dado distrito
policial, Cunha e Amado implicitamente expressam que Arandir, agindo como agiu, nao pertence
ao grupo masculino, pois: 1) fez 0 que um homem nao deve fazer — beijar outro homem na boca;
2) estaria sentindo desejo por outro homem, o que é inconcebivel num “macho” que se preza; 3)
prefere beijar outro homem a viver plenamente a lua-de-mel com a esposa; 4) acha que é bom e
normal beijar publicamente um homem na boca; 5) finalmente, ndo acede aos pressupostos do
grupo de “homens”. A ultima pergunta de Amado Ribeiro, em (4), por exemplo, procura

investigar até que ponto Arandir acha natural beijar um homem na boca.

E revelador que as respostas de Arandir parecem ndo ser ouvidas pelos inquiridores.
Apesar de negar qualquer impulso homoerético, afirmando ser casado, Arandir é recriminado
pelo beijo. Certamente Cunha e Amado Ribeiro estdo jogando com Arandir, fechando-lhe o
cerco, de forma que nao houvesse outra possibilidade de interpretacao senao que Arandir beijou
outro homem porque era “invertido”. Isso contribuiria para o sucesso do furo jornalistico e daria
razoes a policia de combater atos ilicitos. Contudo, em dltima anélise, é o beijo “abjeto” que esta

sendo punido, castigado.

169



Nao obstante se valer de uma lente realista, na pintura de algumas cenas, como ja

mencionamos, Nelson Rodrigues transcende a estética realista e constréi um quadro que, pela

composicao da cena, prenuncia os efeitos expressionistas da peca. Destaquemos, nas didascalias

a seguir, o contraste entre a figura de Arandir (texto 5) e a dos interrogadores (texto 6):

)

(Luz sobre o distrito policial. Arandir acaba de
ser interrogado. Uma figura jovem, de uma
sofrida simpatia que faz pensar num coracdo
atormentado e puro. Arandir ergue-se no
momento em que aparecem, na sala do
comissario, o Cunha e o Amado Ribeiro.)

(..)

(Arandir senta-se, une os joelhos.)

(..)

ARANDIR (com sofrida humildade)

(..)

ARANDIR (atarantado)

(..)

ARANDIR (quase chorando)

(..)

(Arandir olha, ora o Cunha, ora o Amado.

Siléncio.) (RODRIGUES, 1993, pp. 950-953)

(6)

CUNHA (langcando a pergunta como uma
chicotada)

(..)

CUNHA (num berro)

(..)

AMADO (inclinando-se para o rapaz)

(..)

CUNHA (com agressividade policial)

(..)

CUNHA (mais forte)

(..

(Cunha ergue-se.)

(..

CUNHA (aos berros)

(..

CUNHA (exagerando) — Por essas e outras é que
a policia baixa o pau. E tem que baixar!

(..)

AMADO (furioso) (RODRIGUES, 1993, pp. 951-953)

A didascalia, como ja dissemos, é um elemento constitutivo do texto dramatico. Nao

obstante sua rara ocorréncia em textos anteriores ao século XIX, representa, para a dramaturgia

moderna, sobretudo a do século XX, um componente fundamental para explicitar as condicoes

de enunciacao. Alias, o papel metalingiiistico da didascalia consiste, sobretudo, nas duas func¢oes

bésicas que ela desempenha na escrita dramatica. Ela apresenta as condicoes de producao da

fala, considerando que a enunciacio oral contempla ndo somente os enunciados lingiiisticos,

mas também os elementos nao-lingiiisticos, como os paralingiiisticos e os extralingiiisticos.

Assim, podemos dizer que as didascalias desempenham o papel de indicar ao leitor os tracos

170




caracteristicos da comunicacao nao-verbal, a fim de que a compreensao do enunciado lingiiistico
se faca de forma mais abrangente, tendo em vista o contexto enunciativo total. Ao mesmo tempo,
a didascalia apresenta as condigoes de producdo da cena, considerando que o didlogo teatral é
uma construcao lingiiistica com finalidades estéticas. Essa ambigiiidade que encerra o conceito
de didascalia nos reporta a duplicidade propria da natureza enunciativa do texto dramaético.
Segundo Maingueneau (1996, p. 159), o tracgo caracteristico da escrita teatral é a sua duplicidade,
que se verifica em duas situacdes de enunciacao simultaneas: 1) o autor se dirige a um publico
mediante a representacio, que constitui o ato de enunciacio; 2) na situacao representada, “as
personagens trocam frases num contexto enunciativo supostamente autonomo com relagao a
representacao”. No momento da leitura, o leitor deve apreender os enunciados sob dois aspectos:
enquanto didlogo entre personagens (ou entre personagem consigo mesma, no caso do

monologo) e enquanto didlogo entre autor e seu publico ouvinte/leitor.

Gallépe (1997) distingue quatro grandes grupos de didascilias em funcdo de sua
incidéncia: metaenunciativo; meta-interacional; meta-situacional; e técnico. Para os propositos
de nossa analise, tomemos como foco o segundo grupo, ou, mais precisamente, as didascalias
centradas sobre o nao-verbal. Apesar de elas constituirem diversos tipos de referéncia, Gallépe
(1997) registra apenas oito: olhar; postura; mimica; atividades paraverbais; kinésica; proxémica;
teor dos propositos da interacdo; e intengdes do interactante. Delimitaremos, para a analise de
(5) e (6), as didascalias que se referem as atividades paraverbais, a kinésica e a proxémicas:.
Como veremos, e nisso se encontra o sentido da anélise, esses signos nao-verbais podem ser
apreendidos como veiculo do implicito e do nao-dito. Os estados emocionais do locutor, em
conexao com os valores ideolégicos, sao suscetiveis de virem a tona através da postura, da

entonacao, dos gestos, da proximidade dos corpos dos falantes.

Em (5), as didascalias apontam para os movimentos e posturas corporais de Arandir, e
suas atividades paraverbais. Assim, Arandir ergue-se no momento em que aparecem, na sala do
comissario, o Cunha e o Amado Ribeiro e, com a ordem de Cunha para se sentar, Arandir senta-
se, une os joelhos. Todos os seus movimentos corporais confirmam a imagem delicada e passiva
que a propria didascalia deixa prever, quando descreve a personagem como uma figura jovem,
de uma sofrida simpatia que faz pensar num coragao atormentado e puro. Essa suscetibilidade

¢é ainda mais reforcada na cena quando lemos nas didascalias que Arandir ora fala com sofrida

81 Tomando por base as concepgdes de Cosnier; Brossard (1984) e Scherer (1984), entendemos por atividades
paraverbais os signos nio-verbais que participam, juntamente com os verbais, da estrutura¢io do enunciado oral, tais
como inflexdes, alteracbes de volume, entre outros. Por kinésica, estamos querendo referir os movimentos, ou seja, os
modos de mover e de utilizar o corpo. O termo proxémica, enfim, estad sendo usado para se referir a relacdo dos
interactantes com o espaco.

171



humildade, ora atarantado, ora quase chorando. Como ja foi dito, a propria situacao é
constrangedora. Além disso, o delegado detém, naquele ambiente, o poder de decidir sobre a
liberdade de Arandir, assim como Amado Ribeiro, que abusa do poder sobre o outro, com o
apoio do delegado, chegando a humilhar o interrogado. E normal que, inserido nesse contexto,
qualquer homem se colocaria numa posicdo de passividade ou de respeito a hierarquia; caso
contrario, seria punido por “desacato a autoridade”. No entanto, é relevante a reunido, feita pelo
dramaturgo, de uma série de signos que referem a fragilidade fisica e psicologica da personagem
Arandir, o qual se encontra numa situacdo em que o poder concedido a aciao dos policiais se

sustenta por pressupostos ideolégicos da masculinidade.

Em (6), movimentos, posturas, usos do corpo no espago mostram que as personagens
Cunha e Amado Ribeiro se encontram numa posicao ativa. O poder policial e masculino
assegura-lhe a autoridade. H4 duas mencoes nas didascélias do uso que as personagens fazem do
corpo no espaco: Amado Ribeiro, inclinando-se para o rapaz, pretende intimida-lo, pois sabe
que ali, de acordo com o jogo armado, ele se encontra indefeso. Cunha, demonstrando
impaciéncia pelo fato de o rapaz estar desviando o rumo da “conversa”, pelo menos do ponto
aonde o delegado deseja chegar, ergue-se. O movimento ascendente, nesse contexto de fala,
veicula uma informacdo implicita: o delegado quer demonstrar poder a Arandir, o que é
reforcado quando Cunha interrompe a fala do interrogado [“ARANDIR — Mas doutor! Ja estava
aberto o sinal amarelo quando o lotacdo.// CUNHA — O rapaz! O lotacdo ndo interessa.
Compreendeu? Nao interessa. O que interessa € vocé.” (RODRIGUES, 1993, p. 952)]. Além desses
elementos kinésicos e proxematicos, as inflexdes e as agoes ilocucionais de suas falas, descritas
nas didascalias, reportam-nos a agressividade masculina, ativa. Cunha lan¢a uma pergunta como
uma chicotada (atente-se para o simbolo falico do chicote, objeto de tortura fisica), fala num
berro, com agressividade policial, cada vez mais forte, aos berros, exagerando. Apesar de essas
acOes serem conhecidas ou reconhecidas por nés ao nos reportarmos a alguns ambientes
policiais, assumem, no contexto da peca, proporc¢oes quase caricaturais, em razao do acimulo de
signos numa mesma personagem e numa mesma cena. Além disso, traem um discurso que se
vale de valores ideoldgicos masculinos: deve-se tratar assim o sujeito homem que nao acede a

“nossos interesses”, o ndo-eu, o outro.

A composi¢ado da cena, como se pode ler a partir das indicacoes das didascalias, acentua o
contraste entre as disposicoes espaciais das personagens e a postura corporal, por um lado, de
Arandir, por outro, de Cunha e Amado Ribeiro. Catherine Kerbrat-Orecchioni (1988) designa
pelo termo metaférico “lugar” [place] o espaco ocupado por cada um dos interlocutores no

processo de interacao. Esse “lugar” estruturara suas relacoes interpessoais. Ha sempre um que se

172



7

coloca numa posicao “superior” [haute], de dominante, enquanto o outro é colocado numa
posicao “inferior” [basse], de dominado. Evidentemente, esses lugares sdo determinados no
contexto interacional e reforcados por estratégias lingiiisticas. O dramaturgo amplifica a imagem
do dominador ativo e do passivo subjugado e indefeso. Projetando essa imagem para a cena,
perceberiamos que ela geraria um efeito visual perturbador, contribuindo para o carater
expressionista da peca. Arandir é mergulhado numa trama e nao compreende por que se
encontra naquela situagao, o que nos faz lembrar a anguastia vivida pela personagem kafkaniana,
Joseph K., que é acusado de algo cujas razoes ele e o leitor do romance desconhecems32. No caso
de O beijo no asfalto, nos, leitores, sabemos por que Arandir estd passando por aquilo que

constituira sua ruina moral.

A matéria de Amado Ribeiro é veiculada no jornal do dia seguinte, com a manchete, na
primeira capa: Beijo no Asfalto. Reforcando os valores morais hegemoénicos da massa, esse tipo
de jornal, do qual Ultima Hora foi apenas um exemplo, catalisa as emocdes dos leitores,
despertando-as com espataculares dentncias do que se chama atentado a ordem publica. A
publicacdo da noticia desperta indignacao em diversas personagens que participam direta ou
indiretamente da vida do acusado. Em seu trabalho, Arandir se torna alvo de chacota por parte
de seus companheiros. Sabe-se que o “homossexual” na sociedade brasileira, além de ser ainda
hoje vitima de violéncia fisica, costuma estar submetido a gracejos e piadas as mais grosseiras.
Werneck, colega de trabalho de Arandir, chama-o de viavo e, maliciosamente, coloca a duvida:
“Ou vitva! Beijou o sujeito na boca. O sujeito morreu. E a viuvez. Batata!”, isso depois de
anunciar: “Rapaz! A tua viuvez estd aqui! Em manchete! (...) Em manchete, rapaz!” (RODRIGUES,
1993, p. 961). Arandir € colocado no lugar do outro, mediante estratégias discursivas que apelam
para a ironia, para o sarcasmo, para o humor sardonico. Quando chama seu colega de “viava”,
Werneck faz realcar a crenga de que um homem que beija outro faz papel de mulher, logo nao se
insere no grupo masculino. Como Arandir é biologicamente um homem, o titulo de vitiva gera o
riso, uma vez que apela para o carater ridiculo que a personagem estaria assumindo socialmente.
O que nao pertence a formacao discursiva propria do discurso masculino hegemonico é passivel
de censura, restricoes. Esse sujeito, que ocupa o lugar do outro, é visto por seu grupo como
diferente e, por isso, discriminado. A indignacao por parte de quem o rodeia vem do fato de que
Arandir oferecia uma imagem positiva de si — era um homem casado, em lua-de-mel, e tinha,
aparentemente, uma vida social conforme o que se espera de um homem — e essa imagem foi
contradita pelas informac6es que de sua pessoa o jornal divulgou. Essa indignacao é flagrante

quando Werneck, sardonicamente, reclama por Arandir ter escondido a noticia da morte do

82 Kafka (1992).
173



amante: “Mas entdo, seu Arandir! O senhor! (...) Vocé fica viivo e nado avisa, ndo participa?”
(RODRIGUES, 1993, p. 961). Sua fala pressupoe, pelo uso dos verbos ‘avisar’ e ‘participar’, que
Arandir mentia para os outros, “escondendo” um lado de sua vida nao equivalente a imagem que

todos tinham dele.

Em vez de encontrar refiigio e conforto no lar, Arandir enfrenta conflitos com sua esposa,
Selminha, que redundarao, no terceiro ato, na separacao do casal. Vale, por ora, analisarmos as
falas de Selminha, a fim de investigar a forma como ela expressa as crencas hegemonicas sobre a
masculinidade e como se vale delas para recriminar o marido. Citemos os dois seguintes dialogos
do segundo ato da peca, quando, depois de ter lido a matéria sobre o beijo no asfalto, ela

conversa com o marido, que estivera o dia fora:

(@)

SELMINHA (fora de si) — Vocé reagiu?

ARANDIR — Eu nio podia! Eu nao!

SELMINHA (furiosa) — Vocé devia lhe ter quebrado a cara!

ARANDIR — Até o chefe. Falou comigo, e olhava para mim. Estava espantado.
Espantado. Eu tive a impressdo. E um bom sujeito. Um homem de bem. Nio
sei, mas tive a impressao de que tinha nojo de mim, como se eu!

SELMINHA (segurando-o com energia) — Arandir!

ARANDIR — Querida

SELMINHA — Como tua mulher, eu te peco. Vocé vai 14 amanha e quebra. Quebra
mesmo! A cara do sujeito!

ARANDIR — Eu acho, entende? Acho que, nunca mais, em emprego nenhum.
Acho que em todos os empregos, os caras vao me olhar como se. As mesmas

piadinhas, em toda a parte. (RODRIGUES, 1993, p. 970)

(€]

SELMINHA (com surda irrita¢do) — Primeiro, responde. Preciso saber. O jornal
botou que vocé beijou.

ARANDIR — Pensa em nos.

SELMINHA — Com outra mulher. Eu sou tua mulher. Vocé beijou na...

174



ARANDIR (sdfrego) — Eu te contei. Propriamente, eu nao. Escuta. Quando eu me
abaixei. O rapaz me pediu um beijo. Um beijo. Quase sem voz. E passou a mao
por tras da minha cabeca, assim. E puxou. E, na agonia, ele me beijou.
SELMINHA — Na boca?

ARANDIR — Ja respondi.

SELMINHA (recuando) — E por que é que vocé, ontem!

ARANDIR — Selminha.

SELMINHA (chorando) — Nao foi assim que vocé me contou. Discuti com meu
pai. Jurei que vocé ndo me escondia nada!

ARANDIR — Era alguém! Escuta! Alguém que estava morrendo, Selminha.
Querida, olha! (Arandir agarra a mulher. Procura beija-la. Selminha foge com
o rosto) Um beijo.

SELMINHA (debatendo-se) — Nao!

(Selminha desprende-se com violéncia. Instintivamente, sem consciéncia do
proprio gesto, passa as costas da mao nos labios, como se os limpasse.)
ARANDIR — Vocé me nega um beijo?

SELMINHA — Na boca, ndo! (RODRIGUES, 1993, p. 970-971)

Arandir revela a esposa que abandonara o emprego, porque, depois da matéria do Ultima
Hora, seus colegas haviam-no insultado e ridicularizado. E ostensiva a indignacio de Selminha
diante do que seu marido acabara de contar, dai o dialogo que se desenvolve em (7). De acordo
com a didascalia que apresenta a personagem no primeiro ato da peca, sabemos que Selminha é
a imagem fina, fragil de uma mocga, de uma intensa feminilidade (RODRIGUES, 1993, p. 946).
Nelson Rodrigues constrdi a personagem de forma a realcgar-lhe a feminilidade, mostrando, com
isso, que ela corresponde as representacoes socialmente construidas sobre a imagem feminina.
Os adjetivos empregados para qualificar o perfil da personagem reforcam a crenca de que
mulher é fragil e precisa da protecao do marido. Por essa razio, sua dignidade feminina é afetada
quando as pessoas que estdo em seu entorno tomam conhecimento, por meio de uma matéria
espuria, do beijo que seu marido dera num homem, o qual, pelo teor da noticia, era
provavelmente amante de Arandir. Ela duvida do contetido da matéria, mas comeca, a contra-
gosto, a identificar indicios que comprovavam a verdade da acusagdo. Um desses indicios foi o
fato de Arandir nao ter reagido, como homem, as brincadeiras dos colegas de trabalho. Além

disso, ainda pediu demissao do emprego.

Mas o que se espera de um homem nessas horas? Ele devera fazer valer a sua honra e, de

acordo com a ideologia dominante, a honra de um homem esta relacionada também a sua

175



heterossexualidade. Ferido em sua honra, como, no caso, ser alvo de piadinhas a respeito da sua
sexualidade, o homem deve desforrar-se e enfrentar o acusador, preferencialmente partindo
para uma disputa fisica. E o que se subentende da fala de Selminha, quando diz, furiosamente,
que Arandir devia lhe ter quebrado a cara! (grifo nosso). O uso desse modalizador indica o
grau de imperatividade que o enunciador (Selminha) atribui ao contetido proposicional. Ou seja,
era preciso que Arandir espancasse quem o tinha “ofendido”, quem tinha duvidado de sua
“honrosa” orientacao sexual. A modalizacdo, aqui, € um elemento metadiscursivo e, como tal,
expressa a posicao ideologica do enunciador diante do contetido de seu enunciado. Selminha faz

parte da opinido publica de que o homem deve honrar sua heterosexualidade.

Do papel de mocinha fragil, Selminha passa a assumir o papel “ativo” de defensora da
honra de seu marido. E insiste, pedindo ao marido que voltasse ao trabalho e quebrasse a cara de
quem o ofendera. A didascalia informa que Selminha esta segurando Arandir com energia, o
que chama a atencdo para a postura ativa e viril da esposa. No terceiro ato, questionada por
Cunha e Amado Ribeiro a respeito da homossexualidade de Arandir, Selminha defende a honra
do marido, com uma fala que ja chocou muita gente da platéia, como vimos no capitulo anterior
— “Eu conheco muitas que é uma vez por semana, duas e, até, quinze em quinze dias. Mas meu
marido todo o dia! Todo o dia! Todo o dia! (num berro selvagem) Meu marido é homem!
Homem!” (RODRIGUES, 1993, p. 970). Ela reforca como verdadeira a relacao inquestionavel entre

ser homem e ser heterossexual.

Todavia, se para a esfera publica Selminha se empenha em defender Arandir das falsas
acusacoes, na vida privada ela o questiona e demonstra nojo pelo fato de ele ter beijado um
homem na boca, como podemos observar em (8). Sua repulsa é tanta, que ao pedir ao marido
para confirmar a versao do jornal, suspende a frase sem conseguir articular o nome “boca” — “Eu
sou tua mulher. Vocé beijou na...” (atente-se para a marca formal da reticéncia). E inconcebivel
para a personagem imaginar que seu marido beijara um homem na boca. Isso contraria a crenca
que ela tem do que vem a ser um homem e frustra todas as suas expectativas a respeito do
casamento. Ela ndo compreende a explicacdo de Arandir e fixa-se apenas no beijo. Um beijo
proibido. Selminha carrega consigo as representacoes socialmente compartilhadas e geradoras
da opinido publica hegemonica. Como ela mesma, depois, vai expressar para Dalia (no terceiro
ato): “Uma coisa que me da vontade de morrer. Como é que um homem pode desejar outro
homem” (RODRIGUES, 1993, p. 984). Com isso, ela faz com que valores da esfera publica

interfiram na sua vida privada com Arandir.

De acordo com nossa concepcao, a ideologia afeta as estruturas mentais que intervém na

producao e composicao de discursos, e interferem nas representacdes que os sujeitos constroem

176



da realidade e do contexto social. No contexto da peca rodriguiana, a adesdo incondicional de
Selminha ao sistema de crencas pequeno-burgués nao a permite processar e dar sentido ao que o
marido fizera. Seu discurso se manifesta, inclusive, pelas reagoes corpdreas. Ela recusa o beijo
que o marido lhe quer dar, desprendendo-se, segundo a didascalia, com violéncia e,
instintivamente, sem consciéncia do proprio gesto, passando as costas da mao nos labios, como
se os limpasse. O beijo, que antes era concebido como simbolo sagrado da uniao espiritual entre
os dois, se torna profano e abjeto. O beijo no atropelado deixou uma nédoa indelével na relacao
conjugal, com a qual Selminha nutria a expectativa de uma vida “normal” e feliz. Ela confessa a
irma, no terceiro ato da pega, que nao quer mais ver Arandir e justifica sua decisdo: “Se eu for, ja
sei. Ele vai querer beijar. Na certa. Eu nao quero um beijo sabendo que. (hirta de nojo) O beijo
do meu marido ainda tem a saliva de outro homem!” (RODRIGUES, 1993, p. 984). Selminha
marca a homoafetividade como uma alteridade. Mesmo sabendo que seu marido pode ter sido
vitima de caltnia e difamacao, repugna-lhe saber que o beijo foi real e confessado pelo proprio
Arandir. O beijo era imperdoavel. O casamento se desfaz sem que Selminha viesse a

compreender as razoes do marido.

A nosso ver, Arandir faz parte da gama das personagens mais intensamente
expressionistas da obra teatral de Nelson Rodrigues. Levado por um impulso intimo
momentaneo, realiza um ato que sera decisivo para o seu mergulho no abismo. Liberando os
“demonios” que carrega dentro de si, a personagem trilhard por um caminho que a levara ao
aniquilamento. Na opiniao de Magaldi (1992, p. 34), Arandir “cumpre a caminhada do equivoco,
até o aniquilamento final, imposto pela sociedade”. O equivoco é que, em nome do impulso,
Arandir é levado a fazer algo que a sociedade condena. E segue sua via crucis até a crucificacao
final. A via crucis corresponde ao sofrimento vivido por Arandir em virtude da publicidade de
seu ato (divulgacao da noticia pelo jornal), a acusacao de que ele era homossexual (quando ele
simplesmente nao se considerava um) e a incomunicabilidade com seus conhecidos, que nunca o

escutavam.

Ha trés momentos em que Arandir tenta explicar a seus acusadores (as personagens que
o acusam de homossexualismo) as razoes de seu ato. Apesar de um pouco longas, vale conferir as

citacoes abaixo:

9)

[(...) Arandir tem um repeldo selvagem.]

177



ARANDIR — Era alguém! Alguém! Que morreu! Que eu vi morrer! (RODRIGUES,

1993, p. 953)
(10)

ARANDIR (sdfrego) — Eu te contei. Propriamente, eu nao. Escuta. Quando eu me
abaixei. O rapaz me pediu um beijo. Um beijo. Quase sem voz. E passou a mao
por tras da minha cabeca, assim. E puxou. E, na agonia, ele me beijou.

(..)

ARANDIR — Era alguém! Escuta! Alguém que estava morrendo, Selminha.
Querida, olha! (Arandir agarra a mulher. Procura beija-la. Selminha foge com

o rosto) Um beijo. (RODRIGUES, 1993, pp. 970-971)

(11)

ARANDIR (repetindo para si mesmo) — [...] Me chamam de assassino e. (com
subita ira) Eu sei o que “eles” querem, esses cretinos! (bate no peito com a mao
aberta) Querem que eu duvide de mim mesmo! Querem que eu duvide de um
beijo que. (baixo e atonito, para a cunhada) Eu nao dormi, Dalia, ndo dormi.
Passei a noite em claro! Vi amanhecer. (com fundo sentimento) S6 pensando no
beijo no asfalto! (com mais violéncia) Perguntei a mim mesmo, a mim, mil
vezes: se entrasse aqui, agora, um homem. Um homem. E. (numa espécie de
uivo) Nao! Nunca! Eu nao beijaria na boca um homem que. (Arandir passa as
costas da mdo na prépria boca, com um nojo feroz) Eu nao beijaria um homem
que nao estivesse morrendo! Morrendo aos meus pés! Beijei porque! Alguém
morria! “Eles” ndo percebem que alguém morria?

(..)

ARANDIR (numa alucinacdo) — Dalia, faz o seguinte. Olha o seguinte: diz a
Selminha. (violento) Diz que em toda minha vida, a inica coisa que se salva é o
beijo no asfalto. Pela primeira vez. Dalia, escuta! Pela primeira vez, na vida! Por
um momento, eu me senti bom! (furioso) Eu me senti quase, nem sei! Escuta,
escuta! Quando eu te vi no banheiro, eu ndo fui bom, entende? Desejei voce.
Naquele momento, vocé devia ser a irma nua. E eu desejei. Sai logo, mas desejei
a cunhada. Na praca da Bandeira, nfio. L4, eu fui bom. E lindo! E lindo, eles ndo
entendem. Lindo beijar quem est4 morrendo (grita). Eu nao me arrependo! Eu

nao me arrependo! (RODRIGUES, 1993, p. 986)

178



Em (9), Arandir se encontra na delegacia, durante a cena ja analisada nos exemplos (4),
(5) e (6). Depois de ser submetido a toda sorte de humilhac¢ao, Arandir termina a cena gritando,
num repeldo selvagem, a fala citada no exemplo (9). Como ja referimos, Jurandir Freire Costa
(1995; 2002) discute o surgimento do conceito de homossexual, identificando suas origens no
berco da Idade Moderna, com a ascensdo politica da burguesia européia. O termo, que
primeiramente qualificou as praticas sexuais “anormais” de sujeitos do mesmo sexo biologico,
passa a assumir um carater ontologico, referindo-se, essencialisticamente, ao préprio sujeito que
realiza tais praticas. Como her6i ingénuo dentro de um mundo de valores morais pré-fixados,
Arandir realiza um ato que, de acordo com o sistema de crencas de seu grupo, é imediatamente
caracterizado como de um “homossexual” e, por isso, a personagem deve ser exposta a opiniao
publica. Vimos ha pouco que Amado Ribeiro e Cunha se valem dessas mesmas crencas para
coagir Arandir a confessar sua homossexualidade. Este, diante da pressdo que as outras

personagens estavam fazendo, reage num repeldo selvagem as acusacoes, gritando suas razoes.

Primeiramente, Arandir nega a condicao de alteridade que os outros estavam querendo
lhe imputar. Respondendo as perguntas dos interrogadores, diz que é casado ha um ano, que
amava a esposa. O impeto de negar a acusacdo advém do fato de, primeiramente, ele ndo se
sentir homossexual. Como podemos ler no exemplo (11), Arandir, num ambiente ja privado,
diante apenas de sua cunhada, confessa: “Perguntei a mim mesmo, a mim, mil vezes: se entrasse
aqui, agora, um homem. Um homem. E. (numa espécie de uivo) Nao! Nunca! Eu nao beijaria na
boca um homem que.” Ele poderia estar querendo salvaguardar, diante da cunhada, uma
imagem falsa de si. No entanto, o teor da conversa, no contexto da cena, é tao sincero, que nao

teriamos indicio para concluir que a personagem esta se enganando e enganando os outros.

Em segundo lugar, a personagem, no contexto cultural e histérico em que se encontra,
sabe que receber a pecha de “homossexual” selaria o destino de um homem na sociedade: um
destino amargo, solitario, em que o sujeito sera discriminado como diferente, doente, anormal.
Nem a caliinia nem o desprezo social Arandir os queria. A personagem compartilhava, também,
do sistema de crencas hegemonico sobre o assunto (note-se, no didlogo com Dalia, como a
didascalia indica um signo nao-verval que a personagem expressa para garantir que nunca
beijaria um homem qualquer — numa espécie de uivo, ou seja, repugna-lhe a idéia). Dai seu

“repelao selvagem”.

No entanto, essas parecem ser as razoes mais imediatas de sua reacdo. As razées mais
profundas encontram-se, na verdade, no contetido do préprio enunciado: Era alguém! Alguém!
Que morreu! Que eu vi morrer! Esse mesmo enunciado, expresso de forma ligeiramente

diferente, é proferido quando a cena se passa na casa de Arandir e ele esti procurando justificar-

179



se para a esposa, como esta citado no exemplo (10) — Era alguém! Escuta! Alguém que estava
morrendo, Selminha. Arandir foi tomado por um sentimento puro, caridoso, que o levou a beijar
a boca de um moribundo. Se buscarmos o eco desse sentimento numa versao rabinica, segundo a
qual certos justos, tal como Moisés, foram poupados da agonia e da morte, tendo partido do
mundo terrestre no arroubo extatico do beijo de Deus, como menciona Chevalier; Gheerbrant
(1993), podemos compreender que a personagem foi movida por um impulso que a ela
significava algo sagrado. O beijo num moribundo é expressao maxima do sentimento de piedade
e de solidariedade que Arandir acreditou vivenciar. Arandir, por um curto momento, abdicou do
sistema de valores morais da sociedade que o circundava para vivenciar o que era a mais pura

manifestacdo de amor pelo outro: um beijo em alguém que estava morrendo.

E significativo o uso do pronome indefinido alguém, por nao ser marcado pelo feminino
ou masculino; ou seja, o pronome funciona como déitico, que adquire valor seméintico quando
inserido num contexto especifico. O beijo se justifica, para a personagem, por ter sido dado nao
num sujeito do sexo feminino ou masculino, mas numa pessoa, e, vale salientar, de uma pessoa
que estava a beira da morte. Arandir, em suas explicacoes, sempre se refere ao beijo que dera em
alguém. Naquele momento, a personagem vivencia uma experiéncia e uma consciéncia
existencial, ao perceber que outro ser humano, como ele, estava morrendo nesse plano da
existéncia, o que veio a sensibilizar profundamente Arandir. O beijo foi uma atitude instintiva,
pelo que narram as personagens, mas um instinto guiado pelo sentimento existencial de aliviar
as dores, angustias e sensacdo de desamparo de alguém que esta prestes a morrer. Parece claro
que, numa explicacdo de ordem psicanalitica, o sentimento e o ato da personagem podem ser
interpretados como manifestacao do narcisismo [leia-se quando fala a Dalia: “Por um momento,
eu me senti bom! (furioso) Eu me senti quase, nem sei!]83. Satisfaz a personagem sentir-se
solidario com alguém, saber que alguém pode depender de sua solidariedade, sobretudo no

momento em que esse alguém est4 morrendo.

Na mentalidade pequeno-burguesa, como a que insiste ainda hoje em se manter na
cultura brasileira, um beijo na boca entre dois homens significa um ato homossexual®4. A opiniao
publica, herdeira dos valores burgueses sobre a masculinidade, ndo admite a pureza de um beijo
que um homem da noutro, mesmo sendo esse outro uma pessoa que vai morrer. O discurso de

Arandir ultrapassa as restricoes caracteristicas do campo discursivo majoritario, do discurso

83 Sobre esse viés especifico, ler Martuscello (1993).

84 L relevante situar tal mentalidade em culturas como a brasileira, pois o beijo é simbolizado de diferentes maneiras
nas mais diversas culturas. S6 para citar dois exemplos, que poderao ser facilmente reconhecidos, na Rissia é normal
dois homens se saudarem com um beijo na boca; no Kazakistao, o beijo na boca entre dois homens significa um ato
viril, ao passo que o beijo na face é algo de natureza intima.

180



masculino pequeno-burgués. A interincompreensao se estabelece nao pela negacao do discurso
do outro, mas pela interpretacdo de alguns semas do discurso alheio, de acordo com a formacao
discursiva do discurso que se toma como referéncia. Arandir ndo é ouvido pelos outros porque
seu ato é interpretado pela opinido publica como algo execravel. Seu discurso é apreendido
apenas no que equivale as forcas seméanticas da formacdo discursiva que a opinido publica
compartilha: é apenas retida a confissao do acusado de que dera um beijo noutro homem. Essa
confissdo basta para a mesma formacao discursiva atribuir o sentido de que se tratava de um
caso de pederastia. Tomando como parametro o discurso sobre a masculinidade, as razoes que

Arandir procura dar aos outros nao sao processadas pela formacao discursiva vigente.

Essa interincompreensdo gera, na peca, uma situacdo de incomunicabilidade.
Impossibilitadas as vias de interacao entre os dois discursos, as personagens nao conseguem se
comunicar. Por um lado, a opinido publica, que se sustenta em crencas muito particulares e
hegemonicas sobre o que vem a ser homem; por outro, Arandir, que ostenta um discurso
baseado na pureza dos sentimentos, na piedade, na solidadriedade, independentemente de
estarem sendo dirigidos a um homem ou a uma mulher. Pureza, piedade, solidariedade
constituem semas de um discurso religioso, mas a religiosidade de Arandir se expressa mediante
um discurso que valoriza atos inaceitaveis para a ideologia geral da opiniao publica.

No momento em que constata sua absoluta solidao, quando Déalia vem informéa-lo de que
Selminha ndo mais o quer ver, Arandir mergulha em sua prépria intimidade atormentada e
comeca a proferir um discurso sentencioso, quase num delirio [diz a Selminha. (violento) Diz
que em toda minha vida, a tinica coisa que se salva é o beijo no asfalto. (...) E lindo! E lindo, eles
nao entendem. Lindo beijar quem esta morrendo (grita). Eu nao me arrependo! Eu nao me
arrependo!]. Trata-se do reconhecimento por parte da personagem: ninguém entende nem
nunca entendera o valor de seu ato (lembremos que, no exemplo 7, Arandir chega a dizer para a
esposa: “Acho que em todos os empregos, os caras vao me olhar como se. As mesmas piadinhas,
em toda a parte”). Revoltado, Arandir renega a opiniao publica e diz nao se arrepender. Sua
sensacao de aniquilamento faz com que se sustente ainda no valor sagrado de seu ato, que nao é

entendido pelos outros.

Mas o destino tragico da personagem precisa ser ainda rematado. Como diz Magaldi
(1992, p. 34), “é necessario conspurcar tudo: se ninguém é inocente, eu me eximo de meu
pecado. Esse raciocinio conduz ao sacrificio de Arandir, assassinado pela coletividade, que
utilizou a mao do sogro”. Sem que isto implique uma comparacdo for¢ada, acreditamos que o
destino de Arandir tem um paralelo com a vida de Jesus Cristo. Incompreendido pelas pessoas

pecadoras e detentoras do poder no plano terreno, Jesus Cristo é condenado a crucificaciao. De

181



acordo com o discurso do Novo Testamento, Jesus morreu por incentivar e pregar o amor ao
proéximo, assim como por cultivar o bem entre os homens. Arandir diz ter sido o beijo a Gnica
coisa que o salva e, em nossa interpretacao, ele subentende que essa salvacao o livrara do mal, da
mesquinhez e da corrupcao dos valores humanos consagrados. Amado Ribeiro teria sido o seu
Pilatos, entregando-o a opinido publica, que decide por crucifica-lo. Considerando que o discurso
religioso sempre atravessa o discurso draméatico do autor, ndo nos parece de todo absurda essa

comparacao.

Embora Green (2000) considere Arandir homossexual, estamos convictos de que o tnico
“homossexual” da peca é o sogro, Aprigio®s. Nelson Rodrigues deixa para revelar essa informacao
no final da peca, momentos antes de as cortinas se fecharem, numa espécie de coup de théatre.
O sogro, que sempre implicara com o genro, em vez de 6dio, sentia por ele amor. No entanto,
apesar do lance melodramatico que o final da peca comporta, com a revelacao de que Aprigio
sempre amara o genro e a morte de Arandir — um tiro disparado pelo sogro —, Nelson Rodrigues
deixa, ao longo do texto, alguns indicios que apontam para o remate da historia8. No entanto, s6
compreendemos as pistas oferecidas pelo dramaturgo quando nos deparamos com a revelacao
de Aprigio e recapitulamos os fatos. Entdo percebemos que Aprigio tinha um comportamento
por vezes muito estranho, e isso era expresso nao somente pela sua fala, mas também pelas
indicacoes das didascalias. Citemos, a titulo de exemplo, alguns trechos da peca que funcionam

como indices dos sentimentos de Aprigio:

(12)

(E entdo, sozinho com a filha mais velha, Aprigio anda de um lado pra outro e
vai falando. Sente-se, em tudo o que comeca a dizer, uma certa perplexidade e,

mesmo, uma surda irrita¢do.) (RODRIGUES, 1993, p. 947)

85 Green afirma que, nos anos 60, surgiram muitos produtos culturais com “tematica homossexual”, como livros e
pecas. O autor comenta duas pecas, Nosso filho vai ser mde, de Walmir Ayala, e O beijo no asfalto, de Nelson
Rodrigues, e conclui que “embora os protagonistas de ambas as pecas sofram um preconceito social, a inten¢ao dos
autores foi despertar a compaixao e a simpatia do publico por sua condic@o” (GREEN, 2000, p. 414) (grifos nossos).
Primeiramente discordamos que a “teméatica” de O beijo no Asfalto seja a homossexualidade, como ja sustentamos
antes. Em segundo lugar, nao ha nenhum indicio na peca de que Arandir seja homossexual, como nos faz supor Green
quando se refere a “condicao” do protagonista.

86 Esse desfecho ndo constitui o que Aristoteles (1987b) chama de deus ex machina. Ou seja, ndo consiste num

desfecho que independe da logica causal dos atos.

182



(13)

APRIGIO (com subita energia) — Vem ca. Responde! Vocé viu o retrato do
atropelado? (suplicante e violento) Diz! Vocé o reconheceu? Preciso saber.
Olha! Entre as amizades do teu marido. (mais forte) Entre as relagoes
masculinas do teu marido, tinha alguém parecido? Alguém parecido com esse

retrato? Olha bem! (RODRIGUES, 1993, p. 965)

(14)

APRIGIO (violento) — Escuta! Deixa eu falar, menina! Ontem, eu vim aqui,
pessoalmente. Podia ter dado o recado pelo telefone. Mas vim pra te perguntar

se. Selminha, eles se conheciam?

(..)
APRIGIO (com violéncia total) — Nao foi o primeiro beijo! Nao foi a primeira

vez! (RODRIGUES, 1993, p. 966)

Quando Aprigio vai a casa da filha para relatar-lhe o que ocorrera naquela manha, esta
profundamente tenso e confuso, como nos indica o exemplo (12). Ora, o leitor atento identifica
esse comportamento como estranho, mas nao é capaz ainda de tirar conclusdes a respeito da
personagem. A perplexidade poderia advir do inusitado da cena do beijo. A irritagdo poderia ter
sido provocada pelo preconceito. Quando, em (13), se dirige a Selminha e apela para a memoria
da filha, pedindo-lhe que se lembrasse do rosto daquele homem, Aprigio mostra-se muito mais
preocupado com o morto do que com a homossexualidade do genro. Essa informacao para ele se
impunha imperativamente, como fica pressuposto pelo uso do modalizador “Preciso saber”
(grifo nosso). Em (14), volta a fazer a mesma pergunta para a filha: “eles se conheciam?”,
insistindo para que ela se lembrasse da fisionomia do atropelado. Depois, se mostra
descontrolado, gritando, com violéncia total, que ele sabia nao ter sido aquela a primeira vez que
0 genro beijara um homem. Mas ele ndo dispunha de indicios para supor isso. Por que essa
conclusdo? Sao questdes que ainda nao ficam claras para o leitor. O esclarecimento vem no final,
quando ele se diz apaixonado por Arandir. Compreendemos que o beijo o afetara tanto quanto

afetara o protagonista da histéria. Mas o afetara pelo viés do citime.

Aprigio € uma personagem construida a partir da angustiada tensao entre esfera publica e
esfera privada. Em sua vida intima, privada, nutre uma paixao secreta e incontrolavel pelo genro.

Publicamente é um pai exemplar (a relacdo afetuosa entre ele e as filhas demonstra isso),

183



ocupando o espago que a opinido publica constrdi para um “homem” respeitavel. A imagem de si
que oferece aos outros e os seus sentimentos sdo inconciliaveis, levando em conta as
representacoes sociais que se tem do “homem”, do masculino. Sem aceitar seus sentimentos
homoeroticos, Aprigio desconta sua impoténcia no genro, devotando-lhe indisfarcavel rancor.
No final, a personagem est4 em crise, sentindo-se traida em seu amor, e decide revelar o que
sentia a Arandir. “Sem conseguir conviver com sua homossexualidade confessada”, mata o

objeto de seu amor®”.

Aprigio é vitima de seu proprio sistema de crencas. Participando de uma préatica
discursiva, vale lembrar, segundo a qual o homem deve se dar ao respeito, nao se entregando a
sentimentos e comportamentos morbidos e anormais, jamais podera admitir, muito menos

revelar, seu amor por outro homem.

Muitos criticos reprovaram o desfecho de O beijo no asfalto, alegando que a peca
descamba para um melodrama que enfraquece a agdo dramética. Sdbato Magaldi foi um dos que
se incomodaram com o lance melodramatico do final da peca, chegando a confessar isso ao
dramaturgo e a aconselha-lo a mudar o desfecho®s. Nelson Rodrigues, claro, nao mudou,

alegando gostar de melodramas.

De fato, considerando que algumas das caracteristicas estruturais do melodrama sao o
acimulo de elementos que contribuem para transbordar as emocoes do leitor/espectador e o
reconhecimento, que s6 vem a tona, com muita emocao e lagrimas, nas tltimas cenas ou no final
do ultimo ato, podemos dizer que O Beijo no asfalto é melodramatico no momento em que
acaba®9. Do ponto de vista tragico, temos apenas um unico reconhecimento, quando Arandir se
depara com sua solidao e conclui, sem arrependimento, ter sido o beijo, que considerara um ato
tdo puro, o responsavel pela sua ruina moral. No entanto, Nelson Rodrigues apela para o excesso
e, na dltima cena, revela algo que ainda estava oculto, o que acarretara a morte do protagonista.

Tudo isso num tom grandiloqiiente, de grande emocao.

Estamos convencido, entretanto, de que esse desfecho é muito apropriado e muito
produtivo para o tema de O beijo no asfalto. A midia sensacionalista, no contexto da peca, aticou
a opiniao publica contra o comportamento de um sujeito que cometera o crime de praticar
publicamente sua homossexualidade (depois, com o desenrolar dos fatos, o Ultima Hora chega a
sugerir que o atropelamento foi um crime passional, indicando Arandir como o responsavel).

Fica claro que esse tipo de midia, sobretudo na época em que Nelson Rodrigues escreveu sua

87 A expressao aspeada corresponde a interpretacdo de Magaldi (1992, p. 34).
88 Esse fato se encontra relatado, entre outros, em Magaldi (1993).
89 Sobre o melodrama, baseamo-nos no estudo capital de Jean-Marie Thomasseau (2005).

184



tragédia carioca, ndo raras vezes € inconseqliente e irresponsavel na apuracdo dos fatos. A
personagem Amado Ribeiro é a caricatura dos jornalistas desonestos, capazes de atribuir aos
fatos o sentido necessario, mesmo que arbitrario, para garantir o consumo do jornal. Com esse
objetivo, os jornais mais populares apostam nas técnicas folhetinescas, a fim de prender o leitor,
que deseja consumir formas de entretenimento. Se a demanda apela para o folhetim é porque a
vida é, para esse publico, passivel de um enredo folhetinesco. Nao importa se Arandir era ou nao
homossexual. Nao importa se ele empurrara ou nao seu amante para debaixo das rodas de um
lotacdo. O que importa é que ele se tornou personagem de um folhetim que, no contexto da peca,
esta sendo consumido avidamente pela massa de leitores. Em nossa interpretacao, o desfecho de
O beijo no asfalto é muito ir6nico, pois, ao se valer de estratégias folhetinescas e
melodramaticas, mostra que a vida de Arandir se tornou, depois do escandalo do beijo, o enredo
de um folhetim. A imprensa popular, como o folhetim, precisa estabelecer o que é o bem e 0 mal;
é capaz de transformar vitimas em criminosos, sujeitos racionais em objetos de consumo (é
possivel identificar aqui um eco do conceito marxista de processo de alienag¢ao). Eis a visdo que

Nelson Rodrigues nos apresenta em sua pegas°.

Finalizada a analise, podemos destacar alguns pontos conclusivos a respeito do discurso
da masculinidade nas duas pecas rodriguianas. Em Perdoa-me por me traires, constatamos que
o final tragico da personagem Gilberto se deu pelo choque entre duas vontades: por um lado, o
poder instituido, que impde aos individuos um discurso masculino marcado por valores
ideologicos precisos — Tio Raul é o representante mais forte desse poder; por outro, o
comportamento da personagem Gilberto, cujo discurso, sustentado em determinado momento
de sua vida, vai de encontro aos pressupostos do que se deve esperar de um homem. Nelson
Rodrigues constroi uma personagem, responsavel, inclusive, pela criagcao da frase-titulo da peca,
que ganha nossa simpatia, nao obstante sua cena ter adquirido contornos amplificados pela
mente obsessiva de Tio Raul (lembremos que Gilberto, personagem de um passado remoto, s6
aparece em cena mediante flashback realizado por Tio Raul). Tio Raul é porta-voz da opiniao
publica e reproduz, autoritariamente, os valores consagrados pela sociedade burguesa. Quem
ousa infringir os valores que correspondem as crencas sobre o masculino, deve ser punido. Foi o
que aconteceu com Gilberto. O poder hegeménico vence seus “detratores”. No entanto, toda a
peca é construida de forma que a figura de Tio Raul possa expressar, na esfera privada, o

maximo de hipocrisia, obsessao, perturbacao. Assim, o leitor nutrird uma simpatia maior pela

90 Em 1998, foi langado nos cinemas O Show de Truman, filme dirigido por Peter Weir. A historia se assemelha ao
enredo de O beijo no asfalto, pois, no filme, Truman Burbank é um homem que, sem o saber, foi tomado como
experiéncia de uma rede televisiva. As cameras o acompanham vinte e quatro horas por dia, desde 0 momento em que
nasceu até a fase madura da personagem. Truman se torna uma criatura de um reality show que conquistou sucesso
de publico. O filme abre a discussao sobre os limites éticos da midia televisiva.

185



personagem Gilberto, contrariamente a antipatia gerada pela figura de Tio Raul. Se no final da
peca as mascaras caem e Tio Raul demonstra um comportamento nao condizente com o discurso
que sustenta, fica-nos a conclusdo de que o discurso de Gilberto, mesmo se chocando com a
moral pequeno-burguesa, revela uma pureza nostalgica. Mais vale perseguir os sentimentos
puros do que nega-los e se subjugar a valores impostos por uma sociedade com interesses
bastante particulares. Desconsiderar essa premissa é assumir comportamentos hipocritas (os
individuos terminam sempre praticando aquilo que condenam) ou psicopatoldgicos, como foi o
caso de Tio Raul. Nao obstante isso, o texto de Nelson Rodrigues, ao se valer da personagem Pola
Negri, na cena de abertura da peca, revela valores ideologicos que mantém vinculos com as
representacoes hegemonicas sobre o masculino, pelo menos no que tange ao comportamento
sexual da personagem. Apresentada pelo viés do comico e do ridiculo, ela faz parte da tradicional
galeria de personagens “homossexuais” que sao construidas como alteridade pelo olhar

androcéntrico da literatura dramatica brasileira de ent3o.

O beijo no asfalto, por sua vez, conta a historia de um homem que tem sua vida destruida
por ter realizado um ato interpretado como de homossexualismo. A imprensa marrom teve
papel-chave para mobilizar a opinido publica contra o comportamento desse homem. Nessa
peca, Nelson Rodrigues expde o contraste entre os valores ideologicos e morais de uma
sociedade burguesa androcéntrica e os sentimentos mais puros e sublimes de um homem cujo
unico equivoco foi confrontar-se, de forma nao consciente, com a moral masculina vigente. O
texto mostra que a opinido publica prevalece sobre comportamentos que nao se adequam as
crencas hegemonicamente sustentadas pelo grupo social. Arandir acaba morto pelo préprio
sogro, que, apaixonado pelo genro, decide elimina-lo. Aprigio é tdo submisso a opinido publica,
que opta por silenciar sua paixao, em vez de viver conforme determinam seus sentimentos e
desejos intimos. Apesar disso, o dramaturgo desperta nos leitores compaixao e simpatia pelo
protagonista, Arandir. Ao tomar partido contra a atitude de vigilancia opressora por parte da
moral machista, Nelson Rodrigues abre espaco para uma valorizagao dos sentimentos humanos,

sobretudo quando sao bem intencionados e, contraditoriamente, mal interpretados.

Ao contrario do que ocorrera com a personagem Pola Negri em Perdoa-me por me
traires, o homossexualismo de Aprigio ndo é tomado, a nosso ver, como objeto de riso, do
ridiculo. A afetacdo e a extrema feminilidade da personagem, no primeiro caso, despertam o
olhar sarcastico e contundente da propria enunciagao, o que nos abre uma brecha para investigar
valores morais préprios do dramaturgo, que viveu num periodo em que a “bicha”, por nao se dar
ao respeito (ou seja, por nao obedecer a ordem moral vigente), torna-se objeto de escarnio. Em O

beijo no Asfalto, Aprigio tinha um comportamento sbbrio, condizente com as representacgoes

186



socialmente construidas sobre o homem, apesar de nutrir um sentimento que contraria as
crencas mobilizadoras dessas mesmas representagoes. O senso comum opera, ainda hoje, uma
cisao entre homossexual e bicha. Considerando que os dois termos referem e definem um tipo de
pessoa, ser homossexual € toleravel; ser bicha é degradante e vergonhoso. Nelson Rodrigues

parece compartilhar dessa crenca.

Nao obstante isso, € inegavel que o dramaturgo, ao contrario do que se via até entao,
constréi em seus dramas personagens masculinas complexas. Considerando especificamente
Gilberto e Arandir, trata-se de dois anti-heréis, na medida em que se constituem como a anti-
norma da masculinidade, longe, portanto, das aspiracoes idealistas da burguesia quanto a
imagem do homem moderno. Sdo personagens que sinalizam uma crise da no¢ao moral do quem
vem a ser um homem. Essa interpretacdo s6 é possivel se considerarmos que o discurso
dramatico rodriguiano as constréi de forma que elas funcionem como vitimas de seu préprio
impulso espontaneo, agindo em nome de uma verdade que, para elas, mostrava-se como
sagrada. Em tltima analise, a simpatia que o dramaturgo infunde nessas personagens mostra, de
certa forma, uma adesao ideoldgica ao discurso que elas sustentam para justificar as razoes de

suas acoes.

E certo que o discurso religioso, conforme vimos, dialoga com os discursos masculinos
nas duas pecas. Também € certo que, na formacao da sociedade burguesa, o discurso religioso foi
usado para garantir a populacdo uma formacdo moral e que esse mesmo discurso constroi
valores androcéntricos sobre o homem equivalentes aos valores cultivados pela sociedade
burguesa em ascensdo. Discutimos, em capitulos anteriores, que as crencas sobre a
masculinidade na sociedade capitalista se valem de principios morais comungados pela ideologia
catolica. No entanto, nas duas pecas analisadas aqui, a representacdo que se tem do masculino
ganha novas luzes com a interferéncia muito particular do discurso religioso. De um lado, ele é
utilizado como fundamento moral para caracterizar o discurso sustentado pela gama de
personagens que, ao reafirmarem os valores masculinos hegemodnicos, se portam como
adversarias dos anti-heroéis (os Sujeitos da histéria, na leitura estruturalista de Greimas, 1976).
Por outro lado, em vez de ser concebido como verdade suprema, a partir da qual se compreende
o universo dos dramas, o discurso religioso, tanto em Perdoa-me por me traires quanto em O
beijo no asfalto, é tomado para enfatizar o valor metafisico das chamadas “verdades supremas”
do homem, o que se relaciona ao amor “absoluto”. Dessa forma, mesmo contrariando a moral
burguesa e catolica em muitos de seus pressupostos, as personagens masculinas em questao
atribuem valor sagrado ao amor, independentemente de se o sentimento se dirige a “alguém”

(lembremos de Arandir) do sexo masculino ou feminino. As personagens masculinas

187



martirizadas procuram vencer todos os obstaculos, mas sdao aniquiladas em nome daquilo que
lhes é mais sagrado: o sentimento puro. Em se tratando de “homens”, eles divergem do senso

comum, logo do sistema de crencas hegeménico sobre a masculinidade.

188



6. Plinio Marcos

PAco — Mas, poxa, Tonho... Nés sempre fomos amigos...
ToNHO — Quem tem amigo é puta de zona.

(Plinio Marcos, Dois Perdidos numa Noite Suja)

VADO — Fuma essa merda! Fuma! Nao escutou eu mandar? (Vado vai
tentando, desesperadamente, colocar o cigarro na boca de Veludo,
para que ele fume. Veludo ndo deixa.)

VELUDO — Me mata, meu homem!

(Plinio Marcos, Navalha na Carne)

Mencionamos, no capitulo 4, a leitura que Paulo Vieira (1994) fez das personagens
plinianas em comparagdo com as de Nelson Rodrigues. Ambos os autores trabalharam, de fato,
com personagens que se encontram, cada uma a seu modo, a margem da sociedade. Vale aqui
uma explicacdo ao que parece, em principio, um truismo. Quando nos referimos a margem, nao
estamos incluindo apenas os anatemas da sociedade, como € o caso das personagens de Plinio
Marcos. Consideramos também o espaco ocupado pelos individuos que confrontam, por meio de
atitudes e discursos, aspectos fulcrais do sistema de crencas hegemonico. Nesse caso, também as
personagens rodriguianas analisadas encontram-se a margem. Tanto num autor quanto noutro
as personagens masculinas assumem um jogo perigoso com a imagem de alteridade, que podem
redundar na ruina dessas mesmas personagens. No entanto, como bem assinalou Vieira, as
personagens de Plinio Marcos sao personalidades auténticas naquilo que fazem, nao precisando
esconder os impulsos do sentimento, do eros e da violéncia. Em Nelson Rodrigues, as
personagens sao construidas mediante jogo de nuances, de forma que procuram “negociar” com
0 senso comum e a hipocrisia social para vivenciarem o proprio instinto, violentamente
controlado. As pecas dos dois autores sao resultado de opgoes estéticas e ideologicas particulares
a cada um. Ou, numa outra perspectiva, sao o ponto de partida para a criacdo de efeitos estéticos

determinados. Em Nelson, a concepcao da realidade e dos sentimentos “sagrados” e “absolutos”

189



o orienta no tratamento expressionista da cena, rompendo a superficie da realidade mediocre
para investigar as motivacOes psicologicas e existenciais de suas personagens. Em Plinio, o
tratamento naturalista da cena se propOe a exercer um impacto sobre a platéia, de forma que a
realidade abjeta de suas personagens seja desnudada, sem meio-tom, diante do publico.
Analisemos, portanto, suas duas pecas, nao esquecendo que nos orientaremos em direcdo ao

discurso masculino que elas sustentam.

Em Dois Perdidos numa Noite Suja, o espaco se restringe, ao longo do texto, a um quarto
de hospedaria de Gltima categoria, em que se encontram as personagens Tonho e Paco. A acao
dramaética gira em torno de um elemento simbolico que aponta para um conflito social: a posse
ou nao de um par de sapatos novos. A peca esta dividida em dois atos: no primeiro, composto de
cinco quadros, Tonho tenta convencer Paco a emprestar-lhe o par de sapatos novos que o
companheiro de quarto havia ganho. Tonho precisa conseguir um emprego que o faca melhorar
de condicdo de vida, e acredita que um par de sapatos novos iria proporcionar-lhe uma imagem
favoravel diante do empregador. Paco ndo quer emprestar os sapatos ao companheiro e os dois
brigam, até que ambos decidem participar de um assalto, de forma que Tonho pudesse obter o
que tanto desejava: um par de sapatos novos. Encerra-se o primeiro ato. O segundo ato
transcorre num dnico quadro, quando eles ja estdo de volta ao quarto, depois de terem assaltado
um casal. Comec¢am, entao, a dividir os pertences roubados e Tonho fica com o par de sapatos do
homem. Decide ir embora de vez daquele local e tenta calcar os sapatos, sem, no entanto,
conseguir, pois sao muito pequenos para o seu pé. Desespera-se e, diante das brincadeiras de

Paco, saca o revolver e atira no companheiro. Fim do segundo ato.

Navalha na Carne, oitava peca do dramaturgo, apresenta, num tnico ato, um enredo
simples, que pode ser resumido em poucas linhas: uma prostituta chega ao seu quarto de hotel
de quinta classe, depois de uma noite de trabalho. Encontra seu cafetdo deitado na cama.
Apanha de seu companheiro sem saber por qué. Toma conhecimento, logo em seguida, de que o
mau-humor se devia ao fato de ela nao ter deixado dinheiro para ele, forcando-o a ficar preso no
quarto a noite inteira. Defende-se, dizendo que havia deixado o dinheiro no criado-mudo e
comeca a desconfiar do camareiro. O cafetdo manda-a chama-lo. O camareiro, ao chegar ao
quarto, passa a ser agredido fisicamente pelo cafetdo, que lhe exige o dinheiro roubado.
Ameacado por uma navalha que a prostituta sustenta, termina confessando o delito e promete
devolver tudo. Entrega ao cafetdo a maconha que havia comprado com metade do dinheiro
roubado — a outra metade tinha sido entregue a um rapaz, em troca de sexo. Em torno do

cigarro de maconha, desenvolve-se um jogo de seducdo entre o cafetdo e o camareiro,

190



interrompido pela prostituta. Ela expulsa do quarto o empregado do hotel e é agredida fisica e

moralmente pelo cafetdo, que sai sem dizer se ira voltar ou nao.

Na primeira peca, um aspecto importante da intriga a ser considerado é a busca obsessiva
de Tonho por um par de sapatos novos, desejo que constitui toda a acdo dramatica. Os sapatos
adquirem um estatuto simbdlico: deixam de ser objetos concretos da realidade e assumem um
valor indicativo de posi¢do social. Ecos desse simbolismo remontam as antigas civilizacoes
gregas e hebraicas, nas quais, no dizer de Servier (apud CHEVALIER; GHEERBRANT, 1993, p. 801),
“andar de sapatos € tomar posse da terra”. Os sapatos tornam-se o simbolo do direito de
propriedade, seja da identidade social da pessoa que os calca, seja dos bens materiais que a
pessoa possui ou parece possuir. A representacdo que se faz de um “cavalheiro distinto”
compreende, entre algumas caracteristicas, a forma como ele se apresenta a sociedade. Um
individuo que usa bons sapatos e se veste bem, conforme valores sociais, € um sujeito elegante e
fino, sobretudo para os habitos comportamentais dos homens na década de 1960, contexto em
que se insere a peca de Plinio Marcos. O fato de nao possuir um bom par de sapatos constitui
para Tonho um empecilho para melhorar de vida. Ele se sente excluido de uma sociedade que
privilegia a “boa aparéncia” e discrimina os que nao apresentam esse perfil. Tonho possui um
subemprego que nao lhe oferece condi¢oes de uma vida social digna, enquadrando-o numa
situacao de pobreza com pouca perspectiva de mudanca. A imagem da pobreza é reforcada pelo
preconceito em relacdo a aparéncia dos individuos. Explica-se, assim, a necessidade que sente a
personagem de adquirir um par de sapatos, assegurando-se a manutencao da ideologia burguesa

da boa aparéncia como fator de sucesso na vida social.

Paralelamente, é possivel reconhecer no par de sapatos uma representacao dotada de
simbolismo falico. O pé é a parte da nossa anatomia que mais costuma ser investida de desejo, ao
ponto de psicanalistas como Freud e Jung considerarem-no o simbolo infantil do falo9:. No caso
da personagem Tonho, o desejo de possuir um par de sapatos denuncia uma realidade social
cruel: sem sapatos novos, a personagem nao consegue um emprego. No entanto, sub-

repticiamente, ele estaria desejando reacender seu préprio orgulho masculino, macerado pelas

9t Em nosso contexto social, é freqliente usar-se o termo “tripé” para referir vulgarmente o homem com o pénis
avantajado. Uso semelhante se d4 em algumas linguas eslavas, como a russa, em que “Tpetbst Hora” (terceira perna) é
um termo que designa pénis. Num dos sentidos psicanaliticos, os sapatos constituem simbolo feminino, objeto por
onde entra o pé. Mas, ndo nos sendo valida tal exegese, preferimos compreender, por exemplo, os sapatos como
objetos que representam metonimicamente o pé, pelo contato que mantém com esse membro do corpo humano. A
titulo de exemplo, transcrevemos um soneto do poeta paulista Glauco Mattoso, intitulado Solado: “Patrdo, posso
engraxar o seu pisante?/ Sapato, bota ou ténis, tanto faz./ Nao cobro nada e limpo até demais,/ pois vou lambendo e o
pé fica brilhante.// Bem sei que meu servico é degradante./ Sou cego, o que me humilha ainda mais./Mas é assim que
a coisa satisfaz/ alguém como vocé, tdo arrogante.//Na sola minha lingua se revela/ o mais macio e sérdido capacho./
Vocé vai ver a cena numa tela://Ao vivo ou ndo, Patrao, eu so lhe engraxo,/ me imaginando preso numa cela,/ porque
cé tem visdo e pé de macho.” (sites.uol.com.br/formattoso/informative.htm). Saliente-se que o vocabulo girico
“pisante”, no soneto, é também usado na peca de Plinio Marcos, conforme veremos na anélise.

191



condicoes degradantes da vida em que se encontra. Se o sapato pode ser revestido de conotacao
falica, é porque, no contexto da peca, a forca, a fecundidade, a virilidade, valores que
acompanham o simbolo do falo, faltam & personagem — ele se vé incapaz, pelas condigOes
materiais, de assumir a plena posse desses valores —, e s6 podem ser simbolicamente

recuperados se Tonho viesse a possuir o par de sapatos novos92.

Em Navalha na Carne, o simbolismo da navalha, acessorio presente no texto e que da
titulo a peca, nos remonta ao que dizem Chevalier e Gheerbrant (1993, p. 414) a respeito da faca:
“principio ativo modificando a matéria passiva”. Essa representacdo é muito comum nas
sociedades orientais e ocidentais, incluindo ai a sociedade brasileira. H4, portanto, uma
conotacdo de ordem sexual, em que a faca assume a imagem falica (principio ativo) em contraste
com a carne do corpo (principio passivo). Nao é por acaso que Neusa Sueli possui uma navalha,
pois as prostitutas procuram se defender pelo uso de objetos cortantes. Porque na noite nao ha
quem a defenda dos riscos que corre, ela mesma assume o principio ativo, falico, portando, para
isso, uma navalha. E com a navalha que ela subjuga Veludo e faz com que ele assuma o roubo. E
com a navalha que Neusa Sueli, nas dltimas cenas da peca, procura obrigar Vado a manter com
ela relacdo sexual, comportamento corriqueiramente masculino no universo da marginalidade9s.
Noutra perspectiva, a navalha constitui elemento falico e representa, simbolicamente, as relacoes
de poder sob as quais se encontram oprimidas as personagens desse ambiente underground. Se
se trata de uma gama de personagens representando um grupo humano marginalizado, os que
na sociedade nao tém voz, a navalha constituiria o poder ativo que, para se manter relativamente
estavel, sufoca os que vém lhe contrariar as diretrizes — em outras palavras, penetra na carne

dos que estao impossibilitados de ultrapassar a condicao social de passividade.

Nossa anilise se valera desses dois elementos falicos, os sapatos e a navalha, para
construir um raciocinio que nos possibilite alcancar conclusdes razoaveis a respeito das

representacoes masculinas em ambas as pecas de Plinio Marcos.

Comecemos por Dois Perdidos numa Noite Suja. Vale salientar que as duas personagens
sdo masculinas e reproduzem em seus dialogos valores proprios do mito da masculinidade, como
veremos a partir de agora. A peca comeca pela descricdo do cenario, nos colocando diante de um
locus intensamente masculino. A rubrica inicial informa que os fatos se passam num quarto de
hospedaria de tltima categoria, em cujas “paredes estdo colados recortes, fotografias de time de

futebol e de mulheres nuas” (MARCOS, 2003, p. 64). Ha referéncia a dois elementos explicitos

92 Para os valores simbolicos do falo, consultamos o verbete phallus, em Sillamy (1967).

93 Nao queremos afirmar que tal comportamento se restrinja ao universo da marginalidade. Coagir alguém a manter
relacOes sexuais mediante uma arma constitui acao observada em todas as classes sociais. No entanto, como nosso
proposito é investigar o ambiente marginal, identificamos o estupro como um fato corriqueiro nesse meio.

192



atribuidos a socializacdo masculina, pelo menos no que tange a cultura brasileira: futebol e
mulher. O primeiro remete a pratica de esportes associados, na modernidade, aos valores
masculinos, conexao que se estende ainda aos dias de hoje. No século XVIII, por exemplo, os
esportes foram revalorizados com o objetivo ultimo de “atingir o vigor e a forca masculina de
forma disciplinada” (OLIVEIRA, 2004, p. 61), idéia que nos reporta a cultura gregad4. O segundo
elemento, mulher, é o objeto de desejo do verdadeiro “macho”. O qualificativo “nua” evidencia o
aspecto da mulher-objeto, disponivel, pelo menos na imagem, ao deleite masculino. A midia tem
apostado nesse filao, desde a producao de quadrinhos, da qual Carlos Zéfiro (1921-1992) é um
dos representantes brasileiros mais notaveis, a exploracdo da nudez feminina em revistas
especializadas no assunto e na industria cinematografica e televisiva. Atualmente, as imagens
eroticas sao fornecidas pelas e armazenadas nas midias digitais, no entanto, principalmente em
alguns setores freqlientados pelas camadas populares, tais como oficina mecanica, bares de
suburbio, celas de presidio, entre outros, ainda se verifica a pratica de recorte e colagem de fotos
de nudez feminina. Trata-se, portanto, de uma forma de demonstrar e assumir o carater
masculino, pois “quem gosta de mulher ¢ homem”, conforme a representacao social hegemonica

que se tem da masculinidade.

A peca, escrita em 1966, assimila, na constru¢ao mimética da cena, valores do verdadeiro

I3 P . ~ . e , ~
macho” para compor uma ambienta¢do masculinizada. No entanto, é na construcao das falas
que melhor captamos a reproducao de muitos dos valores burgueses do masculino, mesmo que o

comportamento das personagens contradiga o discurso que sustentam, como veremos.

Tonho é um sujeito pobre que teve a oportunidade de fazer seus estudos primérios e, por
isso, sabe ler e até datilografar, como ele mesmo costuma ostentar. Saiu do interior e foi morar
em Sao Paulo, pois sua cidade natal nao oferecia condi¢oes de emprego. Acreditando encontrar
melhores condi¢Oes na cidade grande, nela se depara com sua ruina fisica e psicolégica. Assim
como Paco, Tonho é um homem inserido na massa de pobres que compde a geografia da

metropole paulistana.

94 O futebol, conforme hipotese mais aceitavel, teve seu ber¢o na Inglaterra do século XIX e era praticado inicialmente
pelos homens membros das classes populares. No Brasil, sdo varias as hipoteses de como teria surgido o futebol; no
entanto, a oficial é que teria sido o esporte difundido pelo filho de ingleses, Charles Willian Miller, e realizado por
homens. Apesar de ser uma atividade esportiva praticada também pelos membros da elite social e econémica, o
futebol se disseminou sobremaneira nas esferas populares, principalmente no contexto brasileiro. Na Inglaterra do
século XIX, a aristocracia nao praticava jogos como o futebol e o rugby, porque, além de serem muito violentos, eram
considerados atos de barbarie, realizados por pessoas “incultas”, ou seja, ndo educadas conforme os valores nobres. As
classes populares e a burguesia emergente adotaram o esporte como atividade valorizadora do ideal moderno do
masculino, pautado na agressividade e disposi¢ao fisica. Ainda nos dias atuais, ndo obstante o esporte j4 ser praticado
por grupos gays e por mulheres — o futebol feminino constitui hoje uma modalidade olimpica —, o futebol ainda é
associado a cultura predominantemente masculina. E comum, sobretudo no imaginario popular, defender o gosto pelo
futebol como um dos requisitos para ser considerado homem.

193



Quando se fala da pobreza, o pobre é sempre associado ao outro, no sentido em que
entende Van Dijk (2003), e a massa, sem nome ou rosto. A fala sobre a pobreza deriva, pois,
sempre da perspectiva da alteridade, de quem nao participa desse estrato social. A ideologia
burguesa marca o sujeito pobre como uma alteridade, um outro em relacio ao grupo
privilegiado pelo poder econémico.

Por ser pobre, Tonho nao dispoe de condi¢bes concretas para participar da sociedade de
consumo. Lembremos que, de acordo com Oliveira (2004), o homem pertencente a esfera
popular, como nao pode conquistar uma identidade num mundo mercadificado (ele nao dispoe
da senha para entrar neste mundo: o dinheiro, valor de compra), se apega a valores como
familia e masculinidade, por exemplo, sendo essa a forma de garantir respeito por parte dos
proprios companheiros. Considerando que em nossa sociedade os valores burgueses atribuidos a
familia e ao homem sdo hegemodnicos e consagrados, ser porta-voz desses mesmos valores,
portanto, confere respeito ao sujeito. Isso quer dizer que tal sujeito sera respeitado pelos outros

em virtude dos valores morais que carrega.

Nao bastasse isso, ao longo de toda a peca, Paco, seu companheiro de quarto, incita-o
constantemente, com brincadeiras que pdéem em davida a masculinidade de Tonho. Para o que
nos interessa, analisaremos alguns fragmentos do texto, a fim de investigar a configuracdo de um
discurso sobre o masculino que se ancora na formacgao discursiva propria dos valores burgueses
modernos, valores esses que comecaram a entrar em crise, como vimos, a partir da Segunda

Guerra Mundial.

No primeiro quadro da peca, Tonho discute com Paco por causa do som da gaita que o
companheiro esta tocando. Tonho chega ao quarto, aborrecido, depois de um dia estafante de
trabalho pesado e mal remunerado — tanto um quanto outro trabalham num mercado como
carregadores de caixotes. Nao querendo ser perturbado no seu sono, Tonho se irrita com o
colega por conta da musica. Como Paco se recusa a parar de tocar o instrumento, os dois se
agridem fisicamente, duas vezes no mesmo quadro, e Tonho sai vitorioso das duas contendas,
levando-nos a inferir que ele é fisicamente mais forte do que o companheiro. No segundo
quadro, Tonho esta chegando novamente ao quarto, enquanto Paco esta deitado na cama, o que
indica a passagem de mais um dia e a rotina imperturbavel da vida de ambos. Paco avisa ao
companheiro que o “negrdo”, outro carregador do mercado, “que usa gorrinho de meia de
mulher para alisar o cabelo” (MARCOS, 2003, p. 76), estava furioso e querendo dar “muita
porrada” em Tonho. Diante da reacdo do colega, que ndo entende por que estava sendo

ameacado, Paco trava com ele o seguinte dialogo:

194



(15)

PAaco — [...] Vocé tem medo do negrao?

TONHO — (sem convicgdo.) Eu, nao.

PACO — Boa, Tonho. Assim é que é. Homem macho nio tem medo de homem. O
negrao é grande, mas nao é dois. (Pausa.) Vocé vai encarar ele?

TONHO — Sei 14! Ele ndo me fez nada. Nem eu pra ele.

PACO — Poxa, ele disse que voce é fresco. Vai la e briga. Ele é que quer.

TONHO — Vocé s6 pensa em briga.

PAcO — Eu, nfo. Mas se um cara comeca a dizer pra todo mundo que eu sou
fresco e os cambaus, eu ferro o miseravel. Comigo é assim. Pode ser quem for;
folgou, dou pau. (Pausa.) Como é? Vocé vai fazer como eu, ou vai dar pra tras?

(MARCoOS, 2003, p. 77-78)

Um pouco antes desse dialogo, Tonho perguntara se o companheiro estava amedrontado,
uma vez que havia parado de tocar a gaita quando ele chegara ao quarto, ao que Paco responde:
“Eu, ter medo de homem? No dia que eu tiver medo de homem, ndo uso mais calca com
braguilha, nem saio mais na rua” (MARCOS, 2003, p. 76). Fica implicito nessa fala que o medo
nao é atributo de homem. Até a década de 1960, calca comprida “com braguilha” era uma
indumentaria restrita, majoritariamente, ao universo masculino, dai, para provar sua
masculinidade, Paco afirmar que se um dia sentir medo de homem, deixara de usar cal¢cas com
braguilha. Numa leitura paralela, diz que deixara de ser, ele mesmo, homem. H4, aqui,
referéncia ao outro do masculino, especificamente ao nado-masculino, caracterizado, na fala, pelo
sentimento de covardia. O homem, conforme representacio social, deve ser corajoso e enfrentar
o inimigo, isto é, quem venha a lhe ameacar o poder. Paco se vale do discurso corrente sobre o
conceito de homem para legitimar toda a violéncia que acompanha boa parte de suas falas.
Eleger a coragem e a desforra como valores consagrados do verdadeiro homem corresponde a
uma formacao discursiva muito anterior ao periodo moderno, apesar de esse discurso estar
presente, com caracteristicas particulares, na histéria moderna da masculinidade. Vimos que
coragem e bravura, para o homem medievo, eram qualidades indissocidveis ao carater de
violéncia explicita, conforme testemunham os intimeros relatos sobre as contendas envolvendo
cavaleiros medievais. No periodo moderno, sobretudo depois das revolugdes burguesas, a

violéncia explicita era justificada, nos discursos, somente para proteger a Nacdo — o caso do

195



discurso militar, por exemplo. Paco assume o comportamento de “olho por olho, dente por

dente”, muito caracteristico da realidade masculina medieval, para afirmar-se como “homem”9.

No dialogo que se desenvolve em (15), o tema da coragem é novamente levantado, s6 que,
dessa vez, é Paco quem pergunta a Tonho se ele estava com medo do “negrao”. A resposta de
Tonho é precedida, no texto, de uma rubrica, indicando que a fala da personagem deve expressar
falta de convicgdo. Ora, a entoacdo anula, de certa maneira, a forca da negativa (“Eu, ndo”). A
funcdo dessa rubrica é caracterizar o ato de fala da personagem. Assim, quando Tonho nega,
“sem convic¢cao”, que tem medo do negrao, essa aparente contradicdo entre o dito e o nao-dito
nos conduz a uma implicatura: a personagem, tomada de surpresa, ficou assustada com a
ameaca do “negrdo”, mas ndo podia revelar isso ao companheiro de quarto%t. A pergunta de
Paco, também ela, encerra implicitamente uma ameaca, na medida em que pde a prova a
coragem de Tonho. A resposta de Tonho é, por sua vez, ambigua, se examinarmos os
movimentos de sentido contrarios: explicitamente, o texto contém uma negacao categorica (“Eu,
nao”), mas a reacdo da personagem € de hesitacdo (“sem convic¢do”). Manter uma informacao
implicitada, de acordo com Van Dijk (2003), ndo é uma opcao neutra. No caso da ambigiiidade,
podera haver uma razao politica para tal. Os enunciados ambiguos muitas vezes sdo construidos

para preservar a imagem positiva do falante: evita-se explicitar opinides que nao sdo, para

95 A maxima “olho por olho, dente por dente” nos reporta ao discurso biblico do Velho Testamento (A Biblia de
Jerusalém, Exodo, 21, 24), que faz parte do “Cédigo da Alianca”, um texto referente ao Decalogo. Considerando que a
mentalidade medieval era dominada pelo discurso religioso da Igreja Catélica, certamente o comportamento
masculino, nesse periodo, do “olho por olho, dente por dente” encontra-se fundamentado também em pressupostos
religiosos.

96 Grice (1982) trata do funcionamento da conversacao, oferecendo uma abordagem do processo de interacio
conversacional. Ele parte do suposto de que numa situacao discursiva, paralelamente a significacido convencional das
palavras, sdo veiculadas informagoes implicitas, que sdo interpretadas no momento da interacdo. O autor distingue o
que ele chama de implicaturas convencionais e implicaturas ndo-convencionais ou implicaturas conversacionais. As
primeiras sdo determinadas pela significagdo convencional das palavras; as outras se relacionam a certos tragos gerais
do discurso. Vale salientar que o proposito declarado de Grice é tratar a fala como uma variedade do comportamento
intencional. Ele formula um principio geral do discurso, o Principio de Cooperacgdo (PC), nos seguintes termos: “Faca
sua contribui¢do conversacional tal como é requerida, no momento em que ocorre, pelo propésito ou direcdo do
intercambio conversacional em que vocé esta engajado” (1982, p. 86). Assumindo este principio como a base de seu
raciocinio, Grice (1982, p. 86-88) estabelece quatro categorias, tomadas de empréstimo a Kant, as quais estao ligadas
méaximas e submaximas, que, uma vez infringidas, produzirdo determinados efeitos de sentido. Sdo elas: 1) Categoria
de quantidade; 2) Categoria de qualidade; 3) Categoria de relagdo; 4) Categoria de modo. Estabelecidas as maximas
conversacionais, Grice (1982, p. 92) caracteriza com maior precisdo as implicaturas conversacionais: “Se uma pessoa,
ao (por, quando) dizer (ou fazer como se tivesse dito) que p, implicitou que q, pode-se dizer que ela implicitou
conversacionalmente q desde que (1) pode-se presumir que ela esteja obedecendo as méximas conversacionais ou pelo
menos ao Principio de Cooperacao; (2) a suposicao de que ela esteja consciente de que (ou pense que) q é necessaria
para tornar o seu dizer p ou fazer como se dissesse p (ou fazé-lo NAQUELES termos) consistente com a presungio
acima; e (3) o falante pensa (e espera que o ouvinte pense que ele pensa) que faz parte da competéncia do ouvinte
deduzir, ou compreender intuitivamente, que a suposicio mencionada em (2) é necessaria”. A implicatura
conversacional deve ser interpretada pelo ouvinte mediante um célculo, que levara em considerago: 1) o significado
convencional das palavras usadas, juntamente com a identidade de quaisquer referentes pertinentes; 2) o Principio de
Cooperacdo e suas maximas; 3) o contexto, lingiiistico ou extralingiiistico, da enuncia¢do; 4) outros itens de seu
conhecimento anterior (background); 5) o fato (ou fato suposto) de que todos os itens relevantes cobertos por (1)-(4)
sao acessiveis a ambos os participantes, e ambos sabem ou supdem que isto ocorra.

196



determinado grupo, legitimas, mas podem ser veiculadas implicitamente, conforme os interesses
em jogo. O comportamento de Tonho sinaliza justamente essa ambigiiidade: ndo querer se
encontrar com o negrao pode ser compreendido por Paco como ato de covardia, impréprio a um
“homem que se preze”. Por isso nega que tenha medo. Mas sua reacdo expressa que ele nao esta
tao convicto disso, o que se revelara no desenrolar da acao dramatica. Tonho nao queria ser alvo
da galhofa de seu companheiro. A coragem como valor préoprio do homem é tema subentendido
na fala de Paco, quando diz “Homem macho nao tem medo de homem”. Saliente-se o
qualificativo “macho”: ndo basta ser homem para se valorizar, é preciso ser homem “macho”, ou
seja, sem medo, disposto a lutar pela honra masculina. A interacao nos leva a duas conclusoes
possiveis: pertencentes a uma estrutura social que mantém a hegemonia do homem, como
sujeito superior com relacao a mulher, as personagens se inserem numa formacao discursiva que
rechaca a possibilidade de o homem admitir que tem medo; dai por que Tonho diz, “sem
convicgdo”, que nao tinha medo. A segunda conclusao diz respeito a construcdo de uma
identidade mediante o discurso masculino. Com sua fala, Paco revela o sistema de crencas a que
pertence. Dizer que “homem macho nao tem medo de homem” preenche os esquemas que
organizam as ideologias masculinas, tais como foram discutidos por Van Dijk (2003): mostra
que o sujeito pertence ao grupo masculino (critério de pertinéncia), que nao tem medo, que

precisa demonstrar valentia (normas e valores).

Essas duas conclusoes ficam ainda mais evidentes, quando, sem saber se iria de fato
“encarar” o “negrao”, Tonho ouve de Paco o seguinte comentario: “Poxa, ele disse que vocé é
fresco. Vai 1a e briga. Ele é que quer”. “Fresco”, giria usada para identificar o sujeito de
sexualidade homo-orientada, como ja foi referido, marca o espaco da alteridade, no qual nao se
inserem os que pertencem ao grupo dos “homens”, ou seja, os que tém uma sexualidade hetero-
orientada, por isso digno de privilégios e de poder em nossa sociedade falocéntrica. Como ser
chamado de “fresco”, nesse contexto, constitui um insulto inaceitavel, a inica solucio para o
homem é partir para a desforra, por meio da agressao fisica, para demonstrar valentia e atitude
de “macho”, norma que parece ser prescrita ao sujeito do sexo masculino, mais evidentemente

aos das classes populares, pelas razoes a que ja nos referimos.

Enquanto Paco assume o ethos guerreiro, caracterizado pela agressividade e bravura do
homem, Tonho revela-se comedido. Agressividade e comedimento, na visao de Oliveira (2004),
reportam aos valores ressaltados pela sociedade burguesa em ascensao: de um lado, o guerreiro;
do outro, o homem comedido, sereno, protétipo do pai de familia. No caso de Dois Perdidos
numa Noite Suja, essas duas representacoes sao verossimeis se levarmos em conta o carater das

personagens. Tonho se sente diferente de Paco, e na verdade o €, pelo fato de ter passado pela

197



educacao escolar, como informa sua fala, inserida no primeiro quadro: “Quem pensa que eu sou?
Um esttipido da sua laia? Eu estudei. Estou aqui por pouco tempo. Logo arranjo um servico
legal” (MARCOS, 2003, p. 73). Por ter estudo, Tonho sente-se diferente do colega de quarto, que
nao concluiu nem a alfabetizacdo. A fala de Tonho insinua que o sujeito estudado é distinto e
merecedor de respeito. Instaura-se nessa fala o poder de uma personagem sobre a outra. O
poder que Tonho exerce sobre o amigo advém, pois, do discurso que preza a formacao escolar do
sujeito como um status privilegiado. A ideologia de um grupo intelectual exerce um poder muito
forte na sociedade (cf. GRAMSCI, 1991), de tal forma que as pessoas que ndo passaram pelo
estudo formal se sentem inferiorizadas. O comedimento parece ser requisito de quem passou
pela formacao escolar; o nao-comedimento, de quem é inculto. Por isso, em (15), Tonho reclama

que o colega s6 pensava em brigar, atitude indigna de um homem “estudado”.

Paco, reagindo ao comentario critico do companheiro, tenta argumentar da seguinte
maneira: “Eu, ndo. Mas se um cara comeca a dizer pra todo mundo que eu sou fresco e os
cambaus, eu ferro o miseravel. Comigo é assim. Pode ser quem for; folgou, dou pau. (Pausa.)
Como é? Vocé vai fazer como eu, ou vai dar pra tras?”. Como se observa, a personagem procura
se justificar, ressaltando os valores que, para ela, sdo proprios do homem “macho”, valores que,
pelo visto, sdo também salvaguardados pelo imaginario burgués da masculinidade. Vale destacar
a selecdo vocabular na fala da personagem: “fresco”, “ferro”, “pau”, “dar pra tras”. Verificamos,
mediante o uso do 1éxico, a instauracao de dois paradigmas distintos: o que representa valores
de “macho”, na visdo da personagem — “ferro” e “pau” — , e o que identifica o outro do
masculino — “fresco” e “dar pra tras”. Constituem duas formacgoes discursivas que se opéem no
contexto ideologico de nossa cultura. Curioso é que a expressdo para o primeiro paradigma
refere simbolos falicos. “Dar para tras” é uma expressao que significa retroceder, fugir do
desafio, o que nao é bem visto quando se trata de um “macho”. Acrescente-se que o sintagma
verbal mantém com os simbolos falicos do primeiro paradigma uma relagao dialética: dar para
tras constitui um comportamento passivo, que permite ao desafiante vencer pelo poder da forca
(pelo Falo, na perspectiva freudo-lacaniana) ao mesmo tempo que conota a submissdao do
desafiado. Aquele que “da pra tras” é associado, portanto, ao “fresco”. Paco se localiza no grupo
dos “machos”, quando diz: “Vocé vai fazer como eu, ou vai dar pra tras”. Ao mesmo tempo,
indica, pelo operador disjuntivo, a escolha entre duas alternativas: ou Tonho resolve fazer como
ele (agir como “homem”) ou “vai dar pra tras” (agir como “fresco”). Pela interacao entre as

personagens, vé-se, portanto, duas concepcoes distintas sobre o que vem a ser homem.

O comportamento distinto de ambas € flagrante num momento subseqiiente ao dialogo,

como podemos conferir na passagem a seguir:

198



(16)

PAco — Poxa, ele anda dizendo que vocé é fresco. Deixa barato, vai deixando.
Um dia a turma comegca a passar a mao no teu rabo, dai vai querer gritar, mas ja
é tarde, ninguém mais respeita.

(Pausa.)

TONHO — Eu ndo posso brigar com o negrao! Sera que vocé nao se manca? O
negrao é um cara sem eira nem beira, ndo tem onde cair morto. Para ele tanto

faz, como tanto fez. Nao conta com o azar, entendeu? (MARCOS, 2003, p. 80)

Ser chamado de “fresco” faz com que o homem esteja em desvantagem com relacio aos
que se inserem no grupo dos “machos”, o que o torna alvo de pilhéria entre os membros do
grupo. Paco adverte o companheiro do perigo que corre se ndo reagir. Tonho, por sua vez, como
se considera um homem educado, ndo quer se envolver com uma pessoa que julga inculta. Para
ele, os estudos lhe garantiriam uma chance na vida. Se agisse diferentemente do que se espera de
um homem educado, ele poderia perder muitas oportunidades, ao passo que o “negrao”, “sem
eira nem beira”, nao teria o que perder, pois as oportunidades de sucesso estdao vedadas a esse
tipo de gente. A expressao “sem eira nem beira” nos reporta a uma realidade histérica que nos
auxiliard a compreender melhor o sistema de valores da personagem Tonho. Remonta a
arquitetura das casas brasileiras do periodo imperial, em que a “beira”, ou seja, a aba do telhado,
indicava um acabamento sofisticado, inferindo-se dai que se tratava de propriedades
pertencentes as pessoas ricas. Considerando que Tonho, do ponto de vista econémico, esta no
mesmo nivel que o negrao (ambos sao carregadores do mercado), sem lugar para habitar senao
um quarto de pensao de quinta categoria que divide com um companheiro, o que o faz se sentir
diferente do “negrao”? A nocao de propriedade que subjaz na expressao “sem eira nem beira”
alcanca um estatuto simbolico: o conhecimento que a personagem julga ter constitui sua
“propriedade”, da qual se orgulha e o faz se sentir diferente dos companheiros, razao por que nao
se sente a vontade para brigar com um sujeito “inferior”, sem perspectiva de vida. Tonho nao
quer brigar; ele pretende mostrar aos outros o que a sociedade tanto prestigia: a imagem de um

homem educado e comedido, respeitador dos principios familiares e sociais, de maneira geral.

Os dois comportamentos revelam uma interincompreensao entre os discursos das duas
personagens, pois o que uma acredita ser valor do “macho” nao é exatamente o mesmo que a

outra acredita. Ou seja, o que representa comedimento e cordialidade para um ¢é interpretado

199



pelo outro como sinal de fraqueza, coisa de “fresco”. Em contrapartida, o valor da briga para
Paco é interpretado por Tonho como signo de bestialidade, proprio de quem ¢ “inculto”. Verifica-
se que, numa mesma ideologia masculina, ha duas formacoes discursivas que se encontram em
situacdo polémica. Nao resta davida, portanto, que, a despeito da polémica, constituem
discursos que implicam comportamentos nao-excludentes de uma pratica da masculinidade
conforme as normas da sociedade burguesa moderna. A tensao se justifica, conforme Mosse
(1996), porque a sociedade burguesa, em sua constituicao, precisava manter a forca guerreira
para defender os interesses de uma classe em ascensao (citemos, apenas a titulo de exemplo, o
comportamento guerreiro de Napoledao no seu projeto expansionista), mas, ao mesmo tempo,
carecia de ostentar um tipo de comportamento que herdou da aristocracia: uma finesse e um

comedimento proprios de quem é moderno e civilizado.

Um exemplo de como Tonho esta preso a valores cultivados pela burguesia:

(17)

PACO — Quem tem papai é bicha.

TONHO — Vocé nao tem pai, por acaso?

PAaco — Claro que eu tive um pai. Nao sou filho de chocadeira. S6 que nao sei
quem é. Pai pode ser qualquer um. Mae é que a gente sabe quem é.

TONHO — Eu sei quem é meu pai.

PACO — Quem é teu pai?

TONHO — Quem vocé queria que fosse? Meu pai é meu pai.

PACO — Sei 14 se é. Sua velha pode trepar com qualquer um.

ToNHO — Olha 14, miseravel. Minha mae é uma santa, e eu ndo admito que vocé
fale mal dela.

PAco — Guarda seus gritos pro negrao.

ToNHO — Nao vou enfrentar negrao nenhum.

Paco — Entéo volta pro rabo da saia da tua mae. (MARCOS, 2003, p. 80-81)

Neste didlogo, encontramos o tema “familia”, tdo caro aos idebdlogos burgueses. Cada
personagem parece ter uma concepgao particular de familia. Paco, abandonado pelo pai e 6rfao
de mae, uma prostituta, é criado por uma cafetina e depois pelo reformatério. Tonho, por sua
vez, foi criado pela sua propria familia: tem pai e mae, por quem nutre grande respeito. Do ponto
de vista dos valores burgueses, Tonho é o que mais se aproxima do ideal de masculinidade, pela

valorizacdo da estrutura familiar patriarcal. Como visto antes, no capitulo sobre a masculinidade,

200



seria a educacdo familiar, conforme valores modernos, responsavel pela felicidade e sucesso de
seus membros. E ainda nisso que acredita, de maneira geral, a esfera popular de nossa
sociedade. E, portanto, nisso que Tonho deposita sua fé. A figura da méie no seio familiar é
revestida de um carater de santidade, o que nos permite flagrar o discurso religioso que
atravessa o discurso burgués sobre a familia. Quando Paco considera que a mae de Tonho pode
ter “trepado” com qualquer um, o companheiro interpreta isso como insulto, e ameaca Paco.
Tanto o homem quanto a mulher teriam, em tese, disposicao bioldgica para manter relacao
sexual com qualquer um, mas, numa sociedade burguesa, sobretudo a nossa, profundamente
marcada pelo discurso religioso, a mulher-mae deve ter o comportamento irretocavel de uma
santa, cujos maiores valores sdo a pureza e, sobretudo, a contencao da libido. Nao é por acaso

que Tonho considera sua mae uma santa, com comportamento semelhante ao da Virgem Maria.

Paco desvaloriza a familia, possivelmente porque nunca tivera uma de fato. E expressa o
desprezo por meio da agressividade: “Quem tem papai é bicha”. A personagem ridiculariza o
termo afetuoso “papai” e associa-o ao universo nao-masculino, nesse caso, ao universo gay. O
insulto ao companheiro se estende a ultima fala de (17): “Entao volta pro rabo da saia da tua
mae”. Nao enfrentar o “negrao”, ou seja, ndo aceitar a briga, é sinal, como ja afirmamos, de
covardia, de submissao, logo de comportamentos nao condizentes com a idéia do homem viril.
Dai por que Tonho deveria voltar “pro rabo da saia da mae”, ou seja, abandonar o projeto de ser
homem viril, forte, bravo e destemido, para viver protegido pela mae, como um “fresco”.
Percebe-se que a agressao ao companheiro sempre redunda num tnico insulto: pér em davida a
masculinidade do outro. HA uma obsessdo da personagem em repetir que o colega nao é
“homem”, sobretudo depois que toma conhecimento, no terceiro quadro, que Tonho repartira o
dinheiro da carga de peixe com o “negrao”, como uma forma de acalmar os &nimos do adversario
e resolver toda a contenda de forma amigavel. Paco interpreta a atitude do companheiro como a

de uma prostituta que paga metade de sua renda ao cafetao:

(18)

PACO — Muito bonito pra sua cara. O sujeito te cafetina, vocé ainda paga bebida
pra ele. Vocé é um otario. Deu a grana do peixe pro negrdo. Quem trabalha pra
homem ¢ reldgio de ponto ou bicha. Depois que vocé se arrancou, ele tirou um
bom sarro as tuas custas. Todo mundo mijou de rir.

[..]
TONHO — S6 dei metade. Foi pra evitar briga. Eu estudei, nao preciso me meter

€m encrenca.

201



[...0
PACO — S6 que todo dia ele vai te dar uma prensa.
ToONHO — N3o sei por qué.
PACO — Porque vocé é um trouxa. Ele disse que ndo pega mais no pesado E sb
ver vocé num caminhdo, ele chega como quem nao quer nada e diz que era
carreto dele. Dai, te achaca. Se vocé achar ruim, te sapeca o bracgo e leva toda a
grana. Se vocé ficar bonzinho, é tudo meio a meio. (Pausa.) O negrao é um
sujeito de sorte. Arranjou uma mina. O apelido dele ficou “Negrao Cafifa”. Bota
as negas dele pra se virar, enquanto ele fica no bem-bom enchendo a cara de
cachaca. (Pausa.) Vocé esta frito e mal pago. Otério sb entra bem.

[..]
PACO — Quem mandou vocé afinar? Agora é dureza fazer a mocada pensar que
vocé é de alguma coisa. Seu apelido 14 no mercado agora é “Boneca do Negrao”.
TONHO — Boneca do Negrao é a mae!
PACO — (Avancando.) A mae de quem?
TONHO — Sei 14! A mae de quem falou.
PACO — Veja 14, Boneca do Negrao! Nio folga comigo, ndo. J4 tenho bronca sua
porque inveja o meu sapato. Se me enche o saco, te dou umas porradas. Depois,
nao adianta contar pro teu macho, que eu nao tenho medo de negrao nenhum.

(MARCOS, 2003, p. 83-86)

Valendo-se da acdo do colega, considerada covarde e indigna de “macho”, Paco dirige a
Tonho uma série de agressoes desbragadamente vulgares, que se estendem até perto do final da
peca. E certo que o discurso de Paco dialoga com os mesmos valores compartilhados por muitos
homens de sua classe social. Por sua fala, inferimos que muitos dos trabalhadores do mercado
compartilham da mesma crenca da personagem: “Depois que vocé se arrancou, ele tirou um bom

sarro as tuas custas. Todo mundo mijou de rir” (grifo nosso). Logo, tanto o “negrao” quanto os

outros trabalhadores acreditam ser “fresco” o homem que, para evitar briga, oferece dinheiro a
outro: “Quem mandou vocé afinar? Agora é dureza fazer a mocada pensar que vocé é de alguma

29

coisa. Seu apelido 14 no mercado agora é ‘Boneca do Negrao”. O termo “boneca” é usado
também, como ja observamos, como giria para “homossexual”. “Boneca do Negrao” indica, nesse
contexto, que o “homossexual”, no caso Tonho, sustenta financeiramente o “negrao”. Saliente-se

o tom desmoralizante que a expressao encerra num universo hegemonicamente masculino.

Estamos considerando o discurso, de acordo com a perspectiva de Fairclough, como uma

pratica social, que constitui e constréi o mundo em significados. Nesse sentido, analisemos o

202



discurso masculino no contexto da peca pliniana. Salta-nos a vista uma contradicdo que merece
uma analise mais detida. Tomando como foco o sintagma “boneca do negrao”, verificamos que,
para o grupo de homens do qual Tonho e Paco fazem parte, o que se dispoe a oferecer dinheiro a
outro homem, sem nenhuma razio aparente, é considerado “fresco”. Uma vez que o termo
“boneca de” é falado por todos os membros daquele grupo, supde-se que se trata de uma pratica
de relacdo comum e aceitavel, pelo menos para quem “possui” a “propriedade”. Para quem ¢é
“possuido”, no entanto, o termo significa ultraje, vergonha, motivo de pilhéria. Ora, a ideologia
masculina, na tentativa de demarcar o espaco do Nés e rechacar o Outro, ndo admitiria, em
principio, relagdoes amistosas entre o Nos e o Outro, ou seja, entre o “homem” e o “homossexual”,
por exemplo, sob o risco de comprometer a estabilidade do grupo. Como podemos, entao,
dilucidar a aparente contradi¢ao, existente na peca, entre o que reza o discurso burgués sobre o
homem e o comportamento dos que adotam os valores desse discurso? Comecemos pela seguinte
consideracdo: para manter a estabilidade do sistema de crencgas, o grupo masculino precisa estar
atento as tensdes internas a esse mesmo sistema. Ostentar valores masculinos e eleger um
“inimigo” representante da anti-norma é uma atitude necessaria para garantir a unidade do
grupo de “homens”, que ainda goza de um prestigio social muito grande em nosso meio. O nao-
eu, no entanto, deixa de representar um risco aos que se véem inseridos no grupo masculino, que
se mantém convictos de suas crencas sobre ser ou nao ser homem na sociedade moderna,
quando oferece vantagens ao “macho”, assumindo o papel atribuido, pela cultura, a mulher — o

de proporcionar prazer ao homem.

Vamos por parte. Nessa ideologia masculina, o “homem” jamais podera oferecer prazer a
outro que pertenca ao mesmo grupo. Se o sujeito nao é considerado “homem”, nao sera aceito no
grupo masculino. Todavia, se ele assume explicitamente sua condicdo de outro, por meio de
comportamentos tidos como femininos, podera ser tolerado pelos companheiros “homens”.
Além disso, ha uma incidéncia grande, sobretudo na esfera popular de nossa sociedade,
representada realisticamente no texto de Plinio Marcos, de os “homens” assumirem relacao com
um “veado”, mas sem abdicar das prerrogativas do verdadeiro “macho”. Para manter o status de
homem viril, esse sujeito devera assumir uma postura ativa na relacao, tal como o faz com uma
mulher. Diante de seus companheiros, ostentard as vantagens que o ndo-homem oferece
(dinheiro, conforto, seguranca), a fim de demonstrar que a relacido se da apenas por interesses
financeiros. Dai por que, no caso da peca, todos receberem favoravelmente o comportamento do
Negrao ao aceitar que uma “boneca” o sustentasse. Paco chega a admitir, de forma sarcastica,
que o “negrao” é “um sujeito de sorte” e “esta bem servido”. Esse tipo de comportamento vai de

encontro ao discurso masculino moderno, apesar de nao constituir, para a légica do grupo de

203



que fazem parte as personagens da peca, uma contradicdo de fato. Essa logica parece estar
apoiada num esquema segundo o qual as relacoes se resumem ao par homem/mulher. O sujeito
que assume o paradigma feminino, comporta-se como uma “fémea” e nao oferece nenhum risco
a virilidade do “homem macho” sera concebido como mulher, com quem o “homem” se sentira a

vontade para estabelecer contatos mais intimos.

Vale aqui fazer nova mencao ao estudo de Green (2000), especificamente quando analisa
a socializacdo dos homossexuais brasileiros nos anos de 1945 a 1968. Para o autor, é
caracteristico da sociedade brasileira estabelecer fronteiras tdo nitidas entre homens ativos e
passivos. A sexualidade, vista sob o angulo da penetracgao, é exercida por quem age (penetrante)
e por quem recebe (penetrado). Arriscamos afirmar que nossa historia de colonizac¢ao contribuiu
decisivamente para o estabelecimento dessa mentalidade dualista a respeito do sexo. Os homens
tiveram de demonstrar forca para “domar” a terra colonizada; as mulheres, por sua vez, ficavam
cuidando do lar e da prole. Esses dois paradigmas comportamentais serviram de modelo para se
estabelecer o que é masculino e o que é feminino. A assimila¢ao da ideologia burguesa no século
XIX veio a reforcar essa divisao, a fim de se poder alcancar, mediante estrutura familiar

(homem, mulher e filhos) um maior controle dos meios de producao e do acimulo do capital.

No contexto do Brasil p6s-Segunda Guerra Mundial, a socializacdo homossexual
reproduzia os valores pautados na divisdo entre homens “ativos” e “passivos”. Green (2000, p.
301) identifica que ja nessa época, de uma forma geral, “a construcao boneca/bofe predominava
entre homens das classes pobres e operarias”. Pela representacao socialmente dominante nesse
contexto, o “bofe” sintetizava a esséncia da masculinidade, ao passo que a “boneca”, a esséncia
da feminilidade. Ressalte-se, aqui, o estabelecimento de uma formacao discursiva, que organiza
o discurso sobre o homem a partir da dualidade ativo-passivo. Os “bofes”, também chamados
pelas “bonecas” de “homens verdadeiros”, dividiam o espago com os “homossexuais”, embora se
identificassem, em ultima instincia, com a vida “heterossexual”. Muitos deles tinham
namoradas, com as quais pouco mantinham relacbes sexuais, haja vista os cédigos morais
pequeno-burgueses, segundo os quais as mulheres deveriam se manter “virgens” até o
casamento. Segundo pesquisa realizada pelo brasilianista, esses “bofes” muitas vezes saiam da
casa de suas namoradas e se encaminhavam, “excitados”, para a casa das “bonecas”. Para Green

(2000, p. 302),

esses homens apreciavam a companhia e os prazeres sexuais das bonecas, mas

freqlientemente esquivavam-se deles nas ruas para evitar que suas ‘escapadas’

204



chegassem ao conhecimento do publico. Embora seu papel sexual como
penetradores assegurasse sua masculinidade e os tornasse o objeto de desejo
dos bichas, eles tentavam confinar suas aventuras aos seus circulos sociais

restritos.

No contexto especifico da classe popular, a pobreza, o desemprego e a falta de
oportunidades numa sociedade estratificada faziam, ainda segundo Green (2000), os “homens
verdadeiros” se aventurarem com “homossexuais” por troca de favores. Freqiientemente esses
favores eram oferecidos pelas “tias”, designacdo dada aos homossexuais mais velhos que
pertenciam a classe média ou alta e que tinham alguma seguranca financeira para sustentar um
homem mais jovem em troca de sexo. “Os bichas mais jovens e bonecas que buscavam bofes ou
rapazes podiam eventualmente pagar-lhes alguma bebida, emprestar-lhe uma pequena soma, ou
hospeda-los durante alguns dias, mas geralmente nao tinham recursos financeiros para

sustentar um bofe em troca de servicos sexuais” (GREEN, 2000, p. 304).

E certo que o estabelecimento de rigidos papéis na relacdo entre dois homens é de ordem
discursiva e, por extensdo, cultural, de caracteristica predominantemente falocéntrica,
responsavel pela producdo, reproducio e circulacdo da ideologia masculina: a divisao dos
sujeitos entre “ativos” ou “passivos”. Se deslocarmos esse tipo de relacao do contexto em que se
insere e analisarmos o feno6meno ero6tico per se, constataremos que ha uma pratica homoerotica,
tal como sustenta Costa (2002). No entanto, porque nosso contexto social ainda é refratario a
esse tipo de pratica, o “homem verdadeiro” que se envolve com um “bicha”, sobretudo em alguns
agrupamentos masculinos, s6 sera admitido no seu proprio grupo se ostentar as vantagens dessa

relacdo aos seus colegas e amigos.

Uma contradicdo, no entanto, nos parece flagrante: se o discurso hegemonico que
sustenta a relacao entre os “homossexuais” e “heterossexuais” se baseia na divisao padronizada
entre o “ativo” e o “passivo”, estaria sendo a “bicha pagante” um sujeito ativo, ndo obstante as
expectativas. Desafiada a conquistar esses “homens sexualmente quentes” (GREEN, 2000, p.
278), a “boneca” pagava-lhes alguns drinques, procurando conduzi-los ao sexo, comportamento
que, na sociedade burguesa, representaria o papel do “homem” “heterossexual”. O “homem
verdadeiro” representa, desse modo, o papel do conquistado passivo (atitude tipica, em nossa
cultura, das mulheres), apenas relutantemente concordando em fazer sexo com um “veado”.
Essa inversdao dos “papéis” é um dos fatores que péem em cheque a divisao simplista entre

passivos e ativos.

205



Em Dois Perdidos Numa Noite Suja, tal sistema de referéncia fica ainda mais
evidenciado quando, no quarto quadro, Paco volta do trabalho. Ao se deparar com Tonho, que
nao tivera ido naquele dia ao servico, deitado na cama, relata-lhe o que acontecera no mercado:
“Todo mundo tirou sarro. Falavam: Poxa, negrao, cadé a Boneca? Secou? A mina te passou pra
tras? O negrao nao dizia nada, mas se via que ele estava uma vara”. Tonho, que de modo algum
se assumia como “homossexual”, muito pelo contrario, comeca a ser tratado pelos companheiros
como “mina”, giria popular referente a mulher. Vé-se que o estigma de “mina” ou “boneca” se
deve ao fato, como dissemos, de Tonho, a fim de evitar briga, ter dividido seu ordenado com o tal
negrao.

» o«

As motivacoes psicoldgicas de Paco ao agredir o amigo, chamando-o de “fresco”, “mina”,
“boneca, “bicha”, ndo estdo suficientemente claras. Podemos levantar como hipotese de
interpretacao que, de forma nao-consciente, a personagem nutre por Tonho uma afeicdo, que
pode ser de ordem sexual ou simplesmente de companheirismo. Vejamos alguns argumentos
que sirvam de base para essa interpretacao. Prado (1987), critico teatral de O Estado de S. Paulo
até 1968, escreveu, em 1967, uma resenha critica a partir do espetaculo de Benjamim Cattan,
Dois Perdidos numa Noite Suja. Como era muito proprio do seu método critico, Prado reserva

boa parte do seu texto a analise da peca do dramaturgo santista. Segundo o critico,

em Dois Perdidos numa Noite Suja, Plinio Marcos explora um filao tipico do
teatro moderno, a partir de Esperando Godot: dois farrapos humanos ligados
por uma relacdo complexa, de companheirismo e inimizade, de 6dio visivel e,
também, quem sabe, de afeicio subterrdnea. Juntos, nao chegam a constituir
um par de amigos. Mas, separados, mergulhariam na solidao, o que seria ainda

pior. (PRADO, 1987, p. 152) (grifo nosso)

O termo companheirismo — derivado de companheiro, vocabulo usado pelo préprio dramaturgo
e por nos, ao longo dessa analise — denota um convivio cordial, afetuoso, interpretacio que
Prado faz da relacio de Tonho e Paco. Serem companheiros de quarto nao implica,
necessariamente, que haja uma relacao cordial e afetuosa entre eles; no entanto, tem razao
Prado quando diz que as duas personagens estdo ligadas por uma relacio complexa de
“companheirismo e inimizade”. A informacao grifada no trecho mostra que, por tras do 6dio
visivel, pode-se esconder uma afei¢ao, sobretudo, diriamos, da parte de Paco. Vale repetir que o

tipo de afeicao podera ser de qualquer ordem. O que é importante salientar é a existéncia de um

206



sentimento homoafetivo, sentimento que, de acordo com a ideologia masculina hegemoénica,
deve ser sustentado com muitas reservas, para nao colocar em risco a virilidade dos parceiros. E
provavel que Paco estivesse expressando o 6dio a Tonho porque o colega representaria sua
propria  “desgraca”. Ou seja, o possivel sentimento afetuoso que Paco nutria,
“subterraneamente”, por Tonho constituiria, para o primeiro, a perda da identidade masculina,
uma vez que o “homem” jamais deveria alimentar qualquer tipo de afeto com relacdo ao outro.
Em dois momentos, quando Tonho se refere ao companheiro como “amigo”, Paco reage

violentamente:

PACO — Quem tem amigo é puta de zona. (MARCOS, 2003, p.75)

PACO — Amigo o cacete! Eu nao sou amigo de homem. (MARCOS, 2003, p.107)

Por essas falas, fica claro que Paco ndo poderia nutrir pelo companheiro nenhum tipo de afeto.
No entanto, nao é isso o que demonstra a personagem quando, no tltimo ato, Tonho recolhe

suas coisas e o produto do assalto, um par de sapatos masculinos, e diz que vai embora:

(19)

PACO — Pensa que vai embora?
TONHO — Penso, nao. Vou.
PACO — Vocé ndo pode ir.
TONHO —Quem falou?
PAco — Eu.
TONHO — Bela merda
PAco — Pois é, mas vocé nao vai se mandar.
ToNHO — E por que nao?
PACO — Porque noés temos que ficar juntos.
TONHO — Vocé é besta. No te agiiento nem mais um minuto.
PACO — Mas vai ter que agilientar. Onde vai um, vai o outro.
ToNHO — Nido me faca rir. S6 de olhar pro teu focinho, me da vontade de
vomitar.
[...]
PAco — Pronto. (Pausa.) Vocé vai se mandar ja?

TONHO — Agora mesmo.

207



PAaco — Dorme ai hoje. Ja pagou o quarto mesmo.

ToNHO — Nio quero nem saber. Vou ja.

PACO — Poxa, mas vocé nao tem lugar pra ficar.

TONHO — Me viro.

PACO — Pra onde vocé esta querendo ir?

ToNHO — Nao € da sua conta.

PAco — Eu sei que ndo é, mas vocé podia dizer.

TONHO — Pra qué?

PACO — Pra mim ir 14 de vez em quando bater um papinho com vocé. (MARCOS,

2003, p. 122-124)

Paco nao quer permitir que o companheiro va embora, dizendo-lhe: “Porque nds temos que ficar
juntos”. A necessidade que sente da companhia de Tonho é inferida pelo modalizador “temos
que”, indicando o grau de imperatividade atribuido ao contetido proposicional: “ficar juntos”.
Paco tenta justificar-se, colocando em diivida a lealdade do comparsa: Tonho poderia entrega-lo
a policia. Como Tonho o trangiiiliza e tenta encerrar o assunto, Paco volta a insistir para o
companheiro ficar: “Dorme ai hoje. JA pagou o quarto mesmo”. Convite recusado por Tonho,
Paco alega que eles ndo podem se separar, perguntando repetidamente aonde Tonho iria. “Pra
mim ir 14 de vez em quando bater um papinho com vocé” demonstra o quanto a presenca do

outro é necessaria.

Por um viés psicanalitico, Costa (1992, p. 82) analisa o homoerotismo, a partir dos
trabalhos clinicos de Stoller. Segundo este autor, “do ponto de vista da intensidade da atracao, o
homoerotismo variava desde um forte apelo por relacoes fisicas até um mitigado desejo de
companheirismo erotizado, batizado de amizade”. Se compararmos os resultados desse estudo
psicanalitico com a dindmica dos afetos em Dois Perdidos numa Noite Suja, podemos constatar
que nao ha nenhum apelo forte por relagoes fisicas, senao pela necessidade que ambos tém de
estarem se agredindo fisicamente. Mesmo em se tratando de violéncia explicita, é um tipo de
comportamento movido pelo pathos, no sentido em que Aristoteles (1987b) empresta a palavra:
paixoes, em sua acepcao mais geral. O 6dio, pelos movimentos do desejo psiquico, é a contra-
face do que concebemos como amor, sendo os dois impulsos enquadrados, conceitualmente, na
categoria das paix0es. Dessa forma, o contato dos corpos, seja no impulso sexual (de vida), seja
num agressivo (instinto de morte), é atravessado pelo desejo. Paco e Tonho se agridem
violentamente, mas o primeiro nao admite a idéia de ser abandonado pelo companheiro. Um nao

tinha amizade pelo outro, ou pelo menos nao reconheciam isso, nao obstante os dois apelarem,

208



em alguns momentos de tensao dramatica, para o fato de serem amigos. Mas o que nos chama a
atencdo nas pesquisas de Stoller é identificar “um mitigado desejo de companheirismo
erotizado” — entre homens, vale salientar — como um sintoma da homoer6tica. No caso
especifico da peca pliniana, as duas personagens alimentam um desejo de companheirismo,
sentimento compreensivel sobretudo se considerarmos que se trata de um instinto de
sobrevivéncia dessa gente num contexto absolutamente hostil e adverso do submundo. Desejo
que se revela menos discreto em Paco, quando, no final da peca, nos deparamos com o
comportamento da personagem, como (19) deixa ver. O medo da solidao parece perturba-lo.
Tonho é um sujeito que, malgrado as brigas travadas constantemente com Paco, é tido por esse,
em ultima instdncia, como seu Unico companheiro. Esse sentimento é, conforme pudemos
verificar, atravessado pelo desejo e se torna erotizado, ainda que nao seja esse o sentido que
ambas as personagens atribuam conscientemente aos seus proprios sentimentos. Achamos mais
coerente, juntamente com Stoller e Costa, qualificar esse fendmeno nao como uma sexualidade
homo-orientada (perspectiva que estigmatiza o sujeito como homossexual), mas como uma
erotizacdo homo-orientada, uma homoafetividade, satisfacao, indireta no caso, de um impulso

homoafetivo, sem que isso implique classificagoes estanques.

Quando Tonho vai pér os sapatos roubados para ir embora, constata que sdo muito

pequenos para seus pés. Fica em siléncio e depois se instaura o seguinte dialogo:

(20)

PACO — Nao vai se mandar?
ToNHO — Com essa droga nao da.

(Paco estoura de rir. Comeca a dancar e a cantar.) (MARCOS, 2003, p. 126)

O momento tenso pelo qual Paco estava passando, com a constataciao de que o companheiro iria
embora, é rompido quando Tonho declara que nao poderia sair com aqueles sapatos pequenos. A
reacao de Paco é sintomatica: como informa a didascilia, ele “estoura de rir” e “comeca a dancar
e a cantar”, numa demonstracao de euforia digna de atencdo, visto que, até momentos antes, ele
demonstrava pelo companheiro um “6dio visivel”, para usar das palavras de Prado. Quando
danca e canta, Paco demonstra que nao consegue conter a euforia. A interpretacao que Prado faz
da relagdo de ambos €, de fato, muito justa: trata-se de uma relacao complexa “de 6dio visivel e,
também, quem sabe, de afeicdo subterranea”. Ao que nos interessa especificamente, vale

destacar que essa afeicao subterranea é de um homem com relacao a outro homem.

209



Tonho, sem suportar mais as humilhac6es pelas quais a vida e o companheiro o fazem
passar, saca do revilver e declara a Paco que vai mata-lo. Muito curiosa é a suplica de Paco e

muito irénica a resposta de Tonho:

(21)

PACO — Mas, poxa, Tonho... Nés sempre fomos amigos...

TONHO — Quem tem amigo é puta de zona. (MARCOS, 2003, p. 132)

Seja por apelo, seja por confissdo sincera, Paco tenta persuadir o companheiro, dizendo que eles
sempre foram amigos. Tonho reproduz o que Paco dissera antes: “Quem tem amigo é puta de
zona”. Na peca, a amizade é negada, explicitamente, duas vezes por Paco, e a terceira vez, de
forma definitiva, por Tonho. A relacdo entre um possivel sentimento de amizade, traicao e morte
envolve o drama nos seus ultimos momentos. A amizade é negada duas vezes pela personagem
mais agressiva, que nutria, porém, afei¢do sub-repticia pelo companheiro; e a derradeira vez por
Tonho, que confirma o fato de ndo serem amigos. Ele mata o companheiro logo em seguida. O
sentido de traicdo esta subjacente no apelo de Paco, pois quem nao age como amigo é aquele por
quem Paco tomou como companheiro. A afetividade que esse nutria intimamente por Tonho é
ferida pelo comportamento assassino do companheiro. Tonho estaria, sob a 6tica da personagem
Paco, traindo-lhe o companheirismo. O culto a uma amizade leal é fato presente nas relacoes
entre homens, isso desde a Grécia Antiga. O grande ato de traicao no Novo Testamento, depois
de Judas, foi o de Pedro, ao negar trés vezes que conhecia o Cristo%”. De acordo com a
interpretacdo dos apostolos, Pedro traiu a amizade do Messias. A diferenca da repudiada traicio
de Judas, que vendeu Cristo aos romanos, Pedro teria cometido um ato de fraqueza humana, nao
um crime contra o filho de Deus, o que lhe teria rendido o perdao do Pai. Vé-se que a fidelidade
de um homem com relagido a outro é, h4 muito, razdo de honra. Em Dois Perdidos numa Noite
Suja, um trai a amizade do outro. No entanto, é uma interpretacido que s6 faz sentido se nos
colocarmos sob a perspectiva de Paco, a vitima. O que confere a personagem um certo grau de
complexidade sdo as motivagdes psicologicas ndo reveladas, mas pressupostas. Elas sao
responsaveis por tornar o comportamento de Paco surpreendente. Se a personagem tende, em
seu desenho geral, a categoria de tipo, as discretas filigranas que envolvem movimentos de

desejo — ressalte-se, aqui, desejo masculino — surpreendem o leitor critico. E esse desejo foi

97 Cf. N’A Biblia de Jerusalém (1985) a parte referente ao Novo Testamento.

210



uma questao que a sociedade moderna procurou abafar. Como ele implica considerar as relagoes
masculinas sob o viés da erdtica, melhor fora rechaca-lo do c6digo moral burgués. Amizade
entre homens é possivel, mas, sobretudo em certas culturas, como a nossa, demonstracoes de
afeto precisam ser bastante reguladas pelos diversos mecanismos de poder ideologico. Paco
sustenta um discurso masculino que faz eco ao estereétipo da ideologia burguesa moderna, mas
que deixa entrever brechas num tipo de comportamento e de sentimento de certa forma

incompativeis com esse mesmo discurso.

Quanto a Tonho, sem condicoes de se inserir na sociedade de consumo, humilhado e
marginalizado por isso, a Gnica coisa que nao lhe poderiam tirar era o orgulho de ser homem. A
todo momento, no entanto, era agredido por Paco, que o insultava, chamando-o de “bicha”,
“fresco”, “mina”, “boneca”. Vendo sua ultima esperanca se esvair — os sapatos roubados nao
eram de seu nimero — e nao suportando mais as brincadeiras do companheiro, reage da forma
mais violenta: o que antes era um homem cordial, sensato e comedido se transforma num sujeito
violento, bestial, perigoso. Essa tltima peripécia pode ser avaliada como inverossimil, uma vez
que a mudanca da personagem foi muito stibita; mas podemos aceita-la se considerarmos que a
angustia da personagem Tonho foi, ao longo do drama, crescendo e enfraquecendo-o, vedando-
lhe até a possibilidade de assumir-se homem, a ponto de chegar a atingir uma tensao maxima.
Isso fez com que a personagem fosse tomada pelo sentimento de 6dio e, diante das brincadeiras
grosseiras do companheiro, resolve desforrar-se, matando-o. Ironicamente, é no momento final
da peca que Tonho assume as caracteristicas do “macho” tanto reclamadas por Paco. Fica, no
fim, a conclusdo de que a personagem perdeu tudo na vida, menos o direito de ser “homem”. A

masculinidade, motivo de honra, nao foi, portanto, afetada.

Um ultimo aspecto em que gostariamos de nos deter constitui o valor ideoldgico e
discursivo da intertextualidade presente nesta peca de Plinio Marcos. Sobre o assunto, muitos
estudos foram realizados desde quando Bakhtin (1981) apresentou, de forma sistematizada, sua
teoria sobre o dialogismo e a polifonia, e quando Kristeva introduziu na academia francesa os
estudos do tedrico russo, criando o termo intertextualidade, de forte inspiracdo bakhtiniana,
como proposta para o desenvolvimento de uma semiotica do romance. Nao retomaremos essas
primeiras pesquisas nem discutiremos as diversas concep¢oes de intertextualidade. Valemo-nos
da perspectiva de Flairclough (2001) sobre o tema, na medida em que pretendemos identificar as
relacoes entre a intertextualidade e a pratica do poder. Para o autor, “o conceito de
intertextualidade aponta para a produtividade dos textos, para como os textos podem
transformar textos anteriores e reestruturar as convencoes existentes (géneros discursivos) para

gerar novos textos” (FAIRCLOUGH, 2001, p. 135). No entanto, esse processo de transformacao nao

211



esté livre das injuncbes sociais, uma vez que se encontra regulado pelas diversas formacoes e

ordens discursivas.

Assim como Fairclough (2001), concebemos a intertextualidade como um fené6meno que
diz respeito as estratégias lingiiisticas de construcdo do discurso, mas que ndo se encontra
expresso apenas na superficie lingiiistica%8. Valendo-se dos termos intertextualidade manifesta e
intertextualidade constitutiva®?, sendo a primeira manifesta explicitamente no texto e a segunda
relacionada a configuracdo das convencées discursivas que entram em sua producao, Flairclough
passa a usar a palavra intertextualidade apenas para o primeiro caso; para o segundo caso, ele
adota o termo interdiscursividade. Apesar de coincidir em muitos aspectos com o conceito
criado por Maingueneau (2005), a concepcao de intertextualidade em Flairclough é particular,
pois se restringe as convencoes discursivas, ao passo que, em Maingueneau, este é apenas um
aspecto da interdiscursividade. Nao problematizaremos o conceito aqui e dele faremos uso
apenas a partir do que nos interessa. Analisemos dois elementos interdiscursivos em Dois

Perdidos numa Noite Suja.

Nao é desconhecido o fato de ter Plinio Marcos se inspirado, para a escritura de sua peca,
num conto de Alberto Moravia (1907-1990), “O Terror de Roma”, inserido na coletania Contos
Romanos, de 1954°°. O préprio dramaturgo ja admitiu isso em algumas de suas entrevistas. As
duas historias sao muito semelhantes, a despeito do ambiente em que ocorrem: uma no Brasil,
outra na Italia. Frisemos que a peca pliniana (o intertexto), em sua forma dramaética, se inspira
num texto anterior — uma narrativa. Apesar de ambos os textos se caracterizarem por contar
uma historia, é relevante apontar as diferencas entre os dois géneros. Prado (1992, 84), apesar
de ndo ser um teoérico do romance, mas um critico do teatro, chama a atencao para um aspecto

do fen6meno romanesco que pode ser 1til na caracterizacao do conto:

No romance, a personagem é um elemento entre varios outros, ainda que seja o
principal. Romances ha que tém nome de cidades (Roma, de Zola) ou que
pretendem apanhar um segmento da vida social de um pais (E.U.A., de John
Dos Passos) ou mesmo de uma zona geograficamente delimitada (Sdo Jorge de
Ilheus, de Jorge Amado), nao querendo, ao menos em principio, centralizar ou

restringir o seu interesse sobre os individuos. No teatro, ao contrério, as

98 Kristeva (1974) acredita que o analista devera estar atento ao procedimento translingiiistico de analise intertextual
quando se trata de alguns fendmenos, como o estudo do sistema de géneros literrios.

99 O autor utiliza a terminologia adotada por Authier-Révuz (1982). Para a autora, caracterizam-se os discursos por
uma “heterogeneidade manifesta” e/ou por uma “heterogeneidade constitutiva”.

100 No Brasil, o livro foi reeditado, em 2002, pela Berlendis & Vertecchia Editores. Ver referéncia bibliografica.

212



personagens constituem praticamente a totalidade da obra: nada existe a nao

ser através dela.

De fato, sdo muitas as semelhancas entre a narrativa romanesca e a dramatica, mas a
centralizacdo da personagem no drama é muito mais imperiosa do que no texto romanesco. Em
Aristoteles (1987b), a diferenca entre ambas as espécies — a épica (de onde teria vindo a forma
romanesca) e a dramatica — esta sobretudo no modo de imitar: a poesia epopéica assume o
modo narrativo, em que o poeta usa a sua propria voz ou a dos outros; na tragédia e na comédia,
os homens imitados sdo apresentados operando e agindo eles mesmos. Se os fatos romanescos
sao realizados por personagens e narrados por um enunciador, que pode ser tanto a propria
personagem quanto um outro locutor, ou mesmo um locutor indeterminado, no teatro a
presenca fisica da personagem é condicao sine qua non para que haja a propria acdo dramatica

(lembremos que a origem etimoldgica do nome drama é agao) .

Considerando o conto como uma espécie particular derivada da forma romanesca,
apresentemos aspectos da narrativa moraviana'©2. O narrador é o proprio protagonista, que
almeja obsessivamente possuir um novo par de sapatos. Dorme no sétao de um edificio, onde o
porteiro lhe aluga uma cama de campanha. Outra cama estd sendo ocupada por Lorusso.
Nenhuma das duas personagens tinha emprego fixo: faziam um pouco de tudo e ganhavam
muito pouco. O narrador-protagonista (desconhecemos seu nome) tem a idéia de convidar
Lorusso para, juntos, realizarem um assalto na Villa Borghese, local freqlientado por casais de
namorados. Eles pouco tempo passam no s6tao. Dois tercos do conto sao dedicados aos fatos
ocorridos na Villa Borghese. Eles assaltam um casal, roubam-lhe os pertences (incluindo os
sapatos do rapaz) e Lorusso termina espancando o sujeito assaltado. De volta ao s6tao, frustrado
por nao conseguir calgar os sapatos, pois eram muito pequenos para seus pés, o narrador-

protagonista tenta roubar o par de sapatos do comparsa enquanto este dormia. Flagrado por

101 Estamos considerando os dois géneros como macroestruturas e, como tais, regulados por determinadas leis de
composicao para se alcancar um efeito estético determinado. Nao entraremos, por ora, nos casos limites, sobretudo
nos textos mais contemporaneos, em que todas essas nog¢des por nos retomadas podem variar, ndo deixando de gerar,
em conseqiiéncia, uma remodelacdo do préoprio género de onde sao respectivamente originados. Discutiremos esse
aspecto por ocasido da anélise do teatro de Newton Moreno.

102 §4 a titulo de exemplo, citemos uma comparacdo, pouco ortodoxa, entre romance e conto, feita por Julio Cortazar
(1993, p. 151), um autor que, pelo seu oficio de escritor literario, é bastante autorizado para afirmar o que se segue:
“Assinala-se, por exemplo, que o romance se desenvolve no papel, e, portanto, no tempo da leitura, sem outros limites
que o esgotamento da matéria romanceada; por sua vez, o conto parte da nocdo de limite, e, em primeiro lugar, de
limite fisico (...). Nesse sentido, o romance e o conto se deixam comparar analogicamente com o cinema e a fotografia,
na medida em que um filme é em principio uma ‘ordem aberta’, romanesca, enquanto que uma fotografia bem
realizada pressupde uma justa limitagio prévia, imposta em parte pelo reduzido campo que a ciAmara abrange e pela
forma com que o fotografo utiliza esteticamente essa limitacdo.”

213



Lorusso, entram numa contenda, que os levara a delegacia, onde sdo reconhecidos como os

assaltantes do parque e, em seguida, presos.

Como se vé&, o texto de Moravia distende as ac6es (considerando, claro, os limites do
conto), fazendo com que ela transcorra em diversos espacos, muitos dos quais descritos
minuciosamente. As personagens se movimentam num contexto narrativo em que tém de se

relacionar com outros elementos, como o foco narrativo e o espacgo, por exemplo.

Plinio Marcos, por sua vez, ao se valer da histéria de Moravia, concentra-se no conflito
entre as personagens, extraindo desse conflito o pathos necessario. A unidade de espaco
corrobora para a intensificacao do conflito. Além disso, sem a interven¢ao do narrador, exige o
género que o conflito seja logo anunciado pela acdo das personagens. No caso especifico de Dois
Perdidos numa Noite Suja, a tensdo dramatica é estabelecida nas primeiras falas, mediante
violento dialogo. Esse texto opta ndo pelos fatos decorrentes da acdo de personagens marginais
num ambiente marginal (o caso de Moravia), mas pelo conflito e tensao psicologica das
personagens, ora inconformadas com a condicdo degradante em que se encontram, ora

conformadas, mas ja entdo mergulhadas na violéncia do submundo.

Sobre isso é importante lembrar o que D’Aversa (in: http://www.pliniomarcos.com),
diretor e critico italiano que viveu muitos anos no Brasil, declara numa de suas criticas a pega,

quando a compara ao conto de Moravia:

Plinio Marcos e Moravia. Conheco Moravia. Ele, que tanto ama o teatro e
que nunca deu certo, acho que agradeceria e admiraria esta peca de Plinio, que
soube dar vida a um esquema literario de modesta importancia (o conto original
¢ apenas uma ocasido) dando-nos um peca bem brasileira que tao
violentamente se insere na polémica do nosso atual teatro. Sim, porque a peca
de Plinio comeca onde a experiéncia confusa do teatro politico-social acabava (e
nao por culpa dos autores, mas dos acontecimentos politicos que os obrigaram a
respirar de boca fechada) obrando uma transferéncia do problema social para o
existencial, numa nova dimensao que, ao mesmo tempo é avancada e indicacao
de liberdade.

A assimilacao do conto de Moravia foi perfeita, total e absoluta; o conto
desapareceu no seu lugar nasceu uma peca nova e original, de uma
originalidade eminentemente teatral ou seja baseada sobre a novidade da
linguagem, a precisao dos golpes de cena e dos nés dramaticos, a temperatura

das situacOes, a eficicia das personagens, a credivel possibilidade da fabula.

214



Para Magaldi (1998, p. 215), Plinio Marcos nao ficou somente preso a fonte moraviana, mas se
valeu de sua rica experiéncia circense, na medida em que “Paco e Tonho revivem a dupla do

clown e Toni, na técnica de puxar as falas, impedindo que a tensao caia”.

Ou seja, para esses criticos, a peca de Plinio Marcos transcende o texto moraviano na
medida em que se fixa nas convencoes do texto dramatico, fazendo com que a histoéria italiana
seja assimilada num novo sistema textual, mas reatuazilada. O que é valido, para o dramaturgo

santista, é explorar as tensoes psicologicas entre as suas personagens.

Fazendo uso do sentido de que se vale Anatol Rosenfeld (1976, p. 45) ao empregar o
termo, podemos dizer que Dois Perdidos numa Noite Suja constitui um “teatro agressivo”. Sua
agressividade mantém-se “dentro dos limites do palco, atacando o pablico de um modo indireto,
pelo palavrao, a obscenidade™3. Essa agressividade nos parece sintoma de crise, de convulsao
social. Se nada é feito por essa gente que persiste na luta pela sobrevivéncia e é, na sociedade
idealmente estabelecida, mantida no anonimato, faz-se urgente agir pela arte — no caso de Plinio
Marcos — liberando a “ira recalcada”, a violéncia. O dialogo € tenso e construido a partir de uma
variante lingiiistica ndo prestigiada: procura representar a fala do povo, particularmente a dos
parias da sociedade. O uso de girias e de “vulgarismos” desagradou a burguesia brasileira do
periodo da ditadura militar, mas foi um dos recursos dramatargicos utilizados para representar
um tipo de ambiente que nao pode ser vedado a arte'°4. Parece transparecer “a vontade de,
através do choque, romper a moldura estética a fim de tocar a realidade” (ROSENFELD, 1976, p.
53)5. Chamar a atencao para essa realidade do submundo constitui o maior projeto politico de

Plinio Marcos através de sua dramaturgia.

103 Q outro sentido de teatro agressivo empregado por Rosenfeld (1976) diz respeito as pegas mais contemporaneas,
que levam a violéncia para além do palco, agredindo diretamente o publico mediante ofensas e ultrajes. Como
exemplo desse tipo de teatro, temos a antolégica montagem de Roda Viva, de 1968, com direcdo de José Celso
Martinez Corréa, que, segundo relatos, dedica 0 momento em que o “her6i” morre para fazer com que as outras
personagens joguem figado bovino na platéia, simulando um banquete antropofagico.

104 F jmportante mencionar o ambicioso livro de Marcos Bagno, Preconceito lingiiistico: o que é, como se faz, que,
muito lucidamente, faz ver que o preconceito lingiiistico é, antes de mais nada, um preconceito social. A variante nao-
padrio da lingua falada por gente da classe popular costuma ser, assim como essa gente, estigmatizada na sociedade.
Em Navalha na Carne, as girias e os “vulgarismos” horrorizaram e continuam a horrorizar, hoje um pouco menos,
muitos leitores da peca, porque esses leitores tém horror ao que representa socialmente a gente que fala dessa forma.
Basta verificar o valor negativo atribuido ao conceito de vulgarismo, que algumas gramaticas e manuais de estilistica
ainda insistem em sustentar. O termo, derivado do nome latino vulgo (povo), compreende o uso lingliistico popular
em contraposicdo as doutrinas da norma culta. Como a norma culta é o padrao lingiiistico de prestigio, o vulgarismo
torna-se algo que deve ser, se ndo eliminado, ao menos evitado. Reforcando a contigiiidade entre o preconceito
lingiiistico e o social, podemos considerar que a reacdo negativa costumeira do publico de Navalha na Carne esconde
o desejo que muitas pessoas tém de “eliminar” ou “evitar” as pessoas que fazem uso desse tipo de variante,
merecedoras de repudio e, por isso, de desprezo.

105 Tratando da linguagem usada na peca, Prado (1987, p. 152) confessa que “ndo poderiamos imaginé-la [a linguagem
suja da peca] abrandada porque nivel mental e expressdo acabam por se confundir. A giria e o palavrdo, em casos
como este, passam a ser a propria forma de pensamento”. Apesar de se mostrar favoravel a esse uso, Prado dispoe de

215



Essa agressividade estaria associada ao masculino. Dois Perdidos numa Noite Suja é uma
peca em que os valores masculinos se encontram muito presentes no discurso de suas
personagens. E inegéavel a dentincia social que Plinio Marcos faz quanto a realidade degradante
daqueles que nao tém condic¢oes de se inserir na sociedade de mercado, ficando, portanto, a
margem do sistema soOcio-politico-econémico. Mas o drama intimo vivido pelas duas
personagens ¢ significativo, sobretudo no que se refere as relacoes complexas de afeto e 6dio
vividas pelas duas figuras masculinas, que se digladiam constantemente, mas que estdo ligadas

pelo instinto de companheirismo, pelo afa de evitar a solidao absoluta.

Carater semelhante foi conferido a peca Navalha na carne. Muito se tem escrito sobre
ela, tomando-se como foco as questées sOcio-econOmicas que o texto engendra. Nao nos
ateremos a essas questoes, sendo no que poderao contribuir na analise dos valores masculinos

que estdo presentes no discurso das personagens.

Realizaremos uma abordagem dos discursos masculinos nesta peca, sem perder de vista
que o discurso contribui, conforme Fairclough (2001), para a construcao de identidades sociais,
das relacbes sociais entre sujeitos e dos sistemas de conhecimento e de crenca. Procederemos a
uma analise da interacdo das personagens e do discurso que pressupoe as relacoes de poder

nesta interacdo, considerando, para tanto, o triangulo:

Vado

Neusa Sueli Veludo

A
v

Examinaremos as extremidades de cada lado desse triangulo, a saber, a relacdo entre Vado e
Neusa Sueli, primeiramente; em seguida, a interacao entre Vado e Veludo; por fim, o didlogo

entre Neusa Sueli e Veludo.

um argumento que trai uma visdo equivocada e contraditoriamente preconceituosa, quando associa livremente
expressao com nivel mental. Sabe-se que uma das mais antigas concepgoes de linguagem é a que a concebe como
expressao do pensamento, fazendo supor que o pensamento é anterior a linguagem. Se a lingua, por exemplo, nao é a
norma culta padrio, sua expressao seria um sintoma de estreiteza do pensamento. Autores como Vygotsky (2000)
sustentam a tese, com a qual concordamos, de que pensamento e linguagem s3o dois fen6menos mutuamente
dependentes. Mas constitui preconceito pensar que a variante ndo-padrao é uma expressao limitada porque reflete a
ignorancia do povo (em outras palavras, “o povo fala assim porque é ignorante”). Nao obstante isso, e fazendo coro ao
apoio explicito de Prado a linguagem “suja” nas pecas de Plinio Marcos, estamos convictos de que a lingua usada em
Navalha na Carne, assim como em Dois Perdidos numa Noite Suja, reflete a experiéncia particular de quem vive no
submundo.

216



Vado e Neusa Sueli mantém uma relacdo com algumas peculiaridades. Comecemos pela
natureza da parceria: Vado é um cafetdo e Neusa Sueli, uma prostituta. O relacionamento de
ambos é mediado pela troca de favores. Neusa Sueli elegeu Vado como seu companheiro, mas,
para isso, precisa sustenta-lo financeiramente, dividindo com seu homem o dinheiro que, a cada
noite, recebe de seus clientes. Trata-se de um contrato claro nesse tipo de ligacdo. A prostituta
que, pela necessidade de seguranga no universo hostil e violento das noites de trabalho, recorre a

protecdo de um rufido, mas sabe que tera de arcar com as despesas do companheiro.

Como em Dois Perdidos numa Noite Suja, a peca ja se inicia num clima de alta tensao.
Vado esti irritado porque Neusa Sueli saira sem deixar dinheiro para ele. Quando, de manha, ela

chega, Vado a agride fisicamente e enceta o seguinte dialogo:

(22)

VADO — [...] Agora, olha, sua puta sem-vergonha! (Vado mostra os bolsos
vazios.) Morou, agora?

NEUSA SUELI — Esta na lona?

VADO — Eu estou duro! Estou a nenhum! Eu estou a zero! A zero, sua vaca!
NEUSA SUELI — E a culpa é minha?

VADO — Vagabunda miseravel! Sua puta sem-calga! Quem tu pensa que é?
Pensa que estou aqui por qué? Anda, responde! (Pausa.) Nao escutou?
Responde! Por qué? Vocé acha que eu te aturo por qué?

NEUSA SUELI — Eu sei... Eu sei...

VADO — Sabe, né? Entao diz. Por que eu te aturo?

NEUSA SUELI — Poxa, Vadinho, eu sei...

VADO — Entdo diz! Diz! Quero escutar. Diz de uma vez, antes que te arrebente.
Por que eu fico com vocé?

NEUSA SUELI — Por causa da grana.

VADO — Repete, sua vaca! Repete! Repete! Anda!

NEUSA SUELI — Por causa da grana.

VADO — Repete mais uma vez.

NEUSA SUELI — Por causa da grana.

VADO — Mais alto, sua puta nojenta!

NEUSA SUELI — Por causa da grana.

NEUSA SUELI — Sei... Sei, sim... (Chora.) (MARCOS, 2003, p. 142-143)

217



Do ponto de vista lexical, a peca oferece um material rico. Se tomarmos o 1éxico como foco da
andlise critica do discurso sobre o masculino, chegaremos a alguns resultados reveladores. O
fragmento (22), s6 para citar um exemplo, esta eivado de termos que marcam um discurso de
carater eminentemente masculino. Ressalte-se que o espago revelado pela peca é o dos
desvalidos, dos sujeitos miseraveis postos a margem da sociedade, o que contribuira para

caracterizarmos o discurso masculino nesse tipo de classe de agentes.

Na sociedade androcéntrica moderna, como ja o dissemos, o “homem” assume o papel de
chefe de familia no relacionamento conjugal, o que implica que é dado ao sujeito masculino o
poder de, no “lar”, tomar a iniciativa de ordenar, estruturar a ordem familiar, prover o sustento e
determinar o destino dos entes a ele subordinado. Até meados do século XX, esse carater do
funcionamento familiar, respaldado pela ideologia burguesa moderna, era hegemonico e fazia
parte do sistema de crencas dos diversos agrupamentos sociais. Assim, a maioria da populacdo

tomava essa idéia como assente, constituindo a “verdade” sobre a relacao “homem”/“mulher”.

No contexto da peca Navalha na Carne, as personagens pertencem a uma classe popular
das mais miseraveis da sociedade brasileira. Nao é por acaso que a interacao entre elas revela, de
forma caricaturada, as relacoes orientadas pelo poder masculino. Vado trata Neusa Sueli como
sua propriedade e precisa firmar seu poder de “macho”. Para tanto, dirige-se a companheira,
como se observa em (22), usando termos como “puta sem-vergonha”, “puta sem-cal¢a”, “puta
nojenta”, “vaca”, “vagabunda miseravel”. O palavrao, nesse contexto, colabora para intensificar a
agressao masculina. Notemos que, até aproximadamente os anos sessenta do século XX, era
vedado a mulher o direito de expressar-se numa linguagem tida como baixo caldo, linguagem de
homem “inculto” e de prostitutas. Na peca, apesar de Neusa Sueli ser prostituta, ela se sente
humilhada com a forma como Vado lhe fala, sobretudo quando associada as ameacas
verbalizadas — “Diz de uma vez, antes que te arrebente”; “te arrebento o focinho”. Neusa Sueli
age como vitima, pois apanhara do seu homem, estava ameacgada de receber outra surra, além de
estar sendo chamada de nomes que explicitam, pela agressividade, sua propria condicao de
prostituta. Nessa situagdo, Vado, como “homem” e cafetdo, se sente no direito de vilipendiar a
mulher, enquanto ela o trata pelo diminutivo “Vadinho”. Vé-se, portanto, que a assimetria entre

os géneros € inquestionavel.

Curiosamente, é a mulher tida como objeto/propriedade do homem que, em Navalha na
Carne, o sustenta financeiramente. Percebemos uma inversao de “papéis” que contraria um dos
principios do mito moderno de masculinidade, o dever do homem de prover o “lar”, sustentar a
familia ou a mulher com quem convive. A peca de Plinio Marcos representa um tipo de relacao

muito comum, principalmente nas classes populares, como ja tivemos ocasido de mencionar

218



neste trabalho: em virtude das condi¢des econémicas as mais lastimaveis, o homem aceita ser
objeto sexual de quem lhe propoe dinheiro, desde que isso nao comprometa seu “papel” de
“macho”. Nao podemos, em absoluto, qualificar de “lar” a vida do casal Vado e Neusa Sueli,
muito menos considera-los como uma “familia”, tal como a sociedade moderna passou a
concebé-la. Trata-se de uma unido de interesses: ele lhe oferece protecao e satisfacdo por andar
com um “cara linha de frente”, e ela lhe paga os “favores” com dinheiro®. O contrato é tao claro,
que Vado, num determinado momento do conflito, chega a dizer a companheira: “Poxa, sera que
tenho cara de trouxa? Sou teu macho, se ndo tenho um puto de um tostao, quem esta errado?”
(MARCOS, 2003, p. 143). O certo é, portanto, que a mulher assuma o “macho”, fornecendo-lhe
dinheiro. Como se pode ler em (22), ele lhe pergunta por que razao vivia com ela e a aturava.
Neusa Sueli reluta em dizer, mas confessa que era por “causa da grana”, ao que ele, num tom
autoritario, quase “pedagogico”, exige que ela repita mais trés vezes, de forma a nao deixar
davidas sobre a espécie de contrato estabelecido. No tipo de relacionamento que propoe, Vado
estaria a margem da sociedade burguesa, ndo somente porque sua condicao de pobre nao lhe
permite inserir-se em tal contexto, como também porque os valores, habitos e comportamentos
que possui nao se equivalem aos dos burgueses. Vado desempenha seu papel de “machao”,
sustentando valores estereotipados e costumes bestiais, violentos, sem corresponder a imagem

que a sociedade procurou afirmar quanto ao homem moderno e civilizado.

Vado possui todos os requisitos do esteredtipo do verdadeiro “macho”: é forte, viril,
corajoso, valente, bruto; enfim, trata-se de uma “autoridade” que devera ser respeitada na
relacio homem/mulher, como podemos identificar no trecho a seguir. O didlogo demonstra o
poder que Vado exerce sobre sua mulher. Preparando-se para fumar o cigarro de maconha que

Veludo havia comprado com o dinheiro roubado, Vado ouve a reclamac¢ao da companheira:

(23)

NEUSA SUELI — Nao vai queimar essa porcaria aqui.

VADO — Vocé cala a boca.

NEUSA SUELI — Dona Tereza nao gosta de bagunca aqui na pensao. VADO —
Quero que ela va a merda!

VELUDO — Ai, que homem doidao.

106 Vado diz para Neusa Sueli: “E a lei. Mulher que quer se bacanear com cara linha de frente como eu tem de se virar
certinho” (Marcos, 2003, p. 144).

219



NEUSA SUELI — Depois, quem se estrepa sou eu. Quando vocé se arranca, ela
vem aqui reclamar.

VADO — Manda ela a merda!

NEUSA SUELI — Ela me pde na rua.

VADO — Azar!

NEUSA SUELI — Azar meu, né?

VADO — Porra, para de me torrar o saco. Foi vocé que arrumou toda a confusio
e ainda resmunga. Nao quero escutar um pio contra a maconha. Gosto de curtir

minha onda de leve. (MARCOS, 2003, p. 152-153)

As falas de Vado estdo recheadas de atitudes e verbos imperativos: “cala a boca”, “manda ela a
merda!”, “para de me torrar o saco”. A ameaca “Nao quero escutar um pio contra a maconha”
revela a voz da autoridade exercida pelo mais forte, o “homem”. Fazendo ecoar na memoria de
Neusa Sueli a surra que tomara momentos antes, essa ameaca se torna ainda mais assustadora
para a personagem. Dessa forma, o homem exerce dominio sobre a companheira mediante forga
bruta, agressividade, deixando bem claro quem “manda no pedacgo”. Esse paradigma do homem
violento, como dissemos, é anterior ao ideal burgués de masculinidade e dele se distancia. No
entanto, vale aqui uma consideracdo. A violéncia estaria associada, no imaginario social, a
virilidade, basta lembrar, por exemplo, o fascinio que muitos gladiadores exerciam sobre suas
senhoras e seus senhores romanos, por demonstrar coragem, bravura, destreza, enfim,
virilidade. Na era moderna, apesar de a burguesia pretender instaurar um novo padrao
comportamental, esses mesmos valores continuaram sendo cultuados nas diversas esferas
sociais, sobremaneira nas populares. Assim, o homem violento seria aquele dotado de virilidade,
representante auténtico do “machao”. Vado, mesmo com toda a violéncia, e talvez por isso

mesmo, exerce fascinio sobre a mulher e o camareiro, como veremos mais adiante.

Nao bastasse isso, a personagem se vale do cliché e do slogan social para mostrar sua
superioridade em relacdo a mulher: “Eu sou o Vadinho das Candongas, te tiro de letra facil,
facil”7, Com esse slogan, pretende mostrar-se como invencivel, malandro, capaz de vencer pela
esperteza. Sente-se irresistivel, porque a malandragem é um traco que costuma seduzir as
mulheres, sobretudo as da classe popular. Como o sistema de crencas masculino ainda é o
dominante, até mesmo as mulheres, freqlientemente, reproduzem valores que sdo sustentados
pela maioria dos homens, mantendo-se, dessa forma, o ciclo de dominacao masculina. Vejamos

como isso é representado na personagem Neusa Sueli.

107 Segundo Prado (1987, p. 217), “ele [Vado] se vé e se descreve através de clichés e slogans sociais: é o Wadinho [sic]
das Candongas, capaz de tirar de letra qualquer jogada, que judia das mulheres para elas gamarem”.

220



A peca pode ser dividida em trés grandes situactes: na primeira, Neusa Sueli chega a
pensao, briga com Vado e chama Veludo ao quarto; na segunda, Veludo chega ao quarto,
envolve-se num conflito com o casal e sai; na terceira, Neusa Sueli volta a ficar sozinha com
Vado, discute novamente com o companheiro, que sai sem dizer se voltara ou nao. Nessa terceira
parte, tendo presenciado um jogo de seducao entre Vado e Veludo, Neusa Sueli abdica de sua
condi¢ao de submissa ao homem e o trata com certa autoridade, criticando-lhe a atitude. O texto

a seguir flagra o momento exato desse conflito:

(24)

VADO — Esta me achando bonito ou me botando quebrante?

NEUSA SUELI — Nojento!

VADO — Nao comeca a me encher o saco.

NEUSA SUELI — Vocé é um sacana.

VADO — Vocé é uma cortadora de onda.

NEUSA SUELI — Nunca pensei que vocé pudesse ser tao miseravel.

VADO — E eu nunca pensei que vocé fosse tao chata.

NEUSA SUELI — Nao sou é descarada.

VADO — Vali ser freira, entao.

NEUSA SUELI — Eu tenho moral.

VADO — Depois de velha, até eu.

[.]

NEUsA SUELI — Porco! Nojento! Vocé pensa que ndo manjei a tua jogada com o
Veludo?

VADO — Deixa de historia. Vocés antigas véem malicia em tudo.

NEUSA SUELI — S6 sei que me embrulhou o estbmago.

VADO — A vové das putas todas é metida a familia, é?

NEUSA SUELI — Vovo das pulas € a vaca que te pariu.

VADO — Limpa essa boca quando falar da minha mae. Se folgar comigo, te

arrebento. (MARCOS, 2003, p. 158-159)

Antes da primeira fala de Vado, a didascalia informa que Neusa Sueli, ap6s a saida de Veludo,
olha o companheiro por longo tempo. O siléncio da mulher contém uma carga de censura em
relacdo ao comportamento dele, verbalizada pelo insulto “Nojento!”, expressao com que rompe o
siléncio. Além desse insulto, ha uma série de criticas dirigidas a Vado, que demonstram a

reprovacao quanto a seu comportamento homoero6tico com Veludo. Vejamo-las:

221



a) “Vocé é um sacana”: a idéia do envolvimento erético do companheiro com outro
homem é uma atitude que contraria o estere6tipo de masculinidade. O termo
“sacana” pode ter, entre outras, duas acepcbes que nos interessam: devasso,
libidinoso; homossexual [expressao propria do nordeste brasileiro, segundo Ferreira
(1986)]. Os dois sentidos parecem convergir para uma tnica idéia: Vado era devasso,
por se envolver com homossexual. Ao usar o termo “sacana”, Neusa Sueli coloca, pois,

em xeque a masculinidade de Vado.

b) “Nunca pensei que vocé pudesse ser tao miseravel”: a fala revela surpresa,
seguida de reprovacdo, por parte da mulher. A expectativa de que seu homem era
“macho” a fazia se sentir segura e até se submeter, como verificamos em (22), ao
abuso de autoridade por parte dele. Quando essa expectativa é rompida, por conta do
jogo homoerotico em que Vado se envolveu, Neusa Sueli o recrimina, colocando-o ao
nivel de um sujeito “miseravel”. O homoerotismo, como vimos asseverando, é um
fenémeno que poe os sujeitos numa condicao abjeta, bestial, de miséria humana (o
que é ratificado pelos insultos “Porco! Nojento!”). E esse sentimento que, no contexto

de fala da personagem, esta pressuposto no adjetivo “miseravel”.

¢) “Niao sou é descarada”; “Eu tenho moral”: “descarada” e “moral” sao vocabulos
que remetem a mesma formacdo discursiva: o primeiro, sinénimo de
“desavergonhada”, é um atributo que a personagem diz nao possuir porque tem
moral. E necessério salientar que o termo “moral”, muito abrangente, toma um
sentido muito particular nesse contexto. Conforme a moral burguesa vigente ainda
hoje, vender o proprio corpo, como Neusa Sueli o faz, constitui um atentado a moral e
aos “bons costumes”, segundo os quais o sujeito deve preservar o proprio corpo e
entrega-lo apenas por “amor”. Quando Neusa Sueli diz ter moral, se refere a pontos
especificos da moral burguesa masculina, como a idéia de “homossexual” ser algo
ultrajante. Dessa forma, ter vergonha e agir conforme padrées morais masculinos, ou
seja, ser “heterossexual”, por exemplo, sao informacoes subjacentes nas duas falas de
Neusa Sueli. Valendo-se da crenca que o “homossexualismo”, possivelmente
praticado pelo seu companheiro, é sinal de fraqueza, Neusa Sueli repudia Vado,
mostrando-se nauseada: “So6 sei que me embrulhou o estomago”. O homem escolhido
para protegé-la mostrava-se ultrajante, o que provoca na personagem feminina uma

reacao fisica de enjoo.

Diante das acusacdes da mulher, Vado reage da maneira mais tranqiiila. Implicitamente

ele nega o que vem falando Neusa Sueli, dizendo que pessoas como ela, “antiga”, costumam ver

222



“malicia” nas coisas. O termo “malicia”, que denota tendéncia para o mal, é usado para se referir
ao comportamento homoerotico. Vado, nao obstante o jogo homoerotico flagrante que mantém
com Veludo, como veremos mais adiante, sustenta indiretamente que o “homossexualismo” é o
“mal”. Como ele estaria distante desse “mal”, acusa a companheira de ver malicia na brincadeira
que ele estaria realizando com Veludo, uma brincadeira destituida de “maldades”, ou seja, livre
de conotacoes eroticas. Para tornar Neusa Sueli mais suscetivel, lanca mao de um insulto efetivo,
desvia o assunto para uma série de agressoes psicologicas, que fazem a companheira se sentir
humilhada: ela era uma “velha”. Zombando das condicbes fisicas da mulher, ele consegue

desestabiliza-la até coloca-la num nivel de miséria absoluta.

O jogo de dominador X dominado, sendo Vado o primeiro e Neusa Suely o segundo, se
mantém até o momento em que Neusa Sueli, humilhada, vendo seu homem se arrumar para sair,
toma a navalha, fecha a porta do quarto, e forca o amante a manter relacées sexuais com ela,
alegando que sempre o pagava para ele fazer o servico de homem, coisa que ha muito ele nao
fazia. A mulher passa, portanto, a condicio de dominadora, mostrando que o dinheiro a faz ter
poder sobre o companheiro. Essa reacao torna Vado desconcertado, sobretudo diante da ameaca
da navalha. A rapida mudanca de condicdo se reverte quando Vado, usando da manha e da
malandragem, comeca a envolver eroticamente a mulher, desarmando-a, o que lhe permite
recuperar a chave e sair do quarto sem se despedir de Neusa Sueli. Ela corre até a porta e, num
tom de submissdo, pergunta se o companheiro voltara mais tarde, mas ele nao responde.
Termina a peca sozinha, comendo desconsoladamente seu sanduiche de mortadela, qual uma

Penélope do suburbio paulistano, esperando o retorno de seu “macho”.

O discurso fortemente masculino sustentado por Vado e, implicitamente, por Neusa
Sueli, a despeito de alguma contrariedade quanto ao mito de que o homem deve sustentar a
mulher e assumir a condicdo de provedor “heterossexual”, nos conduz a algumas conclusées.
Primeiramente é um discurso que contribui para construir a identidade masculina de Vado e sua
postura de “machao” diante dos outros sujeitos sociais, que, no contexto da peca, se restringem a
Neusa Sueli e Veludo. E bem verdade que esse discurso se baseia no esterebtipo da
masculinidade, de carater muito mais medieval que moderno. Em segundo lugar, contribui
também para construir as relagdes sociais com os outros, estabelecendo os papéis cabiveis a cada
um. Em Navalha na Carne, estabelecer o papel de “macho” para Vado, de “fémea” para Neusa

\ 7

‘veado” para Veludo é um requisito necessario a pratica do discurso masculino

3

Sueli e de
hegemonico, de forma que se possa, em respeito ao poder dominante (o dos homens), travar um

tipo de relacdo relativamente estavel.

223



Passemos, agora, a analise da interacdo entre Vado e o camareiro'©8. Quando Veludo
chega ao quarto, trava um dialogo tenso com Vado, que o acusa, furiosamente, de ter roubado o
dinheiro deixado sob o criado-mudo. O cafetao, assim como vem fazendo com Neusa Sueli, trata
Veludo de forma agressiva, chamando-o por termos que denotam a orientacao sexual do
camareiro: bichona, bicha, veado, fresco. Veludo nao esconde sua identidade sexual, e é com
essa identidade que ele interage socialmente. Enquanto Vado pretende exercer seu poder de
“macho”, agredindo o camareiro com insultos que nos reportam a ideologia tipicamente
masculina, Veludo se opoe a ele, valendo-se de uma forma verbal marcada pelo uso do feminino.

Leiam-se as seguintes passagens:

(25)

VADO — Filho-da-puta! Veado nojento!
[...]

(Veludo tenta sair, Vado o agarra com violéncia.)

VELUDO — Bruto! Cafajeste! (MARCOS, 2003, p. 147)

(26)

VADO — Confessa logo, bicha, sendo vou botar pimenta no teu rabo.
VELUDO — Pelo amor de Deus, Neusa Sueli, ndo deixa esse tarado me judiar!

(MARCOS, 2003, p. 149)

(27)

VELUDO — Socorro! Socorro! Monstro! Por que vocé nao faz isso com um

homem, seu nojento? Ai, esse tarado estd me matando! (MARCOS, 2003, p. 149)

108 A maioria das criticas sobre Navalha na Carne identifica o tipo assumido pelas personagens como a prostituta
(Neusa Sueli), o cafetdo/caften (Vado) e o homossexual (Veludo). Percebemos que, apesar do ranco moralista que
acompanha os termos para os dois primeiros tipos, eles identificam, respectivamente, profissdes especificas, nao
sendo esse o caso do nome pelo qual Veludo é referido. A prostituta é a profissional do sexo, trabalho tao antigo
quanto a formacdo das civilizagdes. O cafetdo (giria derivada do vocdbulo cdften, também conhecida pelos nomes
cafifa, proxeneta, rufido) é o empresario das meretrizes, ou seja, vive as custas das prostitutas. O homossexual é um
termo de origem clinica/moralista, conforme salientamos em nossa fundamentacao teérica, e ndo denota, como ocorre
na designacdo das outras personagens desta peca, um trabalho especifico. O que provavelmente tenha chamado a
atenc@o dos criticos foi a conotagdo sexual subjacente a interacdo de Vado e Veludo — que de fato existe, como
veremos adiante —, dai chamé-los de cafetdo e homossexual. Procurando conferir simetria ao tratamento dado a esses
individuos e abdicando da associagdo entre “homossexual” e sua imagem estereotipada, designaremos, portanto, as
personagens como a prostituta, o cafetdo e o camareiro.

224



A partir das falas de Veludo, seguindo essa mesma ordem das citacoes, podemos verificar
nas acoes da personagem um continuo que vai do comportamento préximo ao feminino até a
negacao total da condicdo masculina. Em (25), Vado se refere ao outro como “filho-da-puta”,
“veado nojento”, nomes que pertencem ao universo lingiiistico masculino e marcam a posicao de
“homem” de quem, nesse contexto, os enuncia'®?. “Veado”, como ja verificamos na analise de
Dois Perdidos numa noite Suja, € um nome que marca alteridade. O homem que fala “veado”
para outro afirma sua posicao de “macho” e a do outro como estrangeira, adversaria (para nos
valermos de uma perspectiva psico-social). Por sua vez, Veludo se defende verbalmente,
chamando Vado de bruto, cafajeste. Ja vimos que, conforme o estereétipo da masculinidade, se
o homem tem sua “honra” ameacada, devera desforrar-se por afrontas verbais préprias do
masculino (ou seja, revidar com termos semelhantes) ou mesmo fisicas°. Veludo, ao contrario,
se coloca na posicao do mais fraco e, em vez de recorrer a violéncia, chama o outro de bruto e
cafajeste. Os insultos de ambas as personagens revelam poderes assimétricos. Vado impoe seu
poder por meio de acGes e linguagem extremamente violentas, ao passo que Veludo revida o
insulto de forma atenuada, com termos que designam tao-somente o comportamento violento do
cafetdo. Nao chegam a ser expressoes que poem em risco a honra e a dignidade de Vado, como
“filho da puta” e “veado nojento”. Sao termos menos violentos que esses, indicando mais uma
posicao de defesa que de agressdo. Isso é pertinente, pois a didascalia informa que “Vado o
agarra com violéncia”, impondo, portanto, seu poder ndo somente pela linguagem agressiva, mas
também por acOes fisicas violentas; enquanto Veludo s6 reage com um insulto verbal, sem
revidar a agressao fisica. Essa assimetria aponta para o lugar do dominador e o do dominado,
sendo este ocupado por Veludo e aquele por Vado. A relacdo dominador vs. dominado tem, nesse
contexto, conotagdes sexuais, revelando um sujeito com atitudes de “homem” e outro com

atitudes nao-masculinas, pelo menos do que se espera de um auténtico “homem”.

Desde esse primeiro contato das duas personagens masculinas, verificamos que elas
ocupam espacos diferentes e assimétricos na interacdo — aqui mais uma vez nos referimos a
nocao de place. No contexto da peca analisada, Veludo se encontra no quarto do casal e assume
ostensivamente sua identidade “homossexual”, dois fatores que favorecem sua condigao

inferiorizada. Vado, por sua vez, encontra-se em seu proprio quarto e ostenta sua virilidade

109 Quando nos reportamos ao “universo lingiiistico masculino”, vale salientar, nao estamos adotando uma perspectiva
estrutural da lingua; reportamo-nos aos seus usos, uma vez que se trata de um registro que, sobretudo até a década de
sessenta no Brasil, era tolerado apenas aos homens. A mulher jamais poderia se valer desses usos, sob o risco de ser
considerada sem moral, uma “meretriz”. Era comum, e isso se estende ainda aos dias de hoje, ver mées repreendendo
as filhas com o seguinte comentario: “Esse tipo de linguagem nao é para mocinhas”.

110 Também é comum nos dias autuais ouvirmos pais e maes ameacando os filhos: “Quem voltar pra casa apanhado,
vai apanhar quando chegar”, o que demonstra que os homens sio educados para salvaguardar a masculinidade por
meio da violéncia, quando esta é necessaria.

225



mediante violéncia, alcando-se a uma posicao de superioridade. Isso se torna mais claro nas

demais citacoes.

Em (26), por exemplo, quando Vado ameaca o camareiro, dizendo que vai botar
“pimenta” no seu “rabo”, Veludo implora socorro a Neusa Sueli. Podemos extrair dai algumas
implicacoes no que diz respeito a ideologia masculina. Primeiramente, Veludo nao obedece ao
esteredtipo da masculinidade, de “enfrentar” o desafio lancado por outro homem, a fim de nao
macular sua moral masculina. Em vez de assim fazer, recorre a mulher, para que ela interceda a
seu favor, ndo deixando Vado maltrata-lo. Diante de Vado, protétipo do “macho”, Veludo se
coloca na condicdo de alteridade — o outro do masculino, o submisso —, fazendo jus, conforme
ideologia masculina, ao apelido de “veado”, afeminado. Saliente-se como a ordem discursiva
dominante do masculino elege determinados signos de alteridade e lhes atribui um valor

semantico condizente com o sistema de crencas do grupo de homens.

Retomando o estudo de Kerbrat-Orecchioni (1988), os indicadores espaciais podem ser
destacados ao nivel do contetido pragmatico da interacdo. Para a autora, funciona como
indicador [taxéme] de posicdo todo ato de linguagem que constitui ameaca a uma das faces do
interlocutort, Na fala de Vado, a ordem (“confessa logo”) e a intimidacao (“sendo vou botar
pimenta no teu rabo”) — ameacas a face negativa da personagem Veludo —, bem como o insulto
(“bicha”) — ameaca a face positiva do camareiro —, sdao atos de fala que fixam o locutor num
patamar superior. Na fala de Veludo, a stiplica (“Pelo amor de Deus, Neusa Sueli”) constitui uma
ameaca a sua propria imagem positiva, o que serve para estabelecer o lugar de inferioridade que
o camareiro esta ocupando na interacdo. Aqui, o poder no jogo interacional assume valores
masculinos, uma vez que o tom superior de um implica sua condi¢do de “macho” e fixa o outro

sujeito no espaco da alteridade, do nao-masculino, logo de inferioridade.

Além disso, quando Vado, no momento da faria, ameaga colocar pimenta no “rabo” do
camareiro, o que pode ser uma forca de expressdo — nitidamente masculina, vale destacar —,
Veludo atribui uma conotacao sexual a fala do cafetdo. A juncao dos termos “judiar” e “tarado”
nos permite inferir que a personagem alude a uma situacio de estupro, de violéncia sexual.
Simbolicamente, a “pimenta no rabo” conota um ato de sodomia, haja vista a natureza falica da
pimenta nesse contexto. Mesmo se considerarmos o valor denotativo da expressao, constitui um

ato de crueldade, perversidade (“judiar”), por intermédio do contato sexual, pois o “rabo” — o

11 Quanto a no¢do da face, reportamo-nos a Goffman (1974, p. 9), segundo o qual “pode-se definir face como sendo
um valor social positivo que uma pessoa reivindica efetivamente através da linha de a¢do que os outros supéem que
ela tenha adotado ao longo de um contato particular. A face é uma imagem do eu delineada segundo certos atributos
sociais apreciados”. Para Goffman, a face negativa corresponde ao territorio de cada sujeito (seu corpo, sua vida
intima); a face positiva, por sua vez, corresponde a imagem que oferecemos ou pretendemos oferecer aos outros.

226



anus — é uma regido do corpo que pode ser usada como objeto de prazer sexual (sodomia).
Veludo age como se ele corresse o risco de ser estuprado por Vado, o que reafirma sua condicao
feminina, sobretudo quando recorre a mulher para salva-lo, em vez de reagir a agressao. Um
dado contextual curioso é que, na nossa sociedade androcéntrica, os casos de estupro de homens
adultos por outros homens ocorrem em duas situacées: quando o criminoso, portando arma
branca ou de fogo, subjuga outro homem; quando ha uma curra, ou seja, um grupo de homens
subjuga, pela forca fisica, outro homem, que, sem poder reagir, é estuprado2. Se nao for uma
dessas situagdes, o homem adulto que é estuprado demonstra fraqueza e tendéncia a
homossexualidade. Veludo se enquadra perfeitamente nesse caso, até porque a propria
personagem se considera uma mulher indefesa nas maos de um homem “bruto” e “tarado”, o que

parece lhe proporcionar prazer.

Isso é confirmado em (27), quando Veludo quer deixar claro ao seu interlocutor que nao é
“homem”. Ao perguntar para Vado, numa reacdo desesperada, “Por que vocé ndo faz isso com
um homem, seu nojento?”, Veludo afirma, implicitamente, ndo pertencer ao sexo masculino.
Somente um homem teria disposicao fisica suficiente para enfrentar outro homem. Nao é o caso
de Veludo, que nao se sente homem e se considera tao fragil como uma mulher. O vocativo
“nojento”, no contexto dessa fala, assume um valor de uso feminino, o que demarca o espago
ocupado pelo nao-masculino. Vale insistir que, pelos estere6tipos masculinos, um homem nao
deve reagir a uma agressao fisica com o insulto “nojento”. Em nossa cultura, um tal
comportamento implica impoténcia, valor distante, portanto, do universo ideolégico da

masculinidade.

Todos os gestos da personagem indicam um comportamento feminino. No momento em
que Neusa Sueli toma da navalha, ameacando-lhe cortar o pescoco, Veludo, apavorado, acede em

contar a verdade. Antes de fazé-lo, porém, procura ganhar tempo, como revela o trecho a seguir:

(28)

VADO — Fala logo, anda!
VELUDO — Estou sem ar.

VADO — Nao vem com frescura! Nao vem com frescura! (MARCOS, 2003, p. 150-

151)

12 A primeira peca de Plinio Marcos aborda o tema da curra contra um jovem que é colocado numa cela de prisao,
onde hi seis presos. Barrela, titulo do texto, é uma giria do submundo que expressa o estupro coletivo contra uma
vitima.

227



Os espagos de dominador e dominado se mantém, como se vé, desde o inicio dessa intensa
situagdo dramatica: Vado exerce seu poder de “macho” sobre o outro, que se mostra indefeso. Ao
dizer que esta sem ar, quando o cafetdo o obriga a falar, Veludo, ao mesmo tempo em que
procura adiar a confissdo, refere-se a sua fragil disposicao fisica, que procura ostentar
afetadamente para as outras duas personagens, reforcando a idéia de que ele é como uma
mulher, fragil e indefesa. A falta de ar conota um corpo delicado, muito diferente das
representacoes que se tém do corpo masculino, de acordo, é claro, com os esterebtipos sociais. A
imagem feminina que pretende oferecer de si aos demais é percebida por Vado, que lhe
repreende mais uma vez: “Nao vem com frescura! Nao vem com frescura!”. Ou seja, Vado
confirma o sistema de crencas sobre o masculino, ordenando que o outro deixasse de “frescura”,

uma vez que, para esse sistema, fraqueza € atributo da mulher e do “fresco”.

Depois da confissdo, Veludo passa a se sentir um pouco mais relaxado. A partir desse
momento, assume, de forma mais enfatica, sua “feminilidade”, o que redundard num jogo
homoerético entre ele e Vado, profundamente comprometedor para a condicdo masculina
assumida pelo segundo. Em principio, o camareiro comeca a referir a si mesmo por termos
marcadamente femininos. Quando Vado inquire se ele ja tinha fumado o cigarro de maconha
comprado com o dinheiro roubado, Veludo responde: “Nem biquei ainda. Nao trato disso
quando estou trabalhando. Eu fico muito louca quando estou chapada” (MARCOS, 2003, p. 152,
grifo nosso). Os adjetivos estdo com a marca do feminino, revelando que o locutor se apresenta
como mulher. Com esse registro, Veludo afirma o fosso que o separa de Vado: este, “homem”;
aquele, “mulher”. Os espacos estdo bem demarcados. Colocando-se na posi¢do passiva de uma
“fémea”, procura se valer de um tom cautelosamente descontraido, de forma que Vado nao se
sinta ameacado. Como a cena transcorre num espaco privado, sem a vigilancia do olhar publico,
o “veado” nao constitui ameaca ao territério masculino de Vado. Salvaguardada sua
masculinidade (ou seja, reafirmada sua situacdo de comando, de dominio), Vado trata Veludo

até com certa simpatia, como se pode verificar no texto a seguir:

(29)

VADO — Vocé gosta mais de maconha ou de moleque?
VELUDO — Cada coisa tem sua hora.
VADO — Bichona malandra!

VELUDO — Deixa eu bicar, Seu Vado.

228



VADO — Pega aqui. Na minha mio.

VELUDO — Que bom.

(Tenta agarrar o cigarro.)

VADO — Nao vale segurar.

VELUDO — Como o senhor é mau, Seu Vado.

(A cena repete-se varias vezes, sempre Veludo tentando alcancar com a boca, o
cigarro que estd na mao de Vado. Veludo fica cada vez mais agoniado. Vado ri
cada vez mais. Neusa Sueli permanece indiferente. Veludo agarra a mao de

Vado, que lhe da um violento empurrdo.) (MARCOS, 2003, p. 153-154)

Vado mostra-se curioso a respeito das preferéncias de Veludo, e continua tratando-o
como alteridade. Veludo, nesse momento, revela um tipo de comportamento mais manhoso,
ainda mais submisso — “Ah, Seu Vado...” (MARCOS, 2003, p. 154). Vado compreende a manha e
se torna mais maleavel, o que se confirma pela expressdo “Bichona malandra”. Quando fala
€ » . . , L. o s
bichona”, continua demarcando o espaco do outro; mas curioso é o acréscimo do qualificativo
“malandra”, em que, no contexto das massas populares envolvidas com a marginalidade, subjaz
um valor mais positivo: algo ou alguém digno de simpatia. Se nao fosse essa simpatia, propria

do “homem”, Veludo nao insistiria em pedir um trago do cigarro. O cafetdo finalmente acede.

Nas condicoes degradantes em que se encontram as personagens, o fato de Veludo
assumir abertamente sua “homossexualidade” é necessario até para conseguir obter satisfacao
sexual. JA vimos que o dito “machao” s6 se envolve homoeroticamente quando suas proprias
caracteristicas de “homem” sdao preservadas. Como ja tratamos durante a analise de Dois
Perdidos numa Noite Suja, estabelece-se aqui a relagdo “bofe/boneca”, que reproduz outros
pares num mesmo paradigma: homem/mulher, ativo/passivo, penetrador/penetrado. Sabendo
disso, Veludo, vitima de escarnio pelos que pertencem ao grupo de “homens”, ostenta sua
“homossexualidade”, ndo deixando dividas sobre suas opcoes de prazer. Ao mesmo tempo, joga
com a seducdo, aproveitando-se que Vado ja se encontra “chapado”3 e, por isso, propenso a

alegria e ao prazer.

Veludo, sob a condicdo que Vado impde, vai tragar o cigarro na mao do cafetdo, mas
antes procura langar um charme ao “homem”: “Que bom”. O adjetivo “bom” é ambiguo, podendo
se referir tanto ao fato de Vado o ter deixado fumar, como também a satisfacao de fumar na mao
de um “homem”. Essa tatica erotica nao é a primeira que Veludo usa com relacdo a Vado. Antes,

quando o cafetdo decide fumar no quarto e reprime violentamente Neusa Sueli, que tenta

13 Giria que designa o estado de “embriaguez” proporcionado pelos efeitos do fumo da maconha.

229



dissuadi-lo da idéia, Veludo expressa admiracdo pelo “homem” [“Ai, que homem doidao”
(MARCOS, 2003, p. 152)]. O homem “doidao” é associado a virilidade, poténcia; isso costuma
seduzir muitas mulheres e muitos outros homens de sexualidade homo-orientada — lembremos
da pesquisa de Green (2000), quando identifica as “bonecas” que estdo em busca do “homem
verdadeiro”. Mais do que um qualificativo que expressa o sujeito “maconhado”, “doidao” se
refere a0 homem impetuoso, destemido, que age conforme seus impulsos. Como Veludo se
coloca em posicao passiva, o homem destemido e impulsivo € sinal de “macheza”, logo de sujeito
ativo, o que vem a encantar o camareiro. O cigarro é um objeto falico que proporciona prazer,
sobretudo quando se trata de maconha, cujo efeito é provocar uma super-dimensao da realidade.
E Vado quem propde o jogo: Veludo poderia fumar, desde que o fizesse na mao do outro. Fumar
na mao de um homem parece gerar prazer ao camareiro, que aceita o jogo, simplesmente
dizendo, num tom que nao deixa de ser manhoso: “Como o senhor é mau, Seu Vado”. A relagao
entre o “ativo” e o “passivo” € mediada, pelo imaginario masculino, por uma dose de sadismo: o
“homem” detém o poder e domina o “outro”, subjugando-o ao seu prazer. O proprio Veludo, que
assimila e reproduz, direta ou indiretamente, essa ideologia, joga com o0 masoquismo e, mesmo
tendo sido agredido fisica e psicologicamente por Vado, mostra-se atraido pelo cafetdo. E
possivel que sb assim estivesse ocupando um lugar que lhe cabe: o da “mulher”. O sadismo de

um casa-se com o masoquismo do outro, conferindo a peca um carater neo-naturalista4.

A tltima didascalia em (29), com funcao kinésica, expressa um movimento corpéreo que
sugere um ato sexual simbolico. Veludo tenta alcancar com a boca o cigarro que se encontra na
mao de Vado. A rubrica diz que a cena se repete varias vezes. Considerando o cigarro como um
simbolo falico e a boca como uma zona erogena, podemos interpretar a cena como sugerindo um
ato frustrado de felacdo: Vado brinca com Veludo, tirando-lhe o cigarro da boca, adiando o
prazer do camareiro, que, pela didascalia, fica cada vez mais angustiado. O cafetdo se diverte
com a situacao, o que nos leva a concluir o seguinte: ele possui o poder de manipular o prazer do
outro, pois detém aquilo que o camareiro mais deseja, o cigarro de maconha, ou, numa outra

leitura, o falots.

14 Prado (1987, p. 217), ao analisar a personagem Veludo, tece o seguinte comentario: “O seu masoquismo casa-se
perfeitamente com o sadismo de Wado [sic] — mas é isso paradoxalmente que o torna imbativel: qualquer ato de
violéncia fisica ou verbal é imediatamente transfigurado por ele em dubio prazer sexual, envolvendo o agressor,
voluntaria ou involuntariamente, em seu universo particular”.

15 A primeira adaptagio para o cinema deste texto de Plinio Marcos foi feita em 1969, com direcdo de Braz Chediak.
No nosso ponto de vista, é, até hoje, a melhor adaptacido de uma pega do dramaturgo santista. A conotacao sexual do
dialogo entre Vado, vivido por Jece Valadao, e Veludo, interpretado brilhantemente por Emiliano Queiroz, é muito
explorada pelo diretor. Nesta cena, por exemplo, Vado esta de pé, enquanto Veludo se ajoelha, para tentar tragar o
cigarro na mio do outro. Depois de varias investidas de Veludo, o cafetdo aproxima o cigarro a seu préprio pénis,
como que oferecendo-o ao camareiro. Veludo olha manhosamente para Vado e lanca um sorriso malicioso. Continua
tentando pegar o cigarro até colocar a mao sob a regido do pénis de Vado, quando este, depois de alguns segundos,
lanca-lhe um violento repelao.

230



Depois que Veludo é empurrado violentamente, decide enfrentar Vado, que o esbofeteia.
O camareiro afronta o cafetdo, pedindo-lhe que batesse mais, ao que Vado se recusa,
desorientado. Essa desorientacao é muito reveladora para compreendermos a dindmica do mito
da masculinidade. Vado domina Neusa Sueli porque ela se mostra submissa e temerosa. Veludo,
no entanto, pela ambigiiidade sexual e sobretudo porque decide enfrenta-lo, deixa Vado
perturbado, confuso, inclusive, sobre sua prépria virilidade6. Veludo nao era nem o “machao”
que estaria em condicoes de brigar com Vado, nem era mais a “fémea” submissa, sobre quem o
cafetdo costuma exercer seu dominio e virilidade, papel que desempenhara até entdo. O
camareiro estava enfrentando o cafetdo, mas pedindo para que o outro lhe batesse, em vez de
bater, ele mesmo, no adversario. Sem conseguir fazer com que o outro lhe obedecesse, Vado s6
expressa um insulto que, naquele contexto, mostra-se superficial, ndo correspondendo ao que
deveria um “macho” fazer nessa situacdo: expulsar o camareiro, para evitar contato com
homossexual. “Bicha é uma desgraca” (MARCOS, 2003, p. 155) € o seu modesto insulto,

permitindo a Veludo sentir-se superior em relaciao ao outro e falar o que se segue:

(30)

VELUDO — Vocé viu como eu encabulei o homem, Neusa Sueli? Tadinho dele!
Ficou sem jeito. Coitadinho! V& a carinha do Vado, Neusa Sueli. Vai fazer um
carinho pra ele. Ele esta tristinho. Vai 14, bobona. Vai agradar teu homem. Vai,

Neusa Sueli. (MARCOS, 2003, p. 154-155)

Quando Veludo enfrenta Vado, esta desafiando a masculinidade do cafetdao. A ordem que
lanca [“Bate, seu bobo, bate.” (MARCOS, 2003, p. 155)] ameaca a face negativa de Vado, ao
mesmo tempo que lhe confere, a Veludo, um espaco de superioridade. Ora, até entao o lugar de
superior fora ocupado pelo cafetdo. No contexto interacional, entretanto, os lugares, como
assevera Kerbrat-Orecchioni (1988), sdo objeto de negociacbes permanentes entre os
interactantes: podem ser redistribuidos, subvertidos, reafirmados. Essa forma de a personagem
agir parece esconder uma estratégia de desforra. Ele nao tem mais nada que perder: confessara
seu crime, fora e continua sendo humilhado. Ele reivindica o lugar de superior, desafiando o

proxeneta. Dessa forma, consegue desestabilizar Vado e desloca-lo para o lugar de inferior.

A forma sarcastica como o camareiro trata o cafetdo demonstra que ele estd dominando a

situacdo. Ao chegar ao quarto, fora insultado e agredido fisicamente, mantendo-se numa posigao

116 of, Prado (1987).
231



passiva, até o momento em que comeca a mudar a tatica do jogo e a usar as maneiras

abrutalhadas do cafetdo como estimulo ao prazer. Mostra, dessa forma, que pode se valer do

masoquismo para satisfazer o sadismo do cafetdo. Isso torna Vado confuso, pois uma situacao de

briga “doméstica” estava conduzindo-o a uma interacdo que, contraditoriamente, lhe

proporcionava prazer, o que viria a abalar o sistema de crencas sobre o “macho”. O sarcasmo de

Veludo, mesmo que afrontoso, se expressa no uso de diminutivos: “tadinho”, “coitadinho”,
» «

“carinha”, “tristinho”, o que marca sua forma feminina de falar. No entanto, no contexto irénico

em que é pronunciado, o diminutivo gera, por parte do falante, um efeito de superioridade.

Quando Neusa Sueli expulsa do quarto o camareiro, Vado exige que Veludo permaneca
no mesmo lugar, alegando que ele ndo sairia do quarto sem fumar. O cafetdo demonstra
claramente nao haver interesse algum em encerrar a “brincadeira” antes interrompida. Vado diz:
“Ela agora vai queimar o fumo. Nao vou deixar ela sair daqui de presa seca. Vem fumar,
bichinha!” (MARCOS, 2003, p. 156). No jogo das ambigiiidades, o cafetdo trata Veludo por “ela”,
num tom jocoso, para confirmar que o camareiro nao pertence definitivamente ao grupo dos
“homens”. Mas o “ela” nao tem a “mulher” como referente. “Ela” se refere ao termo “bichinha”,
colocando a personagem numa categoria entre a “mulher” e o “homem”: nem tao “submissa”
quanto a mulher, nem tdo viril quanto se pensa do “homem”. Pode parecer uma opc¢ao erotica
sedutora para Vado, uma vez que, subjugando a “bichinha”, estaria exercitando em si a
virilidade. Se ele nao pode admitir que estd sentindo prazer com um homem, trata-o como

mulher”, disponivel para satisfazé-lo eroticamente.

Veludo, no entanto, muda novamente de tatica e rejeita o cigarro que o outro esta lhe
oferecendo, mostrando-se orgulhoso’. Vado exige que o outro fume o cigarro, donde se

desenrola o seguinte dialogo:

(31)

VELUDO — Vocé nao é meu homem, ndo me manda nada.
VADO — Chupa essa fumaca!

VELUDO — Nem por bem, nem por mal.

(Vado desespera-se e comeca a bater em Veludo.)
VELUDO — Bate! Bate! Bate!

VADO — Eu te mato! Eu te mato!

117 No filme de Chediak (1969), Veludo toma o cigarro e solta-o, deixando-o cair no chao, permitindo-nos fazer uma
relacdo entre o desprezo pelo cigarro e o desprezo pelo falo.

232



VELUDO — Mata! Mata! Mata mesmo, homem, mas eu ndo fumo tua maconha!
Nao fumo!

VADO — Fuma essa merda! Fuma! Nao escutou eu mandar? (Vado vai tentando,
desesperadamente, colocar o cigarro na boca de Veludo, para que ele fume.
Veludo ndo deixa.)

VELUDO — Me mata, meu homem!

[...]

VADO — Por favor, Veludo, fuma essa droga, se ndo eu fago uma desgraga! Por
favor, fuma!

VELUDO — Nem vocé me pedindo de joelhos.

[.]

VADO — Sueli, meu amor, me ajuda! Sueli, minha santa, me ajuda! Sueli, segura
esse veado nojento. Segura ele, Sueli! Eu quero fazer ele fumar maconha. Eu
quero que ele fume! Eu quero! Por favor, Sueli, segura ele! (MARCOS, 2003, p.

156-158)

O didlogo é muito ambiguo, estimulado mais ainda pelo jogo de Veludo, que deixa implicita a
informacao de que, se Vado fosse seu homem, ele poderia obedecer. Sentindo-se impotente,
Vado comeca a bater no camareiro, numa reagao extremamente oposta, a0 mesmo tempo que
dialética, ao prazer que a brincadeira estaria lhe proporcionando (Saliente-se que Vado ria
prazerosamente da brincadeira antes de ter sido interrompida.). A violéncia fisica é a forma mais
comum para o “homem” demonstrar sua virilidade e superioridade. Vado bate em Veludo,
porque o camareiro ousa desobedecer-lhe e querer assumir uma posicio de dominio.
Concomitantemente e de forma nao-consciente, estaria extravasando o rancor por estar sendo
preterido. Em nenhum momento Veludo enfrenta Vado como um “homem”. Ao ser ameacado
pelo cafetdo, Veludo o estimula: “Mata! Mata! Mata mesmo, homem, mas eu ndo fumo tua
maconha!”. O vocativo “homem” marca uma oposicao entre o sujeito masculino e Veludo, sujeito
“ndo-masculino”. No entanto, mesmo nao sendo um “homem”, Veludo estd assumindo o lugar
de superioridade, antes ocupado pelo cafetdo. Vado nao admite a impertinéncia do camareiro e
tenta forca-lo a fumar, colocando “desesperadamente” o cigarro na boca do outro. A informacao
da didascalia é reveladora, pois expressa um sujeito, antes apresentado como “macho” e “durao”,
agora fragilizado, tomado pelo desespero diante da pretericdo advinda de outro “homem”. O teor
erotico é flagrante, quando interpretamos o cigarro, posse do cafetdo, sobre a boca de Veludo.
Contribui para essa atmosfera a selecdo vocabular para se referir ao ato de fumar, quando Vado

ordena a Veludo: “Chupa essa fumacga” (grifo nosso). O verbo “chupar”, no contexto erotico, é

233



uma giria que corresponde a felacdo; no contexto das pessoas que fumam maconha, significa

tragar a fumaca. A ambigiiidade, nesse caso, é inquestionavel.

Contrariando a primeira fala do trecho, Veludo parece zombar de Vado, dizendo-lhe: “Me
mata, meu homem!”. Ele trata Vado como “seu” homem e mostra, implicitamente, que o cafetao
estd se comportando como tal: agarrado a Veludo, Vado “empurra”-lhe o “cigarro” na “boca”,
como se estivesse insistindo em subjuga-lo sexualmente, tal como os homens costumam fazer
com as mulheres. Negando, Veludo sai do jogo como vencedor e superior. Se quando entrara no
quarto assumira o lugar de vitima, ao sair, passa a ocupar o lugar do vencedor, pois fora ele

mesmo quem subjugara o “machao” mediante charme e manha.

Vado fica tao descontrolado com a situagdo que, contrariamente ao que se espera, recorre
a Neusa Sueli, implorando-lhe que intercedesse a seu favor. Contrariamente porque o “machao”
apela a “fémea” para ela convencer a “bichinha” a ceder; com isso o prazer de Vado seria
garantido. Lembremos que, em (24), ap6s Neusa Sueli expulsar Veludo do quarto, Vado acusa a
companheira de ser “cortadora de onda”. Considerando que o termo “onda” é uma giria que
indica prazer, Neusa Sueli estaria interferindo no prazer da brincadeira que Vado estabeleceu
com Veludo. Um homem se mostrar fragil, pedir “socorro” a mulher para ajuda-lo a dominar a
“bichinha”, que, ironicamente, sai vitoriosa do jogo, revela uma contradicao aos pressupostos
morais do mito moderno da masculinidade. Como vimos, é somente no periodo moderno que as
relacbes homoeroticas, pela criacdo da figura do “homossexual”, vao ser estigmatizadas como
anti-norma e dotadas de valor moralista. E por isso que Neusa Sueli reage de forma agressiva,
sentindo-se nauseada diante da atmosfera erdtica envolvendo seu “homem” e uma torpe
“bichinha”.

Fica-nos, entdo, a conclusao de que, no contexto de Navalha na Carne, as proprias
condi¢cbes subumanas em que vivem as personagens masculinas, no caso, lhes permitem agir
conforme o instinto de sobrevivéncia, no qual se insere o instinto sexual, contrariando em
muitos aspectos o que se espera de um homem moderno8. Vado procura sustentar discurso e
comportamentos tipicos do “machao”, mas se vé enredado pela manha de Veludo, um homem,
que a todo momento poe a prova a virilidade do cafetdo. O discurso masculino vulneravel de um
estimula no outro um instinto sado-masoquista, que apela constantemente para a fragilidade
desse mesmo discurso. No entanto, a interacdo entre Vado e Veludo mantém, ainda que na
superficie, as imagens do “eu” que as personagens procuram ostentar: Vado, apesar da angustia

e do desespero no trato com o camareiro, ainda se mostra como “machao”; Veludo se sustenta no

u8 A relagdo entre violéncia e sexualidade j4 foi tratada por Freud, em seu livro Além do principio do prazer. Como
foge ao nosso enfoque uma abordagem psicanalitica, ndo remontaremos a esse estudo.

234



lugar do outro, do ndo-masculino, do “homossexual”. Reveladora é sua sagacidade ao virar o
jogo, deixando de ser vitima indefesa para sair-se vitorioso, com poder sobre o cafetdo. Essas
imagens sdo responsaveis pela propria interacdo estabelecida entre as personagens masculinas,
pois, se Veludo nao fosse esse outro do masculino, diverso seria o tratamento que receberia de
Vado. O comportamento de Vado, no entanto, é que fere a crenca que se tem do masculino. As
aparéncias revelam caracteristicas que o comportamento da personagem vem contrariar.
“Homem” nao se envolve eroticamente com outro homem, muito menos se desespera por outro
homem: eis os requisitos do “macho”. Vado, contudo, mostrou sentir prazer com Veludo e se
perturbou com isso, sobretudo quando o camareiro, indiretamente, o preteriu. Falta-nos

conhecer como se processa o didlogo entre Neusa Sueli e Veludo.

Na nossa sociedade, o senso-comum a respeito do carater do “homossexual” é que se
trata de um sujeito patologico, pois, sem “querer” admitir sua natureza de “homem”, procura se
espelhar na mulher, opondo-se ao que a Natureza generosamente ofereceu ao ser humano: a
“dadiva” de um homem poder se relacionar com a mulher para, dai, gerar frutos. Verificamos
que se trata de uma ideologia muito cara a burguesia, que se vale do discurso religioso e de uma

“ética naturalista” para construir a imagem ideal do masculino®9.

Em comparacdo com os homens que se inserem no grupo de “machdées”, as mulheres
costumam ser mais tolerantes com os de sexualidade homo-orientada'>. £ comum aos gays
tomarem a mulher como opcao de amizade, visto que os dois estariam comungando dos mesmos
gostos. No entanto, como ha na relacdo entre amigas o risco de infidelidade, o gay podera ser
também visto como concorrente em potencial nos jogos eroticos em que estdo envolvidas as

mulheres.

Todavia ¢ dificil encontrarmos mulheres que véem no homossexual um concorrente. Em
muitos contextos, o seu “homem” podera, pelo comportamento, divergir dos principios da “ética”
masculina, mas a mulher continua acreditando no discurso masculino que o companheiro
sustenta. As mulheres, pela sua prépria historia, constituem um grupo fértil para se reproduzir o
estereotipo da masculinidade. Constantemente dominada pelo poder masculino, a mulher, ao

longo dos tempos, costumou reproduzir valores que sao proprios do sistema de crencas

19 Sobre a ética naturalista, consultamos sobretudo Costa (1992), que, num artigo intitulado “Impasses da Etica
Naturalista: Gide e o Homoerotismo”, analisa o discurso naturalista burgués sobre a condi¢do moral e sexual do
homem.

120 Valemo-nos mais uma vez da generalizacio. E certo haver casos em que a mulher é muito intolerante com os
chamados “gays”. Também se evidenciam ocorréncias de maes que ndo aceitam a “homossexualidade” do filho; por
vezes, apesar de raro, os pais aceitam isso mais do que as maes. No entanto, percebe-se ainda hoje que, no geral, os
“homens” sao muito mais intolerantes com os gays do que as mulheres.

235



pertencente ao grupo dos homens. Por isso a virilidade do seu companheiro costuma ser sagrada

e inquestionavel.

Quanto ao homem de sexualidade homo-orientada, a mulher podera manter uma relacao
de intimidade, por meio da cordialidade ou da amizade. E o que se pode flagrar em alguns
momentos do didlogo entre Neusa Sueli e Veludo, no caso de Navalha na Carne. Observemos os

seguintes fragmentos:

(32)

NEUSA SUELI — Veludinho, é melhor pra vocé contar tudo direitinho. E pro seu
bem, querida. (MARCOS, 2003, p. 151)

(33)

VELUDO — Na3o fica triste, Neusa Sueli. Homem é assim mesmo. Todos uns

brutos. (MARCOS, 2003, p. 153)

Saliente-se que a fala de Neusa Sueli em (32) ocorre no momento em que Veludo esta sendo
pressionado a confessar o furto. O tom amistoso se da como estratégia retorica, a fim de deixar o
interlocutor seguro de que nada acontecer4 se admitir o delito. E esse tom de intimidade que nos
interessa para compreendermos a imagem que o camareiro oferece e assume para a mulher. Ha
dois diminutivos, “Veludinho” e “direitinho”, cujo efeito é de gerar afetividade, caracteristica do
uso social que a mulher faz da lingua. Mas o vocativo “querida”, com marca do feminino,
demonstra que, além da suavidade no modo de falar, Neusa Sueli o considera uma “amiga”. Essa
intimidade também se verifica em (33), quando Veludo consola a prostituta, que acabara de
receber gritos do cafetdo. Ao falar do homem, Veludo nao se insere na categoria. “Homem é
assim mesmo. Todos uns brutos” é a constataciao de algo que o camareiro nao é, porque nao se

considera um homem.

Trata-se, entretanto, de uma afetividade fingida, pois nem a prostituta é amiga, de fato,
de Veludo, nem Veludo é seu amigo. No bas-fond, a amizade é objeto rarissimo, nao porque
esteja alheia ao universo dessas pessoas, mas porque a luta pela sobrevivéncia muitas vezes
desloca para um segundo plano valores como o da amizade. Na primeira parte da peca, por
exemplo, podemos constatar a forma como Neusa Sueli se refere ao camareiro: “sacana”,

“desgracado”. Note-se, porém, que para convencer Vado de que Veludo pode ter roubado o

236



dinheiro, ela refere que “ha muito tempo ele vem cozinhando o garoto [do bar] e ndo arrumava
nada porque estava duro. O garoto cobrava caro para entrar na dele” (MARCOS, 2003, p. 145). Tal
informacdo nos permite inferir que esse tipo de didlogo acontecia entre ela e Veludo, numa
espécie de relacao de coleguismo, de “politica da boa vizinhanca”. Amizade propriamente dita

nao é o termo mais apropriado para se referir a relacao que Veludo tem com Neusa Sueli.

Tomando como referéncia essa informacao que Neusa Sueli d4 a Vado, analisemos as
atitudes que Veludo apresenta no contexto social em que se insere. A cumplicidade entre a
prostituta e o camareiro vai além de uma mera simpatia. Eles assumem, diante do “homem”, um
comportamento muito semelhante. Neusa Sueli trabalha, ganha dinheiro e sustenta o cafetéo,
eleito como seu companheiro. Veludo, por sua vez, trabalha e paga os homens com quem deseja
estabelecer uma relacao erdtica. Como visto, em muitas situacoes, sobretudo nas classes
populares, para nao admitir que sexo com “veado” lhe proporciona prazer, o “machao” cobra do
parceiro dinheiro ou presentes. E o caso do garoto do bar: para “transar” com Veludo, cobrou
caro. Assim, tanto a mulher quanto o “veado” trabalham para manter junto a si um homem que
lhes dé prazer e seguranca. Vado e o garoto do bar, os “machoes”, recebem dinheiro de “suas
parceiras” para satisfazer-lhes o desejo. A virilidade deixa de ser apenas motivo de orgulho
masculino para se transformar em valor de troca, numa mercadoria posta a venda. A
cumplicidade entre Neusa Sueli e Veludo advém, provavelmente, dai, da mesma forma que, pelo

tipo de comportamento masculino, os dois homens seriam ctimplices.

Mas essa cumplicidade é rompida pela simples mudanca de humor, sobretudo quando
Neusa Sueli comeca a perceber que Veludo esta jogando charme para seu homem. Dois trechos

sao significativos:

(34)
(Neusa Sueli arranha o rosto de Veludo.)
VELUDO — Ai, vocé me paga, sua porca! Vocé vai ver!

VADO — Vocé nao vai pegar ninguém.

VELUDO — Ela é mulher. Com ela eu posso. (MARCOS, 2003, p. 150)

(35)

VELUDO — Nao sei por que as mulheres me detestam tanto.

VADO — Ai, ai! (MARCOS, 2003, p. 156)

237



Para o camareiro, sentir-se mulher é tao forte que ele nao se vé preparado para brigar com um
“homem”, mas esta disposto a enfrentar Neusa Sueli, que é mulher e, nas palavras dele, “com ela
eu posso”. A ordem é restabelecida pelo poder do “macho”, que o manda ficar quieto, ao que

Veludo obedece.

Momentos ap6s, passado o primeiro jogo do cigarro de maconha, Neusa Sueli manda
Veludo sair. O camareiro, para se vingar da prostituta e tentando incitar o cafetdo contra ela, diz:
“Pensei que era o homem deste galinheiro que cantava de galo. Entrei bem. Quem manda aqui é
a galinha velha” (MARCOS, 2003, p. 155-156). Ele apela ao orgulho do homem, que, de acordo
com o estereo6tipo, deveria “cantar de galo em seu galinheiro”, ou seja, 0o homem deve mandar no
lar. Além disso, chama a mulher de “galinha velha”, denegrindo a imagem de Neusa Sueli, que
esconde, através de maquiagem pesada, as marcas do tempo. Ela, ao que a peca nos permite

inferir, é mais velha do que as outras personagens, mas se ofende quando é chamada de velha.

O primeiro jogo do cigarro, o insulto de Veludo e a ordem de Vado para que o camareiro
ficasse levam Neusa Sueli a compreender o que estava se passando: Veludo estava cooptando seu
homem [“Vocé vai me pagar, sua bicha. Esta botando o meu homem contra mim” (MARCOS,
2003, p. 156)]. Os dois estavam disputando o mesmo homem. Veludo parece querer conspurcar
a relacdo de ambos, a0 mesmo tempo em que se satisfaz em perceber que esta conseguindo
conquistar o cafetdo. Entdo vem a fala em (35), precedida por um insulto que Neusa Sueli lanca
ao camareiro (“Nojento!”). Quando Vado intercede por ele, Veludo se sente com o poder em suas
maos: ele estd dominando o “macho”. E para demonstrar esse poder, trava o segundo jogo do

cigarro, em que rejeita o fumo oferecido pelo cafetdo, como ja ficou analisado.

Neusa Sueli sabe que podera perder a vez para o “veado”, pois ela constata que Vado,
maconhado, se encontrava completamente envolvido no jogo que Veludo estava fazendo. Em vez

de outra mulher, era o “veado” que passava a ser, nesse contexto, o rival da prostituta.

Os efeitos do discurso masculino se mantém os mesmos. Neusa Sueli é a mulher,
dominada pelo “homem” (Vado); Veludo, o outro do masculino. No entanto, a feminilidade que
Veludo ostenta o faz assumir a identidade de mulher, apesar de continuar sendo constantemente
chamado de “bichinha” e de muitos dos nomes derivados do mesmo campo seméantico. Quando
Neusa Sueli constata que o camareiro esta tentando ganhar Vado — assim como a “vadia do
102”7, que “d4 em cima de tudo que € homem”, como a propria personagem se refere no inicio da
peca (MARCOS, 2003, p. 139) —, projeta nele a imagem de uma rival. Curioso é que, apesar de

censurar Vado por se ter deixado envolver com um “veado”, Neusa Sueli canaliza seu 6dio para o

238



camareiro, pois o v& como um rival na conquista do seu homem. Dessa forma, restaura-se e
fortifica-se o mito da masculinidade, na medida em que a culpa da trai¢ao deixa de pesar sobre o
homem adtltero para recair sobre a “mulher” que o seduz, no caso, Veludo2:. “O homem nasceu
para ter varias mulheres”. Com essa ideologia ainda dominante, sobretudo em alguns contextos,
as mulheres, mesmo nao gostando, se conformam a essa “realidade” e passam a se vingar da

amante.

Com relacdo a Vado, Neusa Sueli pretende, no final da peca, como vimos, subjugé-lo, a
fim de obriga-lo a manter relacoes sexuais com ela, jA que o sustentava financeiramente. Se é a
mulher que, no relacionamento, prové seu “macho”, valendo-se disso para cobrar-lhe sexo, ela
estad cumprindo o papel que, de acordo com o sistema de crengas burgués, é atribuido ao homem.
Nao bastasse se submeter ao “papel” que deveria ser camprido pelo companheiro, Neusa Sueli se
vale da forca bruta, ameacando seu homem com uma navalha. E reveladora a inversio dos
“papéis”, pois Neusa Sueli, no auge do desespero, faz o mesmo que o homem ao longo da historia
costumou fazer sobretudo com as mulheres: o estupro sob ameaga de uma arma. No entanto,
mais do que uma mera satisfacdo do apetite sexual, Neusa Sueli procura, de forma angustiada,

salvaguardar sua honra, mostrando ao homem que ela, uma mulher, pode se defender sozinha.

Todavia é dificil a mulher, sobretudo a da década de sessenta do século passado,
enfrentar o poder masculino e sair vitoriosa. Trata-se de casos raros, que foram, aos poucos, se
tornando numerosos, até chegar, no Brasil, a revolucdo feminina. Dessa forma, Vado, sabendo
como lidar com sua fémea, a envolve eroticamente e a convence a largar a navalha, ou seja, a
destituir-se do poder, do falo. Quando assim o faz, Neusa Sueli volta a ficar vulneravel aos
caprichos do cafetdo, que recupera a chave do quarto e sai para a rua, deixando a prostitua, mais

uma vez, sozinha.

No final da peca, comendo um sanduiche de mortadela, Neusa Sueli expressa sua
completa soliddo e sua dependéncia emocional em relacdo ao cafetdo, voltando a assumir a
posicao de fémea passiva, enquanto Vado, o “macho”, a abandona, sem dizer se vai voltar ou nao,

como um homem que é seguro do poder que a sociedade lhe outorga.

No final de nossa anélise, retomando a metafora dos sapatos e da navalha, podemos
constatar alguns aspectos presentes em ambas as pecas, 0s quais apresentaremos a titulo de
consideracgoes finais. Numa leitura mais ampla, o par de sapatos, como simbolo de prestigio

social, é almejado, explicitamente, pela personagem Tonho, mas podemos estender o alcance

121 T embremos que, ao analisar Perdoa-me por me traires, mencionamos o valor patriarcalista que a Biblia atribui a
traicao.

239



dessa simbologia, dizendo que também as personagens em Navalha na Carne desejam sobreviver
e transcender a realidade em que vivem. Quanto ao prestigio social, nos parece ser um sonho
mais explicitamente presente na personagem Vado, pela forma como se refere a ele proprio.
Quando diz a Neusa Suely que “Mulher que quer se bacanear com cara linha de frente como eu
tem de se virar certinho”, Vado deixa subentender que é um sujeito vistoso, admirado.
Certamente a personagem pode estar querendo contar vantagens de si para a prostituta, mas ndo
dispomos de nenhum indicio que nos faca pensar diferente. Pelo contrario, ao aceitar que
“Vadinho” se dirija assim a ela, chamando-a, inclusive, noutra ocasido, de “velha”, Neusa Suely
nos faz acreditar que o seu homem é um individuo sedutor e disputado. Vado se orgulha disso, o
que nos faz pensar que sua imagem € seu proprio marketing pessoal e que, ndo fossem as
condicoes adversas do ambiente onde se encontra, promoveria sua ascensao social. Estad com
Neusa Suely porque ela o sustenta, mas deixa bem claro para a companheira que, se nao fosse

pela “grana”, ele estaria investindo em outras relacoes.

Quanto a navalha, tanto as pessoas podem uséi-la para auto-defesa quanto para auto-
satisfacdo (quando a usam para exigir que os outros lhes satisfacam algum desejo). E o que faz
Neusa Suely ao usar a prépria navalha. Em Dois Perdidos numa Noite Suja, a navalha é
substituida pelo revolver, que Tonho usara para assaltar o casal no parque e, no final da peca,

matar Paco, a fim de defender sua prépria “honra”.

No entanto, é a leitura mais particular da simbologia desses dois elementos o que nos
interessa, conforme impoem os objetivos desta analise. Sendo o sapato objeto falico, em Dois
Perdidos numa Noite Suja estaria representando o desejo de Tonho de recuperar sua propria
dignidade masculina, posta em prova cotidianamente pelas condi¢cées mesquinhas do mundo em
que esta inserido, o underground, de acordo com o que foi visto. Paco tinha um sofisticado par
de sapatos que ganhara, mas esses lhe ficavam grandes nos pés, o que revela uma desproporcao.
Paco, da mesma forma que cal¢ca os sapatos porque lhe dao, acredita a personagem, maior
visibilidade, veste uma armadura de “macho”, que lhe permite gabar-se e humilhar o
companheiro. No entanto, assim como os sapatos lhe sdo grandes, a sua “macheza” se mostra,
também ela, desproporcional, postica, como se torna flagrante na mudanca de atitude da
personagem quando Tonho confessa que vai embora. Paco demonstra nao admitir a idéia de o

companheiro partir.

Em Navalha na Carne, o simbolo falico é a propria navalha. Neusa Suely se vale da
navalha para demonstrar um comportamento mais viril, quando a leva para o servico na rua,
quando a usa para ameacar Veludo e para forcar Vado a fazer sexo com ela. A despeito disso,

termina a peca sozinha, impotente, comendo um sanduiche de mortadela. Vado, pela

240



malandragem, escapa do poder da navalha e do dominio que a mulher quer exercer sobre ele
(valor simbdlico do falo). Confiante de que é o “Vadinho das Candongas”, que possui a vantagem
de ser “macho”, Vado deixa para tras a prostituta porque sabe que, mesmo separado dela, podera
conquistar outras mulheres e, como vimos, “veados” que estejam dispostos a pagar pelo seu
servico. Nessa peca, € o falo masculino que sai vitorioso. Mesmo assim, no decorrer do drama,
constatamos que o poder do falo é desestabilizado em varios momentos. A seducdo por parte de
Veludo, por exemplo, faz com que Vado, desesperado, apele para a mulher, para que ela pudesse
interceder na briga, de carater eminentemente erotico, entre ele e Veludo.

As duas pecas de Plinio Marcos assumem uma atmosfera muito masculinizada, como se a
agressividade, atitude social e ideologicamente relacionada a masculinidade, fosse o tnico
expediente para manter as personagens vivas no submundo de onde emergem. No entanto,
fazem ver que alguns comportamentos e sentimentos muito sutis das suas personagens
masculinas contradizem o mito moderno da masculinidade, o padrao burgués do que se entende
por masculino, como constatamos ao longo da anélise. Ao revelar a realidade do submundo,
Plinio Marcos nos possibilita ver que os discursos — para nossos propésitos, o discurso
masculino — sustentados pelas personagens reproduzem os mesmos valores ideologicos
hegemonicos das classes média e alta, e se configuram de forma hiperbélica, quase caricatural, ja

que a virilidade é uma arma exigida para que continuem sobrevivendo em seus habitats.

No entanto, tanto numa quanto noutra, verificamos que o discurso sobre o masculino,
valendo-se do esteredtipo, aponta para uma complexidade quanto a idéia do que vem a ser
“homem”. E certo que o discurso dominante é o que se vale do sistema de crencas hegemdnico
quanto a imagem masculina. A despeito disso, cada peca insere a alteridade, o outro do
masculino, de forma significativa, na medida em que esse outro se relaciona dialeticamente com
o sistema de referéncia (cf. PATERSON, 2004), a ponto de problematizar a concepcao do “homem”

que se tem por modelo.

Em momentos flagrantes, os discursos verbalizados pelas personagens nao equivalem ao
comportamento que elas manifestam em cena. Paco, por exemplo, exprime um discurso de viés
machista, ridiculariza Tonho, colocando-o freqiientemente no espaco do outro, mas, no
momento em que se vé diante da possibilidade de ser abandonado, demonstra o quanto
necessita da presenca do companheiro. Sua homoafetividade (mais uma vez reforcamos, o termo
nao apresenta necessariamente conotacoes de sexualidade, pelo menos da forma triddica como
nossa sociedade concebe a questao — hetero, homo e bissexualidade) se expressa pelos diversos
artificios de que se vale para evitar que o amigo seja bem sucedido e o abandone. Como se V&, a

afetividade masculina nao pode ser reduzida e controlada, de fato, por um sistema de referéncias

241



hegemonicamente compartilhadas. A personagem Vado, por sua vez, se configura a partir do
esteredtipo do “machao”. No entanto, o jogo homoero6tico que enceta com Veludo abala o mesmo
estere6tipo e aponta para a complexidade do desejo masculino, muito além das redutoras formas

modernas de classificar a sexualidade humana.

Assim como Nelson Rodrigues, Plinio Marcos constréi personagens masculinas cujos
discursos poem em crise a propria nocdo moderna de masculinidade. Ha, porém, diferencas
consideraveis. Em Nelson Rodrigues, nas duas pecas enfocadas, essa crise surge como um
pequeno cancro que brota do seio do senso comum. As personagens masculinas sdo movidas por
forcas instintivamente imperiosas, que se chocam com a ordem androcéntrica vigente, o que
provocara a ruina fisica e moral dessas personagens. Em Perdoa-me por me traires, como vimos
no capitulo anterior, o discurso de Gilberto, por exemplo, é expresso como o outro do masculino.
Inserido no contexto da pequena-burguesia, com sua rigida moral e representacdes sociais
particulares, a voz de Gilberto é violentamente silenciada: a personagem é considerada louca e,
por isso, internada numa casa de satide. Nelson se vale do confronto tragico entre senso comum
e alteridade — e da conseqiiente punicao a alteridade — para mostrar personagens que, mesmo

infringindo a moral burguesa padrao, merecem ateng¢ao especial.

Enquanto Nelson Rodrigues enfatiza a alteridade que representa o ndo-masculino para a
ideologia burguesa, Plinio Marcos focaliza a figura do pobre marginalizado, construido como
alteridade a partir do que se tem por referéncias sociais dominantes. No entanto, ao inserir
personagens num ambiente underground, termina por demonstrar que os valores masculinos
sustentados por essas personagens convergem, geralmente, para um unico ponto: a
agressividade, necessaria para a sobrevivéncia num mundo obscuro e adverso. A sexualidade é
usada como instrumento de poder e, nesse caso, € o “homem machao” quem impera. Valores
machistas préprios do mundo burgués sao incorporados pelas personagens masculinas, mas elas
subvertem esses mesmos valores quando assumem um comportamento, uma afetividade, um
erotismo nao-condizentes com a ideologia burguesa. Dessa forma, revela que o universo

masculino é muito mais complexo do que o sistema de crencas burgués deixa prever.

Para investigar mais um aspecto dessa crise dos valores modernos da masculinidade, a
partir de sua expressao no teatro, focalizaremos, no proximo capitulo, duas pecas de Newton

Moreno.

242



7. Newton Moreno

Arranhet na parede de dentro meu nome e o dele. Na carne mais
intima.

(Newton Moreno, Dentro)

CONTADOR(A)

Stibito, uma multiddo fez fila na porta do quarto. Uma mulher
despida sob a cama e outra de costas olhando o retrato de Jesus.

A vitiva nao entendia nada. Ndo entendia a morte. Nao entendia
homem. Naquele momento, sé entendia a perda. Incrédulos, alguns
faziam o sinal da cruz, outros se penduravam na janela para
procurar atentos pelo peru. Ja havia quem tomasse partido dela.

VOZ1
“Foi enganada a coitadinha. A sem-vergonha iludiu a bichinha”.

(Newton Moreno, Agreste)

A obra de Nelson Rodrigues e a de Plinio Marcos se inserem no que chamamos de
dramaturgia brasileira moderna, compreendendo por essa expressao a produgdo dramatica que,
no Brasil, apresentaram inovacoes condizentes com a arte moderna (ou modernista). Newton
Moreno, por sua vez, faz parte da leva de dramaturgos brasileiros contemporaneos, ou seja, que
surgiram a partir dos anos 90, com obras profundamente marcadas por um olhar e por uma

postura contemporaneos, como tivemos a oportunidade de verificar.

Neste capitulo, tomaremos como foco de nossa anilise os discursos sobre a
masculinidade contemporanea que se encontram presentes nas duas obras do autor, escolhidas
para compor nosso corpus, Dentro e Agreste. Esse discurso estd subjacente, como veremos
adiante, a forma como o dramaturgo enfoca em suas pecas o tema homoerotismo. Nem por isso
deixaremos de considerar a elaboragao estética do texto, que dialoga, incondicionalmente, com
os avatares da dramaturgia contemporanea. Assim, poderemos chegar a conclusoes plausiveis de
como as formas estéticas no teatro propdoem uma concepgao particular sobre os temas com que

trabalham. No caso especifico de Newton Moreno, o homoerotismo.

243



Como instrumento de analise, usaremos a categoria de alteridade, tal como vimos em
Van Dijk (2003) e em Paterson (2004). Tomaremos como parametro maior a perspectiva do
outro em Van Dijk, j4 que estd associada a discussao sobre ideologia, que pressupde um

conhecimento do discurso como forma de apreensao e de transformacao do real.

Nas analises precedentes, fizemos uma sintese da fabula de cada peca, uma vez que os
textos — com menos intensidade em Nelson e com maior em Plinio — respeitavam as diretrizes
da Dramatica, apresentando uma fabula realizada pelas proprias personagens. Neste capitulo, no
entanto, ndo poderemos fazer o0 mesmo para as duas pecas de Newton Moreno, porque elas
pertencem a um momento histérico em que a dramaturgia se encontra cada vez mais longe da
concepcao de drama em Aristoteles (especificamente da concepcdo de tragédia) e na Era
Moderna. Ou seja, em nenhuma das pegas hi uma fabula no sentido dramatico do termo:
composicdo das acbes no presente da enunciacdo, de forma que elas apresentem uma unidade,
com inicio, meio e fim. E inegavel que nos textos de Newton Moreno encontramos uma fabula,
mas essa compreendida num sentido épico. Explicamos melhor. Se tomarmos o tempo presente
como o tempo em que transcorrem as acoes do drama ortodoxo, constataremos que Dentro e

Agreste dispéem de uma acdo dramatica infima, esgarcada. Vejamos cada caso.

Em Dentro, o dramaturgo pretendeu criar um experimento tomando como referéncia a
filosofia da Body Art, espécie de arte visual performatica em que o corpo do artista é utilizado
como suporte ou meio de expressdao. Como criacdo conceitual, a Body Art é um convite a
reflexao, podendo o espectador atuar de forma passiva, mas também como voyeur ou agente
interativo. De acordo com Merleau-Ponty (apud MORENO, 2003, p. 100), “em se tratando do meu
proprio corpo ou de algum outro, ndo tenho nenhum modo de conhecer o corpo humano senao
vivendo-o. Isso significa assumir total responsabilidade do drama que flui através de mim, e
fundir-me com ele”. O universo teorico da Body Art estimulou a concepcao dramatargica de
Moreno, apesar de, estritamente, a peca nao se inserir nesse tipo de manifestacio artistica22.
Como dissemos, trata-se de uma referéncia, uma vez que, em Dentro, o discurso amoroso da
personagem se desenvolve durante a pratica de um ato erdtico que age, de forma nao-
convencional, sobre a “carne” do parceiro, buscando a transcendéncia mediante o fisico

(concreto), o interior do outro (dai o titulo da peca) a partir de sua superficie corporea.

A acdo se passa ao longo de um ato de fist-fucking, num curto periodo de tempo. Sao
duas as personagens presentes, que nao mantém entre si didlogo algum, no sentido estrito da

palavra, isto é, nao héa troca verbal. Como sustentaremos no desenvolver da anéalise, concebemos

122 Djz o dramaturgo ter se inspirado, também, na curta peca de Heiner Muller, Peca-Coracdo, que, por sua vez, foi
inspirada no poema dramatico Vénus e Adonis, de William Shakespeare (cf. MORENO, 2003).

244



essas duas personagens como reflexos prismaticos provenientes de uma tnica voz enunciativa.
Essa voz, claro, encontra-se cindida, fraturada, assim como se encontra a personagem Homem,
emocional e existencialmente. A fala do Homem mistura elementos liricos (quando se realca a
forca expressiva/emotiva da linguagem) com a narrativa de fatos passados, quando a
personagem viveu sua inesquecivel historia erético-amorosa com Binho. A fabula é trazida como
objeto épico, narrativa dos fatos distanciados do momento presente da acdo dramatica. E é
justamente essa fabula que se torna o veiculo para a performance do ator que, por ventura,

venha a desempenhar a personagem.

A segunda voz, apesar de conter tracos épicos (fragmentos de narrativa, como veremos),
funciona como expressao lirica, semelhante a uma das fun¢bes desempenhadas pelo coro nas
tragédias gregas. Ou melhor, é uma voz que interrompe a narrativa oferecida pelo Homem para
exprimir, liricamente, um fluxo de sentimentos amorosos. Por outro lado, as interrupcées do
Rapaz compreendem um procedimento épico, por duas razoes complementares: propdem um
distanciamento do que estd sendo narrado e, ao mesmo tempo, comentam, por meio de uma

locucdo lirica, as emocoes vividas pela personagem Homem.

Tomando a fabula como objeto epicamente trabalhado, podemos assim resumi-la: num
passado remoto, o Homem brincava com seu amigo, Binho, de “p6r o dedo no seu cu [no “cu” de
Binho]” (ANEXO 1). O Homem, que nunca tocara outro sexualmente, se apaixona por Binho e
comeca a pagar ao garoto para fazer o fist-fucking. Binho usava o dinheiro recebido para
comprar presentes para si e para sua namoradinha preferida. Pelo que fica suposto no relato, os
encontros intimos entre os dois, Homem e Binho, duraram algum tempo. Logo depois, eles
perdem contato um do outro. O Homem diz ter procurado Binho durante anos. Finalmente o
encontra, ja com 35 anos de idade, numa esquina escura, “zonzo de crack” (ANEXO 1). Propée a
Binho pagar-lhe um fist-fucking e termina chorando, sem tocar no objeto de seu amor. Binho
ergue as calcas e nao percebe que o Homem nada fizera. Caminha tropego para dentro da noite.

O homem fica sb.

O que nos chama primeiramente a atencao é o que as personagens fazem no palco. Como
a nossa moral é ainda fortemente marcada pela moral burguesa moderna, ela nos impele a
reagir, diante da acdo cénica, com certo estranhamento. Uma das idéias contemporaneas mais
defendidas pelo comportamento “politicamente correto” é que todos tém o direito de gozar como
bem lhes aprouver. No entanto, apesar de a liberdade sexual estar sendo propalada no Ocidente
ha quatro décadas, tornar um ato de fist-fucking como acdo cénica, ao longo do qual se passa

toda a peca, ainda gera em algumas pessoas da platéia um certo incomodo. A opgao

245



dramattrgica foi concentrar toda a narrativa durante esse tipo de ato sexual. Dessa forma, o

dramaturgo trabalha o tema na perspectiva da alteridade.

No que diz respeito ao sexo, as diversas opcoes de prazer sao inconcebiveis para a maior
parte da populacao que vive sob a égide da moral burguesa tardia. De acordo com essa moral,
como ja vimos, a Unica relacdo sexual possivel é a hetero-orientada. Dispondo a sexualidade
como uma das grandes areas de questionamentos e de problematiza¢bes, como demonstra
Foucault (2001a, p. 139), a sociedade burguesa a coloca “ao lado da norma, do saber, da vida, do
sentido, das disciplinas e das regulamentacoes”. As atividades sexuais passam a ser reguladas e
controladas, a fim de se poderem “determinar os bons casamentos, de provocar as fecundidades
desejadas, de garantir a sadde e a longevidade das criancas” (FOUCAULT, 2001a, p. 139). Apesar
de se denominarem Estados seculares, as nagoes burguesas deram continuidade ao ascetismo
cristdo, usando o seu discurso e desviando-o quando possivel, a fim de responder aos

imperativos de uma economia liberal.

Como um dos propositos fundamentais da civilizagdo burguesa é a constituicao de
familias, que procriardo para garantir a producdo e o acimulo do capital, a tinica forma de
satisfacdo sexual publicamente falada [vale aqui lembrar a no¢ao de formacdo discursiva em
Foucault (1995); ou seja, o que é ou nao possivel falar numa dada instituicdo] é a decorrente da
penetracao falo vs. vagina. Depois da revolucao sexual dos anos de 1960 e de 1970, abriu-se
espaco para se falar de felacao e de penetragido anal, considerados atos impudicos e proibidos

para as familias tradicionais.

A partir de Costa (1995), Green (2000), Trevisan (2002) e Oliveira (2004), por exemplo,
tomamos conhecimento de que as praticas homoeroticas, profundamente vigiadas e punidas na
sociedade burguesa do século XIX, sdo tomadas como patologias passiveis de investigacoes
médico-legais. Essas pesquisas deram prosseguimento até meados do século XX. Tudo o que
dizia respeito a economia sexual dos pederastas interessava aos 6rgaos financiados pelo Estado
burgués e propagadores da moral e da ideologia burguesas. Como vimos, os homossexuais eram
considerados doentes, desviantes, portadores de taras comprometedoras da satde sexual do

sujeito.

As pessoas que comungam dos padroes da moral sexual moderna concebem o ritual de
fist-fucking como uma aberragiao, como algo patologicamente diferente, uma vez que abdica da
relacdo ideologicamente sustentada entre sexo e procriacdo. E um ritual praticado tanto por
homens quanto por mulheres, uma vez que consiste na penetracio, da vagina ou do anus, pelo

punho, podendo chegar ao ante-brago. Portanto nao é algo que se restringe apenas a vivéncia

246



sexual homo-orientada. O que torna sua imagem desfavoravel as ditas pessoas “normais”,
praticantes do sexo “natural”, é a atmosfera underground que ele carrega, provavelmente
oriunda de suas origens: era um ritual muito praticado em sessdes de sado-masoquismo. O sado-
masoquismo é uma pratica que contraria a moral burguesa do casamento e do “respeito” entre
0s cOnjuges; contraria a ideologia romantica do amor, importante para sedimentar a uniao
conjugal monogamica, instrumento de interesse da economia moderna. Como patologia, deveria
ser tratado; do contrario, deveria ser interditado e se limitar, quando muito, a ambientes
privados, distantes do convivio publico das pessoas “civilizadas”. Apesar de ser praticado
também por mulheres, vale repetir, o fist-fucking costuma ser, pelas crencas sociais majoritarias,
associado a uma pratica sado-masoquista e esta, a vida sexual dos “pederastas”. Vale mencionar
que, na peca de Newton Moreno, o Homem confessa: “S6é uma certeza me fortalecia: elas nunca
veriam pelo mesmo angulo que eu via. Isso elas jamais teriam. E eu tive. Eu e quase todo o
bairro.” (ANEXO 1). Esse “angulo”, referindo-se ao orificio anal, ndo poderia ser visto pelas
meninas, nao porque elas ndo pudessem fazer a mesma pratica, mas porque, nas interacoes
sexuais hetero-orientadas, determinadas leis sao socialmente impostas, como a inviolabilidade
da zona anal masculina, a despeito dos novos discursos feministas que investem no prazer que a
mulher pode proporcionar ao homem, tocando e instrumentalizando a regido anal de seu

parceiro.

Ao optar pelo fist-fucking como acdo reguladora da cena, em que se expbe um
personagem-narrador praticante dessa modalidade de sexo, o dramaturgo destaca a alteridade,
nao tanto na perspectiva de Paterson (2004, p. 27), para a qual a diferenca passa a ser alteridade
quando “o grupo de referéncia dispée de um inventario de tragos pertinentes que constituem a
alteridade de uma personagem”. Na peca de Newton Moreno, a alteridade nao é tdo marcada por

um grupo de referéncia, apesar dos trechos abaixo sugerirem algo diferente:

(36)

Tem gente que s6 tira fezes do rabo; Binho tirou uma bicicleta, patins, comprou
até boneca para sua preferida, Neide. Ele a adorava. Acho que pensava nela
enquanto se prostituia. Deu-lhe uma boneca embrulhada em papel de presente
no aniversario. Com laco e tudo. Nem o pai dela tinha dinheiro para tanto. Se

eles soubessem de onde vinha o dinheiro. (ANEXO 1) (grifo nosso)

247



Chamamos a atencdo, no trecho grifado, para a suspensao frasal, encerrando, com isso,
uma informacao implicita: “eles” (namorada, pai da namorada e demais pessoas conhecidas do
garoto) nao sabiam como Binho conseguia tanto dinheiro; se soubessem, ficariam
“escandalizados”. Mas ficariam escandalizados por qué? Primeiramente porque Binho esta
mantendo relagoes sexuais com um homem; em segundo lugar, porque essas relacoes,

» &«

“naturalmente” “patologicas”, se realizam por atos considerados bizarros (o fist-fucking); em
terceiro, porque Binho ainda recebe dinheiro por isso, o que revela seu comportamento de

prostituto.

Mesmo assim, o texto nao chega a estabelecer um determinado grupo de referéncia como
signo relevante para a historia que se desenrola. Nao h4 drama, no sentido estrito da palavra.
N3ao h4 choque de vontades, choque de idéias, choque de concepc¢oes. Pelo menos isso nao chega
a ser um dado consideravel no texto. O fist-fucking, como motivo propulsor da peca, assume
carater de alteridade na medida em que se cruza com um interdiscurso, qual seja, o discurso da
moral burguesa. Nao que esse discurso esteja exatamente expresso no texto; pelo contrario, ele é
exterior, mas mantém com o texto uma relacao dialogica e, dessa maneira, conforme Bakhtin
(1981), encontra-se nele inserido. Ao centralizar a cena no ato do fist-fucking, o dramaturgo faz
uma opc¢ao nao somente estética, mas sobretudo politica!2s. Contemporaneamente, ha um maior
espaco nas midias e nas artes para se discutir a realidade das minorias sociais, nas quais se
enquadra o “homossexual”. Se antes o tema era tabu, a partir dos anos 60 comec¢am a proliferar
no Ocidente as expressoes artisticas que tomavam o homossexualismo como tema central.
Assim, com a arte, pretende-se promover uma discussio de ordem politica, econ6émica e
ideoldgica: a existéncia de praticas homoafetivas complexas, plurais, que contrariam o que
estamos chamando de moral burguesa moderna e se afirmam como legitimas tanto quanto essa.
A arte se torna um espaco privilegiado para revelar tudo que sempre estivera interdito na
sociedade burguesa. E a realidade plural de nossa cultura vai se tornando, em virtude da

atividade artistica, cada vez mais conhecida.

O fist-fucking se torna alteridade também porque had um discurso de referéncia
subentendido a partir de certos momentos do texto, segundo o qual as “perversdes sexuais”
devem ser mantidas em ambiente privado, de preferéncia num quarto fechado a chave. Mais
uma vez asseveramos que o interdiscurso (formacao discursiva da moral burguesa) esta presente

na peca na medida em que se coloca como dado da exterioridade com o qual dialoga o motivo-

123 Para esta afirmacdo, embasamo-nos em Van Dijk (2003), para quem a escolha temética ou dos motivos constitui,
como ja vimos no Capitulo 2, uma opcao de ordem ideologica. No caso de Newton Moreno, o foco dado a intimidade
de um sujeito pertencente a minoria social - um “homossexual” — constitui uma delimitagio temética a partir de uma
opcao ideologica.

248



pivo da acao cénica. Esse diadlogo é flagrado em, pelo menos, dois momentos. No primeiro, como
vimos no exemplo (36), quando o discurso da homoafetividade faz referéncia a voz da opiniao
publica, que se menciona como instituicao de referéncia. O segundo momento é o que dispomos

abaixo:

37

Me acostumei com a idéia de um homem nu na minha frente, oferecendo as
visceras. Cresci com essa vontade. Em decubito, agachado, separando
cuidadosamente as polpas de suas nadegas, amaciado, amanteigado,
entorpecido, pronto para uma viagem intima.

Pelo menos sempre foi sexo seguro. E sem luvas, nem pensar. Acho que a Biblia
nem fala nada sobre isso. Ou ser4 que fala ? ( pausa )

Nao, definitivamente nao fala.

Mas mataram tanta gente por colocar o “sacrossanto 6rgao reprodutor” no
“vaso traseiro”. Teriam misericordia se puséssemos a mao ? O punho? Duvido.
Eles nunca tiveram compaixao alguma com o prazer. De nenhum tipo.

O coitado do cu ja sofreu muita perseguicao. Ele é s6 mais uma porta.

(ANEXO 1)

Aqui a interdiscursividade é mais flagrante e mais palpavel. Ao considerar a Biblia, o
campo discursivo da homoafetividade interage com uma formacao discursiva de outra ordem,
advinda do universo discursivo religioso, especificamente de orientacao judaico-crista. Esse
discurso é assimilado pelo viés de uma dupla ironia. Quando questiona se a Biblia faz referéncia
a tal ato “libidinoso”, o sujeito discursivo se vale de um artificio retorico, pois sabe que o “livro
sagrado” ndo menciona nada a respeito (como ele conclui, “Nao, definitivamente nao fala”), mas
a personagem se mostra hesitante, até concluir que nada é mencionado. Essa hesitacao é, a
Nnosso ver, uma encenagao que ironiza a natureza discursiva da Biblia, haja vista que, nesse
campo discursivo, o fist-fucking nao seria jamais levado em consideragao, tamanha é a abjecao a
uma pratica que parece nao ser recente. Trata-se de um tipo de informacao vetada pela formacao

discursiva que compreende o chamado “livro sagrado”.

Além disso, ao se referir ao “‘sacrossanto 6rgao reprodutor’ no ‘vaso traseiro’”, a
personagem faz pairar em seu discurso um intertexto oriundo dos discursos inquisitorios, como
podemos conferir, por exemplo, em Trevisan (2002). ‘Sacrossanto o6rgao reprodutor’

corresponde, como se pode prever, a forma como os clérigos se referiam ao pénis. ‘Vaso traseiro’,

249



como também é possivel inferir, ao anus. E claro que a ironia assume, aqui, um carater parddico,
na medida em que toma por séria a razdo de ja terem matado “tanta gente por colocar o
‘sacrossanto 6rgao reprodutor’ no ‘vaso traseiro’”, ao passo que se verifica, logo depois, uma
critica a esse discurso religioso. O enunciado “O coitado do cu ja sofreu muita perseguicao”,
demonstra, pelo nome ‘coitado’, uma evidente tomada de partido por essa parte do corpo e por
sua perseguicao ao longo da historia da Igreja medieval e pés-medieval. O contraste estilistico
entre “vaso traseiro” (estilo rococd) e “cu” (estilo vulgar) — é com essa dltima palavra que ele
encerra seu discurso em (37) — mostra uma ironia sarcastica, um desprezo absoluto ao discurso
judaico-cristao. E, saliente-se, o negrito é do proprio texto, o que evidencia o proposito de
assinalar a palavra “cu”. Trata-se, no caso da homoafetividade presente na peca, de um discurso
que se impode e se vé no direito de fazé-lo. Nao ha, aqui, uma tensdo entre o que é certo ou
errado. H4a, sim, uma mencao ironica a Biblia e aos trabalhos da “Santa Inquisicao”, que se
reverte em atitude critica e afirmacdo de sentimentos e comportamentos legitimos, ou seja, da

homo-erotizacao.

Sobre sua peca, diz o autor:

A vocacdo desta dramaturgia parece-me mais conciliadora. Menos vulcanica e
de ruptura, mas de uma sutil manipulagido, de uma conquista de novos ‘leitores’
para a dramaturgia homoeroética. Talvez tenha um parentesco mais préximo
com espetaculos como VIOLETA VITA e NOSSA SENHORA DAS FLORES,
situando-se num campo minado entre eles. Estas pecas, cada qual a sua
maneira, implodiam a defesa de um publico menos acostumado ao poder
transgressor da margem, educando-lhes o olhar, seduzindo-os elegantemente —
com o irresistivel charme do casal 1ésbico de VIOLETA — ou mesmo cedendo ao
transe poético imposto pelo exército de travestis e ‘pervertidos’ de NOSSA
SENHORA. (MORENO, 2003, p. 99)

Com essas palavras, Newton Moreno mostra-se completamente favoravel a pratica de
uma dramaturgia homoerotica, partindo da “constatacdo de que existe uma literatura que é
gerada sob o ponto de vista da margem, do lado de 14. Dos que nao foram convidados para a
festa” (MORENO, 2003, p. 21). Em sua opinido, h4 uma arte gay, criadora de referéncias que
promovem a identificacio da comunidade gay (oprimida por modelos heterossexuais) e,
concomitantemente, fomentadora de uma discussao, de ordem cultural, a partir do angulo da

margem. Nesses termos, a chamada “arte gay”, se ndo encontra espago no status quo, inventa

250



um novo espaco para si, um espaco a margem. E com essa perspectiva estético-politica que

Newton Moreno trabalhara sua dramaturgia homoerotica.

O uso da parddia, em (37), é um expediente politico que nao foge ao nosso foco de analise
critica do discurso sobre o masculino. De acordo com Linda Hutcheon (1989), a parddia,
entendida como “contra-canto” (para + odos), caracteriza-se por se referir a um discurso
codificado e por constituir uma inversao irénica desse discurso. Nesse caso, tendo em vista a
forma como o Homem encerra a mencao as perseguicoes sofridas pelo “cu” durante muito tempo
da histéria da Igreja, podemos dizer também que, na peca, a parodia veicula uma satira aos
costumes e modos de pensar de uma época e de uma instituicdo intransigente. Enquanto a
parédia dialoga com os discursos codificados, a satira se dirige a questées de ordem social ou
moral. Ainda conforme Hutcheon (1989, p.77), existe na satira, além da postura destrutiva, uma
certo idealismo implicito, na medida em que ela é, “com freqiiéncia, ‘descaradamente didatica e
seriamente empenhada numa esperanca no seu proprio poder de efetuar mudanca’ (Bloom e
Bloom 1979, 16)”. Se em Dentro a parddia é veiculo da satira, acreditamos que a voz enunciativa
coloca-se numa condicao didatica de provar que a forma de pensar, hoje, mudou. A distancia no
tempo, entre o texto e o intertexto, permite ao Homem olhar o passado com maior objetividade e
maior criticidade. Essa critica se fundamenta num discurso de convicta defesa a afetividade
homo-orientada e se coloca como refratario a moral que sustenta, como um dos pilares, o
discurso catblico. Em Dentro, o discurso da homoafetividade ou do homoerotismo (no caso da
peca se verificam os dois) se apéiam num sistema de crencas onde esse tipo de afetividade ou de
erotismo ¢ legitimo e provavel de acontecer a qualquer ser humano, sem, com isso, precisarmos

qualificar de doente o sujeito que os vivencia.

Vé-se que esse tipo de discurso entra em choque com o discurso moderno (leia-se
burgués) sobre a masculinidade. O sujeito do discurso em Dentro se assume como o outro da
masculinidade moderna. Em sua segunda fala, O Homem, ao se referir aos garotos de sua
juventude, diz: “com os meninos, eram s6 negbcios” (ANEXO 1). Os “meninos” ja reproduziam o
sistema de crencas sobre o masculino e, como fica implicito no texto da personagem, aceitavam
fazer sexo com outro desde que houvesse negociacao, e, com isso, se impunha a venda do sexo
como condicao. Para obter satisfagdo, o Homem tinha de pagar a quem lhe oferecesse sexo, como
Binho. Mas a peca valoriza o sentimento amoroso da personagem, nao sua condicdo de
“humilhado e ofendido”. A alteridade se assume como forma legitima de exercer outro aspecto

da masculinidade.

Curioso é que a personagem se chama “Homem”. Ao confessar verdadeiramente seu

amor e sua nostalgia, ela ndo deixa de ser o “Homem”, mesmo que seus sentimentos contrariem

251



a ordem do sistema de crengas burgués. Esse Homem é mais uma afirmacao das diversas formas
que o sujeito tem de exercer sua propria masculinidade, para além das restricbes do discurso

moderno sobre o tema.

O ritual de fist-fucking, presente na cena, contém um valor simbdlico merecedor de
atencdo. Antes de mais nada, o punho (ou a mao), com o qual o Homem penetra seu parceiro
sexual, assume evidentes conotacées falicas. Simbolicamente — e é por meio, inclusive, do
simbolico que podemos alcancar o sistema de crencas masculinas —, a mao exprime as idéias de
atividade, de poder, de dominacao e de supremacia. Para o Antigo Testamento, “cair nas maos de
Deus ou de determinado homem significa estar a sua mercé; poder ser criado ou eliminado por
ele” (CHEVALIER; GHERBRANT, 1993, p. 591). Compreende-se que esses valores atribuidos a mao
correspondem as idéias sobre a imagem masculina compartilhada pelo mundo ocidental
moderno: sujeito ativo, capaz de exercer, pelo poder concedido ao homem, dominio e
supremacia sobre os mais fracos. Em Dentro, a personagem Homem assume seu carater de
alteridade, mas desempenha uma acao revestida de um gestus masculino!24. Na cena, o gesto do
Homem com relacio ao Rapaz consiste numa tomada de atitude. E ele quem paga pelo sexo; é
ele quem quer se satisfazer da forma como lhe apraz. Valendo-nos do imaginario social
brasileiro, podemos dizer que a atitude da personagem é ativa. Vé-se que ele paga para realizar a
penetracao, a qual equivale, como ja enfatizamos, a uma tomada de posi¢ao masculina, conforme
sistema de crencas em questdo. Dessa forma, ao agenciar e centralizar os signos da cena, o ritual
de fist-fucking, simbolicamente masculino, marca um gesto do sujeito Homem. Ao mesmo
tempo, o ato do fist, tido como agressivo e violento, implica um troca de muita confianca e
cuidado com o parceiro. Essa ambivaléncia é relevante na construcdo da dramaturgia. A
personagem ¢ referida como Homem, age, simbolicamente, como homem e vivencia a
homoafetividade e o homoerotismo. Nao que a peca, como um todo, jogue com a inversao
satirica, mas ela aponta (ou deixa brechas para isto) para as formas diversas que o homem pode

viver e exercer sua masculinidade.

Mas nao é somente pela fala do Homem que nds encontramos certos indices para a
compreensao de como o discurso sobre o masculino é construido na peca. Ja vimos que o fist-
fucking participa, como elemento cénico, desse discurso, na medida em que é colocado como

indicativo de alteridade. Além disso, outra voz é enunciada junto 8 do Homem. Como indicamos

124 Fazemos uso da palavra gestus no mesmo sentido em que Brecht (2005, p. 155) a emprega no seu Pequeno
organon para o teatro: “Chamamos esfera do gesto aquela a que pertencem as atitudes que as personagens assumem
em relagdo umas as outras. (...) as atitudes tomadas de homem para homem pertencem, mesmo, as que, na aparéncia,
sdo absolutamente privadas (...)".

252



anteriormente, um Rapaz participa da cena com o Homem. Ele se coloca como mais uma

personagem.

Prado (1992), fazendo mencdo aos manuais de playwriting, declara que ha trés vias
principais de acesso a personagem dramaética: 1) O que a personagem revela sobre si mesma?; 2)
O que faz a personagem?; e 3) O que os outros dizem a seu respeito? Para o critico, a primeira via
corresponde a uma estratégia dramatica muito comum no teatro até o século XIX, tornando-se
mais rareada a partir da eclosdo do Naturalismo, que faz parecerem artificiais as técnicas
freqiientemente utilizadas, como a presenca de um confidente, para que a personagem possa Se
expor diante dele e, assim, nos passar indiretamente informacoes sobre si; como o aparte, que
permite, pelo estabelecimento do jogo cénico, que a personagem comunique algo da acdo ao
publico, sem que seja percebida pelas demais personagens; e como o monélogo, que permite a
personagem revelar aspectos de sua personalidade, a fim de que a platéia possa melhor

compreendé-la.

Considerando o sentido etimologico da palavra drama (ac¢ao), a analise da personagem
dramatica, ou seja, o ato de delinear dramaticamente a personagem deve nos levar, também, a
focalizar a esfera do comportamento, a psicologia extrospectiva e nao introspectiva
dessa personagem. Dessa forma temos condic6es de melhor analisa-la a partir do que ela_ faz em
cena. Por fim, o que os outros dizem a respeito da personagem? Tomando por base a concep¢ao
dial6gica da linguagem, o que os outros dizem de mim contribui para a criacdo de uma auto-
imagem, assim como o que eu digo dos outros contribui para compreender o outro e me
compreender como sujeito social. Dessa forma, sobre uma determinada personagem, mostram-

se valiosas as informacoes que colhemos da fala de outros agentes presentes na cena.

No entanto, em Dentro, o Rapaz faz interferéncias que nao se dirigem exatamente ao

Homem. Vejamos alguns exemplos:

(38)

RAPAZ
Ele agarrou seu amante com firmeza. Rasgava-lhe os olhos, destemperado de
gula no peito. Destrocava a construcio de seu rosto, queria entender sua carne,
decompoé-la em laminas ao sol para desfilar sua lingua com forga. Queria
estudar o coracdo enquanto sugava-lhe o suco e garimpava suas veias com os
dentes.

Ele escavaria toda aquela matéria até resgatar a si mesmo. (ANEXO 1)

253



(39)

RAPAZ

Pode comecar por onde quiser: todo o meu corpo é orificio. Varias portas. Cada
poro deve ser penetrado pelo suor do outro com a mesma sensagdo de um
membro, de uma lingua, de dedos, maos. Cada poro existe para me dar prazer.
Sabe quantas pessoas existem no mundo ? Eu e os meus amantes. Os que ja
estiveram em mim e as minhas promessas.

Moro na cama de cada um deles. Moro no corpo de cada um deles. Moro no

musculo de cada um deles e hospedo todos entre minhas pernas. (ANEXO 1)

(40)

RAPAZ
Costuraram-se, pelos labios, sangue e saliva num beijo. Dois amantes

ensinando: o inico alimento é o sentimento. (ANEXO 1)

Vale salientar um dado cénico importante oferecido pelas didascalias. As elocucoes do
Rapaz sao precedidas pela mesma didascalia: “Luz no rapaz que transa com o Homem. Sé seu
rosto, voltado para o publico, esta iluminado.”, com uma pequena variacao no texto (38) —
correspondente a primeira fala da personagem na peca —, cuja didascalia informa: “Luz no
rapaz que transa com o Homem. S6 seu rosto, voltado para o ptiblico, visivelmente entorpecido
de poppers e prazer.”. No final de cada fala, segue-se a didascalia: Luz volta ao movimento
inicial.”. Unindo os dados contextuais da cena com a enunciacdo do rapaz, podemos deduzir dai

algumas interpretacoes.

Valendo-se da técnica cinematografica do close-up, a cena focaliza apenas o rosto do
Rapaz. Finalizada a fala, a luz “volta” ao “movimento inicial”. Esse close-up recorta todas as
cenas, deslocando-as do contexto maior da peca. Vé-se que as elocugoes do Rapaz se inserem
num espaco plastico de um tableau. Como se 1€ em (38), (39) e (40), o distanciamento
promovido, na cena, pelo efeito de luz é reforcado pela fala do Rapaz, que nao se dirige ao seu
possivel interlocutor, o Homem. Mesmo que em (39) haja marcas formais de que o locutor se
dirige a um outro, como o verbo poder (modalizador) na terceira pessoa do singular, elidindo o
sujeito “vocé” (por exemplo); e a pergunta retérica, que apela para a atencao do espectador —

nas demais citagOes essas marcas inexistem, referindo-se a personagem a uma terceira pessoa,

254



“« 2»”

ele”, “amantes” —, a fragmentacdo cubista da cena (os tableaus) distancia sujeito falante,
Rapaz, do possivel interlocutor na cena. A encenacao proposta pelas didascalias ndao nos autoriza
associar, no trecho (39), “vocé” a Homem; pelo menos, ndo ha uma associacdo de forma que

configure o gérmen dramatico (acao gerada pela troca de falas entre locutores).

Da citacdo (38) destaco um aspecto: “Ele escavaria toda aquela matéria até resgatar a si
mesmo”. Pela descricdo metaférica da maneira como o amante o “devorava” sexualmente, que
tem paralelo com a forma como o Homem costuma agir e se sentir na pratica do fist-fucking,
podemos inferir que o déitico “ele” assume, no contexto da enunciac¢io, a referéncia do Homem.
O uso do pronome “ele” promove distanciamento, uma vez que implica estar o enunciador
fazendo um comentario a respeito de alguém que se encontra fora da enunciacdo. Em vez de
estar se dirigindo a um interlocutor (“tu”), o Rapaz comenta as acoes de um “ele”, a nosso ver, o
Homem. Isso nao impossibilita que esteja se referindo, simultaneamente, a qualquer outro
possivel amante masculino. Da mesma maneira como se sente 0o Homem no ato sexual, esse “ele”

“escavaria toda aquela matéria [a carne do Rapaz] até resgatar a si mesmo”. A parte grifada

aponta para a necessidade de o “ele”/Homem, por meio do ato antropofagico do sexo, recuperar-
se, salvar-se. Como se ele quisesse “devorar” toda a carne do amante para chegar ao coracao,
para estudar o coracdo. H4, aqui, um jogo de espelhos muito interessante. “Escava-se” a carne do
outro até chegar ao coracdo, representacdo simboélica do amor. Mas o “resgatar-se” é, no
contexto, um verbo polissémico. Tanto pode conter a acepc¢ao de “salvar-se”, como pode assumir
o sentido de conseguir, com muita dificuldade, “obter” a si mesmo. Nessa segunda acepcao, o
enunciado evoca, intertextualmente, o mito de Narciso — de acordo com a psicanalise, uma das
chaves para se “desvendar” o “mistério” da “homossexualidade” [cf. leitura critica que faz Costa
(1995) da interpretacido psicanalitica do “homossexualismo”]. Seduzido pelo reflexo de sua
propria imagem, Narciso entra na agua para se fundir com ele mesmo (con-fundir), e morre
afogado. Fazendo um paralelo, o “ele”’/Homem “rasga” a carne do amante (metaforicamente,
mergulha em sua carne) para buscar o coragao e, com isso, se resgatar a si proprio. A morte
simbolica corresponderia ao fracasso dessa busca, uma vez que, como se supoe, ele tem o habito
de pagar prostitutos para fazer o fist-fucking; assim, cada busca redunda num prazer
momentaneo e num sentimento de desilusao. Cada experiéncia é fugaz, impossibilitando ao

“ele”/Homem a plena satisfacdo.

Além das nossas inferéncias, podemos verificar que a expressao radical dos sentimentos,
tanto no Rapaz quanto no Homem, mantém uma ordem estilistica que acentua a existéncia de
uma unica voz. Comparemos os trés fragmentos anteriores com este, pertencente a fala do

Homem:

255



(41)

Primeiro, sonhei que me vestia de Binho como se fosse uma pele. Encaixava-me
entre o0ssos e feixes, abotoando-o em mim. Habitava-o. Como
parasita/hospedeiro. Vivendo dele, nele, pra ele.

Depois, sonhei que comia seus pedacos, alimentando-me de sua proteina
albina. Casando nossas células, banhando-nos em nossas placas sanguineas.

Seria ele tao lindo do avesso ? (ANEXO 1)

\

Em (38) e (40), ha sugestdao de imagens que, assim como em (41), nos reportam a
devoracao antropofagica. Neles todos, esse devorar corresponde, metaforicamente, a
necessidade de alcancar algo mais (simbolizado pelo coracao, pelo sangue, pela saliva). Tanto na
fala do Homem como na do Rapaz, o carater lirico se mostra, sobretudo, pelo agenciamento de
imagens que expressam, barrocamente, o impeto carnivoro de “despedacar” a carne para tentar
alcancar um prazer mais absoluto, o amor, sempre escorregadio. Nao nos parece, pois, mera

coincidéncia.

O ato de fala realizado pelo Rapaz corresponde, em nossa leitura, a uma projeciao do
desejo da personagem Homem. O desejo do Homem se materializa na imagem do Rapaz, figura
que se mostra “aberta” para receber seu amante — “ele”. O Rapaz nos informa o que, de certo

modo, esta contido no discurso da personagem Homem.

Esse discurso homoerdtico bifurcado expressa ora um impulso ativo para o sexo (o
Homem e sua relacdo com o fist-fucking) ora um passivo (Rapaz disponivel a ser “devorado”).
Apesar da dualidade entre ativo e passivo, no discurso da peca eles correspondem a dois semas
nao excludentes nem hierarquicos, como passaram a ser concebidos no sistema de crengas
burgués sobre a masculinidade. Considerando as duas vozes como partindo de um mesmo
sujeito do discurso, somos levados a concluir que o ativo e o passivo sao intercambiaveis, de
forma que, na pega, a oposicao se anula. Perdendo o sentido a oposicao, perde sentido também o
valor dos termos “ativo” e “passivo”, como formas ideolégicas de classificar o que é masculino e
feminino. Além disso, abdica da associacao automatica que, pelo viés da formacao discursiva, o

discurso masculino burgués faz entre “homossexual” e “mulher”.

Trata-se, portanto, de duas projecoes partindo de um mesmo ponto de referéncia — o
sujeito do discurso homoero6tico (Homem). A personagem nessa peca é fraturada, cindida. Nao

constitui carater definido, com unidade. O discurso na peca é monologico. Nao ha embate de

256



vozes ideoldgicas dissonantes. Ha um discurso que se encontra fraturado e que se projeta por

meio de duas vozes em linhas paralelas.

Gostariamos de salientar um aspecto que, a nosso ver, torna o discurso da alteridade, na
peca, mais eficiente do ponto de vista politico. O texto de Newton Moreno, ao optar pelo fist-
fucking como signo agenciador da cena, nao dispde a questdao como algo sujo, fétido, objeto de
reprovacao. Pelo contrario, o dramaturgo aposta na liricidade do “grotesco”, opcao sustentada
por muitos dos escritores a quem Newton Moreno se mostra afiliado, dentre eles, Jean Genet, na
Franca, e Joao Silvério Trevisan, no Brasil. Em Notre Dame des Fleurs, por exemplo, deparamo-
nos com uma I-moralidade que se pretende sagrada; em Vagas Noticias de Melinha Merchiotti,
com a apologia do amor as fezes do amante. Em ambos os romances, a afronta a rigida moral
burguesa se reveste de um estilo barroco (mais explicitamente em Genet) e profundamente
lirico-amoroso. Newton Moreno nao se centra na estética do grotesco. Como ele mesmo exp0s,
“ha uma poesia escura, urdida dentro do ‘cancro’, que nos ¢ dificil aceitar e apreciar. Uma poesia
que sai do eu e encanta. Uma poesia suja, mas sublime. Onde o que me repulsa no inicio é o que
me atrai logo em seguida” (MORENO, 2003, p. 98). Portanto, se ha uma leitura da cena como algo
estritamente grotesco, isso se deve, provavelmente, a resisténcia moral, por parte do
leitor/espectador, em presenciar uma relacio homoero6tica e uma modalidade de sexo abjeta,
conforme o “bom gosto” da “normalidade”. O lirismo chega a assumir um tom grandiloqgiiente.
Ora excessivo, ora kitsch, o estilo constro6i a atmosfera lirica do texto, na exposicao, sem pejo, de
uma voz masculina que confessa seu amor profundamente nostalgico por um homem, como se

constata no excerto abaixo:

(42)

HOMEM

(...) Me apaixonei por ele nos primeiros centimetros do indicador, enquanto ele
desabrochava (seu anus) em ton sur ton de rosas e violetas, sempre um jardim
de surpresas. Alguns dias mais rosa, outros mais violeta. Florescia nossa
curiosidade juvenil em manhas decoradas de suas flores. Atras de cercas, em
cima de arvores, embaixo das camas. Toda flor tem perfume préprio. Nunca
esqueci o perfume de Binho, coroando meu amor com os vapores de seus botGes

em flor. (ANEXO 1)

257



O amor juvenil é associado a imagens coloridas e olfativas, ressaltando-se o clima
primaveril da juventude (rosa, violeta, flor, florescer, perfume, botdo em flor). O efeito lirico do
discurso se da pela énfase da sinestesia, que poetiza um espaco da memoria onde habita um
sujeito, o qual, pela distancia temporal, jA ndo mais constitui o mesmo da enunciacdo. O sujeito
desse espaco da memoria, o sujeito do passado, conheceu o prazer e o amor. O sujeito da
enunciacdo é o Homem do presente, que envelheceu, nao alcancou satisfacdo na sua vida

sentimental e vive a procurar, nas ruas, nas madrugadas, o que outrora havia perdido.

Se do ponto de vista das “belas letras” esse lirismo pode parecer excessivo, imaturo, com
imagens que apelam para o lugar-comum, do ponto de vista cénico proporciona um efeito
impactante, sobretudo quando a leveza simbolica e romantica das imagens contrasta com o
naturalismo da cena do fist-fucking. A alta literatura, nesse contexto, deixa de ser condicao sine
qua non. O que vale, aqui, é o efeito cénico provocado pelo choque entre a expressividade

romantica e a referencialidade da a¢do naturalista, entre o carater fisico e metafisico do amor.

O kitsch é concebido como um dos elementos que fazem parte daquele tipo de
ambientacao construido pela peca; um componente possivel e legitimo. Um pouco do que se
entende como paraliteratura, caracterizada, nesse caso, como uma poética de apelo facil aos
sentimentos, usando como ingrediente imagens que expressem o transbordar do amor e da
paixfio. Lembremos que o poeta Fernando Pessoa, na voz de Alvaro de Campos, ja chamava a
atencao do carater “ridiculo” das cartas de amor, no entanto, admite, “S6 as criaturas que nunca
escreveram/ Cartas de amor/ E que sdo/ Ridiculas”25. Adaptando ao contexto da peca Dentro, a

expressao do amor, de tdo sincera, pode parecer, aos olhos criticos severos, ridiculas.

Mas, aqui, nos lembramos também de Barthes (1991), que, ao empreender o desafio de,
como académico e cientista da linguagem, se debrugar sobre o discurso amoroso, escreveu, em
nota introdutoéria, que o discurso amoroso foi levado a deriva do inatual, sendo abandonado
pelas linguagens circunvizinhas, excluido nao somente do poder, mas também de seus

mecanismos (ciéncias, conhecimentos, artes)26, O discurso amoroso, nao obstante sua

125 “Todas as cartas de amor sdo/ Ridiculas./ Nao seriam cartas de amor se nao fossem/ Ridiculas. // Também escrevi
em meu tempo cartas de amor,/ Como as outras, Ridiculas.// As cartas de amor, se ha amor,/ Tém de ser/
Ridiculas.// Mas, afinal,/ S6 as criaturas que nunca escreveram/ Cartas de amor/ E que sdo/ Ridiculas.// Quem me
dera no tempo/ em que escrevia/ Sem dar por isso/ Cartas de amor/ Ridiculas.// A verdade é que hoje/ As minhas
memoérias/ Dessas cartas de amor/ E que sdo/ Ridiculas.// (Todas as palavras esdrixulas,/ Como os sentimentos
esdrtixulos,/ Sdo naturalmente/ Ridiculas.)” (Alvaro de Campos in PESSOA, 2006, p. 399-400)

126 O texto integral da nota é o seguinte: “A necessidade deste livro se apdia na seguinte consideracgdo: o discurso
amoroso é hoje em dia de uma extrema soliddo. Este discurso talvez seja falado por milhares de pessoas (quem
sabe?), mas ndo é sustentado por ninguém; foi completamente abandonado pelas linguagens circunvizinhas: ou
ignorado, depreciado, ironizado por elas, excluido ndo somente do poder, mas também de seus mecanismos (ciéncias,
conhecimentos, artes). Quando um discurso é dessa maneira levado por sua prépria forca a deriva do inatual, banido

258



pluralidade, caracteriza-se, no geral, por ser uma pratica em que se abrem possibilidades de os
sujeitos “amorosos” se expressarem incondicionalmente. A resisténcia habitual a esse discurso
advém das areas que privilegiam a producao racional em contraposicao a vivéncia das emocoes.

O discurso amoroso desbragado é assumido na peca de Newton Moreno como mais um
aspecto da alteridade, e, como vimos, regulado por uma acdo de natureza diversa: a cena
naturalista do fist-fucking. Quando esses dois discursos se encontram conjugados na cena, gera-
se, dialeticamente, um novo viés do discurso amoroso. Em Dentro, o amor e o sexo sao dois
elementos que se pressupOem, ao contrario do discurso religioso, que os concebe como
realidades bem distintas (espirito vs. carne). E também contrario a perspectiva romantica, ja que
nao se parte, aqui, de um amor que resulta no ato sexual, mas do ato sexual que persegue o

amor.

Essa inversio da ordem amor/sexo nos parece condizente com alguns aspectos
semanticos da ideologia masculina. Em sociedade, os homens, entre si, costumam fazer apologia
ao sexo, relegando o amor as vicissitudes femininas. Essas diferentes formas de socializacdo
geram sistemas de crencas particulares. Para o imaginario feminino ainda vigente, o amor é o
principio e um fim; o sexo, uma particularidade. Para o imaginario masculino, o sexo é o ponto

de partida; o amor, uma conseqiiéncia.

Em Dentro, o amor é o ponto de partida, pois o Homem compra cada um de seus
amantes com a esperanca de encontrar, em cada corpo, a imagem perdida de Binho. E, também,

o ponto de culminancia, como vemos nas dltimas linhas do texto:

43)

RAPAZ
Sinto passos dentro de mim, mas quem alcanca o meu coragao ? Quem alcanca

0 meu coracao ? Quem alcanca o meu coragao ?

de todo espirito gregario, so lhe resta ser o lugar, por mais exiguo que seja, de uma afirmacdo. Essa afirmacao é em
suma o assunto do livro que comeca.” (BARTHES, 1991, nota introdutéria).

Consideramos, assim como Barthes, que o discurso amoroso no Ocidente foi levado, ao longo do século vinte, a
deriva do inatual. Nao é nosso proposito, por ora, apesar de bastante interessante, elencar todas as vertentes trilhadas,
ao longo da Histéria Ocidental, pelo que se chama “discurso amoroso”. Partindo do suposto de que h4 diversos
discursos, alguns dos quais excludentes, que se inserem sob o rétulo “discurso amoroso”, compreendemos por tal o
conjunto de discursos que versam sobre o tema “amor”, independentemente da Histéria e da ordem discursiva em que
se encontram inseridos. Caberia, portanto, ao analista critico do discurso amoroso particularizar, conforme sejam os
propositos, cada espécie e cada formacao discursiva.

259



Luz apaga no rapaz. Volta para o homem com a mado fora do rapaz, s6 que
segurando um corag¢do na mdo.

Luz morre aos poucos. (ANEXO 1)

O final da peca aposta, como em todo o texto, num lirismo simbdlico e kitsch. Trata-se de um
final aberto, pois tanto pode estar representando simbolicamente o desejo do Homem de
alcancar o coraciao de seu amante, quanto pode ser interpretado como uma espécie de “auto-
resgate”. Tendendo para essa segunda interpretacdo, acreditamos que a narrativa apresentada
pelo Homem o ajudou, como numa espécie de catarse, a resgatar a si mesmo, como sugere esse
trecho de sua ultima fala na peca: “Recito minha histéria como uma prece sempre que outros
vém a mim. Estou preso a ela como um mantra, um cantico, uma marca de nascenca.” (ANEXO 1).
Se o ato sexual ndo mais o resgata, reviver sua histéoria com Binho o faz recuperar-se

momentaneamente, como num mantra.

Todavia é o amor, em ultima analise, que o Homem persegue, seja fisico (o que viveu com
Binho), seja o cultuado pela memoria (sentimento que se adensa a medida que o tempo vai
passando e ele se vé cada vez mais distante de Binho). O discurso masculino, em Dentro, se
mostra, portanto, numa nova perspectiva: sem categorizar mais os sujeitos de homossexual e
heterossexual, o discurso parte das vivéncias homoafetivas profundas para estabelecer uma nova
ordem no imaginario masculino: o sexo e o amor estdo entranhados, de tal maneira que é preciso

“rasgar a carne” para se alcancar o “coracao.

Pela via do anus, pode-se alcancar o coracdo do outro: eis a sintese que o texto parece
propor. Em outras palavras, a persecucao do amor se torna um imperativo existencial, dai
qualquer meio ser valido para alcanci-lo. No caso da peca, o caminho, para tanto, nao é

ortodoxo. De acordo com o dramaturgo,

no amor que se processa pelo anus, este amor de aberracdo, também pode-se
chegar ao coracdo. E esta uma de nossas portas. (...) A voracidade das carnes em
jogos fortuitos atrds de mais carne. Talvez como tnica alternativa para um

encontro. Através de um mar de carne eu posso ancorar em algum afeto

consistente. (MORENO, 2003, p. 97) (grifo nosso)

Assim, sem querer qualificar dessa forma a vivéncia homoerotica, podemos reconhecer ai um de
seus tracos. A “carne” e o afeto nao podem ser desvinculados: sdo faces da mesma moeda. Vé-se

que esse tipo de visdo de mundo vai de encontro a ideologia judaico-crista, dicotomica, que

260



dissocia a alma (de onde proviria o afeto) da carne, como se fossem duas categorias
impermeéaveis entre si. Essa visdo dicotdmica converge com aspectos ideoldgicos da moral
burguesa, cujas representacoes reforcam, por um lado, a relacdo “masculino” vs. “carne” e, por
outro, “feminino” wvs. “afeto”. A arte roméntica, de certa forma, contribuiu para o
estabelecimento desse sistema de crencas. A vivéncia homoero6tica expressa na pega propoe um
salto qualitativo desse sistema de crencas burgués a uma concepc¢do mais abrangente e complexa

da afetividade masculina.

Enfatizamos, mais uma vez, que o mérito do texto de Newton Moreno nao se encontra
exatamente num tipo de elaboracdo literaria requintada, que abdica da cena. Pelo contrério,
como literatura, pura e simplesmente (como se isso fosse possivel no tocante ao género
dramatico!), a peca, a nosso ver, é fragil e inconsistente. No entanto, como ela se inscreve numa
vertente dramatdrgica contemporanea da conjuncao texto-cena, havemos de apreendé-la sob
outro angulo, diferente do foco que costumam dar os estudos literarios ortodoxos. Além disso,
trabalha a alteridade de forma tao espontanea e vigorosa, que termina por contribuir nas

discussoes sobre estética e cultura masculina.

A segunda peca de Newton Moreno, Agreste, que sera doravante analisada, apesar de
trabalhar o mesmo tema da primeira, a homoafetividade, apresenta uma estrutura diferente.
Como Dentro, Agreste aposta na epicizacdo da cena. No entanto, se se pode ainda identificar na
peca Dentro uma palida situacdo dramatica — toda a historia é contada pelo homem enquanto
ele pratica com o Rapaz o fist-fucking —, em Agreste a estrutura dramaética é definitivamente
implodida, enfatizando-se o carater performéatico da cena. A proposta é investir no trabalho do
ator, na sua habilidade em contar histéria no “aqui-agora”, ou seja, na experiéncia Gnica que o
espetaculo proporciona. A experiéncia estética resulta da configuracio de uma cena

radicalmente épica. Vejamos, a seguir, o elemento didascalico que serve como prefacio:

(44)

A idéia deste texto é servir como exercicio ( solo ) de narrativa para um ator-
contador (atriz) e dispor de outro(s) ator(es) que cria(m) uma partitura
fisica para determinados momentos da estoria. Da unido destas duas
linguagens - a oralidade e a danca-teatro; verbo e movimento — sera feito o
espetaculo.

Um(a) narrador(a).

261



Velho(a) contador(a) de estérias. Daqueles que retinem um grupo ao redor da
fogueira ou embaixo de uma drvore com uma viola/sanfona, pontua suas
histérias com as musicas e acordes que saem de seu instrumento. Ele(a) recebe
o publico, da o clima de cada passagem do texto, pausas; enfim, é o grande
condutor da cena.

O narrador pode fazer as vozes de todas as outras personagens, até mesmo do
casal, e ainda representar o padre, o delegado, ou as vozes dos moradores,
entrando na cena para contracenar com a atriz e depois voltar ao seu posto de

narrador. (ANEXO 2)

Como se vé, a proposta é servir o espetaculo como “exercicio de narrativa”. De acordo como a
teoria dos géneros literarios foi concebida pelos classicistas, é inimaginavel que a dramatica sirva
de suporte para expressar um material épico, ou vice-versa. Mas a narrativa, na peca, nos parece
o mote para a realizacdo de um trabalho performatico do ator e, conseqiientemente, da cena
[exercicio de narrativa para um ator-contador (atriz), com outro(s) ator(es) que cria(m) uma
partitura fisica para determinados momentos da estéria. Da uniao destas duas linguagens — a
oralidade e a danca-teatro; verbo e movimento — serd feito o espetaculo]. E preciso
compreender o que se oferece: uma peca de teatro como performance, como espetaculo. Dessa
forma, o teatro nao escamoteia sua condicdo de arte; nao cria a ilusdo de realidade na
composicao de uma cena dramatica, representando um universo estruturado numa fabula com
inicio, meio e fim. Em Agreste, o retorno a concepcao épica se da na medida em que uma historia
nos é oferecida, mas os atores nao a realizam (acio, drama): eles contam essa histéria. O carater
performatico corresponde, aqui, a expressao simultinea das seguintes habilidades, dentre
outras: contar uma historia; mostrar (o narrador/Contador) a voz das diversas personagens;
representar (outros atores) corporalmente as diversas situagbes narradas; conjugar, na
linguagem cénico-dramaturgica, o verbo (oralidade) e movimentos de danca-teatro. Assim, o

componente dramatico implode, restando apenas suas ruinas no corpo do texto.

A concepcao de narrativa no texto [cf. terceiro paragrafo de (44)] parece se coadunar com
a de Walter Benjamin (1994), apresentada em seu célebre artigo “O Narrador: Consideragoes
sobre a obra de Nikolai Leskov”. Para o filosofo e historiador frankfurtiano, “a arte de narrar esta
em vias de extincdo. Sao cada vez mais raras as pessoas que sabem narrar devidamente”
(BENJAMIN, 1994, p. 197). Na opinido de Benjamin, os narradores costumam beber na fonte da
experiéncia que passa de pessoa a pessoa, e podem se dividir entre os viajantes (por viajarem
muito, tém o que contar) e os homens comuns, que nunca sairam de seus respectivos paises, mas

conhecem suas histérias e tradicoes.

262



O narrador/Contador, em Agreste, é concebido como um sujeito popular (Daqueles que
reunem um grupo ao redor da fogueira ou embaixo de uma arvore com uma viola/sanfona),
um individuo do povo, que reiine um publico ouvinte para contar um “causo”. Esse sujeito
popular é, no entanto, construido estilizadamente, de forma que o trabalho do ator seja
inconfundivel com a concepgao naturalista de um contador de histérias popular. Isso se verifica

quando, apds o prefacio (onde ha a descricio de um homem popular), da-se inicio a fala do
Contador. Percebemos que o estilo em que seu texto é elaborado expressa, quase sempre,
corre¢ao gramatical e, com isso, o padrao culto da lingua. Além disso, ndo se constata nenhuma
tentativa de imitacdo da estrutura caracteristica da modalidade oral da lingua, salvo num
acentuado ritmo da oralidade que um contador de historias costuma imprimir em seus textos, ou
quando a personagem Contador/narrador representa, ela mesma, suas proprias personagens,
como se vé abaixo:

(45)

VE 1

Oxente, cadé?.

CONTADOR(A)

A vitiva ja tinha entregue o paleto.

VE1

Maria de Deus, cadé a trouxa ?

CONTADOR(A)

Assustou-se a velha.

VE1

Faz tempo que eu num vejo um, mas isso aqui nao € peru.
VE2

N3ao se avexe nao. Espie melhor. Procure direito.
CONTADOR(A)

De costas, a viliva se perguntava...

VIOVA

Que trouxa?

VE2

Deve de t4 escondido. As vez tem que ajudar pro bichinho florescer.
VE1

Mulé, ou eu perdi a vista de vez ou a piroca dele é do tamanho de um cabelo de
sapo.

VE2

Deixe eu lhe ajudar ... (ANEXO 2)

263



O estilo popular é tornado gestus quando o dramaturgo faz uso de alguns raros e esparsos
termos populares, como a expressao as vez e o vocabulo amostrado. Ha distanciamento uma
vez que a fala ndo é estilisticamente adequada ao registro lingiiistico de acordo com o perfil
social desse contador de historia (pelo menos no que faz supor o prefacio), logo se expoe o jogo
teatral e se afirma o propoésito da peca de nao propor uma ilusido de realidade ao publico. Tal
como reivindica Brecht, o ator, aqui, ndo deve “personificar” e se confundir com a personagem,
alimentando a ilusao de que ela constituiria uma figura real, de “carne e 0sso”; mas apresenta-la

ao publico como artefato, objeto de criacao.

Consideremos que, em nosso cotidiano, a narrativa oral geralmente se insere numa
situacdo comunicativa em que um locutor toma para si o turno conversacional e oferece uma
historia a seus interlocutores. Guardadas as devidas proporcgoes, a narrativa literaria expressa
alguns tracos que tém sido identificados como caracteristicos do discurso oral. Nao nos ateremos

a todos esses tracos, sendo a dois que nos parecem elucidativos.

O primeiro deles diz respeito a enunciagao. Se o falante, numa situagao qualquer, desvia
para si o turno conversacional a fim de relatar um fato, espera-se que ele faca jus ao espaco
concedido, deixando claro, no final ou mesmo ao longo da narrativa, por que esta contando a
historia; o que pretende revelar. Evidentemente que estamos enfocando uma situagio concreta
de conversacdo, em que os interlocutores criam entre si algumas expectativas. Assim, mesmo
que, do ponto de vista filosofico, nao faca hoje mais sentido falar de “intencionalidade”, é fato
indiscutivel que os falantes, numa comunicacdo ordinaria, pratica, do dia-a-dia, sempre
procuram estabelecer, entre si, propositos, objetivos ou intengdes. No caso da narrativa oral,
todo “narrador” procura, consciente ou nao-conscientemente, evitar, de seus ouvintes, a

pergunta “e dai?”127,

O segundo traco é estrutural. Para caracteriza-lo, tomaremos de empréstimo o termo

avaliagao, tal como é concebido em Labov; Waletzky (1967)28. Em toda narrativa oral existe um

127 Para um estudo sociolingiiistico da narrativa, indicamos LABOV; WALETZKY (1967), LABOV (1972) e LIRA (1987).
128Segundo os autores, a narrativa se caracteriza por ser “um método de recapitular uma experiéncia passada pela
equivaléncia de uma seqiiéncia verbal de oracdes a seqiiéncia de acontecimentos que realmente ocorreram” (LABOV;
WALETZKY, 1967, p. 20). Mais adiante, definem com maior precisido: “qualquer seqiiéncia de oragdes que contém
pelo menos uma juntura temporal é uma narrativa” (LABOV; WALETZKY, 1967, p. 28).

A estrutura global da narrativa é descrita pelas seguintes etapas: 1. resumo - marca o inicio de uma narrativa
e funciona como uma espécie de sumario, anunciando sobre o que a historia versara; 2. orientagao - componente da
narrativa que orienta o ouvinte com referéncia a pessoa, lugar, tempo e situagdo comportamental; 3. ag¢do de
complicac¢do - é o corpo principal da narrativa, compreendendo uma série de eventos que se sucedem; 4.
avaliagado - esta relacionada aos meios usados pelo narrador a fim de indicar a relevancia da histéria, o point daquilo
que esta sendo narrado; 5. resolugao - formalmente definida como a secio da narrativa que segue a avaliacdo; 6.

264



esforco por parte do narrador para que fique claro o point, o ponto fulcral, aonde a narrativa
pretende levar. A narrativa detém um carater argumentativo, pois ela estara funcionando, no
tema da conversa, como ilustracao, demonstracao, explicacao, etc. De forma cautelosa, podemos
dizer que as narrativas literarias costumam apresentar um point. E claro que nem todas se valem
do recurso dos contos de fadas, em que o escritor, no final da historia, destaca sua moral. Mas
podemos dizer que a narrativa costuma nos conduzir a um point, que pode vir mais ou menos
explicito, dependendo da proposta da obra. Enfatizando a relacdo leitor vs. narrativa literaria,

costumeira é a pergunta: por que essa narrativa esta sendo contada?

Na verdade, trata-se de uma pergunta que encobre uma questao contra a qual investe,
sobretudo, a filosofia da linguagem e a teoria literaria contemporaneas — a intencionalidade da
obra. Com que intencao a obra foi escrita? Essa ndo é uma questao que a teoria literaria, por
exemplo, levantaria atualmente. No entanto, admitimos que, em se tratando de Agreste, em
virtude de todos os recursos épicos utilizados na encenacdo, o “causo” contado pretende
esclarecer algum ponto de vista. Desenvolvamos, entdo, nossa analise do discurso masculino

nessa peca, partindo dessa premissa.

Comecemos pela historia'29. Um sertanejo e uma sertaneja se flertam, mas nenhum tem
coragem de atravessar a cerca que os separa. Um dia, a cerca apresenta um buraco. Os dois se
encontram e resolvem fugir juntos. Correm até se perderem. No calor abrasador do sol, caem e
comecam a delirar, até que chega uma mulher que os leva para a aldeia mais préoxima. Nessa
aldeia, eles assentam casa e passam a viver 1a, como marido e mulher, durante vinte e dois anos.
Ele morre. O velorio é em sua casa. Consolada pelos vizinhos, a viava pede que as mulheres
troquem a roupa do defunto, pois ela ndo queria fazer isso. Quando as vizinhas tiram toda a
roupa do homem morto, descobrem que se trata de uma mulher. Humilham a viava. O padre se

nega a dar a extrema-uncao, o delegado da cidade chega logo apos e repreende violentamente a

coda - elemento adicional da narrativa , € um mecanismo funcional para fazer retornar a perspectiva verbal ao
momento presente.

Os elementos avaliativos, conforme os autores, formam uma estrutura secundaria, que pode se concentrar na
secdo de avaliacdo, mas pode se concentrar, sob varias formas, ao longo de toda a narrativa. Muitas vezes, o que ocorre
é estar a narrativa em funcio das estratégias avaliativas. Vale salientar que Labov; Waletzky (1967) e Labov (1972)
tentam descrever as estratégias avaliativas numa perspectiva lingiiistico-formal. No entanto, chegam a admitir que a
defini¢do de avaliagdo deve ser semintica, embora sejam suas implicagdes estruturais. Assim, a avaliacio “revela a
atitude do narrador frente a narrativa ao salientar a importancia relativa de algumas unidades narrativas quando
comparadas a outras” (LABOV; WALETZKY, 1967, p. 37).

Para Lira (1987, p.99-100), “qualquer elemento que indique o valor de certos eventos em relacdo ao ponto de
vista da estdria ou que dé relevo de alguma forma ao narrador, aos protagonistas e a situagao, pode ser considerado
como um elemento avaliativo do texto. Assim a defini¢do fundamental da avaliacao deve ser semantica”. Mais adiante,
enfatiza a questdo de que “a avaliacdo deve ser relacionada ao fato narrado. Quando este for significativo para o
narrador — seja ele protagonista ou testemunha do mesmo — vai haver uma avalia¢gdo” (LIRA, 1987, p.107).

129 Apoiamo-nos em Culler (1985), para quem a histéria numa narrativa constitui o conjunto de acontecimentos
organizados cronologicamente, localizados espacialmente e relacionados a personagens que os motivam ou os
experienciam.

265



viava, salientando que o coronel da regido nao tinha gostado de saber da noticia. A turba,
enraivecida, ateia fogo na casa. A vitiva nao foge e morre com aquela que tinha sido seu marido

ao longo de toda a vida.

Para efeitos de analise, tomemos o discurso narrativo como pratica signica responsavel
pela apresentacdo dos fatos passados (os que configuram a historia):3°. Na construcao do
discurso narrativo, a avaliacao é localizada na forma como o narrador realca determinados
detalhes para chegar a um point. Ainda para efeitos de andlise, nos valeremos da concepcao
estruturalista e tradicional da narrativa, segundo a qual a acdo de complicacdo costuma ser
expressa pelo verbo no pretérito perfeito. No geral, as circunstdncias da histéria ou os
comentarios do narrador sdo expressos em oragdes com verbo no pretérito imperfeito (ou em
outros tempos que nao sejam o pretérito perfeito). Destaquemos alguns comentarios do

narrador e expliquemos por que eles sdo avaliativos:

a) Tinha alguma coisa no amor deles que nao devia acontecer. (ANEXO 2)
b) As vez, é preciso muita coragem para dar um passo. (ANEXO 2)

¢) Mas o Nordeste surpreende a gente. (ANEXO 2)

d) Era como se inspirassem alegria e expirassem receio. (ANEXO 2)

e) O sol ja lhes roubara o senso, o tino. (ANEXO 2)

f) Algo morno crescia na alma. Era um vapor no forno, no berco, na forma do

novo afeto. (ANEXO 2)
g) Cercaram com arame, mas para se prender por dentro.
Nao queriam conhecer os outros, antes de saberem de si. (ANEX0 2, grifo nosso)

h) Amuada e com fome, a viiva remendava o terno puido para o enterro. O que

deveria vesti-lo no casamento. (ANEXO 2)

i) Construiu uma figura triste. Do nada, irrompeu numa careta grotesca e

chorou. E muito triste uma mulher comendo e chorando. (ANEX0 2, grifo nosso)

j) E era a primeira vez que ela falava com alguém mais que duas sentencas.
(ANEXO 2)

130 Concepcao adotada a partir de Culler (1985).
266



I) Uma mulher despida sob a cama e outra de costas olhando o retrato de Jesus.
(ANEXO 2)

m) A viava ndo entendia nada. Nao entendia a morte. Nao entendia homem.

Naquele momento, s6 entendia a perda. (ANEXO 2)

n) Ela se sentia um prato de comida estragada. Uma carnica. Um penico. Um
escarro. Uma doenca. Um pus. Um cancro. Uma gota. Suja, suja, imunda. E nao

entendia por qué. (ANEXO 2)

0) A unica imagem era a da mae. Que fechava feridas com um sopro e ervas.
(ANEXO 2)

p) Envergonhavam-se delas. Queriam apaga-las de suas memorias. Enterravam-

nas vivas.

Mal sabiam que, dentro, a vitva agradecia a bencao de morrer com Etevaldo.

Temia muito mais viver sem ele por certo. Tinha cantado bonito, Deus tinha lhe

ouvido afinal. O fogo ja empenava as paredes.
Mesmo assim, a viiiva acendeu o candeeiro. (ANEX0 2, grifo nosso)

q) O que nunca tinha feito. Abriu os olhos no meio do beijo, enquanto o fogo

ganhava a casa inteira. (ANEX0 2, grifo nosso)

Segundo Labov (1972), muitas das marcas avaliativas teriam o efeito de suspender a acao
da narrativa. Em Agreste, por exemplo, o narrador realiza muitos comentarios que estado
encaixados no relato dos fatos, como se vé em a, b, ¢ e d. O conteido semantico desses
comentarios funcionam como indices que apontam, cataforicamente, para o que sera revelado no
desenvolver da narrativa: um amor que nao deveria acontecer mas que, pela coragem do casal,
aconteceu. Esses indices contribuem para criar suspense na narrativa, uma atmosfera mais
dramatica, para chamar atengdo sobre o caso amoroso envolvendo duas mulheres. Saliente-se
que nao ha, nesses quatro enunciados, nenhuma marca de que o narrador se posiciona

ideologicamente contrario a esse caso amoroso.

Os exemplos f, m, e n constituem estratégias avaliativas, pois, fazendo uso da
enumeracao, imprimem nos ouvintes maior emocao e, conseqiientemente, os conduzem ao
ponto fulcral. O enunciado Era um vapor no forno, no berco, na férma do novo afeto, pela

enumeracao, da-nos a dimensao da intensidade do amor que as duas personagens sentiam uma

267



pela outra. Em m, a negacdo é intensificada pela enumeracao das coisas que a vitiva desconhecia.
Do ponto de vista seméantico, € significativo que, depois do indefinido nada, as duas negacoes
sucessivas destacam dois objetos desconhecidos da vidva: a morte e o homem. Essa
intensificacao apela para a cooperacdo do ouvinte, de forma que ele fique atento ao fato de que a
vitiva era ingénua quanto a muitos dos valores morais sustentados hegemonicamente. Logo
apods, chama a atencdo de que a viiva “naquele momento, s6 entendia a perda”. Ou seja, para
além dos c6digos morais, a Gnica coisa certa era que a personagem estava sofrendo. Seu amor é
destacado pelo narrador, ao frisar a dor da perda, sentida pela vitiva. No exemplo n, ha uma
enumeracao de termos que se encontram dentro de um mesmo paradigma semantico, conforme
nossos valores culturais: o abjeto (prato de comida estragada; carnica; penico; escarro;
doenca; pus; cancro; gota; suja; imunda). A énfase é dada para provocar um efeito
estético/catartico no ouvinte, de forma que ele tenha a oportunidade de sentir exatamente o que
a personagem estava sentindo, a humilhacao pela qual passava. Depois da enumeracao, mais um

destaque para a ingenuidade da viiva: E nao entendia por qué.

Nao obstante a objetividade a que pretende o épico, vé-se, nesses exemplos, que o
narrador, mediante estratégias avaliativas, se posiciona ideologicamente diante do que relata.
Ele parece tomar o partido da vitiva, realcando-lhe a pureza, a ignorancia e, acima de tudo, o
sentimento de amor (como se 1€ em [, o comentario do narrador cria uma imagem de pureza para
mulher, reforcada pelo fato de a viava estar olhando o retrato de Jesus, enquanto a turba
comecava a se agitar furiosamente). Sua simpatia pela mulher sofrida é realcada quando
confrontamos seus comentarios com outro elemento, que constitui, também, uma acdo
avaliativa: o dialogo entre personagens. A avaliacao, nesse caso, é efeito de uma dramatizacao
com que a prépria narrativa opera: ao dar voz aos vizinhos, padre e delegado, a narrativa reforca
0 senso comum intransigente e refratario a um tipo de relacionamento como o que a viava
mantinha com a defunta. O contraste entre a fala dos vizinhos enfurecidos e a imagem ingénua
da vitva nos conduz a duas interpretacoes que se complementam: 1) desviar-se dos codigos
sociais implica arriscar-se a se tornar alvo de discriminacao e de incriminacao (destaque-se que
o delegado decreta voz de prisao a vitiva); 2) o senso comum nao compreende a intensidade do

amor quando é fruto de um relacionamento nao previsto pelos codigos sociais.

Investiguemos, primeiramente, a natureza desses valores sociais hegemonicos, para, em
seguida, analisarmos o discurso dominante na fala do narrador. O sistema de crencas
compartilhado pelos vizinhos é falocéntrico e androcéntrico. O falocentrismo se torna saliente
quando, ao tirarem a roupa do defunto, as vizinhas constatam que ele ndo possui um pénis. A

quantidade de vocabulos usados para se referir ao 6rgao sexual masculino, ao mesmo tempo em

268



que realca o poder do falo e do sistema de crencas masculino, provoca, pela profusiao de nomes,
um efeito quase coOmico — trouxa, peru, bichinho, piroca, bilola, bilunga, bimba, ganso,
macaca, peia, maranhdo, manjuba, macaxeira, pomba, porord, quiri. Destaque-se a
criatividade da lingua para nomear determinados objetos, sobretudo quando se trata de algo
simbolicamente representativo para o grupo social, como é o caso do falo para a sociedade

Ocidentals:.

Além disso, as rapidas falas das vizinhas constituem o que a teoria teatral chama por
esticomitia, ou seja, troca verbal muito rapida entre personagens, as mais das vezes num
momento particularmente dramatico da a¢aos2. Trata-se do momento do reconhecimento, que o
Contador, em sua narrativa, dramatiza por meio da citacdo direta. Esse reconhecimento se
mostra como o momento mais tenso da acdo dramatizada pelo narrador. Mais tenso por qué?
Porque todos descobrem que o marido, que acreditavam ser um homem, era, na verdade, uma
mulher travestida de homem. Nesse ponto, entra em jogo a figura da alteridade em choque com

o androcentrismo, que caracteriza, ideologicamente, o discurso proferido pelos vizinhos.

Esse androcentrismo, apesar de ser encontrado em outros periodos histéricos além da era
moderna, € referendado pela sociedade burguesa e tornado lei natural e divina. A Igreja Catdlica
e o cristianismo, de forma geral, dao sustentacdo moral ao discurso burgués, acentuando-lhe o
carater androcéntrico, de sorte que se tornam instrumentos ideologicos do Estado capitalista.
Dessa forma, relacido possivel é somente aquela em que um homem desposa uma mulher para

criarem e educarem os filhos. Tudo o que foge a essa norma é considerado um perigoso desvio.

E sintomético que as expressdes interjeitivas, alguns dialogos e as imprecacdes lancadas a
viiva exprimem um sentimento religioso muito forte: Maria de Deus; Creio em Deus Pai todo
Poderoso; (alguns faziam o sinal da cruz); Vou rezar por vocé; Herege !; Belzebu!; Filhas do
Demo! E imediata a associacdo que o senso comum faz entre o fato e o pecado. A relacio hetero-
orientada, como ja tivemos a oportunidade de discutir, € “natural” e “determinada” por Deus. O

que é dela desviado é, pois, sinal de doenca e de pecado.

O delegado é a voz que, prescindindo do discurso religioso, afirma sua autoridade por
meio da agressividade. Ele é o estere6tipo grotesco de como um verdadeiro “macho” deve agir. E
ele também o porta-voz da cultura dominante (aqui representada, simbolicamente, pela figura

mencionada, mas nunca presente, do Coronel) e do sistema de crencas hegemonico sobre o

131 Citemos, também, dois outros exemplos que fazem parte da literatura brasileira. Como Moreno, Hilda Hilst,
quatorze anos antes, nos seus Contos D’Escdrnio - Textos Grotescos, cataloga uma longa série de nomes para designar
o pénis. Em Grande Sertdao: Veredas, Jodo Guimaraes Rosa elenca uma profusdo de termos para nomear o demonio,
elemento dotado de valor simboélico no sistema de crengas do contexto em que emerge a histéria de Riobaldo.

132 cf, PAVIS, 1996, p. 340.

269



masculino. Depois de asseverar que a vitiva provocou uma “desordem arretada nos arredores”

(ANEXO 2), o Delegado impoe seu poder, dizendo quem ele é e a que veio.

Sua fala nos fornece um rico material para nos debrugcarmos sobre o discurso masculino
hegemonico. Reportando-se aos comentarios gerais que o povo fazia com relacdo ao casal, o
Delegado expressa a voz do senso comum, num discurso ideologicamente masculino, tomando
como parametro o masculino moderno: Disseram que a senhora nunca que pegou bucho. Uns

até desconfiavam, mas acharam que a gala de seu marido era rala (ANEXO 2, grifo nosso). A

vida intima é constantemente vigiada pela vizinhanca, pretensa detentora da moral crista e, por
extensdo, da moral androcéntrica. E motivo de questionamentos e de desconfiancas o fato de a
vitva nunca ter “pego bucho”. Sabemos que, de acordo com nossas representagoes sociais sobre
o matrimonio, os conjuges assumem um compromisso tacito de ter filhos e de cria-los conforme
interesses politicos, econdmicos e ideolégicos do Estado. “Pegar bucho” é uma expressao de
origem popular para “engravidar”. Os vizinhos, “picados” pela curiosidade, chegam a criar a
hipo6tese de que o marido tinha “gala rala”. Também de origem muito popular e nordestina, o
termo “gala rala” se refere, pejorativamente, ao homem que nao tem sémen suficiente para gerar

filhos. “Gala”, nesse caso, é sinénimo de “esperma”, sémen?33,

Além disso, encontram-se em sua fala construgoes absolutamente valorativas, sobretudo
quando ele esta se referindo a relacdo homo-afetiva entre as duas mulheres — sem-vergonhice;
esfregacdo de fémea com fémea; saboeira. O Delegado chega a comparar as duas mulheres as
prostitutas [Vocés sdo que nem as quenga, as rapariga, as catraias, as sapuringa (ANEXO 2)].
Em Ferreira (1986), a palavra “saboeira” corresponde a “vendedora de sabdo”; por sua vez,
sabao, numa das suas acepcoes, corresponde ao ato sexual 1ésbico (de acordo com o autor, esse
uso é de origem maranhense). Corresponde a um termo girico, muito popularizado no Nordeste,
para se referir ao ato sexual praticado entre mulheres. “Sem-vergonhice”, por sua vez, pela
propria construcdo morfica, corresponde ao ato das duas mulheres, destituido de “vergonha”,
termo aqui usado numa ordem discursiva de cunho moral, referente ao sentimento de dignidade,
ao brio, a honra. Lembremos que, no capitulo anterior, vimos como Plinio Marcos, em Navalha
na carne, imprimiu valores morais semelhantes no discurso de Neusa Sueli. L4, a suposta
homoafetividade de Vado é avaliada pela prostituta como “sacanagem”, miséria, descaramento.

Nesses valores, reverbera o sistema de crencgas falocéntrico de viés marcadamente burgués.

A relacao entre duas mulheres, na 6tica do Delegado e do senso comum, é destituida de

dignidade, de brio, de honra. Por qué? Porque honrosa e digna é apenas a relagdo conjugal

133 No Rio de Janeiro, o uso popular da palavra sémen é “porra”, dai a expressdo “porra rala” para se referir a0 homem
que nao consegue engravidar a esposa.

270



hetero-orientada, valor ideolégico ao qual a sociedade burguesa faz apologia. Com o sintagma
“esfregacao de fémea com fémea”, o Delegado, protétipo do “macho”, rebaixa a mulher a
condicdo de animal. Apesar de também aludir a mulher, “fémea” é, antes de tudo, um termo
usado para designar “qualquer animal do sexo feminino” (FERREIRA, 1986, p. 768). “Esfregacao”
(ato sexual) de “fémea com fémea” reduz o erotismo entre as duas amantes (mesmo
considerando que uma delas era inocente diante do que acontecia) a condicdo biologica de
satisfacio do instinto sexual. E vélido lembrar que, a despeito do investimento do Estado
moderno no sentido de canalizar o instinto sexual para finalidades reprodutivas, é concedido aos
homens o poder de, “caindo em tentaciao”, assegurar sua honra, desde que se respeitem as
prerrogativas da ideologia masculina dominante. No caso das mulheres, um tipo de “deslize” em
nome do instinto sexual é, na concepc¢ao burguesa e crista, objeto de reprovacdo e de oprobrio.
Sobretudo quando esse instinto desafia o poder falico hegeménico, como foi o caso das duas

mulheres na peca de Moreno.

A equivaléncia entre “saboeira” e “quenga” revela a condigao de alteridade que assumem,
em nosso contexto socio-ideologico, tanto o homoerotismo quanto a prostituicdo. O discurso
masculino contra o homoerotismo tende a construir a verdade de que, nos casos envolvendo
mulheres, elas sdo “homossexuais” por nao terem conhecido ainda um “verdadeiro” homem.
Trata-se de um discurso androcéntrico, que interpreta o outro, o diferente conforme injuncoes
da formacao discursiva hegemoénica. Ou seja, o funcionamento do discurso ideologico se da,
como vimos em Van Dijk (2003), a partir da estratégia polarizadora, em que um Noés sempre se
confrontard com um Eles (alteridade). Dessa forma, salientam-se sempre ‘Nossos’ aspectos
positivos em contraposicao aos ‘Seus’ aspectos negativos. O homoerotismo €, para o discurso
androcéntrico moderno, um tipo de comportamento ndo compreendido de fato. Nao se
entendem as razoes para um erotismo homo-orientado. Os sujeitos sociais que compartilham a
mesma ideologia androcéntrica ndo simbolizam o erotismo da mesma maneira que os de
sexualidade homo-orientada. Dai o estranhamento. Atribui-se, em prol do sistema de crencas em
que o Noés se insere, um valor moral negativo para o diferente, o outro. E sustenta-se a crenca de

que héa cura para esse “mal”: no caso das mulheres, conhecer um “macho” de verdade.

O Delegado se sente tao furioso com aquele incidente, que, em principio, anuncia a prisao
da viava, depois expressa seu desejo de punir fisicamente — e violentamente — a mulher
incriminada. Ele a ameaca, dizendo-lhe: “Amanha, na cadeia, a senhora vai conhecer macho para
nunca mais se confundir” (ANEXO 2). Ou seja, anuncia que ela sera violentada por um homem
(atente-se para a associacao entre “homem” e “delegacia”, que nos reporta, simbolicamente, ao

esteredtipo do macho) para aprender a exercer o papel de mulher. O ponto de referéncia desse

271



discurso é, pois, o que toma, a seu modo, o homem como modelo, centro das decisdes e das
interdi¢oes. Nao bastasse isso, o Delegado parece comprazer-se ao anunciar a viava: “E para
gente num se confundir, para todo mundo saber qual é a tua raca, coronel quer lhe marcar a cara
[a cara da vitva], como deve se ser feito com todas as vacas do rebanho” (ANEXO 2). A punicao
fisica de marcar o rosto com ferro quente, tal como é feito com as vacas, contém dois efeitos
pedagogicos: alertar o povo para o que pode acontecer com aqueles que ousam fugir as injuncoes
do poder dominante (nesse caso, um coronelismo com fortes valores ideologicos burgueses); e
ensinar ao infrator que ele também é, assim como as vacas, propriedade do coronel, detentor do
poder econémico e politico. Ao que nos sugere o Delegado, a populacao daquela vila habitava nas
terras do coronel e a ele devia favores e obediéncia. Consideremos, ainda, uma terceira
implicacdo, de cunho mais ofensivo: ao ser comparada as vacas, a mulher deve estar ciente de
que nao somente é propriedade do coronel, mas é uma fémea, um animal, que age tao-somente

pelo instinto; uma mulher a toa.

Em Agreste, diferentemente de Dentro, o homoerotismo é marcado como alteridade. Nas
palavras de Patterson (2005), ha na narrativa a presenca de um grupo de referéncia que demarca
o outro. Nao somente o Delegado representa a imagem violenta do macho. Toda a populacao é
tomada por um 6dio intenso, numa defesa caricata dos valores falicos. Uma Voz chega a chamar
aquilo tudo de “mundica”, marcando o espaco do casal como refugo social. Vale destacar um

trecho da pega, ja proximo ao final da histdria:

(46)

Um grupo velou a madrugada inteira com impropérios, xingamentos, escarnios,
maldicbes, pragas. Criaram um 6dio.
Desenterraram a pior parte deles.

Desenterraram as piores palavras da lingua. (ANEXO 2)

Um grupo se comportou como se estivesse prestes a linchar a vitva, tida como criminosa.
Seu crime: viver um tipo de relacao tabu para a moral androcéntrica. Esse “desvio” da norma
moral padrao é interpretado pela populacdo como o Mal, uma grande afronta ao povo, que
procura se comportar conforme os cddigos morais vigentes (androcéntricos, vale ressaltar). Dai
por que o 6dio, desenterrando “a pior parte deles”, “as piores palavras da lingua”. Lembremos do
que foi discutido no capitulo trés: a camada social mais popular costuma se caracterizar por

sustentar um discurso conservador quanto a determinados valores morais, valendo-se as mais

272



das vezes, para isso, do discurso religioso. Esse conservadorismo é expresso na peca pela reacao
violenta da populacao com relacao as duas mulheres, ao ponto de atearem fogo no seu casebre. A
necessidade era de expurgar o Mal, ou seja, o que se diferencia do modelo comportamental

padrao.

Voltemos, agora, ao discurso da narrativa; ou melhor, ao discurso do narrador. Que
valores sustenta? Para onde o Contador pretende nos conduzir? O conflito que ele apresenta
revela uma concepgao bipolar da realidade, expressamente maniqueista, ao colocar, de um lado,
a vitimizagao da vituva e, de outro, a intolerancia e violéncia da populacao contra a viiva. Com
esse contraste, a nosso ver, de carater didatico, entre vitima e algozes (os que ndo compreendem
o amor diferente da norma padrao instituida; os que agem agressivamente em nome de uma
moral), o narrador leva os ouvintes a se sensibilizarem com a vitiva e a tomarem partido de sua
dor. Vimos, pelos exemplos de a a g, como seus enunciados sdo semanticamente destituidos de
qualquer valor discriminatério. Ele salienta, sim, a discriminacdo por parte do povo,

representante do senso comum.

Nesse ponto, 0 método de que se vale a dramaturgia de Newton Moreno se distancia do
método dialético no teatro épico brechtiano. Em Brecht, a realidade é disposta de forma
complexa, de maneira que o dramaturgo transcende o mero esquematismo maniqueista. Se ha
nessa dramaturgia épica o conflito de classes, as personagens envolvidas, independenetemente
do estrato social em que se inserem, apresentam motivagdes que impossibilitam um juizo de
valor que as qualifique como “boas” ou “mas”; vitimas ou algozes. Todas as personagens estao
imersas num sistema politico e econdmico que as engolfa inexoravelmente. Dessa forma,
ultrapassar esse sistema, oferecendo possibilidades de um contexto social mais justo, se converte
no proposito politico altimo das pegas brechtianas. Em Newton Moreno, o relato do Contador
assimila o universo maniqueista geralmente caracteristico do grupo que pertence a camada
desprivilegiada, de forma que, forjando uma simplicidade na representacido da realidade, pelo
viés do maniqueismo, possa sensibilizar mais o publico, promovendo mais facilmente a catarse e,
conseqiientemente, a tomada de posicdo politica. E fora de proposito, aqui, identificar qual seria
o melhor método, tendo em mira os objetivos visados em cada autor. Dessa forma, fixemo-nos

na dramaturgia de Newton Moreno.

A representacao dos vizinhos e autoridades se oferece com tracos carregados,
caricaturados, de forma que a intolerdncia dessa gente seja o efeito de sentido mais evidente. Em
contraposicdo, a vitva é pintada com tracos mais suaves, destacando-lhe, como dissemos, a
ingenuidade, a candura, a inocéncia. Seu momento de lucidez acontece quando a casa em que se

encontra esta sendo incendiada. Ela esta prestes a morrer quando o narrador nos conta:

273



47)

Viu-se por inteiro pela primeira vez. Descobriu entdo o que era mulher. Pos-se
ao lado de Etevaldo.
Beijou-o. Na boca. O que nunca tinha feito. Abriu os olhos no meio do beijo,

enquanto o fogo ganhava a casa inteira. (ANEXO 2)

Ela passa a entender que é mulher, que Etevaldo era mulher e o que representava para a
sociedade o contato intimo entre duas mulheres — ela e Etevaldo. O desfecho da narrativa revela
que a viuva, consciente agora, resolve defender seu amor e morrer junto com o esposo, nao sem
antes selar o contato entre ambos com um tultimo beijo, dessa vez com olhos abertos, sem

procurar encobrir na consciéncia a alteridade de seu amor.

Todos esses elementos analisados nos possibilitam chegar ao que constitui, a nosso ver, o
point da narrativa: a intolerancia das pessoas que compartilham o mesmo sistema de crencas
androcéntricas sobre o masculino nao permite conceber a possibilidade de que a relacao entre
duas pessoas do mesmo sexo pode ser fruto de um sentimento puro e verdadeiro. Com esse
point, o narrador se posiciona ideologicamente contra a intolerancia e a favor do amor,
independentemente das formas variadas de vivencid-lo. Com esse discurso, ele se afasta
ideologicamente do grupo masculino burgués e adota o homoerotismo como forma possivel de
experienciar o amor. Ele assume a alteridade como tema de sua narrativa, real¢a-lhe o carater de
alteridade, ao confronta-la com o discurso masculino hegemonico, e procura, sub-repticiamente,
desmitificar, diante dos ouvintes, a propria alteridade, tornando-a “familiar”. As duas mulheres
foram, antes de mais nada, duas pessoas que se amaram. E o amor, em tltima instincia, o
elemento temético de destaque nessa narrativa, como os versos da quadra (na estrutura do texto,

essa quadra funciona como uma espécie de coda's4), no final da narrativa, nos permitem ver:

48)

Cruel, a natureza é
Da o sol na desmedida
Da um corpo na desmedida

Dda o amor na desmedida

(ANEXO 2, grifo nosso)

134 Sobre o conceito de coda, consultar nota 169.

274



Assumindo, agora, uma perspectiva mais abrangente, analisemos a pega em sua estrutura
global. O dramaturgo, da mesma forma que o Contador/narrador, toma a alteridade como tema
central e expressa-o de modo favoravel, diferentemente da forma como a moral burguesa
abordaria a mesma questao. O titulo e o subtitulo de sua peca revelam um curioso contraste.
“Agreste” é uma palavra que se refere tanto a drea na Regiao Nordeste do Brasil (transicao entre
a Zona da Mata e o Sertdo), quanto ao que é rude, tosco, rustico, inclemente, aspero. “Malva-
Rosa” é o nome vulgar para algumas espécies de planta, que servem como ornamento ou como
medicamentos. Paralelamente a essa acepcao, ha uma outra, nao dicionarizada, usada por alguns
circulos gays: pelo cheiro adocicado, a malva-rosa é simbolo de feminilidade e se refere,
metonimicamente, ao homem que assume uma identidade “homossexual”. A relagio titulo vs.
subtitulo, ou seja, agreste vs. malva-rosa é contrastiva, nao somente do ponto de vista fisico mas
também simbdlico. A malva-rosa é muito delicada para a regido e o clima agrestinos. O rude, o
tosco e o rustico agridem a docilidade feminil da flor. Por extensdo, a intolerdncia e a

incleméncia desfiguram violentamente o amor homoero6tico.

Ao mesmo tempo, o titulo e o subtitulo nos fazem supor que a malva-rosa floresce (ou
floresceu) no agreste. Curioso é que o vocabulo que constitui o titulo é “Agreste”, ficando o termo
“Malva-Rosa” no subtitulo. Dessa forma, ha uma énfase do nome “Agreste”, orientando
semanticamente o leitor a perceber em que condi¢bes adversas brota a “malva-rosa”. Num
sentido mais profundo da metafora, é nas condigdes sociais adversas que brota o amor

homoerotico entre duas personagens femininas.

A partir desses dois elementos metadiscursivos (titulo e subtitulo), come¢cam a germinar,
na mente do leitor, os processos cognitivos que serdo necessarios para ele interagir com o
discurso da alteridade que sera sustentado pela peca. O termo “Agreste”, em relevo no titulo,
converge semanticamente para a “intolerancia” da populacdo agrestina, que sera destaque na
narrativa do Contador, como ji tivemos a oportunidade de conferir. Ao realcar o carater rastico e
agressivo da regido (e, por extensio, de seu povo), tanto o dramaturgo quanto sua criatura (o
Contador) chamam a atencdo para a delicadeza e a pureza do amor-flor, mostrando, com isso,
posicionamento favoravel a afetividade e, conseqiientemente, desfavoravel a intolerancia. Essa
tomada de posicao estética e politica provém da crenca de que ndo ha no amor uma tGnica forma
de experiéncia. Contrariamente a ideologia masculina burguesa, o discurso em Newton Moreno
sustenta a pluralidade de manifestacoes de afeto. O discurso masculino moderno é apresentado,
na peca, de forma estereotipada, para propor, didaticamente, uma reflexdo sobre a intolerancia

diante das praticas consideradas de alteridade, como o homoerotismo.

275



Além disso, ha, em Agreste, outros processos na teia complexa do discurso que versa

sobre a alteridade. Segundo palavras do dramaturgo,

Tenho uma amiga do Recife que trabalha com mulheres do interior, dando
orientagdo sexual no Sertdo, e ela me contou umas histérias muito curiosas
sobre o quanto as pessoas ainda desconhecem elas mesmas. Nao sabem como
funciona o corpo feminino. Fiquei muito impressionado com essas histérias e a
medida dessa ignorancia.

(http://www.nordesteweb.com/noto1_0304/ne_not_20040324b.htm)

Esse sentimento parece ter conduzido Newton Moreno a criar Agreste. Mas se, de certa maneira,
a peca foi baseada num fato real, ela se vale de um tema que tem um passado histoérico
longinquo, o travestismo feminino. Ja no século XVII, o namero de mulheres que se disfarcavam
de homem era surpreendente. Houve casos de mulheres que, sob a camuflagem masculina,
ganhavam até patentes nas Forcas Armadas européias. Para exigir os privilégios oferecidos
apenas aos homens de sua classe, algumas mulheres usavam disfarces masculinos

convincentes:ss,

No entanto, interessa-nos particularmente o didlogo intertextual entre Agreste e uma
obra que faz parte do canone da literatura brasileira, Grande Sertdo: Veredas. Citemos um

trecho dessa obra, retirado dum momento proximo ao final da narrativa:

Diadorim — nu de tudo. E ela disse:

— "A Deus dada. Pobrezinha..."

E disse. Eu conheci! Como em todo o tempo antes eu nao contei ao senhor
— e mercé peco: — mas para o senhor divulgar comigo, a par, justo o travo de
tanto segredo, sabendo somente no atimo em que eu também s6 soube... Que
Diadorim era o corpo de uma mulher, moca perfeita... Estarreci. A dor ndo pode
mais do que a surpresa. A coice d'arma, de coronha...

Ela era. Tal que assim se desencantava, num encanto tdo terrivel; e
levantei mao para me benzer — mas com ela tapei foi um solucar, e enxuguei as
lagrimas maiores. Uivei. Diadorim! Diadorim era uma mulher. Diadorim era
mulher como o sol ndo acende a 4gua do rio Urucdia, como eu solucei meu

desespero.

135 ¢f. MORENO, 2003.

276



O senhor niao repare. Demore, que eu conto. A vida da gente nunca tem

termo real. (ROSA, 1994, p. 380)

Participando do mesmo grupo de jaguncos em que se afiliava seu amigo Reinaldo, intimamente
chamado de Diadorim, Riobaldo passa a viver a sorte da jaguncaria, muito por razao de seu
amigo, por quem Riobaldo nutria carinho, amor e atracao fisica. No entanto, por se tratar de um
“homem”, Riobaldo nunca o tocou e procurava desviar o “mal” pensamento. No final do
romance, em combate contra o grupo inimigo, Diadorim termina morrendo. S6 entao, Riobaldo
fica sabendo da verdadeira identidade de Reinaldo: na verdade, tratava-se de uma mulher
disfarcada de homem. Chamava-se Maria Deodorina da Fé Bittancourt Marins. O trecho acima
citado corresponde a esse momento do reconhecimento. Riobaldo vé que a pessoa por quem
sempre nutriu amor estava morta. Diante da dor, constata o que sempre havia desejado:
Diadorim era mulher. Mas nesse momento o tempo nao pode retroceder e Riobaldo amargura o

fato de nunca antes ter tomado uma atitude decisiva quanto ao amor que sentia pelo amigo.

A ambigiiidade mulher/homem, presente em Grande Sertdo Veredas, gera inimeras
leituras. Citemos apenas duas, com as quais nos afinamos. A primeira delas é particularmente
social: querendo seguir os passos do pai, Joca Ramiro, famoso chefe de jaguncos, Maria
Deodorina, uma mulher, precisou se travestir de homem, pois na cultura machista em que se
inserem os jaguncos, uma mulher nao poderia jamais ser, agir e se comportar como um deles.
Dessa forma, o travestimento se torna simbolo do “vestir’-se da imagem e gestus masculinos
para participar com os “homens” de uma mesma causa politica. A segunda leitura é de ordem
mais simbolica: ao trabalhar com a ambigiiidade mulher/homem, Guimaraes Rosa
conseqiientemente poe em jogo a condicdo multiforme do amor. Expliquemos melhor. Riobaldo
sentia amor por Reinaldo, mas nao admitia jamais pensar na possibilidade de materializa-lo,
pois, diante das convencoes sociais e morais, um homem nao poderia manter com outro vinculo
erotico. Esse amor nunca confesso nao surgia apenas no plano metafisico, platonico: Riobaldo
em diversos momentos expressa uma atracao fisica pelo amigo, mas trata de reprimi-la, para nao
se comprometer. O amor existe e é, nesse caso, de natureza homoerotica. Independentemente do
fato de ser Diadorim uma mulher, Riobaldo nutria um afeto por uma pessoa que ele acreditava
ser do sexo masculino, nao obstante desejar que o amigo fosse uma mulher. Por acreditar que
Diadorim nao era uma mulher, Riobaldo reprime seu proprio amor, submetendo-se as injuncoes
morais de uma sociedade machista. Ao saber da verdadeira identidade do amigo, Riobaldo
procura implicitamente justificar seu amor: na verdade, escondia-se um corpo de mulher por

debaixo das roupas de Reinaldo. Sofre porque nunca mais tera a oportunidade de confessar a ela

277



o amor reprimido. Tentando compreender a dindmica dos sentimentos de Riobaldo, percebemos
que seu amor, do momento que conhece o Reinaldo adolescente até a morte do amigo, caminha
por uma curva ascendente. Dessa forma, o sentimento amoroso é, no caso de Riobaldo, um fato
inalienavel. Esse amor ora se dirige a uma imagem masculina (Diadorim, ao longo de sua vida
junto com Riobaldo) ora a uma feminina (Diadorim, Deodorina, a mulher que Riobaldo
confundira com um homem, e de quem se lembrara e falara, amorosamente, para o resto de sua
vida).

Esse afeto que Riobaldo sente com relagao a Diadorim é posto na obra como alteridade.
Ao contrario de Agreste, em que o amor entre as duas mulheres é concretamente realizado, em
Grande Sertdo: Veredas o sistema de crenca padrao em contexto social preciso ndo permitia que
Riobaldo ousasse tomar qualquer iniciativa de seducao em dire¢iao a outro homem. Mas, assim
como na obra de Guimaraes Rosa, a narrativa em Agreste apresenta uma personagem feminina
que, frente a intolerdncia social, teve de se travestir de homem para alcancar seus proprios
objetivos. O padrao cultural hegemdnico é assimilado pela personagem feminina, que se traveste
de homem e age como esposo. A divisdo de papéis é necessaria para forjar uma imagem
satisfatoria de acordo com a moral vigente naquele meio social. O reconhecimento, tanto numa
obra quanto noutra, gera perturbacido e da ensejo a peripécia. Em Grande Sertdo: Veredas, a
homoafetividade é posta de maneira subliminar, sem ser afirmada explicitamente, apenas
sugerida. A revelacao final de que Diadorim era uma mulher funciona como climax da narrativa
e vem, de certo modo, a redimir a personagem Riobaldo de uma possivel “homossexualidade”.
Em Agreste, a revelacao redundou na exprobracdo das duas mulheres. A vitiva tornou-se objeto
de escarnio e foi assassinada. Em Agreste, ao contrario de Grande Sertdo..., € a intolerancia o

fulcro da histéria.

A intertextualidade interessa ao nosso enfoque critico do discurso masculino na medida
em que ela se manifesta em Agreste de forma constitutiva. Ou seja, o intertexto (Grande Sertdo:
Veredas) nio esta explicitado. E o que Fairclough (2001) denomina de interdiscursividade. Em
Agreste, o discurso da alteridade converge para o discurso em Grande Sertdo: Veredas. O
travestimento da mulher em homem para se enquadrar aos padrbes sociais encontra-se,

respeitadas as motivacGes particulares de cada personagem, tanto numa obra quanto noutra.

Mas podemos salientar, também, uma outra intertextualidade em Agreste, ou, em nossa
concepcao, uma outra relacdo interdiscursiva. Quando o Padre fica a s6s com a vituva, logo
depois da confusao instaurada, ela pede para ele benzer o morto, o que lhe é negado. Ela insiste,
dizendo que o defunto era devoto de Santo Ant6nio e temente a Deus. Negado novamente seu

pedido, ela implora, dizendo: 1) Ajude ele a morrer; 2) Dé descanso a sua alma; e ainda 3)

278



Abencoe o sono dele (ANEXO 2). Ao ser abandonada pelo padre, que nao reza pela alma de
Etevaldo, e ameacada, logo em seguida, pelo Delegado, a vitiva decide ndo abandonar o corpo
daquela que fora seu marido ao longo da vida conjugal. Mesmo com o incéndio da casa,

provocado pelo povo em furia, a vitiva nao abandona Etevaldo e resolve morrer junto com ele.

Esse comportamento nos faz lembrar o mito classico de Antigona, tal como foi
assimilado, por exemplo, por Séofocles (1996). Antigona, filha de Edipo e Jocasta, é uma
personagem que ousou desafiar as ordens de Creonte, rei de Tebas, o qual decidira nao enterrar
o corpo de Polinice, irmao da heroina, acusado de trai¢do contra o Estado. Desobedecendo a
decisdo real, Antigona enterra, ela mesma, o irmao, alegando que Polinice, caso ndo recebesse os
rituais funebres (libacoes sagradas), seria condenado a vagar cem anos nas margens do rio
Hades, sem poder seguir o curso em direcdo ao mundo dos mortos. Pelo seu ato de insurreicao,

Antigona é condenada a ser enterrada viva.

Vemos que a acdo das duas histérias, Agreste e Antigona, se cruza em alguns pontos.
Nelas, duas mulheres insistem, por amor, que seus respectivos defuntos sejam enterrados. Em
ambas, também, as personagens preferem morrer a abandonar o ente morto. A diferenca entre
as duas obras é que, em Antigona, trata-se de uma irma que morre por defender a alma do
irmao; e em Agreste, ha uma viiva que insiste em nao abandonar o corpo do marido. Numa, o
amor € fraternal; noutra, é conjugal. Mas ambas se colocam como figuras de alteridade, na
medida em que desafiam o poder masculino local. Antigona desafia Creonte e faz pouco caso do
discurso do rei sobre a traicao. A vitva, mesmo tendo ignorado o fato, desafiou a sociedade por
viver um amor proibido com outra mulher e ndo se deixa abalar pela agressao que os outros lhe

dirigem, mantendo-se junta ao seu “marido” até a morte.

O discurso das duas pecas converge, portanto, no tocante ao tema alteridade. Em ambas,
as personagens femininas desafiam o poder filico e sdo construidas de forma que seu
comportamento seja compreendido como justo e legitimo. Esse poder falico, contrariamente, é
realcado nessas pecas pelo que ha nele de intolerante, violento e cruel, sendo capaz de punir

severamente quem ousa desobedecer as normas instituidas e confronta-lo.

Vé-se que essa peca de Newton Moreno encontra-se no continuo de uma série de
discursos que convergem para a valorizacido da alteridade, o que sugere um posicionamento
politico claro por parte do dramaturgo. Ademais, ela foi escrita num contexto sécio-politico-
econdmico e ideologico favoravel a exposicdo da voz dos excluidos. Isso lhe confere um poder

muito maior para propor, as claras, uma discussao sobre o centro e a margem.

279



Todavia o texto, como nos propomos a demonstrar, ndo se restringe apenas ao valor
politico. Ele oferece uma constru¢do que conjuga, assim como Dentro, a literatura e a cena,
dentro da perspectiva dramatdrgica contemporanea, conforme leitura de Costa Filho (2005).
Sem considerar a proposta estética de Agreste, a discussao politica que a peca promove resultara
em mais uma voz entre tantas outras que sustentam o discurso da alteridade. O dramaturgo
investe numa cena mais performatica, apostando no lidico como instrumento imperioso para se
abordar questd0es de ordem mais diretamente social. O teatro continuara sendo um espaco
dedicado a magia, ao prazer, ao divertimento. Mas, a semelhanca de Brecht, o teatro concebido
por Moreno é também o local de reflexdo e de conscientizacao politica. E esse debate gira em

torno, tanto em Dentro quanto em Agreste, do tema homoerotismo.

Com a analise dos dois textos de Moreno, podemos interpretar como o dramaturgo,
indiretamente, levanta uma discussdao sobre o masculino. Em Dentro, é posto um homem em
cena, que expoe de forma loquaz sentimentos cuja natureza diverge da que a ordem moral da
burguesia valoriza como normal. No entanto, ao contrario de Nelson Rodrigues, a personagem
Homem nao entra num processo de decadéncia fisica ou moral em razao das pressdes sociais e
ideologicas que sofre. A concepcdo burguesa da masculinidade ndo esti cenicamente
representada como um sistema de referéncia, salvo quando surge apenas numa mencao, como
procuramos deixar claro na analise. Para além desse momento, tal sistema emerge apenas
indiretamente, se levarmos em consideracdo a propria condicdo de alteridade em que vive a
personagem. A compra do sexo resulta, nesse caso, da impossibilidade de a personagem viver
abertamente seus impulsos ero6ticos e suas investidas sexuais, uma vez que ainda nos
encontramos sob a égide da moral burguesa, com todas as suas restricdes. A personagem se
posiciona a margem desse sistema de crencas. Mas, a despeito disso, mantém com a

masculinidade hegemonica uma relacao dialética que poe em crise a concepcao de homem.

O que afirmamos com relacdo a Agreste é valido para Dentro: sem uma apreciacio dos
elementos estéticos, deixariamos de compreender a extensdao do discurso politico que a peca
sustenta. O fist-fucking, usado como eixo norteador da cena, apela para uma vivéncia nao-
convencional do corpo. Essa vivéncia é radicalmente homoerotizada. Se a homoerotizacao ocorre
entre dois homens, o palco finda por revelar aspectos divergentes da condigao social masculina,

descentralizando o poder hegemoénico da ideologia burguesa.

N 7

Quanto a peca Agreste, a alteridade é representada, como assinalamos, pelo
homoerotismo feminino. Sdo duas mulheres que sao colocadas sob o foco da narrativa. No
entanto, a discussao sobre a masculinidade é sugerida na medida em que o sistema de referéncia

de que se vale a populacgao para julgar as personagens enfocadas é marcadamente androcéntrico.

280



Além disso, a personagem morta, que cumpria a funcdo de marido, precisou de, em vida, se
travestir de homem para poder viver, através do disfarce, seus sentimentos. Numa sociedade
moderna que institui o modelo “heterossexual” como natural e normal, sobretudo num contexto
popular rural, que se caracteriza pela absorcio e pela conservacao dos valores morais
hegemonicos, muito mais do que em outras esferas sociais, a mulher precisa se disfarcar, se
pretende viver diferentemente do que impée a moral padriao, a fim de poder ser aceita
socialmente. Considerando que a moral burguesa institui uma concepcdo de homem e de
mulher, conforme interesses e representacoes particulares, e que o homem é dotado de um
poder social muito maior que a mulher, s6 podemos acreditar que essa dicotomia é fruto de um
olhar masculino sobre o mundo. Assim, se a imagem do homem é modelar, a mulher tem de se

valer de um ethos masculino para lutar por seus direitos.

Como em Nelson Rodrigues e em Plinio Marcos, nas pecas de Newton Moreno o embate
ideologico que o discurso de alteridade trava com o discurso masculino hegemonico se da
mediante uma interincompreensao. Os valores de cada formacao discursiva variam, no entanto,

de um dramaturgo a outro.

Tanto em Perdoa-me por me traires quanto em Dentro, ha a presenca de um amor
absoluto, idealizado. Esse amor é, nas duas pegas, revelador de uma condigao de alteridade.
Entretanto, uma diferenca é fundamental, o que nos permite construir uma interpretacao
distinta entre uma peca e outra. Na primeira, a personagem Gilberto expressa insatisfagao pela
forma em que os outros costumam viver os sentimentos, a afetividade, o amor. Essa insatisfacdo
se transforma em inconformismo e faz com que a personagem se rebele contra a ordem moral
vigente. Ao defender o amor absoluto e irrestrito, demonstra um tipo de comportamento
condenéavel, conforme o que se tem por “honra” masculina. A busca obsessiva por esse amor faz
que o discurso da personagem seja compreendido como de um louco, condi¢ao posta a margem

pela ideologia burguesa como nao condizente com o modelo de homem em nossa sociedade.

Em Dentro, a personagem Homem ¢ posta numa situacdo existencial particular. Como
observou Silvia Fernandes, em critica mencionada no capitulo 4, a peca langa luz sobre aspectos
do “comportamento marginal e da vida de riscos”. A personagem tem uma vivéncia homoerotica
e exerce uma sociabilidade homoerética, assumindo uma identidade social que se configura
como Outro do masculino. O amor é por ele idealizado, algado ao nivel do absoluto. Todavia a
forma como esse amor é concebido expressa uma caracteristica muito particular a vivéncia
homoerotica. Sendo o homoerotismo uma pratica ainda proscrita pelo sistema de crencas
hegemonico a respeito da masculinidade, o homem que o pratica é forcado a criar um tipo de

sociabilidade também ela marginal. O sexo se torna, muitas vezes, a porta de acesso a uma

281



experiéncia amorosa. A personagem Homem “caca” outros homens nas ruas em busca do amor.
Esse tipo de sociabilidade é interpretado pela ideologia hegemdnica como algo “sujo”, “doentio”,
“patologico”. Nesse ponto o louco e o “homossexual” sao tipos que, diante do sistema de crencas

burgués, se configuram como alteridade.

Como vimos, Nelson Rodrigues expressa com muita simpatia a “loucura” da personagem
Gilberto, acentuando os tons de seu destino tragico no contexto da peca para realgar-lhe a pureza
dos sentimentos. Newton Moreno, por sua vez, tanto em Dentro quanto em Agreste, constroéi um
discurso favoravelmente politico em defesa do homoerotismo. Na primeira peca,
compreendemos que o jogo entre o masculino e o ndo-masculino é realcado como aspecto da
propria condicdo masculina e ndo mais como confronto de duas realidades opostas. Em Agreste,
no entanto, as personagens femininas que vivem um erotismo homo-orientado sdo dispostas
como figura de alteridade, pois se confrontam com a ordem ideolégica vigente no grupo a que
pertencem — a ordem androcéntrica. Sao punidas pela firia da populacao, que nao aceita aquele
tipo de relagdo. Mesmo assim, o destino tragico, sobretudo da vitiva, que passa por toda a
humilhagdo publica, funciona para lancar luz sobre a intolerancia social contra a pratica
homoeroética, a nosso ver, o tema central da peca. Os dois dramaturgos, pelos textos analisados,
apontam, cada um a seu modo, para a isustentabilidade dos valores burgueses no mundo
contemporaneo e terminam por construir um discurso politico sobre novas formas de exercer a

masculinidade.

Na atmosfera em que ocorre a acdo dramatica nas pecas de Plinio Marcos nao ha espaco,
como nas pecas dos outros dois dramaturgos, para o culto a um amor ideal. Pelo menos nao foi
isso 0 que o dramaturgo ressaltou. As suas personagens, de certa maneira, fazem eco a fala de
Riobaldo, no Grande Sertdo: Veredas, quando declara: “Vivi puxando dificil de dificel, peixe
vivo no moquém: quem moi no asp’ro, nao fantaséia” (ROSA, 1994, p. 12). SAo personagens que
estdo mais empenhadas na busca pela sobrevivéncia num mundo hostil, nao lhes restando
condicoes de cultivar veleidades que nao se apresentem como solucao plausivel. No entanto, é
pelo viés da homoerotizaciao e da homoafetividade associadas as personagens masculinas, além
dos comportamentos nao condizentes com a moral burguesa, que as tornam alteridades. Foi
verificado que elas procuram apelar para a agressividade como forma de virilidade, a fim de
poderem sobreviver na margem onde se encontram. Para tanto, sustentam um tipo de discurso
de valores marcadamente burgueses, um discurso que, na pratica social, nao lhes pertence de
fato, mas que serve de armadura para enfrentar os inimeros reveses da vida. Como é um
discurso a elas estrangeiro, nao surpreende o fato de terem instintos, inclusive eroéticos, que se

contrapoem aos valores burgueses. Revelador, no entanto, é que o confronto entre vivéncias

282



afetivas ou eroticas e moralidade burguesa abre espaco para interpretarmos a condigao
masculina como uma realidade complexa, multifacetada, ao contrario do que nos fazem crer as

representacoes sociais burguesas.

Como vimos afirmando, Newton Moreno se encontra num tempo historico muito mais
favoravel para expor publicamente, no palco, questdes até entao tabus para a sociedade
brasileira. Do ponto de vista politico, suas pecas parecem apostar que, lancando holofotes sobre
assuntos até entao abafados em nome da boa moral burguesa, contribuirao para desmitificar a
vivéncia homoerotica, atenuando a carga negativa imposta socialmente a condicdo de alteridade
que esse tipo de vivéncia supoe. Pelo viés do homoerotismo, o dramaturgo termina por lancar
questoes sobre o homem no mundo contemporaneo. Ultrapassando o esterebtipo dos valores
masculinos burgueses, seu discurso é muito mais de carater humanista, abrindo espaco para um

debate sobre a diversidade como caracteristica inalienavel da condi¢do humana.

283



Consideracoes Finais

Como procuramos demonstrar ao longo deste trabalho, a literatura — no nosso caso, a
literatura dramaético-teatral — é uma pratica social e, como tal, veicula e problematiza, por meio
da experiéncia estética, pontos de vista ideologicos sobre questdoes que fazem parte, num

determinado momento historico, de um debate social mais amplo.

No que concerne, de forma particular, ao discurso sobre a masculinidade moderna e
contemporanea, mostramos como a dramaturgia brasileira, notadamente a de Nelson Rodrigues,
de Plinio Marcos e de Newton Moreno contribuiu e continua contribuindo para revelar a crise
dos valores masculinos burgueses. As pecas analisadas apresentam, todas elas, um confronto
entre o que se tem por moral androcéntrica moderna e a pratica discursiva e comportamental das
respectivas personagens, que tendem a infringir, em algum aspecto, os codigos dessa mesma
moral. Além disso, todas as pecas se mostraram ideologicamente favoraveis, em graus diversos, a
figura do Outro da masculinidade burguesa. Esse Outro nos permite deflagrar os valores
ideoldgicos da burguesia, cujas representacoes reforcavam a idéia de que o homem ¢
naturalmente heterossexual, viril, superior a mulher, etc. O discurso sobre o masculino vem se
descentralizando, se desconstruindo. Consequentemente, a concepcao do que vem a ser um
homem afasta-se gradativamente da unidade de sentido e encaminha-se para a fragmentacio e a

relativizacao. Esse é o sentido que damos a expressao “crise do masculino”.

Pretendiamos demonstrar, em ultima instancia, que o teatro brasileiro moderno,
representado aqui pela dramaturgia de Nelson Rodrigues, Plinio Marcos e Newton Moreno, além
das inovacbes formais, trataram de temas pertinentes ao homem contemporaneo, oferecendo
uma concepc¢ao licida do mundo poés-segunda guerra e de suas contradicdes. Entre os aspectos
da contemporaneidade sugeridos pelas pecas analisadas, enfocamos a imagem masculina.
Constatamos que o discurso masculino nessas dramaturgias converge para a idéia de que o
homem inserido no mundo contemporaneo se depara com situacgoes e tipos de relagoes sociais
nao mais condizentes com o quadro de referéncias que ele tinha de sua propria imagem

masculina.

284



Se em Nelson Rodrigues as personagens masculinas, por serem julgadas como
alteridades perigosas, sao punidas pela moral androcéntrica ainda vigente em meados do século
XX, reconhecemos que o dramaturgo lhes devota uma simpatica atencdo, realcando-lhes

idealisticamente a pureza dos sentimentos.

Plinio Marcos, por sua vez, ao localizar suas personagens no ambiente do submundo,
acentua-lhes o carater de alteridade. Como périas, sao o outro da classe burguesa, logo de seu
sistema de crencas. Mesmo assim, confirmando nossa hipotese de que a camada popular tende a
ser mais conservadora quanto aos valores masculinos vigentes, as pecas de Plinio Marcos
apresentam, no computo geral, trés homens que se valem da agressividade, do poder falico, da
honra masculina como mecanismos de socializacdo e, também, de dominacdo. O dramaturgo,
porém, trabalha em suas personagens determinadas sutilezas reveladoras de um comportamento

nao adequado ao discurso masculino que sustentam.

Ao contrario de Nelson Rodrigues, nao percebemos em Plinio Marcos nenhuma defesa de
valores absolutos e metafisicos. Isso é reforcado pela proposta estética com a qual cada um
elabora sua propria dramaturgia. O primeiro, carregando nas pinceladas expressionistas, propoe
um mergulho na intimidade de suas personagens; dessa forma, a crise existencial de cada uma é
expressa com grandiloqiiéncia. Resulta dai uma concepcdo de mundo em que a realidade se
revela em absoluta crise de valores. O segundo dramaturgo apresenta, por meio de suas pecas,
uma discussdo politica tdo incisiva quanto o projeto estético que a comporta. Sdo pecas que
investem numa construcao naturalista da cena, para reforcar, num materialismo concreto, o
ambiente sordido em que a sociedade brasileira encerra seus parias. Nesse contexto, nao se
encontra muita brecha para estar divagando a respeito das veleidades do amor, pelo menos nao
com o enfoque tematico com o qual trabalha Plinio Marcos. A cena é sintética, precisa e até
grosseira, a fim de que seu impacto sobre a platéia seja decisivo para uma tomada de consciéncia

politica.

Com relacdo a Newton Moreno, o enfoque dado em suas pecas ao homoerotismo revela
duas caracteristicas paralelas. Por um lado, h4, em Dentro, uma busca do amor absoluto, mas a
propria situacdo existencial em que a pratica homoerotica é socialmente enquadrada nos faz
perceber a condicdo particular desse amor. A peca nao apela para a vitimizacdo da personagem,
nao dispondo de um sistema de referéncias hegemoénico como contraponto dramaético as
experiéncias homoeroéticas da personagem. O acentuado teor lirico é tomado como opcao
estética, a fim de, com esse artificio, poder construir uma enunciacdo que funcione mais como
expressao direta dos sentimentos intimos e homoafetivos e menos como embate de forcas

antagonicas, responsaveis pelo jogo dramatico. A peca reivindica um espaco em que uma

285



personagem possa expressar legitimamente sua alteridade. Em Agreste, por outro lado, ha um
choque dramatico entre o comportamento homoerético e a intolerancia de uma sociedade rural
pautada em valores masculinos ainda fortemente vigentes. O interessante é que a forma épico-
performatica em que o dramaturgo elabora seu texto nos convida a um distanciamento da cena e
a uma reflexdo sobre os efeitos danosos para quem ousa se confrontar com os valores ideolégicos
cerrados de uma meio social intolerante. A discussao ganha foros politicos, mas a peca nao deixa

de cumprir seu papel ludico de diversao.

A Analise critica do Discurso, tal como foi apresentada no capitulo 1, se mostrou um
instrumento 1til e necessario para os nossos propositos. Mais uma vez reforcamos, a literatura é
por nos concebida como discurso, uma pratica social especifica por se valer de recursos estéticos
determinados. Como discurso, ela esta assentada num contexto social especifico, veiculando
valores que fazem parte dos mais amplos debates sociais. Ao mesmo tempo e dialeticamente, ela
tende a agir sobre seus leitores, contribuindo para construir representacées sociais
determinadas. Vimos como as dramaturgias aqui estudadas agem, cada uma a seu modo, sobre
os valores masculinos consagrados na sociedade burguesa, problematizando-os e expressando a

crise em que se encontram esses mesmos valores na contemporaneidade.

A abordagem sociolégica da literatura proposta por Bakhtin (1981a; 1981b; 1992) nos
ajudou a caracterizar o discurso literario como uma producdo ideoldgica. No entanto, dois

autores especificos contribuiram para a definicao do método de abordagem.

Van Dijk (2003), além de ter oferecido a concepcao de ideologia aqui adotada, foi de
grande importancia para o caminho trilhado nesta tese, pois, como analista do discurso, propos
uma abordagem lingiiistica do discurso ideologico e nos possibilitou delimitar com maior justeza
nossa propria compreensao de alteridade. Além dele, nos ajudou nesta empreitada a concepcao
que Paterson (2004) apresenta sobre o Outro, sobretudo porque a autora, tomando um corpus
constituido de romances quebequenses, empreende uma abordagem discursiva da alteridade. A
partir desses elementos discursivos, tracamos o percurso metodologico para a analise das pecas

que fazem parte de nosso préprio corpus.

O risco a que nos, analistas criticos do discurso, estamos sujeitos € sermos tomados por
pretensiosos, na medida em que, valendo-nos de um enfoque objetivo acerca dos mecanismos
ideolégicos do discurso, passariamos a idéia de estarmos acima de qualquer ideologia. Isso nao é
verdade, e a nossa discussao dos capitulos 1 e 2 da prova disso. Sendo a linguagem um processo
de interacao social, ndo podemos deixar de considerar o carater ideologico do signo. Essa é, a

nosso ver, uma concepc¢do inalienavel. Nao podemos, entdo, fazer uso da linguagem sem

286



investirmos ideologicamente os signos que a compdem. Nao se trata necessariamente de uma
decisdo racional, mas de uma tomada de posi¢do quanto ao sistema de crencas que nos pareca

mais coerente e mais plausivel para um determinado momento histérico.

Dessa forma, o nosso recorte sobre o discurso masculino é ideoldgico. Se, por um lado, os
valores burgueses ainda se mostram hegemonicos, nao obstante a crise por que vém passando ha
pelo menos meio século, por outro, nos encontramos num momento propicio para discutir a
propria imagem do masculino burgués, que nao consegue mais acompanhar o curso nem atender
as expectativas do mundo contemporaneo. Por se revestir ainda de um poder ideolégico incisivo,
o discurso burgués para a imagem ideal do homem precisa ser criticamente questionado. Valores
que correspondem as aspiracoes de uma classe particular sdo tomados como naturais ou
advindos das leis divinas. Acreditamos, no entanto, que, num mundo que instaura a
desconfianga pelas grandes narrativas, no sentido que Homi Bhabha (2003) da ao termo, ou seja,
de discursos absolutos sobre a verdade, ndo podemos mais tomar como parametro de verdade o

discurso burgués sobre o masculino.

O que ¢é taxado como o nao-masculino da masculinidade burguesa estd mostrando, num
espaco e tempo favoraveis ao seu aparecimento publico, que é tdo legitimo quanto os valores
burgueses sdao para a classe burguesa. Dessa forma, a diversidade, o multiculturalismo e o
interculturalismo s3o concepgdes politicamente necessarias para se buscar um convivio
satisfatério e produtivo entre homens numa mesma sociedade. E a literatura muito tem

contribuido para esse fim.

287



Bibliografia

ABIRACHED, Robert. La crise du personnage dans le théatre moderne. Paris:
Gallimard, 1994.

ARISTOTELES. Etica a Nicomaco. Traducio Leonel Vallandro e Gerd Bornheim. Aristételes.
V.II. Sdo Paulo: Nova Cultural (Os Pensadores), 1987a. p. 5-196.

. Poética. Traducao Eudoro de Souza. Aristoételes. V. I1. Sao Paulo: Nova

Cultural (Os Pensadores), 1987b. p. 197-281.

. Retérica. Madrid: Alianza Editorial, 2002.

ARTAUD, Antonin. O teatro e seu duplo. Sao Paulo: Martins Fontes, 1999.
ASSIS, Machado de. Dom Casmurro. Sao Paulo: Atica, 2001.

AUTHIER-REVUZ, Jacqueline. Hétérogénéité montrée et hétérogénéité constitutive: éléments

pour une approche de l'autre dans le discours. DRLAYV. n. 26. Paris, 1982. p. 91-151.

BAGNO, Marcos. Preconceito lingiiistico: o que é, como se faz. Sio Paulo: Edicoes

Loyola, 2000.

BAKHTIN, Mikhail. Le Discours dans La Vie et Le Discours dans La Poésie. In: TODOROV,
Tzvetan. Mikhail Bakhtine: le principe dialogique suivi de écrits du cercle de

Bakhtine. Paris: Les Editions du Seuil, 1981a. p. 181-215.

BAKHTIN, Mikhail. Problemas da poética de Dostoiévski. Rio de Janeiro: Forense

Universitaria, 1981b.

288



. Marxismo e filosofia da linguagem. Siao Paulo, HUCITEC, 1990.

. Estética da criacgao verbal. Sio Paulo: Martins Fontes, 1992.

BAJTIN, Mijail. El método formal en los estudios literarios. Madrid: Alianza Editorial,
1994.

BARILLI, Renato. Curso de estética. Lisboa: Editorial Estampa, 1994.

BARTHES, Roland. Critica e verdade. Lisboa: Edicoes 70, 1987.

. Fragmentos de um discurso amoroso. Rio de Janeiro: Francisco

Alves Editora, 1991.

. Aula. Sao Paulo: Cultrix, 1998.

BAUDRILLARD, Jean. O sistema dos objetos. Sao Paulo: Perspectiva, 1993.

BAUMGARTEN, Alexander Gottlieb. Estética — a légica da arte e do poema. Petropolis:
Vozes, 1993.

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas — Magia e Técnica, Arte e Politica. Sao Paulo:

Brasiliense, 1994.

BERRETTINI, Célia. O teatro ontem e hoje. Sao Paulo: Perspectiva, 1980.

BHABHA, Homi K. O Local da Cultura. Belo Horizonte: UFMG, 2003.

Biblia de Jerusalém. Sao Paulo: Edi¢oes Paulinas, 1985.

BLOOM , Harold. O canone ocidental. Rio de Janeiro: Objetiva, 1995.

BOBBIO, Norberto et al. Dicionario de politica. V. 1 e 2. Brasilia: Editora da UNB: Sao Paulo:

Imprensa Oficial do Estado, 2000.

289



BORIE, Monique; ROUGEMONT, Martine de; SCHERER, Jacques (Org.). Estética teatral —
textos de Platao a Brecht. Lisboa: Fundacao Calouste Gulbenkian, 1996.

BORNHEIM, Gerd. As Dimensbes da Critica. MARTINS, Maria Helena (org.). Rumos da
critica. Sao Paulo: Editora SENAC; Itat Cultural, 2000.

BOSI, Alfredo. O ser e o tempo da poesia. Sio Paulo: Cultrix, 1993.

BOURDIEU, Pierre. La domination masculine. Paris: Editions du Seuil, 1998.

BRANDAO, Maria Helena Nagamine. Introducdo a andlise do discurso. Campinas:

Unicamp, 1995.

BRECHT, Bertold. Estudos sobre teatro. Rio de janeiro: Nova Fronteira, 2005.

BRONCKART, Jean-Paul. Atividade de linguagem, textos e discursos. Por um

interacionismo sécio-discursivo. Sao Paulo: EDUC, 1999.

BRUNEL, Pierre; CHEVREL, Yves. (org.). Compéndio de literatura comparada. Lisboa:
Fundacao Calouste Gulbenkian, 1994.

CAMINHA, Adolfo. Bom-crioulo. Sio Paulo: Atica, 1997.

CAMPOS, Claudia de Arruda. Zumbi, Tiradentes (e outras historias contadas pelo

Teatro de Arena de Sao Paulo). Sao Paulo: Perspectiva, 1988.
CANCLINI, Nestor Garcia. Culturas hibridas. Sao Paulo: Edusp, 2003.

CANDIDO, Antonio et al. A personagem de ficcao. Sao Paulo: Perspectiva, 1992.

CASTRO, Ruy. O anjo pornografico. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1992.

. Toda unanimidade é burra. In: Programa da pega O Beijo no Asfalto. Rio

de Janeiro, 2001, p.3.

290



CECCHETTO, Fatima Regina. Violéncia e estilos de masculinidade. Rio de Janeiro:
Editora FGV, 2004.

CHAUI, Marilena. O que é ideologia. Sao Paulo: Brasiliense, 1981.

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionario de simbolos. Rio de Janeiro: José
Olympio, 1993.

COHEN, Renato. A performance como linguagem. Sao Paulo: Perspectiva, 2002.
CORTAZAR, Julio. Valise de Cronépio. Sao Paulo: Perspectiva, 1993.

COSNIER, J.; BROSSARD, A. Communication non Verbale, Co-Texte ou Contexte? La

communication non verbale. Paris: Delachaux & Niestlé S. A., 1984.

COSTA, M. M. Construcao e Destruicdo na Dramaturgia de Oswald de Andrade e Nelson
Rodrigues. Revista de letras n. 21/22. Curitiba, 1973/1974. p.38-56.

COSTA, Jurandir Freire. A inocéncia e o vicio: estudos sobre o homoerotismo. Rio de

Janeiro: Relume-Dumari, 2002.

. A face e o verso: estudos sobre o homoerotismo II. Sio Paulo:

Escuta, 1995.

COSTA FILHO, José da. Teatro brasileiro contemporaneo: um estudo da escritura
cénico-dramatirgica atual. Tese de Doutorado em Literatura Comparada. UERJ. Rio de

Janeiro. Ano de Obtencao: 2003.

. Teatro Contemporaneo: Presenca Dividida e Sentido em Deriva. In Sala
Preta, Revista do Departamento de Artes Cénicas da ECA/USP. n. 4. Sao Paulo, 2005.

COUTINHO, Eduardo; CARVALHAL, Tania Maria Franco. (org.). Literatura comparada:

textos fundadores. Rio de Janeiro: Rocco, 1994.

CULLER, Jonathan D. (1985). The pursuit of signs: semiotics, literature, desconstruction.
Story and Discourse in the Analysis of Narrative. Ithaca, New York: Cornell University

Press, 1985. p. 169-187.

291



CUNHA, Francisco Carneiro da. Nelson Rodrigues evangelista. Sio Paulo: Editora

Giordano, 2000.

DEBORD, Guy. A sociedade do espetaculo. Rio de Janeiro: Contraponto, 1997.
DERRIDA, Jacques. A escritura e a diferenca. Sao Paulo: Perspectiva, 1995.
DIAS, Goncalves. Poesia indianista. Sao Paulo: Martins Fontes, 2000.

DORT, Bernard. O teatro e sua realidade. Sao Paulo: Perspectiva, 1977.

DUARTE JUNIOR, Jodo Farias. Fundamentos estéticos da educacdo. Campinas: Papirus,
1988.

EAGLETON, Terry. Teoria da literatura: uma introducgao. Sio Paulo: Martins Fontes,
1983.

. A ideologia da estética. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1993.

. Ideologia. Sao Paulo: EDUSP: Boitempo, 1997.

ECO, Umberto. Obra aberta. Sio Paulo: Perspectiva, 1991.

FAIRCLOUGH, Norman. Language and power. New York: Longman, 1989.

. Discurso e mudanca social. Brasilia: Editora da UNB, 2001.

. Discurso, Mudanca e Hegemonia. In: PEDRO, Emilia Ribeiro (org.).

Analise critica do discurso: uma perspectiva sociopolitica e funcional. Lisboa:

Editorial Caminho Ltda, 1997.

FALCONNET, Georges; LEFAUCHEUR, Nadine. La fabrication des males. Paris: Editions
du Seuil, 1975.

292



FARIA, Joao Roberto. Nelson Rodrigues e a Modernidade de Vestido de Noiva. O teatro na
estante. Sao Paulo: Atelié Editorial, 1998.

FERNANDES, Silvia. Apontamentos sobre o Texto Teatral Contemporaneo. In Sala Preta,
Revista do Departamento de Artes Cénicas da ECA/USP. n. 1. Sdo Paulo, 2001. p. 69-80.

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Nowvo dicionario Aurélio da lingua

portuguesa. 22. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1986.

FLAHAULT, Francois. La parole intermédiaire. Paris: Seuil, 1978.

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas. Sao Paulo: Martins Fontes, 1999.

. Arqueologia do saber. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 1995.

. A ordem do discurso. Sao Paulo: Edicoes Loyola, 1996.

. Historia da sexualidade 1: a vontade de saber. Rio de Janeiro:

Graal, 2001a.

. Historia da sexualidade 2: o uso dos prazeres. Rio de Janeiro:

Graal, 2001b.

. Historia da sexualidade 3: o cuidado de si. Rio de Janeiro: Graal,

1999.
FRAGA, Eudinyr. Nelson Rodrigues expressionista. Sao Paulo: Atelié Editorial, 1998.

FRANCA, Vera et alli (org.). Imagens do Brasil: modos de ver, modos de conviver. Belo

Horizonte: Auténtica, 2002.

FREYRE, Gilberto. Casa-grande & senzala. Rio de Janeiro: Record, 1998.

. Sobrados e mucambos. Rio de Janeiro: Record, 1996.

FRIEDRICH, Hugo. Estrutura da lirica moderna. Sio Paulo: Livraria Duas Cidades, 1991.

293



GADET, Francoise; HAK, Tony. Por uma anadlise automatica do discurso: uma

introducao a obra de Michel Pécheux. Campinas: Editora da UNICAMP, 1997.

GALLEPE, Thierry. Didascalies: les mots de la mise en scéne. Paris: L’'Harmattan, 1997.

GENETTE, Gerard. Introduction a Uarchitext. Paris: Les Editions du Seuil, 1979.

GOFFMAN, Erwin. Les rites d’interaction. Paris: Seuil, 1974.

GOUVEIA, Carlos A. M. O Amansar das Tropas: Linguagem, Ideologia e Mudanca
Social na Instituicao Militar. Lisboa: Universidade de Lisboa, Portugal, (PhD Thesis), 1997.

GRAMISCI, Antonio. Concepg¢ao dialética da Historia. Rio de Janeiro: Civilizacao
Brasileira, 1966.

. Os intelectuais e a organizacao da cultura. Rio de Janeiro:

Civilizacao Brasileira, 1991.

GREEN, James Naylor. Além do carnaval. A homossexualidade masculina no Brasil
do século XX. Sio Paulo: UNESP, 2000.

GREIMAS, Algirdas J. Semantica estrutural. Sao Paulo: Cultrix, 1976.

GRICE, Paul [1967]. Logica e Conversagao. Trad. Joao Wanderley Geraldi. In: DASCAL, M.
(org.). Fundamentos metodolégicos da lingiiistica. Pragmatica. Campinas: Editora do

autor, 1982, vol. IV.

GUIDARINI, Mario. Nelson Rodrigues: flor de obsessao. Florianopolis: Editora da UFSC,
1990.

. A desova da serpente: teatro contemporaneo brasileiro.
Florianépolis: Editora da UFSC, 1996.

GUINSBURG, Jacd; FARIA, Jodao Roberto; ALVES DE LIMA, Mariangela (orgs.). Dicionario
do teatro brasileiro: temas, formas e conceitos. Sao Paulo: Perspectica: Sesc Sao Paulo,

2006.

294



HALL, Stuart. A identidade cultural na pos-modernidade. Rio de Janeiro: D P & A, 1997.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Curso de estética: o sistema das artes. Sio Paulo:

Martins Fontes, 1997.

HELIODORA, Barbara. O Beijo no Asfalto. RODRIGUES, Nelson. Teatro completo. Rio de

Janeiro: Nova Aguilar, 1993. p. 222-226.
HOBSBAWM, Eric J. A era do capital. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2000.

. A era das revolugées. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2001.

HUTCHEON, Linda. Uma teoria da paroédia. Rio de Janeiro: Edi¢oes 70, 1989.

JAEGER, Werner. Paidéia: a formacao do homem grego. Sio Paulo: Martins Fontes,

2003.
JAKOBSON, Roman. Lingiiistica e comunicac¢ao. Sao Paulo: Cultrix, 1969.

JAMESON, Fredric. O inconsciente politico. Sao Paulo: Atica, 1992.

. Pés-modernismo: a logica da cultura do capitalismo tardio.

Sdo Paulo: Atica, 2000.

JOVCHELOVITCH, Sandra. Representacoes sociais e esfera publica: a construgcao

stmbolica dos espacgos publicos no Brasil. Petropolis: Vozes, 2000.

KAFKA, Franz. O processo. Sio Paulo: Brasiliense, 1992.

KERBRAT-ORECCHIONI, Catherine. La Notion de “Place” interactionnelle ou Les Taxemes
Qu’est-ce Que C’est Que Ca? In: COSNIER, J.; GELAS, N.; KERBRAT-ORECCHIONI, C.(dir.).

Echanges sur la conversation. Paris: Editions du CNRS, 1988. p.185-198.

KOCH, Ingedore Grunfeld Villaca. Introducao a lingiiistica textual. Sao Paulo: Martins

Fontes, 2004.

KONDER, Leandro. A questdao da ideologia. Sao Paulo: Cia. das Letras, 2002.
295



KRISTEVA, Julia. Introducao a semanalise. Sao Paulo: Perspectiva, 1974.

LABAKI, Aimar. Dramaturgia Paulista Hoje. Folhetim. Revista do Teatro do Pequeno Gesto. n.
15. Rio de Janeiro, out-dez 2002. p. 77-34.

LABOV, William; WALETZKY, Josef. Narrative Analysis: Oral Versions of Personal Experience.
In: HELMS, J. (ed) (1967). Essays on the verbal and visual arts. Seattle: University of

Washington Press. p. 12-44.

LABOV. William. (1972) The Transformation of Experience in Narrative Syntax. Language in
the Inner City. Oxford: Basil Blackwell, 1972. p. 354-396.

LANGER, Suzanne K. Sentimento e forma. Sao Paulo: Perspectiva, 1980.

LANYI, José Paulo. Plinio Marcos: O Andarilho da Corda Bamba. Cult. Sao Paulo. Outubro de
1999. Ano III. No. 27. p. 12-19.

LIRA, S. A . (1987). A Avaliacao na Narrativa. Ilha do Desterro. n.18. p.98-115.

LOPES, Angela Leite. Nelson Rodrigues e o fato do palco. In: Monografias 1980. Rio de
Janeiro: MEC-INACEN, 1983. p. 105-140.

. Nelson Rodrigues: tragico, entao moderno. Rio de Janeiro: Editora

UFRJ/Tempo Brasileiro, 1993.

. Nelson Rodrigues e a Teia das Traducoes. Folhetim — Teatro do

pequeno Gesto. n° 7. Rio de Janeiro, maio-ago 2000. p. 80-89.

. O Tragico no Teatro de Nelson Rodrigues. Folhetim — Teatro do

pequeno Gesto. n° 12. Rio de Janeiro, jan-mar 2002. p. 80-89.

LUCCHESI, Ivo. Os Géneros Literarios e a Genealogia do Poder. Revista FIVA. v. 2(2). Rio de

Janeiro, jul-dez 1992. p. 13-19.

296



MAGALDI, Sabato. Panorama do teatro brasileiro. Rio de Janeiro: MEC-FUNARTE-SNT,
s/d.

. Panorama do teatro brasileiro. Sao Paulo: Global, 1997.

. O Texto no Moderno Teatro Brasileiro. In: PROENCA FILHO, D.(ORG). IT

Bienal Nestlé de Literatura Brasileira. Ensaios/Seminarios 1 - Literatura

Brasileira: cronica, teatro, critica. Sao Paulo: Norte Editora Ltda, 1984.

. Iniciacdo ao teatro. Sao Paulo: Atica, 1986.

Nelson Rodrigues: dramaturgia e encenacoes. Siao Paulo:

Perspectiva, 1992.

. A Peca que a Vida Prega. Prefacio. In RODRIGUES, N. Teatro completo.

Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1993.

. Moderna dramaturgia brasileira. Sao Paulo: Perspectiva, 1998.

. Depots do espetaculo. Sio Paulo: Perspectiva, 2003.

MAINGUENEAU, Dominique. Initiation aux méthodes de Uanalyse du discours. Paris:
Hachette, 1976.

. O contexto da obra literaria. Sao Paulo: Martins Fontes, 1995.

. Pragmatica para o discurso literario. Sao Paulo: Martins Fontes,

1996.

. Analise de textos de comunicacao. Sio Paulo: Cortez, 2001.

. Génese dos discursos. Curitiba: Criar Edicoes, 2005.

MARTUSCELLO, Carmine. O teatro de Nelson Rodrigues. Sio Paulo: Siciliano, 1993.

297



MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. A ideologia alema. Sao Paulo: Martins Fontes, 1998.

MATOS, Gregorio de. Poemas escolhidos. Selecao, introducao e notas de José Miguel Wisnik.

Sao Paulo: Cultrix, 1976.
MOLIERE. Dom Juan. Paris: Larousse, 1971.

. Don Juan, o convidado de pedra. Porto Alegre: L&PM, 1997.

MORAVIA, Alberto. Contos romanos. Sio Paulo: Berlendis & Vertecchia Editores, 2002.

MORENO, Newton. A mascara alegre — Contribuicoes da Cena Gay para o Teatro
Paulista. Dissertacdo de Mestrado. USP/ECA. Ano de Obtencao: 2003.

MOSCOVICI, Serge. Representacoes sociais — investigacoes em psicologia social.

Petropolis: Vozes, 2003.

MOSSE, George L. The image of man — the creation of modern masculinity. New

York/Oxford: Oxford University Press, 1996.
NETTO, José Paulo. O que é Marxismo. Sao Paulo: Brasiliense, 1994.

OLIVEIRA. Pedro Paulo de. A construcao social da masculinidade. Belo Horizonte: Ed.
UFMG; Rio de Janeiro: IUPERJ, 2004.

PALLOTINI, Renata. Introducéo a dramaturgia. Sio Paulo: Atica, 1988.

Dramaturgia: a construciao do personagem. Sao Paulo: Atica,

1989.

PATERSON, Janet M. Pour une Poétique du Personnage de I’Autre. Figures de UAutre dans

le roman québécois. Québec: Editions Nota Bene, 2004. pp. 17-38.

PATRIOTA, Karla Regina Macena. O Fenémeno do Marketing Religioso: Analise do
Discurso da Igreja Renascer em Cristo. Dissertacio de Mestrado. UFPE. Ano de

Obtengao: 2003.

298



PAVIS, Patrice. Dictionaire du théatre. Paris: Dunot, 1996.

PECHEUX, Michel [1969]. Analise Automatica do Discurso. In: GADET, Francoise; HAK, Tony.
Por uma analise automatica do discurso: uma introduciao a obra de Michel
Pécheux. Campinas: Editora da UNICAMP, 1997.

PEDRO, Emilia Ribeiro. Anéalise Critica do Discurso: Aspectos Teoéricos, Metodologicos e
Analiticos. In: PEDRO, Emilia Ribeiro (org.). Andlise critica do discurso: uma

perspectiva sociopolitica e funcional. Lisboa: Editorial Caminho Ltda, 1997.

PEREIRA, Victor Hugo Adler . Nelson Rodrigues e o Realismo Psicolégico. In: NUNEZ, C.F.P. et

al. Letras em tese. Rio de Janeiro: Relume-Dumara, 1995. p.101-130.

. A musa carrancuda. Rio de Janeiro: Editora Fundacao Getulio

Vargas, 1998.

PERRAULT, Charles. Contes de ma mére I’Oye. Paris: Flammarion, 2003.

PESSOA, Fernando. O Eu profundo e os outros Eus. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1980.

. Obra poética. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 2006.

PRADO, Décio de Almeida. Exercicio findo. Sao Paulo: Perspectiva, 1987.

. O teatro brasileiro moderno. Sio Paulo: Perspectiva, 1988.

. A Personagem no Teatro. In: CANDIDO, Antonio et alii. A personagem

de fic¢ao. Sao Paulo: Perspectiva, 1992.

. Pecas, pessoas, personagens: o teatro brasileiro de Procopio

Ferreira a Cacilda Becker. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1993.

Apresentacdo do teatro brasileiro moderno. Sio Paulo:

Perspectiva, 2001.

RIBEIRO, Léo Gilson. O Sol Sobre O Pantano: Nelson Rodrigues, Um Expressionista Brasileiro.
RODRIGUES, Nelson. Teatro completo. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1993. p. 169-180.

299



RODRIGUES, Nelson. Teatro Desagradavel. Dionysos. Rio de Janeiro: SNT-MEC, n. 1, outubro
de 1949, p. 16-21.

. Teatro completo. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1993.

. O reacionario. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1995.

. Perdoa-me por me traires. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2004.

ROSA. Jodao Guimaraes. Grande Sertao: Veredas. Ficgao completa. V. I1. Rio de Janeiro: Nova

Aguilar, 1994.

ROSENFELD, Anatol. Texto/contexto. Sao Paulo: Perspectiva, 1976.

. O teatro épico. Sao Paulo: Perspectiva, 1985.

. O mito e o herdi no moderno teatro brasileiro. Sio Paulo:

Perspectiva, 1996.

ROUBINE, Jean-Jacques. Linguagem da encenacdo teatral. Rio de Janeiro: Jorge Zahar,

1998.

RYNGAERT, Jean-Pierre. Introducao a analise do teatro. Sio Paulo: Martins Fontes, 1995.

. Ler o teatro contemporaneo. Sio Paulo: Martins Fontes, 1998.

SALOMAO, Ira. Nelson, feminino e masculino. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2000.
SANTAELLA, Lucia. Estética: de Platao a Peirce. Sio Paulo: Experimento, 1994.

. Producao de linguagem e ideologia. Sio Paulo: Cortez, 1996.

SANT’ANNA, Affonso Romano de. O eanibalismo amoroso. Rio de Janeiro: Rocco, 1993.

300



SCHERER, K. R. Les Fonctions des Signes non Verbaux dans la Conversation. La

communication non verbale. Paris: Delachaux & Niestlé S. A., 1984.

SCHWARZ, Roberto. Ao vencedor as batatas: forma literaria e processo social nos

inicios do romance brasileiro. Sdo Paulo: Duas Cidades; Ed. 34, 2000.
SILLAMY, N. Dictionnnaire de la psychologie. Paris: Librairie Larousse, 1967.
SILVA, Armando Sergio da. Do teatro ao te-ato. Sao Paulo: Perspectiva, 1981.

SIQUEIRA, Elton Bruno Soares de. As duas mascaras em Dorotéia. Dissertacio de
Mestrado. UFPE. Ano de Obteng¢ao: 2000.

SOFOCLES. A trilogia tebana — Edipo Rei; Edipo em Colono; Antigona. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1996.

SUSSEKIND, Flora. Nelson Rodrigues e o fundo falso. In: Monografias 1976. Brasilia: SNT-
FUNARTE, 1977. p. 5-42.

TATAR, Maria (ed.). Contos de fadas. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2004.
THOMASSEAU, Jean-Marie. O melodrama. Sao Paulo: Perspectiva, 2005.

TODOROV, Tzvetan. Mikhail Bakhtine: le principe dialogique suivi de écrits du
cercle de Bakhtine. Paris: Les Editions du Seuil, 1981.

TREVISAN, Joao Silvério. Seis balas num buraco sé: a crise do masculino. Rio de

Janeiro: Record, 1998.

. Devassos no paraiso. Rio de Janeiro: Record, 2002.

UBERSFELD, Anne. Lire le théatre. V. 1. Paris: Belin, 1996a.

. Lire le théatre: I’école du spectateur. V. 2. Paris: Belin, 1996b.

. Lire le théatre: le dialogue de théatre. V.3. Paris: Belin, 1996c.

VAN DIJK, Teun. A. Ideologia y discurso. Barcelona: Editorial Ariel, S. A, 2003.
301



VAN DIJK, Teun. A. Discurso, Poder e Acesso. In: RECTOR, Moénica; NEIVA, Eduardo (org.).

Comunicacdo na Era Pés-moderna. Petropolis: Editora Vozes, 1997. p. 128-150.

VERNANT, Jean Pierre. TensOes e Ambigiiidades na Tragédia Grega. VERNANT, Jean Pierre;
VIDAL-NAQUET, Pierre. Mito e tragédia na Grécia Antiga. Sio Paulo: Perspectiva, 2005.

p. 7-24.

VIEIRA, Antonio. Sermdao do bom ladrao & outros sermoes escolhidos. Sao Paulo:

Landy, 2003.

VIEIRA, Paulo. Plinio Marcos: a flor e o mal. Petrépolis: Editora Firmo, 1994.

VYGOTSKY, Lev Semenovitch. Pensamento e linguagem. Sao Paulo: Martins Fontes, 2000.

WITTGENSTEIN, Ludwig. Tratado légico-filosofico/ Investigacoes filosoficas. Lisboa:
Fundacao Calouste Gulbenkian, 1995.

302



Anexos



Anexo 1

DENTRO

de Newton Moreno



DENTRO

Um HOMEM de meia-idade coloca uma luva comprida em uma das méos, esticando-a até o antebrago.
Luz até seu quadril. Cheira um poppers ( estimulante quimico ). Desce a mao com a luva abaixo do
quadril. Parece que vai enfia-la em alguém. Pode-se ouvir os gemidos de um rapaz, que num primeiro
instante nao vemos. S&o adeptos de fist-fucking, preparando-se para transa. Durante o texto, a méo vai

desaparecendo mais e mais. Luz alterna-se entre homem e rapaz, nunca focalizando-os juntos.

HOMEM

A gente quer pér a mao em tudo. Na Lua, em Marte, em Deus. Até no que ndo nos pertence. No que o
tempo nos tirou. No que esta longe. Quanto mais distante, mais vontade de tocar. Todo mundo tem
saudades de um toque. De uma carne. Eu sinto falta de Binho. As vezes, quando minha mao tem caibra,

ela esta doendo de saudades de Binho.

O rapaz geme. O Homem desce a mao um pouco mais.

HOMEM

Nunca mais a mesma temperatura, a mesma suavidade, nem o mesmo espaco. Binho sabia me receber.
Era meu vizinho. Um belo galego que tinha tara por dinheiro. Loirinho, quase albino, olhos verdes, voz
rouca. Olhar para ele ja era correr um risco. No jeito que ele olhava, ja sugeria um crime.

Quando crianga brincava de p6r o dedo no seu cu.

Na verdade, eu pagava. Pagava por uma rapida sensagao de suas entranhas mornas e tépidas. Uns
poucos minutos que me abasteciam por dias. Binho foi meu Unico amor. Eu nunca havia tocado outro
homem. Me apaixonei por ele nos primeiros centimetros do indicador, enquanto ele desabrochava (seu
anus) em ton sur ton de rosas e violetas, sempre um jardim de surpresas. Alguns dias mais rosa, outros
mais violeta. Florescia nossa curiosidade juvenil em manhas decoradas de suas flores. Atras de cercas,
em cima de arvores, embaixo das camas. Toda flor tem perfume préprio. Nunca esqueci o perfume de
Binho, coroando meu amor com os vapores de seus botdes em flor.

Mas com os meninos, eram s6 negécios. Conosco juntava os tostdes para comprar beijos pueris de suas
namoradinhas, com sorvetes e doces. Angélicas, Martas, Anas, varias. As vezes, batia & nossa porta,
disponibilizando-se pela manha e, a tarde, ja estava a passear de maos dadas e algodéo doce com suas
meninas. S6 uma certeza me fortalecia: elas nunca veriam pelo mesmo angulo que eu via. Isso elas

jamais teriam. E eu tive. Eu e quase todo o bairro.

305



Tem gente que s6 tira fezes do rabo; Binho tirou uma bicicleta, patins, comprou até boneca para sua
preferida, Neide. Ele a adorava. Acho que pensava nela enquanto se prostituia. Deu-lhe uma boneca
embrulhada em papel de presente no aniversario. Com lago e tudo. Nem o pai dela tinha dinheiro para
tanto. Se eles soubessem de onde vinha o dinheiro.

O rapaz geme de novo. O Homem desce mais um pouco.

Enquanto procurava Binho, achei verdadeiras cartolas de magico, operando milagres de elasticidade.
Uma coisa eu descobri: 0s homens tém carne demais, demais !

Me acostumei com a idéia de um homem nu na minha frente, oferecendo as visceras. Cresci com essa
vontade. Em decubito, agachado, separando cuidadosamente as polpas de suas nadegas, amaciado,
amanteigado, entorpecido, pronto para uma viagem intima.

Pelo menos sempre foi sexo seguro. E sem luvas, nem pensar. Acho que a Biblia nem fala nada sobre
isso. Ou sera que fala ? ( pausa )

Nao, definitivamente nao fala.

Mas mataram tanta gente por colocar o “sacrossanto érgao reprodutor” no “vaso traseiro”. Teriam
misericérdia se puséssemos a mao ? O punho ? Duvido. Eles nunca tiveram compaixao alguma com o
prazer. De nenhum tipo.

O coitado do cu ja sofreu muita perseguigéo. Ele € sé mais uma porta.

Me transportou para Binho.

Mas até onde ir ?

Seria tdo bom encontrar alguém e perguntar-lhe, antes que fosse tarde : até onde ir ?

Luz no rapaz que transa com o Homem. Sé seu rosto, voltado para o publico, visivelmente entorpecido

de poppers e prazer.

RAPAZ

Ele agarrou seu amante com firmeza. Rasgava-lhe os olhos, destemperado de gula no peito. Destrogcava
a construcao de seu rosto, queria entender sua carne, decompé-la em laminas ao sol para desfilar sua
lingua com forga. Queria estudar o coragdo enquanto sugava-lhe o suco e garimpava suas veias com 0s
dentes.

Ele escavaria toda aquela matéria até resgatar a si mesmo.

Luz volta ao movimento inicial.

HOMEM

Como se descobre a fronteira ? Quando se machuca ? ( Pausa ) Sera que eu o machuquei ?

306



Luz no rapaz que transa com o Homem. Sé seu rosto, voltado para o publico, esta iluminado.

RAPAZ

Pode comegar por onde quiser : todo o meu corpo € orificio. Varias portas. Cada poro deve ser penetrado
pelo suor do outro com a mesma sensagao de um membro, de uma lingua, de dedos, maos. Cada poro
existe para me dar prazer.

Sabe quantas pessoas existem no mundo ? Eu e os meus amantes. Os que ja estiveram em mim e as
minhas promessas.

Moro na cama de cada um deles. Moro no corpo de cada um deles. Moro no musculo de cada um deles e

hospedo todos entre minhas pernas.

Luz volta ao movimento inicial.

HOMEM

De que adianta ter alguém ao lado se nao posso perfurar-lhe o

nucleo ! Evolui meu apetite por Binho.

Primeiro, sonhei que me vestia de Binho como se fosse uma pele. Encaixava-me entre ossos e feixes,
abotoando-o em mim. Habitava-o. Como parasita/hospedeiro. Vivendo dele, nele, pra ele.

Depois, sonhei que comia seus pedacos, alimentando-me de sua proteina albina. Casando nossas
células, banhando-nos em nossas placas sanguineas.

Seria ele tao lindo do avesso ?

Experimentei uma vontade de comé-lo. Sabé-lo inteiro: sabor, textura, tempero. Eu queria me imprimir em
Binho, mostrar-lhe minha fome.

Bati a sua porta, a noite. Subimos num galho bem alto. Paguei mais uma vez e mergulhei com félego.
Ancorei longe, como nunca tivera feito antes.

Arranhei na parede de dentro meu nome e o dele. Na carne mais intima. No canto sujo. Sangrei nossos
nomes. Eternas cicatrizes. Desenhei meu segredo. Binho n&o gritou, aceitou minha assinatura.

Ele se foi depois do que fiz sem nada dizer.

Fugiu. Levando meu nome. E eu fui com ele.

Luz no rapaz que transa com o Homem. S6 seu rosto, voltado para o publico, esta iluminado.

RAPAZ

Costuraram-se, pelos labios, sangue e saliva num beijo. Dois amantes ensinando: o Unico alimento é o

sentimento.

Luz volta ao movimento inicial.

307



HOMEM

Procurei anos por Binho. Muitos. Especializei-me na procura. Tem gente que se acomoda em procurar.
Vicia na espera. Mas o pior é que eu o achei.

Aos 35 anos, ainda se escondia nas esquinas, calgas baixas, tentando garimpar o resto de fascinio de
seu reto.

Binho envelheceu na profissdo. Paguei-lhe de novo. Nao me reconheceu. Zonzo de crack, deu as costas,
separou-me os montes. Olhei meu antigo ninho e tremi de nostalgia daquelas tardes. De purpura
brilhante e vigoso, apodreceu. Murchou. Adquiriu um aspecto de lodo esverdeado. Gasto. Usado.

E chorei. Chorei tanto que metade de mim se foi naquelas aguas. Desidratei naquela tristeza. Binho
vestiu-se, pegou o dinheiro e perguntou: “Gostou ?”. Nem sentiu que nada acontecera.

Caminhou trépego para dentro da noite.

Luz no rapaz que transa com o Homem. Sé seu rosto, voltado para o publico, esta iluminado.

RAPAZ

Tempo é o frio que faz entre o calor de um corpo e o préximo.

Luz volta ao movimento inicial.

HOMEM

Sumiu. Dele sé tenho a vontade. Ele me plantou a sede.

Recito minha histéria como uma prece sempre que outros vém a mim. Estou preso a ela como um
mantra, um cantico, uma marca de nascencga. ( Pausa )

Coloco minha mao a luz do sol, olhando a palma, as linhas, mas o que me impressiona é sua firmeza.
Sélida. Solto-a ao mar como uma rede de pesca. Curiosa. A vida.

E eu a perdé-la de vista. Minha mao dentro do outro. Até o pulso. Ou além.

Homem comega movimento de retirar a méo.

Luz no rapaz que transa com o Homem. S6 seu rosto, voltado para o publico, esta iluminado.

RAPAZ

Toda vez que eu beijo, quero descobrir a sensacao exata do primeiro beijo. Nao do meu, o primeiro beijo
de todos os tempos. O primeiro encontro de salivas, o despertar do desejo dos homens, as primeiras
linguas que se amaciaram e se comprometeram.

O universo inteiro deve ter gozado em unissono. Desesperada e organicamente. Todas as forgas da
natureza gozando através daquelas bocas.

Eu busco exatamente o prazer que eles tiveram.

308



O resto é eco. Distante. Que vai se amarelando em mofo e fingimento.

Eu quero um homem que me traga a ere¢ao de Deus quando criou o mundo,

o prazer de Deus quando criou 0 homem e o prazer do homem quando criou o prazer.

( Para alguns homens da platéia ) Dé-me um grito de prazer nunca antes dado. Dé-me um beijo mais
espesso e mais molhado. Dé-me algo deste impulso dos teus musculos. Dé-me um pouco do tesdo que
movimenta o teu sangue. Dé-me teu corpo sem saber o que eu devolvo. Dé-me algo que eu possa
chamar de vida, que eu possa injetar em meu tecido, que eu possa diluir em meus liquidos.

Sinto passos dentro de mim, mas quem alcanga o0 meu coragdo ? Quem alcanga 0 meu coragéo ? Quem

alcanga o meu coragao ?

Luz apaga no rapaz. Volta para 0 homem com a méo fora do rapaz, s6 que segurando um coragao na
maéo.

Luz morre aos poucos.

309



Anexo 2

AGRESTE
( Malva-Rosa )

de Newton Moreno



AGRESTE
(MALVA-ROSA)

A idéia deste texto é servir como exercicio ( solo ) de narrativa para um ator-contador ( atriz) e dispor de
outro(s) ator(es) que cria(m) uma partitura fisica para determinados momentos da estéria. Da unido
destas duas linguagens - a oralidade e a danga-teatro; verbo e movimento — sera feito o espetaculo.
Um(a) narrador(a).

Velho(a) contador(a) de estérias. Daqueles que retinem um grupo ao redor da fogueira ou embaixo de
uma arvore com uma viola/sanfona, pontua suas histérias com as musicas e acordes que saem de seu
instrumento. Ele(a) recebe o publico, da o clima de cada passagem do texto, pausas; enfim, é o grande
condutor da cena.

O narrador pode fazer as vozes de todas as outras personagens, até mesmo do casal, e ainda
representar o padre, o delegado, ou as vozes dos moradores, entrando na cena para contracenar com a

atriz e depois voltar ao seu posto de narrador.

CONTADOR(A)

( Depois que recebe e cumprimenta o publico, sentado num canto do palco. )

Ele andava muito para encontra-la. Mas quando se viam, ficavam, no minimo, a cinco metros de
distancia. Nem um centimetro a mais ou a menos. Exatos 5 metros. Sempre. Uma cerca os separava.
Ela sorria de um lado, ele, do outro.

Ele deixava uma flor na cerca, ela ia buscar.

Ela deixava seu perfume na cerca, ele ia buscar.

Eram timidos como caramujo. Precaviam-se. Se chegassem muito perto, Deus sabe o que aconteceria.
Tinha alguma coisa no amor deles que ndo devia acontecer. Mas aconteceu.

Por meses, anos. Eles e a cerca.

Ele deixava um beijo na madeira do cercado, ela colhia.

Foram se estreitando. Chocando sua intimidade. Confiavam um no outro, que nem a terra na chuva.
Ele deixava sangue no arame da cerca, ela ia enxuga-lo.

As vez, podia demorar um més para se encontrarem. Ela deixava um pedaco de chita do vestido, ele
amarrava na enxada. Era lavrador no Nordeste mais castigado do pais. Reino de areia e de sede. Era
honesto. Forte. De pele marcada. Nao da para saber a idade. Eram como rochas velhas secando na
espera. Sua cultura era o sol. Sua familia era o sol.

Ele deixava cuia. Ela colocava cuscuz. Ele comia, sorrindo. Ele devolvia a cuia e ela ia buscar e...

descobriram um furo na cerca !!!

311



Musica. Os atores que representam o casal estudam o buraco, cada um do seu lado. Tempo.

CONTADOR(A)

Incertos. Fingiram ndo vé-lo. Era um buraco enorme como o sertdo. Fingiram por uma semana. Duas. Um
més. A duvida.

Mas o buraco crescia, como querendo se exibir. Amostrado. A cada vez que voltavam, estava maior.

E eles de butuca no furo. Parecia um agude, tentando-os com sua agua escura, escura, cor de enigma.
Se ele tocasse nela ? Se ela aceitasse ele ?

As vez, é preciso muita coragem para dar um passo.

Tempo. Agéo dos atores estudando o buraco.

CONTADOR(A)

Naquela manha, ela foi sozinha. Firmou-se frente ao buraco. Tomou coragem e cruzou. Acalmou-se aos
poucos. Respirou, deu um passo, dois. Agia como um astronauta movimentando-se pela primeira vez na
Lua. O ar € o mesmo. O Sol é o mesmo. O coragao era outro. Uma crianga brincando onde nao devia.
Trelosa. O que ela nao sabia era que ele estava la. Olhando-a boquiaberto detras do arbusto. Ela
dancgava, grunhia, sujava-se de terra.

Ele sorria.

Quando se perceberam, paralisaram. Mas muito, muito tempo. Ele ultrapassou o limite dos 5 metros, aos

poucos. Alcangou o halito nervoso dela. Talvez 45 centimetros. Atravessaram !

Musica. Poeira subindo.

CONTADOR(A)

Correram. De tanta euforia e medo. Levantando uma nuvem de poeira por onde passavam. Uma nuvem
como ha muito o Nordeste néo via.

Fugiram para longe.

Pensaram: chegariam no mar de tanto passo.

Chegariam, se tivessem corrido esse tanto de ch&o pro outro lado.

Avexaram-se no passo com medo de mudar de idéia. O medo deu pressa. As lagrimas dela tentavam
marcar no chdo um caminho de volta. Num determinado ponto, deram-se as maos e tranquilizaram-se.
Perfuraram o Brasil mais fundo. Desmontaram dos pés no meio da seca. E pensaram que nao devia
existir um lugar mais arido que aquele. Mas o Nordeste surpreende a gente. Vai ter sempre uma rés mais
murcha e um filho mais moribundo. O peito arfava de contentamento e pavor. Era como se inspirassem

alegria e expirassem receio. Uma pausa de um siléncio pesado.

312



Desviavam olhares, cabisbaixos. Nao queriam mostrar a duvida passeando dentro dos seus olhos. Pior:
nao queriam ver nos olhos do outro a duvida.

Voltar ? Mesmo se quisessem, ndo saberiam como. As pegadas Umidas ja nem existiam; foram sorvidas
com forga por aquela terra saudosa da agua.

Deitaram os corpos na sombra de um mandacaru. Na margem do que fora um riacho. O sol ja lhes
roubara o senso, o tino.

Algo morno crescia na alma. Era um vapor no forno, no bergo, na forma do novo afeto. Estavam a beira
de um desmaio. A razao ja se afogava com o sol a pino quando uma mulher se desenhava ao longe feito
miragem. Veio lenta como a justi¢ca. Aproximou-se.

Falava com eles, mas eles ndo ouviam uma so palavra. Em lugar das palavras, s conseguiam escutar
os sons das aguas. Da sua boca tudo soava gotas de chuva, barreiros cheios, agude vazando, agua da
calha. Os sons dela eram todos molhados. Ela falava como um rio, aquosa. Foi essa mulher quem os
salvou.

Levou ao povoado e tratou de acomoda-los.

Apearam neste arraial. Um pouco de jaba, sombra e agua barrenta, e recobraram o prumo.

La, eles plantaram a vida.

Musica para. O texto segue com a poeira ainda alta.

Construiram um casebre.

Cercaram com arame, mas para se prender por dentro.

N&o queriam conhecer os outros, antes de saberem de si.

Até entdo, nada das coisas que se permitem marido e mulher. A carne € um compromisso mais definitivo.
Passou esta cerca, o gado é marcado.

E a noite chegou mais clara que o dia. E os olhos ndo se prendiam num abrago de jeito maneira. Mas os
dois foram se descobrindo aos poucos.

Ela comecgou pelo seu rosto. Os cabelos dele. Escuros, cabeleira cabocla de filho de indio brabo. Farto e
espesso. Devia de pesar na méao. Devia de quebrar pente fraco.

Ele fazia o percurso inverso. P6s os olho nos cambito da moga. Umas canela fina, mas bronzeada, que
Ihe agradaram os sentido.

E assim se seguiu a malemolente investigagao : ela descendo os olhos, ele subindo a vista.

Ela admirava era a dentigdo dele. Perfeitinha. Os dentes que faltavam em cima, ele tinha embaixo; e vice-
versa. De modo que quando ele sorria, os dentes se encaixavam num sorriso de um fileira s6, mas sem
buraco. Mas sorria bonito ele !

Uma semana depois, eles se tocaram. Antes disso, s6 as maos no meio da correria.

Ouvia-se uma pele rachando na outra, acostumando-se um ao outro,

313



deixando o tempo passar. Um dia, ela se escondeu embaixo do lengol; ele apagou o candeeiro. Por anos,
este foi o sinal, o cddigo. Sumir-se embaixo do lengol. Cobrir a luz com o escuro. E ele apagou muito
aquele pavio.

Como marido e mulher, viveram por vinte e dois anos.

Até hoje.

Musica cessa. Poeira baixa. Homem deitado, mulher a seu lado.

Velhinhas entoam incelengas.

CONTADOR(A)

Morto, ainda vestido para o trabalho, ele dormia sob a mesa da sala. Uns candeeiros velavam o corpo,
resguardando sua imagem.

As vizinhas foram adentrando. Ja cantavam em suas casas e traziam seus cantos no suspiro da noite.

Todas empregavam as melhores palavras de um parco vocabulario para defini-lo.

VOZES

“Da mais alta estima”, “Pareia de Anjo”, “Elegante como Jesus”, “integro como uma rocha”.

CONTADOR(A)
Era o mais elaborado do seu idioma. O resto era oragao e cantico.

Uma vizinha sentenciou triste:

VE1

Ele desapareceu a ela.

CONTADOR(A)

Eram um casal benquisto. Discreto. Pouco festivos. Trabalhadores. Sem filhos. Nem seus nomes eram
conhecidos. Seu Z¢é, Dona Maria, chamavam eles. ( Pausa )

Quieta. A noite parecia uma pergunta dificil. Armava um bote/arataca.

( Pausa)

A sala povoou de mosquito e de mulher. Nunca tao farta. Nem de um nem de outro. Os homens
explodiam seus sentimentos em rojées. Segredavam as estrelas saudades e estima. Desenhavam
lagrimas de luz no céu.

O padre estava a caminho para a extrema-ungdo. Amuada e com fome, a vilva remendava o terno puido
para o enterro. O que deveria vesti-lo no casamento. Alguém Ihe trouxe um pedago de cuscuz com leite.
Estacionou agulha e linha e comeu. Construiu uma figura triste. Do nada, irrompeu numa careta grotesca

e chorou. E muito triste uma mulher comendo e chorando. Ainda mais vitiva. Comeu até a ultima gota.

314



Levantou-se e caminhou até Jesus. Beijou o quadro na altura do coragao. A vela apagou-se, s6 se via a
luz no coragao de Cristo. Deus !! Jogaria terra sob o morto. Murmurando, pedia forga para fazé-lo.
Um cortejo entornou na cama o corpo. Cabisbaixos, retiraram-se. O siléncio. Um siléncio que esfriava o

sangue e que parecia nunca mais ir embora.

VE1

Quer vesti-lo, fia ?

VE2

Ou quer que ndis ajude ?

VIUVA
Nao. Pode troca.

CONTADOR(A)

Um minuto depois, deixou escapar...

VIUVA

Nunca que vi Etevaldo nu.

CONTADOR(A)

Revelou. Como se nem ela mesma quisesse ouvir aquela confisséo.

VIUVA

Fechava os olhos quando ele me machucava.

CONTADOR(A)
A noite. No breu. Através do lencol. Desconhecia aquele corpo, mas amava-o. Confessou, roxa de

vergonha. E era a primeira vez que ela falava com alguém mais que duas sentencas.

VIUVA
Se for pra eu troca, vou ter que apagar o candeeiro. Ai vai dar uma trabalheira da gota serena.

CONTADOR(A)
Pediu que ficassem. Virou de costas e instrumentalizou-as com o terno. Recolhida. Como se houvesse
alguma indecéncia em ver o marido nu. As velhinhas comegaram a descasca-lo com técnica e

indisfargavel contentamento

315



VE2

Quanta virtude, meu amor.

VE1

Mas quem viu ja conhece...

VE2

...Quem nunca viu n&o sabe o que é.

VE 1

Oxente, cadé?.

CONTADOR(A)
A viuva ja tinha entregue o paleté.

VE1

Maria de Deus, cadé a trouxa ?

CONTADOR(A)

Assustou-se a velha.

VE1

Faz tempo que eu num vejo um, mas isso aqui nao é peru.

VE2

Nao se avexe nao. Espie melhor. Procure direito.

CONTADOR(A)

De costas, a vilva se perguntava ...

VIUVA

Que trouxa?

VE2

Deve de ta escondido. As vez tem que ajudar pro bichinho florescer.

VE1

Mulé, ou eu perdi a vista de vez ou a piroca dele é do tamanho de um cabelo de sapo.

316



VE2

Deixe eu lhe ajudar ...

VE1

Menina, cadé a bilola ?

VE2
...a bilunga ?
VE1

...a bimba ?

VE2
....0ganso ?

VE1

....amacaca ?

VE2

...apeia?

VE1

...0 maranhao ?

VE1

...a manjuba ?

VE2

....a macaxeira ?

VE1
....a pomba ?

VE2

....0 pororo ?

VE1

o quiri ? Olhe ali.

317



VE2

Nao, ndo ta.

VE1

Creio em Deus Pai todo Poderoso.

VE2
Olhe a teta.

VE1

Menino, isso parece uma quirica

VE2

Creio em Deus Pai, mulher. E um tabaco.

VE1

E mulher. E mulher.

CONTADOR(A)

Disse e sairam correndo casa a fora.

AS VELHAS
O MARIDO DELA E FEMEA !!

VIUVA

Posso me virar ?

CONTADOR(A)

Subito, uma multidao fez fila na porta do quarto. Uma mulher despida sob a cama e outra de costas
olhando o retrato de Jesus.

A viuva nao entendia nada. Nao entendia a morte. Nao entendia homem. Naquele momento, sé entendia
a perda. Incrédulos, alguns faziam o sinal da cruz, outros se penduravam na janela para procurar atentos

pelo peru. Ja havia quem tomasse partido dela.

VOz1

“Foi enganada a coitadinha. A sem-vergonha iludiu a bichinha”.

318



CONTADOR(A)

Outros mais radicais :

VOz2

“Elas vieram foi fugida para sujar nosso lugar com essa mundiga”.

CONTADOR(A)
Facgdes se formavam e a noticia galopava.
Nisso, o padre chegou e foi direto cobrir o defunto, ou melhor, a defunta. Expulsou a todos. Trancou-se

mais ela. Ressuscitou um candeeiro. Tomou coragem varias vezes para falar algo. Ponderado, comegou:

PADRE

Minha filha, vocé dormiu com uma mulher.

ViUVA

Nao, seu padre, eu dormi com Etevaldo. E nunca que gostei. Sabia que num devia.

PADRE

Creio em Deus Pai.

VIUVA
E por isso que o senhor ta brabo ?

PADRE

Nao.

VIUVA
Dormimo junto porque ele gostava. Mas ele me jurou casamento. Se o senhor quiser eu me caso com ele

morto mesmo. O vestido ta aqui guardado.

PADRE
Nzo é ele, mocinha. E ela.

VIUVA

E Etevaldo! Benza ele, benza.

PADRE

Nuncal!

319



VIUVA
Benza, padre, ele é devoto de Santo Antonio. Temente a Deus. Queria até casar na Igreja.

PADRE

Vou rezar por vocé.

VIUVA

Por mim, ndo, padre. Reze por ele. Ajude ele a morrer.

PADRE

N&o posso. Morreu em pecado escuro.

VIUVA

Dé descanso a sua alma.

PADRE

Tenho que chamar o bispo na capital.

VIUVA

Abencoe o sono dele.

PADRE

N&o posso! Todo mundo sabe que eu a vi sem roupa.

VIUVA ( chorando e corrigindo )

Etevaldo...

PADRE

Etevaldo. Eles sabem que eu sei que ele é mulé. Pelo menos se tivesse me chamado antes, nds
teriamos feito de outro jeito. Ninguém tomaria conhecimento, minha filha. Ja enterrei gente que nem vocé
e ela ... Etevaldo. Gente que morreu fazendo menos barulho.

( Pausa ) Vocé o ama ?

VIUVA

Num sei 0 que é isso ndo. Eu queria ir mais ele.

320



PADRE

Que Deus Ihe abencoe. ( Abre a porta aos gritos ) Herege ! Herege !!

CONTADOR(A)

Estatelada no chéo, viu o padre sair da casa. Levantou-se a custo. A casa estava vazia agora. Escura.
Agarrou-se ao candeeiro. Cobriu seu marido. Sem investigar-lhe a nudez. Incomodou-a estar s6. Queria
cantar para ouvir alguém. Nao sabia se Jesus estava com ela ou ndo. Tinha Deus como uma certeza,
mas as vezes achava que Deus podia aparecer, tomar um café, enrolar um fumo. Ficar mais intimo.

Gritos rodeavam a casa.

VOZES

“Belzebu!”, “Filhas do Demo!” .

CONTADOR(A)

O delegado apeou na porta dela. Disparou uns trés tiros pro alto para tanger o gado revolto. Mugiram
contrafeitos, mas desmilingliiram-se para dentro das moitas. Entrou chutando a porta. Arrastava-se e
trazia uma nuvem de mosquito em torno do seu cheiro. Sentou-se de frente para a viiva. Nem olhou o

defunto.

DELEGADO

A senhora provocou uma desordem arretada nos arredores. Sabe quem eu sou ? Num me conhece, nao
? Pois eu sou o delegado. Vim a mando do Coronel Heraclito, conhece ? Conhece, sim. Trabalhou nas
terra dele. Foi ele quem |lhe deu sustento.

Disseram que a senhora nunca que pegou bucho.

Uns até desconfiavam, mas acharam que a gala de seu marido era rala. Coronel num gostou de saber de
sua historinha, nao.

Mandou vim ver de perto essa sem-vergonhice. A senhora deve de saber que amanha findando o
enterro, a senhora vai presa. Isso quer dizer, depois que a senhora arranjar um lugar para enterrar seu
macho.

(ri).

Ele mandou dizer que nas terra dele nao se enterra. Vocés sdo que nem as quenga, as rapariga, as
catraias, as sapuringa, que sao tudo enterrada longe, no eito, nas brenha esquecida.

Nas terra dele s6 esterco bom. E vocés fedem a adubo estragado.

Vai ter que arranjar outro chao para enfiar esse corpo. Se enterrou nesta terra, erva daninha nasce.

( olhando o caixao )

Menino, n&o é que ele € mulher mesmo ? Mas é feio feito um macho. E tu ainda tratou bem dessa mulé.

Ta gorda que nem filho de ladréo quando o pai ta solto. E tu num sabia que coronel num gosta dessa

321



esfregacgao de fémea com fémea. Sua saboeira safada! Amanha, na cadeia, a senhora vai conhecer
macho para nunca mais se confundir.

( Sai o delegado )

E para gente num se confundir, para todo mundo saber qual é a tua raga, coronel quer Ihe marcar a cara,

como deve se ser feito com todas as vacas do rebanho.

CONTADOR(A)

Ela se sentia um prato de comida estragada. Uma carni¢a. Um penico. Um escarro. Uma doenga. Um
pus. Um cancro. Uma gota. Suja, suja, imunda. E ndo entendia por qué. Nao tinha cabega para
entendimentos.

Se pudesse falaria no ouvido de Deus. Cantou sua fé com devogao sincera, o que da no mesmo. Olhe,
Musica e Deus ninguém vé. Fé ninguém toca, nem se mede. Mas juro: acontecia livre cada centimetro de

Jesus na voz dela.

Tempo de seu canto. Cena parada. Contador a acompanha com instrumento.

CONTADOR(A)

Lembrou da dor e do alivio. A Unica imagem era a da mae. Que fechava feridas com um sopro e ervas.
Lembrou quando sangrou de Chico da primeira vez. Ela gritava : “Mae, t6 vazando sangue.” E a mae
dizia : “E assim mesmo, fia. Crescer déi, de vez em quando’. Era a imagem de ninho que precisava para
dar-lhe forgas. E parecia ter o rosto da mae desenhado na parede interna da palpebra. Sua mae
cuidando da prole. Morrendo de fome, mas alimentando a cria. Sabia que ela cortaria uma mao se lhes
faltasse carne pra comer. Amor ? O que seria isso ? Dor e alivio ? Quando dava de chover, sua mae
punha os filhos tudo na chuva para aguar. Para crescer rapido. E s6 saiam de |a quando a chuva
minguasse.

Queria estar com a mae, queria ter ido no lugar dela quando morreu. Assim como trocaria de lugar com
Etevaldo agora.

( Pausa)

Foi s6 delegado sair latindo pelo serrado/caatinga, e os gritos voltaram. Um grupo velou a madrugada
inteira com impropérios, xingamentos, escarnios, maldigées, pragas. Criaram um édio.

Desenterraram a pior parte deles.

Desenterraram as piores palavras da lingua.

Nem bem a madrugada se punha, trancaram portas e janelas da casa delas. Envergonhavam-se delas.
Queriam apaga-las de suas memorias. Cercaram a casa por fora. Enterravam-nas vivas.

Nao se sabe quem foi, quantos eram. Nem quem acendeu o primeiro féosforo. Comegaram a incendiar o
casebre.

Mal sabiam que, dentro, a vilva agradecia a bengdo de morrer com Etevaldo.

322



Temia muito mais viver sem ele por certo. Tinha cantado bonito, Deus tinha lhe ouvido afinal. O fogo ja
empenava as paredes.

Mesmo assim, a vilva acendeu o candeeiro. Viu-se por inteiro pela primeira vez. Descobriu entdo o que
era mulher. Pés-se ao lado de Etevaldo.

Beijou-o0. Na boca. O que nunca tinha feito. Abriu os olhos no meio do beijo, enquanto o fogo ganhava a

casa inteira.

Pausa.

O dia amanhecia e as fagulhas resistiram queimando por dias. Cinzas. Siléncio. As fagulhas, em

suspenso, Como um eco, pairavam, sobre lavouras, varais e geragoes.

Poeira sobe, durante texto final. Musica cresce.

Quando a poeira baixa, ndo tem ninguém no palco.

FIM

323



Cruel, a natureza é
Da o sol na desmedida
Da um corpo na desmedida

Da o amor na desmedida

324



