
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO-UFPE 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS 

DOUTORADO EM TEORIA DA LITERATURA 

 

 

 

 

 

 

 

 

TESE DE DOUTORADO: 

 DOS TEXTOS QUE ELAS TECEM: FORMAS FEMININAS DE 

ESCRITA CONTEMPORÂNEA 
 

Ilzia Zirpoli 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife-PE, 2007. 



  2

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO-UFPE 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS 

DOUTORADO EM TEORIA DA LITERATURA 

 

 

 

 

 

 

 

 

TESE DE DOUTORADO: 

 DOS TEXTOS QUE ELAS TECEM: FORMAS FEMININAS DE 

ESCRITA CONTEMPORÂNEA 

Ilzia Zirpoli 

 

Orientadora: Profa. Dra. Luzilá Gonçalves Ferreira 

Co-Orientadora: Profa. Dra. Francisca Zuleide Duarte 

 
Tese de Doutorado apresentada ao Programa 
de Pós-graduação em Letras da Universidade 
Federal de Pernambuco-UFPE, como requisito 
para obtenção do grau de Doutor em Teoria da 
Literatura. 

 

 

Recife-PE, 2007. 

 



  3

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
Zirpoli, Ilzia M. 
        Dos textos que elas tecem: formas
femininas de escrita contemporânea / Ilzia
Zirpoli.  –  Recife : O Autor, 2007.  

    217 folhas  
 

 

  Tese (doutorado) – Universidade Federal
de Pernambuco. CAC. Teoria da Literatura, 
2007. 

  

  
  Inclui bibliografia.  
 1. Literatura brasileira. 2. Mulheres na 

literatura. 3. Autobiografia. 4. Escritos de 
viajantes. 5. Narrativa feminina 
contemporânea.   I.Título. 

 

         
869.0(81) CDU (2.ed.) UFPE  
B869 CDD (22.ed.) CAC2007- 

46 
 

  

 

 

 

 



  4

 

EXAMINADORES 

 

 

 
 

 



  5

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À memória de 

 Joaquim  e Olívia,  

Michele, Giuseppa e Vincenzo: 

Lançaram-se às vagas do alto mar aberto; 

para além do sol, tentaram nobre aventura, 

e o mundo ver, que jaz órfão de gente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  6

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

«ma misi me per l’alto mare aperto 

sol con un legno e con quella compagna 

piccola da la qual non fui diserto. 

L’un lito e l’altro vidi infin la Spagna, 

fin nel Morrocco, e l’isola d’i Sardi, 

e l’altre che quel mare intorno bagna. 

Io e’ compagni eravam vecchi e tardi 

quando venimmo a quella foce stretta 

dov’Ercule segnò li suoi riguardi 

acciò che l’uom più oltre non si metta; 

da la man destra mi lasciai Sibilla, 

da l’altra già m’aveva lasciata Setta. 

‹O frati›, dissi, ‹che per cento milia 

perigli siete giunti a l’occidente, 

a questa tanto piccola vigilia 

d’i nostri sensi ch’è del rimanente 

non vogliate negar l’esperienza, 

di retro al sol, del mondo sanza gente. 

Considerate la vostra semenza: 

fatti non foste a viver come bruti, 

ma per seguir virtule e canoscenza.›» 

 
ALIGHIERI, Dante. La Divina Commedia, Canto XXVI, v. 109-20 (Inferno). 

 

 

 



  7

 

 

AGRADECIMENTOS 
 

 

A Arthur Vicente e Clarissa; Isadora, Giovanna e Hanayra, 

pela compreensão e estímulo; 

a Andréia, Claudinha, Lydia e Christina, por assumirem a 

dinâmica familiar durante a elaboração desta tese; 

às professoras Luzilá Gonçalves Ferreira e Zuleide Duarte, 

pelas orientações e carinho; 

aos professores do Programa; 

ao auxílio e presença inestimáveis dos amigos Ênio Mariz, 

José Rogério Oliveira e Ricardo Soares; 

aos colaboradores da UFPE; aos colegas do Doutorado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  8

 

RESUMO 

 

 

 presente trabalho visa a investigar os romances «A 

república dos sonhos» e «Voltar a Palermo», de 

Nélida Piñon e Luzilá Gonçalves Ferreira, 

salientando o autobiográfico como campo de instauração de 

novos significados, questionando as convenções que sustentam 

os gêneros do discurso / da literatura e ficcionalizando 

experiências vividas, bem como fazer emergir os sentidos 

relativos ao resgate de eventos situados no pretérito.

 Partindo da heterogeneidade implícita na experiência da 

viagem, analisaremos a função da memória feminina visando a 

problematizar as conexões entre a transculturalidade, a 

identidade e a escrita que desarticula as construções 

identitárias monológicas e amplia os espaços para a 

constituição de novas subjetividades.  

 O 

Palavras-chave: narrativa feminina contemporânea; romance 

autobiográfico; romance de viagem. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  9

 

 RESUMEN 
 

 

 

ste tesis examina las novelas «A república dos 

sonhos» y «Voltar a Palermo», de Nélida Piñon y 

Luzilá Gonçalves Ferreira, ponendo en realce lo 

autobiográfico como espacio de fundación de otros sentidos, 

preguntando las reglas de sustentación de los géneros de lo 

discurso / la literatura y fantaseando la práctica de vida, 

así como hacer sobresalir los sentidos del rescate de 

ocurrencias del passado. Desde la heterogeneidad de la viaje, 

examinamos las conexiones en medio a la transculturalidad, la 

identidad y la escrita sin que descoyunta las 

identificaciones planteadas y amplia los espacios de 

constitución de otras identificaciones. 

 E 

Palabras llaves: nueva novela feminina; narración 

autobiografica; novela de viaje. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  10

 

ABSTRACT  
 

 

 

he research seeks to appreciate the Nélida Piñon 

and Luzilá Gonçalves Ferreira’s  novel, «A 

república dos sonhos» and «Voltar a Palermo», 

evidencing the autobiography as field of new senses, 

discussing rules of discourse’s /  literature’s classes and 

recriate experencied in life, as well as to distinguish 

meanings in level of recover events located in the past. 

Getting the travel as heterogeneous practice, we’ll analyse 

the femaly memory looking at discuss transculturality, 

identity and writing articulation that amplify field to 

compose new subjectivities. 

 T 

Key words: femaly contemporary narrative; autobiographic 

novel; travel’s novel. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  11

 

SUMÁRIO 
 

 

 

INTRODUÇÃO xii-xvi

 

CAPÍTULO 1: VIVER PARA NARRAR, NARRAR PARA VIVER 17

1.1 A crítica cultural hoje: feminismo vs pós-

colonialismo 

17

1.2 Nélida Piñon e Luzilá Gonçalves Ferreira 24

 1.2.1 A dinâmica feminina do tempo 31

1.3 A trama da identidade feminina 35

 1.3.1 A função da ironia 47

1.4 Conclusões 56

 

CAPÍTULO 2: A FORMALIZAÇÃO ESTÉTICA DA EXISTÊNCIA – 

O PROBLEMA DOS GÊNEROS LITERÁRIOS 61

2.1 Entre a experiência e a transfiguração estética 61

2.2 Autobiografia feminina e posicionamento 

narrativo 69

2.3 O paradoxo das formas 79

2.4 A questão do contrato 92

2.5 Conclusões 107

 

CAPÍTULO 3:  PARTIR É MORRER (UM POUCO); CHEGAR É 

(RE)INVENTAR-SE (NO CONFRONTO COM O OUTRO) 110

3.1 Considerações em torno da viagem, da migração, 

do exílio 110

3.2 Partir é morrer (um pouco)... 123

3.3 ...Chegar é re-inventar-se (no confronto com o 

Outro) 

131

 3.3.1 Configurações do estrangeiro 138

 



  12

3.4 Conclusões 153

CAPÍTULO 4: A FICCIONALIZAÇÃO DA HISTÓRIA OU A 

APROPRIAÇÃO LITERÁRIA DA MEMÓRIA COLETIVA  156

4.1 Fronteiras da escrita: da história, da 

literatura 157

4.2 Do romance como fundamento ao romance como 

revisão da história 

164

4.3 A apropriação literária da memória coletiva 172

 4.3.1 Os guardiões da memória: os velhos 192

4.4 Conclusões 196

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 201

 

BIBLIOGRAFIA 206

 Bibliografia primária 206

 Bibliografia secundária 206

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  13

 

 INTRODUÇÃO 

 

 

esde que as mulheres passaram a enunciar mais 

sistematicamente as experiências humanas no espaço 

literário, o debate em torno de uma escrita 

feminina tem sido uma constante, em parte decorrente da 

resistência de uma tradição à idéia de uma literatura como 

diferença da masculina, dominante. 

  D
 Essa polêmica parece se amparar na concepção de que a 

produção literária das mulheres denuncia um narcisismo como 

manifestação de sua feminilidade, vinculando-se à suposição 

de que, como elas não possuem a mesma capacidade intelectual, 

suas obras não se equiparam em qualidade estética àquelas 

elaboradas pelos homens. 

 O autobiográfico, considerado um gênero prevalentemente 

feminino até alguns decênios – em face de as mulheres não 

conseguirem transcender a esfera do eu, na escrita -, emerge 

no contemporâneo como campo de criação, através do qual elas 

(não exclusivamente, é claro) instauram criativamente novos 

significados, desestabilizando os limites dos gêneros, 

questionando as convenções que os sustentam e ficcionalizando 

experiências vividas. 

 Nesse panorama, «A república dos sonhos» (1984) e «Voltar 

a Palermo» (2002), das ficcionistas Nélida Piñon e Luzilá 

Gonçalves Ferreira respectivamente, embora sejam em si muito 

diversos, despontam como romances que compartilham uma 

perspectiva autobiográfica, no sentido de comporem escritas a 

partir do registro da memória, pressupondo uma superposição 

de identidades (autoras, narradoras e protagonistas). 

 



  14

 Todavia, refutando a indicação de a escrita da memória ser 

uma modalidade própria da alteridade feminina, consideraremos 

o conceito de romance autobiográfico: ambos os romances 

voltam-se para um tempo pretérito no qual se entrelaçam 

história e invenção por meio de poéticas que buscam no 

passado vestígios do «eu» e da coletividade, mas que 

ultrapassam espaços de reprodução da realidade histórica e 

social, emergindo como espaços utópicos que transfiguram o 

real imediato.  

 Desse modo, abordando os aspectos concernentes ao 

contextual histórico e político latino-americano e brasileiro 

plasmados nos textos, buscaremos salientar o campo da 

linguagem e da construção ficcional com vistas a fazer 

aflorar os sentidos relativos ao resgate, em termos do 

presente, de referências situadas num tempo anterior, 

utilizando o conceito de metaficção e suas implicações no 

contexto da narrativa latino-americana contemporânea. 

 Subsidiada numa perspectiva comparativista, nossa análise 

desdobrar-se-á em termos de uma aproximação – e um 

afastamento –, sob a ótica da crítica feminista, concebendo 

esses textos como formas de escrita marcadas por um 

posicionamento feminista e traduzidas no agenciamento de 

alteridades femininas, nos quais as autoras transfiguram o 

político no estético. 

 Por outro lado, a viagem é um tópico de convergência entre 

os dois textos; o deslocamento é o elemento que favorece o 

diálogo entre culturas, o confronto entre memórias, 

histórias, línguas, o primeiro privilegiando a relação 

Europa/América-Latina e, o segundo, um relacionamento 

intracontinental consolidado no confronto Brasil-Argentina. 

 A idéia de heterogeneidade implícita na experiência da 

viagem, na qual se verifica a representação de um espaço 

 



  15

cultural compartilhado de forma conflituosa ou não, mostra a 

negociação identitária entre dois idiomas, dois referentes 

espaço-temporais, duas culturas e, portanto, ganha sentido a 

travessia das memórias, o entrecruzamento da escrita e da 

oralidade e o diálogo entre a ficção e a história, em forma 

de imagens exibidas no entrelaçamento do tempo da história 

com o tempo suspenso da memória. 

 Nesse prisma, problematizaremos a viagem como tópico 

agenciador do diálogo entre memórias, histórias, línguas, 

culturas enfim, no âmbito dos estudos (inter)culturais, 

partindo do princípio de que o confronto com a dimensão 

alteritária implica uma comparação que, na concepção de 

Bakhtin, define-se no âmbito do dialogismo cultural, em 

perspectiva imagológica. 

 Nesse sentido, analisaremos, nos textos-objeto de nossa 

investigação, a função da memória feminina visando a não 

somente revelar o que está encenado literariamente mas, além 

disso, problematizaremos as conexões entre a 

transculturalidade, a identidade e a escrita que, erguendo 

uma pluralidade de vozes, resulta numa elaboração que 

desarticula as construções identitárias monológicas e amplia 

os espaços para a constituição de novas subjetividades.  

 O presente trabalho visa a relevar, pois, a dinâmica da 

memória dos sujeitos ficcionais femininos e da viagem como 

ação impulsionadora do diálogo intercultural em «A república 

dos sonhos» e «Voltar a Palermo», justificando-se no 

ineditismo de nossa investigação e como desdobramento de 

nossa dissertação de Mestrado1: no Capítulo 1, realçaremos 

                                                 
1 Na Dissertação Vidas re-compostas: aventureiras, peregrinas, 

viajantes, investigamos o signo da viagem na perspectiva dos sujeitos 

ficcionais femininos nos contos «I Love My Husband», «Torre de 

 



  16

questões ligadas à produção literária de Nélida Piñon e 

Luzilá Gonçalves Ferreira; em seguida, evidenciaremos o 

diálogo crítico atual entre o feminismo e o pós-colonialismo, 

finalizando com a problematização de universos femininos 

enunciados a partir de um posicionamento feminista. No 

Capítulo 2, investigaremos a inscrição dos textos nos gêneros 

consignados na memória literária, analisando suas implicações 

nas convenções relativas à autobiografia e o diálogo com 

outras formas de relatos. No Capítulo 3, perspectivaremos o 

leitmotiv da viagem nos romances, buscando realçar seus 

desdobramentos no que se refere à constituição da identidade. 

No Capítulo 4, partindo das relações entre a História e a 

Literatura, buscaremos ressaltar as imagens da história e da 

memória coletiva refiguradas em «A república dos sonhos» e 

«Voltar a Palermo». 

 E, pressupondo que, na constituição de sua especificidade, 

a escrita literária convoca outros discursos, e que a 

problemática feminina demanda questões que extrapolam o 

literário, privilegiamos a perspectiva dos estudos 

interculturais, desdobrados em pesquisa de natureza temática 

(as diferenças de elementos comuns aos textos: a construção 

do estatuto feminino, a pertinência à forma autobiográfica, a 

viagem e a trama da memória coletiva); na esfera da 

Imagologia ou o estudo das imagens do Mesmo e do Outro 

(instauradas a partir da viagem); e na prática propriamente 

interdisciplinar, de modo a fazer aflorar os contextos 

transfigurados esteticamente. 

Desse modo, amparadas na Literatura Comparada, com Daniel-

Henri Pageaux, utilizaremos o aporte feminista de Luce 

Irigaray e as contribuições de Mikhail Bakhtin, Dominique 

                                                                                                                                               
Roccarosa», «A Sereia Ulisses» e «Finisterre», da escritora Nélida 

Piñon.   

 



  17

Maingueneau e Gérard Genette, focalizando, ainda, o debate 

crítico latino-americano e brasileiro - com Ana Pizarro, Zilá 

Bernd, Heloísa Buarque de Hollanda, Hugo Achugar, entre 

outros. Problematizaremos as noções de ironia e metaficção, 

como visualizadas por Linda Hutcheon, lançando mão das 

reflexões de Jacques Le Goff e Eric Hobsbawm em termos 

historiográficos, sem dispensar, no entanto, os subsídios 

trazidos por Pierre Brunel no âmbito do mito e por Jean 

Chevalier no campo do símbolo. 

Finalmente, cumpre-nos esclarecer que a organização desta 

pesquisa - tanto do ponto de vista dos textos como das 

autoras consideradas - não implica o privilégio de uma obra e 

/ ou de uma escritora em detrimento da outra mas, pelo 

contrário, constituiu-se como estratégia de operacionalização 

pautada numa linha temporal. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  18

CAPÍTULO 1: VIVER PARA NARRAR; NARRAR PARA VIVER  

 

 

 

«A memória contemporânea está chamando as 

mulheres a romper seu silêncio  e a transformar 

seu destino histórico [...] Elas devem 

reconciliar sua  biografia  com a  geografia de 

seus corpos» NÉLIDA PIÑON♦.  

 

«O que tantas mulheres fizeram antes de mim me 

toca profundamente, numa espécie de sororidade 

(o feminino de fraternidade) cúmplice, como se 

de algum modo eu as continuasse e suas vozes 

permanecessem falando através da minha» LUZILÁ 

GONÇALVES FERREIRA♦♦. 

 

1.1 A crítica cultural hoje: o feminismo e o pós-colonialismo 

 

egundo Hollanda2, o feminismo enquanto crítica de 

âmbito acadêmico floresceu em meio ao pós-moderno 

como manifestação do capitalismo tardio – a autora 

refere-se ao fato de que, embora se constitua como campo 

moderno de reivindicação, é nas últimas décadas que o 
                                                 

 S 
♦ PIÑON, Nélida (1999); in The Female Memory in Narrative (texto on-

line, tradução nossa). 

♦♦ FERREIRA, Luzilá Gonçalves (2002); in Entrevista com Luzilá 

Gonçalves Ferreira: Humana demasiado humana escritora de Casa Forte 

(versão on-line). 

2 HOLLANDA, Heloísa Buarque de (1994); in Tendências e impasses: o 

feminismo como crítica da cultura. 

 



  19

feminismo emerge como prática crítica inovadora em sua 

vertente institucional. Nesse sentido, o pluralismo que 

sustenta a economia de mercado não promoveu um anacronismo às 

reivindicações feministas que, pelo contrário, distanciaram-

nas da negatividade pós-estruturalista, teimando em associar 

as questões femininas às mulheres de carne e osso, com vistas 

à transformação efetiva de suas condições sócio-históricas de 

inferiorização. 

 O pós-moderno é, como sublinha Hutcheon3, politicamente 

ambíguo, dando-se ao luxo de demarcar a alteridade para 

reforçar a mesmidade e sua prática teórica mais difundida 

seria o pós-estruturalismo. Uma das críticas feitas ao pós-

estruturalismo de um ponto de vista feminista estaria  

relacionada ao fato de que a negação de um sujeito unificado, 

coerente e autônomo inviabilizaria o empenho por modificações 

sociais efetivas da condição feminina.  

 Nesse ângulo, o pluralismo difuso constitui uma noção 

problemática para o feminismo; onde o pós-estruturalismo fala 

de uma crise de representação, o feminismo reivindica uma 

luta pela significação4, pelo compromisso de transformação 

social que evidentemente precisa ultrapassar a operação 

desconstrutora das narrativas culturais, salientando a 

necessidade de afirmar uma subjetividade negada ou definida 

exteriormente. 

 O perigo do deslocamento das oposições, da dialética, 

enfim, do ceticismo pós-moderno e sua descrença das 

metanarrativas emancipatórias distancia o feminismo, em face 

                                                 
3 HUTCHEON, Linda (1991); in  Circling the downspout of empire: Post - 

colonialism and Postmodernism  (Tradução Denise Almeida Silva) - 

versão on-line. 

4 HOLLANDA, Heloísa Buarque de (2003); in O estranho horizonte da 

crítica feminista no Brasil, p. 16. 

 



  20

de o apoderamento do sujeito feminino e a superação das 

condições de hierarquização sexual / social não existirem 

ainda de forma satisfatória. 

 Assim, por tratar de questões históricas como o apagamento 

do Outro - «O outro deixa de ser um conceito e assume a 

condição de grupos e povos excluídos da história»5 -, 

propondo políticas de agenciamento e apropriação de vozes 

silenciadas, o feminismo dinamizou o debate sobre grupos 

marginalizados a partir de pontos de articulação com outras 

correntes críticas.  

 Nessa medida, a resistência frente à autoridade e poder 

vinculam as teorias feminista e pós-colonial, «numa aliança 

particularmente frutífera»6, para criticar a tradição 

canônica e as experiências de opressão, demarcadas em re-

escrituras que subvertem o modelo hegemônico, instaurando 

novas estéticas como projeto alternativo do futuro. 

 Tributário das elaborações críticas de Frantz Fanon e do 

pós-estruturalismo de Michel Foucault, o aparato crítico-

teórico pós-colonial é uma condição pós-moderna, visando a 

desmantelar as narrativas coloniais de saber e poder, mas se 

distancia desse sistema ao propor mudanças reais ao nível dos 

sujeitos subalternos.  

 O pós-estruturalismo propõe a desconstrução do sujeito do 

humanismo, ao passo que o aporte pós-colonial critica o 

sujeito do imperialismo; o pensamento feminista, por seu 

turno, denunciando os fundamentos patriarcais sobre os quais 

                                                 
5 EAGLETON, Terry (1997); in Teoria da Literatura: uma introdução, p. 

323. 

6 Cf. op. cit., p. 324. 

 



  21

se erigiram, combate ambos os sujeitos: o do humanismo e o do 

colonialismo7. 

 Nesse prisma, a articulação entre as perspectivas 

feminista e pós-colonial não se dá sem conflito e negação. 

Críticas feministas e pós-coloniais como Gayatri Spivak ou 

Chandra Mohanty, complexificando o debate atual, advogam a 

causa das mulheres do Terceiro Mundo, «duplamente deslocadas» 

- pelo colonialismo e pelo patriarcado -, buscando traduzir a 

experiência de sujeitos femininos periféricos a partir de uma 

posição contraditória e inegociável, posto que sob a égide do 

neocolonialismo ocidental. 

 Enquanto espaço teórico de investigação, o pós-colonial 

surgiu no contexto anglófono, notadamente no âmbito do 

império britânico, focalizando formações culturais que 

passaram por processos de colonização e, para tal, apropria-

se de princípios como hegemonia, de Gramsci, e dialogia, de 

Bakhtin, consolidando-se, no entanto, sob a tutela de autores 

como o palestino Edward Said, ou como os indianos Homi 

Bhabha, Spivak, entre outros – que leciona(ra)m em 

instituições universitárias estadunidenses. 

 Nesse panorama, a crítica latino-americana tem tido pouca 

visibilidade. E, ainda que a literatura produzida no 

subcontinente seja definida / interpretada em termos pós-

modernos e pós-coloniais, estes pensadores, como analisa o 

crítico Hugo Achugar8, acabam por projetar o palco atual dos 

Estados Unidos e sua crescente hispanização para as 

realidades do Cone Sul, desconsiderando as diferenças e 

especificidades culturais ibero-americanas em relação à 

América anglo-saxã. 

                                                 
7 HUTCHEON, Linda (1991); cf. op. cit. 

8 ACHUGAR, Hugo (1997); in Leões, Caçadores e Historiadores: a 

propósito das políticas da memória e do conhecimento, pp. 56-9. 

 



  22

 Posição que encontra ressonâncias em outros críticos 

latino-americanos;  definindo a crítica pós-colonial como 

versão pós-moderna que articula a noção de América-Latina a 

partir de centros de poder, Mabel Morañas9 acusa os discursos 

que visam a reafirmar a vanguarda de setores estadunidenses, 

através de categorias externas enquadradas em suas teorias 

interpretativas. Oferecendo-nos como exemplos as noções de 

hibridez ou subalternidade, a crítica afirma que essas 

posições oferecem um protagonismo para os sujeitos latino-

americanos de maneira enganosa, acabando por sancioná-los no 

espaço simbólico do exótico e do canibalesco e, 

conseqüentemente, como figuração de uma sub-identidade / sub-

alteridade. 

 Interrogando-se sobre o locus enunciativo de mulheres de 

uma perspectiva ibero-americana, Ana Pizarro10 marca sua 

heterogeneidade histórica e cultural em termos de um processo 

cujo desenvolvimento se deu sob o signo da desigualdade e que 

caracteriza o contexto latino-americano como marginalidade em 

relação à centralidade que as culturas européia e 

estadunidense representam. Para ela, esse panorama requer uma 

crítica ampliada em face da complexidade das questões quando 

inseridas num âmbito caracterizado por sociedades fortemente 

classistas e de diferenças históricas de acesso à cultura, 

oferecendo-nos um universo simbólico desviado das identidades 

de países desenvolvidos. 

 Nesse sentido, a construção de um cânone literário ibero-

americano, uma das faces da violência invisível (e, portanto, 

socialmente aceita) contra as mulheres11, se deu mediante 

                                                 
9 MORAÑAS, Mabel (1998); in El boom del subalterno (artigo on-line). 

10 PIZARRO, Ana (1995); in La casa y la calle: mujer e cultura en 

America Latina y el Caribe, pp. 195-7. 

11 PIZARRO, Ana (1995); cf. op. cit., p. 200. 

 



  23

estratégias de desqualificação, manifestando-se, por exemplo, 

na exclusão da narrativa de autoria feminina produzida no 

Brasil do boom ibero-americano (não obstante seu caráter 

revolucionário), como sublinhou Earl Fitz12 - o autor quer se 

referir, parece-nos, à concepção de críticos como Ángel 

Rama13, para quem a narrativa latino-americana, a partir dos 

anos sessenta, oferece-nos uma revolução em termos de 

transculturação, a operação estética que transcende o embate 

entre regionalismo e universalismo, com autores como 

Guimarães Rosa, Gabriel García Marquez, Ruan Rulfo e José 

Maria Arguedas. 

 Faz-se necessário ainda assinalar o distanciamento entre 

as manifestações literárias brasileira e hispano-americana, 

principalmente ensejado pelas diferenças lingüísticas, como 

evidenciado por Octavio Paz14; se a relação entre a produção 

literária feminina latino-americana ainda é marcada pela 

incomunicabilidade, ousamos afirmar que há um desconhecimento 

maior da América hispânica em relação às letras (não só) 

femininas produzidas no país. 

 Do ponto de vista do contexto brasileiro especificamente 

feminista, a afirmação frente à tradição masculina se 

complexifica, em face do processo antropofágico modernista de 

eliminação das diferenças. É ainda Hollanda15 quem assinala o 

fato de que a retórica da democracia racial e sexual, no 

país, acaba por mascarar as reivindicações de alteridade, já 

                                                 
12 FITZ, Earl (1997); in Ambigüidade e Gênero: estabelecendo a 

diferença entre a ficção escrita por mulheres no Brasil e na América 

espanhola, pp. 23-31. 

13 RAMA, Ángel (1991); in Os Processos de Transculturação na Narrativa 

Latino-americana. 

14 Cf. PAZ, Octavio (1996); in Poesia Latino-americana?, p. 144. 

15 HOLLANDA, Heloísa Buarque de (2003); cf. op. cit., pp. 24-5. 

 



  24

que essas diferenças inscrevem-se nas próprias representações 

sobre a nacionalidade e, por isso, a despeito da rápida 

institucionalização dos estudos feministas no país, há pouca 

aplicabilidade em relação aos modelos teóricos disponíveis, 

visto estarem marcados por uma clara idéia de oposição de 

igualdade e diferença.  

 Conforme Antônio Candido16, a coordenada fundamental da 

vida espiritual brasileira e ibero-americana, de maneira 

geral, constitui-se segundo a dialética entre o localismo e o 

cosmopolitismo, na qual podemos nos apoiar para refletir 

sobre a literatura. Esse processo dialético consolida-se numa 

integração da experiência literária e cultural a partir do 

confronto entre os dados locais – que se oferecem como 

substância de expressão – e os modelos herdados da tradição 

européia – apresentados como forma de expressão.  

 Nessa medida, podemos relevar, com o crítico brasileiro, o 

comparativismo como prática inserida no contexto das 

formações literárias no subcontinente, abrindo-se para três 

tendências17: em primeiro lugar, as pesquisas assumem a 

análise das relações entre a literatura latino-americana e 

aquelas não pertencentes à área do subcontinente; em face da 

conformação histórico-social ibero-americana, essas devem 

apontar para «formas de apropriação que um continente de 

formação econômica dependente gera em sua recepção das 

literaturas metropolitanas». 

 A segunda direção do comparativismo latino-americano 

delineia-se pela interação entre literaturas de dois 

diferentes países da área, articulando elementos que 

relacionem, em relação múltipla de convergência ou 

divergência, diferentes literaturas nacionais. E, em 

                                                 
16 CANDIDO, Antonio (1985); in Literatura e Sociedade, pp. 109-10.  

17 PIZARRO, Ana (1995); cf. op. cit., pp. 21-3. 

 



  25

terceiro, a metodologia comparativista desdobra-se na 

investigação de textos no interior de uma mesma nação que, 

demandando uma problematização da idéia do espaço geocultural 

nacional1819, constitui o foco de nosso trabalho. 

 Considerando, com o mesmo Pageaux20, que a literatura não 

pode ser apartada da sociedade / cultura; além de constituir 

um espaço de fatos / fenômenos estéticos, é uma prática 

cultural - «a literatura é uma linguagem simbólica que 

exprime e define um espaço cultural mais ou menos homogêneo: 

um espaço nacional, étnico», sexual, «político, mais ou menos 

uno» -, esta investigação, pois, consubstancia-se no âmbito 

das relações que, ultrapassando o campo específico da 

literatura, inscreve-se nos chamados Estudos 

(Inter)Culturais, porquanto abre-se para o problema da 

identidade: a identidade sexual/de gênero (feminina e 

feminista), a identidade literária (autoral e/ou narrativa) e 

cultural (na presente, associada especificamente ao âmbito 

nacional). 

 

1.2  Nélida Piñon e Luzilá Gonçalves Ferreira 

 

 Neste segmento, propondo-nos a descrever aspectos 

relacionados à obra de Nélida Piñon e Luzilá Gonçalves 

Ferreira, buscaremos analisar as formas de agenciamento de 

personas mulheres possibilitadas por enunciações feministas 

que articulam o romanesco como espaço de problematização das 

                                                 
18 Cf. op. cit., pp. 24-6. 

19 PAGEAUX, Henri ()1988); in Da literatura comparada à teoria da 

literatura, p. 158. 

20 Cf. op. cit., pp. 148-9. 

 



  26

subjetividades e suas implicações no âmbito da construção e 

representação de identidades femininas. 

 Os relatos de viagem têm se constituído, ao longo da 

história, como narrativas de aventureiros, heróis, 

peregrinos, etc, elaborados sob a concepção de que o 

deslocamento e a conquista são empreendimentos masculinos, ao 

passo que o confinamento e a matéria conquistada estão 

associadas às mulheres. 

 Investigando o desdobramento da episteme européia 

implicada nos relatos de viagem elaborados no final do século 

XVIII, Mary Louise Pratt21 assinala a presença do viajante 

romântico como caudatária da consolidação das ideologias  

democráticas da Revolução Francesa – que tornavam anacrônicos 

os modos de conquista escravista –, garantindo a supremacia 

européia sob os auspícios do amor transracial. 

 Nessas narrativas sentimentais de viagem, o sexo passou a 

substituir o escravismo como modo de dominação masculina e 

branca, quando a alteridade dominada se erotiza e, dessa 

forma, mediante uma ideologia de equivalência entre as partes 

envolvidas, o amor inter-racial deságua, geralmente, na morte 

da personagem feminina e no retorno do europeu à sua terra22 - 

é assim que se desenrola a história de amor inter-étnico de 

Iracema e Martim.  

                                                 
21 PRATT, Mary Louise (1999); in Os olhos do império: relatos de viagem 

e transculturação, p. 174. 

22 Ainda que não se detenha no tema da viagem, Doris Sommer analisa a 

erotização como operação presente nos romances nacionais latino-

americanos do século XIX, com os quais os escritores administravam os 

conflitos advindos da consolidação do modelo econômico liberal. Cf. 

SOMMER, Doris (2004); in Ficções de fundação: os romances nacionais da 

América-Latina.  

 



  27

 As revisões feministas da historiografia literária 

evidenciaram não só a utilização das mulheres como loci 

privilegiados da ideologia civilizadora, como elemento de 

harmonização do confronto entre culturas antagônicas, 

demonstrando a ambigüidade no que tange à situação feminina 

na formação do Estado nacional, resultante de sua não-

identificação com a missão patriótica23. 

 Por outro lado, investigações na área demarcaram textos em 

que as mulheres passam a representar suas próprias vivências 

como viajantes, desde o século XIX, narrando com «uma voz 

monárquica feminina que assevera seu próprio tipo de 

domínio»24 – como Flora Tristan, Maria Graham, Nísia Floresta, 

entre outras. 

 A carioca Nélida Piñon ocupa um espaço institucional 

privilegiado no cenário literário não só brasileiro e ibero-

americano, mas também em nível europeu e estadunidense, 

destacando-se pelos inúmeros prêmios concedidos à sua obra: 

Ruan Rulfo, Nestlé, Jabuti, entre outros. 

Sua escrita persegue a sacralização da palavra pela qual 

evidencia, paradoxalmente, o caráter profano da invenção 

poética e a linguagem, revelando uma trama dentro da qual a 

disposição das palavras desvia-se da lógica usual, manifesta 

uma dramaticidade e remete a sentidos que, subjacentes ao 

âmbito do imanente, inscrevem-se num jogo denso e complexo a 

se desvelar numa leitura que ultrapassa o habitual. 

 Seu estilo, inovador e derrisivo, evidencia-se no nível da 

palavra mas, também, no âmbito da configuração narrativa, 

particularizando-se, dentro da literatura brasileira, como 

autora em cujo universo se mesclam o real e o mítico, o 

sagrado e o profano; relevando o caráter inacabado da 
                                                 
23 HOLLANDA, Heloísa Buarque de (2003); cf. op. cit., p. 22. 

24 PRATT, Mary Louise (1999); cf. op. cit.,  p. 355. 

 



  28

tradição, reporta-se a signos inscritos na memória cultural 

para (re)escrevê-los em outros termos. 

 Do ponto de vista das representações das mulheres, a 

escritora convoca narrativas inscritas na memória social para 

reconstruí-las, na maioria das vezes, a partir de um foco 

narrativo feminino, demarcando sua identificação com a 

problematização do mundo sob essa ótica e uma vinculação 

enunciativa comprometida com as causas feministas. 

 É nesse sentido que seus textos invocam o passado na 

esfera da memória social, apontando para os discursos 

instituídos no campo da cultura: o romance «A força do 

destino» (1977), por exemplo, recria parodicamente a ópera de 

Giuseppe Verdi, na história do amor impossível de Álvaro e 

Leonora, através de estratégias enunciativas que interrogam o 

processo de construção da realidade; «Vozes do Deserto» 

(2005), romance ganhador do Prêmio Jabuti no mesmo ano, 

rende, mais uma vez, um tributo à imaginação e fabulação 

humanas, remontando ao palco das Mil e Uma Noites para re-

escrever essa narrativa fundadora de nosso imaginário sob o 

foco da subjetividade de Scherazade.  

 O universo literário da pernambucana Luzilá Gonçalves 

Ferreira, ultrapassando o contexto cultural regional, vem se 

consolidando nos meios acadêmicos, mas ainda carece do 

reconhecimento crítico institucional. Nos últimos anos, seus 

textos têm tido maior acesso junto a um público jovem: os 

romances «Muito Além do Corpo» e «Os Rios Turvos» integram a 

lista de obras indicadas para o vestibular da Universidade de 

Pernambuco.  

 O fundamental em sua obra é a trajetória de mulheres que 

viveram no passado: tanto aquelas que a antecederam no 

gestual da escrita, como Lou Andreas Salomé (sobre a qual 

escreveu «Humana, Demasiado Humana», em 2000), George Sand 

 



  29

(pseudônimo de Amantine Aurore Lucile Dupin), Maria Firmina 

dos Reis; como mulheres que tiveram uma atuação na construção 

do passado, mas foram silenciadas pela história oficial e que 

ela resgata pelo ficcional - é o caso de Anna Paes D’Altro, 

protagonista de seu romance «A Garça Mal Ferida: a história 

de Anna Paes D’Altro no Brasil Holandês», de 2002.  

Mulheres cuja existência foi interrompida pelo assassinato 

do próprio marido, como foi o caso de Filipa Raposa, a qual 

Luzilá recompõe, de maneira a ampliar a dimensão humana de 

suas vidas; «Os Rios Turvos» (1992), relato histórico no qual 

Luzilá se reporta à sociedade pernambucana do século XVI, 

durante visitação da Inquisição, em meio à qual desponta a 

conturbada relação entre um inseguro Bento e uma independente 

Filipa.  

 Nessa perspectiva, as experiências femininas ecoam em sua 

imaginação poética, pela qual a escritora perpetua suas 

histórias com vistas à compreensão / apreensão do contexto 

que impulsionou seus gestos e à ressignificação de suas 

trajetórias, de modo a enriquecê-las do ponto de vista de 

suas subjetividades. E, igualmente imbuída de um propósito 

feminista, Luzilá agencia uma enunciação a essas vozes 

emudecidas, numa espécie de «fraternidade feminina», como 

assinala na epígrafe deste Capítulo. 

 A obra produzida por ela também se constitui em diálogo 

com o pretérito, especialmente a história de Pernambuco, de 

modo que, salvo engano, o único texto dessa escritora nascida 

em Garanhuns que não se reporta a esse campo de saber é 

«Muito além do corpo», de 1988, romance com grande carga de 

poeticidade e pelo qual foi premiada na 4ª Bienal Nestlé de 

Literatura Brasileira.   

 E, como Nélida, Luzilá também rende seu tributo à memória 

literária ocidental, visto que suas narrativas constituem-se 

 



  30

em diálogo freqüente com a tradição poética e musical, 

reportando-se a Rilke, Borges, Gil Vicente, Alfonsina Storni, 

Mercedes Sosa, entre outros. 

 Considererando que a viagem romanesca possibilita a 

experiência transcultural e um de seus efeitos é a 

interdiscursividade, a relação com o poético, o musical, o 

histórico que seus romances nos oferecem, desponta, para além 

de um distanciamento crítico em relação à sua cultura, como 

mecanismo de autolegitimação de seu discurso no âmbito da 

tradição, a partir do qual a autora convoca discursos 

consignados socialmente, com que se relaciona em termos de 

paridade de valores. 

 De outro modo, se o deslocamento é freqüentemente 

tematizado no universo nelideano, inclusive como ritualização 

de uma autonomia feminina, o intersubjetivo permeia tanto a 

obra de uma como a da outra, sendo, na desta última, uma das 

expressões recorrentes: constitui-se como ponto a partir do 

qual sua obra dramatiza a trajetória de mulheres cuja 

coragem, não obstante tenha abalado conformações sociais 

pretéritas, foi apagada da (e pela) história.  

 Embora não possamos afirmar que Nélida Piñon seja uma 

autora cuja obra tenha um largo alcance junto ao público, 

cumpre-nos observar que ainda há um desconhecimento em 

relação à produção literária de Luzilá Ferreira, e se esse 

desconhecimento sustenta-se, por uma parte, nas décadas que 

separam seus universos de criação, por outra resulta do fato 

de o eixo Rio-São Paulo, do qual a primeira provém, ainda 

constituir o centro de difusão cultural do país, sediando, 

inclusive, instituições do porte da Academia Brasileira de 

Letras, de alcance internacional – mas cujo contingente 

feminino não perfaz nem a décima parte do total dos imortais 

vivos, se considerarmos que, junto com Ana Maria Machado, 

 



  31

Lygia Fagundes Telles e Nélida Piñon, Zélia Gattai assumiu a 

vaga deixada por seu marido, Jorge Amado. 

 E, nessa linha, as imagens nacionais constituíram uma 

alteridade no Nordeste como inferioridade; a inferioridade 

econômico-industrial desdobra-se em sua inferioridade 

cultural, quase sempre associada à produção cultural de matiz 

marcadamente popular e regionalista, ainda apreendida  como 

exótica, pitoresca.  

 Assim, a presença feminina da região em instituições como 

a ABL (ainda que sua constituição, de moldes franceses, 

ampare-se em torno de membros cujas obras orientem-se para 

campos diversificados, assoma como fonte de apoio e difusão à 

literatura) é inexistente, porquanto a condescendência (e 

portanto a invisibilidade) das escritoras nordestinas é maior 

quando a escrita foge ao modelo tradicional, como é o caso de 

Luzilá.  

 De outro modo, tanto «A república dos sonhos» como «Voltar 

a Palermo» podem ser apontados como casos singulares no 

universo literário dessas escritoras, inscrevendo-se no 

âmbito do gênero autobiográfico, pois que referenciam 

experiências, em tese, vividas pelas escritoras: no primeiro, 

a trajetória da família de Nélida começou a se constituir com 

a viagem do avô Daniel (cujo anagrama compõe o nome da neta) 

para o Brasil; no segundo, Luzilá também morou em Buenos 

Aires por alguns anos.  

 Porém, mais relevante do que possam nos oferecer em termos 

de referência à realidade, os textos nos interessam pelo que 

implicam enquanto mecanismos estéticos constituídos na 

operação de ficcionalização do real. Nesse panorama, são 

narrativas elaboradas a partir da memória – o primeiro, uma 

memória familiar, enquanto o segundo remete à rememoração 

 



  32

individual -, se considerarmos a memória como instância de 

ultrapassamento do vivido, como locus de imaginação criadora. 

 Reputando que, do ponto de vista da recepção, a 

autobiografia tem um maior apelo popular, a forma 

confessional emerge, em «Voltar a Palermo», como fator de 

atração para um número ampliado de leitores, 

consubstanciando-se como estratégia pela qual a autora 

ficcionaliza experiências que teoricamente vivenciou. Em 

relação à narrativa nelideana, o mesmo não parece se 

evidenciar, em primeiro lugar, em face da envergadura do 

romance (748 páginas a um preço não-convidativo à maioria dos 

brasileiros); em segundo, pela estrutura labiríntica d«A 

república dos sonhos»; e, por último, pelo hermetismo 

atribuído à linguagem da autora, aspecto que, de saída, 

distancia a comunidade menos abalizada à leitura crítica.  

 

1.2.1 A dinâmica feminina do tempo 

 

 Discorrendo sobre as aporias do tempo no pensamento do 

Ocidente, Paul Ricoeur25 estabelece, para além de noções 

antitéticas (a do mythos trágico aristotélico e a da 

distentio animis agostoniana), a atividade narrativa como 

abertura a uma temporalidade instituída  sobre a fenda aberta 

entre o tempo objetivo e o tempo vivido, propondo uma função 

pela qual se inscreve a ação humana. 

 Convocando Aristóteles para mostrar os conceitos de 

mímesis – como imitação ou representação de ação – e intriga 

– enquanto tessitura de acontecimentos –, o teórico compõe a 

atividade mimética como ato criativo no qual a ficção surge 

como abertura de sentido: «Se continuarmos a traduzir mimese 

                                                 
25 RICOEUR, Paul (1994); in Tempo e Narrativa II, p. 76. 

 



  33

por imitação, deve-se entender o contrário do decalque de um 

real preexistente e falar de imitação criadora. E, se 

traduzirmos mímese por representação, não se deve entender, 

por esta palavra, alguma duplicação da presença, como se 

poderia ainda entendê-lo na mimese platônica, mas o corte que 

abre o espaço de ficção […] Nesse sentido o termo 

aristotélico mímese é o emblema dessa desconexão, que para 

empregarmos um vocabulário que hoje é o nosso, instaura a 

literariedade da obra literária»26. 

 O dinamismo da operação de configuração narrativa decorre 

do fato de a intriga exercer, a um só tempo, a função de 

integração e, conseqüentemente, de mediação, que extrapola os 

limites de seu campo de ação, permitindo-lhe operar «uma 

mediação de maior amplitude entre a pré-compreensão e a pós-

compreensão da ordem da ação e de seus traços temporais»: em 

primeiro lugar, transformando uma multiplicidade de eventos 

em uma história coerente; em segundo, conciliando fatores 

dessemelhantes - como agentes, fins, meios, circunstâncias, 

etc -; combinando duas dimensões temporais (uma cronológica e 

outra não-cronológica) que proporciona um sentido pleno ao 

paradoxo agostiniano da concordância-discordante27. 

 No entanto, se a categoria da temporalidade ainda não se 

constitui na noção de mythos trágico aristotélico uma vez 

que, para o filósofo grego, o tempo é objetivo, concebido 

como movimento, Ricoeur28 aponta sua ação mediadora na 

configuração textual, entre a prefiguração dos caracteres 

temporais no âmbito prático e a refiguração da experiência 

temporal, evidenciando o papel da leitura nesse processo: «a 

hermenêutica [...] preocupa-se em reconstituir o arco inteiro 

                                                 
26 Cf. op. cit. 

27 Cf. op. cit, pp. 103-4. 

28 Cf. op. cit, p. 86. 

 



  34

das operações pelas quais uma obra eleva-se do fundo opaco do 

viver, do agir e do sofrer para ser dada por um ator a um 

leitor que a recebe e, assim, muda seu agir». 

 Nesse sentido, o círculo mimético proposto pelo 

fenomenólogo pode ser esquematizado nos tempos de 

prefiguração, configuração e refiguração, que constituem as 

mediações simbólicas implicadas no ato de narrar: um tempo 

prefigurado da ação, no campo da experiência; um tempo 

configurado pela tessitura da intriga; e, finalmente, um 

tempo reconfigurado pela recepção da obra, no qual o(a) 

leitor(a) assume o papel de operador(a) de sentidos, 

completando o percurso. 

 Em relação à representação da temporalidade, no relato de 

Luzilá, esta se expressa no entrecruzamento do tempo regular 

– na seqüência de ações narrativas e, também, nas histórias 

nacionais ibero-americanas, sobretudo nos episódios ligados à 

ditadura – com o tempo suspenso da memória – o passado 

individual, da experiência, evocado no presente de Maria. Por 

outro lado, o passado histórico e coletivo é também evocado 

pelo descontínuo da memória subjetiva da personagem e o 

passado vivido na aldeia espanhola ao qual se reporta o pai 

de Nino, no momento de seu relato. 

 O texto nelideano recorre constantemente ao passado 

histórico, ainda que este esteja submetido à trajetória 

familiar; a História do país funde-se à temporalidade das 

experiências individuais / subjetivas dos membros da família 

de Madruga – o tempo regular é subordinado à esfera da 

subjetividade – mesclando-se, por seu turno, ao tempo 

descontínuo das memórias que presentificam o ausente, a 

aldeia de Sobreira, associado à memória afetiva – nas 

lembranças de um passado vivido, em que, inclusive, o sonho 

(associado ao futuro) já se constituía - mas, mesmo a 

sucessão de episódios de relatos individuais ou coletivos 

 



  35

estão presentes nos capítulos numa ordenação que multiplica a 

categoria da temporalidade, confrontando-se à idéia mesma de 

regularidade. 

 Prezando, com Boitani29, que só a literatura «pode exprimir 

a experiência presente e evocar com apaixonante nostalgia 

aquela passada, de unir o outro mundo a este, que é o 

verdadeiro outro», convocamos  Magalhães30 para assinalar que  

o tempo, na vivência de mulheres – autoras, narradoras e / ou 

personagens, é uma categoria substancial; a dimensão temporal 

presente na narrativa feminina contemporânea é marcada por 

uma circularidade que se justifica na tentativa de captar a 

complexidade com a qual elas apreendem o mundo e a si mesmas 

– essa orientação, longe de se constituir uma essência, é 

reveladora de um conhecimento multifacetado e interior da 

realidade, adquirido historicamente. 

 Nesse contexto, as autoras mantêm uma relação com uma 

temporalidade que configura essa complexidade, instaurando 

sua identidade na linearidade demarcada por uma experiência 

instituída, na qual o presente entremeia-se com o passado e, 

ao mesmo tempo, interpõe-se no futuro, ou em que a reflexão 

sobre sua identidade leva-as à rememoração de um pretérito 

com vistas à antecipação de um alhures significativo – e a 

figura que se associa a essa não-linearidade é expressa no 

círculo. 

 Se para a especialista portuguesa31, a busca de um tempo 

perdido nos é oferecida em grande parte das narrativas 

femininas produzidas hoje, realizando-se, notadamente 

naquelas escritas do eu / de si denominadas autobiográficas, 

                                                 
29 BOITANI, Piero (2005); in A Sombra de Ulisses, p. 127. 

30 MAGALHÃES, Isabel Allegro (1995); in O SEXO DOS TEXTOS e outras 

leituras, p. 38. 

31 Cf. op. cit., p. 68. 

 



  36

podemos assinalar, sem medo de errar que, em «Voltar a 

Palermo», o tempo o pretérito é retomado para renovar a 

existência da personagem-narradora, projetando-a no tempo 

prefigurado do sonho. Por outro lado, se o tempo é recuperado 

em torno do eixo subjetivo de Maria, essa transige à 

subjetividade do Outro, virtualizando, em sua memória, o 

tempo interacional, intersubjetivo, que pressupõe o 

compartilhamento de vivências. 

 A enunciação da temporalidade, n«A república dos sonhos», 

é igualmente variada e simultânea (passado-presente-futuro);  

a fragmentação está amparada nos variados planos narrativos / 

enunciativos que se entretecem e se intercambiam, na qual o 

passado irrompe no presente – nas narrativas dos personagens 

e/ou viajantes e em diferentes momentos da história nacional 

-, alimentando a imaginação de Breta para postergá-las no 

futuro. 

 

1.3 A trama da identidade feminina 

   

Desde que as mulheres passaram a enunciar artisticamente 

seus textos de modo mais sistemático, a discussão 

institucional em torno de uma escrita feminina como diferença 

do modelo canônico masculino está longe de um consenso, 

associando-se à dificuldade de instituir as produções 

literárias de mulheres no âmbito de uma tradição que ainda as 

hostiliza e põe em xeque sua existência. 

 Essa polêmica, enriquecida por pensadoras que, desde o 

início do século passado, tentam elucidar as implicações da 

literatura de autoria feminina no imaginário social, como 

Virginia Woolf e Simone de Beauvoir, principalmente,  parece 

se acirrar pela recusa de algumas escritoras a essa 

 



  37

caracterização, em parte pela concepção, vigente até meados 

dos Novecentos, de que as obras femininas são marcadas por 

uma feminilidade como expressão de um narcisismo / 

sentimentalismo exacerbado. 

 Assim, não obstante o fato de o ofício de narradoras ser 

atribuído, primeiramente, às mulheres32, a indagação de uma 

escrita feminina ainda corresponde à suposição de que elas 

produzem uma literatura que não se equipara em qualidade 

estética à elaborada pelos homens, visto não possuírem a 

mesma capacidade intelectual. 

 Contudo, se considerarmos que «feminino» é o signo 

utilizado para adjetivar aquilo que é próprio de uma mulher, 

assim como «masculino» demarca tudo o que se refere a um 

homem, então a literatura produzida por mulheres é, 

evidentemente, feminina, porquanto não podemos perder de 

vista a dimensão real da experiência de mulheres que 

problematizam artisticamente experiências humanas.  

 E, nessa perspectiva, concordamos quando Magalhães33 

assinala que os textos de autoria feminina se constituem 

enquanto diferença em relação àqueles escritos por homens, 

pois que se consubstanciam a partir de mentalidades que ainda 

não coincidem com imaginários socialmente consolidados. 

 Reputando que o autobiográfico era, até poucas décadas 

atrás, considerado gênero prevalentemente feminino, tendo em 

vista a (pre)concepção de que as mulheres não conseguiriam 

ultrapassar o recurso da enunciação em primeira pessoa – ou 

                                                 
32 A esse respeito, ver WARNER, Marina (1999); in Da fera à loira: 

sobre contos de fadas e seus narradores, em que a autora analisa a 

figura feminina dentro da memória narrativa popular, tanto como fonte 

enunciativa como nas complexidades sociais que envolvem suas 

personagens. 

33 MAGALHÃES, Isabel Allegro (1995); cf. op. cit., pp. 24-40. 

 



  38

não lograriam distanciar-se da matéria narrada -, os 

romances-objeto de nossa investigação constituem-se em 

paródias que contrariam esse princípio, violando as 

fronteiras dos gêneros e falseaando experiências passadas, 

conferindo um multifacetado jogo de falsos espelhos que 

perturbam e ampliam as concepções consolidadas na memória 

cultural e literária. 

 Neles, as escritoras inscrevem um imaginário que se 

confronta com e desloca o instituído em termos de relatos: o 

primeiro apresenta-nos identidades que, embora constituídas 

com o movimento transoceânico de Madruga, processam 

narrativas a partir da memória de duas mulheres, Eulália e 

Breta; o segundo oferece-nos o relato sob a perspectiva 

hiperassertiva (no sentido empregado por Linda Hutcheon) de 

Maria, constituído a partir dos fragmentos de sua memória. 

 Buscando ultrapassar a leitura do manifesto para desvelar 

os sentidos ocultos que a trama nelideana suscita, 

notadamente quando se referem ao poder do qual estão 

investidas as subjetividades femininas, cumpre-nos observar 

que a conquista nos moldes clássicos é traduzida como empresa 

masculina e essa é tematizada no romance - posto que é 

Madruga quem sonha conquistar a América, enquanto Eulália é 

somente parte de seu sonho. E, nessa medida, a atuação da 

personagem é limitada, em virtude de sua inserção ao modelo 

de família tradicional, dentro do qual funciona como esposa e 

mãe. 

 No entanto, a memória de Eulália problematiza a narrativa 

cujo enredo foi culturalmente silenciado em benefício da 

trama social; se sua dramatização está, aparentemente, 

limitada aos códigos sociais, fincando-se na experiência de 

provedora e mantenedora da harmonia familiar, reputamos, com 

 



  39

a autora34, que «o legado de Eulália constitui-se numa 

indagação sobre a memória feminina, presente em todo 

empreendimento humano. Silenciosa por tão longo tempo, ora 

eleva-se para desafiar a arte, para esclarecer os novos 

mistérios e dar vida à realidade. Essa memória, presente na 

psique feminina há milênios, é um tesouro ansioso por ser 

revisitado e revelado finalmente».   

 E, nesse sentido, invertendo o jogo social, a ironia, 

emergindo como estratégia pela qual a enunciação distorce o 

enunciado35, Eulália constitui um dos sustentáculos da 

diegese, a espinha dorsal do romance e, a partir de sua 

memória, desdobrar-se-ão outras memórias, iniciada com a 

frase «Eulália começou a morrer na terça-feira» (RS, p. 7) e 

essa evocação da morte desencadeará outras tramas, outros 

enredos.  

 Designando «aquela que fala bem», a personagem que porta 

uma mestria verbal / oral, Eulália é incumbida, por Dom 

Miguel, desde o nascimento, de preservar a memória galega, 

essa memória que se vai constituindo sub-reptícia e 

paralelamente  à memória de Madruga. A autora simboliza 

exatamente o embate entre o que poderia ser denominado 

constituinte – a narrativa de Eulália -  e o constituído que 

o marido representa: «- Madruga deixa-lhes a fortuna. Foi o 

que ele sempre quis. Um sonho que lhe custou suor e muitas 

desilusões. Eu, porém, só posso lhe dar a memória e o passado 

de cada um. E ainda assim de forma modesta» (RS, p. 597). 

 Desse modo, a morte cujo enredo se delineia desde o 

início, é percebida por ela como algo «familiar e próximo»; 

herdou da velha terra a concepção de mundo impregnada pelo 

                                                 
34 PIÑON,  Nélida (1999); cf. op. oit. 

35 MAINGUENEAU, Dominique (2000); in O contexto da obra literária, pp. 

94-8. 

 



  40

maravilhoso e decorre de uma «convicção íntima», própria às 

comunidades anteriores às urbano-industriais36, de uma 

proximidade com o divino na qual se fundamenta sua 

existência: «- Chegou a minha hora, Odete. Deus sempre me 

falou por meio de murmúrios. Para só eu ouvir, disse, com 

tênue sorriso». 

 Nessa direção, quando a personagem pressente sua 

proximidade, despoja-se de seus bens («as armas» dos 

indivíduos modernos) e passa a cumprir gestos / ritos 

difundidos pelos antigos, cujo termo é a concentração para o 

encontro definitivo com Deus37, ainda que esse encontro seja 

postergado por Ele, no sentido de que já se passam dias sem 

que a morte chegue: «Ao completar o sétimo dia na cama, sem a 

morte lhe cobrar o encontro com Deus, Eulália inquietou-se 

[...] Sempre fez parte de seu orgulho comportar-se como se 

não houvesse padecido a expensas da adversidade. De outro 

modo, não poderia habilitar-se ao lugar que Deus pensava 

destinar-lhe» (RS, p. 587). 

 Conforme Ariès38, cabia ao moribundo a iniciativa nos 

rituais de sua morte, dentro dos quais o luto tinha um duplo 

objetivo: por um lado, o de induzir a família a manifestar, 

durante determinado tempo, a dor; e, por outro, o de defender 

o moribundo na vigência dessa provação, impondo-lhe uma certa 

modalidade de vida social, traduzida nas visitas de parentes, 

familiares e amigos.  

 Assim, o legado da anciã também seria o legado da morte, 

no luto a ser vivenciado convenientemente: «Como seu viúvo, 

deveria vestir-se de forma apropriada. Especialmente quando 

se conhecia o denodo da Espanha em prantear os mortos por 

                                                 
36 ARIÈS, Philippe (2003); in História da morte no Ocidente, pp. 31-5. 

37 Cf. op. cit., p. 28. 

38 Cf. op. cit., p. 71. 

 



  41

meios de lamúrias, incensos, velas e intensos rituais» (RS, 

pp. 589-590). 

 Eulália delega aos filhos as memórias traduzidas em signos 

que evocam suas experiências, as experiências que havia 

guardado em caixinhas que ganhara do marido a cada 

nascimento. As caixas carregam um valor simbólico, apontando  

para a própria memória feminina, pois que representam o 

inconsciente e o corpo maternos, preservando objetos 

considerados preciosos ou frágeis; evocam os segredos, 

desejos e possibilidades humanas, por isso sua abertura 

implica riscos. As caixas-memórias remetem, de outro modo, 

aos males cuja dispersão Pandora provocou39. 

 Desse ângulo, as caixas encerram objetos, narrativas que 

compõem as memórias da vida em família, a Eulália incumbidas, 

e seu gesto privilegia o legado familiar e ancestral em 

relação à herança que o patriarca Madruga, o agente que 

comanda e direciona a vida de todos, lhes deixará em forma de 

bens: «O poder de Madruga estendia-se pela família. Era um 

patriarca sábio e insistente. Acolhia a todos em sua caverna 

para que ali ficassem ao resguardo da sua vigilância, 

desfrutando do fogo de sua lareira. Quem mais senão ele 

arrancou a carne das árvores, das rochas, da água, para 

grelhá-la de modo a lhes assegurar o alimento» (RS, p. 19).  

 Ao final, Eulália, a guardiã da história dos filhos, 

transmite a cada um a narrativa de suas vidas contida nas 

caixinhas que lhes cabem, quando sente a proximidade da 

morte: «Cada qual de posse dos seus destinos por tantos anos 

encarcerados. Talvez querendo a mãe lhes afirmar, no momento 

em que lhes devolvia seus pertences, que passavam a ser de 

vez proprietários das próprias vidas» (RS, p. 623). 

                                                 
39 CHEVALIER, Jean (1999); cf. op. cit., p. 164. 

 



  42

 Cumpre-nos ressaltar o fato de que o conteúdo da caixa 

correspondente à sua narrativa é uma folha em branco, 

demarcando a visão da anciã da pequenez humana diante da 

disposição narrativa de Deus - «Quem sou para disputar com 

Deus o direito de criar a história alheia?» (RS, p. 597) –, 

crendo que sua trajetória só ganha sentido quando chegar a 

seu destino verdadeiro e definitivo, por isso deseja 

ansiosamente o encontro com Ele. Por outro lado, o papel em 

branco parece indicar a finitude do sujeito, referindo-se ao 

fato de que a morte apagará seus vestígios e esses passarão a 

existir somente na memória daqueles que conviveram com ela e, 

portanto, sua narrativa dependerá de como cada subjetividade 

a construirá. 

 O acidente de automóvel que interromperá a vida de 

Esperança pode ser interpretado como uma derrota em relação 

ao futuro da família que Madruga alimentou. A tragédia acaba 

por tornar o erro do pai de exilá-la do convívio familiar na 

culpa que sempre o acompanhará, fazendo-o evocar a dimensão 

do fracasso contido em seu projeto de «fazer a América»: 

«viera para o Brasil para enterrar também os seus mortos, e 

fazer-se um dia enterrar? E que outra prova de amor oferecer 

ao Brasil, que iniciar o sacrifício pela própria família? 

Madruga cedendo à morte partes de sua carne, porções 

substanciais de seu sonho!» (RS, p. 487). 

 Sublinhando o fato de que a ela assiste a tarefa de 

enfrentar o poder que o pai encarna -  «Antes dos dezoito 

anos, Esperança compreendeu o caráter histórico da 

circunstância de haver nascido mulher e, ainda por cima, 

naquela família [...] Esperança ressentia-se com uma sorte 

que a privava de vir a lidar de perto com a sociedade 

masculina, nos seus momentos decisórios, e que ao mesmo tempo 

a fizera tão vulnerável aos sentimentos e aos reclames do 

corpo. E ciente deste movimento pendular, que lhe moldava a 

 



  43

personalidade, Esperança sabia-se antecipadamente derrotada. 

Como se lhe faltassem condições, sobretudo por ser mulher»  

(RS, pp. 211-2) - , se atentarmos, de um lado, para sua 

denominação e, de outro, evocarmos o simbolismo de Pandora - 

cujo ato de violar a caixa traz os males à terra todavia, 

quando, por ordem de Zeus, cerra-a outra vez, impede que a 

Esperança40 se liberte -, não seria demasiado acentuar a 

ambigüidade que a personagem carrega, no sentido de que 

Esperança compromete (pela morte) e, ao mesmo tempo, 

possibilita (através da filha-escritora) a narrativa da 

família. 

 Antônia, a segunda filha do casal Eulália/Madruga, 

representa a impossibilidade feminina diante do poder 

masculino; sua vida é totalmente dirigida pelo pai, inclusive 

quanto aos rumos de seu casamento, cujo pretendente, Luís 

Filho, é escolhido por Madruga, de maneira a emprestar à 

filha um sobrenome de nobre, mas falida cepa: «No Brasil, 

precisei, às vezes, agir como vândalo. Como quando comprei 

Luís Filho, e o regalei à filha Antônia. Ele teve que ceder o 

valioso sobrenome diante do preço pago» (RS, p. 154). 

 Já no texto de Luzilá, a experiência transcultural, 

acionada pelo sujeito feminino, constitui-se na busca de 

novos significados para si a partir da alteridade e, nessa 

perspectiva, Maria expressa uma paixão pela aventura, 

protagonizando e narrando sua viagem, cujo ponto de partida é 

o relacionamento amoroso. 

 Desse modo, sua trajetória em direção a Nino se desenrola 

entrelaçada e paralelamente à tentativa de reconstrução das 

experiências passadas, da história de amor de vinte anos 

atrás, em cuja narrativa se insere como sujeito do enunciado 

                                                 
40 Cf. op. cit., p. 164. 

 



  44

e da enunciação, porquanto direciona sua vida a partir de seu 

desejo e liberdade. 

 N«A república dos sonhos», ao assumir a tarefa de 

organizar e registrar o legado cultural de imigrantes galegos 

construído com êxitos e fracassos, Breta, o segundo eixo da 

memória familiar, é a instância mesma da construção, no 

futuro, do sonho transmitido pelo avô em forma de livro, pelo 

qual disseminará a herança cultural galega – uma comunidade 

que, embora não tenha existência autônoma, preserva-se 

através de suas histórias, compostas na memória de 

estrangeiros que migram para o Brasil. 

 O ciclo de memórias do romance se configura, assim, pela 

oposição morte-vida, mas também pelo par oralidade-escrita 

que sacraliza o legado da criação humana: a morte física de 

Eulália corresponde à vida postergada pela memória/invenção 

de Breta, encarnando a condição da escritora. Mas sua 

escrita, por seu turno, representa a morte da memória oral 

que Eulália simboliza. 

  Todavia, subjacente à valorização da memória feminina 

representada pela linhagem narrativa de Eulália-Breta 

(paralela ao eixo narrativo Madruga-Breta), parece significar 

uma transcendência do literário em relação à finitude dos 

sujeitos, assoma como seu legado espiritual. 

 Além da enunciação da memória como instância feminina em 

confronto com a memória masculina, o texto demarca a 

sobrevivência de experiências culturais distintas, 

assinalando uma fraternidade entre mulheres, marcada por 

distintas identidades e oferecendo-nos configurações da 

diferença desdobradas em raça / etnia e classe, representada 

aqui na relação entre Odete (como identidade subjugada) e 

Eulália (simbolizando a ordem dominante).  

 



  45

 Odete, negra e pobre, primeiramente «incorporara-se à casa 

como um objeto adquirido na feira. Sem Eulália lhe conceder 

especial atenção», compreendendo o fardo que o cuidado com a 

casa representa para Eulália, «à medida que Odete adivinhou-

se a aflição, aquela estrangeira tão pouco afeita ao 

cotidiano, preocupada em não se atrasar na visita diária à 

igreja, gradativamente a foi substituindo no comando da 

casa», acabando por unirem-se numa estreita amizade: «Há 

quase cinqüenta anos elas viviam juntas» (RS, p. 55).  

  O fato de ambas estarem aprisionadas ao sistema patriarcal 

- e  cuja visão prescreve que os homens são da rua e, as 

mulheres, da casa: «Eulália convenceu-se de que se emprenhara 

mais pelo casamento que Madruga mesmo. O destino do marido 

integralmente voltado para a batalha exterior, nas ruas, de 

onde vinha, sem valorizar o que lhe ficara atrás, em meio às 

paredes da casa» (RS, p. 61) – pode nos informar, em parte, o 

íntimo relacionamento que mantêm ao longo dos anos: é a ela 

que Eulália transmite os objetos mais valiosos que possui e 

também as histórias construídas em torno de cada jóia - 

incluindo o bracelete que ganhara do marido como presente de 

casamento -, assim como aquelas relativas a Dom Miguel e sua 

família. E como a narrativa de Odete corresponde a uma 

lacuna, em face de um passado e uma história soterrados, a 

imaginação de Eulália passa a preencher seu mundo de relatos 

que incorpora como seus: «Tinha ela consciência de que Odete 

copiava sua vida sem condições de reproduzi-la. Portanto era 

ela quem provia a retraída imaginação de Odete com porções de 

vida. Uma imaginação certamente sufocada pelo longo cativeiro 

sofrido pela avó, de cuja angústia Odete não se libertara. 

Embora transmitisse à patroa, em abundância, o calor 

africano, uma terra centrada em seu peito» (RS, pp. 67-8).  

 Se reputarmos que essa jóia constitui um prolongamento e / 

ou ornamento para o braço e este, por seu turno, simboliza 

 



  46

força, proteção, justiça41, não seria descabido interpretar o 

gesto da anciã como modo de garantir o futuro da empregada, 

já que ninguém mais do que ela poderia merecê-las: «Após 

indicar Odete guardiã das jóias, Eulália aguardava a morte» 

(RS, p. 587). 

 Invocando uma linhagem feminina mediante a transmissão de 

bens pessoais, geralmente de mãe para filha, a anciã, pelo 

contrário, concede seu legado mais valioso à companheira, 

aquela que melhor a compreende - e cuja memória saberá 

preservar. E, para além da doação do bem em si como garantia 

de um futuro para Odete, o gesto transcende os laços 

familiares, simbolizando as afinidades construídas ao longo 

daqueles cinqüenta anos. 

 De outro modo, no início do romance de Luzilá, Maria e 

Mercedes opõem-se no que se refere ao relacionamento com 

Nino, até porque a aventura Maria / Nino parece ser 

favorecida pela condição de Mercedes. A personagem que, ao 

longo da diegese, assume a imagem da loucura, passa a 

assegurar, no fim da trama, o restabelecimento do marido: 

«Não fora o trabalho de Mercedes, que nos obrigava a um certo 

ritmo pontuando a jornada, teríamos tido a impressão de 

navegar à margem dos acontecimentos» (VP, p. 190). 

 Todavia, no final da narrativa, é o sentimento de 

solidariedade que aproxima Maria de Mercedes na busca de 

Nino; quando o reencontram doente e com sinais evidentes de 

perda da memória, unem-se mais uma vez para devolver-lhe a 

antiga sanidade: «Havíamos apostado na vida muito antes de 

que ela tivesse dado provas de que não nos traía. Dois dias 

depois daquele prenúncio de primavera – foi assim que 

chamamos o estado em que se encontrava Nino – nosso amado 

comum voltou à antiga apatia» (VP, p. 196). 

                                                 
41 Cf. op. cit., p. 140. 

 



  47

 Cumpre-nos salientar que Mercedes é a personagem que, no 

início do romance, está sob custódia de casa de saúde, em 

virtude de sua alienação da realidade, após a morte de seu 

primeiro filho: «Não vivera mais que uns meses e desde então 

se fechara em seu mundo de mãe recente, e embalava os 

ursinhos de pelúcia que comprara para enfeitar o quarto da 

criança, e cantava-lhes cantigas de ninar durante horas» (VP, 

p. 38), através da qual a escritora dialoga com a mitologia 

greco-romana, evocando a divindade do destino.  

 Designando, em sua etimologia grega42, «parte», «lote», 

«quinhão», a Moira afigura-se, primeiramente, como una, 

correspondendo aos ritos conjuratórios, a«aquilo que a cada 

um coube por sorte, o destino» e desdobrando-se, após os 

textos homéricos, em três: Cloto, aquela que rege o 

nascimento; Láquesis, a Moira que estica o fio, sorteando o 

nome de quem vai morrer; e, finalmente, Átropos, a que 

interrompe o fio da existência. Em Roma, as Parcas são as 

divindades que, em sua origem (derivando de parir), invocam 

os nascimentos, mas acabam por se confundir com as Moiras, 

assimilando seus atributos: Nona (a divindade que preside o 

parto), Decima (vinculada ao casamento) e Morta (figurando a 

própria morte). 

 As Moiras emergem, portanto, na relação entre o ato de 

fiar e as práticas manuais / domésticas; identificam-se com 

as figuras femininas. Associadas à lua, prefiguram a noite, a 

fecundidade (das águas) e o tempo, o tempo desdobrado em três 

e totalizado no círculo, símbolo da completude, da 

perfeição43. No texto, a Moira é convocada pela mãe numa 

                                                 
42 BRANDÃO, Junito de Souza (2000); in Dicionário mítico-etimológico da 

mitologia grega, p. 140. 

43 A esse respeito, ver também BRUNEL, Pierre (1998); cf. op. cit., pp. 

370-84. 

 



  48

cantiga de ninar para aquilo que pensa ser seu filho: «Que no 

venga la Mora, la Mora con dientes verdes, cantava e a 

melodia lhe saía suave e lastimosa dos lábios, e se 

prolongava num crescendo pausado, lento, persistente que não 

raro se resolvia em gritos lancinantes» (VP, p. 38). 

 Nesse prisma, ela constitui o oposto de Maria, porquanto 

está aprisionada no imaginário cultural, impossibilitada de 

ultrapassar a função de mãe e esposa, ao passo que a 

personagem-narradora apresenta um dinamismo expressivo do 

início ao fim do romance: «Descobrira-me outra, ou pelo menos 

havia descoberto, presente em mim, uma ou mais mulheres 

coabitando com a professora bem comportada e estrita que 

sempre fora» (VP, p. 62). 

 

1.3.1 A função da ironia  

 

 Uma das imagens invocadas por Luce Irigaray44, no debate 

feminista atual, é o relacionamento mãe-filha; em razão de 

seu significado ao nível simbólico, constitui o eixo para a 

formulação de um sistema simbólico feminino. Desse modo, a 

narrativa feminina da identidade corresponde a uma história 

de fracasso; o paradigma simbólico que preside a sociedade 

vale-se de seu corpo para vincular as mulheres à reprodução, 

confinando-as no lugar do invisível das relações familiares / 

sociais – na figura materna. 

 A imagem da menina presa no complexo edípico é altamente 

problemática, porquanto resulta no fato de a mulher não 

conseguir ultrapassar completamente a questão familiar. A 

sombra da mãe castrada – evidentemente dentro de uma ordem 

                                                 
44 IRIGARAY, Luce (1998); in Speculum: l’altra donna, p. 101-2 

(tradução nossa). 

 



  49

simbólica masculina – paira sobre sua vida e sua identidade.

 Dentro dessa lógica sociocultural, não existe 

possibilidade de articulação com seu início (na relação 

mulher / mulher, ou na díade mãe / filha, como ela acentua), 

e sua identidade permanece, inconscientemente, num estado de 

fusão, de não-individuação. A solução, segundo a teoria 

freudiana, só emerge se ela adotar um ideal narcísico 

masculino. 

 Quando a mulher torna-se mãe, sua castração se faz 

presente (ela é um ser castrado, proveniente de outro ser 

castrado) e só pode se resolver na relação com um filho 

homem, a relação mais perfeita (porque destituída de 

ambivalência), numa experiência capaz de proporcionar-lhe um 

prazer ilimitado. E, sob esse influxo simbólico, a harmonia 

familiar só será segura se ela mesma tomar o marido como 

filho, agindo como se fosse sua mãe45. 

 Contrapondo-se às definições de histeria da teoria 

freudiana46, a psicanalista47 compreende a questão, 

primeiramente, como uma forma de protesto contra a lei 

patriarcal, localizando-a em oposição àquilo que Lacan 

designa como «ordem simbólica» - ou a economia fálica na qual 

os sujeitos inscrevem-se quando da aquisição da linguagem sob 

a denominação de «lei-do-pai» -, subvertendo-a em termos de 

                                                 
45 Cf. op. cit., p. 103. 

46 Nossa afirmação de que o pensamento de Luce Irigaray desvia-se do 

ideário freudiano acerca da histeria refere-se à função exercida por 

essa neurose dentro do imaginário da época, já que a psicanálise 

surge, com Freud, da investigação sobre o feminino na histérica. O 

problema é que, contrariamente às possibilidades de libertação 

feminina implicadas na histeria sugeridas por Irigaray, o trabalho 

freudiano concentrou-se na reorganização ou enquadramento das mulheres 

aos papéis consignados pela sociedade patriarcal.   

47 Cf. op. cit., p. 245. 

 



  50

mímica, pela qual o sujeito feminino reproduz uma 

feminilidade imposta.  

 Enquanto a análise de Freud se concentra sobre as relações 

familiares da mãe, com a família, ela realça as implicações 

da função materna na histérica. E reconhecendo os modos nos 

quais a subjetividade é plasmada na ordem simbólica, o âmbito 

da cultura e da ideologia, sua proposição de histérica alarga 

o sentido de trauma histórico-social. 

 Portanto, concebendo, com a teoria psicanalítica, que a 

histérica configurar-se-ia como aquilo que resiste ao 

discurso, Irigaray48 evidencia a mímica histérica como 

expressão do indizível, insistindo nessa representação como 

estratégia de extrapolação da ideologia dominante. 

 A histeria representa, pois, a hostilidade e o desejo 

reprimidos que, transformados em sintoma, revelam esses 

sentimentos e a personagem  assume aquilo que se espera da 

histérica, uma linguagem do excesso, mas num grau extremo, 

resultando no contrário da aquiescência, constituindo-se como 

resposta ao que foi reprimido historicamente, pela qual 

promove um distanciamento à ordem simbólica. 

 Nesse ângulo de visão, Mercedes não possui uma voz para 

expressar sua tristeza, a dor que se afigura através do 

fantasma do filho que morreu anteriormente, irrompendo na 

loucura: «A louca o olhava, te vás, e repetia, te vás, te vás 

e agitava molemente uma mão, e logo as duas que findavam por 

se encontrar, como se não tivessem osso, num bater de palmas 

descabido, insólito» (VP, p. 39) - numa combinação 

insuportável de doçura e amargura49 que caracteriza sua 

condição de existência. 

                                                 
48 Cf. op. cit., p. 245. 

49 Cf. op. cit., p. 213. 

 



  51

 Concebida como uma língua não-verbal50, a loucura seria um 

modo de comunicação física, em código, mediante a qual a 

personagem veta, renega a autoridade: «A voz da louca se 

fazia doce e chorosa, e Nino saía daquelas visitas com a 

morte na alma, jurando a si próprio que não mais voltaria a 

visitar aquele corpo desprovido de alma e de antigas 

lembranças» (VP, p. 39). 

 Num futuro próximo, o nascimento de outro filho, Pablo, 

vai devolver sua sanidade, incitando-a a retornar à 

realidade: «a mulher subitamente se revelava uma outra, a 

maternidade despertando nela a presença de um ser quase 

normal, um outro eu que dormitava nas profundezas daquele 

universo desconhecido que era ela própria» (VP, p. 118). 

 Se as próprias noções de loucura e histeria estão 

associadas, pela psicanálise, ao feminino, não seria 

demasiado demarcar as figuras da histérica e / ou da louca 

como modo de resistência ao dogma da «Verdade da mulher» que 

Freud não cansou de buscar – mas nunca encontrou, talvez 

porque essa Verdade, masculina, não era (nem é) única -,  

contrapondo-se à definição patologizante do feminino como 

diferença sexual e indicando suas contradições. A loucura de 

Mercedes seria, assim, uma forma de repetição histérica, no 

sentido de mímese à lógica sociocultural, desestruturando-a51.  

 Nessa mesma direção, Pizarro52, em ensaio sobre as imagens 

femininas instituídas na tradição cultural chilena e suas 

implicações no discurso de Gabriela Mistral, sublinha que os 

aparatos patriarcais, quando utilizados a partir de outra 

perspectiva, constituem mecanismos de legitimação, como 

                                                 
50 Cf. op. cit., p. 247. 

51 Cf. op. cit., p. 235. 

52 PIZARRO, Ana (1995); in Gabriela Mistral en el discurso cultural,  

pp. 184-92. 

 



  52

prática reivindicativa, pela apropriação de um espaço 

hegemônico, consolidando-se de um ponto de vista não mais 

marginal, porém de uma perspectiva central.  

 Referindo-se especificamente aos códigos de mãe e mestra 

que a tradição associou às mulheres, Pizarro define-os como 

estratégias de autorização que permitem apropriar-se do poder 

interpretativo, e essa apropriação opera no sentido de uma 

dissensão da tradição em relação ao discurso concebido como 

marginal, redefinindo-o e redefinindo-se, porquanto é 

modulado por outra voz, uma voz que se articula sob outra 

mentalidade ou sensibilidade, a de uma mulher. 

 O mecanismo de legitimação, por conseguinte, corresponde à 

assunção de um papel consignado pela tradição – a maternidade 

-, de onde a autora investe estereótipos sociais ocultados de 

novos significados, constituindo uma trama estética que, se 

recupera a narrativa da maternidade, joga com os resquícios, 

elaborando artimanhas e reformulando a imagem da mãe, 

construída a partir dessa máscara. 

 Nos moldes de Muecke53, a ironia opera semanticamente  num 

terreno incerto, instável e múltiplo, possuindo um vínculo 

necessário com a literatura (e com a arte, de modo geral), no 

sentido de tornarem «a verdade, na verdade, apenas uma 

verdade aparente»54, porquanto ambas convocam «a consciência 

do meio» para ultrapassá-la. 

 Procedendo a uma revisão histórica do conceito, o autor 

evidencia a presença do irônico como aquele deslizamento ou 

subversão de sentido pelo qual o discurso amplia a 

significância do literal, abrindo-o ao relativismo55 mas, como 

                                                 
53 MUECKE, D. C. (1995); in Ironia e o irônico, 21-3. 

54 Cf. op. cit., p. 19. 

55 Cf. op. cit., p. 48. 

 



  53

explica mais à frente, essa relação entre o real e o aparente 

nem é de improbabilidade, probabilidade ou equivalência, mas 

revela-se como contradição, incompatibilidade e 

incongruência. 

 Assinalando que um dos equívocos históricos da reflexão 

sobre a ironia é a demanda necessária entre essa e o humor (e 

o riso), Linda Hutcheon56 argumenta que, nesse mecanismo 

discursivo, estão implicados o enunciado, a enunciação, bem 

como o contexto de produção e interpretação / recepção, 

incluídos aí o enunciador e o interpretante do discurso.  

 Nessa medida, a ironia é uma operação na qual a 

afetividade está indissoluvelmente ligada à sua política de 

utilização, mesmo em suas formas mais simples e essa política 

tanto pode subverter, se remete a um contexto discursivo 

repressor, quanto pode provocar, se o alvo é uma situação 

discursiva em que coexistam diferentes posições. Se às vezes 

opera de forma direta, com vistas a criticar o dogmático, 

outras esse poder identifica-se com um trabalho indireto para 

minar contradições e é nessa plasticidade que consiste seu 

caráter transideológico, para a autora57. 

 Cumpre-nos ressalvar que a natureza transideológica da 

ironia pressupõe uma inferência implicando um cruzamento das 

comunidades discursivas envolvidas, o(a) ironista e os(as) 

leitores(as) ou, se quisermos falar em termos semióticos, 

prevê um compartilhamento relativo entre o conhecimento do(a) 

autor(a) e o do(a) receptor(a) do policódigo cultural. 

 São questões que envolvem a noção de motivação tanto do 

enunciador como do interpretante, caracterizando-se, sempre, 

porém como «motivação operativa inferida»; é motivada porque 

se sinaliza «uma atitude em direção ao ato de ironizar» que 
                                                 
56 HUTCHEON, Linda (2000); in Teoria e política da ironia, pp. 19-20. 

57 Cf. op. cit., pp. 33-4. 

 



  54

se configura como uma questão de «interpretação e 

atribuição»58 e, dessa forma, representa, para o 

interpretante, uma «inferência de significado em acréscimo ao 

que se afirma – e diferentemente do que se afirma – com uma 

atitude para com o dito e o não dito», numa cena deslocada 

por algum marcador (textual ou contextual) sobre o qual «há 

uma concordância social»59. 

 Para Hutcheon60, haveria um entrecruzamento produtivo d«o 

dito e o não dito» com uma «aresta crítica» constituída pelo 

deslocamento de contexto que impulsionaria à cena irônica e, 

nessa perspectiva, a semântica da ironia poderia ser 

considerada como «relacional, inclusiva e diferencial». 

 O significado da ironia, então, expressar-se-ia não 

(somente) no âmbito da oposição ou contrariedade, ainda que 

certas ironias possam ser, assim, descritas, mas «em termos 

de uma incongruência entre o que é usual e o que é 

inesperado», e cuja cena é instituída  a partir de uma 

(certa) «superposição de comunidades de ironistas e 

interpretadores» que forneça uma (relativa) «similaridade de 

conhecimento de contextos, normas, intertextos61. 

De outro modo, se recorremos à lição de Dominique 

Maingueneau62 segundo a qual «um enunciado de uma formação 

discursiva pode ser lido em ‹seu direito› e em ‹seu avesso›: 

em uma face, significa que pertence a seu próprio discurso, 

na outra, marca a distância constitutiva que o separa de um 

ou vários discursos [...] quando uma formação discursiva faz 

                                                 
58 Cf. op. cit., pp. 73-4. 

59 Cf. op. cit., p. 28. 

60 Cf. op. cit., pp. 98-102. 

61 Cf. op. cit., p. 41. 

62 MAINGUENEAU, Dominique (1989); in Novas tendências em análise do 

discurso, p. 122. 

 



  55

penetrar seu Outro em seu próprio interior, [...] ela está 

apenas ‹traduzindo› o enunciado deste Outro, interpretando-o 

através de suas próprias categorias», é para realçar seu 

papel na constituição dessa personagem, como estratégia de 

ampliação do discurso masculino na sociedade, para deslocar o 

lugar da mulher (como mãe e esposa) na ordem patriarcal. 

Se retomamos «Voltar a Palermo» é para assinalar que a 

retórica autoral de ampliação do estatuto da personagem em 

questão visa a torná-la uma estranha ao(à) leitor(a), 

notadamente quando comparada a Maria, podendo, sua fala, ser 

associada àquilo que Irigaray63 denominou «mimetismo 

histérico», como operação de apropriação / repetição do 

discurso consignado (no e) pelo imaginário patriarcal, 

segundo o qual as mulheres poderiam assumir deliberadamente a 

posição feminina que foi historicamente associada à 

impossibilidade e à proibição de uma economia do desejo. 

 Nessa direção, a ironia surge como estratégia de 

duplicidade64, permitindo que o não-dito se sobreponha ao dito 

para recodificar positivamente o que a linguagem dominante 

silenciou, em que a autora demanda uma problematização em 

termos de identidade de mãe e esposa, através da qual 

Mercedes torna-se capaz de «gerar suas próprias estratégias 

simbólicas para aceder à participação»65, ainda que esse poder 

implique um cuidado com o personagem masculino, ensejando, 

junto a Maria, a cura de Nino.  

 Evidentemente, a cura de Nino, lentamente efetivada por 

essas duas mulheres, implicaria a retomada de seu papel como 

marido e pai, e isso representaria, para Maria, uma relação 

que sua consciência feminista recusa: «O marido reencontrara 

                                                 
63 IRIGARAY, Luce (1998); cf. op. cit., p. 245. 

64 Cf. op. cit., p. 57. 

65 PIZARRO, Ana (1995); cf. op. cit.,  p. 200. 

 



  56

a esposa, o pai recuperara o filho, que mais teria eu a fazer 

naquele triângulo amoroso, onde de fato nenhum componente 

precisava de mim?» (VP, p. 207). 

Do mesmo modo, «A república dos sonhos» remete-nos ao 

conceito de ironia, pela qual a autora cria «associações 

semânticas (relacionais, diferenciais e inclusivas)»66, 

oferecendo-nos a instância da memória feminina, cotidiana, 

representada por Eulália, para se sobrepor à ancestralidade 

cultural reivindicada por Madruga, ampliada pela fraternidade 

entre dois elementos que, a despeito de serem apagados 

historicamente, demarca a diferença pois que dramatiza o 

relacionamento entre a anciã (representando, no caso em 

apreço, a ordem hegemônica) e Odete, a qual, negra e pobre, 

problematiza a instância identitária marcada por uma 

obstrução elevada à segunda potência.  

Além disso, o irônico presentifica, pelo aspecto mesmo da 

escritura que Breta encarna, como futura autora de um 

romance, a legitimação da literatura elaborada ao nível de 

uma subjetividade feminina. E, nesse prisma, a autora 

metaforiza a edificação da tradição literária / cultural, 

relativizando a «hegemonia escriptocêntrica»67 a partir de um 

ponto de vista marginal, feminino. 

 No final de «Voltar a Palermo», quando Maria e Mercedes 

ainda contam com a morte de Nino, Pablo mimetiza o gesto 

paterno, declarando-se apaixonado por Maria, mas, ainda que 

tentada à transgressão, Maria expressa a impossibilidade, até 

pela configuração familiar, de um relacionamento com o rapaz: 

«Era estranho, era patético ouvir dos lábios de Pablo as 

mesmas palavras que me escrevera o pai, vinte anos antes, 

como se a história se repetisse. Pensei em ironia do destino, 

                                                 
66 HUTCHEON, Linda (2000); cf. op. cit., p. 204. 

67 HOLLANDA, Heloísa Buarque de (2003); cf. op. cit., p. 19. 

 



  57

pensei nas farsas que ele nos prega, nas surpresas, nas 

reescritas que se fazem, mesmo apesar de nós, nas tramas do 

antigo tecido de nossas vidas» (VP, p. 184). 

 

1.4 Conclusões 

 

 Nesta seção, evidenciamos aspectos ligados ao universo 

literário de Nélida Piñon e Luzilá Ferreira, buscando 

analisar «A república dos sonhos» e «Voltar a Palermo» como 

locus de indagação feminista acerca das subjetividades 

femininas, desdobradas em estratégias de construção e 

representação de personas mulheres, amparada comparativamente 

no estudo das relações que ultrapassam o âmbito literário, 

focalizando a questão identitária. 

 As narrativas de viagem, construídas historicamente como 

aventuras / deslocamentos de heróis em direção a territórios 

de conquista simbolizados no corpo feminino, deram lugar a 

textos em que as mulheres representam suas próprias 

experiências de viajantes. Nélida Piñon e Luzilá Gonçalves 

Ferreira inscrevem-se nessa tradição, oferecendo-nos «A 

república dos sonhos» e «Voltar a Palermo», respectivamente, 

nos quais elas asseguram o domínio de sua voz e destino. 

 A linguagem de Nélida Piñon busca o sagrado que 

caracteriza a imaginação humana, inserida num mundo complexo 

que não se presta à leitura imanente; seu estilo 

revolucionário tanto se expressa ao nível da palavra e da 

frase como ao âmbito da estrutura narrativa, reportando-se, a 

um só tempo, ao histórico e ao mítico, ao sagrado e ao 

profano. 

 A autora, vinculada à causa feminista, reporta-se a textos 

inscritos na memória literária para recompô-los a partir de 

 



  58

uma ótica enunciativa comprometida com as questões de 

mulheres, em termos de discursos instituídos no âmbito da 

cultura e interrogando o processo de construção narrativa, 

como evidenciado em «A força do destino» (1977), «Vozes do 

Deserto» (2005), entre outros. 

 As vozes de mulheres que viveram no passado ressoam na 

imaginação poética de Luzilá Gonçalves Ferreira: Lou Andreas 

Salomé, Anna Paes D’Altro, Filipa Raposa, etc; mulheres que 

tiveram uma atuação na construção do passado, mas foram 

silenciadas pela história e que ela resgata pelo ficcional, 

enriquecendo-as através de uma fraternidade feminina e 

enunciação feminista.  

 A obra de Luzilá também se reporta ao passado, sobretudo à 

história pernambucana e, de modo semelhante a Nélida, evoca a 

tradição poética, dialogando com Rilke, Borges, Alfonsina 

Storni, etc, assim como outros discursos, em esquemas 

paritários de valores. 

 Se a viagem assoma como tema recorrente na obra da 

primeira, o relacional e intersubjetivo permeia o universo de 

ambas, constituindo o ponto de partida para os romances da 

segunda. Dentro do conjunto da obra das escritoras, os textos 

em tela despontam como casos particulares, no sentido de 

inscreverem-se no âmbito do autobiográfico, referenciando 

experiências teoricamente vividas. 

 Contudo, importa-nos considerar o papel da memória na 

construção narrativa, a memória concebida como instrumento de 

invenção poética, a memória como instância de ficcionalização 

do real. Nesse sentido, a forma autobiográfica, em face de 

seu apelo popular, emerge como fator de atração do público 

leitor, na narrativa de Luzilá, consubstanciando-se na ironia 

mesma do romance. O mesmo não podemos afirmar acerca da 

narrativa nelideana, tendo em vista sua envergadura e 

 



  59

estrutura, bem como à dificuldade atribuída ao estilo da 

autora. 

A temporalidade no romance de Luzilá se desdobra na inter-

relação do tempo regular da seqüência narrativa e da 

continuidade que caracteriza o histórico com o tempo suspenso 

da memória. Assim, o pretérito é retomado pelo presente, com 

vistas a recriar uma experiência subjetiva, projetando-a para 

o futuro. De outro modo, o tempo, desdobrado em torno da 

subjetividade de Maria, abre-se ao tempo do Outro, 

instituindo o tempo interacional, intersubjetivo, do 

compartilhamento da experiência. 

No texto de Nélida, a temporalidade histórica está 

submetida à trajetória familiar; a História do país funde-se 

à temporalidade das experiências individuais dos membros da 

família de Madruga e o tempo regular é subordinado à esfera 

da subjetividade.  A enunciação do tempo, é, dessa forma, 

fragmentada, amparando-se nos múltiplos planos enunciativos. 

  Nele, a autora interroga o silenciamento feminino através 

da memória de Eulália, um dos eixos da trama; na iminência de 

sua morte, entrega aos filhos suas memórias cotidianas 

guardadas em caixinhas (o símbolo da memória feminina). Breta 

é o outro eixo da memória familiar, a personagem que 

construirá a história da família legada pelo avô, em forma de 

romance. O ciclo de memórias se constitui pelo oxímoro morte-

vida, pelo qual a autora diviniza a invenção humana.  

 Antônia a segunda filha do casal Eulália/Madruga,  

representa a impossibilidade feminina diante do poder, ao 

passo que a morte de Esperança, a primeira filha a nascer, 

sugere o preço a pagar pela liberdade feminina, reivindicada 

ao poder do pai, mas também enseja, a um só tempo, o 

comprometimento e a possibilidade da história familiar. É 

porém a Odete que Eulália transmite seus bens mais preciosos, 

 



  60

selando uma amizade construída ao longo dos anos e 

assegurando e protegendo seu futuro. 

No texto de Luzilá, Maria aciona a experiência 

transcultural, protagonizando e narrando seu relato de 

viagem, em cujo processo se insere como sujeito do enunciado 

e da enunciação. E se Mercedes constitui o contraponto de 

Maria, pois que não consegue transcender as funções 

prescritas pelos códigos sociais, o discurso autoral sugere 

uma ampliação do estatuto da personagem e, pelo mimetismo 

histérico, leva-nos, mais uma vez, ao irônico, surgindo como 

mecanismo de ambigüidade, pela qual a escritora desestabiliza 

o lugar de mãe e esposa, ressignificando-o em termos de 

desejo e expressividade reprimidos.  Por outro lado, a 

narrativa sugere uma fraternidade feminina, através da qual 

Maria e Mercedes buscam o paradeiro e, depois, ensejam o 

restabelecimento de Nino. 

 Assim, a ironia, nos romances, constitui-se no âmbito das 

identidades femininas, visando ao questionamento, pela 

apropriação do discurso estabelecido, monolítico, para 

inscrever alteridades femininas: a mulher como mãe e esposa, 

como negra e como escritora, reinventando positivamente o 

espaço de personas mulheres.  

 Na obra nelideana, o irônico sobrepõe o instituinte ao 

instituído, mediante a memória como instância feminina, 

representada pelas figuras de Eulália e Breta, que se 

confronta com a linhagem cultural masculina simbolizada por 

Madruga; e também pela fraternidade entre mulheres marcadas 

por diferentes identidades, traduzida na estreita ligação 

entre Eulália – sinalizando o elemento feminino dominante – e 

Odete – na imagem da identidade étnica e de classe -, 

subjugada como mulher, negra e pobre. 

 



  61

 O texto de Luzilá também demanda uma problematização em 

termos da identidade feminina, em seus desdobramentos como 

mãe e esposa, através de Mercedes que, encarnando a imagem da 

histérica / louca como definida pelos discurso psiquiátrico 

e/ou psicanalítico, surge como estratégia simbólica de 

resistência, mimetizando – mas ultrapassando - o lugar da 

mulher no imaginário social. 

No próximo capítulo, objetivamos realçar o questionamento 

dos romances considerados no que se refere à forma 

autobiográfica, a partir dos quais as escritoras se apropriam 

da noção de gênero para desestabilizar normas e convenções 

inscritas na tradição discursiva / literária. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  62

CAPÍTULO 2: A FORMALIZAÇÃO ESTÉTICA DA EXISTÊNCIA: O 

PROBLEMA DOS GÊNEROS LITERÁRIOS              

 

 

 

«Somos passageiros e descuidados com a matéria 

da existência. Incapazes de reconstituir os 

fatos, mesmo com a força da memória, aprendemos 

a associar esta mesma memória à invenção, dentro 

da moldura da arte» NÉLIDA PIÑON∗. 

 

«quando me vira de novo sozinha, para meu 

espanto,  conseguira olhar  friamente o 

personagem que eu assumira» LUZILÁ GONÇALVES 

FERREIRA∗∗. 

 

 

2.1 Entre a experiência e a transfiguração estética 

 

élida Piñon desponta no cenário artístico 

brasileiro na década de 1960 e, passados esses 

quase cinqüenta anos, produziu uma obra composta de 

nove romances – incluindo um infantojuvenil -, três livros de 

contos, dois de crônicas e uma coletânea de discursos. A 

escrita literária de Luzilá Gonçalves Ferreira é mais 

recente: surge nos anos de 1990, compondo-se de cinco 

 N 

                                                 
∗ SANTOS, Hamilton dos (s/d); in A imaginação e o imaginário em Nélida 

Piñon (entrevista on-line). 

∗∗ FERREIRA, Luzilá Gonçalves (2002); in Voltar a Palermo, p. 70. 

 



  63

romances e um livro de contos. Ambas atuam como professoras e 

pesquisadoras voltadas especialmente para as questões ligadas 

ao silenciamento das mulheres ao longo da história, além de 

autoras que constituem loci de simbolização de experiências 

femininas. 

 Buscaremos evidenciar, neste capítulo, a articulação  

entre os textos «A república dos sonhos» (1984), de Nélida 

Piñon, e «Voltar a Palermo» (2002), de Luzilá Gonçalves 

Ferreira, e os gêneros literários, a partir dos quais as 

escritoras dialogam com a memória literária, ressaltando 

aspectos que problematizam as normas e convenções da 

autobiografia mediante a apropriação de outras convenções, 

formas / estruturas narrativas.  

 Não obstante a diversidade que os caracteriza, os textos 

em apreço resultam de elaborações estéticas que podem ser 

definidas como memorialistas, privilegiando vivências de 

personas mulheres a partir do registro da memória: «A 

república dos sonhos», publicado em 1984 narra a saga68 da 

família constituída com a viagem de Madruga para o Brasil, no 

início do século XX, pela qual recompõe e atualiza a 

trajetória de imigrantes que, impulsionados pela decadência 

de sua pátria, buscam reconstituir sua vida em outro 

território. 

 Reivindicando a memória como lugar da fantasia, Nélida 

parece evocar a arte de contar histórias da tradição celta e 

galega para elaborar uma arquitetura romanesca em que vários 

microrrelatos interconectam-se para constituir uma narração 

                                                 
68 Nos termos de Umberto Eco, a saga pode ser caracterizada por uma 

sucessão de acontecimentos ligados ao processo histórico de um 

personagem.  ECO, Umberto (1989); in Sobre os espelhos e outros 

ensaios,  p. 125.  

 

 



  64

que será organizada pela leitura: o relato da morte de 

Eulália, expandido por quase todo o romance; a história de 

Madruga, da viagem ao Brasil até a velhice; a memória galega 

com seus personagens, Urcesina, Zeferino, tio Justo e o avô 

Xan; os relatos dos filhos de Eulália e Madruga, organizados 

pela primeira em caixinhas, a partir de rastros / signos do 

cotidiano (bilhetes, objetos, etc); a trajetória da república 

brasileira, estruturada por eventos representativos da 

memória nacional; a narrativa de viagem construída por 

Venâncio como imaginação delirante (ou como ficcionalização 

da ficção), assim como o relato de seu passado, criado pela 

fantasia de Madruga; a história de Odete, de Esperança, de 

Bento, etc. 

Já «Voltar a Palermo», editado em 2002, relata a viagem de 

Maria a Buenos Aires em busca de Nino, desaparecido político 

do regime autoritário, por quem esteve apaixonada. Maria, 

professora universitária carioca, resolve retornar à capital 

argentina após vinte anos de distanciamento da experiência 

amorosa até o momento em que encontra, inesperadamente, um 

bilhete do antigo amante, dentro de um livro de poesia: «Há 

três dias apenas encontrei teu bilhete, entre as páginas do 

livro daquele poeta que escreve em prosa» (VP, p.9). 

E, mesmo considerando uma maior adequação ao 

autobiográfico, na acepção tradicional do gênero e, de outro 

modo, o número de personagens, à narrativa primária do texto, 

a refiguração da viagem de Maria em direção a Nino, 

subordinam-se outros microcosmos enunciativos: o relato da 

procura de Maria pelo antigo amante, desaparecido político; a 

história do velho Morales na aldeia espanhola; a narrativa de 

Mercedes, esposa de Nino; a história da morte de seu primeiro 

filho e a conseqüente alienação da realidade; a História 

latino-americana, organizada em torno dos anos de ditadura; o 

itinerário cultural de Buenos Aires, etc. 

 



  65

 Os romances voltam-se para um tempo pretérito, o primeiro 

como o registro da tradição da imigração galega no país, 

levada a cabo pela necessidade de preservar a linhagem que 

sobreviveu à opressão espanhola, na(s) narrativa(s) 

invocada(s) pela iminência da morte de Eulália: «Eulália 

começou a morrer na terça-feira» (RS, p. 7) e impulsionada(s) 

por uma memória composta de fragmentos. No segundo, é a 

rememoração de um tempo vivido que leva Maria a viajar à 

capital portenha, em busca de si mesma através do Outro, 

mesclada à história em vários tempos: tempo em que viajou, 

tempo em que viveu em Palermo, tempo em que amou, tempo em 

que retornou.  

 Se reputarmos, com Linda Hutcheon69, que as narrativas 

contemporâneas, no aspecto ligado à voz, apresentam dois 

modos de constituição, «aquele que é resolutantemente 

singular e aquele que é desconcertantemente plural», cumpre-

nos relevar o fato de que, no texto nelideano, várias vozes 

convivem para compor uma narrativa plural – pela enunciação 

de Madruga, Breta, Eulália, etc e entremeadas por um narrador 

heterodiegético70 -, enquanto o texto de Luzilá institui-se 

sobre uma subjetividade «hiperassertiva e problematizante»71, 

no sentido de que é sob o registro da enunciação de Maria que 

todos os acontecimentos serão narrados, tornando a «relação 

entre subjetividade e representação»4 produtora de sentido e 

fonte de identificação para as leitoras mulheres, exatamente 

porque inscreve a diferença sexual na tradição. 

                                                 
69 HUTCHEON, Linda (1991); in Poética do Pós-Modernismo: história, 

teoria, ficção,  p. 207. 

70 Heterodiegética é a perspectiva de um narrador que não se confunde 

com nenhum dos personagens. Cf. GENETTE, Gérard (1976); in Discurso da 

Narrativa.  

71 HUTCHEON, Linda (1991); cf. op. cit., p. 206. 

4 Cf. op. cit. 

 



  66

 Consoante Philippe Lejeune72, o autobiográfico define-se 

como «o relato em prosa no qual uma pessoa real faz uma 

retrospecção de sua própria existência, acentuando sua vida 

individual, em particular a história de sua personalidade», 

caracterizando-se pelo pacto estabelecido entre autor e 

leitor, espécie de programa que orienta a leitura.  

 Nessa forma narrativa, há uma superposição de identidades 

de autor e de narrador-protagonista e, de outra parte, o eu 

narrativo tanto aponta para o sujeito que narra - a instância 

cujos traços são marcados pela própria narrativa -,  como 

para o sujeito que escreve a obra, posto que há um autor que 

garante a autenticidade dos acontecimentos ali narrados.  

 A autobiografia ganha relevo e difunde-se, sobretudo, no 

curso do século XVIII, mas é na tradição literária antiga que 

o gênero parece encontrar suas raízes; são as «Confissões», 

de Santo Agostinho, o primeiro padrão de relato 

autobiográfico. Todavia, Mikhail Bakhtin73 sublinha o fato de 

que a Antigüidade produziu narrativas autobiográficas que 

foram constituintes para o surgimento do romance, na 

Modernidade.  

 Na Grécia clássica, dois modelos de autobiografia se 

estabelecem: o primeiro, presente em obras platônicas como «A 

Apologia de Sócrates» e «Fédon», liga-se «às formas rígidas 

de metamorfose mitológica» e ao tempo idealizado,  em que a 

vida do indivíduo caminha na direção do conhecimento, cujos 

elementos – a passagem do indivíduo por várias orientações 

filosóficas, a submissão de segmentos temporais da vida sobre 

suas próprias obras, o momento de crise e transformação, 

equivalente ao esquema de ascensão da alma para a 

                                                 
72 LEJEUNE, Philippe (1975);  Le pacte autobiografhique,  p. 14. 

73 BAKHTIN, Mikhail (1993); in Questões de Literatura e Estética 

(Teoria do Romance), p. 250-62. 

 



  67

contemplação das idéias. Já o segundo esquema é aquele cuja 

base é «o discurso civil, fúnebre e laudatório»74. 

 As formas clássicas de autobiografia, explica ainda o 

teórico, são definidas por acontecimentos político-sociais 

concretos, cujo cronótopo real localiza-se à praça pública 

(ágora), constituída pelo Estado, a corte suprema, a ciência, 

a arte e o povo, na qual se manifestava a recapitulação e 

avaliação da vida do cidadão, de caráter público. E, nesse 

contexto, a autobiografia tem um caráter normativo e 

pedagógico, em razão de a conscientização humana apoiar-se 

sobre o âmbito público da vida. 

 Já as autobiografias e memórias romanas instituem-se a 

partir de uma consciência ancestral, ainda que essas 

mantenham seu caráter público, simplesmente porque a família 

romana configura-se como desdobramento do Estado. Se as 

consciências orientam-se para as reminiscências concretas de 

sua linhagem e ascendência, essas formas narrativas visam a 

transmitir as tradições familiares patriarcais para os 

descendentes. Nesses termos, Bakhtin aponta para a 

peculiaridade autobiográfica, os «prodigia», índices do 

destino particular e do destino nacional que, 

indissoluvelmente ligados, são fundamentais para as 

iniciativas do Estado. 

 Dentre as formas autobiográficas romano-helênicas, surgem 

os modelos de escritos pessoais, amparados no esquema 

platônico do caminho individual de busca do conhecimento, 

embora sua base já se apóie no tempo biográfico, ao qual se 

associam as «Retractationes» de Santo Agostinho e obras 

humanistas da Idade Moderna75. 

                                                 
74 Cf. op. cit. 

75 Cf. op. cit.  

 



  68

 Essas formas textuais surgem por volta do século XVIII, 

impulsionados pela emergência do sujeito moderno e sua livre 

expressão de sentimentos rubricada pela sociedade européia; 

inúmeros diários e autobiografias foram embalados pela 

valorização da privacidade, prestando-se à manifestação da 

intimidade da classe média emergente, contaminada pelas 

formas narrativas que aludissem à busca do «eu»76.  

 Ao longo do século XIX, a autobiografia desponta como 

análise das contradições da subjetividade sob a égide de uma 

nova aspiração à autenticidade de matriz marcadamente 

romântica e as «Confissões» (1782-9), de Jean Jacques 

Rousseau, constituem o modelo que se impõe por toda a Europa;   

configurando-se em narrativa individual de caráter 

confessional, busca revelar estados de alma em meio a 

acontecimentos coletivos / públicos.  

 As autobiografias podem ser relacionadas aos chamados 

gêneros confessionais, associando-se às memórias e ao diário, 

mas apresentam diferenças entre si – embora os limites não 

sejam rígidos. Nessa medida, os relatos de caráter 

autobiográfico distinguem-se, em primeiro lugar, dos diários, 

uma vez que esses últimos implicam uma escrita do cotidiano 

(a apreensão dos eventos é feita à medida que eles ocorrem), 

além da relação mais imediata que a matéria narrada mantém 

com a realidade. Em segundo lugar, diferentemente das 

primeiras, as memórias caracterizam-se pela retrospecção de 

acontecimentos e pessoas / personagens que, de alguma forma, 

são modelares para determinada comunidade. 

 É no século XX que a autobiografia e o testemunho se 

consolidam, sobretudo a partir da década de 1960 (inclusive 

no contexto ibero-americano), em face do questionamento dos 

                                                 
76 GAY, Peter (1999); in O Coração Desvelado, pp. 23-4. 

 



  69

pressupostos modernos do sujeito universal, em meio à 

descrença nos projetos totalizadores para a humanidade. 

 Desabonada no cenário ficcional dos Oitocentos – cujo 

modelo releva o apagamento do sujeito na obra literária, 

estabelecendo uma distinção entre autor e narrador77 -, a 

autobiografia de mulheres, até aí relegada à expressão de uma 

feminilidade no espaço doméstico -  por isso sobrevalorizada 

do ponto de vista artístico  -, inscreve-se na cena 

literária, como conseqüência do descentramento da 

universalidade do sujeito ocidental.  

 A crítica feminista, promovendo uma revisão nos aspectos 

teóricos que instituíram o modelo canônico, permitiu a 

entrada de formas até então marginalizadas pela 

Historiografia literária, como aquelas que constituem a 

expressão de concepções de mundo outras, como as 

autobiografias, memórias, testemunhos e gêneros afins, e o 

conseqüente debate acerca das questões ligadas à manifestação 

de suas subjetividades desdobradas num foco narrativo 

feminino, capazes de contar histórias que atualizam mas, ao 

mesmo tempo, se contrapõem à tradição. 

 Se queremos nos referir a um contextual em que as mulheres 

vivem sob o signo de uma obstrução real de suas experiências, 

o autobiográfico emerge como campo de resistência, assumindo, 

na esfera identitária feminina, um significado epifânico que 

«abrange não só o nível individual como o âmbito do grupo»78, 

no sentido de que, apesar de não ser essencialmente o locus 

da manifestação literária de mulheres, associa-se a «uma 

                                                 
77 MIGNOLO, Walter (2001); in Lógica das diferenças e política das 

semelhanças: da Literatura que parece História ou Antropologia e vice-

versa, p. 133. 

78 SOUZA, Raquel (1999); in Hibridação e identidade na poesia 

autobiográfica de Carlos Drummond de Andrade, p. 41. 

 



  70

forma de sair do silêncio imposto pela censura»79, por isso 

também veiculado a uma forma feminina de escrita: de um lado, 

renascendo do silenciamento imposto pela normatização 

sociocultural, embaralha as fronteiras entre o público e o 

privado, inscrevendo o segundo no âmbito do primeiro; e, de 

outro, surge como discurso que, a um só tempo,  dialoga (com) 

e questiona a autoridade canônica. 

 

2.2 Autobiografia feminina e posicionamento narrativo 

 

 Nos moldes de Dominique Maingueneau80, a obra literária 

emerge das tensões existentes dentro do campo literário; a 

própria literatura ocupa um lugar paratópico, este designando 

seu lugar paradoxal dentro da sociedade: inscreve-se no campo 

social, mas não está amparada por instituições que a 

legitimem ou organizem sua produção, difusão ou consumo.  

 O escritor está sempre participando da tensão resultante 

entre a ordem instituída e suas margens, que denominamos 

tradição literária e, ainda que não o deseje, é através de 

sua obra (escritura + publicação) que o escritor constrói e 

organiza sua identidade e, nesse sentido, a obra posiciona-se 

na esfera literária através do(s) gênero(s) que ela 

privilegia, numa inter-relação posição x gênero que varia 

historicamente, todavia os textos surgem e se corporificam no 

embate com os gêneros já inscritos na memória literária81.  

                                                 
79 ORLANDI, Eni P. (1995); in As formas do silêncio: no movimento dos 

sentidos, p.  84. 

80 MAINGUENEAU, Dominique (2001); in O contexto da obra literária, pp. 

28-9. 

81 Cf. op. cit., pp. 69-71. 

 



  71

 No panorama das formas de expressão literária 

contemporânea, Nélida Piñon e Luzilá Gonçalves Ferreira 

destacam-se como autoras que privilegiam, em sua produção, a 

densidade da palavra poética, marcada pela intertextualidade, 

oferecendo aos leitores elaborações artísticas que dialogam 

com o passado e com a História de viés canônico, com vistas a 

traduzir a importância das mulheres na sociedade em que se 

inserem e, assim procedendo, ressignificam suas vivências. 

 Cumpre-nos, aqui, ressaltar a natureza lacunosa e 

arbitrária da tradição, cuja consolidação se deu e se dá sob 

o silenciamento de muitas identidades – inclusive e, no 

contexto desta investigação, principalmente das mulheres. No 

entanto, poderíamos mencionar, com Gandhi82, que o debate 

crítico sobre o Outro há de pagar um tributo à história 

dominante. 

 Conforme Aguiar e Silva83, a memória do sistema literário 

delineia-se como o conjunto de textos, normas e convenções, 

confundindo-se com uma tradição que se organiza e é 

consignada em um determinado contexto histórico e social. 

Nessa perspectiva, a memória consubstancia-se como narrativa 

inacabada -  como visamos a relevar em livro de nossa 

autoria84, publicação resultante da dissertação de mestrado 

defendida em 2003 –, com a qual os escritores, a partir de 

sua obra literária, dialogam, alimentando-a, ao mesmo tempo 

que dela se alimentam, porquanto não há um lugar fora dessa 

tradição. 

                                                 
82 GANDHI, Leela (1988); in Postcolonial Theory: a critical 

introduction, p. 10 (tradução nossa). 

83 SILVA, Vìtor Manuel de Aguiar e (1994); in Teoria da Literatura, pp. 

258-9. 

84 ZIRPOLI, I. M. (2005); in Vidas Re-Compostas: aventureiras, 

peregrinas, viajantes (contos de Nélida Piñon). 

 



  72

 Faz-se necessário, então, analisar a realidade a partir de 

um locus que contraponha ao constituído o constituinte, na 

leitura do passado da tradição a partir de pressupostos do 

presente mediante sobreposições que incluam as relações de 

poder e autoridade que atravessam a história literária 

consolidada. 

 Nessa direção, as escritoras problematizam a ordem 

patriarcal, na qual as mulheres foram impossibilitadas de 

exercer atividades públicas e manifestar seus desejos e, para 

tal, convocam cenários estabelecidos para construir relatos 

em que elas, lutando pela cidadania, afirmam-se ao nível do 

imaginário social, agenciando suas vozes e inscrevendo suas 

identidades no âmbito da História. 

 A política feminista, a partir da qual podemos definir a 

enunciação artística de Nélida Piñon e Luzilá Ferreira, pode 

nos apontar para o fato de elas não poderem prescindir da 

história e da memória coletiva para re-escrever narrativas 

que foram apagadas nessa trajetória. 

 Consoante Magalhães85, certas escritoras, em face de sua 

relação com o tempo, embrenham-se «na reflexão sobre si  

mesma e o passado»,  construindo a narrativa de suas próprias 

histórias, evocando personagens familiares e pessoas de seu 

convívio que se misturam à  lembrança de fatos, lugares e 

objetos, no entanto, nunca vivida de maneira linear. 

 Dentro do universo literário dessas escritoras, «A 

república dos sonhos» e «Voltar a Palermo» assomam como obras 

de caráter marcadamente autobiográfico, mas que são narrados 

a partir da fantasia que constitui o âmbito da escrita 

poética. O primeiro, mobilizado sob o signo da complexidade, 

em face dos múltiplos níveis narrativos que nos oferece, re-

                                                 
85 MAGALHÃES, Isabel Allegro de (1995); O SEXO DOS TEXTOS e outras 

leituras, pp. 38-9. 

 



  73

encena a constituição da república brasileira – do início do 

regime republicano, ainda no alvorecer do séc. XX, até a 

chamada Nova República, na década de 1980. Nele, a história 

nacional é enriquecida pelo sonho dos imigrantes que, 

acalentados pelo «mesmo sentimento de desordem e descoberta» 

(RS, p. 9), buscaram reconstituir sua vida através dos laços 

com o país. 

 Parece-nos necessário ressaltar que não objetivamos, nesta 

investigação, demarcar a veracidade dos textos em apreço mas, 

pelo contrário, visamos a apreendê-los literariamente, no 

âmbito do jogo estético, inclusive nos modos como 

problematizam e brincam com esses conceitos. 

 Considerando o título enquanto projeto da narrativa que 

está por se desenrolar, em «Voltar a Palermo», o verbo no 

modo Infinitivo pessoal já sugere uma ação ligada a uma 

atemporalidade que caracterizará o ato de retorno da 

protagonista-narradora, a se desdobrar num futuro, sempre em 

aberto: «Algum dia vou voltar a Palermo» (VP, p. 215). «A 

república dos sonhos», por seu turno, traz o efeito estético 

de unir o palpável ao onírico num mesmo registro para marcar 

a constituição da república brasileira como parte da utopia 

dos imigrantes. As imagens da Galícia fundem-se às do país 

para instituir um painel da história nacional, que se vai 

construindo paralelamente à trajetória da família de Madruga 

ao longo de aproximadamente oitenta anos, resultando na 

escrita de uma «república das letras» tecida por Breta a 

partir dos relatos dos personagens-narradores. 

 O texto é, desse ângulo, o registro da memória da 

imigração no Brasil, vivenciada pela história da família de 

Madruga o qual, ainda com treze anos, nutrido de uma visão 

onírica do mundo, atravessa o mar, buscando refazer sua vida 

num outro país. Uma narrativa que se confunde com a origem da 

autora - cujo avô, Daniel, oriundo da mesma Galícia, trilha 

 



  74

caminho semelhante – a origem que ela está sempre tentando 

apreender através da palavra poética e que nos leva, 

irremediavelmente, às raízes ibéricas. 

 A Galícia – comunidade que integra, hoje, o território 

espanhol –, através da qual a autora evoca o palco medieval 

da origem da literatura portuguesa, remonta às cantigas dos 

trovadores galaico-portugueses86. O termo também traz à cena a 

imagem de Luiz Vaz de Camões (1525-80), poeta humanista, 

autor do poema épico «Os Lusíadas».  

 A épica camoniana é aquela que, seguindo o modelo do 

classicismo renascentista, herda a tradição greco-latina, 

sobretudo d«A Ilíada» e d«A Odisséia» e celebra «o peito 

livre lusitano», constituindo-se na cosmogonia da nação 

portuguesa, um dos pilares do imaginário e da literatura 

brasileira e é também a partir dessa memória que Nélida 

edifica su«A república dos sonhos». 

 A narrativa de Luzilá, consubstanciada em forma de 

confissão, apresenta elementos do gênero autobiográfico, 

todavia colocando sob suspeita o caráter de veracidade que 

esse pressupõe. Nele, a romancista oferece-nos uma narrativa 

que simboliza as experiências de Maria, a partir de um duplo 

registro da memória. O passado é o dinamizador das ações da 

protagonista-narradora; sua viagem é alimentada pelas 

lembranças de um tempo vivido, assim como a aventura 

romanesca é o empreendimento acionado pelas memórias de um 

pretérito que a autora, teoricamente, vivenciou. 

 O narrador autodiegético, na perspectiva da semiótica 

literária, remete à instância responsável pela situação na 

qual relata suas próprias experiências como protagonista da 

diegese. No texto, Maria, categoria a quem cabe o papel de 

                                                 
86 COELHO, Nelly Novaes (1993); in Nélida Piñon – A república dos 

sonhos: memória – historicidade – imaginário, p. 275. 

 



  75

protagonista e narradora, narra suas vivências a partir de 

uma posição que guarda um distanciamento temporal das 

experiências vividas e essa distensão temporal implica 

subordinação da enunciação do discurso a uma configuração 

afetiva e ideológica: «Voltei para te rever, Nino, mas voltei 

sobretudo para refazer, mesmo por uns poucos dias, essa coisa 

nossa, nem que seja na imaginação, que a imaginação faz parte 

do real»  (VP: fragmento de texto que antecede a Primeira 

parte). 

 Essa passagem (como outras no romance) inscreve-se no 

gênero epistolar, entretanto se configura no âmbito do 

solilóquio, tendo em vista o fato de que, quando Maria 

retorna a Buenos Aires, Nino está desaparecido. 

 O nome caracteriza-se pelo peso e densidade simbólicos, 

potencializando as associações que gravitam em torno de si: 

possui um poder referencial e identificatório e, a um só 

tempo, abre-se a novos significados, constituindo tramas 

textuais87. Nesse aspecto, as denominações instituídas pelos 

textos de referência designam categorias fundamentais no 

processo de construção da identidade de personagens-

narradores, e essas identificações remetem a sentidos de 

ordem psicológica, ideológica, afetiva, social / cultural 

enfim. 

 No texto da escritora carioca, essa particularização, 

vinculada à enunciação épica – o épico que se caracteriza 

pela narração de eventos passados, ligados a uma comunidade -

, aciona múltiplas instâncias narrativas que se interpolam ao 

longo dos capítulos (consideraremos, aqui, o processo de 

individuação / identificação de Madruga e Breta, não 

prezando, nesta oportunidade, outras instâncias subjetivas 

que também mobilizam relatos). O nome «madruga» remete ao ato 

                                                 
87 MARTINS, Francisco (1991); in O nome próprio, pp. 17-9. 

 



  76

designador daquele indivíduo que acorda cedo para trabalhar, 

ressaltando as marcas do dinamismo subjetivo do personagem 

que transforma imaginação em ação. «Madruga» é o agente que 

primeiro sonhou com a América, o sonho-desencadeador de sua 

viagem ao país, através da qual portou a memória ancestral, 

acumulada e transmitida pelo avô Xan.  

  «Breta», por seu turno, variante do termo «bretã», como 

filha ou procedente da Bretanha – o palco da civilização 

celta -, é a personagem que encarna a tarefa de postergar, em 

livro, a memória galega alimentada por seu avô Madruga, 

disseminando-a para as gerações futuras, pela qual evoca a 

tradição, com Sherazade e o contexto enunciativo de sua 

narrativa. 

 Enquanto no texto de Luzilá, «Maria», por sua aparente 

simplicidade, remete, no imaginário do Ocidente, a um 

espelho, podendo designar, de modo geral, os sujeitos 

femininos. Se, na obra em questão, representa uma mulher 

comum – uma professora adulta, descasada, viajante, livre, 

etc -; assume, nessa medida, uma dimensão paradigmática, 

carregando a marca da identidade feminina.  

 O vocábulo, de origem hebraica (Maryam ou Mirian), 

significa «senhora da luz» ocupando, na narrativa bíblica, um 

papel modesto (igualmente modesto é o locus reservado às 

mulheres na narrativa histórica), apontando tanto para a 

figura da mãe do Filho de Deus, aquela que, na Mariologia, 

visa a redimir a negatividade feminina encarnada em Eva, como 

evoca a imagem de Maria Madalena, a mulher que, no Novo 

Testamento, guarda uma proximidade com Jesus, porquanto 

presencia sua crucificação, confirmando, também, sua 

ressurreição. 

 No romance, Maria simboliza, pois, a identidade de mulher 

que, repentinamente, descobre-se livre, incluindo o «poder 

 



  77

sair sem ter que dizer aonde ia» (VP, p. 34), caracterizando, 

dessa forma, seu desembaraço afetivo, familiar e ideológico e 

a função de relatar os eventos que vivenciou num pretérito se 

funda a partir de uma situação de maturidade: «Lembrei então, 

e sem que houvesse nisso nenhum cinismo, como havia sofrido 

com as decepções amorosas e como considerara com leveza de 

coração aquelas que a idade madura me presenteava» (VP, pp. 

63-4). 

 Um desembaraço que lhe confere autoridade para proceder a 

asserções e reflexões sobre a esfera política, social e 

artística do contexto plasmado no romance, mediante o recurso 

da rememoração: «Entendera depois, desejavam apenas nos 

intimidar a todos, e sobretudo aos que, como eu, não 

apresentavam realmente perigo para aquilo que chamavam de 

segurança nacional, expressão que mais tarde, quando as 

coisas começaram a se definir e endurecer, justificaria 

tantos desmandos e injustiças» (VP, pp. 24-5). 

 Nesse aspecto, ela representa a mulher que rememora / 

enuncia, questiona e recria a realidade assumindo, para tal 

tarefa, uma dinânica subjetiva com várias posições: de autora 

(da tessitura de sua própria história, selecionando e 

combinando os eventos organizados), de narradora e 

protagonista.  

 Nos termos de Le Goff88, os poetas são testemunhas 

inspiradas dos tempos antigos e das origens e adivinhos do 

futuro. Os narradores, nas culturas orais, postergam a 

memória ancestral, rememorando as histórias da comunidade, 

abrindo, pela imaginação, possibilidades criativas; 

difundindo conhecimentos e técnicas consideradas secretas, 

elaboram com destreza uma narração que postergue a identidade 

do grupo.  

                                                 
88 LE GOFF, Jacques (1994); in Memória e História, pp. 436. 

 



  78

 Nessa acepção, a memória é um elemento primordial da 

identidade, cuja busca é uma das atividades fundamentais dos 

indivíduos e das sociedades: equivale à conquista do passado 

do grupo e representa a conquista de seu passado para o 

sujeito; é tanto um instrumento ideológico, tornando-se uma 

das matrizes da história, como uma fonte para a literatura, 

se considerarmos o âmbito narrativo da memória, vinculado à 

fantasia e à liberdade.  

 Se, como aponta ainda o historiador89, entender o tempo 

implica uma prova de reversibilidade, o passado é 

reconstruído no presente, da mesma forma que o presente é 

justificado pelo passado; o passado é somente reconhecido 

através da memória que, por seu turno, só é reconhecido 

dentro de uma moldura que pertence ao presente, fazendo 

interagir essas duas instâncias.  

 Em «Voltar a Palermo», é a memória de um tempo vivido que 

conduz a personagem-narradora a buscar-se a si mesma, em 

direção à sua interioridade, e é sob o registro de sua 

subjetividade que todos os eventos serão narrados. Mesmo as 

histórias disseminadas pelo velho Morales, «narrador de 

primeiríssima ordem» (VP, p. 42), só se dão a conhecer para o 

leitor por meio de sua voz: «Ainda muito chiquilín o velho 

Morales se postava sob as árvores e, cabeça erguida e olhos 

fechados, recolhia com a língua sedenta o líquido azedo 

escorrendo gota a gota» (VP, p. 44), quando sua voz invade a 

narrativa do velho remontando até sua ancestralidade ibérica: 

«Falou da aldeia onde nascera, do outro lado do mar, com suas 

casas brancas edificadas sobre uma terra só pedra, e das 

cabras que logo cedo se espalhavam sobre aquelas rochas [...] 

Com o leite das cabras e das ovelhas as mães alimentavam os 

                                                 
89 Cf. op. cit., p. 213. 

 



  79

filhos e faziam os queijos que secavam ao vento, pendurados 

às árvores em potinhos de argila furados» (VP, pp. 43-44).  

 O tom é confessional, em que trechos do gênero epistolar, 

no início dos capítulos, misturam-se às vozes poéticas e 

musicais em outras línguas. Porém, para além de outorgar 

indícios de veracidade aos eventos narrados, a inflexão 

narrativa apresenta-se como estratégia estética que 

estabelece uma intimidade com o leitor.  

E, nutrindo-se dessas memórias, busca compreender o que 

passou e reconstituir sua vida, num relato em que a História 

platina mescla-se à sua história individual: «Foi emocionante 

penetrar na cidade onde havia sido tão feliz, e não me 

incomoda empregar esse lugar-comum. As cidades conservam sim 

os vestígios da felicidade passada da gente, na visão de uma 

certa esquina, no cheiro que tem uma certa rua, na expressão 

das pessoas que não é nunca a mesma de cidade a cidade. 

Reconhecia avenidas, ruas, certos prédios, reencontrava o 

jeito de existir da cidade grande, que havia esquecido» (VP, 

p. 62). 

 História e invenção entrelaçam-se por meio de uma 

elaboração poética que busca reconstituir os vestígios do eu 

e da coletividade, implicando, para tal, a fragmentação da 

temporalidade regular, através das idas-e-vindas do tempo 

nessa modalidade narrativa e a memória vai tecendo, portanto 

esse romance de caráter autobiográfico, constituindo as 

instâncias temporais que se alimentam mutuamente. 

 Do mesmo modo, o texto nelideano reconstitui os rastros da 

memória familiar e essa, por seu turno, invoca fragmentos da 

história do país e, mediante uma temporalidade plural e 

fragmentada, constitui uma narrativa que expressa a 

sacralização humana que o gênero épico representa. 

 

 



  80

2.3 O paradoxo das formas  

  

 O termo épica ou épico, associado a «palavra», «discurso», 

inscreve-se num gênero poético caracterizado pela narração de 

fatos heróicos, lendários ou históricos, composto de versos 

hexâmetros que, da origem até a vigência das literaturas 

grega e latina, era a medida própria do gênero. 

 Nos fundamentos para a divisão tripartida dos gêneros 

literários, Platão classifica a épica dentro da modalidade 

mimética – em oposição à diegese pura, especialmente 

representada pelo ditirambo -, identificando-a com o gênero 

misto (No livro III de A República, porém, passa a considerar 

a poesia como mímese)90.  

 Aristóteles distingue as modalidades poéticas no aspecto 

relativo ao conteúdo antropológico, diferenciando a poesia 

nobre, que imita o homem superior (como na tragédia e na 

épica) e a poesia jocosa, que imita o homem inferior e o 

risível das ações humanas, mediante seu radical de 

apresentação, sua forma e sua estrutura textual, a partir de 

um modo narrativo (utilizado na epopéia) e um modo dramático 

(usado na tragédia e na comédia)91. 

 Sublinha a imitação como o princípio que subjaz e, ao 

mesmo tempo, diferencia os gêneros poéticos: através dos 

meios empregados (o ritmo, o canto e o verso), dos objetos 

utilizados (os gêneros variam conforme o aspecto moral dos 

homens: são superiores, inferiores ou semelhantes à média 

humana) e dos modos apresentados (no modo narrativo, o poeta 

narra através de um outro, como nos poemas homéricos, ou 

                                                 
90 PLATÃO (2002); in A República, Livro III, p. 85. 

91 ARISTÓTELES (2002); in A Poética, pp. 37-8. 

 



  81

diretamente, por si próprio); e no modo dramático, utilizado 

na tragédia e na comédia92. 

 A poesia épica era recitada pelos rapsodos, espécies de 

contastorie que se apresentavam publicamente em ocasiões 

festivas e transmitiam oralmente composições, próprias ou 

não. A oralidade da produção épica grega encontra paralelo em 

muitas outras civilizações - da  cultura egípcia, babilônica 

e indiana até as tradições ocidentais do Medievo (anglo-

saxônica, germânica, etc).  

 Nessa perspectiva, o epos nasce do desejo de conservar e 

transmitir o legado de histórias e lendas vivenciadas por 

nobres personagens, dotados de virtudes excepcionais, capazes 

de empresas extraordinárias e, pela evocação de um passado 

heróico, afirmam-se e celebram os valores nos quais se 

reconhecem uma coletividade, um povo, um grupo social93. 

 O cânone grego erige-se a partir dos poemas «A Ilíada» e 

«A Odisséia», nos quais Homero recolheu e reelaborou material 

antecedente, fruto de uma longa memória oral. Subdivididas, 

cada uma, em 24 cantos, tornaram-se, através dos séculos, os 

textos-base da literatura grega e são consideradas o ponto de 

partida não só do gênero épico, mas também de todos os 

gêneros, seja da poesia, seja da prosa.  

 As aventuras narradas n«A Ilíada» e n«A Odisséia» 

inscrevem-se no denominado «ciclo troiano»94, o complexo de 

mitos e lendas relacionados à guerra conduzida vitoriosamente 

pelos gregos contra a cidade de Tróia, na Ásia Menor: o 

                                                 
92 Cf. op. cit., pp. 38-9. 

93 FELICI, Lucio e ROSSI, Tiziano (1985); in Dizionario della 

Letteratura, p. 310. 

94 Consoante Felici e Rossi, embora os poemas pertençem ao ciclo de 

Tróia, Homero reelaborou episódios independentes do período, como as 

aventuras dos Argonautas. Cf. op. cit. 

 



  82

primeiro poema narra um episódio do último ano da guerra e, o 

segundo, uma narrativa de viagem e aventura -, relata o 

retorno à pátria de Odisseu / Ulisses, na forma latina, um 

dos heróis gregos que conquistaram Tróia. 

 A épica heróica, à qual pertencem os dois poemas, possui 

relações com a tragédia, comungando a matéria mítico-

histórica e, em particular, «a imitação de fatos nobres», 

compostos por personagens de condição social elevada – 

heróis, reis, grandes homens -, dotados de qualidades físicas 

e morais excepcionais. Além disso, se aproximam pela grandeza 

ou excelência adequada à nobreza de argumentos95.  

 Os dois modos distinguem-se, todavia, quanto à  medida, 

mas também em razão do caráter narrativo do epos, ao 

contrário do caráter dramático da tragédia: naquele as 

aventuras são narradas, ao passo que nessa, os fatos 

desenrolam-se em cena, diante dos olhos dos expectadores. 

Diferem, ainda, na relação entre a aventura e sua imitação: a 

ação trágica tende a manter-se nos limites de uma jornada, 

enquanto na epopéia, não há limite de tempo e este, na 

tragédia, situa-se no presente, porque os eventos são 

reproduzidos como se ocorressem no momento em que são 

representados96. 

 Já o tempo da épica identifica-se com o passado imemorial 

que é reinvocado através da narração. Dessa forma, é um 

mecanismo do poema heróico a transfiguração mítica do 

passado, o tempo dos heróis no qual são projetados ideais e 

valores; a épica tende sempre a uma conotação simbólica e, 

freqüentemente (como na «Eneida», de Virgílio), assume uma 

função celebratória de sentido nacionalista e patriótico. 

                                                 
95 Cf. ARISTÓTELES (2002); op. cit,  p. 42. 

96 Cf. op. cit., pp. 42-6. 

 



  83

 Ao lado do gênero principal do poema heróico, a épica 

grega apresenta outra vertente cosmogônico-mitológica que 

encontra sua origem em Hesíodo, o autor do poema em 

hexâmetros intitulado «Teogonia», no qual o relato abarca um 

vasto espaço de tempo, delineando a história do mundo do caos 

primevo à série de gerações sucessivas divinas e heróicas e 

em cuja tradição inserir-se-á o poeta latino Ovídio, com suas 

«Metamorfoses». Outra importante obra de Hesíodo é o poema «O 

trabalho e os dias», o primeiro exemplo de poema didascálico, 

de caráter expositivo e com características didáticas 

explícitas97. 

 A épica vinculou-se às letras latinas desde a origem,  

sobretudo no poema de Livio Andronico (séc. III a.C.) que 

elaborou sua versão poética d«A Odisséia», bem como Ennio que 

também se inscreve nessa tradição mediante a utilização do 

hexâmetro e do estilo homérico. No entanto, seu poema 

(«Anais») sobre a história de Roma vincula-se às crônicas 

sacerdotais, tornando-se um verdadeiro epos nacional e 

condicionando a produção sucessiva98.  

 Na época de Júlio César, o poema lucreciano denota a 

predileção que vinha se afirmando em Roma e os poetas 

estabelecem a excelência do magistério poético de Hesíodo, 

legitimando, assim, não só o filão da poesia de caráter 

cosmogônico-mitológico (à maneira da «Teogonia»), mas também 

o da poesia didascálica (como «O trabalho e os dias»). 

 O poema virgiliano, «Eneida», exibindo sua ascendência 

grega, reporta-se ao mítico e, conciliando a impostação e 

organização narrativa d«A Ilíada» e d«A Odisséia», torna-se 

intérprete dos valores e do espírito de restauração moral do 

                                                 
97 FELICI, Lucio e ROSSI, Tiziano (1985); cf. op. cit., p. 311. 

98 Cf. op. cit., p. 313. 

 



  84

Imperador Augusto e, substituindo o modelo difundido por 

Ennio, encarna a escrita da identidade romana99. 

 Ao lado da «Eneida» e das «Geórgicas», a obra 

significativa do período, «Metamorfoses», de Ovídio, associa-

se à tradição da épica cosmogônica fundada pela «Teogonia» de 

Hesíodo. Após esse florescimento, o gênero apresenta 

esporádicas manifestações e, na Idade Média, a poesia 

didascálica assume uma forma alegórica desconhecida no mundo 

clássico, enquanto no Renascimento produz vários poemas de 

imitação virgiliana. O ideal heróico herdado de gregos e 

romanos cede lugar a valores e modelos de comportamento 

constituídos no mundo bárbaro e desenvolvidos na civilização 

feudal.  

 Nesse sentido, o modelo homérico do herói é substituído 

pelo guerreiro ou cavalheiro cristão, e a tradição clássica 

não se constitui mais o repertório pelo qual a narrativa 

épica se elabora, ora substituída pelo patrimônio mítico dos 

germânicos (como o «Canto dos Nibelungos», de autor anônimo, 

no séc. XIII) e por um complexo de lendas cavalheirescas, 

nutridas pelo humanismo religioso e virtude cristã e  

enriquecidas de elementos fantásticos e fabulosos, presentes 

sobretudo nos poemas dos ciclos carolíngeo e bretão («Chanson 

de Roland», séc. XII) – em que fatos históricos são 

refigurados fantasticamente e em poemas de temática 

nacionalista, como o «Poema de Mio Cid» (séc. XII). Na 

Itália, «Orlando Innamorato» e, depois, «Orlando Furioso», de 

Ariosto (séc. XVI), assumem motivos de ambos os ciclos, pela 

fusão de ímpetos guerreiros e paixões amorosas e a presença 

do fantástico e do maravilhoso100. 

                                                 
99 Cf. op. cit. 

100 Cf. op. cit., pp. 312-3. 

 



  85

 No panorama da épica do séc. XVI, «Os Lusíadas» (1572), 

considerados o maior poema moderno de estilo heróico, 

transfiguram mitologicamente a empresa colonial,  como 

momento decisivo para a formação e expansão do império 

português,  narrando a primeira expedição de Vasco da Gama às 

Índias.  

 Consoante os especialistas em História da Literatura 

portuguesa, Saraiva e Lopes101, na épica camoniana, as 

qualidades épicas não apontam diretamente para os heróis, mas 

se consubstanciam na rivalidade entre os deuses, da qual 

sobressaem os obstáculos ao empreendimento lusitano. De outra 

parte, o temperamento de seus personagens está impregnado 

pelo ideal amoroso petrarquista, um ideal concebido não como 

característica individual, mas derivado do conjunto – 

exemplificado nos lamentos do Gigante Adamastor pela 

realização frustrada de sua paixão por Tétis102. 

 O mais significativo da épica camoniana, para os 

estudiosos lusos, residiria na idéia de pátria como 

comunidade lingüística e independência do ponto de vista da 

linhagem,  identificada a uma «exaltação dos poderes humanos» 

e impulsionada pela concepção de mundo humanista, subjacente 

ao pensamento renascentista103. 

 «Amadis de Gaula» (século XIV)104 constitui, igualmente, um 

poema moderno de caráter heróico, alicerçado sobre uma 

verossimilhança histórica mesclada ao fantástico e ao 

maravilhoso e «Gerusalemme Liberata», de Torquato Tasso (séc. 

                                                 
101 SARAIVA, Antônio J. & LOPES, Óscar (1986); in História da 

Literatura Portuguesa, pp. 359-60. 

102 Cf. op. cit., p. 363. 

103 Cf. op. cit., p. 367. 

104 Segundo a professora Zuleide Duarte, o primeiro exemplar da obra 

foi encontrado em Saragosa, na Espanha (1508).    

 



  86

XVI), obedecem ao código cavalheiresco da cortesania. Já John 

Milton, na Inglaterra, mescla às formas clássicas os ideais 

da tradição cristã, compondo «O Paraíso Perdido», épica de 

caráter religioso que representa os eventos bíblicos da 

tentação e da queda. Contudo, ainda que a produção, durante 

os séculos XVII e XVIII, tenha sido abundante, a épica 

experimenta um declínio, sancionado definitivamente pelo 

Romantismo.  

 Assim, ao consideramos a descrição épica, n«A república 

dos sonhos», estamos nos referindo, evidentemente, aos 

aspectos que lhe emprestam um tom heróico, à épica no sentido 

alargado do termo, entendida como narração ou representação 

de acontecimentos relativamente grandiosos e de personagens 

modelares para uma comunidade ou grupo determinado, 

submetida, entretanto, à flexibilidade das formas modernas, 

especialmente a do romance, através do qual configura, «em 

vez de uma totalidade existente, um aspecto subjetivo desta 

última», contaminando a «objetividade receptiva exigida pela 

grande épica»105. 

 Em determinadas circunstâncias, parte de uma cultura 

sobrevive à destruição e ao deslocamento, numa espécie de 

compensação psicológica da perda da terra natal; «A república 

dos sonhos» simboliza a identidade cultural de um ponto de 

vista liminar106, porque oriunda das vozes de personagens que 

vivem sob uma condição fronteiriça – a comunidade galega que, 

antes de migrar para o Brasil e outros territórios, já vivia 

sob a condição de estrangeira em sua própria terra, em face 

                                                 
105 LUKÁCS, Georg (2000); in A teoria do romance, pp. 74-5. 

106 Para a teoria pós-colonial, o liminar seria o espaço de 

representação da diferença e essa condição pode ser observada na 

experiência do deslocamento cultural. Cf. BHABHA, Homi (1995); in O 

local da cultura. 

 



  87

da subordinação de sua identidade à denominação de 

«nacionalidade espanhola». 

 Além do contexto como campo no qual o autor assume uma 

posição, Dominique Maingueneau107 apresenta-nos o conceito de 

cenografia, ou o contexto de enunciação para o qual a obra 

aponta, isto é, em nível pragmático, um enunciado literário é 

também constituído pelas condições mediante as quais ele é 

produzido: «As obras podem basear sua cenografia em cenários 

de enunciação já validados (inscritos no universo do saber e 

dos valores do público, mas não-análogo a valorizados), quer 

se trate de outros gêneros literários, quer de outras obras, 

de situações de comunicação de ordem não literária». 

 Seguindo a tese sobre cenografia apresentada por 

Maingueneau, portanto, Nélida Piñon inscreve «A república dos 

sonhos» na tradição da épica ocidental inaugurada por Homero, 

num espaço intertextual marcado pela necessidade de legitimar 

sua obra e, ao mesmo tempo, de contrapor-se ao modelo de 

gênero canônico herdado da Antigüidade greco-latina, na 

medida em que narra eventos humanizados. 

 A obra problematiza as circunstâncias históricas e 

simbólicas da identidade e a noção de uma origem a qual, 

embora nos abrigue e sustente, só existe enquanto mito / 

narrativa. Assim, concebendo que a origem vai além do 

território em que nascemos, a autora, através do gênero 

épico, exalta a identidade galega, expandindo essa linhagem - 

que remonta, inclusive, à ancestralidade celta -  em direção 

ao Novo Mundo: «Bem diferente do Brasil, Galícia era uma 

terra velha. Com um povo cercado de pedras e entidades. As 

pedras espalhadas por todas as partes. Até mesmo encontravam-

se na alma galega. Bastava subir montanha acima para se 

                                                 
107 MAINGUENEAU, Dominique (2001); cf. op. cit., p. 122-6. 

 



  88

descobrirem vestígios das fortificações romanas e dos altares 

druídas» (RS, p. 154). 

 Cumpre-nos ressaltar que, se a busca da origem é uma 

obsessão que permeia a escrita de seus romances, essa relação 

com o princípio é um aspecto significativo em seus contos. O 

relato «Finisterre»108, por exemplo, evidencia a alegorização 

celebratória do encontro cultural entre o Velho e o Novo 

mundos e, de outra parte, «A Sereia Ulisses»109 convoca o mito 

cosmogônico da nação ocidental, na Epopéia homérica, para 

convalidar sua narrativa, desdobrada no foco narrativo da 

Sereia chamada «Ulisses». 

 O texto em apreço enriquece a noção de subjetividade 

através de uma focalização em que vários atos enunciativos -  

de Madruga, Breta, Venâncio, Eulália, etc, e entremeados por 

um narrador extradiegético – convivem para compor uma 

narrativa complexa que subverte a categoria do tempo regular 

e, dessa problematização, avultam três aspectos dignos de 

considerar: o primeiro diz respeito à subversão da noção de 

homogeneidade nacional, instaurando a diferença no âmbito da 

univocidade e desalojando a idéia de uma origem única, para 

simbolizar a criação de um país múltiplo e cheio de 

contradições. 

 Em segundo, a multiplicidade enunciativa pulveriza da 

idéia de uma subjetividade una, abrindo-se, num futuro, para 

a construção de novas, de outras subjetividades e, nessa 

medida, cumpre-nos relevar o paradoxo resultante do 

                                                 
108 «Finisterre» narra a viagem empreendida pela protagonista-

narradora, símbolo do Novo Mundo que a América representa, em direção 

à ilha do mesmo nome, localizada na região da Galícia, metáfora do 

Velho Mundo / Europa e personificada nas figuras de seu padrinho e D. 

Amparo. Cf. PIÑON, Nélida (1997); in O calor das coisas, pp. 79-91. 

109 Cf. op. cit., pp. 143-155. 

 



  89

entrelaçamento entre o gênero épico e o  autobiográfico (que, 

em princípio, se excluiriam).  

 O terceiro diz respeito à subversão da linearidade 

temporal que, somada aos aspectos anteriores, confere ao(à) 

leitor(a) a tarefa de organizar o caos, de re-escrever a 

narrativa (à maneira de R. Barthes) a partir de sua própria 

subjetividade. 

 A questão da complexidade de eventos, personagens, 

histórias, planos narrativos, enfim, que nos leva, mais uma 

vez, à  montagem do texto mediante a magnitude que 

caracteriza a forma romanesca que, como evidenciado por 

Walter Benjamin, assume um significado antitético ao do 

nouveau roman110: «O princípio estilístico do livro é a 

montagem. Material impresso de toda ordem, de origem pequeno-

burguesa, histórias escandalosas, acidentes, sensações [...], 

canções populares e anúncios enxameiam nesse texto. A 

montagem faz explodir o romance, estrutural e 

estilisticamente, e abre novas possibilidades, de caráter 

épico». 

 Técnica cinematográfica que designa a organização de 

imagens a partir de vários pontos de vista, a montagem, 

ampliada para a teoria narrativa, identifica-se com o 

encaixamento de episódios perspectivados por vários 

narradores, conferindo um dinamismo através dos múltiplos 

planos enunciativos que interroga as formas canônicas do 

relato. 

 Mas, para além de refutar o modelo narrativo consolidado 

na memória literária, a utilização da técnica de montagem, 

traz, como observa Jítrik111, um autoquestionamento em termos 
                                                 
110 BENJAMIN, Walter (1994); in  Magia e técnica, arte e política: 

ensaios sobre literatura e história da cultura, p. 56. 

111 JÍTRIK, Noé (1972); in Destruição e Formas nas Narrações, p. 236. 

 



  90

de configuração, desmistificando a noção de autor como «herói 

do romance burguês» e, em seu lugar, oferece-nos uma narração 

ao nível intersubjetivo, como experiência compartilhada. 

 Dessa forma, a pulverização de perspectivas narrativas 

abre-se para a organização como processo, pela qual o(a) 

leitor(a) constrói sua inteligibilidade, até porque a 

montagem, conjunto de «estruturas móveis, alteráveis, 

substituíveis», contrapõe-se ao enrijecimento da técnica, 

também pela desestabilização dos gêneros literários. E, nesse 

prisma, incita à reflexão sobre «aparências e convenções»112. 

 Ao herói épico, cujo destino está traçado pelos deuses e é 

modelado, no Ocidente, no mito de Ulisses, a narrativa 

nelideana oferece-nos uma constelação de heróis e heroínas 

absolutamente humanos, porque expressam complexidades e 

idiossincrasias que em nada lembram os aspectos 

transcendentes da figura homérica. 

 Além disso, explorando a figura do herói como jogo 

diferencial – sobrepondo-o ao herói sem mácula, idealizado, 

da épica clássica -, dramatizando sua vulnerabilidade, para 

além da refiguração as ações dos personagens, a autora 

salienta a caracterização heróica de fabuladores de enredos 

e, nesse sentido, cumpre-nos destacar a inflexão de Madruga, 

marcada por uma magnitude ao nível de sua destreza verbal: 

«ele nunca confiou naquele povo, de origem tão heterodoxa. 

Constituído de espermas variados, com predominância do 

esperma celta, este último de orientação verbal, o que 

explicava os galegos perderem-se em lides oratórias, quer nas 

tribunas, como nas tabernas [...] Fixou-se em nós, como 

assegurando-nos seu ódio. A mim mais que os outros homens da 

sala» (RS, P. 167).      

                                                 
112 Cf. op. cit.,  p. 237. 

 



  91

 As histórias desses personagens são motivadas pela viagem 

de Madruga para o Brasil no início do século XX que, 

acalentado pela decadência de Sobreira, na Galícia, aventura-

se pelo mar para «fazer a América» (RS, p. 87) e aqui busca 

fincar raízes através da família que constitui e, mediante 

empreendimento e riqueza, adquirir reconhecimento.  

 O mar é, aliás, a instância que primordialmente remonta à 

viagem dentro da tradição épica ocidental e do empreendimento 

ibero-português dos descobrimentos. Elemento heróico por 

excelência, sua simbologia está associada à da água e do 

oceano, remontando à origem celta, segundo Chevalier113: «é 

por mar que os deuses chegaram à Irlanda e é por mar que se 

vai para o Outro Mundo». A tradição celta, da qual fazem 

parte as navegações pelo oceano, desenvolveu práticas de 

natureza religiosa como cultos e rituais oferecidos a 

divindades marítimas.  

 Eulália, ajustando-se ao projeto do marido, objeto de 

negociação entre ele e seu pai, será sempre a «outra voz»114 

da tradição patriarcal que ele representa. Instituindo-se 

como uma das protagonistas cuja memória suscita outras 

narrações, a iminência de sua morte inicia a narrativa, 

sustentando-a até as páginas finais, e esse evento encontra 

seu contraponto no nascimento, ainda que em projeto, do livro 

que será levado a efeito por Breta (mesmo que tenha sido 

objeto do sonho do avô) e, como anota Coelho115, os dois 

episódios, o fim e o início do romance – ou esses dois 

relatos - interligam-se através da estrutura que compõe «A 

república dos sonhos». 

                                                 
113 CHEVALIER, Jean (1999); in Dicionário de Sìmbolos, p. 593. 

114 PIÑON, Nélida (1999); in The female memory in narrative 

(conferência on-line; nossa tradução). 

115 COELHO, Nelly Novaes (1993); cf. op. cit., p. 279. 

 



  92

 Venâncio, embarcado no mesmo navio que Madruga, é banido 

de sua terra e do convívio familiar, constituindo seus 

vínculos com a comunidade brasileira pela imaginação 

delirante, através da qual recompõe os fios da memória dos 

descobrimentos, no século XIX, como diário de viagem: «26 de 

julho de 18... [...] Desde a Europa fôramos doutrinados que a 

chegada à América exigia o coração conspurcado e a sangrar» 

(RS, p. 390). 

 A república de Nélida, pois, desloca a perspectiva do 

herói fundador da nação ocidental, simbolizado na figura de 

Ulisses, para uma focalização encarnada na e pela figura do 

estrangeiro – condição-limite do ser humano. Se, na tradição 

ocidental, o estrangeiro foi definido como bárbaro, distante, 

inferior, o relato inscreve as vozes dos imigrantes galegos e 

seus descendentes dentro do espaço simbólico da nação, 

desestabilizando o antagonismo (entre) e alargando os limites 

impressos no par nacional x estrangeiro. 

 Além disso, a temporalidade que, na épica antiga, tem um 

caráter heróico, pois que é o substrato do passado glorioso 

da nação, é desmistificada pela invocação e ressignificação 

de eventos fundamentais, às vezes tenebrosos da história 

brasileira, como aqueles ligados à ditadura do Estado Novo, à 

ditadura militar, à morte de Getúlio Vargas, entre outros. 

 

2.4 A questão do contrato 

 

 A autobiografia, forma relativamente recente – só desponta 

a partir das noções de devir e de individualidade, 

posteriores ao século XVII -  concebida como subcategoria do 

discurso histórico - porque, teoricamente, trabalha com a 

verdade -, aparta-se dos gêneros artísticos, conforme G. 

 



  93

Genette116, instituindo-se na confluência dos «traços 

temáticos (o devir de uma individualidade real), modais 

(narração autodiegética retrospectiva) e formais (em prosa)».   

 Contudo, sublinha Genette117, o texto autobiográfico e o 

texto ficcional obedecem às mesmas normas; a diferença entre 

eles não está no texto em si, mas no paratexto, ou no 

compromisso que o autor assume perante o leitor em dizer a 

verdade sobre si mesmo e, nesse sentido, há um investimento 

afetivo do destinatário em relação aos eventos narrados.   

 Para Philippe Lejeune118, trata-se de um compromisso real, 

o de dizer a verdade sobre si,  um ato possível de 

verificação em que há uma convenção social e jurídica – que 

pode, inclusive, chegar a vias processuais. No texto 

ficcional, pelo contrário, poderíamos falar de um 

desinvestimento do(a) leitor(a) em relação ao compromisso da 

autenticidade, mas a ele(a) também assiste participar do jogo 

ilusório, embora com suspeita. 

 Ao aspecto referencial soma-se outro, de natureza 

relacional, que o diferencia da escrita histórica, porquanto 

o leitor é colocado em perigo, nos moldes de um 

reconhecimento solicitado pelo pacto que, ao mesmo tempo, 

implica uma reciprocidade, mediante a qual este último é 

levado a pensar em sua vida em moldes análogos. Por isso, diz 

ele, a autobiografia é contagiosa e muitas pessoas a temem. 

 Quando se trata daquilo que chamamos de escrita literária, 

ainda que paire uma reciprocidade no processo de leitura do 

texto definido como autobiográfico, essa é encenada num 

espaço movediço, no qual o reflexo sugere uma duplicidade: 
                                                 
116 GENETTE, Gérard (1986); in Introdução ao Arquitexto, pp. 94-5. 

117 Cf. op. cit. 

118 NORONHA, Jovita Maria G. (s/d); in Entrevista com Philippe Lejeune 

(versão on-line) 

 



  94

«como duplo, é um outro e um mesmo», sendo, a um só tempo, 

«uma identidade confirmada (pelo reconhecimento) e uma 

identidade roubada, portanto contestada (pela própria 

imagem)»119. 

 Brunel120 salienta, o duplo foi consagrado pela literatura 

romântica, mas já se evidencia em «O Banquete» platônico, no 

qual o mito simboliza a perda da unidade original humana, 

castigo que os deuses infligiram aos seres. A ambigüidade, 

portanto, traduz a condição humana, sempre em busca da parte 

que lhe falta. 

 A concepção do duplo traduz-se, da Antigüidade até o 

século XVI, pela idéia do homogêneo, denotando a semelhança 

entre duas pessoas e encarnada na figura do gêmeo do herói; a 

partir daí, passa a se associar à imagem do heterogêneo, à 

divisão ou dispersão constitutiva do eu, e Fausto, de Göethe, 

é a persona que representa a condição humana dilacerada e o 

mito torna-se metáfora da busca identitária.  

 Em «Voltar a Palermo», o tema do duplo é oferecido à 

leitura mediante a tentativa de apreensão de si (num tempo 

pretérito) através de um «eu» que narra (num tempo presente) 

e, nessa acepção, a duplicidade autobiográfica consubstancia-

se na cisão entre um eu-presente e um eu-passado e são as 

recordações do primeiro que buscam re-integrar essas duas 

instâncias.  

E se a busca da protagonista sugere uma descontinuidade, 

no sentido de que o passado não é mais, se perdeu, a 

narrativa desenrola-se através da fragmentação individual em 

busca do ser, mediante o percurso de um sujeito feminino no 

tempo. 

                                                 
119 GENETTE, Gérard (1972); in Figuras, pp. 24-5. 

120 BRUNEL, Pierre (1998); in Dicionário de Mitos Literários, pp. 261-

88. 

 



  95

 E, para além da ambigüidade que caracteriza a escrita 

autobiográfica – na cisão da subjetividade entre protagonista 

e narradora e no desdobramento entre o discurso memorialista 

e o confessional -, o texto de Luzilá está atravessado por 

imagens do duplo, associadas à cisão e busca da identidade: 

em primeiro lugar, expressas no par narradora / autora; em 

segundo, na duplicidade mulher / homem, em forma de 

relacionamento amoroso. Do mesmo modo, a imagem exprime-se 

pela oposição entre Maria / Mercedes, mulheres que vivenciam 

ou vivenciaram uma ligação com Nino, assim como no jogo 

irônico que sobrepõe, ao estabelecido, o não-estabelecido que 

esta última representa; além disso, presentifica-se no 

desdobramento geográfico-cultural entre Rio de Janeiro / 

Buenos Aires, possibilitado pela viagem. E, finalmente, no 

jogo encenado na escrita literária, na qual o duplo emerge 

como máscara que o artista assume, desdobrando-se em um outro 

para disseminar o sonho na realidade. 

 A essa figura, Souza121, inclusive, associa a condição 

americana, sublinhando o fato de que, na literatura das 

Américas, o híbrido122 torna-se recorrente porque impulsionado 

sob identidades compósitas e, dessa maneira, a palavra 

autobiográfica reproduz esse postulado, mediante uma narração 

perpassada pela heterogeneidade cultural, em que se 

entrelaçam o histórico – dentro do qual o autor se coloca 

como testemunha de uma época em que viveu – e o ficcional – 

pela intervenção da imaginação.  

                                                 
121 SOUZA, Raquel (1999); cf. op. cit., pp. 42-3. 

122 Segundo Mabel Morañas, a reflexão da cultura latino-americana, 

hoje, exige a tarefa crítica de desafiar as fronteiras da noção de 

hibridez, de «fluidez excessivamente culturalista», de forma a superar 

novas formas de colonização e hegemonia pós-modernas somadas às nunca 

superadas estratégias excludentes da Modernidade. Cf. MORAÑAS, Mabel 

(1998); in El boom del subalterno (versão on-line). 

 



  96

 Assim, a obra evidencia que o jogo encenado pelo duplo 

aponta em três direções: em primeiro lugar, para a definição 

de uma identidade autoral; em segundo, para a simbolização da 

identidade sexual; e, finalmente, para a questão da 

identidade cultural. 

 Considerando que o gênero ainda desperta, no imaginário do 

leitor médio, um fascínio que decorre, em grande parte, da 

capacidade de o autor revelar eventos de natureza pessoal em 

forma de confidências, conferindo-lhes aspectos de 

veracidade, a autobiografia, através da estratégia do 

contrato narrativo, atrai seu interesse utilizando essa 

estrutura de composição.  Contudo, cabe a uma leitura mais 

acurada transpor essas convenções de superfície, superando 

essa simplicidade (aparente). 

 Fundada no contrato / pacto de leitura / referencial, a 

narrativa autobiográfica relata a vida de um sujeito e, se 

reputarmos que Luzilá é também uma crítica do texto 

literário, ela oferece-nos uma obra que fratura esse esquema, 

com vistas a confundir as certezas e a crença do(a) 

destinatário(a) de que aquilo que está sendo narrado é 

verdadeiro, e chama-o/a a participar desse jogo de (falsos) 

espelhos, apresentando uma série de coincidências que 

embaralham as referências entre a narradora-protagonista e a 

autora – o limite é tênue e, por isso, passa quase 

despercebido.  

 E, para tal, vai mesclando discursos, como o 

memorialístico e o confessional, visando ao efeito estético 

de cooptar o(a) leitor(a) no sentido de legitimar as ações e 

os eventos ali narrados. Mesmo não havendo uma referência 

explícita a ele(a) – seria mais indicado, talvez, falar numa 

leitora, em face do processo de identificação -, cabe-lhe, 

então, o papel de validar, de justificar a narrativa que está 

lhe contando.  

 



  97

 Analisando a forma autobiográfica em «Memórias do Cárcere», 

o Prof. Hermenegildo Bastos123 ressalta essas duas categorias, 

na obra, que se movimentam e se intercalam: a primeira é de 

natureza memorialística, na perspectiva de que a narração é 

uma tentativa de recuperar o passado;  através das 

reminiscências, o narrador procura reaver sua vida. A 

segunda, baseada na representação de experiências vividas, é 

definida em termos de confissão, pela qual justifica e busca 

absolvição para suas ações.  

 O tom confessional também nos leva, da obra de Luzilá, a 

um questionamento do estatuto narrativo, elaborado pela 

proposição de obra aberta: por um lado, pelo jogo entre 

realidade e ficção acionado pelo relato e, por outro, 

mediante essa ambivalência, a autora submete-se, pela 

convenção do gênero testemunho, à avaliação do(a) leitor(a), 

mas na pele de um sujeito ficcional – Maria -, ainda mais 

quando esse juízo parece subverter o sentido mais aparente do 

romance, que é a história de seu movimento em direção a Nino, 

num processo cujas regras a escritora conhece, «mas prefere 

enredar-se nelas»124. 

 No que se refere à sua pertinência aos gêneros, «A 

república dos sonhos» constitui-se num discurso de fronteira; 

inscreve-se no âmbito do romance, mas incorpora, em face de 

sua magnitude, o tom épico, dialogando (com) e atualizando a 

tradição narrativa, podendo ainda ser classificado como 

autobiográfico, em razão da série de semelhanças entre as 

personas narrativas e a vida da própria autora e sua família: 

sua ascendência galega, a imigração para o Brasil, a 

importância do avô na vida da escritora, etc. 

                                                 
123 BASTOS, Hemenegildo (1998); in Memórias do cárcere, literatura e 

testemunho, p. 55. 

124 ALEGRÍA, Fernando (1972); in Antiliteratura, p. 247. 

 



  98

 Nesse sentido, o autobiográfico, no texto, assinala a 

consciência familiar e ancestral − uma consciência que 

implica uma memória da ascendência, e, ao mesmo  tempo, 

volta-se para a hereditariedade -, na transmissão da tradição 

galega de avô para neto(a) a cada duas gerações: do avô Xan 

para Madruga e de Madruga para Breta. 

 Contudo, se a autobiografia é definida como o relato no 

qual um sujeito faz uma retrospectiva de sua vida pessoal, 

amparada no princípio de identidade entre autor, narrador e 

protagonista, a idéia de uma autobiografia constituída a 

partir de vários narradores revela-se uma impossibilidade 

diante do modelo instituído, apontando para a contestação à 

noção moderna do sujeito autônomo; a presença de um narrador 

em perspectiva heterodiegética entremeando os relatos de 

Madruga e sua neta parece radicalizar o conceito mesmo de 

autobiográfico. 

 Sendo o contrato narrativo a categoria sobre a qual se 

alicerçam as autobiografias, Breta, como duplo de Nélida - em 

razão das similitudes, – o fundamento de referencialidade 

passa a ser diluído na própria experiência estética, que 

dramatiza a história do Outro fragmentariamente e cujo 

processo de leitura deverá recompor: «Sou eu quem nutre 

profunda nostalgia por uma Galícia que conheci menina, mal 

sabendo que existia a geografia dos homens e que cada terra – 

dentro dessa estranha noção de pátria -, levava um nome. Um 

nome no mapa, um nome na geopolítica, um nome, sobretudo, na 

alma»125, a pátria «da palavra e da emoção», a partir da qual 

expressa «a vida alimentada com sal e açúcar que equilibram o 

metabolismo onírico»126. 

                                                 
125 PIÑON, Nélida (1997); in O pão de cada dia (fragmentos), p.  22. 

126 FONSECA, Denise (2001); in Letras que alimentam sonhos, sonhos que 

alimentam repúblicas (entrevista on-line). 

 



  99

 Nesse contexto, o paradoxo «épico-autobiográfico» 

apresentado pela obra questiona a idéia de um relato 

monolítico de origem, reivindicando o caráter arbitrário e 

parcial da atividade narrativa, oferecendo-nos, 

artisticamente, a noção pragmática de locus enunciativo. A 

própria noção de memória é, também, pulverizada pela 

multiplicação de tramas que constituem o passado da 

comunidade / nação que narra.  Por conseguinte, através de 

uma focalização heterodoxa e plural, a autora amplia o 

conceito de autobiográfico, interrogando a noção de 

subjetividade.  

 Examinando a relação entre os gêneros do discurso e o 

contrato tácito entre autor e leitor instituído pela obra, 

Dominique Maingueneau127 distingue uma tipologia para as obras 

literárias, dentro da qual se inserem, em primeiro lugar, as 

que se apresentam dentro das fronteiras de um gênero; em 

segundo, as obras que brincam com as convenções, misturando 

vários gêneros; e, finalmente, aquelas que, não se filiando a 

nenhuma forma existente, constituem convencionalidades 

singulares. 

 Para o crítico francês, a autenticidade e o valor de uma 

obra amparam-se menos em sua inscrição em tal ou qual gênero 

no que nas formas pelas quais a primeira administra suas 

relações com o segundo, sublinhando o fato de que um autor 

pode estabelecer, com sua obra, suas próprias convenções, 

adulterando os gêneros vigentes. 

 Se todo texto literário é transgressivo, no sentido de, a 

um só tempo, impor sua palavra e falar, direta ou 

obliquamente, de seu autor, essa transgressão pode ser 

dissimulada por seu ajustamento a um gênero reconhecido. E, 

                                                 
127 MAINGUENEAU, Dominique (1996); in Pragmática para o discurso 

literário, pp. 140-3. 

 



  
100

dessa maneira, ao transgredir, com sua obra, uma norma 

discursiva, leva o(a) leitor(a) a subentendê-la, associando 

sua infração a uma adequação (presumida) ao código. 

 Manipulando as memórias de Maria, a escritora busca re-

inventar uma subjetividade; e re-inventando-se e 

ressignificando a si mesma, confere à obra um status de 

veracidade, vigente no contrato subjacente ao gênero. Pelo 

que as fronteiras entre as concepções vigentes de 

autobiografia e de ficção são derrubadas: encenando as 

coincidências entre Maria e ela mesma, a escritora tece 

criativamente as experiências que a primeira pode 

compartilhar com a segunda, pois esse espaço de simulação da 

verdade e da mentira, do vivido e do imaginado, é peculiar à 

obra plasmada pelo sonho. 

 Nesse sentido, a autora constrói um jogo no qual os 

eventos narrados ganham foros de verdade porque,  

teoricamente, há uma superposição de identidades – de autora, 

narradora e protagonista -, pela apresentação de 

coincidências – o fato de serem, ambas, mulheres maduras, 

professoras universitárias, de terem vivido em Buenos Aires 

e, mais ainda, a proximidade com o poético  a consciência 

histórica da condição feminina, etc – que desfamiliarizam as 

referências entre elas.  

 E, considerando que, no relato autobiográfico, o pacto 

entre autor e leitor, conforme referenciado por Lejeune128, 

pressupõe um comprometimento de que os acontecimentos 

relatados pelo narrador referenciam a realidade, a inflexão 

confessional dinamiza o lúdico com as semelhanças e promove 

um estranhamento no(a) leitor(a) desavisado(a), levando(a) a 

crer que não haveria qualquer mediação entre os eventos 

narrados por Maria e aqueles vivenciados pela autora, 

                                                 
128 LEJEUNE, Philippe (1975); cf. op. cit. 

 



  
101

convocando-o(a) a participar desse jogo de esconde-revela e a 

vivenciar sensações, sentimentos e emoções: «Le gusta el 

tango, perguntou, e expliquei que não o sabia exatamente, 

nunca havia pensado na questão, e ele se voltou indignado, 

como pode alguém ignorar o tango, não amar o tango, e falei 

que em minhas lembranças adolescentes tango rimava pasión com 

desesperación, e na adolescência eu nunca desesperara» (VP, 

p. 15). 

 Porquanto, o texto em apreço brinca com as concepções de 

ficção e não-ficção, avaliando justamente a impossibilidade 

da verdade absoluta, uma vez que aquilo que o ser humano 

pensa de si mesmo está contaminado pela ilusão e 

parcialidade, resultando no fato de que toda escrita (e 

também toda leitura) é autobiográfica, no sentido de que é um 

desdobramento do sujeito e, mesmo que, no caso 

especificamente literário, a autobiografia suscite no leitor 

esse sentimento de autenticidade, ela constitui uma 

impostura, tornando a veracidade da autobiografia somente uma 

pretensão. Para Bakhtin, inclusive, autor e personagem são 

partes distintas do todo artístico – por essa razão eles não 

podem coincidir totalmente129. 

Examinando a relação que se estabelece entre experiência 

vivida e narração nos relatos autobiográficos, o teórico 

ressalta a visão imperfeita que o primeiro tem de si mesmo 

enquanto personagem: «a exotopia é algo a conquistar e, na 

batalha, é mais comum perder a pele do que salvá-la»130, pois 

as indagações sobre as quais se sustentam também diferem, a 

primeira, «Quem sou eu?», da segunda, «Como me represento a 

mim mesmo?», duplicando-se no ato de recordar e, ao mesmo 

tempo, de narrar a si mesmo: «Mas volto àquele primeiro 

                                                 
129 BAKHTIN, Mikhail (2000); in Estética da criação verbal, p. 165. 

130 Cf. op. cit., p. 35. 

 



  
102

encontro, quando o viejito, Morales se chamava, se encontrava 

indisposto e Nino o substituíra na tarefa de atender os que 

necessitavam de um táxi naquele bairro de burgueses, com 

laranjeiras ao longo das ruas e as calçadas limpíssimas e 

cuidadas» (VP, p. 28). 

Se focalizarmos esse aspecto no âmbito da temporalidade, 

podemos também assinalar uma dissensão identitária: do ponto 

de vista das posições de sujeito, há, na autobiografia, uma 

defasagem entre o eu-narrador e o eu-narrado implicada na 

distensão do tempo entre essas duas instâncias, ou entre o 

tempo vivido e o tempo narrado, de maneira que é impossível a 

superposição entre eles. 

 A narrativa da escritora pernambucana questiona as 

fronteiras entre autobiografia e ficção – porquanto «o 

ficcional se alimenta diretamente do histórico e do factual, 

e o registro do romance se cruza com a biografia, com o 

diário e com a autobiografia»131 -, misturando-os 

propositadamente, e a experiência real parece se dissolver no 

âmbito da ficcionalidade, na fronteira entre a autobiografia 

e o romance, englobando, ainda, outras formas literárias como 

a narrativa de viagens e a narrativa histórica, e outros 

discursos, como o epistolar, o musical e o poético, como 

traduzido nesses versos de Darío presentes no texto: «‹Amada, 

ven. El gran bosque / es nuestro templo; allí ondea / y flota 

un santo perfume / de amor›»132 (VP, p. 139).   

 Além disso, o romance também apresenta um esquema no qual 

o início e o fim unem-se, através da viagem, em círculo, 

indicando um novo começo, outras experiências a serem 

vivenciadas pela personagem-narradora, num esquema que, 

                                                 
131 REIS, Carlos & LOPES, Ana Cristina M. (1988); in Dicionário da 

Narrativa, p. 189.  

132 Ver DARÍO, Ruben (1988); in Azul (Primaveral). 

 



  
103

apontando para o futuro, vincula-se ao horizonte de superação 

individual e coletiva. 

 Se refletirmos sobre a ironia nos moldes de Hutcheon133, em 

seu conceito ampliado, enfim como estratégia derrisiva ao 

nível de conceitos e valores construídos pela memória 

literária, podemos ressaltar, sem medo de errar, uma 

problematização irônica ao nível das formas: «A república dos 

sonhos» desestabiliza a noção de gêneros literários, 

sobrepondo-se (a) e, ao mesmo tempo, deslocando as formas 

autobiográfica e épica; questiona, também, a idéia de 

subjetividade, pelo entrecruzamento de múltiplas perspectivas 

de enunciação.  

 «Voltar a Palermo» questiona os estatutos de verdade e de 

ficção - que, em princípio, se oporiam -, embaralhando-os 

propositadamente e tornando-os duplamente incongruentes; 

inquire, igualmente, a noção de sujeito, mobilizando várias 

posições subjetivas. 

 Walter Benjamin134 avulta a forma romanesca dentre todas as 

outras em prosa; o romance distingue-se de todas as formas 

prosaicas porque não se consubstancia a partir das tradições 

orais, das quais se origina a epopéia. Se o fundamento da 

épica é o homem em sua exemplaridade, o manancial romanesco, 

pelo contrário, aponta para o indivíduo burguês e sua 

experiência «menor» e, nessa medida, sua escrita dramatiza a 

existência humana em sua complexidade. 

 Bakhtin135, igualmente, confere à forma romanesca uma 

operacionalidade que, em face de seu inacabamento, resulta na 

capacidade de incorporar outras formas artísticas. Consoante 

                                                 
133 HUTCHEON, Linda (2000); in Teoria e política da ironia. 

134 BENJAMIN, Walter (1994); cf. op. cit.,  pp. 54-5. 

135 BAKHTIN, Mikhail (1993); cf. op. cit., pp. 397-400. 

 



  
104

o teórico russo, o gênero protagoniza a crise literária da 

Antigüidade para a Modernidade, promovendo a renovação de 

todos os outros gêneros;  revelando-lhes o convencionalismo 

das formas e da linguagem, integra-os à sua constituição e 

reinterpreta-os sob outra configuração. Para ele, ao libertar 

e renovar sua linguagem, o romance problematiza-os, 

estabelecendo uma contaminação por esse caráter crítico e 

autocrítico.  

 Enquanto essas formas modelam-se rigidamente em seu 

aspecto acabado – como a epopéia, um gênero envelhecido, tal 

qual a tragédia -, explica-nos ainda o semiótico russo136, o 

romance é o único gênero por se constituir, introduzindo um 

significado específico, pois que estabelece um contato com o 

presente ainda não acabado -, contaminando-as por meio de sua 

transformação e contribuindo para a renovação de todos as 

outras.   

 Procedendo à leitura do texto literário mediante a 

perspectiva narratológica, Gérard Genette137 analisa as 

dissensões entre os traços temporais dos eventos diegéticos 

(a história) e suas marcas correspondentes no discurso 

narrativo (a narração), oferecendo-nos as noções de ordem - 

as anacronias, na analepse e na prolepse –; de duração  - as 

anisocronias, nas pausas, elipses, etc; e de freqüência - 

singulativa, repetitiva e iterativa -, distinguindo, ainda, 

as categorias de voz, ou a relação do narrador em função de 

seu estatuto narrativo - heterodiegética, homodiegética e 

autodiegética - e ponto de vista / focalização, na qual 

afloram as relações que o narrador mantém com o universo 

diegético e o leitor  - interna, externa, onisciente, fixa ou 

variável, neutral, etc. 

                                                 
136 Cf. op. cit. 

137 GENETTE, Gérard (1986); cf. op. cit. 

 



  
105

 Fazendo um balanço das teorizações vigentes da 

configuração narrativa na literatura, Paul Ricoeur138 debruça-

se mais especificamente sobre essas duas últimas categorias, 

problematizando-as,  ressaltando que a configuração do tempo 

na abordagem semiótica acaba por se constituir um jogo 

textual fechado e auto-referente. 

 Nos moldes de sua análise, a resposta à pergunta «de onde 

se fala?», nos leva à categoria da focalização ou ponto de 

vista, restrita ao campo da investigação da configuração 

narrativa, porque decorre do foco do narrador sobre a esfera 

da experiência do personagem. Já o elemento voz, que dá conta 

da indagação «quem fala?» na narrativa, pertence ao âmbito da 

comunicação, na medida em que se dirige a um leitor, 

situando-se, portanto, na transição entre configuração e 

refiguração, pois que a leitura indica a interseção entre o 

mundo do texto e o mundo do leitor.  

 Nélida confere uma nova ordem à categoria enunciativa do 

modelo épico instituído na memória ancestral, submetendo-a às 

condições da alteridade. Reputando que, na épica clássica, os 

fatos heróicos são narrados em forma de digressão narrativa, 

na analepse, o texto nelideano projeta-se para um futuro 

através da escrita épica que salvará a identidade galega do 

esquecimento –  em forma de prolepse139. 

 Breta, na qual Madruga instiga o culto à imaginação, 

conhece Sobreira ainda menina, levada pelo avô em uma das 

viagens através das quais busca recolher «força e origem»140, 

a quem cumpre perenizar a memória, invocar os mortos e 

prestar-lhes culto: «Escolhi Breta para me acompanhar à 

Espanha. Ela tinha dez anos e um olhar precocemente 

                                                 
138 RICOEUR, Paul (); in Tempo e Narrativa II, p. 163. 

139 GENETTE,  Gérard (1976); cf. op. cit., p. 38. 

140 PIÑON, Nélida (1997); in O calor das coisas, p. 80. 

 



  
106

corrompido pela realidade [...] Pretendia rever a Galícia 

através do primeiro olhar que Breta pousasse naquela terra 

agreste e verde» (RS, p. 153). 

Assim, a voz da personagem-narradora expressa para o 

leitor a projeção do registro, em forma de livro, da memória 

de seu avô e de sua comunidade – das lendas e identidade 

galegas -, simbolizando a condição da escritora - a partir 

dos relatos dos personagens-narradores -, numa escrita 

consolidada a partir da transmissão da história do outro, dos 

outros, e resultará numa «república das letras» (que, no 

romance, existe enquanto projeto): «Apenas sei que amanhã 

começarei a escrever a história de Madruga»  (RS, p. 748). 

 A esfera do porvir, associada à dimensão enunciativa 

latino-americana, porquanto ainda em via de constituição, no 

imaginário da tradição. A palavra poética, como o material 

onírico, identifica-se com as possibilidades abertas ao 

futuro e Breta, que carrega no nome a linhagem celta - 

civilização que legou uma herança narrativa à tradição ibero-

portuguesa (e conseqüentemente à brasileira), com o ciclo 

arthuriano ou bretão -,  é a metáfora da escritora que 

postergará a estirpe galega, num tempo prefigurado do futuro, 

desdobrado na disseminação, pela obra literária, para as 

gerações vindouras. 

 Nos termos de Chevalier141, o círculo apresenta um 

simbolismo fecundo; identificando-se com a perfeição e a 

transcendência, aponta para as potencialidades do verbo – o 

literal, o alegórico e o místico -, o verbo que é a matéria 

mesma do literário -, conduzindo, ainda, à imagem do ovo, 

associado à totalidade, mas composto de múltiplas 

virtualidades142. 

                                                 
141 Cf. CHEVALIER, Jean (1999); cf. op.  cit., pp. 250-4. 

142 Cf. op. cit., pp. 674-5. 

 



  
107

 O ovo, com sua simbologia cíclica, remete ao renascimento 

- o renascimento como mímese de um gesto primordial, 

cosmogônico – e, da mesma maneira, à dualidade – o dualismo 

que permeia a configuração dessa imagem –, simultânea à 

duplicidade que caracteriza o signo identitário e à 

ambigüidade que atravessa o âmbito da literatura - como 

representação e como (re)criação do mundo. 

 A esfera circular evoca, ainda, a imagem da uróboro143, a 

serpente que morde o próprio rabo, símbolo de onde tudo 

provém e para onde tudo retorna, numa regeneração perpétua; 

como projeção da vida e da morte, cria o tempo e figura o 

movimento dos astros; confunde-se, pois, com o signo feminino 

e, associada ao verbo, inscreve-se no reino de Apolo e 

Dionísio, «divindades da poesia, da música, da medicina e, 

sobretudo, da adivinhação»144.     

  Nessa perspectiva, não seria indevido acentuar, nos 

romances, a idéia de renovação, de transfiguração  

identitária pela imaginação literária - o primeiro, numa 

dimensão individual e coletiva da experiência; e o segundo, 

vinculado ao campo da subjetividade, não exclui a esfera 

coletiva, feminina, da identidade. 

 Não implicando situações concluídas, os textos, pelo 

contrário, apontam para um inacabamento - em termos de 

abertura / configuração à leitura e também de projeção 

futura, denotando a dimensão transformadora da escrita de 

Nélida Piñon e Luzilá Gonçalves Ferreira - no âmbito 

literário e no identificatório - exatamente porque faz o 

instituído transigir com o instituinte. 

 

                                                 
143 Cf. op. cit., p. 816. 

144 Cf. op. cit., p. 819. 

 



  
108

2.5 Conclusões  

 

 Buscamos considerar, no presente segmento, o aspecto das 

formas literárias às quais se vinculam os romances «A 

república dos sonhos» e «Voltar a Palermo», evidenciando as 

implicações da noção de contrato narrativo na construção da 

forma autobiográfica, demarcando, ainda, o funcionamento das 

instâncias narrativas e seus desdobramentos no âmbito da 

identidade. 

 Os textos em apreço assomam como obras de caráter 

marcadamente autobiográfico, mas elaborados a partir da 

fantasia que constituem o âmbito da escrita poética, 

renovando a tradição do gênero ao – o primeiro pelo paradoxal 

entrecruzamento com o gênero épico e, o segundo, mediante a 

subversão das convenções de referencialidade que ele 

pressupõe -, assumindo outras formas narrativas – como a 

narrativa de viagens e a narrativa histórica e 

problematizando-o através do romanesco como gênero que traz 

em sua gênese a marca da crise. 

 No contexto ligado à enunciação do discurso, as obras 

assumem formas distintas de expressão: o romance nelideano 

adota uma configuração narrativa heterodoxa e plural, pela 

qual questiona a idéia de identidade nacional enquanto 

categoria homogênea e o texto de Luzilá assume uma narração 

marcada por hiperassertividade subjetiva, mesclando-a com 

outros discursos, marcas das vozes da outridade. 

 Não obstante divirjam no que diz respeito às instâncias 

enunciativas e ao volume de leitura que demandam, os relatos 

elaboram-se em torno de um macrocosmo narrativo a partir do 

qual multiplicam-se microrrelatos interligados. Os textos 

oferecem-nos a ironia como estratégia crítica ao nível das 

formas: o primeiro questiona os gêneros discursivos / 

 



  
109

literários, misturando o autobiográfico e épico; o segundo, 

os estatutos de veracidade e ficcionalidade. Ambos 

problematizam a noção de subjetividade: um, entrecruzando 

vários focos narrativos; o outro, assumindo uma subjetividade 

móvel.  

 E, nessa perspectiva, os textos oferecem-nos um 

questionamento a partir de sua própria estrutura, e a ironia 

em ambos desdobra-se no nível das convenções e formas 

relacionadas à esfera literária: o primeiro, pela utilização 

da técnica de montagem, através da qual a autora 

desmistifica: as formas tradicionais de relato; a idéia de 

autor como verdadeiro herói do romance apresentando, em seu 

lugar, uma narração como experiência intersubjetiva; e, 

ainda, conferindo ao(à) leitor(a) a capacidade de construir 

novos modos de organização, desestabiliza a noção de uma 

identidade fixa e coerente.  

 No segundo, o autocrítico também surge pela proposição 

autoral de obra aberta, pelo embaralhamento da ficção com a 

realidade trabalhado pela narrativa; e, ao fazê-lo, a norma 

do testemunhal permite que a escritora submeta-se à 

apreciação do(a) leitor(a) através da personagem-narradora e, 

de outra parte, essa avaliação surge de modo sub-reptício, 

torcendo o sentido mais explícito da narração, a história do 

relacionamento entre Maria e Nino. 

 Ambos apresentam uma estrutura circular: no texto da 

escritora carioca, a morte de Eulália e a gênese do romance 

ligam-se por meio círculo; no da escritora pernambucana, o 

início e o final da narrativa, introduzidos pelo signo da 

viagem, também compõem um esquema circunferencial, remetendo 

à idéia de renovação, na esfera identitária, e recriação, no 

âmbito da imaginação literária. 

 



  
110

 Breta e Maria, configurando-se como enunciadoras do 

discurso, constituem-se metáforas da escritora, recriando a 

realidade social dominante a partir da memória como lugar do 

sonho e da liberdade, com vistas à recriação identitária: a 

primeira projeta para o futuro a escrita disseminadora da 

tradição galega, nos moldes da alteridade latino-americana / 

brasileira constituinte; as memórias da segunda transfiguram 

as lembranças de um tempo vivido pela autora e a narrativa 

apresenta um esquema dentro do qual emerge o jogo do esconde-

revela. 

 No próximo segmento, procederemos à reflexão sobre a 

temática da viagem e seus correspondentes nos relatos em 

apreço, analisando as ressonâncias dessa vivência no âmbito 

das identidades, evidenciando o aspecto concernente à 

construção da subjetividade dos personagens e/ou narradores e 

às projeções da alteridade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  
111

CAPÍTULO 3: PARTIR É MORRER (UM POUCO); CHEGAR É 

(RE)INVENTAR-SE (NO CONFRONTO COM O OUTRO)  

 

 

«Ganhar a vida em país estrangeiro equivalia, no 

início, a dolorosas amputações. A perda da alma 

e da língua ao mesmo tempo. Não expressava 

apenas a descoberta de que o seu mundo, até 

então conhecido, antagonizava em aberto a tudo 

que passava a conhecer»  NÉLIDA PIÑON♦. 

 

«Durante dois anos eu fora uma estrangeira que 

amara um argentino. Durante dois anos 

permanecera estrangeira à maioria das coisas que  

caracterizavam um modo de ser argentino, de 

viver argentino» LUZILÁ GONÇALVES FERREIRA♦♦. 

  

 

3.1 Considerações em torno da viagem, da migração, do 

exílio 

 

 viagem, no âmago da história dos povos de todas as 

épocas, marcada por encontros e desencontros entre 

o Mesmo e o Outro, de deslocamentos de espaço e 

tempo, memórias, culturas, suscita, no campo literário, 

matéria de escritura e, não por acaso, certos críticos a 

elegeram, dentro do horizonte contemporâneo, como chave para 

 A 
                                                 
♦ PIÑON, Nélida (1984); in A república dos sonhos,  p. 70. 

♦♦ FERREIRA, Luzilá Gonçalves (2002); in Voltar a Palermo,  p. 70. 

 



  
112

as investigações do âmbito mais específico da identidade – 

abrindo-se para as problemáticas sexuais / de gênero, 

históricas, lingüísticas, de nação / pátria, etc. 

 As questões ligadas a essa procura são freqüentemente 

problematizadas no âmbito da literatura latino-americana, 

sendo própria de nossa constituição a dimensão estrangeira, 

desde a miragem de viajantes que aqui aportaram em busca da 

Terra Prometida; parecendo suscitar uma urgência na definição 

de nossas identidades. 

 «A república dos sonhos» e «Voltar a Palermo» inscrevem-se 

nessa tradição, concorrendo para a viagem e a migração. 

Configurando-se como tópico de convergência entre os dois 

textos, a temática oferece-se como experiência acionadora do 

confronto cultural - o primeiro privilegiando a relação 

Europa-América-Latina e, o segundo, um relacionamento 

intracontinental consolidado no diálogo Brasil-Argentina. 

 Propomo-nos a analisar, no presente, o signo da viagem e 

seus desdobramentos nos romances em questão, ressaltando as 

indagações resultantes dessa experiência nas subjetividades  

dos personagens, em termos de (re)conhecimento de si e 

projeção da alteridade. 

 O empreendimento mostra a negociação identitária entre 

dois idiomas, dois referentes espaço-temporais, duas culturas 

e, portanto, ganha sentido a travessia das memórias, o 

entrecruzamento da escrita e da oralidade e o diálogo entre a 

ficção e a história, em forma de imagens exibidas no 

entrelaçamento do tempo da história com o tempo suspenso da 

memória. 

 O signo desdobra-se em «uma aventura e uma busca»145;  

expressa um desejo de mudança e / ou novas experiências, 

                                                 
145 CHEVALIER, Jean (1999); cf. op. cit., pp. 951-2. 

 



  
113

estando relacionado, portanto, a uma insatisfação que se 

desdobra em intenção de conhecimento – a busca presente nas 

viagens de Enéias, de Ulisses, de Dante, e organizada em 

provas de iniciação que levam ao crescimento espiritual. 

 Consoante o crítico literário Piero Boitani146, a viagem 

confunde-se com um mito –  porque  o  ser  humano  que 

vivencia reporta-se a 3.000 anos de cultura – iniciando com a 

literatura épica, em que o herói busca a verdade e a salvação 

de si, impulsionando-o a um aperfeiçoamento.  

 Assim, o tópico da viagem afigura-se recorrentemente desde 

as obras da Antigüidade e esses itinerários estão 

atravessados por peripécias heróicas de natureza mítica; 

motivadas e protegidas pelos deuses, ligam-se aos heróis 

épicos que celebram o passado glorioso da pátria grega e 

romana e se difundem às gerações, primeiramente nos relatos 

orais dos aedos e, depois, são preservados na memória em 

forma de escrita.  

 A Ulisses, «ícone da experiência, da ciência e da 

sabedoria», além de mestre da técnica e da retórica147, é 

conferida a posição didática de manifestar os valores da 

cultura grega e, nessa acepção, a noção da alteridade é 

constituída sob o prisma da negação, definindo-se como o 

longínquo, o inferior, e confirmando a superioridade que a 

caracteriza, ainda que o universo cultural grego narrado por 

Homero se restrinja ao Mar Egeu. 

 Os movimentos medievais em direção ao desconhecido assumem 

uma conotação simbólico-religiosa, impulsionados por 

campanhas de evangelização e busca de relíquias milagrosas 

que acabam por organizar muitos dos trajetos percorridos 

pelos viajantes. Nesse panorama, a viagem confunde-se com a 
                                                 
146 Cf. BOITANI, Piero (2000); in Il mito del viaggio (texto on-line). 

147 BOITANI, Piero (2005); in A Sombra de Ulisses, XVI. 

 



  
114

peregrinação, a partir de itinerários e objetivos sagrados 

(aos quais, inclusive, subordinam-se as necessidades 

materiais), visando à obtenção de graças divinas. 

 E, considerando que, na Idade Média, a identidade exibe a 

imagem do mundo cristão, o estrangeiro é todo aquele que se 

negue a professar essa religião – como o judeu, o pagão e o 

muçulmano – e, por outro lado, a primeira forma de integração 

está na conversão. Mas, de acordo com Georges Duby148, foram 

as invasões estrangeiras na Europa que, de alguma forma, 

amenizaram as fronteiras entre o europeu e seu Outro, 

impulsionando a unificação e o desenvolvimento do Continente. 

 Nesse contexto, Dante Alighieri, com su«A Divina Comédia» 

(séc. XIV), encarna o modelo de viajante. E, se o 

deslocamento no mundo antigo simbolizado por Ulisses implica 

uma errância compulsiva objetivando um posterior retorno à 

Ítaca, o movimento medieval representado pelo poeta 

florentino está vinculado ao autoconhecimento, sem nenhum 

desejo de voltar à origem.  

 O poeta elege uma trajetória diversa da de Ulisses, não 

mais errante; num «caminho cheio de luz, não mais 

enlouquecido, mas sábio e sublime na visão cristã, ortodoxa e 

integral das coisas» o texto dantesco consolida-se 

positivamente no imaginário medieval e, no Renascimento, a 

metáfora do viajante renasce sob nova roupagem, exibindo, 

ora, os valores e ideais cavalheirescos149. 

 O signo persegue, com «Os Lusíadas», o projeto moderno, 

civilizador e expansionista do mercantilismo ocidental em 

direção ao Novo Mundo, na celebração do empreendimento de 

Vasco da Gama às Índias. À valorosa hipertrofia européia 

                                                 
148 DUBY, Georges (1999); in Ano 1000, ano 2000: na pista de nossos 

medos, pp. 60-2. 

149 BOITANI, Piero (2005); cf. op. cit., pp. 32-5. 

 



  
115

cumpre salvar, impondo uma projeção de si (e conseqüentemente 

um apagamento a) o diferente concebido como bárbaro, em cuja 

retórica o Mesmo nomeia e descreve, apossando-se de seu 

Outro, como propagado nas crônicas de viagens que compõem a 

literatura informativa produzida no Brasil -  a Carta de Pero 

Vaz de Caminha, o Tratado da Terra do Brasil, de Pero de 

Magalhães Gândavo, o Tratado da terra e gente do Brasil, de 

Fernão Cardim e outros textos. 

 Conforme Brunel150, a utopia moderna - inspirada no esquema 

mítico da cidade ideal contido no texto fundador desse gênero 

literário, «Utopia» (1516), de Thomas More - expandiu a 

abertura temporal ao âmbito da espacialidade, redimensionando 

o modelo eutópico, em continente. Elaborando-se a partir de 

uma descoberta real, o conhecimento do Novo Mundo, a utopia 

moderna caucionou o simbolismo mítico à Nova Geografia, 

conferindo-lhe uma dimensão prospectiva, consubstanciada nos 

relatos de viagens.  Nesse sentido, ao gesto utópico da 

Modernidade, somou-se a concepção judaico-cristã, visto que o 

empreendimento de Colombo prefigurou-se como redenção e, pela 

inversão do sentido mítico original, redundou em ideologia. 

 Ressaltando, com Eric Landowski151, que são os sujeitos que 

constroem as condições de sua relação consigo mesmos a partir 

dos modos variáveis de seu aqui-agora – pois não há um 

espaço-tempo enquanto referente puro -, toda construção 

identitária passa por um processo de localização do mundo em 

relação a si como alteridade e como presença; e, de modo 

inverso, toda viagem enquanto vivência da relação com um 

espaço-tempo equivale a um processo de construção do eu, 

estamos utilizando a expressão literatura de viagens para 

                                                 
150 BRUNEL, Pierre (1998); in Dicionário de Mitos Literários, pp. 924-

5. 

151 LANDOWSKI, Eric (2002); in Presenças do Outro, p. 71. 

 



  
116

denominar aqueles textos que encenam essa experiência, real 

ou metafórica.  

 O vocábulo pressupõe uma circularidade – ida-percurso-

retorno –, podendo se identificar com a migração que, em 

sentido geral, designa passagem de grupos e seres vivos de um 

lugar a outro - definitivo ou temporário -, ligada aos vôos 

de aves que cruzam, periodicamente, enormes distâncias e, 

depois, retornam a seus lugares de origem – Todorov152 anota, 

inclusive, que o vôo das aves indica, a viajantes como 

Colombo, a aproximação da terra. 

 Quando é impulsionada por motivações político-ideológicas, 

envolvendo proscrição ou banimento do sujeito de sua terra, a 

viagem pode redundar em exílio, já oferecido na Bíblia 

mediante o relato da peregrinação do povo hebreu pelo 

deserto. Nessa narrativa, o exílio associa-se à onipotência 

de Deus, bem como à confiança na divindade traduzida na 

promessa da Terra Santa. Simboliza, portanto, tanto uma 

experiência de separação e renúncia à terra natal, como uma 

superação, um renascimento – sob o domínio do exílio, Maomé 

rompe com os laços que o prendem à origem, mas também cria o 

mais importante Estado teocrático moderno153. 

 Na literatura, o termo está configurado em narrativas de 

migrantes e exilados que relatam sua experiência de 

estranhamento e melancolia no confronto com o Outro e seus 

modos de percepção e, assim, essas nos conduzem obviamente ao 

estrangeiro. 

 A estrangeiridade é uma condição-limite do indivíduo 

porque implica sua desestruturação identitária e envolve a 

dolorosa tarefa de constituir novos modos de inscrição e 

                                                 
152 TODOROV, Tzvetan (1999); in A conquista da América: a questão do 

outro, p. 24. 

153 QUEIROZ, Maria José (1998); in Os males da ausência, pp. 29-31. 

 



  
117

pertença a uma nova terra e cuja escrita / enunciação, nos 

moldes de Edward Said154, está comprometida com uma angústia e 

uma melancolia profundas, inacessíveis à maioria das pessoas. 

 A melancolia que, nos termos de Moacir Scliar155, o 

Renascimento nos legou; descrevendo sua trajetória no 

Ocidente, o escritor gaúcho anota que a projeção européia 

sobre o Novo Mundo é tributária da bipolaridade que 

caracterizaria a concepção renascentista, atravessada pelo 

entusiasmo e melancolia, a partir dos quais os viajantes 

perceberam as novas terras: por um lado, nas imagens de um 

topos perigoso, com monstros e canibais e, por outro, nas 

representações da riqueza, do Eldorado. 

 Remontando a Eduardo Lourenço156, o escritor caracteriza a 

nostalgia como componente fundamental da cultura lusa, a qual 

empreendeu um projeto modernizador traduzido nos 

descobrimentos marítimos, sob um paradigma já extinto no 

Ocidente, e de matiz messiânica – da qual eram depositárias 

as comunidades judaico-portuguesas e reforçada pela sua 

expulsão da Espanha, em 1492. Assim, as viagens ibéricas, 

ainda que apontassem para um futuro, na utopia do Novo Mundo, 

estavam imbuídas de uma nostalgia do passado157. 

 Dessa forma, a melancolia portuguesa traduzida na saudade 

teria emigrado, juntamente com o messianismo, para o Brasil, 

depositário das indesejadas gentes, da purgação dos pecados 

do Reino, ligando-se à melancolia indígena, oriunda de 

                                                 
154 SAID, Edward (2000); in Reflexões sobre o exílio e outros ensaios, 

pp. 46-7. 

155 SCLIAR, Moacir (2003); in Saturno nos Trópicos: a melancolia 

européia chega ao Brasil, p. 135. 

156 Cf. LOURENÇO, Eduardo (1991); in O labirinto da saudade, Camões 

teria inaugurado, na poesia portuguesa, uma «mitologia da saudade».  

157 SCLIAR, Moacir (2003); cf. op. cit., pp. 146-8. 

 



  
118

assassinatos, migrações e despovoamentos de populações 

autóctones – causados, por seu turno, por problemas 

epidemiológicos e de nutrição trazidos pelos europeus – e ao 

banzo africano, expresso na tristeza instaurada com a 

expatriação e escravização dos negros. 

 E, considerando que a esse contingente melancólico 

somaram-se os inúmeros imigrantes que vieram para o país, 

obrigados, pela falta de dignidade, a fugir de sua terra 

natal, empreendedores estimulados por uma política de 

povoamento e com seus sonhos de construir a América, 

terminaram por constituir a nação como palco de um esquema a 

partir do qual avulta a ambigüidade encarnada na face 

duplicada de Jano158. 

 Nesse prisma, a melancolia e a mania teriam surgido como 

resultado das contradições entre os avanços tecnológico-

industriais e a situação de pobreza e epidemiologia graves 

existentes no Brasil -  da época e de hoje -, isto é, essa 

ciclotimia seria fruto das incongruências sócio-históricas 

que caracterizam a América Latina159. 

 Com essa asserção, o autor visa a rechaçar o pensamento de 

Paulo Prado e outros críticos do país do final do século XIX 

e início do século XX que, amparados na Teoria das 

degenerescências, de Benedict Morel (1857) - e cuja 

influência alcançou até setores institucionais / estatais 

como a Medicina Legal -, concebiam uma tristeza resultante da 

                                                 
158 Deus grego de dupla face, cuja imagem representa a duplicidade de 

visão, simultaneamente, para a guerra / destruição e para a paz / 

construção. 

159 O autor assinala os correspondentes latino-americanos da melancolia 

brasileira: a fixação pela morte, presente na cultura mexicana e a 

tristeza criolla expressa, freqüentemente, no gênero platino 

denominado triste. Cf. op. cit., p. 203.  

 



  
119

inferioridade da mistura racial do brasileiro, partindo da 

noção de que o tamanho do cérebro está associado ao grau de 

inteligência, através do qual os seres humanos ocupariam 

posições hierarquicamente distribuídas (homens x mulheres; 

seres eminentes x seres medíocres; raças superiores x raças 

inferiores)160, sendo o mestiço mais propenso a esse mal. 

 Num contexto em que o pensamento político apóia-se na 

concepção do branqueamento e europeização dos brasileiros – e 

quando a (pseudo)ciência torna-se ideologia -, Paulo Prado – 

juntamente com Graça Aranha, Menotti del Picchia, Sílvio 

Romero e outros nomes ligados ao Movimento de 1922 – utiliza-

se das diferenças entre as colonizações estadunidense e 

brasileira – uma está marcada por uma ética do trabalho; a 

outra, pela exploração e, pressupondo que a miscigenação leva 

ao desequilíbrio e à degeneração, dentro da qual a história 

brasileira desponta segundo um modelo que não prevê 

categorias fundamentais como os mecanismos e sistemas de 

dominação161. 

 O próprio Sílvio Romero afiliar-se-ia a uma ideologia do 

pessimismo, segundo a qual o brasileiro seria inferior, 

notadamente se o modelo de comparação era o europeu de 

regiões industrializadas e, além disso, os trópicos 

constituir-se-iam em lugares de doenças – aqui, o ensaísta 

destaca o surgimento da Medicina Tropical em regiões onde as 

doenças se propagam (mas não como o estudo das condições 

causadoras de moléstias). 

 Scliar, entretanto, quer chamar a atenção para atitudes, 

comportamentos marcados pela bipolaridade que permearam 

nossas condições de existência e cujas manifestações e 

                                                 
160 Cf. Scliar, surge, nessa época, o movimento alienista no Brasil. 

Op. cit., p. 188. 

161 Cf. op. cit., pp. 198-9. 

 



  
120

respostas mais evidentes são o futebol, o carnaval e o humor, 

mas também as revoltas de Canudos, do Contestado, da Vacina. 

Na literatura, aponta personagens notadamente melancólicos, 

especialmente Policarpo Quaresma (e o próprio Lima Barreto), 

Simão Bacamarte, Macabéa e Macunaíma. 

 Nesse sentido, cumpre-nos trazer à cena a figura desse 

personagem andradiano, pelo que ela representa em termos de 

reflexão sobre nossa conformação identitária e sua relação 

com o tópico da viagem, traduzindo-se na crítica de tom 

parodizante através da qual seu autor dessacraliza a 

identidade pela desmistificação da idéia de homogeneidade 

nacional.  

 A obra, publicada sob a proposta modernista (1928), 

dialoga e confronta-se com o modelo narrativo canônico 

relevando, através da rapsódia e do primitivo, os processos 

que constituem nossa formação. A viagem, afigurando-se nos 

freqüentes movimentos do protagonista pelo país à procura do 

muiraquitã, contrapõe-se à visão linear e etnocêntrica, 

consolidada na retórica moderna e, por outro lado, exibe 

artisticamente a pluralidade e o movimento que caracterizam a  

identidade. 

 Nessa perspectiva, os deslocamentos do personagem exibem 

uma perspectiva identitária não-acabada, mediante os quais  

Macunaíma o herói sem nenhum caráter confere um alargamento à 

esfera da identidade, constituindo-a no confronto de vários 

lugares enunciativos e trajetórias histórico-culturais dos 

sujeitos. 

 No panorama atual, a experiência literária emerge como 

clave para a compreensão do embate entre diferentes culturas, 

ou «os modos pelos quais as culturas se confrontam e se 

reconhecem  através  de  suas  projeções da  alteridade»162, 
                                                 
162 Cf. BHABHA,  Homi (1995); cf. op. cit., p. 33. 

 



  
121

definindo-se no campo comparativista de tendência 

imagológica, que investiga «um conjunto de ideias sobre o 

estrangeiro tomadas num processo de literarização mas também 

de socialização»163. 

 Defendendo a tese de um comprometimento das formas 

estético-culturais com a difusão do projeto ultramarino, 

Edward Said164 assinala, em «Cultura e Imperialismo», que o 

empreendimento  imperialista ratificou (e foi ratificado) por 

atitudes, referências e experiências contidas no modelo de 

narrativa, o romance de viagens – que é, evidentemente, 

masculino. 

 O crítico cultural focaliza especialmente a retórica 

moderna de saber e poder presente no discurso norte-americano 

do século XX, mas anota que seu resultado mais nocivo reside 

no fato de esse ter sido utilizado anterior e repetidamente – 

desde os relatos de aventuras iberoportuguesas de 

descobrimento até as viagens do período moderno, «por 

ingleses, franceses, belgas, japoneses, russos e, agora, 

americanos» - e, através da conjugação de poder e 

legitimidade, caracterizou a empresa colonialista clássica. A 

diferença, no colonialismo estadunidense, consiste na 

ampliação de sentido de sua legitimidade cultural, favorecida 

pelo aparato de controle e difusão das informações165. 

 Sob essa ótica, repousam, nos textos, palavras que 

exprimem intenções e investimentos artísticos e intelectivos 

de dominação, portanto comprometidos com o projeto 

expansionista ultramarino, constituído enquanto conhecimento 

sobre o Outro que representou um modo de conquista.  

                                                 
163 PAGEAUX, Daniel-Henri & MACHADO, Álvaro Manuel (1988); cf. op. 

cit., p. 60. 

164 SAID, Edward (1995); in Cultura e Imperialismo, p. 12. 

165 Cf. op. cit., p. 18. 

 



  
122

 Dentro dessa configuração de afirmação racial, moral, 

sexual, religiosa, etc, as mulheres afiguram-se como 

instrumentos de troca166 e a feminização, pela alegoria167, das 

zonas conquistadas, nas narrativas de viagens modernas, são a 

expressão mais evidente. Ora, se o corpo / a mulher estão 

ligados à natureza e ao empírico, a mente / o homem estão 

associados à aventura cultural e ao conhecimento - e, 

conseqüentemente, ao poder – para a descrição e apropriação 

dos primeiros. 

 No entanto, a despeito da ausência das mulheres como  

enunciadoras sistemáticas de expedições e relatos de viagens, 

não podemos desconsiderar as histórias femininas associadas a 

essa experiência - em forma de cartas e diários  - portanto, 

vinculadas, mas distintas, das narrativas inscritas na 

tradição. 

 A produção feminina nesse campo, até o séc. XX, é esparsa 

e, nessa direção, «Itinerário de uma viagem à Alemanha», 

produzido pela brasileira Nísia Floresta, ultrapassa os 

códigos prescritos para as mulheres (como viajantes e como 

escritoras), até porque se trata de uma mulher ilustrada e 

independente. A obra, escrita em francês (1857), só foi 

traduzida mais de cem anos depois (1982). 

                                                 
166 Cf. IRIGARAY, Luce (1998); cf. op. cit., p. 116, as mulheres 

carecem da substancialidade que o imaginário patriarcal confere aos 

homens, através do falo. Assim, não possuindo nada com o que barganhar 

com o Outro, são excluídas da vida social (nossa tradução). 

167 A esse respeito, Del Priore notifica que a utilização da alegoria 

na cartografia moderna indica como a episteme ocidental se percebia em 

termos das imagens com as quais projetava o Outro. Cf. DEL PRIORE, 

Mary (1997); in A América no teatro do mundo.  

 



  
123

 Nos moldes de Araújo168, as narrativas femininas produzidas 

até meados do século XX denotam uma relação conflitual com a 

verdade pela postura ímpar frente à construção do saber e do 

conhecimento, bem como a interpolação de discursos narrativos 

e / ou líricos que criam um espaço outro de imaginação, locus 

da liberdade e do questionamento à norma vigente, indicando 

uma fratura que atravessa o sujeito feminino no ato de 

deslocar-se no espaço e no tempo.  

 Nélida Piñon e Luzilá Gonçalves dialogam com a tradição 

dos textos de viajantes, mas cujas narrativas distinguem-se 

do modelo historicamente construído, deslocando-as para um 

foco enunciativo feminino e esse movimento em direção ao 

desconhecido confere ao sujeito feminino possibilidades de 

superação, viabilizando um desdobramento que implica uma 

trajetória como conhecimento do Outro e, ao mesmo tempo, um 

mergulho em sua interioridade, demarcando a construção 

identitária como campo intersubjetivo.  

 Consoante Zilá Bernd169, os processos de transculturação170 

acionados pela viagem indicam a situação do sujeito em, pelo 

menos, dois universos / culturas / línguas / definições de 

subjetividade, contaminando-os pelas trocas e inconclusão 

identitária. 

                                                 
168 ARAÚJO, Nara (2003); in O tempo e o rastro: da viagem e sua imagem, 

pp. 86-7. 

169 BERND, Zilá (2003); in Os deslocamentos conceituais da 

transculturação, p. 23. 

170 O vocábulo «transculturação» utilizado, inicialmente, por Fernando 

Ortiz, foi retomado pelo crítico uruguaio Ángel Rama, na década de 

1970, para designar os processos fronteiriços de destruição, absorção 

e reafirmação através dos quais os escritores latino-americanos marcam 

sua identidade literária em relação à européia, e cujos resultados são 

heterogêneos e imprevisíveis. Cf. op. cit., pp. 18-23. 

 



  
124

 Procedendo à confrontação entre os discursos feminino e 

masculino e sua relação com a alteridade, Irigaray171 aponta 

que, no contexto discursivo de homens, prepondera a presença 

de um sujeito (que manipula) sobre um objeto (manipulável), 

ao passo que o discurso de mulheres privilegia, quase sempre, 

uma relação entre sujeitos.   

 Assim, as obras em apreço denotam uma singularidade em 

relação às narrativas de viajantes, porque abrem uma 

perspectiva dialógica com a outridade, pela inter-relação de 

múltiplas vozes narrativas e/ou gêneros do discurso / da 

literatura, da qual avultam símbolos identitários complexos; 

são «feministas, mas não exclusivistas», porque refiguram «a 

diversidade da experiência que subjaz aos discursos 

totalizantes», para usar as palavras do próprio Said172, 

instituindo, no espaço romanesco, o campo experimental, para 

o qual confluem deslocamento, imaginação criadora e 

consciência social, como contestação às representações 

canônicas de identidade e diferença. 

 

3.2 Partir é morrer (um pouco)... 

  

 Tanto a viagem quanto a migração podem ser empreendimentos 

de natureza voluntária, no sentido de resultarem de um 

desejo, mas essas categorias se distinguem quando os fatores 

sócio-históricos intervêm na ação de deslocar-se e, nesse 

aspecto, fica evidente que a segunda traz uma experiência 

mais próxima da dor, porquanto está associada à vivência do 

luto, ou o processo de separação em relação à origem.  

                                                 
171 IRIGARAY, Luce (1994); in Essere due, p. 26 (nossa tradução). 

172 SAID, Edward (1995); cf. op. cit., p. 26. 

 



  
125

  Não obstante a viagem dos personagens nas narrativas-objeto 

de nossa investigação tenha sido empreendida pelo mesmo 

desejo de mudança, em «A república dos sonhos» o tópico tem 

uma conotação mais traumática porque está associada à 

consecução, na América, de condições que transcendem as 

vivenciadas na terra de origem, a Galícia, não implicando o 

caráter de provisoriedade que o movimento, em «Voltar a 

Palermo», pressupõe.  

 Neste romance, a viagem não se confunde com a migração; a 

volta de Maria a Buenos Aires implica um desdobramento que 

irá se completar com seu regresso ao país de origem, o 

Brasil, não acarretando, do ponto de vista do empreendimento, 

a vivência de ruptura. Além do mais, a personagem dirige-se a 

um topos que, embora tenha suas especificidades, apresentando 

diferenças em relação a outros espaços culturais, guarda uma 

proximidade com sua terra natal. 

 Foi Freud173 quem identificou o luto com o vazio provocado 

pela perda do objeto, impondo um desinvestimento da libido 

que resulta numa libertação do ego e posterior re-

investimento libidinal, em outro objeto. A exigência do 

desinvestimento provoca uma oposição que, de tão intensa, 

desvia a realidade, num apego ao objeto através de uma 

psicose alucinatória carregada de desejo. No entanto, é a 

ordem da realidade que prevalecerá, mesmo que não 

imediatamente, executando-se lentamente, com gasto de tempo e 

energia catexial, prolongando-se, nessa fase, a existência do 

objeto perdido – as lembranças e expectativas através das 

quais a libido ainda se vincula ao objeto. 

 Nessa medida, no texto da escritora pernambucana, a 

primeira viagem de Maria a Buenos Aires é motivada por uma 

experiência de ruptura; no deslocamento em direção à 

                                                 
173 FREUD, Sigmund (1996); in Luto e Melancolia,  pp. 249-50. 

 



  
126

alteridade portenha após vivenciar a separação de um 

relacionamento amoroso de dez anos: «Outra vez sozinha e 

livre sim, mas não imaginava como se faria isto, amava meu 

marido, prezava sua companhia, jamais desejaria sua morte ou 

que um motivo qualquer nos separasse. E entretanto...» (VP, 

p. 35). 

 A separação, diretamente associada ao processo de 

desinvestimento, é o primeiro passo para a libertação do eu e 

o conseqüente re-investimento em outro objeto, a ocorrer no 

movimento para o Outro, Nino, porém, o encontro é oferecido 

ao(à) leitor(a) através da rememoração do passado: «Recordo 

como se o visse agora, quase vinte anos depois, seus olhos 

que o reflexo dos faróis tornavam luminosos, e o modo como 

perguntou adonde vamos señora, e eu, muito senhora e triste 

de o ser, falei que ia ao Colón» (VP, p.14). 

 De outra parte, no fim do romance, no episódio em que a 

protagonista-narradora, ainda em Buenos Aires, prepara-se 

para retornar ao Brasil, seu regresso denota outra ruptura, 

outro processo de enlutamento: «Havíamos vivido algo lindo e 

insubstituível. Juntos havíamos caminhado no mais longe de 

nós mesmos, havíamos crescido. Devo-te alguns dos mais ricos 

períodos de minha vida, Nino me disse» (VP, p. 214). 

 Assim, a narrativa de Luzilá oferece-nos uma estrutura na 

qual o início e o final, vinculados à temática da viagem, se 

ligam por meio do círculo. Ora, considerando que a estrutura 

circular remete-nos à imagem de um novo começo, claro, Maria, 

que havia vivido «uma época esplendorosa» (VP, p. 214), 

inscreve-se no futuro, abrindo-se a outras experiências, 

outros amores, outras idas-e-vindas, ressignificadoras de sua 

existência: «Eu voltava sozinha. Mas voltava mais rica, a 

alma e o coração carregados de imagens fortes, de lembranças, 

de experiências inesquecíveis» (VP, p. 215).  

 



  
127

 Conseqüentemente, a experiência da viagem em «Voltar a 

Palermo», ainda que tenha sido desencadeada pelo sujeito 

ficcional masculino, ele se consubstancia, freqüentemente, 

como uma referência de Maria; relevante é a experiência – o 

relacionamento amoroso - que ela atualiza pela memória, 

mediante a qual re-inventa sua subjetividade. 

 Se o elemento desencadeador da viagem, n«A república dos 

sonhos» é, igualmente, masculino – Madruga -, podemos 

ponderar que a iminência da morte de Eulália é o sustentáculo 

da narrativa até o final, completando-se com a projeção da 

escrita de Breta, não obstante esta constitua-se como a 

difusão da memória e a concretização do desejo de seu avô. 

 Para Charles Melman174, a experiência migratória invoca a 

problemática paterna. Inscrita na organização simbólica da 

origem e determinada pela sucessão de gerações, o sujeito 

carrega consigo sua filiação, confrontando-a com os modos de 

organização simbólica na cultura adotada.  

 De sorte que  a figura do estrangeiro, por razões 

históricas e sociais, confunde-se com a do histérico, pois 

que ele está situado numa comunidade na qual não pode 

autorizar sua palavra, por isso entrando em conflito de 

autoridade, de linguagem, de cultura enfim: «Ganhar a vida  

em país estrangeiro equivalia, no início, a dolorosas 

amputações. A perda da alma e da língua ao mesmo tempo. Não 

expressava apenas a descoberta de que o seu mundo, até então 

conhecido, antagonizava em aberto a tudo que passava a 

conhecer» (RS, p. 70).  

 Prete175, no entanto, salienta que o emigrante que deixa 

seu lugar de infância abandona três mães: a mãe biológica – o 

                                                 
174 MELMAN, Charles (1992); in Imigrantes – Incidências Subjetivas das 

Mudanças de Língua e País, p. 9-10.  

175 PRETE, Antonio (2000); in Nella lingua materna (artigo on-line). 

 



  
128

mundo dos afetos -, a mãe-pátria – o universo das tradições – 

e a mãe-língua – o mundo da estrutura mental. Uma língua não 

é somente um instrumento de comunicação; é uma gama de 

sensações que deixa traços profundos no corpo e na mente. Uma 

língua é sempre associada a pessoas, paisagens, cores, 

sabores, sons e odores. É a parte sensível de nossa estrutura 

mental. São nossas primeiras vibrações. Quem vive a infância 

em um país, transporta-o junto à sua língua por toda a vida: 

«A memória levava-o diretamente à Galícia, cenário da sua 

infância. Por onde se movia como um caçador de borboletas. 

Sem se esquecer porém de recorrer ao avô Xan. Ele era o 

primeiro a fazê-lo voar, a lhe propor a aventura» (RS, p. 8). 

Simbolizar a perda implica lidar com a ausência e as 

frustrações e, nesse sentido, o processo exige um sacrifício, 

um desligamento e um pagamento, a dívida quitada, criando a 

capacidade de simbolizar a separação do objeto, transportando 

o indizível para o reino das palavras; as palavras que podem 

relembrar a perda. Assim, a emigração não pressupõe o 

esquecimento - como declara tio Justo ao entregar a Madruga a 

passagem comprada para o Brasil - «–A partir de agora, se 

queres mesmo vencer, estás condenado ao esquecimento. Não 

existimos mais para você» (RS, p. 77) -; implica, ao 

contrário, a reconstrução do passado nos termos do presente: 

uma elaboração da separação e, ao mesmo tempo, uma re-

atualização de sua terra.  

A construção simbólica remonta às origens e reconstitui a 

história, no retorno do sujeito para onde tudo começou. E, a 

despeito do pragmatismo para transformar sonho em ação 

Madruga, assaltado pela «morriña», agita os fantasmas de seus 

antepassados, sua aldeia, sua terra deslocando-se, pelo 

exercício da memória, à origem, pátria mitizada, 

materializada em sua estrangeiridade: «De repente, o ar lhe 

pareceu faltar. E se transportou para o aconchego da casa. 

 



  
129

Urcesina a trazer de cara sisuda o chá para o filho debaixo 

dos lenções. A tal lembrança, Madruga sentiu-se em completa 

solidão» (RS, p. 83). 

 Reconstituindo as viagens marítimas, Madruga empreende uma 

viagem mítica, a viagem da descoberta do Outro. Lugar de 

ambivalência176, o mar é o signo do transitório e do instável, 

o espaço em que os navios vêm e vão, como as coisas humanas, 

oscilando «entre o afastamento e a aproximação, entre a 

presença e a ausência» e, nessa medida, é «o espelho da dupla 

tragédia humana, da natureza insoluvelmente problemática do 

mundo e do ser, da transitoriedade e marginalidade da 

existência»177. 

 Dessa forma, o mar traz, por um lado, uma situação 

positiva, traduzida na possibilidade de renascimento em outro 

mundo, mas, se considerarmos sua oposição em relação à 

substancialidade que a «terra» simboliza, o termo aponta para  

uma ruptura com as origens, por isso topos que presentifica 

(na lembrança) aquilo que está ausente (a experiência) «O mar 

é minha memória, Venâncio. Sempre lancei no atlântico as 

minhas lembranças. Mesmo aquelas de que hoje me envergonho 

[...] Unicamente o oceano é capaz de nos roubar e igualmente 

nos devolver a visão descomunal da realidade» (RS, p. 11).  

 Eulália carrega em sua bagagem familiar o legado de Dom 

Miguel, um distinto (e falido) remanescente da estirpe local 

que nutre na filha um profundo respeito pelas lendas galegas: 

«Só Eulália o compreendia, porque lhe herdou a melancolia. Os 

mesmos olhos voltados para o firmamento, conciliando assim o 

espírito e a matéria, esta sob forma de lendas» (RS, p. 71).  

 Os laços que consolida com a América através dos filhos 

demanda uma dívida para com sua pátria - a dívida que todos 
                                                 
176 CHEVALIER, Jean (1999); cf. op. cit., p. 592. 

177 BOITANI, Piero (2005); cf. op. cit., pp. 120-1. 

 



  
130

os sujeitos possuem em relação àqueles que contribuíram para 

sua vida/formação – que Madruga tenta quitar com um filho 

escolhido para nascer em Sobreira e, embora não lhe 

parecessem «claras as razões que o levaram a fazer daquele 

filho, ainda na barriga de Eulália, um galego» (RS, p.99), «o 

nascimento de Bento teve o mérito de sarar Madruga e 

reconstituir os laços com a Galícia. E propiciou-lhe por 

momentos reviver o mistério do próprio nascimento» (RS, 

p.104). 

O mar torna-se, por outro lado, signo da morte, a morte do 

filho que representa a religação com sua origem.  Bento («o 

consagrado pelo pai»), o terceiro a nascer depois de 

Esperança e Miguel, filhos brasileiros do casal, 

representaria, portanto, o pagamento de sua dívida para com a 

Galícia que havia abandonado, associadando-se ao simbolismo 

do sacrifício, através do qual a pátria galega recusa a 

recomposição dos laços que Madruga cindiu: «De repente, os 

lábios entreabriram-se num sorriso raivoso, ao pensamento de 

que agora pertencia definitivamente ao Brasil» (RS, p. 106). 

A imagem do sacrifício da criança que é jogada ao mar 

manifesta-se significativamente através do simbolismo da 

água: conta uma lenda celta que Morain, filho do rei 

usurpador Cairpe, um monstro que nasce mudo, é jogado ao mar, 

mas suas águas terminam por desvelar a máscara que cobria seu 

rosto; é recolhido por servidores e, agora, sob o governo de 

um sucessor legítimo de seu pai, torna-se um grande juiz178. 

 E, nesse contexto, podemos convocar a imagem do patriarca 

Abraão e a imolação de seu filho, pois o princípio é o mesmo: 

na memória judaico-cristã, a obediência de Abraão ao Pai 

salvou Isaac; no romance, a renúncia de Madruga à sua 

filiação parece ter provocado a morte do filho. 

                                                 
178 CHEVALIER, Alan (1999); cf. op. cit., p. 593. 

 



  
131

 Venâncio, todavia, está marcado por uma condição de dupla 

exterioridade; embarcado no mesmo navio que o amigo, foi 

banido da terra e do convívio familiar, não constituindo, por 

outro lado, quaisquer vínculos com a comunidade americana, 

vivendo na fronteira da realidade do amigo: «Solicitado a 

falar de um país que conhecia livrescamente, embora hesitasse 

em incluir neste conhecimento a paixão de seus habitantes» 

(RS, p. 141). 

 Desse modo, exilado duplamente de sua pátria e da 

experiência brasileira, porque não constitui vínculos com 

esta, evade-se na imaginação delirante para recompor os fios 

da memória no século XIX, como diário de viagem: «26 de julho 

de 18... [...] Desde a Europa fôramos doutrinados que a 

chegada à América exigia o coração conspurcado e a sangrar» 

(RS, p. 390). 

 A viagem de retorno de Madruga à pátria, a despeito da 

ausência dos pais e avós, já mortos, visa a «recolher força e 

origem», como enunciado por outra viajante nelideana, a 

protagonista de «Finisterre». Hospedando-se na casa do sogro, 

guarda a casa de seus pais intacta, pois ali conserva a 

memória de sua infância, à qual somente a neta tem acesso, 

porquanto lhe incumbe de registrar a memória da família: «A 

antiga sala do avô Xan pareceu-me desgastada e longínqua. Mas 

sempre familiar. Afinal, eu saíra daquelas paredes. Portanto 

as palavras de Urcesina, Ceferino, Xan e Teodora ressoavam 

ainda pelos recônditos escaninhos. Quase ouvia-lhes os 

murmúrios» (RS, p. 328). 

 Filiado à nova terra, Madruga não abandonou sua linhagem; 

traz consigo a Galícia, difundindo-a sobre aqueles que o 

rodeiam, notadamente sobre Breta, na qual instiga o culto à 

imaginação: «E, sob a pressão da comida e das aventuras, ela 

abdicou provisoriamente de gestos e palavras trazidos consigo 

do Brasil. Para incorporar ao inconsciente e aos currais da 

 



  
132

fantasia tudo que lhe estava faltando. Ia-se constituindo 

nela, devagar, uma outra cultura, rica e indissolúvel, capaz 

de torná-la sensível a dois mundos. Tendo como divisor de 

água, tão somente o Oceano Atlântico» (RS, p. 155), numa 

passagem que exprime a coabitação do Velho e do Novo, ou a 

expansão do aparato simbólico galego no imaginário 

brasileiro. 

 Daniel Sibony179 oferece-nos a noção de entre-dois para 

assinalar a ambigüidade com a qual convive todo sujeito que é 

dispersado de sua terra. O emigrante, optando por uma nova 

pátria convive, ao mesmo tempo, com os laços que o prendem à 

sua origem, assumindo uma posição intervalar, um locus 

fronteiriço como espaço de existência: «Parecia estar 

arrastando Espanha às costas, como se fosse uma mochila de 

couro. Enquanto o Brasil, a despeito de seu conteúdo jovem e 

falsamente lírico, igualava-se em peso a uma pedra que 

devesse deslocar sozinho do chão» (RS, p. 181). 

 

3.3 ...Chegar é re-inventar-se (no confronto com o Outro) 

 

 A ação migratória, desdobrada na emigração -  vinculada à 

separação em relação ao território de origem e à conseqüente 

desestruturação da identidade do sujeito - implica também seu 

oposto e, ao mesmo tempo, complementar, a imigração, e 

demanda uma capacidade de adaptação ao desconhecido, no 

sentido de uma re-estruturação identitária, envolvendo 

dificuldades que resultam da experiência de ser um 

estrangeiro e traduzindo-se em sensações de perda e 

irrealidade: «quais os motivos que forçavam um homem a 

                                                 
179 SIBONY, Daniel (1991); in Entre-deux: l’origine em partage,  p. 11 

(tradução nossa). 

 



  
133

abandonar sua aldeia, sob pena de perder a alma. E por que os 

galegos supunham que a vida, do outro lado do hemisfério, 

lhes seria facilitada, de pronto transformando as 

adversidades em benesses» (RS, p. 79). 

 Já no texto da escritora pernambucana, embora o sentimento 

de perda e desenraizamento não se evidencie de modo 

semelhante, certos episódios demandam em Maria uma solidão 

que permeia seu contato com a cultura portenha mas, também, 

da natureza de sua atividade: «Ser estrangeiro num país nem 

sempre é uma carga fácil de carregar, sobretudo se se é um 

estrangeiro como eu o fui, que se aproxima intimamente de um 

cidadão desse país, que diariamente e por muitas horas tem ao 

pé de si uma parte da juventude que escuta e lhe bebe as 

palavras, e que entretanto se conserva reservado como uma 

ilha» (VP, p. 70). 

 A Imagologia, domínio do Comparativismo literário que se 

vem consolidando deste os anos de 1980 – e tributário da 

concepção bakhtiniana de dialogismo cultural - ocupa-se do 

confronto entre as culturas acionado nos textos literários, 

privilegiando o estudo da viagem (e seus desdobramentos) e 

vinculada às condições sócio-históricas da(s) cultura(s) que 

ela representa.  

 A narrativa de viagem guarda uma afinidade com a viagem da 

imaginação, a despeito de apresentarem, de certo modo, 

princípios contrários: o relato de viagens é a passagem do 

desconhecido ao conhecido, enquanto a viagem imaginativa 

implica uma problematização de um mundo que se supõe 

conhecido, confirmando a função de estrangeiro em literatura 

como indagação de uma cultura; o primeiro é a sucessão de 

descrições de lugares, impressões e experiências 

relativamente detalhadas, enquanto a segunda representa um 

movimento por tradições culturais; um apropria-se de 

determinado espaço geográfico, ao passo que a outra busca 

 



  
134

apreender idéias / palavras; e, finalmente, se o texto de 

viagens é o testemunho de um certo momento da história 

cultural, a segunda propõe um itinerário intelectual, um 

percurso iniciático, pelo conjunto de saberes sobre o qual se 

constitui180. 

 No entanto, Pageaux181 anota, quanto mais literária for a 

narrativa de viagem, mais suas características se fundem às 

da viagem imaginária, da narrativa utópica ou viagem 

romanesca, porque confere ao personagem-viajante um 

repertório de aventuras e cada paisagem implica seu confronto 

com um meio ou personagens estrangeiros que incitam à sua 

formação, moral e textual. De modo que, buscando traduzir a 

complexidade do texto literário, a Imagologia concebe a 

viagem como empreendimento cultural, porquanto desdobrado, de 

um lado, numa experiência particular para o sujeito que a 

realiza e, de outro, é um testemunho de determinado contexto 

histórico de uma cultura. 

 Dentro do esquema metodológico proposto por ele, a imagem 

- definida como a representação de uma realidade cultural 

estrangeira, através da qual um sujeito ou grupo, que a 

elabora e partilha, revela e traduz o espaço ideológico em 

que se situa - pode ser investigada sob três aspectos: o 

primeiro diz respeito ao texto como projeto de definição do 

estrangeiro, através do repertório de palavras que expressam 

imagens da alteridade, formador de um imaginário social, 

considerando as diferenças Outro x Mesmo, na forma de 

iterações caracterizadoras de espaço, de tempo (delimitação 

cronológica, histórica, atual ou anacrônica) e de 

personagens, incluídas aí a escolha de nomes e a formação de 

                                                 
180 PAGEAUX, Daniel-Henri & MACHADO, Álvaro Manuel (1988); cf. op. 

cit., pp. 47-8.  

181 Cf. op. cit., p. 32. 

 



  
135

processos de apropriação do estrangeiro – ou tudo o que 

permita um sistema de comparação entre o Mesmo e o Outro, na 

passagem do desconhecido ao conhecido (mediante atitudes de 

afastamento, exorcização, integração ou marginalização do 

Outro)182. 

 O segundo refere-se à análise do quadro espaço-temporal em 

articulação com os personagens e com o escritor: os processos 

de organização do espaço estrangeiro, mediante grupos de 

oposição (Norte x Sul, cidade x campo, longínquo x familiar, 

etc), no sentido de que um locus estrangeiro associa-se à 

geografia psíquica (do escritor, dos personagens), aos 

processos de fixação de lugares, pela valorização de certos 

espaços (zonas investidas de valor positivo) e desvalorização 

de outros (espaços com valor negativo).  

 O terceiro aspecto relaciona-se à caracterização dos 

personagens, através de elementos que fundamentam a 

alteridade (da esfera do pulsional; fundindo natureza e 

cultura), ressaltam um esquema diferencial de constituição do 

estrangeiro (selvagem x civilizado; bárbaro x culto; homem x 

animal; homem x mulher, etc).   

 Finalmente, na Literatura Comparada de perspectiva 

imagológica, estão implicadas as articulações dos elementos 

resultantes da leitura com o contextual da comunidade 

percebida e sua significação cultural e histórica: a 

tradição, ideologia e cultura às quais se filia, o campo 

sociocultural ao qual se dirige, a representação da 

alteridade em relação à comunidade que a percebe183. 

 Nesse panorama, os romances-objeto desta investigação 

dramatizam o relacionamento de configurações culturais 

heterogêneas - o primeiro privilegiando o relacionamento 
                                                 
182 Cf. op. cit., pp. 62-8. 

183 Cf. op. cit., pp. 69-70. 

 



  
136

Velho / Novo Mundo (ou  Europa / Brasil) traduzido na 

oposição campo / cidade – relação mediada, inclusive, pela 

instância mítica do mar - e, o último, uma aproximação 

intracontinental consolidada no confronto entre Brasil e 

Argentina, numa perspectiva em que o elemento urbano se 

evidencia. 

 De acordo com o Eric Hobsbawm184, a migração de povos, 

iniciada a partir da segunda metade do século XIX, 

desdobrando-se em quase todas as direções (dentro do próprio 

país; de país para país de um mesmo continente; entre 

continentes), as quais, até seu último quartel, já havia 

atingido mais do que nove milhões de pessoas, mas essa cifra 

era incomparavelmente inferior às movimentações populacionais 

ocorridas na primeira década do século posterior, que superou 

a marca de 1-1,4 milhões de migrantes / ano, a grande maioria 

em direção às Américas. O historiador sublinha que, nessa 

configuração, distingue-se o caso de bascos e galegos, os 

quais pertencem a minorias livres que se espalharam pelo 

mundo ibérico. 

 A maioria das populações migrantes era composta, 

evidentemente, de pobres e oriundos do meio rural - os 

séculos XIX e XX foram «uma gigantesca máquina de desenraizar 

os homens do campo»185 – e dirigiam-se às cidades impregnadas 

                                                 
184 HOBSBAWM, Eric J. (2000); in A era do capital (1848-1875), pp. 271-

4. 

185 HOBSBAWM, Eric J. (2000); cf. op. cit., p. 274. A esse respeito,  

Raymond Williams (1989) investiga, na obra O campo e a cidade na 

História e na Literatura, as polarizações entre o rural como locus de 

tradições e harmonia com a natureza e o urbano enquanto espaço de 

aglomerações e, portanto, de apagamento do indivíduo, ao longo da 

história e da literatura inglesas, consolidadas com o processo de 

industrialização e transformação das cidades, no século XIX. Importa-

nos destacar, no pensamento de Williams, que o desenvolvimento urbano-

 



  
137

pelo sonho do Eldorado, em razão do processo de 

industrialização moderna, pois as transformações trazidas 

pelo desenvolvimento econômico facilitaria os deslocamentos 

populacionais, pelo barateamento de passagens e simplificação 

e inovação das comunicações – os imigrantes e a 

industrialização se alimentaram mutuamente, porquanto a 

economia do Novo Mundo também se beneficiou do êxodo europeu. 

 Na análise comparativa dos processos históricos da 

formação do Brasil e Argentina, Fausto e Devoto186, 

ressaltando a confluência do desenvolvimento desses países 

num eixo temporal destaca, para além de suas disparidades 

territoriais e dos confrontos existentes, o fato de que esses 

construíram imagens de si bastante diversas, do ponto de 

vista de suas elites e, nessa direção, surge a questão dos 

intercâmbios político e econômico. 

 De forma que, até décadas recentes, suas histórias 

estiveram mais ligadas aos centros políticos e econômicos 

ocidentais do que relacionadas entre si. Não obstante  

fatores como a procedência distinta de metrópoles coloniais, 

as diferenças lingüísticas e ações voltadas para o exterior, 

que constituíram a independência de um em relação ao outro, a 

dimensão nacional ainda é uma categoria de elucidação de 

questões nucleares do passado de ambos, erigindo-se sob a 

égide de um Estado forte e centralizador187. 

                                                                                                                                               
industrial e a inferiorização do universo rural são partes do mesmo 

processo, dentro do qual se consolidou o modelo desenvolvimentista que 

países adotaram, no sentido de evidenciar a história de subordinação 

do meio rural à complexidade que permeia a realidade urbana.  

186 FAUSTO, Boris e DEVOTO, Fernando (1994), in Brasil e Argentina: um 

ensaio de história comparada (1850-2002). 

187 Cf. op. cit., pp. 20-2. 

 



  
138

 Uma das confluências entre as nações rio-platense e 

brasileira estaria associada às formas pelas quais suas 

elites dirigentes e intelectuais difundiram visões 

edificantes da história nacional; suscitando, em relação aos 

imigrantes, imagens de integração e abertura, também 

reforçaram sentimentos racistas e excludentes, notadamente no 

que diz respeito a negros e mulatos. No tocante ao inter-

relacionamento entre essas idéias, avultam sentimentos de 

desconfiança e competição em termos de uma excepcionalidade 

com a qual cada uma estaria se desenvolvendo dentro do 

contexto latino-americano188. 

 Nesse aspecto, a imigração nos dois países assumiu um 

papel significante em suas demandas econômica e 

sociodemográfica, ainda que num grau dessemelhante: no 

Brasil, o fenômeno assume proporção de destaque, mas dentro 

de um panorama em que surgem outros fatores, somando o 

equivalente a 1.8 milhões de imigrantes; já na Argentina, 

mobilizou, aproximadamente, 3.8 milhões de pessoas. 

 De modo que, no ciclo das migrações transoceânicas (no 

período compreendido entre 1890-1930), a nação platina foi a 

que mais atraiu imigrantes nas Américas, sendo responsável 

por 58% de seu crescimento populacional – superando os 15% do 

Brasil -, que os autores189 atribuem a questões como melhores 

oportunidades e condições salariais, bem como ao clima, 

similar ao europeu e, ainda, ao temor de doenças infecto-

contagiosas, sujeição ao trabalho escravo e ao preconceito 

contra a presença de negros em território brasileiro. 

 Mesmo que a imigração subsidiada, neste último, tenha 

assumido um papel mais preponderante - e decrescente (no 

último decênio do século XIX, constituiu 85% do total de 

                                                 
188 Cf. op. cit., p. 23. 

189 Cf. op. cit., pp. 173-5. 

 



  
139

imigrantes e, no período de 1914-27, somente 40%) -, enquanto 

no primeiro, os subsídios representariam uma exceção, 

limitando-se aos anos de 1887-9. 

 No Brasil, o fenômeno migratório, fruto da crise provocada 

pela rápida industrialização e, estimulada por uma política 

de povoamento e imigração, é levado, primeiramente, a ocupar 

terras do sul do país, mas depois, visando a substituir a 

mão-de-obra escrava, destina-se às fazendas de café, em São 

Paulo – e cujos proprietários endinheirados fundaram a 

Sociedade de Imigração, em 1887. A massa de trabalhadores 

espanhóis – oriundos do meio rural e, na maioria iletrados – 

passa a compor um contingente só superado por portugueses e 

italianos, os primeiros formando, no Rio de Janeiro do início 

do século XX, um dos grandes pólos da imigração em solo 

nacional. 

 Contudo, se o sistema de imigração subsidiada encaminhava 

os trabalhadores rurais espanhóis de diversas regiões às 

lavouras cafeeiras paulistas, o mesmo não se deu com os 

hispânicos da Galícia, os quais, consoante a especialista 

Elda G. Martínez190,  declinando desse labor, atravessaram o 

oceano às suas próprias expensas, migrando para o Rio de 

Janeiro e outros grandes centros urbanos onde, juntamente com 

os portugueses, exerceram atividades ligadas ao comércio. 

 

3.3.1 Configurações do estrangeiro 

 

 Nessa direção, não eram poucos os argumentos de 

intelectuais desses países contra o fluxo migratório; 

amparados em teses pseudocientíficas como a do criminologista 

                                                 
190 MARTÍNEZ, Elda Evangelina González (2000); in O Brasil como país de 

destino para os imigrantes espanhóis, pp. 250-1. 

 



  
140

Enrico Ferri, segundo a qual os indivíduos latinos tendiam a 

praticar «o homicídio e o infanticídio»191 partindo, portanto, 

da idéia de uma superioridade branca, as elites brasileiras 

fomentam um debate sobre as etnias mais atrativas – e as mais 

indesejáveis – para a imigração: em primeiro lugar, os 

italianos do Veneto eram preferíveis (em razão da mansidão 

que os caracterizava) aos meridionais, considerados «de 

cabeça quente»; em segundo, estavam os espanhóis; e, por 

último, os portugueses – o caso dos judeus e japoneses era 

especial e controverso, tendo em vista o fluxo dos primeiros, 

perseguidos pelos nazistas e a estabilidade da presença de 

japoneses sobre um fundo de declínio do fenômeno. Na 

Argentina, as escolhas eram similares, porém com notas 

dissonantes: a presença maciça de italianos em seu território 

levou a uma resposta favorável à entrada de espanhóis, mais 

beneficiados no período do subsídio estatal. 

 Em ambos, era visível a resistência à inserção dos 

imigrantes em movimentos sociais e políticos, em especial no 

que tange ao crescimento dos anarquistas, ainda que esses 

grupos não tenham se constituído em ameaça à ordem 

constituída. O fato é que, no Brasil e na Argentina, os 

protestos contra os estrangeiros, do ponto de vista das 

classes dirigentes locais, advinham do fato de que sua 

presença era considerada «caso de polícia» ou «artificial e 

exótica» porque nada tinha a ver com um contexto propício à 

mobilidade social192 que esses países representavam. 

 Discorrendo sobre o período da formação dos Estados 

nacionais, Hobsbawm193 assinala ainda que o nacionalismo 

                                                 
191 FAUSTO, Boris e DEVOTO, Fernando (1994); cf. op. cit., p. 174. 

192 Cf. op. cit., p. 180. 

193 Cf. HOBSBAWM, Eric J. (2000); in op. cit., pp. 125-45, os termos 

nacionalismo e Estado-nação não se confundem, mas estão absolutamente 

 



  
141

compatível com o liberalismo burguês, facilmente manipulável 

dentro de sua estrutura, acabou por criar um paradoxo, o 

contra-nacionalismo para os estrangeiros que, a partir daí, 

seriam obrigados a escolher entre a assimilação e a 

inferioridade.  

 Segundo o pensador marxista, os governantes de países 

americanos como Argentina e Brasil (e também dos Estados 

Unidos), baseando-se na concepção de que os europeus, quando 

chegavam ao Novo Continente, abandonariam sua lealdade à 

origem, não se tornariam nações multinacionais, pelo 

contrário, absorveram os imigrantes à própria nação, pela 

imposição de uma língua de instrução, através da qual visavam 

a apagar a condição de estrangeiro, pela nacionalização194. 

 No aspecto ligado às políticas de integração do 

estrangeiro à sociedade, a nação rio-platense denotaria uma 

preocupação mais acentuada, resultando no programa fundado na 

articulação de ações: «a expansão do sistema público de 

educação, o serviço militar obrigatório e a reforma 

política», vistas como «fatores de construção da cidadania 

numa única «raça». Enquanto as medidas nesse sentido foram, 

no Brasil, localizadas e de eficácia discutível – tomemos a 

obrigatoriedade do serviço militar para os imigrantes 

residentes no país, nunca efetivamente cumprida -, acabando 

por se consubstanciar num processo mais espontâneo195. 

                                                                                                                                               
implicados, constituindo, o segundo, o aparato de edificação de um 

artifício político baseado no primeiro. 

194 Nessa acepção, o caso brasileiro é ilustrativo; sob a tutela de 

Getúlio Vargas, no período denominado Estado Novo, os imigrantes 

instruídos em cursos superiores do país eram obrigados a assumir uma 

nacionalidade brasileira, mediante a negação de sua identidade de 

origem. 

195 Cf. FAUSTO, Boris e DEVOTO, Fernando (1994); op. cit. 

 



  
142

 Mesmo assim, ofensivas contra os estrangeiros se fizeram 

presentes, notadamente no Governo Vargas pós-30: na 

nacionalização de escolas étnicas e na proibição do uso / 

ensino da língua alemã – para os autores, medidas 

justificáveis que visavam a reprimir o crescimento do 

racismo, da simpatia (à) e formação de um partido nazista196 

e, também, o confisco de bens e perseguição aos italianos 

(que trajassem roupas pretas) promovidos pela polícia de 

Filinto Müller, em razão da inserção do país ao Bloco dos 

Aliados – ações que tiveram seu correspondente em Pernambuco, 

sob o comando de Vandecock Wanderley. A cor preta indiciava 

sua participação no movimento integralista.  

 Desse modo, procedendo à descrição das representações 

do/a/s imigrantes galegos – Madruga, Eulália e Venâncio -, 

podemos identificar, n«A república dos sonhos», a cultura 

adotada com o espaço urbano, o Rio de Janeiro do início do 

século XX cujos símbolos, a despeito de sua posição 

geográfica em relação à cultura de origem desses personagens, 

a comunidade campesina de Sobreira, na Europa, se entrelaçam 

e se alimentam mutuamente. 

 Nessa configuração, qualquer que seja o enunciador do 

discurso sobre o qual se organizam os capítulos do romance, 

as imagens e experiências daqui ganham sentido em contraponto 

com o alhures onde foram imaginadas estando, pois, 

intimamente relacionadas às representações da Galícia. 

Madruga, personagem aventureiro e empreendedor, buscando 

integração e reconhecimento197 na comunidade estrangeira, 

                                                 
196 Cf. op. cit., pp. 182-3. 

197 Na concepção psicanalítica, a adoção da nova filiação, para o 

emigrado, demanda um  reconhecimento, porque há, de um lado, seu pai, 

a quem o sujeito não pode render homenagem, a não ser fazendo-se 

reconhecer por aquele na casa de quem vive. Cf. MELMAN, Charles 

(1992); op. cit., p. 77. 

 



  
143

acerca-se da Praça Mauá e o cheiro de alho e azeite já evoca 

sua aldeia. Com treze anos, poucas moedas emprestadas por tio 

Justo e um profundo desejo de integrar-se à engrenagem da 

cidade, tudo o estimula à atividade - o calor, que o 

desperta, assim como a cama da hospedaria, «pela qual pode 

sonhar com o Brasil» (RS, p. 87). 

 Venâncio, a quem Madruga se afeiçoa e cuja natureza 

introspectiva o leva a protegê-lo desde a estada no navio 

inglês que os traz ao país, «Sobre ele pairava, quase 

invisível, um sonho flutuante, sem raízes, de caráter 

estrangeiro, onde quer que [...] fosse atracar. Mesmo na 

aldeia onde nasceu ou na cama da própria mãe», onde «seria 

instado com urgência a agregar-se à realidade» (RS, p. 85). 

 E, nessa perspectiva, a visão de Madruga, a «América 

aprontava-se de boca escancarada para devorá-lo» (RS, p. 84). 

Contudo, Venâncio – oriundo não de uma tradição galega, como 

Eulália e Madruga, mas espanhola – também estabelece uma 

analogia entre Brasil e Espanha, «países vorazes e movediços» 

(RS, p. 181), as imagens do país adotado também se confundem 

com as de seu país de origem. 

 Eulália, a quem cumpre habitar o espaço doméstico, dentro 

do empreendimento patriarcal do marido, as imagens da 

realidade estrangeira traduzem-se em forma de «verduras e 

frutas» com as quais «esforçava-se em aprender a lidar [...], 

uma vez que viera para compor um lar constituído, entre 

outras coisas, de mesas, cadeiras e as gravuras de Dom 

Quixote» (RS, p. 120), celebrando, com a figura do personagem 

de Cervantes, «a capacidade de sonhar do seu povo» (RS, p. 

120). 

 O processo de adaptação de Eulália aos hábitos 

estrangeiros é, desse modo, marcado um distanciamento, já que 

os códigos da cultura adotada escapam à sua compreensão: «não 

 



  
144

passava de uma estranha naquele país, apesar dos primeiros 

filhos brasileiros. Muitos dos hábitos e costumes daquele 

povo escapavam-lhe pelos dedos. O grau de paixão daquela 

gente quase lhe dificultava a respiração» (RS, p. 56).  

 Nesse sentido, as palavras configuradoras do espaço 

estrangeiro, relacionadas ao repertório designador da cultura 

de origem dos personagens, n«A república dos sonhos», 

denotam, com respeito à alteridade brasileira, um espaço de 

trocas e negociação, como integração e afastamento. 

 Para Chevalier198, o estrangeiro é, em determinadas 

culturas, interpretado como um rival, porque, se de um lado, 

pode ser um mensageiro divino (ao qual se deve honrar), de 

outro pode constituir-se a encarnação do diabo (ao qual se 

deve aliar). A xenofobia - «resposta nativa ao influxo de 

estrangeiros»199 - que, não obstante a política de imigração, 

no Brasil (mais significativa) e na Argentina -, mobiliza um 

sentimento contra o imigrante, considerado um usurpador da 

terra e das riquezas, enraizado na imagem do colonizador, 

embora não se constituísse como única reação, já que essa 

está associada ao trabalho árduo e à ambição de 

enriquecimento.  

 Uma representação que, aliás, guarda implicações com as 

projeções que os brasileiros fazem de si mesmos: a 

inferioridade e a preguiça -  largamente propagadas pelo 

aparato teórico-crítico da medicina e antropologia 

positivistas -, conjugadas à sua hospitalidade / cordialidade 

e tolerância (associadas, por sua vez, a um sentimento, 

também alardeado por críticos como Paulo Prado). Auto-imagens 

profundamente enraizadas no imaginário científico e político 

do final do século XIX e início do século XX, ao qual se 

                                                 
198 CHEVALIER, Jean (1999); cf. op. cit., p. 404. 

199 Cf. HOBSBAWM, Eric J. (2000); in op. cit., p. 277. 

 



  
145

vincula o paradoxo ideologia do pessimismo x nacionalismo 

ingênuo200. 

 A dimensão estrangeira também se identifica com os modos 

pelos quais a cultura adotada percebe o migrante / viajante, 

todavia, essa passagem, n«A república dos sonhos» e em 

«Voltar a Palermo», demanda um preço associado à complexidade 

de «filiar-se a duas pátrias», ainda que, neste, a viagem 

pressuponha um retorno: «à menor dificuldade, posso ir 

embora» (VP, p. 70).  

 Nesse ângulo, o romance de Luzilá problematiza, pela voz 

de Maria, a própria idéia de nação, como artefato construído 

em torno da figura de Gardel: «Gardel habitava em Nino, como 

no espírito da maioria dos argentinos, descobri depois. Era 

mais que uma glória nacional, era a personificação da 

nostalgia dos homens sós, os desenraizados chegados dos 

quatro ventos, da terra, os que não reconheciam uma cidade 

para amar naquelas avenidas desesperadamente simétricas, que 

não reconheciam uma pátria naquele solo desesperadamente 

plano, naquela paisagem uniforme, naquela bandeira azul e 

branca que seus filhos saudariam na escola como o símbolo do 

que teriam de inventar» (VP, p. 19). 

 E, nessa linha, o primeiro apresenta-nos a questão sob o 

prisma do imigrante em busca de aceitação, pelo 

enriquecimento: «precisou sempre lutar em dobro para ganhar 

alforria, conquistar a confiança dos senhores legítimos da 

terra» (RS, p. 70); e pela descendência, através da qual 

consolida sua ligação ao país «Só um filho assegurava a 

conquista da língua nacional e o acesso à realidade. A 

definitiva apropriação do país» (RS, p. 70). 

 No segundo, os meandros da subjetividade estrangeira 

exprimem-se através de Maria, constituídos pelo processo de 
                                                 
200 SCLIAR, Moacir (2003); cf. op. cit., p. 204. 

 



  
146

percepção da cultura nativa daquela que vem de alhures: «- 

Brasileña? Respondi a contragosto, [...] naqueles tempos em 

que a imprensa argentina denunciava com razão a feitura de 

uma barragem que trazia problemas para os ribeirinhos e 

camponeses dependentes do curso do rio e que nós, os 

imperialistas da América Latina, como nos chamavam, 

utilizávamos como se só a nós pertencesse aquele longo curso 

d’água atravessando três países. Brasileños go home, líamos 

então nos muros de Buenos Aires [...]» (VP, p. 28). 

 Contudo, a integração à comunidade adotada não se dá sem 

uma demanda de sofrimento, pois não se trata, aqui, de uma 

força interior para superar sua identidade original e assumir 

uma nova conformação identitária; a força dos personagens, 

nas narrativas em questão, consiste na luta contra o 

esquecimento, na resistência à perda da memória de origem e, 

especialmente, na visão crítica da diferença entre as duas 

culturas – aquela, que abandonaram, e essa, que adotaram. 

 E, na configuração da viagem em que o encontro com o Outro 

leva  o sujeito a dimensionar-se a si próprio, é exatamente o 

fato de não reconhecer, ou, melhor dizendo, de recalcar a 

perda de sua terra ancestral, que impede Venâncio de explorar 

as possibilidades de uma existência plenamente construída, 

conferindo-lhe um sentimento de desterro permanente. 

 Em «O homem desenraizado», Tzvetan Todorov201 comenta sua 

situação de imigrante em território francês para conferir uma 

significação mais positiva à experiência do estrangeiro. 

Embora o indivíduo que migra nunca se desvincule de certos 

traços culturais, ele vivencia um processo de perda de sua 

cultura de origem que é compensada pela aquisição da nova 

cultura; o migrante vive, a um só tempo, no interior e no 

exterior de duas culturas, conferindo um desenraizamento que, 

                                                 
201 TODOROV, Tzvetan (1999); in O homem desenraizado, pp. 24-6. 

 



  
147

se desagradável inicialmente, pode tornar a experiência 

positiva, pois que investe o sujeito de um duplo estatuto, de 

participante e observador de duas comunidades.  

 Essa posição converge para a asserção de Said202,  segundo 

a qual o migrante é a figura política por excelência, pois 

que vivencia uma duplicidade de «domínios, formas, lares e 

línguas» acabando por possibilitar um desvio no modo de 

perceber do sujeito, tangenciando o convencional. O 

intelectual palestino, ele mesmo um migrante, evidencia que o 

olhar do estrangeiro está marcado por uma singularidade 

resultante de sua consciência «contrapontística». 

 Cardoso203, discorrendo sobre as significações implicadas 

nos atos de ver e olhar procede, no ensaio «O olhar do 

viajante (do etnólogo)», a uma analogia entre o sonho e a 

crença e situa-os na esfera do contínuo - o sujeito que sonha 

é o princípio que organiza os deslocamentos e condensações da 

narrativa-sonho, assim como a crença organiza-se sob o 

princípio da unidade do mundo; um alinha-se ao princípio da 

tolerância, no ato mesmo de conferir coerência àquilo que é 

incoerente, integrando elementos díspares em sua unidade, 

enquanto a outra sustenta-se no pressuposto da intolerância, 

visto que exclui elementos que não se ajustam a uma 

totalização precedente. 

 Se o sonho opera com a transigência porque se inscreve nos 

limites do instituído, promovendo uma abertura de sentido, as 

instâncias enunciativas encarnadas nos personagens-migrantes 

/ viajantes dos textos em apreço, embaladas pelo desejo e 

pelo sonho, sobrepõem dois espaços descontínuos, 

confrontando-se ao imaginário instituído, traduzido no 

                                                 
202 SAID, Edward (1995); cf. op. cit., p. 407. 

203 CARDOSO, Sérgio (1998); in O olhar do viajante (do etnólogo), pp. 

350-1. 

 



  
148

pensamento nacionalista: «O Brasil mesmo é um país 

autoritário, sob a aparência amável. Tudo aqui é uma 

impostura» (RS, p. 149); «E porque por ela alguns podiam 

salvar a própria pele, a delação se tornara comum, banal, 

delatavam-se verdades e inverdades, e o que não existia 

passava por real» (VP, pp. 123). 

 Em «Voltar a Palermo», as imagens da alteridade 

caracterizam a configuração do espaço urbano, «símbolo 

complexo capaz de exprimir a tensão entre racionalidade 

geométrica e emaranhado de experiências humanas»204, 

notadamente a cidade que guarda uma geografia da memória: 

«Abri a janela e de súbito Buenos Aires inteira foi minha, 

sua paisagem cinza e seus cheiros me penetraram, como nos 

penetram o cheiro da pessoa amada» (VP, p. 13). 

 Nesse espaço polifônico, ambas, narradora e escritora, 

parecem questionar a si mesmas, visto que o relato também se 

confunde com a busca de novos horizontes de superação 

subjetiva, existencial. E, paralelo ao deslocamento exterior, 

a protagonista mergulha em uma viagem interior, tecida a 

partir de fragmentos de histórias, reflexões e autocríticas, 

mediante as quais ela move-se em direção à sua identidade 

pessoal (e Luzilá, como duplo de Maria, elabora sua 

identidade artística através da escrita de um romance), que 

também representa a assunção e defesa da autonomia das 

mulheres.  

 Essas representações, entretanto, não se confrontam às do 

território de onde provém, o Rio de Janeiro, uma vez que a 

personagem-narradora não o menciona, restringindo-se, em seu 

relato, às imagens ligadas à configuração de sua casa, de sua 

biblioteca em cuja estante encontra o livro de poemas. 

                                                 
204 CALVINO, Italo (1990); in Seis propostas para o próximo milênio 

(Exatidão), pp. 85-6. 

 



  
149

 De maneira que o encontro da protagonista com a comunidade 

estrangeira é pautado pela afetividade;   Maria, viajante 

ilustrada, é uma «viajante-esteta» que, na leitura de 

Landowski205 , designa uma artista do encontro com o outro,  

descreve os aspectos da cidade que, guardados em sua memória 

e sensibilidade, busca re-explorar, recriando simbolicamente 

a memória da comunidade e sua própria experiência: 

«Corrientes não havia mudado, ou quase, naqueles vinte anos 

de ausência. Ao longo da rua e de um lado e outro, os mesmos 

bares, livrarias com alfarrábios, os mesmos restaurantes 

repletos [...] Subi a calle, buscando lembranças, e entre 

elas a loja de livros usados onde encontrara os poemas de 

Rilke» (VP, p. 20). 

 Nessa acepção, parece-nos que as imagens da cultura 

adotada construídas por Maria tendem para uma valorização da 

cultura estrangeira, o espaço urbano portenho, uma zona 

investida de um grande valor afetivo, justificando-se no fato 

de que aquele foi o palco da experiência amorosa vivida e, 

ora, rememorada:  «Abri a janela e de súbito Buenos Aires 

inteira foi minha, sua paisagem cinza e seus cheiros me 

penetraram, como nos penetram o cheiro da pessoa amada» (VP, 

p. 13). 

 Ainda que a viagem de Maria não se configure de forma 

semelhante à de Madruga / Eulália / Venâncio, a questão da 

imigração é invocada, no texto, do ponto de vista do pai de 

Nino, o «velho Morales», através das histórias que ele narra 

à personagem, dadas ao conhecimento do(a) leitor(a) através 

de seu discurso. O universo rural é introduzido pela 

instância da memória / reconto do velho Morales de sua 

própria migração para a Argentina, levando-nos outra vez ao 

palco da origem, traduzido na imagem da aldeia: «Falou da 

                                                 
205 LANDOWSKI, Eric (2002); cf. op. cit., p. 79. 

 



  
150

aldeia onde nascera, do outro lado do mar, com suas casas 

brancas edificadas sobre uma terra só pedra, e das cabras que 

logo cedo se espalhavam sobre aquelas rochas, equilibrando-se 

acima dos abismos dos caminhos, e das ovelhas que era preciso 

levar ao alto das colinas, ali onde cresciam uma erva 

rasteira e arbustos raquíticos» (VP, pp. 43-4). 

 Sendo, Madruga, aquele que mobiliza, pragmaticamente, uma 

mudança, transformação, também maneja a arte da fantasia e, 

nessa medida, refaz o percurso dos primeiros descobridores, 

vivenciando, pela imaginação, o sentimento de assombro ante o 

enigma que o Novo representa em oposição ao esvaziamento 

simbolizado pelo Velho: «Logo os portugueses, a quem a Europa 

ensinara a descrer dos enigmas, havendo-lhes assegurado o 

esgotamento dos mistérios e das aventuras. Ali estava, pois, 

a América, peluda e bárbara, em oposição à Europa, que tinha 

a alma explicada» (RS, p. 188), demarcando uma reflexão sobre 

a alteridade em termos de sobreposição entre o Velho e o Novo 

Mundos.  

 Do mesmo modo, Maria não carrega uma postura de civilizada 

que, ao deparar-se com sua outridade, hierarquiza-as. Pelo 

contrário, apreende o Outro com a parcela de mistério 

irredutível ao enigma do Mesmo, reconhecendo, nele, sua 

própria dimensão de interioridade: «Havia ali algo que não 

conseguia dominar nem explicar sobretudo porque, por outro 

lado, toda uma tradição de pensamento [...] era traço da 

cultura e da reputação do país, na América Latina e fora dela 

(VP, p. 71).  

 Se reputarmos, de um lado, que a idéia de heterogeneidade 

está implícita na experiência da viagem, na representação de 

um espaço cultural compartilhado e, de outro, que a forma 

como a obra literária aciona a língua participa do sentido 

 



  
151

dessa obra206, podemos verificar, no texto de Luzilá,  

inscrições da língua hispânica (em forma de poemas, de 

músicas de Gardel, nas vozes de Nino, do velho Morales e de 

outros interlocutores), presentes no discurso de Maria – «Por 

la blanda arena que lame el mar ella se ia, e suas pequenas 

marcas na areia eram apagadas pela água na qual buscava 

dissolver sua tristeza e ela própria» (VP, p. 17). 

 No texto nelideano, a pluralidade é encenada no registro 

de identidades e culturas enquanto variedades dinâmicas e 

abertas ao diálogo com a(s) alteridade(s) - dentro da qual 

nos é oferecida a noção de hibridismo cultural207: «Em certas 

noites do verão carioca, Madruga sonhou com a África, uma das 

ardentes matrizes do país chamado Brasil. Anos mais tarde, 

Breta veio-lhe ao encontro insuflando-o a crer que se não 

fora a presença africana entre nós, seríamos hoje 

irremediavelmente déspotas e sanguinários. E não contaríamos 

agora com o uso de palavras que realçavam sentimentos novos. 

Se aos portugueses devíamos o idioma robusto, jamais 

repartido em quistos pelo território nacional, aos africanos  

devíamos a doçura que se impregnava pelas camadas da língua, 

a ponto de ensinar-nos entonações verbais oriundas 

diretamente da alma» (RS, p. 57). 

 O confronto de imaginários traduzido no jogo identitátio 

configura-se, no romance nelideano, pela desestruturação da 

temporalidade em sua regularidade, na demarcação de um tempo 

                                                 
206 MAINGUENEAU, Dominique (2001); in O contexto da obra literária, p. 

104. 

207 O termo «hibridismo» (N. García Canclini) que, aqui, consideramos, 

correponde ao de «heterogeneidade» (Cornejo Polar), «crioulidade» 

(Patrick Chamoiseau e Raphaël Confiant), «transculturação» (Fernando 

Ortiz) ou, ainda, «antropofagia» (Oswald de Andrade). A esse respeito, 

ver BERND, Zilá (2003); in Os deslocamentos conceituais da 

transculturação, pp. 17-25. 

 



  
152

outro que se contrapõe à perspectiva temporal da cultura 

instituída: «Eulália observava a displicência com que Odete, 

por exemplo, ia arrancando os dias da folhinha dependurada na 

parede da cozinha. Um gesto a insinuar um pacto singular com 

o tempo. Os dias não coincidindo exatamente com o calendário 

gregoriano» (RS, p. 57). 

 Nesse panorama, a autora desmobiliza a categoria de centro 

pela dramatização, em terras brasileiras, do confronto entre 

categorias de alteridade (os desterrados), invocando-nos a 

refletir sobre o processo mesmo da construção, tanto da 

identidade quanto da nação: «Pressenti vagamente que o olhar 

plangente de Odete, menos tensa agora pela presença de 

Eulália, revelava de modo sutil o tipo de desempenho 

histórico que estava reservado a nós quatro no processo de 

evolução daquele país. O Brasil era todos nós. Desgarrados e 

melancólicos. Seríamos, em conjunto, as falências e as 

aspirações desta nação» (RS, p. 405). 

 Se seguimos a orientação de Maingueneau208 é para sublinhar 

que, ao convocar os outros a dialogar, os personagens-

viajantes dos romances em apreço operam um distanciamento 

estético em relação à própria identidade cultural (que 

inclui, evidentemente, um distanciamento em relação à sua 

linguagem) e, consentindo que a alteridade expresse sua 

subjetividade numa perspectiva de interioridade, eles 

vivenciam uma experiência traduzida na relação209. 

 O que nos remete à asserção de Irigaray210, para a qual o 

confronto identidade x alteridade implica, necessariamente, 

concebê-la como uma corporeidade singular, como mistério que 

resiste à identidade constituída; abre possibilidades à 

                                                 
208 Cf. op. cit. 

209 GLISSANT, Edóuard (1981); in O mesmo e o diverso (texto on-line). 

210 IRIGARAY, Luce (1994); cf. op. cit., p. 126 (nossa tradução). 

 



  
153

intersubjetividade, porquanto construída a partir de – e em 

respeito a – essa interioridade irredutível.  

 Nesse aspecto, o movimento em direção à alteridade nos 

textos dinamiza a noção de subjetividade, introduzindo a 

idéia de inconclusão e heterogeneidade para a esfera 

identitária e, de outra parte, a viagem designa também o 

empreendimento literário feminino da experiência à escrita, 

constituída como trama intersubjetiva da qual fazem parte a 

linguagem, a poesia, música, cartas, fragmentos de história, 

de memória, etc, evidenciados no campo da heteroglossia, como 

notificado por Maingueneau. A viagem suscita, ainda, o 

movimento de leitura pelo espaço romanesco, assim como o 

empreendimento que enseja a reflexão sobre as problemáticas 

que a experiência literária sugere. 

 E, assim, o eixo do relato de viagens, em «Voltar a 

Palermo», é a experiência existencial do eu feminino e a 

tentativa de apreendê-la através da palavra literária, em que 

a escritora, selecionando e organizando a partir de um eu que 

escreve, re-compõe os fragmentos do vivido e do desejado211. 

 Já o leitmotiv d«A república dos sonhos» é a celebração da 

tradição familiar, seus protagonistas, através da qual a 

autora busca captar esse rastro na escrita de uma república 

que privilegia o sonho mais do que a história, embora esteja 

entrelaçado com ela, evidenciando o ato mesmo de sua 

construção como experiência acumulada e compartilhada, pela 

multiplicação de instâncias narrativas que habitarão a babel-

livro de Breta, a partir de uma memória re-composta 

fragmentária e parcialmente. 

 E, para além das diferenças que caracterizam esses 

romances de viagens, ambos se estruturam a partir do desejo / 

sonho como instância impulsionadora do movimento de sujeitos 
                                                 
211 ARAÚJO, Nara (2003); cf. op. cit., p. 254. 

 



  
154

ficcionais em direção ao desconhecido, com vistas à 

ressignificação de suas experiências; se, como sublinha 

Braidotti212 , o desejo determina o plano ontológico no qual 

os sujeitos definem a si mesmos, postulando a continuidade 

dessa instância como transformação entre o Eu e o Outro, 

entre os sujeitos e a história, a escrita literária inscreve 

o sonho como desejo no âmbito do presente, o presente 

contínuo da utopia.  

 

3.4 Conclusões 

 

 Neste segmento, investigamos o tópico da viagem nos textos 

«A república dos sonhos» e «Voltar a Palermo» o qual, 

acionado pelo sentimento de «desordem» de sujeitos 

ficcionais, mobiliza-os em direção ao conhecimento, 

ressaltando, no âmbito da escrita literária, as 

problematizações identitárias resultantes desse confronto com 

sua(s) alteridade(s). 

 Procedendo, primeiramente, à configuração histórica do 

signo da viagem e seus desdobramentos, a migração e o exílio,  

buscamos descrever, a partir de personagens paradigmáticos da 

história literária, os modos com os quais o viajante 

constituiu uma imagem para si através de suas configurações 

simbólicas da alteridade, representada na figura do 

estrangeiro. 

 A viagem, no romance nelideano, confunde-se com a 

migração, evidenciada como empreendimento coletivo – dos 

personagens Madruga, Venâncio e Eulália -, a partir da 

fantasia de Madruga de «fazer a América», pressupondo a 

                                                 
212 BRAIDOTTI, Rosi (1997); in A política da diferença ontológica, p. 

142. 

 



  
155

reconstrução de suas vidas em outra comunidade, o Brasil. No 

texto da escritora pernambucana, a ação não se confunde com a 

migração, já que está implicada com uma previsão de retorno, 

envolvendo um processo de re-invenção subjetiva pelo encontro 

com o outro que não caracteriza uma trajetória completa de 

vida. 

 No primeiro, a escrita literária dramatiza o deslocamento 

campo-cidade, ligado às transformações oriundas do processo 

de crise, demarcando-a como contingência sócio-histórica, mas 

também como investimento libidinal; o segundo oferece-nos o 

desdobramento intracontinental na passagem entre duas 

metrópoles traduzida na recriação de itinerários afetivos de 

Buenos Aires, pois que ligados à experiência amorosa vivida 

por Maria. 

 Pressupondo o confronto entre dois referentes espaço-

temporais, a viagem inscreve-se num tempo que pode ser 

caracterizado como espiralar, dentro do qual desponta a noção 

de identidade constituída na confluência da memória – a 

individual e a coletiva, na história – com o sonho, portanto, 

marcada pela pluralidade, fragmentariedade e inconclusão, 

resultante da inter-relação de valores e práticas culturais 

traduzidas em sensações de viver em duas dimensões, uma 

ligada à comunidade ancestral e outra associada à comunidade 

adotada, fomentada no ato mesmo de deslocar-se em direção ao 

Outro, paralelamente à incursão para dentro de si mesmo. 

 A proposição narrativa, pois, desdobra-se no âmbito 

relacional, dentro de um esquema paritário que pressupõe, na 

Outridade, um mistério como interioridade, irredutível à 

subjetividade do Mesmo.  

 A passagem do Mesmo ao Outro opera um distanciamento 

estético em relação à própria cultura, questionando as 

classificações hierarquizantes de centralidade e 

 



  
156

marginalidade ou superior e inferior e, nessa  ótica, a 

pluralidade aponta para a própria condição da escrita 

feminina (ainda que essa pluralidade não seja exclusiva dos 

textos produzidos por mulheres), marcada por uma perspectiva 

intersubjetiva e transigente, porque vinculada ao âmbito da 

imaginação e do sonho.  

 O fulcro da viagem, n«A república dos sonhos», é a 

celebração da memória familiar e ancestral e sua disseminação 

a partir do registro de Breta que, embora se constitua em 

diálogo com a história oficial, ultrapassa-a através da 

fantasia e cuja atividade demarca o ato narrativo como 

experiência partilhada, compondo-se de fragmentos de outras 

memórias. Já em «Voltar a Palermo», o fundamento da viagem 

confunde-se com a experiência subjetiva que a escrita visa a 

captar através de um relato também fragmentário, no qual a 

autora re-compõe artisticamente imagens do vivenciado e do 

ficcionalizado. 

 Na seção a seguir, visamos a demarcar o confronto entre a 

escrita da literatura e da história, identificando o passado, 

a memória coletiva e as histórias plasmadas nas narrativas em 

questão e acentuando o jogo intertextual possibilitado pela 

paródia. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



  
157

CAPÍTULO 4: A FICCIONALIZAÇÃO DA HISTÓRIA OU A   

APROPRIAÇÃO LITERÁRIA DA MEMÓRIA COLETIVA 

 

 

 

«Eu acho que a gente passa a vida na vã 

tentativa de regressar aos inícios para explicar 

o que a gente é hoje. Nessa geologia da memória, 

dessas camadas que se misturam, que se movem de 

forma inadvertida, você não sabe muito bem quem 

você é. Eu me vejo — tanto quanto eu posso — 

como filha das minhas circunstâncias históricas» 

NÉLIDA PIÑON♦. 

 

«a história da mulher é uma história de 

apagamento [...] Embora aqui e ali, de repente, 

mulheres se levantassem, conseguissem se fazer 

ouvir, quando, através de uma canção de ninar, 

enquanto teciam, enquanto encomendavam um corpo 

entre lágrimas – ocupações femininas – pareciam 

dizer com suas vozes aparentes, uma outra voz 

subterrânea que afirmava eu falo» LUZILÁ 

GONÇALVES FERREIRA♦♦. 

 

 

 

 

                                                 
♦ FONSECA, Denise (2000); in Letras que alimentam sonhos, sonhos que 

alimentam repúblicas (entrevista on-line). 

♦♦ FERREIRA, Luzilá Gonçalves (2004); in Escrita feminina (versão on-

line. 

 



  
158

4.1 Fronteiras da escrita: da história, da literatura 

 

s relatos de viagens têm se constituído fontes das 

investigações dentro das áreas das Ciências Humanas 

e Sociais, notadamente no âmbito da Antropologia, da 

Literatura e da História, pelo que suscitam em termos não só 

de impactos nos sujeitos que se deslocam, mas também de 

aspectos ligados à realidade e cultura com as quais eles se 

confrontam, percebem e enunciam. 

 O 
 Essas percepções, demarcando a relevância da História 

enquanto campo epistemológico envolvido com a verdade dos 

fatos, passam a ser concebidas a partir de pressupostos 

teórico-críticos que privilegiam questões vinculadas ao 

aparato simbólico com o qual o/a(s) viajante(s) interpreta(m) 

concepções e práticas culturais diferentes da(s) sua(s). 

 Nesse sentido, a Literatura desponta como instância 

privilegiada de conhecimento do passado, oferecendo um aporte 

metodológico que não desconsidera o substrato histórico-

social das culturas; em face de articular experiências 

humanas, dialoga com todas as áreas de saber, alicerçando-se 

na confluência de outros campos discursivos / disciplinares. 

 Por outro lado, a História, ainda que seu domínio seja 

constituído a partir da experiência, tem sido fortemente 

contestada no cerne de sua cientificidade, no princípio de 

que os modos de perceber o passado e a realidade estão 

seriamente comprometidos com os sujeitos que os percebem, 

mediante representações que constroem e não mais referenciam 

o contexto empírico.  

 Dessa forma, a crise da referencialidade tem despertado um 

interesse crescente no grau de comprometimento daquilo que se 

convencionou chamar a escrita da história e sua relação com a 

 



  
159

retomada do passado, na criação literária, no chamado romance 

histórico contemporâneo. A desconstrução pós-moderna dos 

paradigmas que constituiu a história cultural, o âmbito 

histórico que expande seu domínio de investigação do 

pretérito mediante a inserção do simbólico como sistema de 

mentalidades e sensibilidades dos sujeitos. 

 Nesta seção, objetivamos discorrer sobre as inter-relações 

entre Literatura e História, no contexto da tradição 

narrativa, dentro da qual relevaremos a produção 

contemporânea, com vistas a identificar a construção do 

passado, da memória coletiva e das histórias nacionais a 

partir dos romances «A república dos sonhos e «Voltar a 

Palermo». 

 Nos termos de Costa Lima213, a separação da história em 

relação à teologia que corresponde ao surgimento do saber 

científico – a partir do Renascimento, mas se intensificando 

no século XVIII –, é simultânea a um novo registro da 

realidade, na qual a intervenção divina é indireta, e uma 

nova idéia de pensamento, passando do especulativo ao 

empírico, levando, do ponto de vista do saber histórico, a 

uma articulação coerente de ações humanas (em si mesmas, 

múltiplas e caóticas), temporalizada em processo como 

narrativa. 

 No modelo positivista difundido sobretudo a partir do séc. 

XIX, a História, comprometida com a racionalidade nascente, 

erige-se a partir de fundamentos de verdade e universalidade, 

ao passo que a literatura, confinada ao âmbito da 

ficcionalidade, institui-se através da imaginação. E, nesse 

contexto, a História expressa a univocidade, enquanto a 

Literatura, aberta às possibilidades do discurso, passa a 

                                                 
213 COSTA LIMA, Luiz (2006); in História, Ficção, Literatura, pp. 113-

5. 

 



  
160

questioná-la como um contradiscurso214, assinalando a ruptura 

semântica que o romance enquanto gênero institui e, não por 

acaso, a paródia é uma de suas constituintes fundamentais, 

flexibilizando e transfigurando todas as formas canônicas 

anteriores. 

 Nessa direção, a história – como série descontínua de atos 

anônimos de um agente / grupo / sociedade – é anterior e não 

se confunde com a escrita da história – entendida como 

disciplina -, que objetifica a realidade, tanto quanto a 

perspectiva ficcional, ainda que de modos diferenciados: a 

história vincula-se a um contexto de referência do discurso, 

portanto analisada exteriormente, ao passo que à literatura 

privilegia-se a construção verbal, correspondendo, por isso, 

a uma análise interior – uma distinção que vigora até hoje.  

 A concepção das disciplinas fundada nessa oposição, ainda 

consoante Costa Lima215, desconsiderou a linguagem como 

construto cultural e, nessa medida, a pesquisa 

historiográfica não releva instâncias que contaminam o objeto 

mesmo de investigação, como a organização dos acontecimentos, 

ou  o papel das instituições e esquemas de análise, etc; do 

mesmo modo, o princípio que reduz a análise literária à sua 

imanência, deixa de compreendê-la também como «uma resposta 

oblíqua do real». 

 Em artigo acerca das possibilidades do discurso teórico 

ibero-americano, Hugo Achugar216 acentua que a filiação / 

situação do Outro, o Outro do discurso, a alteridade 

fundamental para que o Mesmo se organize enquanto sujeito, 

permite demarcar a posição de quem enuncia, possibilitando a 

                                                 
214 BAKHTIN, Mikhail (1993); cf. op. cit., pp. 399-400. 

215 COSTA LIMA, Luiz (2006); cf. op. cit., pp. 116-9. 

216 ACHUGAR, Hugo (2004); in Sobre o «balbucio teórico» latino-

americano, p. 32. 

 



  
161

projeção de memórias, construção de passados ou apagamento de 

histórias. 

 Dentro desse panorama, não é demais realçar a proscrição 

das mulheres: a História, comprometida com a racionalidade 

positivista, edificou-se  sobre o silenciamento da alteridade 

feminina; as mulheres - circunscritas ao âmbito do privado e 

do cotidiano - foram excluídas da escrita historiográfica, 

visto que essa se institui como representação de eventos 

políticos, em arenas - econômica, social e cultural217 - onde 

elas simplesmente não existem. 

 Se a História atua em «campos de ação e poder masculinos», 

por outro lado, o domínio do material (documentos, arquivos, 

publicações, etc) a partir do qual o relato histórico se 

constitui também é masculino, tratando-se de um «monopólio do 

texto e da coisa pública» e, nesse aspecto, seu isolamento é 

mais intenso, uma vez que, além da escassez de fontes 

femininas, há «uma mediação perpétua e indiscreta» de suas 

vozes218. 

 Parece-nos necessário salientar que a obstrução das 

mulheres da cena histórica (aliás, paralela à sua expulsão da 

cena filosófica e da cena poética) está associada à ideologia 

científica que lhes confere um temperamento para naturalizar 

sua inferiorização; é o que mostram as representações 

artísticas do período, veiculando «essa imagem reconfortante 

da mulher sentada, à sua janela ou sob a lâmpada, eterna 

Penélope, costurando interminavelmente. Rendeira ou 

remendeira, são os arquétipos femininos»219. 

                                                 
217 PERROT, Michelle (2006); in Os excluídos da história: operários, 

mulheres e prisioneiros, p. 185. 

218 Cf. op. cit., p. 186. 

219 Cf. op. cit., p. 187. 

 



  
162

 A História Cultural colocou em pauta o caráter 

predominante da escrita sob a qual se fundou a História 

Tradicional. Enfatizando que «as narrativas históricas contêm 

um elemento irredutível e inexpugnável de interpretação», 

Hayden White220 evidencia que, já no século XIX, quatro 

grandes teóricos da historiografia, «Hegel, Droysen, 

Nietzsche e Croce», o haviam percebido. Uma assertiva que 

parece desconsiderar o ofício do historiador como arauto da 

verdade e do rigor científico.  

 O problema, para Peter Burke221, decorre da cisão 

deflagrada por correntes conflitantes dentro do próprio campo 

da História: de um lado, estão os historiadores que 

privilegiam os acontecimentos; do outro, especialistas 

tradicionais que relevam as estruturas; os primeiros advogam 

a idéia de que toda história assumiria uma forma narrativa; 

os segundos declaram que eles não analisam as estruturas 

políticas, sociais, econômicas, etc, em que os acontecimentos 

se desenrolam. Todavia, nos últimos anos, historiadores 

ligados à corrente estruturalista também têm se aproximado da 

tendência da história cultural. 

 Posição partilhada por Roger Chartier222, para quem os 

historiadores dos anos de 1950-60 criam que o conhecimento 

histórico se sobrepunha à narrativa, associada à 

ficcionalidade e, nessa acepção, a grande contribuição de 

Hayden White e Paul Ricoeur foi a de demonstrar que, mormente 

os pesquisadores da área empregassem dados empíricos, seu 

desdobramento na escrita implicaria, necessariamente, uma 

seqüência temporal; a escrita da história, enquanto 

                                                 
220 WHITE, Hayden (2001); in Trópicos do Discurso, p. 67. 

221 BURKE, Peter (1992); in A história dos acontecimentos e o 

renascimento da narrativa, pp. 328-49. 

222 LUSTOSA, Isabel (2004); in Entrevista com Roger Chartier (on-line). 

 



  
163

articulação de acontecimentos, pela utilização da idéia de 

causalidade, necessita de estruturas semelhantes àquelas 

utilizadas na ficção e,  por isso, não podem prescindir da 

narração.  

 O historiador não concorda, porém, com o relativismo 

radical adotado por alguns críticos pós-modernos, que 

determinaram não haver diferença entre a história e a 

literatura, afirmando que a veracidade do conhecimento 

histórico era semelhante do romance e, no entanto, há outros 

– entre os quais ele próprio se coloca – que concebem que o 

discurso histórico possui uma especificidade, pois que é 

construído a partir de técnicas particulares, seja a 

seqüência de eventos políticos, seja a descrição de uma 

prática cultural / social: leitura documental, organização de 

fontes, manejo de técnicas de análise, utilização de 

critérios de prova, etc,  com vistas ao estabelecimento da 

verdade entre o relato e o seu objeto - preocupações que não 

movem os escritores da literatura223.  

 Nessa configuração, o debate atual consubstancia-se em 

torno da tendência que supõe a expressão do saber 

historiográfico através do relato, daí a necessidade de 

reflexão sobre o modo de reconto a adotar, de maneira a 

preservar o discurso do saber mas, ao mesmo tempo, trazendo 

uma atratibilidade para o público-leitor – por essa razão, o 

mercado editorial tem privilegiado certos temas, na moda, em 

detrimento de outros, de natureza mais difícil -, ainda que 

nem sempre seja possível, tendo em vista o campo 

investigativo da pesquisa224.  

 De outro modo, a idéia antropológica da dissensão entre 

presente e passado,  ou entre o Eu e o Outro – fundada na 

                                                 
223 Cf. op. cit. 

224 Cf. op. cit. 

 



  
164

concepção foucaultiana de descontinuidade – trouxe a 

percepção sobre os limites de técnicas de investigação, 

supondo uma ética nesse encontro com a alteridade; a despeito 

das formas de descontinuidade culturais, faz-se necessário um 

esforço no sentido de compreender o passado e o Outro e, 

nessa perspectiva, destruir essa circulação da força crítica 

do saber leva à posição ideológica do relativismo absoluto.  

 Analisando as diferenças e as semelhanças entre os 

discursos histórico e literário, Walter Mignolo225 observa 

que, ainda que detenhamos um aparato conceitual herdado da 

tradição ocidental, não devemos perceber a história e a 

literatura como categorias universais, visto que as maneiras 

pelas quais as culturas exercitam a necessidade de 

preservação e transmissão do passado – que, no contexto do 

Ocidente, atendem pela denominação história – e, do mesmo 

modo, as formas pelas quais as comunidades projetaram sua 

energia criadora – associadas tradicionalmente à literatura – 

estão relacionadas às condições sociais e técnicas 

empregadas.  

 Para ele226, o literário e o histórico assomam como campos 

de saber que suscitam normas consolidadas no universo 

específico de cada um, tanto ao nível de enunciação como ao 

de recepção: «A relação entre o ficcional e a verdade não se 

estabelece necessariamente pela negativa, mas pela própria 

natureza das convenções. O enquadramento na convenção de 

ficcionalidade apresenta as regras do jogo de forma aberta e, 

portanto, isenta das condições impostas pela convenção de 

veracidade». 

                                                 
225 MIGNOLO, Walter (2001); in Lógica das diferenças e política das 

semelhanças: da Literatura que parece História ou Antropologia e vice-

versa, p. 121. 

226 Cf. op. cit., pp. 123-5. 

 



  
165

 Essas convenções resultam em aspectos definidores / 

diferenciadores das áreas da literatura e da história, cuja 

relação demanda uma heterogeneidade, conferindo uma 

mobilidade maior à literatura: em primeiro lugar, nos níveis 

cognitivo e pragmático; em segundo, a convenção de 

ficcionalidade não é uma necessidade no que se refere à 

literatura, enquanto que a convenção de veracidade adequa-se, 

necessariamente, à historiografia; e, em terceiro, a 

utilização da linguagem de conformidade com convenções de 

ficcionalidade / veracidade suscita um complexo de questões 

em nível semântico, referencial e ontológico227. 

 

4.2 Do romance como fundamento ao romance como revisão 

da história 

  

 Nos moldes de Eric Hobsbawm228, a nação, artefato elaborado 

pela burguesia ascendente, consolidou-se pela ideologia 

liberal no século XIX, confundindo-se com a idéia de unidade 

de seu povo, a partir de três princípios: um Estado «de 

passado recente e razoavelmente durável», uma tradição 

estabelecida por «um vernáculo administrativo e literário 

escrito» e, finalmente, «uma provada capacidade para a 

conquista». 

 Recorrendo a Benedict Anderson, o historiador229 detém-se 

sobre a língua a qual, dentro do projeto da nação, constitui 

o sentimento de nacionalidade, porquanto cria uma cultura de 

elite que, identificando-se com determinada área territorial 

                                                 
227 Cf. op. cit. 

228 HOBSBAWM, Eric J. (1990); in Nações e Nacionalismo desde 1780, p. 

49. 

229 Cf. op. cit., pp. 76-7. 

 



  
166

e área vernácula própria, projeta-a para a comunidade 

nacional; sua construção, especialmente quando impressa, 

eterniza-se no imaginário social; e essa língua de elite 

acaba por se confundir com a língua real dos Estados 

modernos, através de instrução pública e mecanismos 

administrativos – o historiador chama atenção para o 

surgimento da imprensa. 

 Uma configuração do nacional que, tutelada por um Estado 

forte e unitário, transforma as nações latino-americanas no 

período da Independência, modificando de modo substancial a 

estrutura econômica e a paisagem das cidades, dentro das 

quais, como realçou José Luis Romero230, surgiam associações e 

projetos visando a difundir as idéias e interesses das elites 

intelectuais, numa tendência crescente a imitar as formas de 

vida das grandes cidades européias. 

 Nessas sociedades, o jornal desponta como o principal 

instrumento de circulação e difusão de sua vida pensante, 

mediante o qual se escreviam «as melhores penas latino-

americanas», mas também, era por esse suporte que se 

propagavam as idéias recebidas, «nas tertúlias, nos cafés, 

nas praças, nos átrios [...] até transformá-las em patrimônio 

de todos e difundi-las por todos os setores da sociedade»231. 

O jornal foi, também, o veículo de disseminação de obras 

literárias a uma burguesia em ascensão. 

 A produção literária latino-americana, edificada sobre os 

auspícios do modelo burguês, contribuiu para consolidar 

imagens da nação, assumindo a tarefa de «fazer emergir os 

mitos fundadores» e «recuperar sua memória coletiva»232, pela 

                                                 
230 ROMERO, José Luis (2004); in América Latina: as cidades e as 

idéias, p. 285. 

231 Cf. op. cit., p. 281. 

232 BERND, Zilá (1998); in Literatura e identidade nacional, p. 17. 

 



  
167

construção de um passado que abarcasse a heterogeneidade de 

sua sociedade, como o demonstram os textos de autores 

românticos. 

 A despeito da circulação limitada e, às vezes, obliterada, 

a produção literária feminina também difundiu imagens da 

nação; no Brasil, «A lágrima de um Caeté», poema de Nísia 

Floresta; «Ursula», romance da maranhense Maria Firmina dos 

Reis; e «D. Narcisa de VIlar», narrativa de Ana Luísa Azevedo 

Castro, são as primeiras obras do gênero, todas publicadas no 

mesmo ano (1859). 

 O denominado romance histórico, no século XIX, decorre da 

concepção universalista sob a qual se erigiu a tradição 

ocidental, quando os europeus buscam legitimar seu presente, 

no passado, pelo qual as elites dirigentes européias buscaram 

propagar seu poder, historicizando-o e legitimando-o mediante 

um espírito de tradição e universalidade identificado com um 

sentimento de nacionalidade. 

 O romance histórico, pois, irrompe a partir da revolução 

burguesa e a formação dos Estados nacionais; despertando o 

nacionalismo pela exaltação do passado - locus da grandeza da 

nação -, os escritores alimentam a idéia de identidade 

nacional e cujo paradigma da utilização da história na 

literatura, para Lukács233, é Walter Scott, inscrevendo-se no 

modelo narrativo realista pela «épica objetividade» que 

caracterizaria o estilo. 

 O romance histórico tradicional como uma das expressões do 

romance, utilizando a matéria histórica como pano de fundo 

para o ficcional, ampara-se no pressuposto da 

verossimilhança: tanto no Romantismo, em que a narrativa 

evoca eventos distantes da matéria narrada, como na estética 

                                                 
233 LUKÁCS, Georg (2000); in A teoria do Romance: um ensaio histórico-

filosófico sobre as formas da grande épica. 

 



  
168

realista, que exige uma coexistência entre os acontecimentos 

históricos e o enunciado narrativo.  

 Analisando os discursos teóricos a partir dos quais se 

constroem imagens que homogenizam o espaço latino-americano, 

notadamente o aparato culturalista que proclama a falência da 

categoria de Estado-nação, Hugo Achugar234 evidencia a 

indagação iterativa da identidade proveniente da 

multiplicidade que constitui o subcontinente, no qual 

«diferentes sujeitos sociais, étnicos e culturais têm 

resistido para construir seus respectivos projetos sociais e 

culturais» e, nessa acepção, o fenômeno da globalização 

econômica não determinou o óbito dessa categoria. 

 Dessa forma, encarando o problema sob o prisma da 

posicionalidade, o crítico uruguaio sublinha que as formações 

nacionais latino-americanas, longe de se esgotarem na 

dimensão econômica, possuem aspectos – uma multiplicidade de 

memórias e uma variedade de tradições – que são exteriores à 

memória histórica defendida pela cultura em inglês do 

Commonwealth.  

 Para o crítico235, as formulações teóricas que defendem 

«novas agendas pan-americanistas» estão contaminadas pela 

reflexão de determinados setores acadêmicos estadunidenses 

que, visando a obstar o «nosso americanismo» à maneira de 

Martí e buscando fortalecer os blocos econômicos na Europa e 

na Ásia, propõem uma integração da região. Por conseguinte, 

as teorias pós-coloniais não agenciam as identidades latino-

americanas, mas objetivam dar conta da diversidade cultural 

de países como os Estados Unidos, por exemplo. 

 Seguindo nessa direção, a textualização da memória, n«A 

república dos sonhos» e em «Voltar a Palermo», segue o 
                                                 
234 ACHUGAR, Hugo (1997); cf. op. cit., pp. 56-9. 

235 Cf. op. cit., pp. 63-4. 

 



  
169

paradigma da nação; os relatos têm como cenário a memória 

nacional do Brasil e Argentina, ampliando-se para a história 

de outras nações latino-americanas – no primeiro, em momentos 

fundamentais da república, no curso de oitenta anos; no 

segundo, os eventos ligados ao período da ditadura -, 

abrindo-as a visões marcadas pela indagação sobre os sentidos 

do que passou para reconstruir os significados do presente. 

 A literatura contemporânea tem demonstrado uma preocupação 

efetiva com relação à história, através da qual ela inquire 

os espaços tradicionalmente obscurantizados a partir de uma 

perspectiva marginal, indiciando as perversões políticas e 

culturais de seu discurso e abrindo-se para novas 

subjetividades não incluídas dentro dos relatos da 

Historiografia oficial. 

 A emergência do feminismo como crítica da cultura permitiu 

que investigações pioneiras mostrassem a presença de sujeitos 

desdobrados em viajantes e criadores / narradores / 

produtores de relatos históricos e literários a partir de sua 

ótica de poder, edificados sobre o fundamento de autoridade; 

textos que reproduzem simbolicamente o ideário patriarcal, 

nos quais as mulheres funcionam como alegorias de conquista – 

como território, natureza ou cultura outra, numa relação do 

tipo sujeito-objeto, como salientou Irigaray236. 

 Mesmo assim, as transformações trazidas pelo pensamento 

feminista ao nível acadêmico da História, da Lingüística e da 

Literatura não encetaram mudanças profundas no que tange às 

experiências reais das mulheres, porquanto o patriarcado 

enquanto estrutura perpassa todas as culturas, ainda que os 

níveis de sujeição feminina difiram de uma sociedade para 

outra, complexificando-se em comunidades como a brasileira, 

                                                 
236 IRIGARAY, Luce (1994); in Essere due, p. 26. 

 



  
170

notadamente em Pernambuco, Estado que detém, hoje, o maior 

número de assassinatos de mulheres do país.   

 Hutcheon237 salienta que, nas narrativas produzidas nas 

últimas décadas, a história torna-se uma referência externa 

e, ao mesmo tempo interna: por um lado, o discurso histórico 

parece dissociado, ontologicamente, do discurso ficcional, 

como extensão da distinção usual entre o mundo empírico e o 

mundo fictício; por outro, a história passa a ser um texto, 

uma construção discursiva à qual a literatura pode se 

reportar, «de texto a texto», não se tratando mais de um 

mundo real, mas de textos históricos, documentos, relatos 

jornalísticos, etc.  

 Se as duas perspectivas podem operar em confronto, através 

das quais a obra problematiza a relação entre linguagem e 

realidade, contradizendo o princípio ingênuo da 

representação, isso não significa nem «a desvalorização da 

dimensão referencial da linguagem, como afirmam muitos 

teóricos do pós-modernismo», nem tampouco «um deleite não 

problemático na imediação factual, como ocorre na ficção 

factual ou de informação», mas parece indicar que, se houve 

eventos e agentes históricos, só podemos reconhecê-los 

enquanto textos238.  

 Consoante a crítica canadense239, a problematização de 

valores como verdade, realidade e representação implícita ao 

âmbito contemporâneo instaurou a possibilidade da contradição 

e da interpenetração de fronteiras entre os diversos campos 

de conhecimento, trazendo ao cenário literário o que ela 

chamou de «metaficção historiográfica», ou o romance que, a 

um só tempo,  apropria-se de acontecimentos e/ou personagens 

                                                 
237 HUTCHEON, Linda (1991); cf. op. cit., pp. 184-5. 

238 Cf. op. cit., pp. 187-8. 

239 Cf. op. cit. 

 



  
171

históricos e é auto-reflexivo, porquanto questiona as 

fronteiras entre o literário e o não-literário, ou entre a 

ficção e a história, a partir de suas estratégias de 

construção / elaboração. 

 Conforme Figueiredo240, a narrativa histórica produzida na 

América Latina não se confunde com a metaficção 

historiográfica: não obstante possuam afinidades, ambas se 

constituindo enquanto crítica ao projeto moderno e sua 

natureza excludente e etnocêntrica, isso não aproxima a 

primeira a uma crítica pós-moderna, ainda que inaugure 

questionamentos reinvocados no cenário atual.  

 Essa distinção fundar-se-ia no fato de as formações 

culturais da América Latina oferecerem uma especificidade 

frente a outras culturas, no sentido de uma coexistência de 

tempos oriundos de culturas tradicionais (mais ligadas à 

oralidade) e do tempo do desenvolvimento tecnológico, legado 

da modernização, subdividindo-se em formas rurais e formas 

culturais urbanas e na qual ainda se articulariam outras 

variáveis241.  

 A cultura ibero-americana seria marcada, dessa forma, por 

uma sintaxe sociocultural particular cujo nexo articular-se-

ia numa coexistência de participações culturais distintas sob 

denominações simbólicas comuns – regionais, nacionais, 

grupais,  etc -,  constituindo-se como processos de 

transculturação tanto com respeito às culturas de origem 

quanto em relação ao universo simbólico europeu242. 

                                                 
240 FIGUEIREDO, Vera (s/d); in Da alegria e da angústia de diluir 

fronteiras: o romance histórico, hoje, na América Latina (texto on-

line). 

241 PIZARRO, Ana (1995); in De ostras y canibales: ensayos sobre la 

cultura latinoamericana, pp. 195-7. 

242 Cf. op. cit. 

 



  
172

 Nessa medida, o romance histórico latino-americano, para a 

professora243, distancia-se da metaficção pós-moderna, 

principalmente no que concerne a seu aspecto revolucionário, 

constituindo-se n«o fato de articular-se em diálogo com o 

projeto utópico de construção de um futuro melhor, ainda que, 

«cada vez mais, a crença neste futuro seja abalada» e 

identificando-se com uma literatura de resistência. 

 Examinando a mobilidade de fronteiras entre as práticas 

romanesca, historiográfica e antropológica das últimas 

décadas, Mignolo244 também destaca o político do qual o 

romance latino-americano se apropria: o romance contemporâneo 

utiliza os discursos historiográfico e antropológico como 

estratégia política, instituindo um desafio aos discursos da 

antropologia e à historiografia, campos de saber que 

construíram ao longo da história uma imagem do Outro 

marginalizado. 

 Promovendo a revisão de conceitos da história de viés 

tradicional e acentuando a face relegada pelo modelo 

universalista, o romance histórico contemporâneo produzido no 

subcontinente propõe-se a uma releitura das verdades alheias, 

no qual se insurgem formas de resistência ensejadas pelo 

mítico. Fundindo o real e o ficcional, a dinâmica do mito 

une-se à literatura e à história para compor sua(s) 

identidade(s) cultural(is)245. 

 Concorde Aguiar246, tanto a literatura quanto a história, 

no Cone Sul, surgem a partir de «uma reflexão que visa 

fragmentariamente a recapitular uma capacitação mítica no 

                                                 
243 Cf. op. cit. 

244 Cf. op. cit., p. 133. 

245 AGUIAR, Flávio W. (2001); in Direções da pesquisa em Literatura e 

História, p. 216. 

246 Cf. op. cit., p. 217. 

 



  
173

discurso, que é a de fundar culturas, países, territórios, 

fundar uma nova história». 

 De fato, a iteração do mítico na escrita latino-americana 

está associada a estratégias de superação; em face da oclusão 

de sua(s) identidade(s) na história, o(a)s escritores(as) da 

América Latina promovem novas cosmogonias, mediante a 

instância regeneradora do mito. E, da mesma forma, a esfera 

do porvir presentifica-se na estrutura / linguagem narrativa, 

prefigurando, no espaço romanesco, aquilo que ainda não é; a 

dimensão utópica, pois, inscreve o instituinte no âmbito do 

instituído.  

   

4.3 A apropriação literária da memória coletiva 

 

 Concebendo a literatura como projeto alternativo, Nélida 

Piñon e Luzilá Gonçalves Ferreira confiam na memória como 

lugar de criação e do sonho que reconstrói a história: a 

presença de ambas as autoras na literatura é marcada pelo 

resgate da memória coletiva, através de relatos que reavaliam 

o signo referencial da história canônica.   

 Nos termos de Le Goff247, a memória coletiva não se 

confunde com a história; a história nasce como mnemotécnica, 

vindo substituir a memória coletiva – na mitologia e na 

lenda, o mnemon, pessoa instituída pela justiça cujo papel é 

o de guardar a memória social, acompanha o herói para 

lembrar-lhe uma ordem divina que, se esquecida, traz a morte.  

 Nesse panorama, o autor248 assinala que a memória, 

associada ao mito, é necessariamente deformada e anacrônica, 

                                                 
247 LE GOFF, Jacques (1994); cf. op. cit., p. 437. 

248 Cf. op. cit., p. 29. 

 



  
174

cabendo à história orientá-la para que se não desvie da 

verdade. Mesmo assim, a prática histórica, sobretudo a dos 

últimos decênios, passou a privilegiar a metodologia oral / 

da memória social e, sem perder sua especificidade, amplia 

suas possibilidades de produção do conhecimento, modificando 

imagens do passado. 

 Nesse ângulo, se o sentido mais flagrante d«A república 

dos sonhos» é a celebração do sonho e da imaginação que 

construíram a trajetória da nação – para qual a autora 

recorre à sua própria história ancestral -, a memória 

subjetiva, dos agentes ficcionais, é o eixo fundamental 

mediante o qual a autora compõe um painel do passado 

coletivo.   

 De modo análogo, Luzilá focaliza fontes do passado – 

cartas, jornais, documentos, etc – às quais confronta sua 

imaginação poética para instaurar, em seus textos, novas 

possibilidades para os sujeitos femininos; três de seus 

romances - «Os Rios Turvos», «A Garça Mal Ferida» e «No tempo 

frágil das horas» -, nutriram-se de vestígios da história de 

Pernambuco, a partir de pesquisas realizadas no Instituto 

Arqueológico, Histórico e Geográfico Pernambucano - cuja 

presidência ocupou, no período de 2004 a 2006.  

 Em «Voltar a Palermo», os ecos da história ressoam na 

memória feminina, para refletir sobre o passado com vistas a 

ressignificá-lo e ressignificar sua vida. Porquanto Maria, ao 

descortinar para o(a) leitor(a) a história de seu 

relacionamento com Nino, desvela-lhe enredos do passado 

nacional ibero-americano, especialmente os ligados aos tempos 

de exceção, na ditadura. 

 Nos moldes de Hutcheon249, a arte produzida no âmbito do 

contemporâneo desenrola-se numa operação simultânea em 
                                                 
249 HUTCHEON, Linda (1991); cf. op. cit., pp. 120-37. 

 



  
175

relação à história consagrada, ao reinscrever, em sua 

textualidade, eventos históricos significantes para contestar 

exatamente a idéia de um saber histórico. E, para tal, vale-

se do metaficcional, ou a estratégia textual que visa a, no 

processo mesmo de sua constituição, desmontar o caráter 

totalizador, universalista e transcendente dos textos, 

partindo do pressuposto de que a história e a ficção são 

artefatos que conferem sentidos ao passado, misturando-os 

propositadamente. 

 A metaficção historiográfica desloca o relato histórico no 

sentido de um encadeamento linear de eventos, submetendo-o à 

fragmentação da temporalidade e a autobiografia desponta como 

forma de superação do modelo historiográfico e do romance 

histórico tradicional que o ratificou (marcados pelo 

distanciamento narrativo), porquanto confunde as fronteiras 

entre o subjetivo e o objetivo. 

 A textualização dos processos históricos está, dessa 

forma, implicada com suas condições de enunciação e recepção, 

decorrendo de uma operação intertextual ou dialógica, na 

acepção de Mikhail Bakhtin, dentro da qual a verdade torna-se 

uma instância de compreensão e não mais vinculada à 

transparência / neutralidade do discurso; sua natureza 

absoluta e transcendental é substituída pelo contingente e 

localizado. 

 Nessa perspectiva, apropriando-se do passado, os romances 

em tela não visam a negá-lo mas para conferir-lhe uma 

dimensão estético-crítica, inquirindo a natureza absoluta do 

discurso que a história reivindica, consubstanciando-se na 

tentativa de redefini-la em termos de posições enunciativas. 

  Mediante a interpretação de eventos históricos a partir de 

focos subjetivos, é um convite ao(à) leitor(a) para rememorar 

o que passou, mas também - e, principalmente -, uma reflexão 

 



  
176

estética dos contextos históricos em que se inserem, a partir 

de como cada sujeito apreende aquilo que chamamos de o real 

dos fatos. 

 No primeiro, a escrita dialoga com o passado e a memória 

da república brasileira, na qual se entrelaçam a trajetória 

de personagens que compõem a família de Madruga e seus 

agregados, Odete e Venâncio, desde a virada do século XX, a 

se constituir em uma «república das letras».  

 Procedendo a uma reflexão dos primeiros anos da república 

no país, Carvalho250 descreve o panorama da capital, o Rio de 

Janeiro de então, um cenário de grande agitação e entusiasmo 

ao nível de suas mentalidades, no qual coexistem várias 

correntes ideológicas européias (o liberalismo e o 

positivismo, incorporadas ainda no Império; o socialismo e o 

anarquismo), em meio a uma animosidade popular contra o novo 

regime, em parte pela simpatia dirigida às figuras da P. 

Isabel e D. Pedro, revelando o abismo entre a república e a 

população em geral. 

 Buscando estabelecer um novo pacto de poder que pudesse 

substituir a organização imperial com relativa estabilidade, 

o regime recém-instalado acabou por neutralizar o influxo da 

capital no contexto federal, pela  despolitização do governo 

municipal e pela pacificação e cooptação das oligarquias nos 

estados a partir das quais sustentaria o partido do governo – 

a neutralização da força municipal, complementada pelo 

falseamento do processo eleitoral e da representatividade 

política, viria a propiciar arranjos de poder, barganhas e 

corrupção251. 

                                                 
250 CARVALHO, José Murilo de (1987). Os bestializados: o Rio de Janeiro 

e a República que não foi. 

251 Cf. op. cit., pp. 32-7. 

 



  
177

 Nesse panorama, oitenta por cento da população da cidade 

não estava apta a votar – analfabetismo, estrangeiridade, 

etc. Mesmo assim, se grande parte dos cidadãos demonstrava 

desinteresse pelas eleições - a auto-exclusão se devia às 

fraudes, ainda presentes, e também ao perigo que o processo 

representava, até pela presença de capangas para garantir os 

resultados -, outras manifestações eram correntes, pelas 

quais o povo insurgia-se contra práticas governamentais que 

afetavam seu cotidiano, indo às últimas conseqüências252. 

 A cidade, neutralizada politicamente pela consolidação do 

sistema de dominação oligárquica, pois, abre-se à Belle 

Époque como cartão postal da república, embelezando-se e 

higienizando-se – inclusive com a remoção da população do 

centro para subúrbios e morros -, aumentando a desigualdade e 

segmentação sociais. Conforme o historiador253 anota, em que 

pese o esforço para salvaguardar a cultura de elite, 

elementos da cultura popular viriam a forjar a primeira 

identidade da cidade, expressa pelo carnaval e o futebol. 

 Em «Voltar a Palermo», a presença da memória coletiva se 

faz presente para a ressignificação tanto dos eventos 

pretéritos, como para uma superação subjetiva; os 

acontecimentos exteriores só ganham sentidos quando inscritos 

na esfera da interioridade da personagem-narradora, assomando 

como a organizadora e intérprete da trama histórica em seu 

relato.  

 Constituindo-se em única condutora da configuração 

diegética, portanto, a narração de Maria se desdobra a partir 

de sua memória, num tom subjetivo e confessional, 

procedimento característico da narrativa autobiográfica: 

«Agora que escrevo, é a mesma antiga opressão no lado 

                                                 
252 Cf. op. cit., pp. 87-91. 

253 Cf. op. cit., p. 41. 

 



  
178

esquerdo e a sensação de uma nuvem negra ao redor de mim, 

como quand le diel dourd et noir pèse comme un couvercle» 

(VP, pp. 22-3).  

 De modo análogo, n«A república dos sonhos», a memória 

convoca o passado histórico, mas uma memória pulverizada em 

múltiplas instâncias enunciativas que reconstroem 

fragmentária e criticamente o passado brasileiro: «O homem 

sempre teve alma de ditador. Tipo caudilho, lá dos pampas, 

nos moldes hispânicos. Capaz de enfeitiçar o povo com seus 

discursos, jamais candentes [...]. Ainda assim admiro-lhe a 

fidelidade ao poder. Acho que ama o poder acima de tudo. Mais 

que a família e a qualquer mulher, realçou Madruga a 

personalidade do Presidente» (RS, p. 302). 

 Nesse sentido, as narrativas de Nélida e Luzilá convocam 

acontecimentos históricos com vistas a vinculá-los ao campo 

da experiência, dentro da qual revestem-se de toda a carga de 

ambigüidade que é própria dos fatos humanos, inclusive no que 

eles têm de descontínuo e paradoxal. 

 Cumpre-nos assinalar que, n«A república dos sonhos», o 

metaficcional opera como efeito de dessacralizar a História 

oficial – e a organização do próprio título do romance já 

havia sugerido essa lida, vinculando a construção da 

república às paixões humanas, pelo sonho / utopia, submetidos 

às tramas do ficcional, tanto associado à obra de Breta – a 

obra como projeto –, como identificado  com «A república dos 

sonhos», elaborada pela imaginação da autora.  

 Buscando elucidar as contradições decorrentes de sua 

reflexão entre tempo cósmico e tempo fenomenológico e a 

sobreposição da história e da ficção pela ficcionalização da 

história e historicização da ficção -, Ricoeur254 traz à tona 

                                                 
254 Cf. RICOEUR, Paul (1994); in Tempo e Narrativa III, p. 425. 

 



  
179

o conceito de identidade narrativa para designar o quem da 

ação.  

 A identidade narrativa, não aprisionada a uma categoria 

estanque, constitui-se na ipseidade – um si mesmo, incluindo 

a mudança na história de uma vida, podendo ser aplicada tanto 

ao indivíduo quanto à comunidade, constituídos em sua 

identidade ao receberem um tecido de narrativas que 

determinam sua história efetiva. 

 Indagando-se sobre a forma como certos acontecimentos 

históricos são incorporados pela ficção, o teórico verifica 

que a experiência temporal abre um leque das variações 

criativas, preenchendo as lacunas da fenomenologia e essa 

contribuição reside no fato de que a ficção explora as 

características do tempo fenomenológico ocultadas pelo tempo 

cronológico. 

 Se a ficção pode relacionar personagens históricos, 

acontecimentos datados e lugares empíricos a personagens, 

acontecimentos e lugares imaginados, continua ele, esses 

acontecimentos datados não trazem o tempo da ficção para o 

espaço do tempo histórico. Pelo contrário: se considerarmos o 

fato de que narrador e herói(s) são fictícios, todas as 

referências a eventos históricos reais são despojadas de sua 

função de representância em relação ao passado histórico e 

obedecem ao estatuto irreal dos outros acontecimentos; a 

referência ao passado, bem como a função de representância, 

são conservadas, mas de modo neutralizado255. 

 É ainda o autor256 quem nos chama a atenção para o fato de 

que é necessário combater a idéia de o historiador lograr uma 

total transparência da linguagem, deixando que os fatos falem 

por si sós e, ao mesmo tempo, a noção de que a literatura, 
                                                 
255 Cf. op. cit., pp. 220-4. 

256 Cf. op. cit., p. 259. 

 



  
180

pelo fato de utilizar o ficcional, «deve ter sempre um 

alcance nulo sobre a realidade».  

 Suas análises são do âmbito de uma teoria alargada da 

recepção, cujo momento fenomenológico é o ato de leitura e 

sua hipótese se ampara no critério de que os eventos narrados 

ficcionalmente são fatos passados para a voz narrativa, 

considerada, aqui, como persona do autor real, cuja leitura 

pressupõe que os acontecimentos relatados pela voz narrativa 

pertencem ao passado dessa voz.  

 E, nessa medida, não seria incorreto assinalar que a 

ficção é quase histórica (no sentido de que se parece com 

eventos passados), assim como a história é quase fictícia, 

porque a quase-presença dos acontecimentos colocados diante 

dos olhos do leitor por uma voz narrativa preenche o caráter 

esquivo da passadidade do passado.  

 Visando a explorar, pois, as fronteiras entre a literatura 

e a história como campo de negociação e possibilidades, o 

teórico ressalta que o entrecruzamento dessas duas esferas 

amplia as virtualidades não realizadas do passado e essa 

função liberadora se deve ao caráter quase histórico da 

primeira, «pela qual o quase passado da ficção torna-se o 

detector dos possíveis ocultos no passado efetivo»257.  

 Considerando que o «acontecimento completo não é apenas 

que alguém tome a palavra e dirija-se a um interlocutor, é 

também que ambicione levar à linguagem e partilhar com outro 

uma nova experiência», Ricoeur258 oferece-nos a noção de 

terceiro-tempo, ancorado na inter-relação da história e da 

ficção, significando «a estrutura fundamental, ontológica e 

epistemológica, em virtude da qual a história e a ficção só 

concretizam sua intencionalidade tomando empréstimos da 
                                                 
257 Cf. op. cit., pp. 329-31. 

258 Cf. op. cit., p. 316.  

 



  
181

intencionalidade da outra, correspondendo, na teoria 

narrativa, ao fenômeno do ‹ver como...› que caracteriza a 

referência metafórica». 

 A experiência subjetiva, assim, desestrutura a 

regularidade temporal histórica, assumindo a perspectiva dos 

personagens e, nesse sentido, ao tempo encadeado e objetivo, 

as autoras contrapõem uma temporalidade não-linear, pois que 

demarcada pelos sujeitos que convocam a  história a partir de 

seu foco narrativo: «Foi estranho descer em Ezeiza, a cidade 

grande lá embaixo envolta por uma nuvem negra [...] lembrei 

daquele dia que ouvimos a notícia de que um grande político, 

irmão de um ex-presidente acabara de ser seqüestrado» (VP, p. 

59). 

 As obras podem ser concebidas como problematizações 

ficcionais cujos sentidos apontam para uma crítica a modelos 

políticos, nos quais o passado é invocado, questionado – e, 

portanto, relativizado -, enredado nas malhas do ficcional, e 

a desmistificação operada no nível das instituições político-

sociais, mas também no âmbito de personagens históricos: 

«Brevemente Juscelino mudará a fisionomia do país. Ai de quem 

não se adaptar aos novos tempos. Quando girar o carrossel, 

muitas fortunas serão cuspidas fora. Gente boa, que não 

superou um estilo antifinanceiro e as novas demandas de 

mercado, Com isto, encerraremos um capítulo econômico» (RS, 

p. 551).  

 Contudo, à dessacralização nelideana da História através 

de Madruga corresponde sua reordenação do ponto de vista 

humano – visto que se erige sob anseios e projeções do futuro 

-, interpretada pela fantasia, pois se «a história é real e 

humana, demasiado humana», à literatura cabe a tarefa de 

salvar essa humanidade da morte, como afirma Piero Boitani ao 

refletir sobre a escrita de Primo Levi em meio aos horrores 

vivenciados no campo de concentração nazista.  

 



  
182

 A literatura situa-se, portanto, numa «linha de sombra» e 

«sua tarefa é procurar o sujeito, ajudando-o a enfrentar a 

alteridade suprema diante do abismo»259:«Os erros que vêm-se 

sucedendo desde o golpe militar correspondem a uma grave 

sangria na nossa independência. E provocam um custo social de 

resgate praticamente impossível. Quem vai no futuro responder 

pelos que morreram em nome desse suposto desenvolvimento? 

Pelos que foram deliberadamente sacrificados? Quer pela fome, 

pelo ostracismo e pela tortura? Costa e Silva, Médici, 

Geisel, Figueiredo? Quem mais vai ocupar a barra do tribunal 

da História?» (RS, p. 45).   

 Nessa acepção, o estético, aqui, reside na operação de 

relativização do histórico pela perspectiva da memória 

individual: «A memória é uma pilastra, mulher. É nela que o 

homem ajuizado apóia-se para não perder o equilíbrio. Ai de 

mim, sem ela, disse Xan» (RS, p. 548) e, desse modo,  passa a 

ser um discurso de resistência.  

 De outra parte, se o ficcional desenrola-se a contrapelo 

do histórico como univocidade, «A república dos sonhos» 

dinamiza-o fragmentariamente pelas vozes de personagens-

narradores que compõem uma multiplicidade de histórias, em 

que a verdade oficial é desmistificada pela invenção humana: 

«Eu sei que é uma luta desigual, avô, o que acentua ainda 

mais o caráter desumano desta ditadura. Quanto à nossa 

ingenuidade, ela foi necessária. Este tipo de serviço 

precisava ser feito por alguém. Mas lembre-se também que 

deste tipo de ingenuidade já nasceram várias revoluções» (RS, 

p. 264). 

 Em «Voltar a Palermo», a história platina tem ressonâncias 

na trajetória de vida da personagem-narradora e, nesse 

contexto, o elemento estruturante da narrativa é a apreensão 

                                                 
259 BOITANI, Piero (2005); cf. op. cit., p. 131. 

 



  
183

de seus ecos na memória de Maria, para refletir sobre a 

crueldade e a truculência através das quais um governo, em 

nome da paz e da ordem, se sustenta: «Muitos haviam 

conseguido escapar da sede de sangue que grassava como 

grassavam as pestes sobre os burgos e cidades medievais, 

atacando sem discriminação os justos e os injustos, dizimando 

corporações inteiras, deixando atrás de si a devastação. O 

espanto, o sentimento do irremediável» (VP, p. 74). 

 Não é fortuito o fato de que a Argentina e o Brasil, tão 

próximos no espaço, a despeito da disparidade de suas 

dimensões territoriais, tenham se desenvolvido no mesmo 

quadro temporal, como assinalam Fausto & Devoto260. Ao longo 

de quase toda a sua história, ambos os países têm sofrido da 

mesma hipertrofia dentro da qual as elites dirigentes e 

intelectuais tendem a oferecer visões edificantes da história 

nacional.  

 Nessa direção, Brasil e Argentina, dentro da história 

latino-americana, vivenciaram na década de 1970 os casos 

típicos de «instituição de regimes burocrático-autoritários», 

marcados por um processo de acentuada privatização estatal, 

em razão dos «interesses dominantes» com o surgimento dos 

«grandes czares da economia e da tecnoburocracia civil e 

militar»261.  

 E, comparando a atuação das ditaduras nos dois países, 

podemos afirmar que houve, neste último, uma maior ação 

repressiva do Estado, em virtude do «acirramento dos embates 

sociais, da abrangência das ações da guerrilha urbana e uma 

maior fragilidade institucional do regime», abrindo espaço 

                                                 
260 FAUSTO, Boris & DEVOTO, Fernando J. (2004); in Brasil e Argentina: 

um ensaio de história comparada (1850-2002), pp. 19-23. 

261 Cf. op. cit. 

 



  
184

para a atitude de supressão do outro, primeiramente no campo 

do discurso passando, depois, para o plano físico»262. 

 Já a ditadura brasileira, em que pese a perseguição e 

violência, pode ser caracterizada por um autoritarismo mais 

homogêneo, justificando-se no fato de que o país enfrentou 

crises sociais menos agudas do que no caso rioplatino – não 

nos esqueçamos da transição «lenta, gradual e segura» 

propagada pelo general Geisel -, cujo fim foi precipitado 

abruptamente pela Guerra das Malvinas. 

 Por outro lado, a história recente do país possui uma 

lacuna ainda a se construir: o desinteresse, por parte dos 

dois últimos governos, em promover uma investigação dos atos 

da ditadura, esquadrinhando documentos e provas (inclusive no 

que diz respeito aos desaparecidos) e desenterrando a 

violência relativa ao período é, no mínimo paradoxal, se 

reputarmos que os dirigentes de hoje, os mesmos que impedem a 

avaliação do passado, foram (também) vítimas do golpe que 

instalou o regime militar no Brasil.    

 Os governos militares instalados na Argentina no momento 

denominado «Reorganização Nacional» (1976-1983) são 

identificados pelo «abandono total da legalidade» no que 

tange às ações de repressão à guerrilha, convertida em uma 

«guerra de extermínio» sem precedentes. O período político 

mais negro de sua história foi instituído a partir da posse 

do general Jorge Rafael Videla, a quem assistiu promover uma 

onda de repressão sem igual, sob o amparo dos oficiais 

superiores das três patentes. As ações repressivas do governo 

– que incluíam seqüestro, tortura e execução – atingiram 

militantes políticos, sacerdotes, intelectuais, jornalistas e 

até defensores dos direitos humanos, revelando seu intento de 

                                                 
262 Cf. op. cit., pp. 395-9. 

 



  
185

amedrontar a população e de reprimir qualquer atividade 

social/política. 

 Profissional da política e comandando o país, 

inicialmente, como «mediador de grupos dirigentes»263, Getúlio 

Vargas só se converteu em líder das massas a partir do final 

dos anos de 1930, no Estado Novo e, para tal, serviu-se 

amplamente dos meios de comunicação (sob a censura promovida 

em seu governo) para propagar a imagem do «pai dos pobres», 

«escravo do povo» que entraria na «história» através de seu 

suicídio, em agosto de 1954. 

 Nesse sentido, a história nacional, n«A república dos 

sonhos» amplia-se à ótica popular; a construção da república 

brasileira expande-se ao foco narrativo do povo: «Odete 

recusou o lenço de Venâncio. Preferia as lágrimas a enfeá-la 

a se furtar da dor. O Presidente merecia seu mais copioso 

pranto. Não fora sempre chamado de o pai dos pobres? E sendo 

ela pobre, miserável, não devia, então, considerá-lo pai?» 

(RS, p. 421), sobre a qual a narrativa não se furta de 

interpretar: «Getúlio, porém, preferiu o tiro no peito. E 

isto por confiar no julgamento da história, que atuaria 

sempre em seu favor. Confiante em um gesto que seduzia a 

história [...] Contudo, as mortes de Chico Alves e Getúlio 

Vargas, ambas homiziadas no coração de Odete, tornavam-se 

imbatíveis na memória popular» (RS, p. 422). 

 Se a morte é um indicador recorrente nessas narrativas, 

associando-se tanto a agentes ficcionais como ligada a 

personagens históricos, em momentos de grande comoção 

nacional, insurgindo-se em eventos de âmbito político e 

artístico, em «Voltar a Palermo», a morte se coletiviza, 

constituindo uma marca do regime autoritário contra ideais de 

justiça, e se nos oferece, emblematicamente, nas figuras do 

                                                 
263 FAUSTO, Boris & DEVOTO, Fernando (1994); cf. op. cit., p. 324. 

 



  
186

amigo Maurício e do Padre Don: «A história de Maurício se 

repetira dezenas, centenas de vezes, com amigos, conhecidos e 

nem precisava que fossem pessoas que proclamassem aos quatro 

ventos que era escandaloso que no mundo houvesse pessoas 

famintas [...] De súbito se tornaram suspeitos todos aqueles 

que falassem de paz, de direitos humanos, de justiça» (VP, p. 

77); «Um dia Don não voltara e isso ele sempre o soubera, que 

findaria por não suportar, e disso igualmente sabiam os 

companheiros, que não seria poupado, era um chefe, um líder, 

um orientador de almas e era incômodo como o padre de olhos 

azuis que fora fuzilado ao sair da missa» (VP, p. 80). 

 A morte que cruza a vida de Mercedes levando seu primeiro 

filho, a morte invocada na imagem da Moira, que só ela via: 

«Se vienes te pego, gritava apertando contra o peito o 

ursinho de pelúcia. E depois se acalmava, duerme mi niño 

duerme, que si la Mora viene en el sueño escondido no podrá 

verte. E adormecia, ela própria, o ursinho nos braços» (VP, 

p. 38).   

 A morte que, mais uma vez, delineia-se, no texto, na 

rememoração de Morales dos anos de guerra, quando ainda 

menino: «Então viera a guerra, uma guerra que dividia as 

famílias, que erguia muros de pedra no interior das casas» 

(VP, p. 45) -, prenúncio da tragédia que se abateria sobre os 

filhos de sua tia Amparo: «Amparo Soler fora buscar os dois 

corpos, transportara-os, um sobre o outro, na charrete onde 

colocavam os tonéis de óleo de oliva para ir vender no 

povoado. E os enterrara no pequeno cemitério ao pé da colina, 

os dois túmulos brancos se tocando» (VP, p. 50). 

 A memória é, no cenário romanesco, problematizada ao longo 

de sua escrita a qual, promovendo a cisão da temporalidade 

regular, interroga o histórico como processo linear, 

 



  
187

instaurando, pelo descontínuo que ela representa, aquilo que 

Costa Lima264 chama de «uma vingança contra a história». 

 Dentro desse panorama, o histórico surge como instância de 

reexame para a compreensão do agora; o passado é a matéria de 

reflexão, o qual a personagem-narradora busca apreender em 

termos de suas implicações subjetivas. Não procurando seguir 

o andamento do tempo como representado na escrita da 

história, as obras apresentam uma temporalidade descontínua, 

que marca sua vinculação ao domínio subjetivo das instâncias 

que elaboram e constituem o relato, reconhecendo as marcas da 

arbitrariedade na efetivação mesma do processo 

historiográfico.  

 E, dessa maneira, a ruptura dos paradigmas da escrita da 

história aponta para o fato de que o relato historiográfico,  

bem como seu correspondente literário, o romance histórico 

tradicional - elaborados a partir do distanciamento do 

narrador -, são passíveis de revisão e contestação. E o 

histórico, não mais celebrado como nesses textos, surge como 

matéria pela qual as obras passam a distorcer o caráter 

totalizador e universalista desse discurso.  

 Nos romances, as escritoras constroem dois planos que se 

entretecem a partir dos personagens-narradores: o plano 

interior é acionado pela memória individual e essa também 

dinamiza o plano exterior das histórias nacionais. De outro 

modo, os personagens confundem-se com a figura do narrador-

testemunha, aquele que transmite ao(à) leitor(a) de sua 

geração e de gerações futuras acontecimentos que vivenciou e 

ora compartilha com ele(a): no romance nelideano, a esfera 

pública fragmenta-se em várias experiências privadas; no 

relato de Luzilá, os eventos pretéritos ligados aos anos de 

                                                 
264 COSTA LIMA, Luiz (2006); cf. op. cit., p. 351. 

 



  
188

chumbo da história platina passam a ser observados na 

perspectiva assertiva de Maria. 

 No entanto, o foco narrativo da protagonista, que a 

princípio pode parecer onipotente, não significa «uma 

transcendência em relação à história, mas uma inserção 

problematizada da subjetividade na história»265, se 

considerarmos sua fragmentação psíquica, manifesta na própria 

descontinuidade temporal do relato: «Afastei-me lentamente na 

direção da Quinta Presidencial, que tantos personagens 

diferentes haviam abrigado. Pensava nos vultos que por ali 

haviam passado, nas conversas e discussões que haviam 

ressoado entre aquelas paredes e que tiveram o poder de 

decidir o modo como viveriam milhões de pessoas. E que a um 

certo momento da história do país igualmente haviam decidido 

sobre as mortes que teriam milhares de cidadãos e me disse 

que tudo aquilo havia passado, e como o cantou Ferrat, que o 

sangue seca depressa quando entra na História» (VP, p. 69). 

 Em ambos, o discurso objetivo da História está submetido à 

enunciação ficcional pela rememoração, a instância que 

«permite ao sujeito restabelecer um vínculo com o passado e 

reafirmar sua identidade»266, ainda que mediante estratégias 

diversificadas: o de Nélida busca relacionar os dois 

discursos, numa organização de fatos / eventos históricos 

(não lineares) conjugados com acontecimentos individuais; a 

equação dialética que faz dialogar a perspectiva coletiva com 

os pontos de vista subjetivos, visto que, como salienta 

Hutcheon267, um dos princípios da arte contemporânea é a 

passagem da esfera privada à consciência pública, ou o 

entrecruzamento entre o histórico e o biográfico. 

                                                 
265 HUTCHEON, Linda (1991); cf. op. cit., p. 156. 

266 BOITANI, Piero (2005); cf. op. cit., p. 127. 

267 HUTCHEON, Linda (1991); cf. op. cit., p. 128. 

 



  
189

 Se os personagens-narradores coabitam os planos público e 

privado, denotando a esfera da definição da identidade, no 

primeiro, traduz-se no âmbito do cultural, construído no 

diálogo entre um aqui e um alhures; no segundo, além da 

inscrição do cultural pela inter-relação entre dois 

horizontes nacionais diferentes, importa o processo de 

constituição de uma identidade feminina, consciente e 

autônoma. 

 Por outro lado, podendo ser caracterizados, os relatos,  

como testemunhos das autoras de (suas) determinadas épocas, 

os personagens-narradores, por seu turno, também testemunham, 

para o(a) leitor(a) – no sentido do «como se» referenciassem 

o real, à maneira de Paul Ricoeur -, os contextos históricos 

plasmados nos romances. 

 E, ainda que a história seja dramatizada, no texto de 

Luzilá, com o intuito de questioná-la explicitamente, trata-

se de uma apropriação do passado e da história recente, pela 

personagem-narradora, como possibilidade de salvá-la «do 

abismo» e, sob esse prisma, a história surge como instrumento 

de reflexão do passado com vistas a sua superação, em direção 

a um futuro. 

 De maneira que o registro de seu testemunho para o(a) 

leitor(a) visa a fazê-lo(a) refletir sobre as implicações da 

ditadura na vida intelectual do país, mas objetiva, 

principalmente, desvelar uma interioridade, e esse 

desvelamento implica submeter-se ao juízo do(a) 

destinatário(a), razão pela qual a evocação da história 

oficial sugere a busca de uma situação de superação 

subjetiva: «Dias inteiros vivi a morte de Maurício, tentei 

imaginar como teria acontecido, o que teria dito aos que lhe 

queriam mal [...] E me senti culpada, não sabia exatamente de 

quê, e deveria ser porque fora poupada, e o fora porque nunca 

 



  
190

tivera a coragem de viver até o fim as minhas opções como 

fizera Maurício» (VP, p. 76). 

 Se considerarmos, com Octavio Paz268, que as contradições 

ibero-americanas em relação aos projetos de modernização 

ocidental, construídos a partir de realidades alheias, podem 

ser resumidas em nossa ação política, na qual coexistem 

instituições democráticas e a realidade ubíqua da ditadura, 

Maria, intelectual consciente da fragilidade da democracia 

dos países do subcontinente, evocando a história chilena, 

relembra a ocasião em que o presidente Salvador Allende é 

deposto, em onze de setembro de 1973: «aquelas mesmas 

impressões vividas num onze de setembro fatídico, quando a 

notícia nos chegou pelo rádio, e nos braços um do outro 

havíamos escutado uma voz soturna e funda que narrava os 

primeiros acontecimentos, e a luta de Allende, e do mais 

profundo de nossa imaginação descortinávamos o vulto de um 

homem lutando sozinho, e se servindo de uma arma para a qual 

não tinha sido feito» (VP, p. 23).  

 Ou quando rememora outro evento ligado à memória social 

latino-americana, o desvio do curso do Rio da Prata para a 

construção da barragem de Itaipu: «a feitura de uma barragem 

que trazia problemas para os ribeirinhos e camponeses 

dependentes do curso do rio e que nós, os imperialistas da 

América Latina, como nos chamavam, utilizávamos como se a nós 

pertencesse aquele longo curso d’água atravessando três 

países» (VP, p. 28). 

 Linda Hutcheon269 salienta que um dos modos privilegiados 

de expressão do metaficcional é a paródia270, cuja estratégia 

                                                 
268 PAZ, Octavio (1986); in Tempo Nublado, p. 154. 

269 Cf. op. cit., pp. 165-6. 

270 Conforme evidenciamos nos capítulos precedestes, a autora, em obra 

mais recente, parece ampliar a própria noção de paródia para o âmbito 

 



  
191

consiste em manter o instituído em suspenso, retomando e 

subvertendo, a um só tempo, o passado histórico. A paródia, 

conforme Maingueneau271, manifesta-se polifonicamente pela 

articulação de duas instâncias narrativas, na qual o locutor 

do discurso põe em funcionamento uma outra fonte enunciativa: 

um autor ou um gênero de discurso. 

 Despontando como «transgressão autorizada», de uma 

perspectiva crítica implicada ideológica e esteticamente como 

posição narrativa, a paródia inscreve-se na tradição e, ao 

mesmo tempo, a ela se contrapõe em termos de normas e 

convenções do discurso. E, considerando que a dualidade 

paródica também se presentifica no âmbito das formas 

canônicas, a autobiografia surge como enfrentamento à 

história tradicional, pela inserção da subjetividade, 

significando, no nosso caso, reconfigurações de textos 

históricos sob a moldura memorialista: em «Voltar a Palermo», 

numa perspectiva individual, ao passo que, n«A república dos 

sonhos», essa perspectiva, também subjetiva, dissemina-se em 

várias vozes. 

 A intertextualidade romanesca, tributária dos conceitos de 

polifonia e dialogismo (de Bakhtin) e heteroglossia (conforme 

a atribuição de Maingueneau), permite, pois, a mistura de 

níveis e gêneros do discurso / textuais, expressão paródica 

                                                                                                                                               
da ironia como estratégia de apropriação e, nesse sentido, a primeira 

constituiria uma particularidade da segunda. Ver HUTCHEON, Linda 

(2000); in Teoria e política da ironia. 

271 MAINGUENEAU, Dominique (1996); in Elementos de lingüística para o 

texto literário, pp. 100-1, distingue, na esteira G. Genette, entre 

disfarce, a espécie paródica que «degrada» um texto canônico; charge, 

imitação desfocada do estilo de um texto; e minimal, a paródia que 

retoma, esteticamente, determinado texto, com vistas a conferir-lhe 

nova significação – modalidade associada à proposta de Hutcheon. 

 



  
192

que intercambia as esferas privada e pública e desaloja as 

convencionalidades dos gêneros ficcional e histórico. 

 Nesse ângulo, a inscrição da subjetividade é 

problematizada: no texto de Nélida, pela construção 

antitética de uma autobiografia – que, em sua formulação, 

voltar-se-ia para um «eu» - com várias focalizações, 

«inúmeras vozes, muitas vezes não inteiramente focalizáveis 

no universo textual», ao passo que, da narrativa de Luzilá, 

desponta uma narradora «deslavadamente manipuladora»272. 

 Nos dois romances, as questões identitárias, os vínculos 

entre e subjetividade e representação, fazem parte das 

condições mesmas de sentido e a memória autobiográfica 

desaloja a história - e o sujeito masculino que a construiu - 

de seu locus tradicional. Em «Voltar a Palermo», a memória 

individual emerge como instância sexual, política, social, 

não-apartada da história; n«A república dos sonhos», a busca 

de uma unidade entre narrativa histórica e subjetiva é sempre 

frustrante, e a idéia de multiplicidade também remete às 

várias memórias que compõem a nação. 

 Finalmente, ressalvando a distinção crítica entre aquilo 

que Hutcheon chamou de metaficção, ligada ao âmbito 

contemporâneo, da narrativa que questiona as fronteiras do 

discurso, e os efeitos construídos, de maneira geral, pelo 

romance histórico latino-americano, nos moldes de 

Figueiredo273, relacionados à resistência aos discursos 

totalizadores, apontando para uma dimensão utópica, relevando 

que o caráter polissêmico e inacabado do romance permite 

conjugar as duas estratégias; utilizando o metaficcional, 

questiona a história e seu discurso universalista pelo qual 

                                                 
272 HUTCHEON, Linda (1991); cf. op. cit., pp. 206-7. 

273 FIGUEIREDO, Vera Follain de (s/d); cf. op. cit.  

 



  
193

se institui, submetendo-a às dobras da literatura como enredo 

privilegiado da fantasia e da utopia.  

 

4.3.1 Os guardiões da memória: os velhos 

  

 Em «Memória e sociedade: lembranças de velhos», Bosi274 nos 

chama a atenção para o fato de os idosos possuírem, numa 

sociedade, a incumbência «de lembrar e aconselhar – memini, 

moneo – unir o começo ao fim, ligando o que foi e o porvir».  

 Para a historiadora, a memória dos anciãos articula-se 

numa base definida – a vivência de certo tipo de sociedade e 

de quadros de referência familiar e cultural reconhecíveis –, 

mais do que a dos jovens ou adultos, ainda enredados nas 

lides do cotidiano que os solicita contínua e intensamente. 

Dessa maneira, se para o adulto a memória se constitui como 

evasão da vida prática, o velho ocupa-se da atividade de 

lembrar a «substância mesma de sua vida».  

 Quando o idoso não é mais um membro ativo do grupo social, 

«lembrar e lembrar bem» é sua obrigação social; resta-lhe a 

função de «memória da família, do grupo, da instituição, da 

sociedade», já que é a «improdutividade» que lhe permite 

operar a ressurreição do passado. Nas obras literárias aqui 

examinadas, os velhos assumem a função social de lembrar e 

contar para os mais jovens a sua história, de onde eles 

vieram, o que fizeram e aprenderam275. 

 Se, nas sociedades urbano-industriais, o velho é aquele 

que perdeu a força de trabalho - não sendo mais produtor ou 

                                                 
274 BOSI, Ecléa (1994); in Memória e Sociedade: lembranças de velhos, 

p. 28. 

275 Cf. op. cit., pp. 61-3. 

 



  
194

reprodutor, ele deve se resignar a um papel passivo -, 

deixando-se tutelar por outros membros da família276, nas 

tribos antigas, porém, o ancião carrega «um lugar de honra 

como guardião do tesouro espiritual da comunidade, a 

tradição».  

 Assim, livre das pressões profissionais e familiares, que 

obstam a evocação e recordação do pretérito, o velho 

desempenha a religiosa função de reviver um outro tempo277; a 

Antiguidade e o Medievo reverenciavam os velhos porque os 

concebiam como memória viva278. 

 Em «Voltar a Palermo», as lembranças de Maria mesclam-se 

às histórias disseminadas pelo velho Morales, «narrador de 

primeiríssima ordem» (VP, p. 42), através da qual a 

protagonista-narradora reconstitui a vida de Nino, remontando 

até sua ancestralidade ibérica: «Falou da aldeia onde 

nascera, do outro lado do mar, com suas casas brancas 

edificadas sobre uma terra só pedra, e das cabras que logo 

cedo se espalhavam sobre aquelas rochas [...] Com o leite das 

cabras e das ovelhas as mães alimentavam os filhos e faziam 

os queijos que secavam ao vento, pendurados às árvores em 

potinhos de argila furados» (VP, pp. 43-44).  

 Mas, como podemos constatar, mesmo aqui os eventos 

narrados pelo pai de Nino só se dão a conhecer para o(a) 

leitor(a) através da voz de Maria: «Ainda muito chiquilín o 

velho Morales se postava sob as árvores e, cabeça erguida e 

olhos fechados, recolhia com a língua sedenta o líquido azedo 

escorrendo gota a gota» (VP, p. 44).  

                                                 
276 Cf. op. cit., p. 70. 

277 Cf. op. cit., pp. 81-2. 

278 LE GOFF, Jacques (1994); cf. op. cit., p. 436. 

 



  
195

 E, se essa passagem poderia indicar que Maria tenta impor 

sua enunciação sobre a fala do Outro, trata-se, aqui, de uma 

política de afirmação da autora, de modo que a fala da 

personagem-narradora intromete-se no discurso de Morales, 

reconstruindo-o a partir de sua imaginação e visão de mundo 

feminista, pelo entrelaçamento de relatos definido como mìse-

en-abîme: «O pai escutava, os olhos brilhantes, e a mãe, de 

pé atrás dos homens, tudo ouvia com ar de descrença [...] O 

pai ouvia em silêncio a fala dos homens e a mãe teria gostado 

de poder fazer ouvir sua voz de mulher em meio à sabedoria 

deles. Sabedoria falsa, posto que edificada sobre a areia e 

sobre o sangue, sabedoria que lutava contra o saber dela, da 

mãe, saber que se alimentava de experiência e resignação» 

(VP, pp. 44-45). 

 Já n«A república dos sonhos», os velhos denotam a 

necessidade premente de preservar uma tradição que sobreviveu 

ao domínio ibérico – que Breta / Nélida dá corpo através do 

romance -, de modo que sua enunciação é a memória da família, 

a história galega, significa sua salvação: Madruga difunde a 

Galícia sobre os que o rodeiam, notadamente sobre sua neta, 

na qual instiga o culto à imaginação, na escrita que se 

projeta para o futuro como forma de perenizar a memória, 

invocar os mortos e prestar-lhes culto, incumbindo-a de 

rastrear a memória familiar: «- Esta graça que temos de 

narrar se deve ao fato de sermos celtas, Breta. É a nossa 

maior herança. Mas, também, o que sobra de um povo sem o seu 

imaginário?» (RS, p. 81).  

 O gosto pela invenção que herda de seu avô Xan: «A memória 

levava-o diretamente à Galícia, cenário da sua infância. Por 

onde se movia como um caçador de borboletas. Sem se esquecer 

porém de recorrer ao avô Xan. Ele era o primeiro a fazê-lo 

voar, a lhe propor a aventura» (RS, p. 8). Cumpre-nos 

considerar, aqui, a tradição narrativa herdada do avô, em 

 



  
196

cujas mãos «as histórias pareciam um mingau engrossado com 

leite, havia que tomá-lo quente, na colher. E não bastando 

esses cuidados, Xan tinha ainda pretensões de criar. Dessa 

forma, segundo critérios variáveis, repartia ele as histórias 

de modo a inserir entre os seres imaginários alguns 

habitantes das aldeias vizinhas» (RS, p. 358).  

 O ofício de contador de histórias do avô Xan, aliás, vai 

se depurando ao longo dos anos e da perda dos dentes, a perda 

que também vai refinar a mestria narrativa de Madruga, cujas 

figuras identificam-se com a do narrador oral «que na função 

de contar vai perdendo os dentes a cada ano»279: «Na velhice 

agora, Madruga usava dentadura, igual a qualquer mortal. Já 

não lhe sobravam os caninos vigorosos que apreciei nas 

fotografias amareladas. Aqueles dentes que de tanto 

dilacerarem a carne humana foram-lhe devorando parte do 

coração» (RS, p. 570). 

 A memória também pode se traduzir em esquecimento; do 

ponto de vista de Venâncio, as lembranças que nunca foram 

manifestas, nem mesmo a seu melhor amigo, são elaboradas pela 

imaginação de Madruga, a quem cumpre conferir-lhe um passado, 

inscrevendo sua identidade no presente e no futuro: «Foi 

quando a mãe, repentinamente, pediu-me reserva sobre a guerra 

espanhola. Proibia que divulgasse tal tragédia com a leveza 

das emoções passageiras [...] Talvez me preparasse para a 

carta que se seguiria. Onde, então, ela escreveu: as lágrimas 

nada dizem. E logo, dois parágrafos adiante, confessou 

abruptamente: o teu pai desapareceu. Dizem que foi preso 

pelos nacionalistas» (RS, p. 714). 

 Eulália assume a incumbência de propagar a memória galega 

para os filhos, legada por D. Miguel desde o nascimento, 

                                                 
279 PIÑON, Nélida (1997); in O Gesto da Criação: sombras e luzes, p. 

87. 

 



  
197

enriquecendo-a com a imaginação criadora, porque «o ato de 

narrar imita aquele que engendra a criação». Remanescente da 

aristocracia rural, o pai, a quem deve abandonar quando vem 

para o Brasil, é quem lhe ensina a reverenciar as narrativas 

de sua longínqua pátria: «Dom Miguel contava-lhe as histórias 

que Eulália, agora na velhice, ia reforçando com ingredientes 

de punho próprio» (RS, p. 467). 

 Venâncio apaga o passado colonial brasileiro e refunda uma 

origem que atualiza a tradição dos diários de viagem dos 

descobrimentos; seu relato, confiado a Eulália, compõe, 

através de uma memória delirante, uma nova narrativa 

brasileira em outra seqüência histórica, ora inscrita no 

século XIX: «Eulália guardou o diário na gaveta. Não iria 

mais lê-lo. Não conseguira identificar-se com o Brasil do 

século dezenove, de que não tinha notícias. Talvez o país 

fosse exatamente como Venâncio o apresentara. Ele não tinha 

por que mentir. Apenas estranhava que houvesse ele se ocupado 

com tal denodo daquele século. Como se quisesse se furtar de 

uma época e de um país que lhe trouxeram tanto sofrimento» 

(RS, p. 414). 

 

4.4 Conclusões 

 

 Neste Capítulo, observamos os modos pelos quais o passado 

coletivo da nação brasileira e argentina são articulados nos 

textos «A república dos sonhos» e «Voltar a Palermo», 

respectivamente, inquirindo-os em termos do debate histórico 

contemporâneo.  

 A crise do pensamento tradicional trouxe à cena as 

implicações ideológicas da história como narrativa do 

passado, com o surgimento da história cultural que alarga a 

 



  
198

esfera investigativa desde campo de saber, a partir das 

considerações simbólicas produzidas nas culturas. 

 A história de tendência progressista instituiu-se como 

representação de acontecimentos públicos, nos quais as 

mulheres, restritas ao espaço doméstico, foram tiradas de 

cena e, amparado desse modelo, o relato histórico, 

comprometido com um campo de saber e poder masculino, 

silenciou e mediou as vozes femininas. 

 O romance histórico do século XIX edificou-se sob os 

auspícios da tradição burguesa e a formação dos estados 

nacionais, despertando o nacionalismo pela exaltação do 

passado, alimentando a idéia de identidade nacional 

homogênea.  

 O romance histórico contemporâneo questiona a visão 

moderna da história e do romance que lhe deu sustentação, 

abrindo-se para as identidades silenciadas, problematizando a 

relação entre linguagem e realidade ou a noção de 

representação, pela estratégia da metaficção e, no caso 

latino-americano, não se pode apartar da utopia, propondo-se 

a subverter as verdades alheias num movimento em que mito e 

história se entrelaçam. 

 Nélida Piñon e Luzilá G. Ferreira inscrevem os textos em 

apreço na tradição do romance histórico contemporâneo 

produzido no subcontinente, deslocando o signo referencial da 

história canônica e privilegiando a memória feminina como 

espaço da imaginação e do sonho. 

 N«A república dos sonhos», a memória dos personagens-

narradores é o eixo a partir do qual a autora constrói a 

história coletiva do país; a escrita da república literária 

dialoga com o passado e a memória coletiva, na qual se 

mesclam a história da família e a história da república 

brasileira. Em «Voltar a Palermo», a memória feminina 

 



  
199

reconstrói eventos da história recente latino-americana, 

notadamente aqueles ligados a momentos de exceção; a memória 

social é ressignificada pelas lembranças de Maria. Nessa 

perspectiva, os eventos exteriores, públicos, só ganham 

sentido pela inscrição da memória individual dos personagens-

enunciadores. 

 No primeiro, o metaficcional opera como efeito de 

dessacralizar a História oficial – e a organização do próprio 

título do romance já havia sugerido essa lida, vinculando a 

construção da república às paixões humanas, pelo sonho / 

utopia, submetidos às tramas do ficcional, tanto associado à 

obra de Breta – a obra como projeto –, como identificado  com 

o romance criado pela imaginação da autora. 

 No segundo, a própria protagonista elabora e organiza a 

trama histórica em seu relato; a narração de Maria se 

desdobra a partir de sua memória, num tom subjetivo e 

confessional. De modo análogo, n«A república dos sonhos», a 

memória convoca o passado histórico, mas uma memória 

pulverizada em múltiplas instâncias enunciativas, que 

reconstrói fragmentária e criticamente o passado brasileiro. 

 A experiência subjetiva desestrutura, pois, a regularidade 

temporal histórica, assumindo a perspectiva dos personagens 

e, nesse sentido, ao tempo encadeado e objetivo, as autoras 

contrapõem uma temporalidade não-linear, demarcada pelos 

sujeitos que convocam a  história a partir de seu foco 

narrativo.  

 As obras podem ser concebidas como problematizações 

ficcionais cujos sentidos apontam para a crítica a modelos 

políticos, nos quais o passado é invocado, questionado – e, 

portanto, relativizado: o romance nelideano dessacraliza a 

História pelo reenquadramento e humanização pela fantasia; na 

narrativa de Luzilá, a história platina tem ressonâncias na 

 



  
200

trajetória de vida da personagem-enunciadora. Nesse sentido,  

o estético configura-se na operação de relativização do 

histórico na perspectiva do sujeito.  

 De modo análogo, n«A república dos sonhos», a memória 

convoca o passado histórico, mas uma memória pulverizada em 

múltiplas instâncias enunciativas, que reconstrói 

fragmentária e criticamente o passado brasileiro. Nesse 

sentido, o estético configura-se na operação de relativização 

do histórico na ótica do sujeito.  

 Nessa, o metaficcional opera como efeito de desinvestir a 

História oficial do significado corrente – e a disposição da 

frase que compõe o próprio título do romance já havia 

sugerido essa lida, vinculando a construção da república às 

paixões humanas, pelo sonho / utopia, submetidos às tramas do 

ficcional, tanto associado à obra de Breta – a obra como 

projeto –, como identificado com o texto criado pela 

imaginação da autora e ora submetido à nossa apreciação. 

 A memória é, pois, o leitmotiv das narrativas, porquanto 

problematizada ao longo de sua escrita a qual, promovendo a 

cisão da temporalidade regular, interroga o histórico como 

processo linear, instaurando, pelo descontínuo que ela 

representa, «uma vingança  contra a história», oferecendo-nos 

uma temporalidade vinculada ao domínio subjetivo das 

instâncias que elaboram e constituem o relato, reconhecendo 

as marcas da arbitrariedade na efetivação mesma do processo 

historiográfico. E, nesse sentido, o relato historiográfico, 

bem como seu correspondente literário, o romance histórico 

tradicional, são passíveis de revisão e contestação.  

 Nos textos, o registro de seu testemunho para o(a) 

leitor(a) visa a fazê-lo(a) refletir sobre as implicações da 

história na vida do país, mas objetiva, principalmente, 

 



  
201

desvelar uma interioridade, e esse desvelamento implica 

submeter-se ao juízo do(a) destinatário(a). 

 A paródia, cuja estratégia crítica implicada ideológica e 

esteticamente como posição narrativa, inscreve-se e, ao mesmo 

tempo, contrapõe-se à tradição em termos de suas convenções 

discursivas e a configuração híbrida da autobiografia 

corresponde a um enfrentamento da história tradicional, pela 

inserção da subjetividade na objetividade dessa área de 

saber. 

 Assim, a paródia, concebida, no presente, como modalização 

do recurso autocrítico da ironia, pode ser considerada, nos 

relatos de Nélida Piñon e Luzilá Gonçalves Ferreira, ao nível 

do discurso de verdade e dinamizada tanto no aspecto dos 

modelos políticos nacionais no subcontinente, como no que se 

refere ao protocolo de verdade que a história pretensamente 

pressupõe. 

 De um lado, a objetividade histórica é questionada; de 

outro, é a subjetividade o foco da problematização: na 

narrativa de Luzilá, a protagonista desponta como uma 

enunciadora deslavadamente manipuladora mas pode ser 

caracterizada, simultaneamente, por uma descontinuidade / 

mobilidade; no caso do romance nelideano, esse questionamento 

manifesta-se como construção antitética de uma autobiografia 

– que, em sua constituição, volta-se para um «eu» - com 

várias focalizações, múltiplas vozes enunciativas, além de 

tudo marcada por aspectos que lhe conferem um tom épico. 

 

 

 

 

 

 



  
202

 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 
 

a presente investigação, buscamos analisar os 

romances «A república dos sonhos» e «Voltar a 

Palermo», de Nélida Piñon e Luzilá Gonçalves 

Ferreira, respectivamente, evidenciando aspectos concernentes 

à construção e representação de identidades, à 

problematização das convenções das formas narrativas; à 

experiência da viagem, assim como a apropriação literária das 

histórias nacionais e da memória coletiva.  

  N

 No primeiro capítulo, traçamos aspectos relacionados ao 

conjunto da obra das autoras em tela, ressaltando as formas 

de agenciamento possibilitadas por enunciações feministas que 

concebem o romanesco como espaço de problematização das 

subjetividades e suas articulações no âmbito da construção e 

representação das identidades femininas. 

 No segundo, analisamos a pertinência dos romances ao 

âmbito dos gêneros literários vigentes, a partir dos quais as 

escritoras dialogam com a memória literária, ressaltando 

aspectos que problematizam normas e convenções da 

autobiografia mediante a apropriação de outras convenções e 

formas / estruturas narrativas. 

 Realçamos, no terceiro, o tópico da viagem e seus 

correspondentes nas narrativas em questão, identificando as 

implicações decorrentes da experiência de deslocamento em 

termos identitários - no aspecto da construção das 

subjetividades dos personagens, assim como no das imagens 

relacionadas à alteridade. 

 No quarto, realçamos o confronto entre a escrita da 

história e da literatura, focalizando, nos textos em 

 



  
203

apreciação, a construção do passado, da memória coletiva e 

das histórias nacionais. 

 Assim, do ponto de vista da construção das identidades 

femininas, os relatos considerados reportam-se a enunciados 

inscritos na memória para recompô-los a partir de uma ótica 

enunciativa comprometida com as questões de mulheres, em 

termos de discursos instituídos no âmbito da cultura e 

interrogando o processo de construção narrativa: «A república 

dos sonhos» interroga o silenciamento feminino através da 

memória de Eulália, um dos eixos da trama;  Breta, o outro 

eixo da memória familiar é aquela que construirá a história 

da família legada pelo avô, em forma de romance. O ciclo de 

memórias se constitui pelo oxímoro morte-vida, pelo qual o 

romance sacraliza a fabulação humana. Em «Voltar a Palermo», 

Maria aciona a experiência transcultural, protagonizando e 

narrando seu relato de viagem, em cuja dinâmica se insere 

como sujeito do enunciado e da enunciação. E se Mercedes,  

não consegue transcender as funções prescritas pelos códigos 

sociais, a retórica autoral sugere uma ampliação do estatuto 

da personagem, pelo mimetismo histérico, ressignificando o 

lugar da mãe e esposa em termos do retorno do desejo 

recalcado. 

Breta e Maria, como enunciadoras do discurso narrativo, 

constituem-se metáforas da escritora, recriando a realidade 

social dominante a partir da memória como lugar do sonho e da 

liberdade, com vistas à recriação identitária.  Por outro 

lado, as obras apontam para um esquema circunferencial, 

remetendo à idéia de renovação, na esfera identitária, e 

recriação, no âmbito da imaginação literária.  

 Os relatos em apreço assumem formas distintas de 

expressão: o primeiro, mediante configuração narrativa 

heterodoxa e plural, problematiza a idéia de identidade 

enquanto categoria homogênea e o segundo, assumindo uma 

 



  
204

perspectiva marcada por hiperassertividade, abre-se para 

outras subjetividades. 

 Ambos problematizam a noção de subjetividade: um, 

entrecruzando vários focos narrativos; o outro, multiplicando 

posições de sujeito, oferecendo-nos uma problematização a 

partir da constituição mesma da estrutura, ao nível das 

convenções e formas literárias: o primeiro, pela técnica de 

montagem, através da qual a autora desmistifica as formas 

tradicionais de relato, bem como a idéia de autor como herói 

apresentando, em seu lugar, uma narração como experiência 

intersubjetiva, inclusive abrindo-se à leitura, 

possibilitando a construção de novos modos de organização do 

romance. O segundo a partir da proposição de obra aberta, 

pelo embaralhamento da ficção com a realidade e a convenção 

do testemunho permite que a escritora submeta-se à apreciação 

do(a) leitor(a) na pele da personagem-narradora, além de esse 

julgamento desviar o sentido mais explícito da narração, uma 

história de amor. 

 A viagem, no romance nelideano, confunde-se com uma 

migração enquanto empresa coletiva, pressupondo a 

reconstrução da vida dos personagens em outra comunidade. No 

texto da escritora pernambucana, a ação não se confunde com a 

migração porquanto está implicada com uma previsão de 

retorno, envolvendo, contudo, um processo de re-invenção 

subjetiva pelo encontro com o outro. No primeiro, a escrita 

dramatiza o deslocamento campo-cidade, ligado às 

transformações oriundas do processo de contingência sócio-

histórica, mas também como investimento libidinal; o segundo 

oferece-nos o desdobramento intracontinental numa relação 

eminentemente urbana. 

A viagem, nos textos, oferece um distanciamento estético 

em relação à cultura de origem, pela qual questionam a idéia 

de centralidade – e seu oposto, de marginalidade - e, nessa 

 



  
205

medida, a multiplicidade evoca a condição mesma da escrita 

feminina a qual, ainda que não exclusiva da escrita de 

mulheres, está marcada por uma perspectiva intersubjetiva e 

transigente. 

O fulcro da viagem, n«A república dos sonhos», é a 

celebração da memória familiar e ancestral; em «Voltar a 

Palermo», o fundamento da viagem está associado à experiência 

subjetiva que a escrita visa a captar através da narrativa. 

 Sendo, a memória, o leitmotiv das narrativas, porquanto é 

problematizada ao longo dos textos, promove uma cisão da 

temporalidade regular, interrogando o histórico e oferecendo-

nos uma temporalidade em zigue-zague, que marca sua 

vinculação ao domínio subjetivo das instâncias que elaboram o 

relato, e, nesse sentido, o relato historiográfico e seu 

correspondente literário, o romance histórico tradicional, 

são reavaliados.  

A temporalidade no romance de Luzilá se dinamiza na inter-

relação do tempo regular da seqüência narrativa e da 

continuidade que caracteriza o histórico com o tempo suspenso 

da memória. O tempo abre-se ao tempo do Outro, instituindo o 

tempo interacional, intersubjetivo, do compartilhamento de 

experiências. No texto de Nélida, a temporalidade linear da 

história submete-se à trajetória dos personagens; a História 

do país funde-se à temporalidade das experiências individuais 

dos membros da família de Madruga e a enunciação do tempo, é, 

dessa forma, fragmentada, amparando-se nos múltiplos planos 

enunciativos. 

 A ironia tem uma função basilar nos romances em questão: 

em primeiro lugar, dinamiza as identidades femininas, visando 

ao questionamento, pela apropriação dos enunciados 

monolíticos, para reinventar criativamente as alteridades 

femininas: a mulher como mãe e esposa, como negra e como 

 



  
206

escritora. Em segundo, os textos oferecem-nos a ironia como 

estratégia crítica ao nível das formas: o primeiro questiona 

os gêneros discursivos / literários, misturando o 

autobiográfico e épico; o segundo, os estatutos de veracidade 

e ficcionalidade. E, finalmente, a paródia, como modalização 

do irônico, inscreve-se e contrapõe-se à tradição em termos 

de suas convenções discursivas e a configuração híbrida da 

autobiografia corresponde a um enfrentamento, pela inserção 

da subjetividade na objetividade da História. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  
207

 BILIOGRAFIA 
 

 

Biliografia primária 

FERREIRA, Luzilá Gonçalves. A Garça mal ferida: A história de 

Anna Paes d’Altro no Brasil holandês. Recife: Nova Presença, 

2002. 

_____. Humana, demasiado humana. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. 

_____. Muito além do corpo. 4ª ed., São Paulo: Scipione, 

1998. 

_____. Os rios turvos. Rio de Janeiro: Rocco, 1993. 

_____. Voltar a Palermo. Rio de Janeiro: Rocco, 2002. 

PIÑON, Nélida. A força do destino. Rio de Janeiro: Record, 

1997. 

_____. A república dos sonhos. Rio de Janeiro: Record, 1997. 

_____. O calor das coisas. Rio de Janeiro: Record, 1997. 

_____. O pão de cada dia (fragmentos). Rio de Janeiro: 

Record, 1997. 

_____. Vozes do deserto. Rio de Janeiro: Record, 2005. 

 

Biliografia secundária 

ACHUGAR, Hugo. Planetas sem boca: escritos efêmeros sobre 

Arte, Cultura e Literatura [tradução Lyslei Nascimento]. Belo 

Horizonte : Editora da UFMG, 2006, pp. 55-64. 

 



  
208

ALEGRÍA, Fernando. Antiliteratura. In MORENO, César Fernández 

(org.). América Latina em sua literatura. São Paulo: 

Perspectiva, 1972, pp. 243-60. 

ARAÚJO, Nara. O tempo e o rastro: da viagem e sua imagem 

[tradução Eliane Tijera Lisboa]. Florianópolis : Ed. 

Mulheres;  Santa Cruz do Sul : EDUNSC, 2003. 

ARIÈS, Philippe. História da morte no Ocidente [tradução 

Priscila Viana de Siqueira]. Rio de Janeiro : Ediouro, 2003. 

ARISTÓTELES. Arte Poética e Arte Retórica [tradução Antônio 

Pinto de Carvalho]. Rio de Janeiro: Ediouro, s.d.   

BAKHTIN, Mikhail. Estética da criação verbal [tradução Maria 

Ermantina Galvão; revisão da tradução Marina Appenzeller]. 3ª 

ed., São Paulo: Martins Fontes, 2000 (Coleção ensino 

superior). 

_____. Questões de Literatura e de Estética (A Teoria do 

Romance) [tradução Aurora Fornoni Bernardini et al.]. 3ª ed., 

São Paulo: HUCITEC, 1993. 

BANN, Stephen. As invenções da história: ensaios sobre a 

representação do passado [tradução Flávia Villas Boas]. São 

Paulo : Editora da UNESP, 1994. 

BASTOS, Hermenegildo. Memórias do cárcere: literatura e 

testemunho. Brasília: Editora da UNB, 1998. 

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política [tradução 

Sérgio Paulo Rouanet]. 4ª ed., Brasília: Editora Brasiliense, 

1985 (Coleção Leituras Afins, Vol. 1).  

BERARDINELLI, Cleonice. Estudos camonianos. 2ª ed., Rio de 

Janeiro : Nova Fronteira, 2000. 

 



  
209

BERND, Zilá. Literatura e Identidade Nacional. Porto Alegre: 

Editora da Universidade do Rio Grande do Sul, 1998. 

_____. Os deslocamentos conceituais da transculturação. In 

BERND, Zilá (org.). Americanidade e transferências culturais. 

Porto Alegre: Movimento, 2003 (Coleção Ensaios, v. 54), pp. 

17-25. 

BHABHA, Homi. O local da cultura [tradução Myrian Ávila et 

al.]. Belo Horizonte: UFMG, 1998.  

BOITANI, Piero. A Sombra de Ulisses [tradução Sara Margelli]. 

São Paulo : Perspectiva, 2005. 

BOSI, Ecléa. Memória e Sociedade: lembranças de velhos. São 

Paulo : Companhia das Letras, 1994. 

BRAIDOTTI, Rose. A política da diferença ontológica. In 

BRENNAN, Teresa (org.). Para Além do Falo: uma crítica a 

Lacan do ponto de vista da mulher [tradução Alice Xavier]. 

Rio de Janeiro: Record, Rosa dos Tempos (Coleção Gênero, 

v.4), 1997, p. 123-144. 

BURKE, Peter. A história dos acontecimentos e o renascimento 

da narrativa. In _____. A escrita da história [tradução Magda 

Lopes]. São Paulo : Editora da UNESP, 1992, pp. 327-48. 

CALVINO, Italo. Seis propostas para o próximo milênio 

[tradução Ivo Barroso]. 2ª ed., São Paulo : Companhia das 

Letras. 

CANDIDO, Antonio. Literatura e Sociedade. 7ª ed., São Paulo : 

Companhia Editora Nacional, 1985. 

CARDOSO, Sérgio. O olhar do viajante (do etnólogo). In 

NOVAES, Adauto et al. O olhar. São Paulo : Companhia das 

Letras, 1998, pp. 347-60. 

 



  
210

CARVALHO, José Murilo de. Os bestializados: o Rio de Janeiro 

e a República que não foi. 3ª ed., São Paulo : Companhia das 

Letras, 1987. 

COELHO, Nelly Novaes. Nélida Piñon – A república dos sonhos: 

memória – historicidade – imaginário. In _____. A literatura 

feminina do século XX. São Paulo: Siciliano, 1993. 

COSTA LIMA, Luiz. História, Ficção, Literatura. São Paulo : 

Companhia das Letras, 2006.    

DUBY, Georges. Ano 1000, ano 2000: na pista de nossos medos 

[tradução Eugênio Michel da Silva, Maria Regina Lucena 

Borges-Osório]. São Paulo : Editora UNESP, 1999 (Prismas). 

EAGLETON, Terry. Teoria da literatura: uma introdução 

[tradução Waldemar Dutra; revisão da tradução João Azenha 

Jr.]. 3ª ed., São Paulo : Martins Fontes, 1997. 

ECO, Umberto. Sobre os espelhos e outros ensaios (tradução 

Beatriz Borges]. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1989. 

FAUSTO, Boris (org.). Fazer a América. 2ª ed., São Paulo : 

Editora da Universidade de São Paulo, 2000. 

FAUSTO, Boris e DEVOTO, Fernando. Brasil e Argentina: um 

ensaio de história comparada (1850-2002) [tradução dos textos 

em castelhano por Sérgio Molina. São Paulo : Editora 34, 

2004. 

FIGUEIREDO, Vera Follain de. Da profecia ao labirinto: 

imagens da história na ficção latino-americana contemporânea. 

Rio de Janeiro : Imago, 1994. 

FITZ, Earl. Ambigüidade e Gênero: estabelecendo a diferença 

entre a ficção escrita por mulheres no Brasil e na América 

espanhola. In SHARPE, Peggy (org). Entre resistir e 

identificar-se: para uma teoria da prática narrativa 

 



  
211

brasileira de autoria feminina. Florianópolis: Editora 

Mulheres; Goiana: Editora da UFG, 2000, pp. 23-31. 

FREUD, Sigmund. Luto e Melancolia [Tradução Jayme Salomão; 

comentários e notas James Stracey em colaboração com Anna 

Freud] Rio de Janeiro: Imago, 1996, p. 245-263 (Obras 

Completas, vol. XIV). 

GANDHI, Leela. Postcolonial Theory: a critical introduction. 

New York: Comumbia University Press, 1988. 

GAY, Peter. O Coração Desvelado. São Paulo : Companhia das 

Letras, 1999. 

GENETTE, Gérard. Discurso da Narrativa [Tradução Fernando 

Cabral Martins]. Lisboa: Vega, 1976. 

_____. Introdução ao Arquitexto [tradução Fernando Cabral 

Martins]. Lisboa : Vega,  1986. 

HOBSBAWN, Eric J. A era do capital (1848-1875): programa, 

mito e realidade [tradução Luciano Costa Neto]. 5ª ed., São 

Paulo : Paz e Terra, 2000. 

_____. Nações e Nacionalismo desde 1780 [tradução Maria Celia 

Paoli e Anna Maria Quirino]. 4ª ed., Rio de Janeiro : Paz e 

Terra, 2000. 

HOLLANDA, Heloísa Buarque de (org.). Tendências e impasses: o 

feminismo como crítica da cultura. Rio de Janeiro: Rocco, 

1994.  

_____. O estranho horizonte da crítica feminista no Brasil. 

In SÜSSEKIND, Flora et al. (orgs.). Vozes femininas: gênero, 

mediações e políticas da escrita. Rio de Janeiro : 7 Letras; 

Fundação Casa Rui Barbosa, 2003, pp. 15-25. 

 



  
212

HUTCHEON, Linda. Poética do Pós-modernismo: história, teoria, 

ficção [tradução Ricardo Cruz]. Rio de Janeiro: Imago, 1991. 

_____. Teoria e política da ironia [tradução Julio Jeha]. 

Belo Horizonte : Editora da UFMG, 2000.  

IRIGARAY, Luce. Essere Due. Torino: Bollati Boringhieri, 

1994. 

_____. Speculum: l’altra donna [traduzione dal francese a 

cura di Luisa Muraro]. 3ª ed., Milano: Feltrinelli, 1998. 

JÍTRIK, Noé. Destruição e Formas nas Narrações. In MORENO, 

César Fernández (org.). América Latina em sua literatura. São 

Paulo: Perspectiva, 1972, pp. 217-42. 

LANDOWSKI, Eric. Presenças do Outro: ensaios de 

sociossemiótica. São Paulo : Perspectiva, 1997. 

LE GOFF, Jacques. Memória e História [tradução Bernardo 

Leitão et al.] 3ª ed., Campinas/SP: Editora da UNICAMP, 1994. 

_____. O maravilhoso e o cotidiano no Ocidente Medieval 

[tradução Antônio José Pinto Ribeiro]. Lisboa : Edições 70, 

1989. 

LEJEUNE, Philippe. Le pacte autobiografhique. Paris : Seuil, 

1975. 

LUKÁCS, Georg. A teoria do romance: um ensaio histórico-

filosófico sobre as formas da grande épica [tradução, 

prefácio e notas José arcos Mariani de Macedo]. 3ª ed., São 

Paulo : Duas Cidades / Editora 34, 2000. 

MAGALHÃES, Isabel Allegro de. O SEXO DOS TEXTOS e outras 

leituras. Lisboa: Editorial Caminho, 1995. 

MAINGUENEAU, Dominique. Elementos de lingüística para o texto 

literário [tradução Maria Augusta Bastos de Matos; revisão da 

 



  
213

tradução Marina Appenzeller]. São Paulo: Martins Fontes, 1996 

(Coleção Leitura e Crítica). 

_____. Novas tendências em análise do discurso. São Paulo: 

Martins Fontes, 1989. 

_____. O contexto da obra literária [tradução Maria 

Appenzeller; revisão da tradução Eduardo Brandão]. 2ª ed., 

São Paulo: Martins Fontes, 2001 (Coleção leitura e crítica). 

_____.  Pragmática para o discurso literário [tradução Maria 

Appenzeller; revisão da tradução Eduardo Brandão]. São Paulo 

: Martins Fontes, 1996. 

MARTINS, Francisco. O nome próprio: da gênese do Eu ao 

reconhecimento do outro. Brasília : Editora da UNB, 1991. 

MELMAN, Charles. Imigrantes: Incidências Subjetivas das 

Mudanças de Língua e País – com uma conversa com Contardo 

Galligaris [tradução Rosane Pereira; organização e revisão 

técnica Contardo Galligaris]. São Paulo: Estuta, 1992. 

MIGNOLO, Walter. Lógica das diferenças e política das 

semelhanças: da Literatura que parece História ou 

Antropologia e vice-versa. In CHIAPPINI, Ligia & AGUIAR, 

Flávio W. (orgs.). Literatura e História na América Latina. 

2ª ed., São Paulo : EDUSP, 2001, pp. 115-35. 

MUECKE, D. C. Ironia e o irônico [tradução Geraldo Gerson de 

Souza]. São Paulo : Perspectiva, 1995. 

ORLANDI, Eni Puccinelli. As formas do silêncio: no movimento 

dos sentidos. 3ª ed., Campinas: Editora da UNICAMP, 1995. 

PAGEAUX, Daniel-Henri & MACHADO, Álvaro Manuel. Da Literatura 

comparada à teoria da literatura. Lisboa : Edições 70, 1988 

(Coleção Signos). 

 



  
214

PERROT, Michelle. Os excluídos da História: operários, 

mulheres e prisioneiros [tradução Denise Bottmann]. 4ª ed., 

São Paulo : Paz e Terra, 2006. 

PIÑON, Nélida. O Gesto da Criação: sombras e luzes. In 

SHARPE, Peggy (org). Entre resistir e identificar-se: para 

uma teoria da prática da narrativa brasileira de autoria 

feminina. Florianópolis: Editora Mulheres; Goiana: Editora da 

UFG, 2000, pp. 81-94. 

PIZARRO, Ana. Gabriela Mistral en el discurso cultural; La 

casa y la calle: mujer e cultura en America Latina y el 

Caribe. In _____. De ostras y canibales: ensayos sobre la 

cultura latinoamericana. Santiago : Editorial Universidad de 

Santiago, 1995, pp. 184-92; 193-207. 

_____(org.). América Latina: palavra, literatura e cultura. 

São Paulo : Memorial ; Campinas : UNICAMP, 1995 (v. 3). 

PLATÃO. A República, Livro III [tradução Pietro Nassetti]. 

São Paulo: Martin Claret, 2002. 

PRADO, Paulo. Retrato do Brasil: ensaio sobre a tristeza 

brasileira [texto introdutório Ronaldo Vainfas]. Rio de 

Janeiro : Editora Nova Aguilar, 2002 (v. II). 

PRATT, Mary Louise. Os olhos do império: relatos de viagem e 

transculturação [tradução Jézio Hernani Bonfim Gutierre]. 

Bauru, São Paulo : EDUSC, 1999. 

QUEIROZ, Maria José. Os males da ausência. Rio de Janeiro : 

Topbooks, 1998. 

RAMA, Ángel. Os Processos de Transculturação na Narrativa 

Latino-americana. In AGUIAR, Flávio & VASCONCELOS, Sandra 

Guardini T. (orgs). Ángel Rama: Literatura e Cultura na 

América Latina [tradução Raquel la Corde dos Santos, Elza 

 



  
215

Gasparotto]. São Paulo : Editora da Universidade de São 

Paulo, 2001 (Ensaios latino-americanos; 6), pp. 209-38.  

REIS, Carlos & LOPES, Ana Cristina M. Dicionário da 

Narrativa. São Paulo : Ática, 1988.  

RICOEUR, Paul. Tempo e Narrativa [tradução Constança 

Marcondes César]. Campinas; São Paulo: Papirus, 1994 (Tomo 

I). 

_____. Tempo e Narrativa [tradução Marina Appenzeller; 

revisão técnica Maria da Penha Villela-Petit]. Campinas, SP : 

Papirus, 1995 (Tomo II). 

_____. Tempo e Narrativa [tradução Roberto Leal Ferreira; 

revisão técnica Maria da Penha Villela-Petit]. Campinas; São 

Paulo: Papirus, 1997 (Tomo III).  

ROMERO, José Luiz. América Latina: as cidades e as idéias 

[tradução Bella Josef]. Rio de Janeiro : Editora da 

Universidade do Rio de Janeiro, 2004. 

SAID, Edward W. Cultura e Imperialismo [tradução Denise 

Bottman]. São Paulo : Companhia das Letras, 1995. 

_____. Reflexões sobre o exílio e outros ensaios [tradução 

Pedro Maia Soares]. São Paulo : Companhia das Letras, 2003. 

SARAIVA, Antônio J. & LOPES, Óscar. História da Literatura 

Portuguesa. Porto : Editora Porto, 1986. 

SCLIAR, Moacir. Saturno nos trópicos: a melancolia chega ao 

Brasil. São Paulo : Companhia das Letras, 2003. 

SIBONY, Daniel.  Entre-deux: l’origine em partage. Paris : 

Seuil, 1991. 

SILVA, Vítor Manuel de Aguiar e. Teoria da Literatura. 8ª 

ed., Coimbra : Livraria Almeidina, 1994 (v. 1). 

 



  
216

SOUZA, Raquel. Hibridação e identidade na poesia 

autobiográfica de Carlos Drummond de Andrade. In BERND, Zilá. 

& LOPES, Cícero Galeno (orgs.). Identidades e estéticas 

compósitas. Porto Alegre: Centro Editorial La Salle; Editora 

da UFRGS, 1999, pp. 39-60. 

TODOROV, Tzvetan. A conquista da América: A questão do outro 

[tradução Beatriz Perrone Moisés]. 2ª ed., São Paulo: Martins 

Fontes, 1999. 

_____.  O homem desenraizado [tradução Christina Cabo]. Rio 

de Janeiro/São Paulo: Record, 1999. 

WARNER, Marina. Da fera à loira: sobre contos de fadas e seus 

narradores [tradução Thelma Médici Nóbrega]. São Paulo : 

Companhia das Letras, 1999. 

WHITE, Hayden. Trópicos do discurso: ensaios sobre a crítica 

da cultura [Tradução Alípio Correia de Franca Neto]. 2ª ed., 

São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2001 

(Ensaios de Cultura: 6).                                                  

WILLIAMS, Raymond. O campo e a cidade: na história e na 

literatura [tradução Paulo H. Britto]. São Paulo: Companhia 

das Letras, 1989. 

ZILBERMAN, Regina & BERND, Zilá (orgs.). O viajante 

transcultural: leituras da obra de Moacyr Scliar. Porto 

Alegre : EDIPUCRS, 2004. 

ZIRPOLI, I M. Vidas Re-Compostas: aventureiras, peregrinas, 

viajantes (contos de Nélida Piñon). Recife : Programa de Pós-

Graduação em Letras da UFPE, 2005. 

 

 

 



  
217

Dicionários 

BRANDÃO, Junito de Souza. Dicionário mítico-etimológico da 

mitologia grega. 3ª ed., Petrópolis; Rio de Janeiro : Vozes, 

2000 (2 v.). 

BRUNEL, Pierre (org.). Dicionário de Mitos Literários 

[tradução Carlos Sussekind et al.; prefácio à edição 

brasileira Nicolau Sevcenco]. 2ª ed., Rio de Janeiro: José 

Olympio, 1998. 

CHEVALIER, Jean e CHEERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos 

(mitos, sonhos, costumes, gestos, formas, figuras, cores, 

números) [Coordenação Carlos Sussekind; tradução Vera da 

Costa e Silva et al.]. 14ª ed., Rio de Janeiro: José Olympio, 

1999. 

FELICI, Lucio e ROSSI, Tiziano. Dizionario della Letteratura. 

Milano : Ganzanti Ed., 1985. 

 

Textos on-line 

FERREIRA, Luzilá Gonçalves. Escrita feminina : Revista 

Continente Multicultural. N. 48 (versão on-line: 

www.continentemulticultural.com.br/revista048/materia.asp? m= 

Literatura&s=1), Dezembro 2004. Acesso 05.01.2007. 

FIGUEIREDO, Vera Follain de. Da alegria e da angústia de 

diluir fronteiras: o romance histórico, hoje, na América 

Latina (http://members.tripod.com/~lfilipe/Vera.html), s.d. 

Acesso 05.05.2006. 

FONSECA, Denise. Letras que alimentam sonhos, sonhos que 

alimentam repúblicas (Entrevista: http://www.academia.org. 

br), 2000. Acesso Novembro 2002. 

 



  
218

HUTCHEON, Linda. Circling the downspout of empire: Post - 

colonialism and Postmodernism. In _____. Splitting Images 

[Tradução Denise Almeida Silva]. New York/Toronto/Oxford: 

Oxford University Press, 1991. pp. 69-95. Endereço: 

http://www.ufrgs.br/cdrom/hutcheon/index.html. Acesso 10.11. 

2004. 

NORONHA, Jovita Maria G. Entrevista com Philippe Lejeune: 

Ipotesi, Revista de Estudos Literários. V. 6, n. 2, (s/d), 

pp. 21-30 (endereço: www.revistaipotesi.ufjf.br/volumes/v6n1 

/cap02.pdf). Acesso 16.09.2006. 

LUSTOSA, Isabel. Conversa com Roger Chartier [Tradução Ana 

Carolina Delmas]. Endereço: http://p.php.uol.com.br/tropico/ 

html/textos/2479,2.shl, 2004. Acesso 16.09.2006. 

PIÑON, Nélida. The female memory in narrative. IADB Cultural 

Center Reviews, November/1999, nº 35 (artigo on-line: 

http://www.iadb.org/cultural/reviews//35.pdf), 1999. Acesso 

10.06.2006. 

PRETE, Antonio. Nella lingua materna (Endereço: http://www. 

ecologiasociale.org/pg/dum_lingua_poesia.html), 2002. Acesso 

10.06.2003. 

 

 

 

 

 

 


	TESE DE DOUTORADO:
	TESE DE DOUTORADO:
	 Cumpre-nos, aqui, ressaltar a natureza lacunosa e arbitrária da tradição, cuja consolidação se deu e se dá sob o silenciamento de muitas identidades – inclusive e, no contexto desta investigação, principalmente das mulheres. No entanto, poderíamos mencionar, com Gandhi , que o debate crítico sobre o Outro há de pagar um tributo à história dominante.

	3.4 Conclusões

