
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS­GRADUAÇÃO EM LETRAS 

Martins Pena e a crítica à sociedade brasileira de meados do século XIX 

FREDERICO JOSÉ MACHADO DA SILVA 

RECIFE/2009

PPGL
AVISO
AVISO 

O autor é o titular dos direitos autorais da obra que você está acessando.
Seu uso deve ser estritamente pessoal e/ou científico.
Fica proibido qualquer outro tipo de utilização sem autorização prévia do titular dos direitos autorais.




FREDERICO JOSÉ MACHADO DA SILVA 

Martins Pena e a crítica à sociedade brasileira de meados do século XIX 

Dissertação  de  Mestrado  apresentada  ao 
Programa  de  Pós­Graduação  em  Letras  da 
UFPE  para  obtenção  do  grau  de  Mestre  em 
Teoria da Literatura. 

ORIENTADORA: Professora Dr a MARIA DA PIEDADE MOREIRA DE SÁ 

RECIFE/2009



Silva, Frederico José Machado da 
Martins Pena e a crítica à sociedade brasileira de 

meados do século XIX / Frederico José Machado da 
Silva. – Recife: O Autor, 2009. 

129 folhas. 

Dissertação  (mestrado)  –  Universidade  Federal 
de Pernambuco. CAC. Letras, 2009. 

Inclui bibliografia. 

1.  Pena,  Martins,  1815­1848  ­  Crítica  e 
interpretação.  2.  Literatura  brasileira  ­  Séc.  XIX.  3. 
Comédia. 4. Romantismo. I. Título. 

82.09  CDU (2.ed.) 
UFPE 

809  CDD (22.ed.)  CAC2009­27







À Maristela, estrela do meu caminho



O  dramático  visa  o  futuro:  expõe  a  problemática  dolorosa  de  uma 
situação existencial com o fim de estimular a mudança do status quo. 
Toda boa peça provoca no espectador a reflexão sobre a bondade e a 
eficácia  dos  valores  ideológicos  impostos  pela  sociedade. 
Demonstrando  que  tais  valores  são  falsos  e  hipócritas,  pois  não 
conseguem  proporcionar  felicidade  ao  homem,  o  drama  sugere  a 
mudança de costumes e comportamentos. (Salvatore D’Onofrio) 

O Rio  possui  hoje  um  teatro  lírico  [...]  suas  ruas  são  iluminadas  a 
gás  e  há  um  piano  em  cada  casa.  É  verdade  que  esse  teatro  está 
situado no meio de uma praça infecta [...] que as ruas, sem passeios, 
são mal calçadas de pedra bruta,  e que afinal, nos  tais pianos  [...] 
não se  tocam  senão músicas de dança,  romanças e polcas  (Charles 
Expilly) 

Assim como os portugueses que esperam por D. Sebastião,  ingleses 
por  Artur,  crentes  pelo  Messias,  renegados  pelo  Anti­Cristo,  nós 
também esperamos pelo reformador do nosso teatro. São crenças, e 
com elas morreremos, legando­as a nossos filhos. (Martins Pena)



AGRADECIMENTOS 

Para  realizar  nosso  trabalho  contamos  com  pessoas  que  nos  ajudaram  das  mais 

variadas maneiras. Em primeiro lugar, agradeço à professora Dr a . Maria da Piedade Moreira 

de  Sá  (In  memoriam),  pelo  acolhimento  no  Programa  de  Pós­Graduação  em  Letras,  pela 

dedicação, pelas orientações teóricas, e pelas  lições de humanidade que recebi dela em cada 

encontro. Sem a presença dela o caminho seria bem mais difícil de percorrer. 

Agradeço a meu orientador de iniciação científica da Faculdade Frassinetti do Recife, 

Professor  Dr.  Alexandre  Furtado.  Também  registro  meu  agradecimento  à  Professora  Dr a . 

Cristina  Botelho,  pelas  oportunidades  oferecidas  durante  a  graduação  e  ao  término  dela. 

Obrigado pelo incentivo. 

Agradeço  ao  Professor  Dr.  Ricardo  Bigi  de  Aquino,  pelas  conversas,  leituras, 

indicações  bibliográficas e,  sobretudo, gentileza em  atender,  sem obrigação alguma, a meus 

pedidos. 

Sem meus  amigos,  eu  não  teria  uma  “visão  cômica  do mundo”  e  esse  trabalho  não 

teria sido sequer pensado. Com eles aprendi que em algumas situações mais vale rir. Também 

não poderia deixar de registrar o incentivo e a força que sempre me deram: Eudes Naziazeno, 

João  Tavares,  João  Paulo, Glauber Nascimento, Rodrigo Barradas,  Robert  Nogueira, Hugo 

Guimarães, Luana Pinheiro e Tainá Valle. Amigos sempre presentes em tudo que faço. 

Durante a graduação conheci amigos para a vida  inteira. Pessoas que  fazem parte de 

minha  vida  e  que,  direta  ou  indiretamente,  contribuíram  para  meu  desenvolvimento 

intelectual. Cito Eraldo Batista, com quem tive várias conversas sobre o futuro acadêmico, e 

quem me  incentivou  a  tentar  a  seleção  para  o mestrado  em 2006.  Lucicleidy Pires,  grande 

amiga e companheira, com quem tive o privilégio de conviver diariamente por quatro anos. 

Oseas Gomes, primeiro poeta que conheci pessoalmente e  leitor de primeira  hora dos meus 

textos. 

Nestes dois anos que estudei no PPGL, conheci pessoas que mudaram minha maneira 

de enxergar os estudos e a vida acadêmica. Pessoas com quem certamente manterei contato e 

amizade.  Joelma  Santos,  João  Batista,  Kleyton  Pereira,  Bruno  Piffardini,  Ariane  da Mota, 

Rebeca Amorim, Rose Mary Fraga e Clederson Montenegro. 

Agradeço  ao  poeta  e  amigo  Everardo  Norões  pela  troca  de  conhecimentos, 

companheirismo e leitura crítica de meus ensaios durante o período das disciplinas. Sua ajuda 

foi muito valiosa.



Gostaria  de  registrar  meu  agradecimento  a  todos  que  fazem  o  programa  de  Pós­ 

Graduação  em  Letras  da  UFPE,  principalmente  à  Professora  Dra.  Ângela  Dionísio, 

coordenadora do PPGL. 

Ao CNPq, que deu o apoio material para a conclusão do mestrado. 

Agradeço com toda a minha alma à Maristela Tavares, minha estrela, que torna tudo 

possível  com  sua  candura  e  bom  senso.  Sem  você  para me  apoiar, minhas  escolhas  seriam 

mais penosas. 

A meus pais, Cecília e Aldjair que, desde sempre, apoiaram­me e deram­me liberdade 

e  suporte  para  meus  estudos  e  para  minha  vida.  Agradeço  a  meus  irmãos,  Anderson  e 

Priscília, pelo amor e  importância que sempre deram a mim. Agradeço ao meu avô, Jadiael 

Silva, por ter me passado o gosto pela leitura e pela escrita. Agradeço à minha tia, Maria José, 

por  todo  o  incentivo. À  Izabel Machado  (In  memoriam)  por  ter me  acompanhado  desde  o 

início e por ter sido tão especial



RESUMO 

Partindo  do  pressuposto  de  que  o  riso  pode  ser  um  meio  eficaz  de  denunciar  costumes 

considerados pouco aceitáveis pelas convenções  sociais, pela moral e pela ética, o presente 

trabalho analisou três comédias de Luís Carlos Martins Pena – Os dois ou inglês maquinista, 

O  noviço  e O  diletante  –  com  o  objetivo  de  demonstrar  os  recursos  lingüísticos  e  cênicos 
utilizados pelo comediógrafo para construir sua crítica à sociedade oitocentista retratada nas 

três peças. Para tanto, fizemos uma breve retomada histórica do gênero comédia de costumes, 

apresentamos considerações sobre o riso e sua relação com a sociedade e retomamos aspectos 

da situação sócio­econômica do Rio de Janeiro. O resultado da pesquisa mostrou que o autor, 

por  intermédio do riso, critica a  falência das relações  institucionais,  legislativas e  familiares 

da sociedade brasileira daquele período. 

Palavras­chave: Comédia Brasileira; Romantismo Brasileiro; Cômico; Martins Pena



ABSTRACT 

Thinking about the presupposition that the act of  laugh can be an effective way to denounce 

behaviors considered unacceptable by social conventions, by moral and by ethics, this paper 

analyzed three plays by Luís Carlos Martins Pena – Os dois ou O inglês maquinista, O noviço 

e  O  diletante  –  trying  to  see  the  linguistics  and  stages’  features  used  by  that  dramatist  to 
criticizes the 1800s society presented in those plays. To accomplish that, we made a historic 

review to talk about the ‘comédia de costumes’, we presented considerations about laugh and 

his relation with the society and we discussed about the economic and social situation of Rio 

de Janeiro in that time. The results of this research shows that author, by laugh, criticizes the 

failure of the institutional, legal and familiar relations of the Brazilian society of that period. 

Keywords: Brazilian comedy; Brazilian romanticism; Comic; Martins Pena



SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO  10 

1 COMÉDIA DE COSTUMES: BREVE HISTÓRICO  16 

1.1 A comédia de Plauto e Terêncio  17 

1.2 A comédia inglesa: Shakespeare e seu tempo  24 

1.3 A comédia francesa: O doente imaginário de Molière  34 

1.4 Conclusão: a comédia de costumes  41 

2 RISO, TEATRO E CRÍTICA: PERCURSO TEÓRICO  45 

2.1 O riso  46 

3 AS COMÉDIAS DE MARTINS PENA E A CRÍTICA POLÍTICO­SOCIAL  69 

3.1. Rio de Janeiro: valores e amores da capital do Império  69 

3.1.1. A situação comercial: jugo inglês e falências das leis  69 

3.1.2 A corte: mesuras de uma sociedade ‘fingida’  73 

3.2 Os dois ou o inglês maquinista: a família, o Estado e o dinheiro  76 

3.3 O noviço: família e patronato  98 

3.4 O diletante: os modismos no Brasil  109 

3.5 Conclusão: contra a família, as leis, os modismos  119 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  123 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  125



10 

INTRODUÇÃO 

Reler as bases de nossa  literatura dramática é  fundamental para que compreendamos 

as  perspectivas  teóricas  e  criativas  da  contemporaneidade. As  pedras  fundamentais  da mais 

antiga tradição teatral brasileira, a comédia, indubitavelmente foram lançadas durante o século 

XIX.  Desse  século  de  intensas  transformações  no  modo  de  pensar  o  teatro  no  Brasil,  é 

costume  se  destacar,  como pioneiros  nas mudanças  teatrais,  as  figuras  de  José  de Alencar, 

Artur Azevedo, ou, ainda, as teorizações e elucubrações críticas de Machado de Assis. Dentro 

do  panorama  dos  comediógrafos,  no  entanto,  a  estrela  de  Martins  Pena  é  ‘viciosamente’ 

esquecida,  a  despeito  da  popularidade  de  suas  peças,  as  quais  até  hoje  encontram  público 

receptivo, e de ser ele o patrono da cadeira de número 29 da Academia Brasileira de Letras. 

Aliado a esses dois pontos, Martins Pena figura como objeto de amplo estudo elaborado por 

um  dos  mais  importantes  críticos  da  Escola  do  Recife:  Sílvio  Romero.  Inspirados  nesses 

dados, apresentamos nesse estudo  uma  leitura de Martins Pena, numa  tentativa de dar mais 

relevo à obra de quem consideramos o criador da comédia nacional e, por isso, um dos mais 

fecundos e influenciadores escritores de comédia. 

Sem  nos  deixar  levar  pelo  fascínio  pessoal,  poderíamos  apontar  algumas  razões  que 

nos  impelem  a  dar  tal  importância  a  Martins  Pena.  Entre  outras,  a  quantidade  de  sua 

produção, quase trinta peças 1 , o tipo de peças com as quais ele foi aplaudido – já que à época 

dele  ‘a  moda’  eram  os  melodramas  importados  e  óperas  representadas  pela  Companhia 

Teatral de João Caetano e pelas Companhias européias –, como também o seu trabalho junto 

ao  Conservatório  Dramático  Brasileiro,  instituição  da  qual  foi  atuante  membro  até  1846. 

Além disso, poderíamos apontar a singularidade e o pioneirismo do artista, uma vez que antes 

de Martins Pena, não havia no teatro brasileiro uma grande figura, na comédia, na qual fosse 

possível se espelhar, ou seja, o comediógrafo teve que aprender praticamente sozinho, numa 

tentativa de erros e acertos, a arte de fazer comédias. 

Das  dificuldades  que  citamos,  a  de maior  relevo  para  o  que propomos  é  o  aparente 

isolamento de Martins Pena nas  letras  teatrais do período em que viveu. Esse  isolamento, a 

nosso  ver,  deveu­se  principalmente  ao  fato  de  suas  peças  visarem  à  sociedade  brasileira, 

notadamente a burguesia carioca e seus arrabaldes, num tempo de romantismos exagerados. 

Seu modo de enxergar esses estratos sociais chama nossa a atenção pela graça com que pinta 

suas personagens, mas,  sobretudo, pela crítica  social que parece  saltar  aos olhos até mesmo 

1 Esse número impressiona mais se nos lembrarmos da idade com a qual o comediógrafo faleceu: 33 anos de 
idade.



11 

quando  empreendemos  uma  rápida  leitura.  Essa  veia  crítica,  ponto  importante  da  comédia 

ocidental, configura­se como motor central das comédias de Martins Pena. 

É ponto pacífico que a literatura não cria do nada, como salientou Cortázar (1976, p. 

62), ao afirmar que a literatura não põe objetos novos no mundo; “[...] [ela] vai apoderando­se 

paulatinamente das coisas  [...] rouba­as do mundo”, ou seja,  a  literatura serve­se do mundo 

para  ‘criar­se’  enquanto objeto  estético. O  teatro,  por  precisar,  principalmente  até  finais  do 

século XIX, antes da  incursão épica  inaugurada por Brecht, de uma  ilusão teatral, apresenta 

maior relação com a realidade, seja por intermédio de suas personagens, que são retiradas do 

mundo social, seja pelos diálogos. A comédia, ao que parece, insinua­se como mais próxima 

da realidade por, ao contrário da tragédia, apresentar, desde os tempos clássicos, personagens 

comuns  e  assemelhadas  com  o  homem  do  dia­a­dia.  Tendo  em  vista  o  acima  exposto, 

analisaremos a relação entre a comédia e a sociedade brasileira. 

Devemos  acrescentar,  também,  que  o  teatro  brasileiro,  em  meados  do  século  XIX, 

representava  uma  espécie  de  púlpito  no  qual  deveria  ser  enfeixada  a  sociedade que  lhe  era 

contemporânea, bem aos moldes de Mercier e Diderot, e era consenso crítico que os autores 

dramáticos  deveriam  discutir  os  costumes  da  sociedade 2 .  É  o  que  defende  fervorosamente 

Machado de Assis (apud FARIA, 2001, p.492) num texto de 1859: 

Diante  da  imprensa  e  da  tribuna  as  idéias  abalroam­se,  ferem­se,  e  lutam 
para acordar­se; em face do teatro o homem vê, sente, palpa; está diante de 
uma  sociedade  viva,  que  se  move,  que  se  levanta,  que  fala,  e  de  cujo 
composto se deduz a verdade, que as massas colhem por meio de iniciação. 
De  um  lado  [nas  manifestações  citadas  ao  início]  a  narração  falada  ou 
cifrada, de outra a narração estampada, a sociedade reproduzida no espelho 
fotográfico da forma dramática [...] 
Não  só  o  teatro  é  um  meio  de  propaganda,  como  também  o  meio  mais 
eficaz, mais firme, mais insinuante. 

É  essa  também  a  opinião  de  um  dos  contemporâneos  do  autor  de  Dom  Casmurro, 
Joaquim Manuel de Macedo (apud FARIA, 2001, p. 528), que numa postura bem diferente da 
professada em sua produção romanesca, declarava: 

O teatro não deve nem pode ser simplesmente um passatempo é preciso que 
seja além do mais que todos sabem, uma escola de moral e de costumes. 
Amesquinhar­se­iam  muito  [...]  os  dramaturgos  se  se  reduzissem  a 
representar o papel de alegres  e complacentes  lisonjeadores dos poderosos 

2  Para  se  obter  uma  visão  clara  de  como  os  intelectuais  e  produtores  de  teatro  daquela  época  enxergavam  o 
gênero,  é  salutar  a  leitura  da  segunda  parte  do  livro  Idéias  teatrais:  o  século  XIX  no  Brasil;  que  reúne, 
cronologicamente, uma série de ensaios  integrais produzidos pelos autores de  teatro e  seus principais críticos, 
como Machado de Assis e José de Alencar.



12 

de todos os gêneros. [...] os poetas, os romancistas e os dramaturgos têm de 
cumprir uma missão grandiosa; devem ser os pregadores de princípios sãos 
e de todas as verdades em proveito dos homens, em proveito da sociedade 
[...] 
Nas obras dramáticas de cada época deve aparecer a mesma época com as 
suas feições características, com os seus encantos e os senões, com as suas 
virtudes e os seus vícios [...] 

É com esse olhar, do teatro do século XIX como forte instrumento crítico, que iremos 

nos debruçar sobre o texto teatral de Martins Pena. 

Para  chegarmos  a  essas  conclusões,  em  primeiro  lugar,  poderíamos  apresentar, 

facilmente,  a  definição  clássica  de  comédia,  propugnada  por  Aristóteles  e  repetida  desde 

então. No entanto, entendemos que, por Martins Pena estar inserido no gênero comédia, não é 

possível nos furtarmos de fazer uma relação entre os prógonos da comédia e o comediógrafo 

que estudamos, para entendermos melhor as influências do gênero cômico na produção teatral 

de Martins Pena. Por  isso,  transcreveremos alguns comentários  sobre  importantes nomes da 

comédia  ocidental  que  influenciaram,  direta  ou  indiretamente,  as  obras  de  Martins  Pena. 

Apresentaremos a leitura de quatro autores: Plauto, Terêncio, Shakespeare e Molière. Os dois 

primeiros nos darão um panorama elucidativo sobre algumas mudanças ocorridas na tradição 

cômica legada por Aristófanes, como a modificação de técnicas cênicas, o diálogo mais terra­ 

a­terra, e a construção das personagens. De Shakespeare, do qual analisamos duas comédias O 
mercador de Veneza e A tempestade, a tradição cômica que chegou a Martins Pena parece ter 

herdado o gosto pela crítica à corrupção das instituições, das leis e, principalmente, do Estado. 

É  por  intermédio  do  tipo  de  comédia  que  escreveu Shakespeare  que  a  crítica  contida  neste 

gênero teatral torna­se mais coerente, por recair mais sobre as pessoas que ocupam cargos e 

legislam que sobre as  instituições. Do último, Molière, parece­nos que Martins Pena  foi um 

discípulo  espiritual,  dada  a  influência  da  literatura  francesa  na  brasileira.  Observamos  que 

Martins Pena retoma Molière, na sua crítica aos modismos, às futilidades da classe burguesa 

e, sobretudo, no uso de defeitos cômicos para caracterizar os vícios das personagens. Passados 

em  revista  esses  modelos,  procuramos  explicar  a  definição  clássica  de  comédia  legada  por 

Aristóteles, para que possamos entender, ao final dessa exposição, o gênero no qual Martins 

Pena se insere: a comédia de costumes. 

Depois de esclarecida a expressão ‘comédia de costumes’, examinaremos que relação 

existe entre a comédia e a crítica social. Para elucidar esse ponto, iremos nos debruçar sobre a 

base da comédia, o riso. Então, apresentaremos algumas respostas para a questão: o que há, no 

riso,  que  sugere  a  crítica?  Para  responder  a  esse  questionamento,  preferimos  diminuir  o



13 

alcance da resposta para evitar lacunas, optando por, após discorrer sobre o ‘ridículo’, apontar 

a possibilidade de pensarmos o riso sob o viés político­social. Isso leva­nos a perceber que o 

riso surge quando percebemos molduras e imobilidade no lugar de flexibilidade, ou, em outras 

palavras,  quando  ações  que  deveriam  ser  ágeis,  passam  a  ser  estáticas  e  automáticas, 

resultando em ações contrárias ao funcionamento comum da vida. Levando esse pensamento a 

outras  ações  humanas,  deparamo­nos  com o  ridículo  do  defeito  de  caráter,  da moldura  nas 

interpretações  e  das molduras  existentes  nas  instituições  sociais  criadas  pelo  homem. Essas 

ações humanas quando  flagradas  no que possuem de  inerte e emoldurado provocam o  riso, 

como mostraremos  no  desenvolvimento  desse  trabalho.  Isso  sugere,  conforme  entendemos, 

uma  inadaptação  à  vida,  ou  seja,  o  indivíduo,  ou  a  instituição  criada  pelos  indivíduos  que 

provocam o riso é alguém ou algo que difere do que é usual. Esse ‘ser’ passa a se comportar 

como  um  objeto,  visto  que  não  interpreta  devidamente  as  ‘surpresas’  apresentadas  pelo 

mundo. Apresentaremos uma série de exemplos literários que corroboram nossas afirmações; 

por ora, podemos citar o caso de D. Quixote que, por sua moldura interpretativa, confunde o 

mundo social com o universo dos romances de cavalaria. Esse ser que não consegue perceber 

o mundo à sua volta lembra­nos uma criança. Isso se dá pelo fato de a criança, que ainda não 

conseguiu assimilar as sanções do mundo, agir como bem entende e se comportar no mundo 

arbitrariamente. A alienação  infantil que, claro está, é um tipo de  inadaptação à vida social, 

ou, melhor dizendo, ao mundo adulto,  só pode ser corrigida por  intermédio do castigo e da 

sanção. O riso será entendido por nós como uma sanção, como uma das formas possíveis de 

corrigir essa inadaptação. Isso não é tudo, podemos perceber esse ridículo do inadaptado, do 

infantilizado,  em  relação  às  instituições  e  pessoas  que  regulam  a  vida  humana:  como  o 

Estado, as leis, os juízes, a família, etc. Quando ‘eles’ ‘esquecem’ o papel social que deveriam 

exercer  e  passam  a  agir  a  seu  bel­prazer,  em  benefício  próprio  ou  de  terceiros,  essas 

instituições ou  indivíduos reguladores se tornam  inadaptados e, por  isso, passíveis de serem 

ridicularizados. 

O  riso,  então,  surgirá  como  um  alerta  para  que  essa  inadaptação  à  vida  social  seja 

corrigida. Rimos para trazer de volta ao mundo social o ente que está perdido ‘num torvelinho 

de alienação’. A inadaptação, ou infantilização, é um tipo de prática que pode ser percebido 

em  variados  campos  da  ação  humana,  por  isso  daremos  prioridade,  aqui,  ao  riso  político­ 

social, base para a crítica engendrada por Martins Pena, a crítica à sociedade. 

Partindo do funcionamento do riso político­social, que é uma forma de repreender as 

deturpações  cometidas  nas  instituições,  propomos  analisar  três  comédias  de  Martins  Pena, 

objetivando  perceber  como  se  dá,  nelas,  esse  tipo  de  riso  e  como  essas  comédias,  ao



14 

ridicularizar  alguns  aspectos  da  sociedade  brasileira,  apresentam  uma  tentativa  de  correção 

dos desvios de conduta das instituições ligadas à vida social daquele período. A escolha das 

peças  justifica­se  por  serem,  do  universo  da  obra  de  Martins  Pena,  as  que  mais  bem 

mostraram  a  posição  do  dramaturgo  em  relação  aos  problemas  sociais  e,  não  menos 

importante, por apresentarem como foco de sua crítica alguns aspectos que até hoje perduram 

no  pensamento  social  brasileiro,  questões  concernentes  à  família,  à  lei,  à  justiça,  aos 

modismos,  etc.  Outro  motivo,  de  ordem  mais  prática,  é  o  pioneirismo  das  três  peças.  Na 

primeira delas, Os dois ou o inglês maquinista, são apresentados, explicitamente, os meandros 
da  corrupção  brasileira  no  Império,  no  qual  comerciantes,  estrangeiros,  juízes,  matriarcas, 

funcionários públicos, entre outros, serviam­se da máquina governamental para obter lucros e 

realizar  operações  ilícitas.  Esse  assunto,  que  será  repetido,  em  menor  grau,  nas  peças 

subseqüentes a essa (escrita em 1842), foi de tal maneira abordado que a peça foi censurada 

por quase três anos. A segunda peça que analisaremos, O noviço, além de estar à frente das 

outras ao pôr em primeiro plano o problema do patronato e do favoritismo que envenenava a 

situação  econômica  e  social  no  Brasil,  é  importante  para  a  composição  do  ‘universo’  de 

Martins Pena por mostrar uma faceta mais cômica do autor, uma vez que, nesta peça, uma das 

mais populares à época, o autor optou por abandonar a crítica direta para escrever um texto 

com crítica velada. Na última, mas não menos importante, O diletante, Martins Pena pôs em 

primeiro  plano  um assunto  que  já  vinha na periferia  de  seus  textos  desde O  juiz  de  paz  na 
roça (sua primeira produção), a questão do modismo e o gosto pelo que é estrangeiro que, por 
assim dizer, era quase unanimidade na burguesia nova do Rio de Janeiro do século XIX. 

Para entender o riso, buscamos em três autores, de orientação diferenciada, respostas 

para  três  questões  básicas  sobre  o  riso:  por  que  rimos,  de  que  rimos  e  para  que  rimos? O 

primeiro  é  Bergson  (2007),  que  concebe  o  riso  como  algo  pertencente  quase  que 

exclusivamente ao movimento e suas relações. É dele que retiramos a já citada relação entre 

moldura  e  ridículo. Após  apresentarmos  as  elucubrações  do  filósofo  francês,  passaremos  a 

investigar o fenômeno sob o viés do ridículo como algo infantilizado e inadaptado, que é uma 

teorização que parte dos postulados teóricos de Guido Paduano e Concetta D’Angeli (2007). 

O trabalho está dividido em quatro capítulos. No primeiro, apresentaremos um breve 

histórico  sobre  a  comédia  de  costumes.  Neste  ponto,  salientaremos  a  relação,  mesmo  que 

indireta,  entre  a  comédia  de  costumes  que  foi  introduzida  no  Brasil  por Martins  Pena  e  a 

tradição  cômica  ocidental  de  Plauto,  Terêncio,  Shakespeare  e  Molière.  Este  capítulo  dará 

norte  à  basilar  definição  clássica  da  comédia,  legada  por  Aristóteles,  e  terá  como  intuito 

oferecer modelos práticos (excertos de comédias) para o entendimento da definição clássica.



15 

Neste  capítulo  basicamente  histórico,  faremos  uma  espécie  de  compilação  que  terá  como 

suporte as obras de Pereira (2003) e Paratore (1983), as quais apresentam uma leitura bastante 

ampla sobre a História da Literatura Latina; Heliodora (2004) e Berthold (2004), que abordam 

o contexto e a produção de Shakespeare;  e, por  fim, Pavis  (2005) cuja obra de cunho mais 

geral serviu para a elucidação de algumas dúvidas sobre os autores analisados nesse primeiro 

capítulo. 

O segundo capítulo trata do ridículo e sua relação com a sociedade. Aborda a maneira 

como a crítica social está  inserida no riso. Nesse ponto, faremos  incursão, como  já citamos, 

nas  teorias  de  Bergson  (2007)  e  de  Angeli  e  Paduano  (2007).  Respaldando­nos  nos 

argumentos  dos  três  teóricos,  mostraremos,  como  exemplo,  algumas  comédias  de  Martins 

Pena, como O noviço, O diletante, O irmão das almas, O juiz de paz na roça e Os Meirinhos. 
Também  apontaremos  algumas  relações  entre  as  elucubrações  dos  teóricos  e  a  comédia  O 
doente imaginário, de Molière. 

O terceiro capítulo é o da análise das peças Os dois ou O inglês maquinista (1842), O 
noviço  (1845) e O diletante  (1844). Antes de adentrarmos nas comédias, optamos por  fazer 
uma rápida contextualização da sociedade carioca de meados do século XIX, para que seja 

possível vislumbrar mais facilmente a matéria tratada por Pena. Na análise dessas três peças, 

teremos  como  foco  a  maneira  como  as  instituições  sociais  se  relacionam  com  os  seus 

membros, a deturpação da família burguesa e a falência das leis pelas classes dominantes da 

sociedade do século XIX. Buscamos mostrar como Martins Pena, nas três peças mencionadas, 

ao  apresentar os  problemas  das  instituições  sociais  de maneira  ridícula,  soube dar margem, 

ora  com  ambigüidade  pessimista,  ora  com  otimismo  maniqueísta,  à  reflexão  que,  como  é 

objetivo da comédia, possui claras intenções corretivas. 

Pretendemos,  por  fim,  com  nossa  intervenção  ensejar  questionamentos  para  que  o 

debate  sobre  a  relação  entre  o  teatro  de  Martins  Pena  e  a  formação  do  pensamento  e  da 

criação do teatro contemporâneo um dia possa vir a ocorrer.



16 

1 COMÉDIA DE COSTUMES: BREVE HISTÓRICO 

Em 1838, ano da representação de Juiz de paz na roça, primeira comédia de Martins 

Pena,  não  havia  no  Brasil  algo  que  se  pudesse  chamar  de  ambiente  teatral.  Sabemos  que 

muitos autores importantes do teatro mundial valeram­se da ancestralidade do teatro dos seus 

países,  produzindo  suas  peças  iniciais  baseadas  em  modelos  pré­estabelecidos.  O  caso  de 

Martins  Pena  é  uma  peculiaridade  nas  letras  teatrais,  pois,  antes  dele,  pouca,  ou  nenhuma, 

tradição havia para inspirá­lo (cf. HELIODORA, 2001, p. 27­8). 

É possível, no entanto, estabelecer uma relação entre a produção do teatro de Martins 

Pena  e  a  tradição  teatral  dos  outros  países.  As  semelhanças  entre  a  comédia  de  costumes 

brasileira,  gênero  cultivado  por  Pena,  e  as  comédias  européias,  como  as  de  Molière 3 ,  são 

evidentes.  Há  clara  influência  da  comédia  de  costumes  francesa,  principalmente  porque  o 

autor brasileiro também se centrava “[...] na pintura dos hábitos de uma determinada parcela 

da sociedade contemporânea do dramaturgo”  (FARIAS, GUINSBURG; LIMA, p. 88), uma 

das características mais recorrentes do gênero. Essa identificação também pode ser percebida 

pelo esforço de Martins Pena em, através da criação de  tipos e  situações  típicas  (cf. BOSI, 

2003, p. 170), apresentar uma visão crítica dos costumes enfocados. 

A comédia de costumes não é criação dos franceses, evidentemente. A utilização dessa 

urdidura cômica para a montagem de um entrecho se aproxima da comédia romana, criada por 

Livio Andronico e continuada por Plauto e Terêncio, com suas traduções das obras do grego 

Menandro.  Seja  por  sua  trama  pautada  nos  costumes  da  época,  pela  simplicidade  das 

personagens,  pelos  tipos  sociais  retratados,  seja  pela  aparente  simplicidade  dos  conflitos,  o 

formato da comédia de costumes brasileira é um exemplo dessa tradição. Acreditamos que a 

passagem  pela  Escola  de  Belas  Artes,  bem  como  sua  conhecida  fama  de  leitor  voraz  e 

autodidata, foram fatores que contribuíram para que Martins Pena travasse conhecimento com 

as tradições teatrais que alimentaram a comédia. 

Em  vista  disso,  parece  relevante  que  tentemos  identificar  quais  pontos  da  comédia 

romana  foram  continuados  pela  tradição  teatral  inglesa  e  francesa,  para,  dessa  maneira, 

entendermos, por meio da trajetória da comédia de costumes, a herança dos autores clássicos 

e  europeus  nas  peças  de Martins Pena,  visando  caracterizar  este  gênero  que  é  tido  como o 

“[...] chão e a raiz do teatro brasileiro” (FARIAS, GUINSBURG; LIMA, 2006, p. 88). 

3 O epíteto de Molière brasileiro é dado a Martins Pena por muitos de seus comentadores. O primeiro a dar ao 
teatrólogo fluminense esse ‘apelido’ foi o célebre João Caetano. (cf. BERRETINI, 1980, p. 47).



17 

1.1 A comédia de Plauto e Terêncio 

A  influência  grega  na  cultura  romana  data  das  origens  de  Roma,  com  a  adaptação 

romana do alfabeto grego (cf. PEREIRA, 2002, p. 47­48). O contato regular com os helenos, 

no entanto, só se dá quando as duas cidades gregas, Nápoles e Cápua, são anexadas por Roma 

em  torno de 340 a.C.. A  relação entre esse novo  território e o restante do povo  romano era 

bastante amigável. Afirma Pereira  (200, p. 50) que:  “Até os  trajes  se mantinham [...] havia 

nobres adolescentes e até senadores de alta estirpe, entre eles o próprio Sila, que, ao chegar a 

Nápoles, deixavam a toga romana, para envergar a clâmide grega”. A influência da literatura 

grega  na  romana  atingirá  uma  forma  direta  e  expressiva  quando  da  tomada  da  cidade  de 

Tarento, em 272 a. C., com a vinda à Roma, como prisioneiro de guerra, daquele considerado 

o primeiro poeta romano, Lívio Andronico, tradutor da Odisséia e mestre­escola romano. 

Andronico deu orientação ao teatro de comédia romano, ao rejeitar as singelas farsas 

itálicas,  representadas  em  Roma  desde  o  século  IV  a.C.  sob  influência  dos  etruscos,  para 

moldar seu fazer teatral em traduções de peças gregas. No campo da comédia, as traduções de 

Lívio Andronico derivavam de Menandro e de Filémon. Essa atividade de tradução, que era 

considerada  a  criação  mais  elevada  possível,  visto  a  importância  dada  ao  aprendizado  e 

utilização da cultura grega pelos abastados patrícios romanos, deu origem à tradição tradutora 

dos poetas cômicos que se seguiram, como Plauto e Terêncio. Era elegante que no prólogo, 

que  era  lido  ao público  quando da  representação das  comédias,  constassem os  dramaturgos 

gregos de cujas peças a apresentada se originava. Falemos um pouco dos dois autores e suas 

influências. 

Titus Maccius Plautus, que viveu entre 250 a.C. e 190 a.C., foi uma espécie de divisor 

de águas do Teatro Romano. De Lívio Andronico, aprendeu a traduzir do grego para compor 

suas  comédias,  mas  optou  por  dar  a  elas  um  cariz  popular  que  pudesse  ser  amplamente 

entendido  pelo  público,  que  era  seu  grande  norteador.  Plauto  também  enxertou  nas  peças 

traduzidas fatos de sua experiência pessoal.  As primeiras comédias de Plauto confirmam­nos 

essa  última  inclinação.  Segundo  a  tradição,  o  autor  da  Úmbria  teria  trabalhado  numa 

companhia teatral de comediantes. Após conseguir amealhar, neste ofício, dinheiro suficiente, 

Plauto  investiu  todo  o  apurado  num  negócio  de  mercador  viajante  que  deu  errado. 

Endividado,  tornou­se  serviçal  num  moinho.  Nos  intervalos  desse  cansativo  ofício,  Plauto 

compôs três peças. Duas dessas são intituladas Saturio (O comilão) e Addictus (o escravo por 
dívidas),  cujos  títulos,  segundo  Ettore  Paratore  (1983,  p.  40),  remetem  à  condição  quase 

escrava de Plauto:



18 

[...] Plauto, se tinha verdadeiramente fome e foi obrigado, por dívidas, a um 
trabalho de  escravo, devia mesmo ter escrito a primeira comédia [Saturio] 
para desabafo de sua pobreza  e a segunda [Addictus]  como comentário de 
sua situação miserável. 

A  condição modesta  de  Plauto  nos  tempos  do moinho,  seu  passado  como mimo  da 

companhia teatral e sua empreitada como mercador viajante têm forte relação com o conteúdo 

de  suas  comédias.  Para  os  filólogos,  os  diálogos  arquitetados  pelo  poeta  romano  só  são 

possíveis  em  decorrência  da  confluência  dessas  suas  experiências.  Apegado  à  tradição  de 

Lívio  Andronico,  como  já  dissemos,  Plauto  produziu  suas  comédias  traduzindo  originais 

gregos,  sobretudo  de  Filémon  e Menandro,  retirando  desses  originais  mote  e  personagens, 

mas modificando­os em vários pontos para obter um efeito diferente. O primeiro ponto a ser 

assinalado é a variação métrica de Plauto. Enquanto boa parte dos  seus antecessores optava 

por  seguir  um  metro  grego,  mais  tradicional,  Plauto  seguiu  uma  tendência  mais  popular, 

oriunda do teatro etrusco (tendência teatral que talvez ele tenha tido conhecimento no tempo 

em que  era mimo), para compor  seus entrechos. Ettore Paratore (1983, p. 18),  afirma ainda 
que  ao  fazer  uso  dessa  tendência  popular,  Plauto  visava  adicionar  vivacidade  à  trama. Nas 

palavras do teórico: 

Foi da veemência farsesca da atellana 4  e da fecundidade do teatro popular 
etrusco, mais do que nos metros da poesia helenística [...] que Plauto hauriu 
alimento  para  imprimir  fogo  e  jocosidade  à  sua  reelaboração  da  comédia 
ática nova 

A essa característica do teatro plautino podemos somar a especulação biográfica feita 

por Gélio (filólogo romano que escreve uma espécie de biografia do comediógrafo) segundo a 

qual Plauto teria “[...] sido educado num ambiente de taberneiros, de escravos e de prostitutas, 

em contato com a ralé do povo, dada a eficácia incomparável com que reproduz a linguagem 

desses  ambientes”  (apud  PARATORE,  1983,  p.  41). Essa  convivência  fez  com  que  Plauto 
lograsse construir em suas comédias diálogos vivos e situações que reproduziam fielmente os 

ambientes representados, ambientes nos quais desonestos, interesseiros e velhacos sobejavam. 

Vejamos dois  trechos da peça O persa como exemplo, primeiro da  linguagem e segundo da 

desonestidade: 

4 Espécie de comédia pautada em máscaras pré­estabelecidas. Vem de Atela, na Campânia – Sul da Itália. Eram 
sempre  as  mesmas  quatro  máscaras  que  participavam  da  encenação.  A  uma  delas,  chamada  Maccus,  os 
estudiosos  atribuem  a  origem  do  segundo  nome  de  Plauto Maccus  (=  o  comilão).  Essa  homonímia  gerou  a 
especulação de que Plauto provinha de uma família teatral.



19 

Ó seu cloaca de  lupanar,  latrina pública,  porcalhão, badalhoco,  desonesto, 
ambicioso  ,  cobiçador,  invejoso,  ladrão,  gatuno  (...)  [na  nossa  fonte  não 
constava quem proferiu os impropérios] 

[Em outro momento] 

Balião: E  tu não  tens vergonha de  estares  enamorado e  teres a bolsa vazia 
como  uma  casca  de  noz?  Mas,  apesar  de  muitas  injúrias  que  proferiste 
contra  mim,  se  hoje  aquele  soldado  não  me  trouxer  as  cinco  minas  que 
ainda me deve – este é o último dia do prazo – acho que poderei cumprir o 
meu dever. 
Calidoro: Que queres dizer? 
Balião:  Se  trouxeres  o  dinheiro,  violarei  o  pacto  com  ele.  É  este  o  meu 
dever.  Se  tivesse  tempo,  conversaria  mais  contigo;  mas,  se  não  tens 
dinheiro,  é  inútil  pedires­me  que  tenha  piedade  de  ti.  É  esta  a  minha 
decisão; portanto, a partir de agora, pensa bem no que vai fazer! (PLAUTO 
apud PARATORE, 1983, p. 54). 

O dever do qual  fala Balião, no segundo momento, é a promessa  feita a Calidoro de 

vender a escrava Fenício por quem Calidoro estava apaixonado. A promessa não se cumpre 

graças  à  iniciativa  de  pagamento  de  um  terceiro,  um  soldado. Vale  ressaltar  a  ausência  de 

honra  em  Balião  que  estava  disposto  a  quebrar  mais  uma  vez  (pois  já  quebrara  o  acordo 

anterior  com  Calidoro)  um  acordo  pré­estabelecido,  se  Calidoro  dispusesse  de  dinheiro.  A 

maneira em que é construída a fala de Balião também é interessante, pois reflete a maneira de 

falar de um grande patife. No primeiro trecho é peculiar o vocabulário de impropérios de que 

Plauto tinha conhecimento, provavelmente pelo ambiente em que cresceu. 

Esse trato, aparentemente simples, com a linguagem das personagens encerra uma das 

mais  valiosas  lições à comédia da posteridade. Alguns analistas das comédias de Plauto, ao 

discutirem  sobre  as  suas  peças,  atribuem­lhes,  de maneira  não  crítica,  o  uso  da  linguagem, 

como se Plauto a utilizasse com o único propósito de fazer rir. É com a fala das personagens, 

conforme entendemos, que Plauto apresenta o caráter daqueles indivíduos de maneira bastante 

eficaz. Como exemplo, citemos a  fala da personagem Balião pela qual podemos entender o 

que  é  importante  para  a  personagem  e  qual  a  natureza  de  suas  ambições:  “Se  trouxeres  o 

dinheiro, violarei o pacto com ele. É  este o meu dever. Se  tivesse  tempo, conversaria mais 

contigo; mas, se não tens dinheiro, é inútil pedires­me que tenha piedade de ti”. Balião visa 

exclusivamente o dinheiro, mesmo que para isso não cumpra as promessas. Daí a genialidade 

de Plauto. Ele não precisa pausar a ação do entrecho, para fazer o público entender o caráter 

de  seus  personagens.  Essa  ‘lição’  será  uma  das  mais  imitadas  pelos  comediógrafos 

posteriores, notadamente Martins Pena (mormente nas comédias de ato único). É dessa lição



20 

plautina  que  Martins  Pena  retira  uma  das  tônicas  da  comédia  O  noviço.  O  solilóquio  de 

Ambrósio,  na  primeira  cena,  dispensa  qualquer  explicação  sobre  o  caráter  corrupto  dessa 

personagem: 

No  mundo  a  fortuna  é  para  quem  sabe  adquiri­la.  Pintam­na  cega...  Que 
simplicidade! [...] Todo o homem pode ser rico, se atinar com o verdadeiro 
caminho da fortuna. [...] Qual o homem que, resolvido a empregar todos os 
meios,  não  consegue  enriquecer­se?  Em  mim  se  vê  o  exemplo.  Há  oito 
anos, era eu pobre e miserável, e hoje sou rico, e mais ainda serei. O como 
não  importa;  no  bom  resultado  está  o  mérito...  Mas  um  dia  pode  tudo 
mudar. Oh que temo eu? Se em algum tempo tiver de responder pelos meus 
atos,  o  ouro  justificar­me­á  e  serei  limpo  de  culpa.  As  leis  cr iminais 
fizer am­se para os pobres... (grifo nosso) (PENA, 2007b, p. 75­6) 

O  antagonista  é  apresentado  sem  nenhuma  reserva,  a  despeito  de  ele  não  se 

caracterizar exclusivamente por suas palavras. Ambrósio é corrupto e faz qualquer coisa por 

dinheiro (coincidentemente, ou não, são características de Balião). Esse manejo das palavras 

que Martins Pena herda de Plauto será mais bem discutido nos capítulos vindouros. Voltemos 

a Plauto. 

A  relação  com  o  popular  das  comédias  plautinas  não  se  evidencia  apenas  pelo 

vocabulário. O conhecimento do teatro etrusco possibilitou a Plauto acrescentar cantorias nas 

falas  das  personagens,  sempre misturando o  discurso  prosaico  com o  cantado. Esse  tipo  de 

variação  influenciou  muitos  dos  entrechos  cômicos  posteriores  (cf.  PARATORE,  1983,  p. 

46). 

No plano do conteúdo as peças de Plauto se singularizaram pela evidente identificação 

entre o exposto e o público. Mesmo ligando­se às traduções de peças gregas, Plauto optou por 

ambientar  suas  tramas  em Roma  (assim  como  fizera  seu  antecessor, Névio)  e  por  salientar 

costumes romanos, subvertendo a tradução literal em detrimento de uma adaptação mais fiel 

aos  caracteres  romanos.  Com  isso  buscava  fazer  com  que  o  público  interpretasse  mais 

facilmente o que estava sendo narrado no palco para gerar comicidade. Citemos as referências 

a costumes e locais romanos que faz Maria Helena da Rocha Pereira (2002, p. 87­8), para que 

possamos entender como se dava essa adaptação: 

[...] [Quando Plauto alude] ao modo de libertação dos escravos (O soldado 
fanfarrão), ao Capitólio  (O  rústico, O Gorgulho) ou ao Senado  (Comédia 
da  caixinha)  ou  ainda  à  planta  da  casa  romana  (O  soldado  fanfarrão, 
Comédia  do  Fantasma),  não  pode  deixar  de  ter  havido  adaptação  [...]  O 
caso mais nítido é o de uma parte de O gorgulho, no começo do quarto acto,



21 

onde se encontra uma longa tirada dita pelo Choragus que, se formalmente 
não é uma parábase 5 , à moda da Comédia Antiga Grega, não deixa de o ser 
pelo conteúdo. Efectivamente, a ilusão dramática é quebrada, e uma figura 
estranha  ao  entrecho,  o  Guarda­Roupa,  fala  da  actualidade  citadina, 
descrevendo  os  frequentadores  do  Forum  Romanum  isto  numa  peça  que 
decorria em Epidauro 6 . 

Essas referências, feitas por Plauto, a costumes e localidades romanas interessam­nos porque 

essa atitude será incorporada pela comédia de costumes posterior. 

Outro ponto que devemos frisar é a maneira em que eram organizados os discursos das 

personagens. Além da mistura entre discurso falado e cantado, já por nós citada, as peças de 

Plauto já traziam as indicações cênicas que geram confusão na trama e interesse no público e 

são marcas  inconfundíveis do teatro cômico. Esse dado encontra­se na mudança  intencional 

entre falas dirigidas por uma personagem ao público e falas dirigidas por essa personagem ao 

seu  interlocutor  cênico 7 ,  por  intermédio  do  conhecido  ‘à  parte’  –  apresentado  no  roteiro 

geralmente  entre  parênteses.  Esse  recurso  é  as  mais  das  vezes  utilizado  pelas  personagens 

para  adiantar  ao  público  informações  ignoradas  pelo  interlocutor  do  discurso.  Este 

conhecimento prévio gera no público uma espécie de cumplicidade com a personagem que faz 

uso  do  recurso.  Façamo­nos  mais  claro  utilizando  um  exemplo  extraído  de  Plauto.  Na 

comédia Amphitruo (Anfitrião) o uso desse artifício é bastante importante para a ação cênica. 
O trecho que se segue relata o momento em que Mercúrio, ao tomar a aparência de um criado 

da casa de Anfitrião, o Sósia, protege o namoro noturno do seu pai, Júpiter, que, disfarçado 

por sua vez de Anfitrião, seduzia a esposa deste último: 

Sósia  (à parte): As provas  são  convincentes:  tenho mas  [sic]  é de  arranjar 
outro nome. Não sei de onde é que ele pôde ver tudo isto. Mas eu vou­lhe já 
passar uma boa rasteira: aquilo que  eu mesmo fiz sozinho – pois na  tenda 
não  havia  ninguém  –  isso  é  que  ele  agora  será  incapaz  de  dizer.  (A 
Mercúrio) Se tu és Sósia, que estiveste a fazer na tenda, enquanto as tropas 
lutavam com denodo? Rendo­me, se o disseres. 
Mercúrio: Havia lá uma pipa de vinho e eu enchi a picheira. 
(apud PARATORE, 1983, p. 58­9) 

É a certeza de Sósia, antecipada ao público, ao propor o desafio a Mercúrio e ter perdido que 

gera a graça da passagem. 

5 Ocorre a parábase quando é feita uma pausa na ilusão cênica e o ator, ou o coro, dirige­se ao público e fala de 
assuntos  exteriores  à  comédia.  Aristófanes  usava  esse  recurso  para  expor  os  verdadeiros  objetivos  de  suas 
comédias. 
6 Cidade grega. 
7 Entendemos as personagens como interlocutores cênicos.



22 

Por  fim,  os  argumentos  de  grande  parte  das  comédias  de  Plauto  sugerem  que  ele 

utilizava modelos de trama semelhantes aos que alguns comediógrafos posteriores empregam 

para  compor  suas  intrigas.  Eram  enredos  simples  que,  segundo Rômulo  Augusto  de  Souza 

(s/d, p. 96), repetiam­se em suas peças com apenas algumas variantes. Resume o autor: “Um 

jovem  filho  de  família,  apaixonado por  uma donzela  de  origem geralmente  desconhecida  e 

quiçá escrava utiliza­se da habilidade de um escravo intrigante para descobrir se a moça é ou 

não livre”. A trama gerada pelo impedimento da união dos dois jovens, acima descritos como 

o eventual vínculo com um senhor, não é de todo estranho ao teatro de comédia posterior a 

Plauto. Se tomarmos como base as comédias de Martins Pena, teremos intrigas semelhantes. 

Se substituirmos a escravidão da moça por um encaminhamento de ambos à vida eclesiástica 

graças a um pérfido vilão, teremos o entrecho de O noviço, ou se o impedimento da união for 
a  pobreza  do  jovem  rapaz,  vislumbramos  o  mote  da  peça  O  juiz  de  paz  na  roça.  Outras 
combinações são possíveis, porém, o que não muda é o fato de serem geralmente dois jovens 

apaixonados,  impedidos  de  serem  felizes  por  algum  empecilho  que,  pelas  astúcias  do 

‘mocinho’ ou com a ajuda de algum comparsa, será removido ao final da peça. Suspendamos 

por ora a discussão sobre a aparente simplicidade do mote das peças desse tipo de comédia, 

assunto que trataremos posteriormente. 

Diante do acima exposto podemos dizer que alguns dos recursos cênicos utilizados por 

Plauto  atravessaram o  século  e  alimentaram  a  comédia  de  costumes:  a  tentativa  de  fazer  o 

gosto  do  público,  traduzida  em  uso  de  métrica  mais  popular,  na  construção  de  diálogos 

característicos  do  tipo  de  pessoas  que  as  personagens  representam  e  que  são  familiares  ao 

público; a caracterização da comédia com caracteres e costumes do cotidiano do público;  a 

mescla entre cantoria e discurso falado e a utilização à larga dos ‘à parte’ para provocar mais 

confusões ao entrecho, além da trama de argumento simples. 

Ao contrário de Plauto, a herança deixada por Publius Terentius Afer (190 – 159 a.C.) 

não  foi  tão  vasta. No que  concerne  à  adaptação/tradução  das obras  gregas,  com enxerto  de 

personagens e cenas, Terêncio seguiu a tradição plautina e talvez essa seja a única semelhança 

entre a composição dos dois dramaturgos. 

A linguagem empregada por Plauto era adaptada ao caráter da personagem. Os velhos 

mandriões, escravos e os proxenetas exprimiam­se como pessoas de sua classe. Em Terêncio 

a  linguagem  sempre se apresentava depurada e aristocrática,  não  importando a classe social 

das  personagens.  Talvez  seja  possível  aludir,  como  fizemos  na  nossa  caracterização  das 

comédias de Plauto, às especificidades  biográficas  terencianas para  justificar as escolhas do 

cartaginês.  Se  a  verve  dos  personagens  de  Plauto  originava­se  da  sua  convivência  com



23 

pessoas  de  todos  os  tipos  e  níveis  sociais,  proporcionando­lhe  material  para  compor 

personagens dos mais variados caracteres, a convivência de Terêncio com pessoas do Círculo 

dos Cipiões 8  turvou­lhe a vista e adicionou aristocracia onde esta não poderia existir. Como 

afirma Ettore Paratore (1983, p. 125): “[...] em Terêncio, que não conhece proxenetas, até os 

escravos  e  parasitas  falam  a  língua  vigiada  e  composta  das  pessoas  de  bem”.  A  busca 

terenciana  por  uma  linguagem  depurada  e  composta  atinge  também  as  cantorias  das 

personagens. Ao contrário de Plauto, Terêncio utiliza o mínimo possível esse recurso. 

Em decorrência do peso conferido ao caráter das personagens (inclinação muitas vezes 

escrita pelo próprio Terêncio em alguns dos seus prólogos), seria mais profícuo, ao menos é o 

que  parece,  relacionar  a  obra  terenciana  ao  tipo  de  comédia  de  caráter  ‘elaborado’  por  La 

Bruyère  (cf.  PAVIS,  2005,  p.  55)  no  século XVII  e  seguido  por  alguns  autores  do  século 

XVIII. Contudo, há alguns detalhes das comédias do cartaginês que foram exportados para a 

comédia  mundial.  Pelo  afastamento  da  ação  em  suas  peças  em detrimento  da  primazia  do 

caráter  (cf.  PARATORE,  1983,  p.  128),  Terêncio,  para  chegar  à  conclusão  de  seus  textos 

dramáticos,  forçosamente,  tinha que utilizar  recursos  que não  remetiam  à  ação  cênica. Nos 

desfechos de  suas  tramas, então, havia  freqüentemente personagens escondidas que ouviam 

conversas  importantes,  para  que  depois,  com  a  revelação  do  conteúdo  das  conversas, 

pudessem resolver o conflito. Esse foi um dos maiores legados deixados por Terêncio, como 

confirma Berthold (2004, p. 148): “As comédias de Terêncio, entretanto, vivem no teatro do 

mundo. Suas finezas dramatúrgicas, cena de escuta bisbilhoteira, apartes, táticas de ocultação 

e  revelação  de  personagens  e  motivos  tornaram­se  exemplares”.  É,  por  exemplo,  por 

intermédio  dessas  técnicas  que  muitos  dos  conflitos  dos  entrechos  de  Martins  Pena  são 

resolvidos. O armário e o esconderijo embaixo da cama, em O noviço, a vestimenta de Judas 
em Judas em sábado de aleluia, a escuta bisbilhoteira de Os dois ou o inglês maquinista são 
exemplos do emprego das técnicas terencianas. 

De  posse  desses  pressupostos  da  comédia  de  costumes  extraídos  das  comédias 

romanas dos dois mais  importantes comediógrafos desse tempo, Plauto e Terêncio, podemos 

nos  debruçar  sobre  a  comédia  inglesa  e  francesa  para  observar  as  características  que  estas 

vertentes adotaram, para, só então, saber o que Martins Pena soube utilizar da tradição para 

compor suas peças. 

8 Grupo de líderes militares, políticos, intelectuais e poetas com interesses afins, que se reuniam à casa de Cipião 
Menor  e  os  mais  importantes  representantes  da  união  sistemática  entre  a  tradição  romana  e  o  pensamento 
helenístico que caracterizou os patrícios romanos no período das Guerras Púnicas.



24 

1.2. A comédia inglesa: Shakespeare e seu tempo 

A exemplo do melhor teatro produzido na comédia romana e, arriscamos, na comédia 

nova  grega,  o  teatro  inglês,  de  modo  geral,  além  da  influência  de  autores  consagrados, 

também sofreu influências populares. À vertente popular, uma das matrizes do teatro inglês, 

amplamente influenciada pelo teatro semilitúrgico 9 , Barbara Heliodora (2004, p. 222) atribui 

a capacidade de  “[...] observar comportamentos humanos  rotineiros”. Essa característica,  se 

não de todo haurida em Plauto, pelo menos pode ser entendida como uma tentativa de dar à 

representação teatral caracteres conhecidos por toda a gente (e que não ferissem a proibição 

eclesiástica  de  utilizar  textos  bíblicos  como  mote).  Esse  teatro  popular  aliado  às  “[...] 

descobertas,  nas  universidades,  do  mundo  dramático  de  Plauto,  Terêncio  e  Sêneca,  é 

exatamente  aquilo  que  costumamos  chamar  de  teatro  elisabetano”  (HELIODORA,  2004  p. 

222).  Essa  sutura,  no  entanto,  só  se  tornou  satisfatória  com  o  surgimento  de  autores  que, 

devido a sua origem popular pudessem conhecer a tradição medieval das peças populares, e 

que fossem suficientemente instruídos para conhecer as portentosas obras da Renascença (cf. 

HELIODORA, 2004, p. 222) e da tradição greco­latina. 

Num  teatro  que  produziu  dramaturgos  como  Marlowe,  Ben  Johnson  e  William 

Shakespeare,  torna­se  difícil  escolher  um  nome  para  respaldar  nossa  discussão.  Elegemos 

Shakespeare para tratar da comédia elisabetana seguindo o consenso da crítica, que, em meio 

à  pletora  de  grandes  autores  surgidos  posteriormente,  considera  o  autor  de Stratford­Upon­ 

Avon  como  um  dos  melhores  de  todos  os  tempos,  tendo  influenciado  a  comédia mundial. 

Nosso  intuito,  com  o  que  poderia  ser  chamado  de  digressão  ao  tema,  é  apontar, 

superficialmente,  salientamos,  indícios  ou  ecos  da  comédia  de  Shakespeare  na  tradição 

cômica que Martins Pena herda, a comédia de costumes. 

De  modo  geral,  diríamos  que  as  comédias  shakespearianas  evocam  de  maneira  um 

pouco  frouxa as comédias plautinas. Se de Plauto  retirou motes  (como o motivo da peça A 

comédia dos erros, que segundo Barbara Heliodora (cf. 2004, p. 19) foi inspirado no Anfitrião 
e em Os gêmeos, de Plauto) soube ligar esses motivos ao refino da linguagem e da expressão, 
provavelmente  herdados  de  Terêncio,  que  agradavam  aos  ouvidos  ingleses  da Renascença. 

Com  Shakespeare,  diríamos  no  período  elisabetano,  a  comédia  passou  por  modificações 

relevantes  para  os  nossos  propósitos.  Com  as  inovações  do  bardo,  a  comédia  adquiriu 

autonomia  temática,  visto  que  com  suas  peças  “[...]  Shakespeare mergulhou  na  história  da 

9 Denominação dada devido à inspiração bíblica do seu entrecho.



25 

própria Inglaterra e posicionou­se apaixonadamente em relação aos problemas do poder [...]” 

(BERTHOLD, 2004, p. 312). Se Plauto afastara­se dos problemas da contemporaneidade ou 

se se debruçara apoliticamente sobre os problemas da Roma do período da Comédia Nova 10 , a 

liberdade  concedida  a  Shakespeare  e  aos  outros  autores  do  período  possibilitou  aos 

dramaturgos discutir os problemas da sociedade contemporânea. É decisivo, para isto, o apoio 

dos poderosos, eventualmente da nobreza, uma vez que o teatro inglês tinha como “imigo” o 

clero  puritano  e  a  censura.  O  apoio  se  manifestava  de  várias  formas,  consoante  Berthold 

(2004, p. 313): 

Na  corte  [...]  sempre  foram  bem  vindos.  Ricardo,  duque  de  Gloucester, 
tinha atores a seu serviço [...] O rei Henrique VIII mantinha uma companhia 
[...] A rainha Elizabeth mostrou bem menos propensão para a bela arte da 
representação.  Apesar  disso,  Lorde  Leicester  conseguiu  obter  dela,  em 
1574, para sua própria companhia de  teatro, uma licença autorizando seus 
próprios homens (...) a usar, exercer e ocupar­se da arte  e da faculdade de 
encenar comédias, tragédias, interlúdios [...]. 

Por  intermédio  do  mecenato  dos  poderosos,  o  teatro  pôde  se  concentrar  mais  nas 

características do seu tempo e aprofundar­se na discussão política. Iremos mostrar como essa 

relação  com  os  problemas  contemporâneos  a  Shakespeare  é  exposta  em  duas  de  suas 

comédias, A tempestade e O mercador de Veneza, e como isso pode ser relacionado a Martins 

Pena. 

Na primeira delas, A tempestade, é­nos apresentada uma discussão sobre a qualidade 
de homens que ocupam cargos de destaque na nobreza. Um dos temas da peça é a usurpação 

de  poder. A  trama  gira  em  torno  da  traição  impetrada  pelo  duque Antônio,  que  usurpou o 

título do seu irmão, o feiticeiro Próspero, com a ajuda do rei de Nápoles, Alonso. Próspero se 

vinga aprisionando o  seu  irmão e seus companheiros  (Alonso, Sebastião, Gonzalo, e outros 

nobres que compunham o séqüito de Alonso), numa ilha, usando de suas faculdades mágicas. 

Nesta ilha os dois traidores, Alonso e Antônio, padecem agruras semelhantes às sofridas pelo 

ex­duque  de Milão.  Importa,  para  nós,  a maneira  em  que  Shakespeare  faz  uma  inversão  e 

aponta as falhas da nobreza comandada pelo Rei Alonso. Após a tempestade que dá título à 

10 A repressão dos poderosos às alusões políticas dos poetas romanos é bastante conhecida. A prisão de Névio 
deu­se provavelmente em decorrência de sua clara oposição aos políticos romanos. Sobre isso Ettore Paratore, 
citando  o  filólogo  Gélio,  afirma:  “[...]  Pela  sua má  vontade  contra  os  poderosos,  de  que  havia  dado  provas 
também nas suas comédias, seguindo nisto o exemplo da comédia de Aristófanes, Névio teria sido aprisionado” 
(1983, p. 35). Na mesma página, Paratore, ainda baseando­se em Gélio, afirma também que no cárcere Névio 
escrevera duas comédias de retratação das acusações por ele proferidas e, assim, foi libertado.



26 

peça os nobres  são  ridicularizados por um dos espíritos controlados por Próspero. O  trecho 

relata a conversa de Ariel (causador da tempestade) e o seu mestre Próspero: 

Próspero – Executaste,/ espírito, direito a tempestade,/ conforme te ordenei? 
[...] Próspero – Meu bravo espírito!/ Quem terá sido tão constante e  firme/ 
que a razão não perdesse em tal revolta? 
Ariel  –  Não  houve  alma  que  a  febre  da  loucura  /  não  revelasse  e  não 
mostrasse certos/ sinais de desespero. Com exceção/ dos marinheiros, todos 
mergulharam / na espumosa voragem, desertando / o navio, que em chamas 
eu  deixara.  / O  herdeiro  da  coroa,  Ferdinando,  /  com  os  cabelos  em  pé – 
mais  parecia  /  junco  do  que  cabelo  –  deu  o  exemplo,  /  e,  ao  saltar, 
exclamou:  “Ficou  vazio  /  todo  o  inferno;  os  demônios  estão  soltos!” 
(SHAKESPEARE, 1982, p. 38­39) (grifo nosso) 

Passo a passo, podemos perceber como se configura a inversão proposta por Shakespeare. Na 

passagem  os  mais  bravos  e  nobres,  visto  que  não  sucumbiram  à  febre  da  loucura,  são  os 

marinheiros,  que,  além de  não  serem  nobres  de  nascimento,  são  tratados  no  início  da  peça 

com desprezo pelos que detêm o status de nobres. Aliado a isso, é evidenciado que o príncipe 

herdeiro, aquele que deveria ser um dos mais corajosos e encerrar, também, os valores que a 

nobreza reclama, é o mais medroso: é o primeiro a sucumbir ao temor. A zombaria feita por 

Ariel na passagem citada remete a uma reflexão que está presente em boa parte das comédias 

do dramaturgo inglês. Dessa maneira, a brincadeira de Ariel torna­se um julgamento sobre o 

‘nível’ de nobreza das personagens. 

Essa crítica  sutil  encontra ponto de  referência na  nobreza da época. Durante o áureo 

período  elisabetano,  os  nobres  pululavam,  e,  provavelmente,  apresentavam  características 

nem tão nobres assim. Como aponta Barbara Heliodora, Shakespeare mostrava preocupação 

“[...]  com  a  vida  individual  e  do  grupo,  o  respeito  pelo  semelhante,  a  responsabilidade,  a 

generosidade do amor [...] [estavam] sempre  junto do coração do poeta” (2004, p. 20). Essa 

inclinação  para  ocupar­se  da  vida  coletiva  será  demonstrada  por  Shakespeare  nos  castigos 

impostos  àqueles  que  não  respeitam  seus  semelhantes  e  na  crítica  àqueles  que denigrem as 

instituições de que fazem parte. Isso é operado de maneira muito sutil na peça A tempestade. 

Na  comédia  há  um  grupo  de  nobres,  entre  velhos  e  jovens,  que  urdiram,  há  tempos,  uma 

traição  contra  um  duque  honrado.  O  revide  engendrado  por  Shakespeare  para  tal 

procedimento por parte dos nobres é provar do seu próprio veneno, numa trama arquitetada 

por Próspero. O que é mais importante é a composição da nobreza. Em meio aos fúteis nobres 

que compõem o séqüito napolitano, existe um conselheiro que, logo nas indicações cênicas e 

também em suas ações no correr da peça, é classificado como honesto conselheiro. A figura 

de Gonzalo e sua dubiedade são importantes para a construção da crítica de Shakespeare. De



27 

um lado temos o Gonzalo que executa a ordem real de exilar, num pequeno barco, Próspero e 

sua filha Miranda, o que o invalidaria como homem de bem. Mas temos, na própria execução 

da  ordem  de  Alonso  por  Gonzalo,  exemplos  de  honradez  bastante  interessantes. 

Primeiramente, cabe menção à execução da ordem, nas palavras de Próspero: 

[...] Conosco tínhamos / alimentos alguns e um pouco de água / potável que 
Gonzalo,  da nobreza  /  napolitana,  e  que  incumbido  fora  /  da  execução  de 
todo  esse  projeto,  /  por  piedade,  tão­só,  nos  concedera,/  além  de  ricas 
vestes,  linho,  panos/  e  muitas  outras  coisas,  que  têm  sido  /  de  grande 
utilidade. Assim, por pura/  gentileza,  sabendo  quanto  apego/  eu  tinha  nos 
livros, trouxe­me de minha/ biblioteca volumes que eu prezava/ mais do que 
meu ducado. (1982, p. 37­38) (grifo nosso). 

A honradez de Gonzalo, em conceder a um ‘inimigo’ de seu superior (já que o Rei estava de 

conluio  com  o  irmão  de  Próspero  para  depor  este  último)  o  mínimo  para  viver 

satisfatoriamente é a mesma honradez que o faz cumprir uma ordem vinda de seus superiores. 

Em outras palavras, no mesmo plano  – nobreza –, como esperamos  ter demonstrado,  temos 

um  nobre  ‘bom’  (Gonzalo)  e  nobres  maus.  Com  essa  caracterização,  Shakespeare  evitou 

criticar  a  nobreza  de  modo  geral,  optando  por  fazer  uma  crítica  aos  homens  dessa  classe 

social, que agiam de maneira indigna, fazendo uma avaliação que, em decorrência da situação 

boa  da  Inglaterra  de  inícios  do  século  XVII,  servia  como  uma  reflexão  sobre  os  assuntos 

contemporâneos. Ao  final  feliz,  como é de se esperar de uma comédia, Shakespeare aponta 

para a bondade de Próspero (que fora abordada durante todo o entrecho, já que, mesmo com 

capacidade  para  tal,  ele  não mata  os  seus  opositores)  e  a  grandeza do  seu  coração,  que  foi 

capaz  de  perdoar  o  irmão  traidor.  O  autor  inglês  também  aponta  para  a  redenção  das 

personagens ‘más’, como o Rei Alonso, que, depois da aflição pelo desaparecimento do seu 

filho,  se  redime. É como se o mais  famoso bardo  inglês, por meio da  reprimenda aos maus 

costumes, como a traição, afirmasse a possibilidade de redenção e possibilidade de pureza em 

meio às ambições da nobreza. 

As  comédias  de  Martins  Pena,  quando  tratam  de  assuntos  institucionais,  operam  a 

crítica  de  maneira  semelhante  à  de  Shakespeare.  Se  não  podemos  caracterizar  isso  como 

influência direta de Shakespeare na comédia brasileira, pelo menos podemos afirmar que será 

um  dos  caminhos  da  comédia  de  costumes,  caminho  escolhido  por Martins  Pena  ao  fazer 

algumas de suas críticas na peça O noviço. 
Na sua trama mais famosa, Martins Pena não só faz críticas severas, mas também opta 

por  uma dose de  indulgência  no  seu  fazer  crítico. A  exemplo  de Shakespeare,  ao  tratar  da



28 

relação entre instituição e homem (nobreza escarnecida na peça A tempestade), a crítica atinge 

mais os ocupantes de cargos institucionais que as instituições. É assim em sua discussão sobre 

a  igreja.  Primeiramente,  a  concepção  madura  de  Carlos  que,  mesmo  tendo  fugido  do 

convento, admite a eventual bondade da ‘vida de frade’: 

Carlos: Seis meses de martírio! Não que a vida de frade seja má; boa é ela 
para  quem  a  sabe  gozar  e  que  para  ela  nasceu;  mas  eu,  priminha,  eu  que 
tenho para a tal vidinha negação completa, não posso! (PENA, 2007b, 91) 

Carlos,  que  era  homem  de  espírito  ardente  e  tinha  a  aspiração  de  seguir  carreira 

militar, apesar de admitir não ser apto para seguir à carreira eclesiástica, não acusa a Igreja. 

Isso  será  um  dos  panos  de  fundo  da  crítica  da  peça. Martins  Pena  aborda  as  instituições, 

mostrando  o  cinismo  e  a  falta  de  compromisso  dos  que  ocupam  os  cargos  a  que  são 

destinados.  É  mais  uma  vez  com  Carlos  que  percebemos  o  respeito  que  Martins  Pena 

demonstra à igreja: 

Carlos:  [...]  Em  vez  desta  vida  de  agitação  e  glória,  hei  de  ser  frade, 
revestir­me  de  paciência  e  humildade,  encomendar  defuntos  [...]  O  que 
seguirá disto? O ser  eu péssimo  frade, descrédito  do convento  e vergonha 
do hábito que visto [...] (PENA, 2007b, p. 94) 

A angústia do noviço Carlos, além do amor a sua priminha, que o afasta da vida eclesiástica, é 

não  cumprir  as  exigências  impostas  a  um frade. Noutra  fala  de Carlos  podemos  perceber  a 

concepção  de  Martins  Pena  sobre  o  não­cumprimento  das  obrigações  eclesiásticas.  As 

características de Carlos o desabilitam para o noviciado e, sabendo disso, não lhe resta outra 

saída senão fugir. Vejamos: 

Carlos:  E  que  culpa  tenho  eu,  se  tenho  a  cabeça  esquentada?  Para  que 
querem violentar minhas  inclinações? Não nasci para frade [...] Não posso 
jejuar:  tenho, pelo menos  três  vezes  ao  dia,  uma  fome  de  todos os  diabos 
[...]  Gosto  de  teatro,  e  de  lá  ninguém  vai  ao  teatro,  à  exceção  de  Frei 
Maurício,  que  freqüenta  a platéia de  casaca  e  cabeleireira para  esconder  a 
coroa. (PENA, 2007b, p. 90­1) 

A censura de Martins Pena refere­se, não aos costumes da igreja de jejuar e de não participar 

de atividades culturais, mas sim àqueles que, aceitando a batina, optam por viver secretamente 

paixões  mundanas.  Daí  que  a  mais  ardorosa  crítica  feita  aos  costumes,  engendrada  por 

Martins Pena nesta peça, refere­se ao costume do patronato e como o hábito de delegar cargos



29 

afeta as instituições, fere a ética e faz com que o papel atribuído a uma repartição pública, por 

exemplo, seja obstruído em decorrência de vontades particulares: 

Carlos: O tempo acostumar! Eis aí por que vemos entre nós tantos absurdos e 
disparates. Este tem jeito para sapateiro: pois vá estudar medicina... Excelente 
médico! [...] Aqueloutro chama­lhe toda a propensão para a ladroeira; manda 
o bom senso que se corrija o sujeitinho, mas isso não se faz: seja tesoureiro de 
repartição, fiscal, e  lá se vão os cofres da nação à garra... Essoutro tem uma 
grande carga de preguiça e indolência e só serviria para leiro de convento, no 
entanto vemos o bom do mandrião empregado público, comendo com as mãos 
encruzadas sobre a pança o pingue ordenado da nação [...] 
Emília – Mas que queres tu que se faça? 
Carlos – Que não se constranja ninguém, que se estudem os homens e que haja 
uma  bem  entendida  e  esclarecida  proteção,  e  que,  sobretudo,  se  despreze  o 
patronato, que assenta o jumento nas bancas das academias e amarra o homem 
de talento à manjedoura (...) (PENA, 2007b, p. 91­3). 

A  crítica,  conforme  esperamos  ter  demonstrado  com  esses  excertos,  centra­se  mais  nas 

pessoas  que  ocupam  os  cargos  do  que  nos  próprios  cargos,  a  exemplo  de  Shakespeare,  ao 

criticar  a  futilidade  e  a  vilania  da  nobreza  em  A  tempestade.  Voltemos  mais  uma  vez  a 
Shakespeare para perceber como o dramaturgo tratou as questões do seu tempo, dessa feita na 

obra O mercador de Veneza. 

Escrita  alguns  anos  antes  de  A  tempestade,  a  comédia  O  mercador  de  Veneza,  de 
Shakespeare,  encerra  várias  discussões  sobre  a  natureza de  sua  época. A  trama possui  dois 

núcleos que se complementam. O primeiro diz respeito à falência de Antônio, um comerciante 

(o mercador  de Veneza,  para  ser mais  exato),  que  tinha por  hábito  emprestar  dinheiro  sem 

juros  para  ajudar  os  amigos.  Essa  sua  ajuda  era  financiada  por  seu  comércio  de  produtos 

importados (provavelmente das Américas e da Ásia). Certa vez um de seus melhores amigos, 

Bassânio,  precisou  de  dinheiro  para  viajar  ao  palácio  de  uma  pretendente,  Pórcia,  com  o 

intuito de causar uma boa impressão à moça e a pedir em casamento. Antônio não possuía o 

montante  solicitado  pelo  amigo,  já  que  tinha  investido  tudo  em  importação. Num  impulso, 

Antônio decide tomar emprestado a Shylock, um judeu rico, e que, segundo as personagens, é 

mau caráter, por emprestar dinheiro a crédito. Cansado das  injúrias dirigidas por Antônio e 

seus pares, Shylock aceita fazer o empréstimo, porém, ao invés dos costumeiros juros, propõe 

a Antônio que o empréstimo, se não saldado no prazo, deveria ter como pagamento uma libra 

de  carne do  fiador  (Antônio). Em nome da  amizade,  a  condição  de Shylock  é  prontamente 

aceita por Antônio. 

Shylock  sofre  várias  humilhações  no  decorrer  do  entrecho  e,  como  se  não  bastasse, 

tem  sua  filha  roubada  (com  o  consentimento  desta)  por  um  cristão,  também  amigo  de



30 

Antônio.  Com  a  ajuda  de  um  informante,  descobre  que  ela  está  gastando  em  futilidades  o 

dinheiro  e  as  jóias  que  furtou,  ao  fugir.  Após  um  tempo, Antônio  recebe  a  notícia  de  que 

nenhum de seus barcos voltará e, falido, deve se submeter à pena imposta por Shylock. Numa 

peripécia do destino, após o noivado de Bassânio, sua noiva Pórcia, sabendo da infelicidade 

daquele  que proporcionara  a Bassânio  a  viagem,  dirige­se  a Veneza disfarçada  e  consegue, 

astutamente, livrar Antônio de pagar com sua carne pelo empréstimo expirado. A promessa de 

Antônio não é cumprida e Shyloch é obrigado a ceder parte de seus bens e, ainda, converter­ 

se  ao  cristianismo.  A  discussão  desta  peça  parece  se  aproximar  bastante  das  intenções  de 

Martins Pena quase três séculos depois. Analisemos alguns pontos. 

A  figura de Shylock  interessa­nos por ensejar uma discussão  sobre as  relações entre 

cristãos e  judeus. Tradicionalmente, o preconceito contra os  judeus tem sua origem no mito 

segundo o qual eles seriam os responsáveis pela perseguição de Jesus Cristo. Durante a Idade 

Média, esse preconceito  se alastrou e  tomou  formas de genocídio  e  tortura, como sabemos. 

Passado  o  período  de  ‘mortandade’  da  Idade Medieval,  o  preconceito  persistiu  e,  na  peça, 

ocorre  uma  representação  dessa  idéia  pré­concebida,  para  mostrar  os  problemas  que  ela 

suscita na relação entre os homens. Vejamos. 

Shylock  é  um  usurário  e,  ao  que  parece,  enriquecera  com  essa  atividade.  Contudo, 

apesar da obscura profissão, goza de boas relações com os outros negociantes de Veneza. É 

ele quem empresta o dinheiro a Bassânio, que tem como fiador o seu amigo Antônio. A todo 

o instante, desde as primeiras cenas, a animosidade em relação ao judeu Shylock é constante. 

Antônio e Bassânio, apesar de usufruírem os préstimos do judeu, ferem Shylock com palavras 

duras. O judeu, no início da peça, não reclama da dureza das palavras de Antônio e Bassânio. 

Shakespeare, conforme nos parece, questiona dois hábitos da época,  invertendo as posições: 

questiona a atribuída maldade dos judeus confrontando­a a atribuída bondade dos cristãos. As 

reações  violentas  de Shylock  ao  ter  sua dívida  sonegada  têm  fundamento  (ao  contrário  das 

posturas das personagens cristãs da peça em relação ao judeu), uma vez que são oriundas da 

complicação da trama e da apresentação de situações que tornam as reações “[...] plausíveis, 

válidas,  mesmo  que  as  possamos  considerar  condenáveis”  (HELIODORA,  2004,  p.  228). 

Shylock  torna­se  vítima  de  suas  paixões  e,  suas  atitudes  são  justificadas  pelas  situações 

apresentadas na comédia. Vejamos como Shakespeare dá “direito de voz” ao judeu e, ainda, 

demonstra quão  injustificáveis  são as atitudes cristãs em relação ao semita,  numa passagem 

bastante famosa e reutilizada por autores posteriores a Shakespeare:



31 

Salarino: Ora, tenho certeza de que se ele não a resgatar no prazo certo, não 
haverás de tirar­lhe a carne, pois não? Para que te serviria ela? 
Shylock:  Para  isca  de  peixe.  Se  não  servir  para  alimentar  coisa  alguma, 
servirá  para  alimentar  minha  vingança.  Ele  [Antônio]  me  humilhou, 
impediu­me de ganhar  meio milhão, r iu de meus prejuízos, zombou de 
meus  lucros,  escarneceu  de  minha  nação,  atr avessou­se­me  nos 
negócios, fez que meus amigos ar refecessem, encorajou meus  inimigos. 
E tudo, por  quê? Por  eu ser   judeu. Os  judeus não têm olhos? Os  judeus 
não  têm  mãos,  órgãos,  dimensões,  sentidos,  inclinações,  paixões?  Não 
ingerem  os  mesmos  alimentos,  não  se  ferem  com  as  armas,  não  estão 
sujeitos às mesmas doenças, não se curam com os mesmos remédios, não se 
aquecem  e  se  refrescam  com  o  mesmo  verão  e  o  mesmo  inverno  que  os 
cristãos? Se  nos  espetardes,  não  sangramos? Se  nos  fizerdes  cócegas,  não 
rimos?  Se  nos  derdes  veneno,  não  morremos?  Se  em  tudo  o  mais  somos 
iguais  a  vós,  teremos  de  ser  iguais  também  a  esse  respeito.  Se  um  judeu 
ofende  a  um  cristão,  qual  é  a  humildade  deste?  Vingança.  Se  um  cristão 
ofender  a  um  judeu,  qual  deve  ser  a  paciência  deste,  de  acordo  com  o 
exemplo do cristão? Ora, vingança. Hei de pôr em prática a maldade que me 
ensinastes, sendo de censurar se eu não fizer melhor do que a encomenda. 
(SHAKESPEARE, 1982, p. 231) (grifo nosso) 

É  de  notar  que  a  resposta  dada  por Shylock  ao  questionamento  de  Salarino  não  encontrou 

tréplica neste último. A justificativa das críticas sofridas pelos judeus mostra­se, nas palavras 

de  Shylock,  injustificadas  e  despidas  da  atribuída  bondade  dos  cristãos.  Se  os  judeus  são 

iguais em tudo, em questões fisionômicas e psíquicas, porque merecem sofrer padecimentos 

como se fossem diferentes dos cristãos? É de fundamental importância para o que defendemos 

sobre  O  mercador  de  Veneza,  que  observemos  as  últimas  linhas  do  discurso  de  Shylock. 
Nesta  última parte,  a maneira  em que Shylock  relaciona os  cristãos  e  os  judeus  leva­nos  a 

entender que o tratamento dado pelos judeus aos cristãos, de frieza, crueldade e vingança, não 

passa  de  conseqüência  do  modo  com  que  os  cristãos  tratam  os  judeus,  ou  seja,  os  judeus 

aprenderam a maldade com os cristãos. 

As críticas à hipocrisia cristã não param por aí. Shakespeare, noutra fala de Shylock, 

questiona  indiretamente o seguimento dos ensinamentos de Cristo pelas personagens cristãs, 

ao  abordar  o  problema  da  escravidão,  como  se  dissesse,  se  bons  são  os  cristãos  porque 

possuem escravos e porque os tratam de maneira cruel? A fala de Shylock, que citaremos nas 

linhas  a  seguir,  é  uma  crítica  direta  ao  tratamento  dado  aos  ‘dessemelhantes’  pelas 

personagens cristãs da peça. São bons  entre si  (a  relação de amor  fraternal entre Antônio e 

Bassânio,  pode  figurar  como  exemplo),  mas  cruéis  com  aqueles  que  não  são  considerados 

seus iguais como os judeus e os escravos: 

Doge: Se piedade não mostrar, como podes/ esperar encontrá­la?



32 

Shylock: Que castigo tenho a temer, se mal algum eu faço?/Possuís muitos 
escravos,  que  como  asnos,/  cães  e  mulos  tratais,  e  quem  em  serviços/ 
empregais  vis  e  abjetos,  sob  a  escusa/  de  os  haverdes  comprado.  Já  vos 
disse/ que os pusésseis, acaso  em  liberdade?/ que  com vossas herdeiras os 
casásseis?/  por  que  suam  sob  fardos?  Que  lhe  désseis/  leitos  iguais  aos 
vossos?  E  iguarias/  em  como  ao  vosso  paladar  soubessem?  Em  resposta, 
decerto, me diríeis:/ “Os escravos são nossos”. De igual modo/ vos direi, em 
resposta, que essa libra/ de carne, que ora exijo, foi comprada/ muito caro; 
pertence­me;  hei  de  tê­la./  Se  esse  direito  me  negardes,  fora/  com  vossas 
leis!  São  fracos  os  decretos/  de  Veneza.  E  ora  aguardo  o 
julgamento./Respondei­me:  dar­me­eis  o  meu  direito?  (SHAKESPEARE, 
1982, p. 254­5) 

Mais uma vez a  resposta dada por Shylock não encontra  tréplica. O apelo às  leis  feito pelo 

semita é mais um exemplo disso. Nas palavras dele, encontramos forte crítica: se a justiça não 

for feita, suas leis de nada valem. Shylock não quer que ocorra ‘dois pesos e duas medidas’ no 

julgamento de sua causa. O final da peça registra mais uma injustiça, pois, a despeito do final 

ser feliz para os protagonistas, não o é para Shylock: ele é humilhado, perde boa parte de sua 

fortuna  e  é  forçado  a  abdicar  de  sua  crença.  Com  isso,  Shakespeare  demonstra  como  era 

injusta e cruel a vida dos  judeus daquele  tempo, e como se  favorecem da  lei os  ‘bondosos’ 

cristãos para usurpar o direito dos outros. 

Nos  dois  exemplos  que  retiramos  do  texto  de Shakespeare,  a  crítica  é  construída de 

maneira semelhante. O que queremos  ressaltar  é o modo em que preconceitos da sociedade 

inglesa do período em que viveu o bardo inglês são desconstruídos. É partindo da assunção de 

que  todos os homens  são  iguais,  que Shakespeare desconstrói a  injusta  represália à qual os 

judeus desse período eram submetidos. Com isso, é operado um duplo movimento de crítica: 

de um lado é demonstrado que os judeus não podem ser considerados ruins apenas por serem 

judeus  e  que,  por  sua  vez,  os  cristãos  não  podem  ser  considerados  bons  apenas  por  serem 

cristãos (basta que vislumbremos o que fala Shylock sobre a relação escravo­senhor por nós 

citada linhas atrás). 

A curta análise que empreendemos de trechos da peça O mercador de Veneza não nos 
impede  de  perceber  a  relação  estabelecida  entre  essa  peça  e  os  costumes  da  época.  Ao 

contrário  da  comédia  A  tempestade,  na  qual  o  mais  famoso  dramaturgo  inglês  transcende, 
num certo sentido, a crítica terra­a­terra a seus contemporâneos, em O mercador de Veneza, 
Shakespeare  envereda  pela  discussão  do  que  era,  por  assim  dizer,  assunto  na  época 

elisabetana, reparando, ao menos na ficção, a injustiça cometida nas represálias aos semitas. A 

discussão suscitada por preconceitos irracionais é um dos motes da peça O irmão das almas, 
de Martins Pena.



33 

Na peça de  um ato,  além do  núcleo  central,  que  fala  de  um marido  submetido  pela 

mulher  e  pela  sogra  a  humilhações  constantes,  temos  a  história  de  uma  jovem  (a  irmã  do 

‘humilhado marido’, que fora morar com ele após a morte da mãe) que sonhava em se casar 

com Tibúrcio. Esse desejo é abandonado quando ela descobre que Tibúrcio é um ‘pedreiro­ 

livre’. O que entendemos como possível de relacionar entre a peça O mercador de Veneza e a 

peça O irmão das almas é a discussão sobre preconceito, ou, em outras palavras, a discussão 
sobre problemas contemporâneos ao dramaturgo. Shakespeare trata a questão do preconceito 

contra os  judeus com mais propriedade colocando numa balança a pressuposta bondade dos 

cristãos  e  a  pressuposta  maldade  dos  judeus,  como  vimos,  discorrendo  sobre  idéias 

preconceituosas  geralmente  aceitas  e  invalidando­as  com  as  ações  das  personagens. 

Evidentemente,  o  objeto  do  preconceito  é  diferente  na  peça  de Martins  Pena,  bem  como  a 

maneira em que é polarizada a relação entre o objeto do preconceito e aqueles que o praticam, 

contudo entendemos como possível  tal  comparação por Martins Pena apontar  também quão 

infundado pode ser o preconceito. Até hoje, ainda há muitas restrições em relação à centenária 

ordem maçônica,  devido  a  seus  segredos  e  origem obscura,  o  que  ainda gera  uma  série  de 

superstições a respeito do caráter de seus membros e de suas reuniões secretas. Na época em 

que  a  peça  foi  escrita,  essas  ‘superstições’  eram  mais  fortes.  As  duas  passagens  a  seguir 

evidenciam o preconceito em relação aos pedreiros­livres: 

Luísa: Se  fosse  só  falar  com  o diabo! Tua mãe  diz que  todos  os que para 
eles [os maçons] se chegam ficam excomungados, e que antes quisera ver a 
peste  em  sua  casa  do  que  um  pedreiro­livre.  (benze­se;  o  mesmo  faz 
Eufrásia)  Não,  não!  Antes  quero  viver  toda  a  minha  vida  de  favores  e 
acabrunhada, do que  casar­me com um pedreiro­livre.  (benze­se).  (PENA, 
2007a, p. 289). 

Luísa:  Eu  bem  sei  o  que  é.  Falas  com  o  diabo  à  meia­noite:  matas  as 
crianças para lhes beber o sangue; entregaste tua alma ao diabo; freqüentas 
as... (PENA, 2007a, p. 321). 

Esse  medo  irrefreável  de  Luísa,  que  é  menos  motivo  de  reflexão  profunda  que  de  riso,  é 

notório exemplo da relação que pretendemos estabelecer entre a crítica ao anti­semitismo de 

Shakespeare  e  a  peça  de  Martins  Pena.  É  evidente  que  não  podemos  comparar  a  reflexão 

engendrada pela comédia em cinco atos de Shakespeare, com a peça em um ato de Martins 

Pena. Contudo, as duas peças se valem das características de alguns costumes, ou seja, do que 

é  feito  costumeiramente,  quase  sem  refletir,  para  demonstrar  quão  tolos  e  desprovidos  de 

razão,  de motivação  real,  são. Martins Pena,  ao contrário  do  longo discurso  apaixonado de 

Shyloch, brinda­nos apenas com a revelação da natureza da secular ordem dos pedreiros que



34 

desde o final do período colonial aportou em terras brasileiras. Nas palavras de Tibúrcio: “Um 

pedreiro­livre, minha Luísa, é um homem como outro qualquer; nunca comeu crianças nem 

falou com o diabo à meia noite” (PENA, 2007a, p. 321). Entretanto, a fala de Shyloch e a de 

Tibúrcio  se equivalem, na medida em que revelam a  fragilidade dos argumentos por trás de 

preconceitos. 

O  caminho  enveredado  por  nossos  comentários  das  duas  comédias  de  Shakespeare 

mostrou­nos  algumas  características  pertinentes  ao  gênero  que  ora  tentamos  ‘definir’.  De 

modo geral, vários elementos das comédias do bardo fazem­se presentes na comédia ‘criada’ 

por Martins Pena no Brasil. Queremos ressaltar, como acreditamos ser possível de depreender 

com o percurso traçado nesta seção, um dos elementos mais significativos: a relação entre a 

comédia e seu entorno. Na época da comédia  romana, de Plauto e Terêncio, os assuntos de 

dramas  que  por  ventura  ferissem  a  política  romana  eram  severamente  rechaçados  e 

reprimidos.  No  tempo  de  Shakespeare,  a  situação  de  mecenato  por  parte  dos  poderosos 

possibilitou  que  os  dramaturgos  se  aprofundassem  nos  assuntos  outrora  proibidos. 

Shakespeare  faz  várias  reflexões  sobre  os  valores  da  nobreza  e,  como  apontamos  com 

Berthold (2004), aprofundou­se na história da Inglaterra e na arbitrária ocupação de cargos de 

prestígio,  operando  uma  crítica  inteligente  à  raiz  dos  problemas,  que,  segundo  o  que 

depreendemos, seriam os homens e não as instituições as quais eles servem. Durante a análise 

de  O  mercador  de  Veneza,  uma  das  maiores  preocupações  do  que  posteriormente  será 
chamada comédia de costumes  foi percebida: a desconstrução dos costumes hipócritas. Essa 

preocupação,  que  foi  ponto  de  relação  entre  Martins  Pena  e  Shakespeare,  é  fruto  de  uma 

tomada  de  consciência  que,  se  por  um  lado mostra  uma  faceta  da  hipocrisia  da  sociedade 

inglesa de finais de século XVI, revela­se, por outro lado, como motivação para a reflexão e 

mudança.  Podemos  perceber  essa  inclinação  da  comédia,  de  maneira  mais  sutil,  nas  peças 

escritas  por  Molière.  Parece­nos  que  o  dramaturgo  francês  opta  por  buscar  menos  a 

observação  arguta  das  profundezas  da  alma  humana,  para  se  embrenhar  nos  tortuosos 

conflitos da sociedade,  fazendo crítica a seus modismos. Mostraremos, no último subitem de 

nosso  breve  histórico,  como  esse  comediógrafo  deu  esse  cariz  à  comédia  e  ‘criou’, 

factualmente, o que chamamos hoje de comédia de costumes. 

1.3. A comédia francesa: O doente imaginário de Molière 

Com  razão, muitos  críticos  consideram Molière  o  responsável  por  devolver  o  riso  à 

comédia. Além disso,  seu  estudo  dos  caracteres  sociais,  que podemos  encontrar  em grande



35 

maioria de suas peças, é arraigado ao cotidiano, e ele foi responsável por modificar a comédia 

a  tal ponto que suas peças  foram consideradas espécies de documentários de sua época  (cf. 

BERRETINI, 1977, p. 37). O vigor cômico que impede que o autor francês seja esquecido é 

devedor das  falas curtas e essencialmente cômicas de Plauto, porém soube o dramaturgo do 

século XVII dar um caráter eminentemente crítico às investidas cômicas de suas personagens, 

ao  “[...]  [colocar]  no  palco  figuras  que  eram  mais  que  meros  pretextos  para  situações 

engraçadas.”  (BERTHOLD,  2004,  p.  349).  A  razão  de  ser  das  personagens  engraçadas  de 

Molière traduzia um rigor crítico e uma observação do que lhe era mais próximo e cotidiano, 

diferentemente dos nobres de Shakespeare, por exemplo. Molière, ao se afastar das paixões e 

reflexões,  aproximou­se  das  relações  burguesas  e  da  preocupação  dos  habitantes  comuns 

preocupados em viver o dia a dia, como afirma Berretini (2004, p. 48­49): 

O universo de Molière é povoado: por nobres, os freqüentadores do salão de 
Celimène,  os marqueses vaidosos  (de O misantropo),  os grandes  senhores 
cínicos  e  desenvoltos,  como D.  Juan  ou os  inescrupulosos,  como Dorante 
(de O burguês Fidalgo) ou ainda os simpáticos misantropos, como Alceste, 
da peça  cujo  título  já  identifica  seu protagonista;  por  burgueses  com uma 
certa  fortuna, como Chrysale  (de As sabichonas), Orgon (de O tartufo) ou 
Argan (de O doente imaginário), burgueses ricos como Harpagon e, ainda, 
comerciantes como o Sr. Guillaume (de O amor médico), professores (de O 
casamento  forçado),  notários  (de  O  doente  imaginário),  médicos  e 
boticários  (de O Sr. De Pourceaugnac  e de  tantas outras peças), usurários 
(de O avarento), etc.; [...] é a fauna social molieresca. 

Sai de cena a humanidade e a discussão sobre a bondade e as altas paixões humanas, 

que  Shakespeare  tão  bem  teatralizou,  e  entram  no  palco  os  tipos  comuns  que  facilmente 

podem ser encontrados caminhando na rua. Mesmo os nobres, quando os há, apresentam­se 

desprendidos dos valores que seus títulos demandariam, como os marqueses vaidosos citados 

por  Berretini.  Os  tipos  comuns,  tão  caros  a  Molière  e,  posteriormente,  a  Martins  Pena, 

pululam em suas peças em decorrência de seu intuito de pintar os homens tal qual são, para 

mostrar a fragilidade de seus sentimentos e pôr à prova a falsidade que circunda as relações 

sociais. Esse intuito é defendido pelo próprio Molière, numa fala de uma das personagens de 

suas comédias, quando esta avalia qual deveria ser a preocupação do escritor de comédia: 

Dorante: [...] Porque enfim, eu acho que é muito mais fácil elevar­se seguro 
dos grandes sentimentos, desafiar em verso a Fortuna, acusar os Destinos, e 
injuriar os Deuses, do que entrar como deve ser no ridículo dos homens, e 
reproduzir  agradavelmente  no  teatro  os  defeitos  de  toda  a  gente.  Quando 
pintais heróis, fazeis o que quiserdes. São retratos ao vosso gosto, onde não 
se  buscam  parecenças;  e  não  tendes  mais  que  seguir  os  traços  de  uma



36 

imaginação que voa por si, e que muitas vezes abandona o verdadeiro para 
agarrar o maravilhoso. Mas quando pintais  os homens, é preciso pintar ao 
natural. Querem que estes retratos sejam parecidos, e nada fizestes, se não 
fazeis  reconhecer  aí  as  pessoas  do  vosso  tempo  [...]  (MOLIÈRE  apud 
BORIE; ROUGEMONT; SCHERER, 2004, p. 119) 

Com efeito,  irão  nortear Molière  os  defeitos,  a  parecença,  a  naturalidade  das  situações  e  o 

gosto pelas miudezas do povo e seus pequenos vícios. 

Escolhemos para análise a peça O doente imaginário. Nossa escolha deve­se ao  fato 

da peça encerrar um dos motes mais recorrentes na obra de Molière, a crítica à medicina e, 

também,  pela  sua  trama  simples  ilustrada  pela  observação  do  caráter  das  personagens  por 

intermédio de pequenos gestos, como é característico do autor francês. 

A trama de O doente imaginário assemelha­se a quase todos os entrechos de Molière 

ou, ainda, ao que  já dissemos sobre as comédias de Plauto. Jovens  são  impedidos de  firmar 

matrimônio  por  sanções  paternas.  Ao  final,  com  a  ajuda  de  comparsas  que  ludibriam  os 

antagonistas de sua união, os enamorados podem se unir, e a felicidade é geral. Essa intriga, 

que facilmente pode ser relacionada a um sem­número de comédias anteriores e posteriores à 

peça  ora  em  evidência,  tem  uma  interessante  peculiaridade.  Durante  o  entrecho,  há  um 

adiamento  e  ou  mesmo  um  quase  esquecimento  de  um  dos  pilares  da  intriga:  a  sanção. 

Molière, ao compor a peça, prefere, em vez de focar nas personagens que estão impedidas de 

namorar, focalizar a narrativa na relação entre Argan e seus ‘curandeiros’ (sejam estes o seu 

médico  pessoal,  o  boticário,  os  dois Diafoirius,  a  Toinette  travestida  de médico,  etc.)  para 

ressaltar  a  total  ineficácia  da  medicina  da  época  em  tratar  os  doentes.  Evidenciando  as 

características dos médicos, faz uma crítica à medicina tradicional da França daquele tempo. 

Focaliza, principalmente, a absurda relação paciente­médico e o endeusamento desses, o que, 

por exemplo,  leva Argan a achar que as palavras do médico teriam poderes de vida e morte. 

Ao  colocar  em  evidencia  o  ridículo  dessas  situações,  acaba  por  enfraquecer  a  instituição 

médica. 

No longo solilóquio da primeira cena da comédia, entrevemos o mote da peça, que é o 

alto  custo  dos  tratamentos  e,  também  a  ineficácia,  da medicina.  Argan  está  fazendo  contas 

minuciosas  dos  preços  dos  remédios  e  das  consultas  do  seu médico  pessoal,  num  resultado 

mensal que equivale a uma pequena fortuna. Ressaltemos do monólogo um ponto que parece 

digno  de  nota  e  que  acompanhará  toda  a  trama,  a  relação  entre  a  cura  e  o  número  de 

medicamentos. Argan entende que em decorrência do menor número de remédios tomados no 

mês corrente (para uma misteriosa doença no fígado, como diz seu médico) ele não se sente 

tão bem quanto no mês anterior:



37 

[...] Sessenta e três francos, quatro reis, seis tostões. De modo que este mês 
tomei  um,  dois,  três,  quatro,  cinco,  seis,  sete  e  oito  medicamentos  e  um, 
dois, três, quatro, cinco, seis, sete, oito, nove, dez, onze e doze purgantes; e 
o mês passado havia doze remédios e vinte purgantes. Não é de estranhar se 
não ando  tão bem  este mês quanto  no outro. Direi  ao  senhor Purgon para 
que ele acerte isso. (MOLIÈRE, 2005, p. 49­50) 

O ridículo da ansiedade de Argan em consumir mais e mais remédios e obter mais e 

mais  diagnósticos  e,  também,  sua  plena  confiança  nos  médicos  leva­o  a  creditar  poderes 

divinos  aos  médicos  e,  como  se  sua  obsessão  fosse  pouca,  tenciona  casar  a  filha  com  um 

médico para que, assim, possa ter assistência médica durante o maior tempo possível. Na fala 

do  pai  do  pretendente  da  filha  de  Argan,  Molière  põe  em  cheque  a  eficácia  da  medicina 

tradicional  e  ridiculariza  a  maneira  em  que  a  tradição médica  francesa  repudiava  as  novas 

descobertas científicas: 

Senhor Diafoirius:  [...]  Ele  é  firme  na  disputa,  forte  como  um Turco  nos 
princípios,  nunca volta atrás em suas opiniões  e prossegue num raciocínio 
até os últimos  recantos da  lógica. Mas, acima de  tudo, o que  aprecio nele 
[no  filho],  e  nisso  ele  segue  o  meu  exemplo,  é  que  acata  cegamente  a 
opinião  dos  antigos,  e  que  nunca  quis  entender  nem  ouvir  as  razões  e  as 
experiências das pretensas descobertas de nosso século, como a circulação 
do sangue e outras opiniões de mesmo gabarito (MOLIÈRE, 2005, p. 95) 

O absurdo das opiniões do Senhor Diafoirius não encontra par quando da sua opinião 

sobre a relação entre os médicos e os nobres que ‘ousam’ querer a cura quando contratam os 

serviços médicos: 

Senhor Diaforius: Para falar francamente, a nossa profissão junto aos nobres 
nunca  me  pareceu  agradável,  e  sempre  achei  que  era  melhor  para  nós 
ficarmos junto ao público. O público é mais cômodo. O senhor não tem de 
responder por seus atos e, contanto que se siga a regra da arte, não somos 
culpados pelo  que  acontece. Mas o que  há de  chato  com  os  nobres  é  que 
quando ficam doentes, querem a todo custo que os seus médicos os curem. 
(MOLIÈRE, 2005, p. 97) 

A relação médico­paciente será mais contundentemente focalizada quando da visita do 

Senhor  Purgon,  o  médico  pessoal  de  Argan.  Essa  visita  foi  ocasionada  por  um 

descumprimento  na  prescrição  receitada  por  Purgon.  O  médico  Purgon,  tomado  de  fúria, 

rompe  relações  com  Argan,  por  este  não  lhe  dar  mostras  de  total  submissão.  Após  o 

rompimento, o Senhor Purgon  ainda  amaldiçoa  com a morte o  seu  antigo  paciente, o  qual,



38 

temeroso, acredita estar à beira do fim. Vejamos a conversa entre Argan e seu irmão, após a 

saída do médico, para que compreendamos melhor tal situação: 

Argan: Ah! Meu Deus, estou morto. Meu irmão, me mataste. 
Béralde: O quê? O que há? 
Argan: Não agüento mais. Sinto que a medicina já se vinga. 
Béralde: Ora, meu irmão, estais louco, e eu não gostaria, por nada, que lhe 
vissem fazer o que faz. Comporte­se um pouco, por favor, volte a si e não 
se deixe dominar pela imaginação. 
Argan:  Ouviste,  meu  irmão,  as  terríveis  doenças  com  as  quais  ele  me 
ameaçou. 
Béralde: Homem simplório que sois! 
Argan: Ele disse que ficarei incurável antes de quatro dias. 
Béralde: E o que ele disse, o que faz à realidade? É um oráculo que falou? 
Parece, ao ouvi­lo, que o senhor Purgon  tem em suas mãos o fio de vossa 
vida,  e  que,  com  autoridade  suprema,  pode  alongá­la  ou  encurtá­la  como 
quiser. Pense que os princípios da vossa vida estão em vós mesmo, e que a 
raiva  do  senhor  Purgon  é  tão  incapaz  de  fazê­lo  morrer  como  os  seus 
tratamentos  de  fazê­lo  viver.  Eis  um  caso,  se  quiser,  para  aliviá­lo  dos 
médicos;  ou,  se  nascestes  para  não  passar  sem  eles,  é  fácil  arranjar  outro 
com o qual, meu  irmão, poderá correr menos risco.    (MOLIÈRE, 2005, p. 
131) 

A história de Argan e sua mania por doenças, ou melhor, por médicos, talvez possa ser 

considerada  como  a  busca,  pela  burguesia  (em  ascensão  político­econômica  durante  o 

governo do Rei Sol), em ter os mesmos gostos da nobreza, que tinha seu séqüito de médicos 

permanentes. No entanto, o que de mais importante ocorre nessa peça é a crítica aos pequenos 

vícios,  à  futilidade  e  à  pieguice  de Argan  em  achar  interessante  estar  doente,  desde que  se 

possa pagar pelos médicos (“Ah , senhor Fleurant, devagar, por favor. Se o senhor continuar 

assim,  ninguém  mais  vai  querer  ser  doente”.  MOLIÈRE,  2005,  p.  49).  Essa  inclinação, 

bastante bizarra, mas própria de uma parcela da população e perfeitamente reconhecível pelo 

público,  encontra  paralelo  numa  peça  de  Martins  Pena  cuja  trama  é  até  bem  parecida,  O 

diletante. 
Na peça brasileira de um ato, saem de cena os médicos da moda francesa, e entram em 

cena os amantes de ópera, os ‘estudiosos’ da música  italiana – o diletante. A trama gira em 

torno de Antônio José e sua mania de diletante que dá nome à peça, com seu gosto duvidoso e 

paixão pelo que é estrangeiro. Dessa maneira, acaba, assim como Argan, por querer até um 

genro  que  lhe  seja  útil,  dessa  feita  um  músico. Do mesmo  modo  em  que  a  construção  de 

Argan e sua relação com pequenezas burguesas, o diletante José Antônio teria características 

que o tornam comparável a alguns tipos sociais de meados do século XIX e, também, que o 

aproximam do gosto dessas pessoas pela matéria  importada. Logo nos primeiros diálogos, a



39 

filha do diletante, Josefina, evidencia que a mania paterna é um retrato da população de modo 

geral (cf. HELIODORA, 2000, p. 61): 

José Antônio: Vem cá, loucazinha. Que fizeste da Casta Diva? 
Josefina: Está sobre o piano. 
José Antônio: vai procurá­la. 
Josefina: quer cantá­la? 
José Antônio: Divirta­se a menina comigo. 
Josefina: Se é para eu cantar, não procuro. Já não posso aturá­la. É maçada! 
José  Antônio:  Que  dizes,  bárbara?  A  Casta  Diva  maçada?  Esta  sublime 
produção do sublimíssimo gênio? 
Josefina:  Será  sublimíssima,  mas  como  há  algum  tempo  para  cá  eu  a 
tenho  ouvido  todos  os  dias  cantada,  guinchada,  miada,  assobiada  e 
estropiada  por   essas  ruas  e  casas,  já  não  a  posso  supor tar .  Todos 
cantam a Casta Diva – é epidimia [sic]! (PENA, 2007a, p. 350­351) (grifo 
nosso) 

A paixão do diletante pela música  italiana beira  o absurdo. Numa conversa  com um 

dos  pretendentes  de  sua  filha,  José  Antônio,  mostra  a  natureza  de  sua  paixão,  ao  ser 

perguntado sobre a graça da música: 

José Antônio: Que graça? Uma graça divina e sentimental! Quando eu vou 
ao  teatro  e  ouço  esses  sublimes  acordes,  essas  harmonias  arrebatadoras, 
sinto­me outro... [...] 
Marcelo: Não lho entendo.... 
José  Antônio:  Quando  a  música  toca  no  fundo  da  minha  alma,  dá­me 
vontade  de  fazer um  despropósito;  de  fazer nem sei  o  quê... Saltar,  pular, 
esfregar­me,  espojar­me  pelo  chão...  Ah,  meu  amigo,  que  sensação 
deliciosa! (PENAa, 2007, p. 357) 

A paixão do diletante pela música  seria  bonita e  interessante,  caso  fosse  verdadeira. 

Nem mesmo um estudioso da música de muitos anos teria tal atitude quando escuta uma bela 

música. O ‘amor’ irrefletido de José Antônio é, antes, fruto do modismo da época de cultuar o 

estrangeiro  e,  no  campo das  artes,  as  peças  cantadas  italianas  que  faziam  lotar  as Casas  de 

Ópera  e  enchiam  as  casas  das  pessoas  abastadas  de  toda  a  sorte  de  quinquilharias.  Numa 

pequena  intervenção de sua esposa, percebemos a raiz do ‘amor’ à música apresentado pelo 

diletante: 

Merenciana: E então? Ora, senhor, que demo se  lhe meteu nos miolos? O 
senhor, que há um ano tinha tanto  juízo e que nem sabia se existia Norma 
no  mundo,  e  que  só  às  vezes  tocava  a  brincar  e  especialmente  a  sua 
valsinha? (PENA, 2007a, p. 372)



40 

A revelação de Merenciana é um dos  indícios que apontam a  falsidade da relação de 

José Antônio com a música  italiana. O exagero de José Antônio ainda  leva a mais absurdas 

conseqüências. Ele passa a julgar as pessoas em relação à sua paixão por música. Em outras 

palavras,  só  podem  ser  pessoas  boas  aquelas  que  gostarem  de  música,  principalmente, 

italiana. É o que permite Gaudêncio, outro pretendente à mão de sua filha, engabelá­lo. 

Gaudêncio:  [...] O  homem pode  ser  ladrão  e  assassino  sem  que  tenha má 
índole. Essas péssimas  inclinações provêm quase sempre de uma educação 
mal  dirigida;  os  bons  exemplos  e  a Casa  da Correção  o  podem  emendar; 
mas aquele que não gosta de música?... Nasceu com alma mal conformada! 
É um perverso! 
José Antônio: Perverso, diz o senhor? É um monstro! O que não se extasia 
com os suaves encantos da harmonia não tem alma e.... 
Gaudêncio: É incorrigível! 
José Antônio: Capaz dos maiores crimes! 
Gaudêncio: Feroz! 
José Antônio: Antropófago! Meu caro amigo, eu estou bem persuadido que 
Robespierre,  Pedro  Espanhol,  os  ladrões  da  Caqueirada  e  Remecheda  e 
todos  aqueles  de  que  nos  fala  Os  mistérios  de  Paris  não  gostavam  de 
música (PENA, 2007a, p. 381­382) 

O  gosto  falso  e  exagerado  por  música  italiana  liga  José  Antônio  ao  Argan 

hipocondríaco  de Molière,  mas  a  herança  deixada  pelo  dramaturgo  francês  pode  ainda  ser 

mais bem explorada. Há uma relação forte entre os dois dramaturgos em relação ao entrecho 

das  comédias. Grande  parte  das  peças  cômicas  de Martins  Pena  também  envolve  um  caso 

amoroso  impedido  de  se  concretizar  por  sanções  paternas,  assim  como  as  de  Molière.  A 

exemplo do  francês, Martins Pena  também pinta  os hábitos enquanto soluciona o problema 

amoroso do casal, seja com a ajuda de comparsas, ou pela esperteza de algum dos ‘mocinhos’ 

da peça. Na comédia O diletante é o gosto pelas coisas importadas; em O noviço, a corrupção 
e o patronato que infesta as relações profissionais; em O irmão das almas, são­nos mostrados 
pedidores de esmolas para os santos que roubam ao povo; em Os dois ou o inglês maquinista, 
é a exploração dos brasileiros pelos estrangeiros, ou ainda, a denúncia da  ineficácia das  leis 

que proibiam o tráfico de escravos. A lista poderia abranger quase que a totalidade das mais 

de vinte comédias deixadas por Martins Pena. 

Um  último  traço  de  Molière  que  queremos  relacionar  a  Martins  Pena  é  a  fala  das 

personagens. Com Molière, a fala das personagens cômicas retorna às lições plautinas, com os 

pequenos diálogos, a esperteza das repostas, predominando a ação em detrimento da reflexão 

shakespeareana  (que  compunha mais  próximo  de  Terêncio).  Isso  será  ponto  crucial  para  o 

objetivo que Molière perseguia quando tratava da pintura natural dos homens, como no trecho



41 

que citamos linhas atrás. Como admitir que alguém, numa conversa cotidiana, fizesse amplas 

reflexões sobre a natureza humana, falando sem parar por vários minutos, como acontecia nas 

comédias  de  Shakespeare?  O  diálogo  é  curto,  excetuando­se  alguns  casos,  para  dar  a 

vivacidade e cor natural aos diálogos das personagens, como  fez Martins Pena dois  séculos 

depois. 

1.4. Conclusão: a comédia de costumes 

Talvez  por  tempo  demais  as  elucubrações  sobre  a  comédia  pairaram  na  definição 

clássica,  senão  simplista,  que  via  este  conceito  como  apenas  uma  espécie  de  oposição  ao 

trágico.  É  muito  conhecida  a  aproximação  feita,  geralmente  justificada  pela  ausência  de 

conceituação  mais  justa,  entre  tragédia  e  comédia  para  se  chegar  ao  entendimento  desta 

última, como salientam Farias, Guinsburg e Lima (2006, p. 85­6): 

Em princípio e em termos gerais, ela [a comédia] poderia ser situada como 
o gênero oposto à tragédia, identificando um tipo de peça teatral em que os 
personagens  pertencem  a  uma  humanidade  menor  e  cujas  peripécias 
conduzem a trama a um desfecho feliz [...] 

Apesar do didatismo evidente na definição herdada dos gregos, é notório que ela peca pela 

ausência de profundidade e de objetividade. Não se aproxima, efetivamente, nessa definição o 

que pretende a comédia ao abordar uma ‘humanidade menor’ e, muito menos, explana sobre a 

maneira em que esse gênero opera mudanças ao apresentar ‘um desfecho feliz’. Com base em 

nossos comentários sobre Plauto, Terêncio, Shakespeare e Molière, e a relação feita tanto com 

a  comédia  de  costumes  de  uma  maneira  geral  quanto  com  as  comédias  de  Martins  Pena, 

acreditamos  ser  possível  dar  um  caráter  mais  interessante  à  definição  clássica  de  comédia, 

apresentando  relações entre os elementos da definição clássica e o que aprendemos  sobre a 

comédia ao fazer o breve histórico de sua trajetória. 

Sabemos  que  a  comédia  deve  priorizar  uma  humanidade  menor.  A  humanidade 

‘menor’ de que trata a comédia, poderia ser traduzida como sociedade 11 , ou, em termos mais 

específicos, poderia ser entendida como as relações sociais possíveis de acontecer ‘em nosso 

mundo  social’.  Não  cabe  ao  comediógrafo  criar  personagens  que  aludam  às  grandes  e 

eloqüentes paixões dos deuses, ou mesmo ao infortúnio do Destino que recai sobre um herói, 

como defende Palottinni (1989, p. 32): 

11 Esperamos conseguir, ao longo da última parte deste primeiro capítulo, definir porque consideramos que essa 
humanidade menor deveria ser entendida como sociedade.



42 

[...] o personagem cômico é e tem, em substância, elementos de construção 
semelhantes  aos  do personagem  trágico. Mas  seus  fins  e  os meios de  que 
lança mão para a obtenção  desses  fins  [...]  têm outro  caráter. Não  se  fala, 
aqui, na destruição de um ser humano, vitimado pela fatalidade e por suas 
próprias ações, mas sim de alguém que se empenha em obter algo que, não 
obtido, apenas lhe causará frustração, ela mesma risível 

A comédia se aproxima do popularesco, do pequeno burguês, das relações cotidianas, 

esquecendo­se das grandes paixões e da destruição do ser humano. Com as peças de Plauto, 

acreditamos  ter  sido  possível  verificar  essa  relação. O  autor  romano,  com  suas  traduções  e 

adaptações de comédias de Menandro, soube afastar­se das pretensões trágicas, para que, com 

o seu aprofundamento na  fala e nas características do povo romano (vimos que, mesmo em 

peças  ambientadas  na  Grécia,  Plauto  dava  um  caráter  romano  às  relações  sociais  e  às 

pessoas), pudesse gerar no seu público um reconhecimento que facilitaria o riso solto. Com a 

ascensão do teatro no reinado de Elizabeth, na Inglaterra, e a suspensão das sanções sofridas 

pelos  teatrólogos  desde  a  Antiguidade  romana  (ressaltemos  que  não  entendemos  que  a 

Inglaterra  tenha  sido  pioneira  nesse  aspecto),  a  comédia  pôde  voltar  seus  olhos  para  os 

assuntos  políticos  e,  principalmente,  denunciar  os  preconceitos  da  população  européia.  Se 

Shakespeare  se  afastou  um pouco das  relações  humanas mais  prosaicas  em  suas  comédias, 

perpetrando algumas reflexões sobre as paixões humanas, soube também dar vazão à crítica à 

hipocrisia  no  seu  entorno. A  humanidade menor,  no  entanto,  parece  ser mais  figurativa  no 

exemplo  que  demos  de  Molière.  É  com  o  dramaturgo  francês,  ao  que  nos  parece,  que  a 

ligadura entre o falar popular de Plauto e as reflexões sobre os assuntos contemporâneos, de 

Shakespeare, foi sedimentada. Fecha­se o pano para as amarguras trágicas de reis e abre­se o 

palco  aos  homens  comuns.  São  burgueses,  pequenos  políticos,  usurários,  integrantes 

corrompidos da nobreza, etc., que são representados nas comédias de Molière. A humanidade 

menor, então, perseguida por todos os comediantes, atinge sua plenitude, ao serem tratados os 

assuntos das discussões comezinhas, os modismos, etc. 

O último ponto que é preciso aclarar refere­se ao final feliz da comédia. Entendemos 

que esse desfecho feliz, usualmente com a punição dos “maus” e o enaltecimento dos “bons”, 

aponta para uma mudança e para exaltação dos valores dignos da sociedade.  Podemos utilizar 

as  comédias  de  Shakespeare  como  exemplo.  Ao  contrário  de  suas  tragédias,  nas  quais  as 

paixões e as desgraças  são  tão  intensas que geralmente  levam as personagens à morte, suas 

comédias  notabilizam­se  pelo  final  feliz,  que  é  o  condutor  de  toda  a  tradição  cômica.  Se 

dissemos que a comédia trata de uma humanidade menor, a sociedade, esse tratamento não é 

neutro.  Ao  mostrar  nas  suas  comédias  as  relações  sociais  mais  comuns,  punindo  os



43 

personagens  maus  e  enaltecendo  os  bons,  Shakespeare  preocupa­se  em  corrigir  as 

imperfeições  e  injustiças  da  sociedade,  com  o  bom  exemplo.  Vejamos  o  final  de  A 
tempestade: 

Próspero – Senhor,  convido Vossa Alteza  e os  vossos/  a  entrar  em minha 
pobre  cela,  para/  descansar  esta  noite,  pretendendo/  parte  dela  empregar 
com  narr ativas/  de  tão  gr ande  atr ação  que  –  não  o  duvido  –  depressa 
passará:  a  história  toda  /  de  minha  vida  e,  assim,  os  acidentes/  por  que 
passei até chegar a esta ilha./ Logo pela manhã hei de levar­vos / ao vosso 
barco e, logo após, a Nápoles / onde espero assistir ao matrimônio / destes 
dois  entes  que  nos  são  tão  caros./ Daí me  acolherei  ao meu Milão,/  onde 
cada terceiro pensamento/ será dedicado à minha sepultura. 
Alonso  –  Estou  ansioso  por  ouvir  a  história  /  de  vossa  vida,  que  há  de 
estranhamente / prender­me a atenção. 
(SHAKESPEARE, 1982, p. 104­5) (grifo nosso) 

Ao  final  da  comédia,  temos  o  triunfo  da  nobreza,  por  assim  dizer,  ideal.  Próspero 

perdoa  seus  detratores,  mostra  o  seu  coração  nobre  apesar,  do  crime  hediondo  cometido 

contra ele. Grifamos em três pontos a citação para demonstrar essa característica de Próspero 

evidenciada por Shakespeare. Sua história, de uma  tragédia sem par,  já que  foi abandonado 

numa ilha deserta junto com sua filha de pouca idade, transmuta­se em narrativas de grande 

atração, como se o esquecimento do Duque de Milão fosse tão categórico e enfático que ele 

passasse a encarar seu passado como “passatempo”. Isso pode ser visto também na espécie de 

modalização  dos  acontecimentos  que  o  levaram  à  ilha:  deixam  de  ser  ações  criminosas 

cometidas  intencionalmente  pelo Rei  e  o  usurpador  do  ducado  de Milão,  para  se  tornarem 

acidentes, infortúnios sem autor identificado. Sua vingança, que só seria ‘plena’ se pudessem 

causar  os  mesmos  problemas  nos  seus  detratores,  é  rejeitada  e  em  vez  dela  é  concedido  o 

perdão. Por essa bondade, ele tem sua recompensa e consegue recuperar sua antiga vida. Do 

lado  de  Alonso  também  temos  uma  mudança  significativa.  O  rei  outrora  tão  mesquinho  a 

ponto de mandar abandonar à própria sorte Próspero, para obter mais poder, ao final incorpora 

valores nobres, por meio do castigo de suas faltas. 

Em  parte  isso  não  ocorre  com O mercador  de  Veneza,  que  tem  seu  desfecho  feliz 
apenas para algumas personagens, visto que Shylock, mesmo não sendo vilão, paga com sua 

fortuna e crença pela  falência das  leis  e pela corrupção dos direitos. Apesar da  injustiça do 

desfecho, ele encerra uma lição sobre a maneira em que são tratados os judeus daquela época. 

Shylock estava coberto de  razão, mas mesmo assim  é castigado. Esse castigo  injusto  leva a 

uma reflexão sobre a eficácia das leis e como os preconceitos podem ser prejudiciais. O que



44 

talvez  não  acontecesse  tão  contundentemente  se  o  desfecho  fosse  feliz  para  todos  os 

envolvidos como foi o caso de A tempestade. 
Por último, temos a comédia de Molière O doente imaginário. O final feliz da peça é a 

eventual punição dos ‘vilões’ e falsos e a recompensa dos bons é a maneira em que Molière 

trata da punição dos vícios. Mesmo Argan, um hipocondríaco irremediável, por amor de sua 

filha  pôde  ter  seu  final  feliz.  Esse  final  feliz  que  também  é  exemplificado  na  maioria  das 

peças de Martins Pena, representa recompensa para uns e punição para outros. 

À guisa  de  conclusão,  poderíamos  dizer  que o  gênero  comédia  se  aproxima de uma 

humanidade menor, já que não se ocupa com os problemas de homens melhor que os comuns 

ou semi­deuses e deuses, como vimos em Plauto, Shakespeare, Molière; e seu desfecho é feliz 

por apontar para uma solução corretiva dos problemas enfrentados quando das relações dessa 

humanidade menor. 

No  entanto,  com  a  relação  feita  linhas  atrás,  só  conseguimos  vislumbrar  algumas 

características que  formam a expressão  ‘comédia de costumes’. Estas características podem 

ser  ligadas com facilidade ao segundo elemento “costumes”. Ao fazer comédia de costumes, 

os dramaturgos intencionam criticar os costumes de uma dada sociedade para torná­la melhor, 

porém  centrando  sua  crítica  numa  espécie  de  reprodução  cômica  dos  hábitos,  operando, 

assim, a reflexão sobre esses hábitos perniciosos à bondade e à justiça. Em decorrência disso, 

as  comédias  de  costumes  tratam  do  grupo  de  pessoas  no  qual  tais  costumes  criticados  se 

fazem presentes. De maneira mais sistemática, Faria, Guinsburg e Lima (2006, p. 88) afirmam 

que a comédia de costumes é: 

[...]  centrada  na  pintura  dos  hábitos  de  uma  determinada  parcela  da 
sociedade contemporânea do dramaturgo. O enfoque privilegia sempre um 
grupo, jamais um indivíduo, e é em geral de natureza crítica ou até mesmo 
satírica  –  o  que  não  impede  que,  por  vezes,  certos  autores  consigam  um 
notável efeito realista na reprodução dos tipos sociais, apesar da necessária 
estilização cômica. 

Em  outras  palavras,  a  “comédia  de  costumes”  usa  os  artifícios  cômicos  para 

ridicularizar os hábitos prejudiciais à sociedade, para melhorá­la, criticando um microcosmos 

social  semelhante  ao  que  pode  ser  encontrado  cotidianamente.  Examinaremos,  a  partir  de 

agora, como o riso proporcionado pelas comédias pode se tornar instrumento de crítica social, 

ou seja, como o ‘fazer rir’ é criticar. Assunto da discussão do próximo capítulo.



45 

2. RISO, TEATRO E CRÍTICA: PERCURSO TEÓRICO 

No  capítulo  anterior,  mostramos,  em  breves  análises,  as  características  da  comédia 

para chegarmos a alguns denominadores comuns que identificassem esse gênero. A definição 

de  comédia  de  costumes  que  oferecemos,  embora  pouco  consistente  e  lacunar  como  toda 

definição, serviu de ponte entre a teorização clássica da comédia, deixada por Aristóteles, e a 

comédia  de  costumes  iniciada  na  Europa  por Molière  e  engendrada  no  Brasil  por Martins 

Pena. No capítulo que ora apresentamos, proporemos uma abordagem teórica para tentarmos 

entender  o  leitmotiv  da  comédia:  o  riso. Gostaríamos  de  apresentar  algumas  considerações 

teóricas que nos habilitem a responder a questões do tipo: do que rimos? Por que o riso? Por 

que os  escritores  de  comédia,  em  vez  de  escreverem peças  cômicas  sobre  os  problemas  da 

moral, não escreveram um tratado sobre a moral? etc. 

No entanto, é preciso que façamos alguns esclarecimentos sobre o aporte teórico que 

escolhemos para tratar o riso. De modo geral, ao se falar de riso, opta­se pelas reflexões feitas 

por  Bakhtin  sobre  o  conceito  de  carnavalização  presentes  majoritariamente  em  seu  livro  A 
Obra  de  François  Rabelais  e  a  Cultura  Popular  na  Idade  Média  e  no  Renascimento. 
Contudo, mesmo apresentando superficialmente o conceito, detectamos que Bakhtin, ao tratar 

da apropriação feita por Rabelais da cultura carnavalesca da Idade Média, apresenta um tipo 

de  utilização  do  cômico  que  diverge  de  nossos  propósitos.  A  única  ‘função’  do  riso 

carnavalesco que se assemelha ao que iremos apresentar nesse capítulo, segundo João Ferreira 

Duarte (2005), é a utilização dessa forma de riso para apresentar uma: 

[...] relativização da verdade e do poder dominantes [é o que] constitui um 
dos  sentidos  profundos  do  riso  carnavalesco  nas  suas  multímodas 
manifestações;  ao  ridicularizar  tudo  o  que  se  arroga  de  uma  condição 
imutável,  transcendente,  definitiva,  o  Carnaval  celebra  a  mudança  e  a 
renovação do mundo. 

Entretanto, não seria possível,  se entendermos a  utilização da Carnavalização como recurso 

estilístico,  afirmarmos,  ou  até mesmo  tentar  aproximar,  o  uso  do  riso  no  teatro  de Martins 

Pena  (visto  a  total  ausência  de  elementos  carnavalescos,  como o  realismo grotesco)  com o 
riso carnavalesco e transgressor de um Rabelais, uma vez que, como veremos, o uso do riso 

em Martins Pena serve a outros propósitos.



46 

2.1. O riso 

O que faz rir, ou seja, qual é o motivo que nos leva, como que transportados do nosso 

estado habitual de seriedade, para uma esfera de alegria e regozijo que pode ser representada 

por uma gargalhada à larga ou, quando menos, um sorriso sutil? Do que rimos talvez seja um 

dos  problemas  teóricos  mais  recorrentes.  Esta  expressão  da  alegria  que,  a  depender  dos 

direcionamentos  teóricos  de  quem  a  tenta  definir,  muda  de  motivação  e  significado  quase 

como quem passa da seriedade para a gargalhada, é um  intricado problema. Encontrar uma 

definição para o que é engraçado em si mesmo é uma tarefa quase impossível. Avulta, ainda, 

a busca por uma resposta que nos parece difícil dar: por que alguns riem de algo e outros não? 

Em face disso, nossas intenções ao ‘definir’ o riso devem ser limitadas e postas mais terra­a­ 

terra. O que propomos para esta seção é apresentar alguns procedimentos, um tanto didáticos, 

para que possamos cumprir nossos objetivos, fazendo um recorte no assunto com a intenção 

de  minimizar  as  lacunas  que  certamente  aparecerão.  Algumas  considerações  básicas  são 

necessárias para entendermos o riso como uma proposta de sanção dos problemas sociais, ou, 

como mais tarde denominaremos, o riso político­social. Entretanto, não podemos nos furtar de 

apresentar alguns pontos sobre o que provoca o riso. 

Henri Bergson (2007) dedicou um livro inteiro ao assunto. A sua teoria parte do ponto 

de  que  só  quem  ri  é  o  ser  humano.  Posto  isso,  Bergson,  ainda  na  introdução  do  seu  livro 

estipula aquilo que parece  ser o ponto  fulcral do seu argumento: a  insensibilidade que deve 

acompanhar o riso para que ele produza seu efeito. Nas palavras do autor: 

[...] Parece que a comicidade só poderá produzir comoção se cair sobre uma 
superfície  d’alma  serena  e  tranqüila. A  indiferença  é  seu meio  natural. O 
riso  não  tem maior  inimigo  que  a  emoção.  [...]  por  alguns  instantes,  será 
preciso [...] calar [...] [a] piedade (2007, p. 5) 

Por outras palavras, para Bergson, existiriam condições ideais de se produzir a derrisão, que 

será sempre acompanhada da indiferença. Parece­nos que isso encerra alguns problemas que 

discutiremos mais adiante. Bergson, após falar das condições do riso, dá um passo maior em 

direção ao problema, ao relacionar o riso à vida humana e seu aspecto “vivo”, criando uma 

teoria  que  relaciona  essa  vivacidade  a  seu  oposto,  a  rigidez.  Afirma  Bergson  que  o  riso  é 

gerado  quando  percebemos  que  há  rigidez  num  movimento  que  deveria  ser  flexível.  O 

filósofo  francês  afirma  que  o  ridículo  é  algo  que  se  opõe  ao  movimento  natural,  sendo 

mecânico e rígido. A rigidez é oposta ao movimento natural da vida, flexível e adaptável. Isso



47 

pode ser aplicado a um sem número de situações. A mais corriqueira pode ser exemplificada 

com uma situação comum: um homem dirigindo uma bicicleta não consegue fazer uma curva 

e cai. Esse homem não conseguiu responder de maneira satisfatória ao movimento natural das 

coisas, não se adaptou à curva que surgia no seu caminho. De maneira mais precisa, Bergson 

(2007, p. 7) explica: 

[...]  por  falta  de  flexibilidade,  por  distração  ou  obstinação  do  corpo,  por 
efeito  de  rigidez  ou  de  velocidade  adquirida,  os  músculos  continuaram 
realizando  o  mesmo  movimento  quando  as  circunstâncias  exigiam  outra 
coisa. (itálico do autor). 

Essa  espécie  de  rigidez  nas  situações  que  exigem  flexibilidade  daria  o  aspecto  cômico,  ou 

ridículo.  Semelhante maneira  de  encarar  o  cômico,  do  ponto  de  vista  da  rigidez,  pode  ser 

aplicada a outras situações. É essencial, no entanto, que tenhamos em mente que no caso da 

rigidez, o ridículo ocorre quando ‘esquecemos’ a naturalidade das situações e passamos a nos 

comportar de maneira ‘automática’ em relação a elas, portando­nos artificialmente. De modo 

geral, a teorização sobre o riso de Bergson aponta para a oposição entre o homem e um ser 

artificial:  “Rimos  sempre  de  uma  pessoa  que  nos  dá  a  impressão  de  coisa”  (2007,  p.  43) 
(itálico do autor). A mesma suposição pode ser feita em relação a vícios e maus costumes, ou 

mesmo quanto à rigidez de caráter. Parece­nos que nas assertivas de Bergson sobre a rigidez 

dos vícios que geram comicidade podemos encontrar algo de interesse para o nosso trabalho. 

O que é cômico, segundo Bergson, não é o vício por ele mesmo, e  sim o vício do qual nos 

apropriamos  e  fazemos  uso  de  maneira  ‘automática’,  interpretando  nosso  entorno  a  partir 

dessa rigidez automática. Isso pode ser percebido, conforme nosso entendimento, em relações 

interpessoais e instituições. Assim o autor afirma sobre essa espécie de vício: 

[...] O vício que nos tornará cômicos é [...] aquele que nos é trazido de fora 
como  uma  moldura  pronta  na  qual  nos  inseriremos.  Ele  nos  impõe  sua 
rigidez, em vez de tomar­nos a maleabilidade. Não o complicamos: é ele, ao 
contrário, que nos simplifica. (2007, p. 11). 

Miudamente,  e  unindo  as  proposições  de  Bergson,  teríamos  o  seguinte:  o  vício  é 

cômico quando ele nos transporta da naturalidade da vida e das situações a uma rigidez, que 

pode  ser  de  caráter,  de  atitudes,  de  ações,  etc.  Ou  seja,  os  sentimentos  e  a  interpretação 

humana  que  deveriam  ser  vivos,  tornam­se  impulsos  automáticos  ante  situações  distintas, 

tolhendo  a  flexibilidade  natural  do  ser  humano.  Contudo,  podemos  encontrar  problemas 

quando  levamos  às  últimas  conseqüências  o  até  agora  exposto  por  Bergson.  Dissemos  até



48 

agora  que  o  cômico  se  dá  quando  algo  que  deveria  ser  vivo  e  natural  é  percebido  como 

superficial  e mecânico  e,  para  que o  efeito  cômico ocorra,  deveríamos  estar  com o  espírito 

sereno e calmo, indiferentes, ou, pelo menos, esquecidos das emoções. Essa ‘mecânica’ pode 

ser  percebida,  segundo  Bergson,  em  qualquer  aspecto  do  homem,  desde  aspectos  externos, 

como  um  homem  que  cai,  quando  deveria  ser  flexível  e  não  cair,  até  aspectos  do  caráter 

humano. 

Há  alguns  pontos  confusos  na  teoria  de  Bergson,  como  já  dissemos.  Citemos  dois 

trechos  bastante  problemáticos,  por  se  contradizerem  entre  si  e,  também,  por  irem contra  a 

própria teoria bergsoniana:

Em primeiro  lugar,  essa visão  de mecânica  e  vida  inseridas uma  na outra 
nos  faz  tomar  um  caminho  oblíquo  rumo  à  imagem  mais  vaga  de  uma 
r igidez  qualquer  aplicada  sobre  a  mobilidade  da  vida,  tentando 
desajeitadamente  seguir  suas  linha  e  imitar  sua  flexibilidade  (2007, p.  28) 
(grifo nosso) 

Por que rimos de uma cabeleira que passou do castanho ao loiro? De onde 
provém a comicidade de um nariz rubicundo? E por que se ri de um negro? 
Pergunta  difícil  [...]  Não  sei,  porém,  se  ela  não  foi  respondida  certo  dia 
diante  de  mim,  na  rua,  por  um  simples  cocheiro,  que  tachava  de  “mal 
lavado” o cliente negro sentado em sua carruagem. Mal  lavado! Um rosto 
negro seria portanto, par a nossa imaginação, um rosto lambuzado de tinta 
ou  fuligem  [...]  Agora,  a  coloração  negra  ou  vermelha  não  consegue  ser 
inerente à pele: nós a consideramos sobreposta artificialmente, porque nos 
surpreende. (2007, p. 30) (grifo nosso) 

No primeiro  trecho,  salientamos  as  palavras  que  indicam a  lei  ‘geral’ que  explica  a 

comicidade segundo Bergson, e que representa o direcionamento teórico do filósofo. Antes de 

falarmos  do  segundo  trecho,  devemos  lembrar  que  linhas  atrás  citamos  uma  passagem  do 

livro  de  Bergson  que  afirmava  que  o  vício  cômico  era  aquele  trazido  de  fora 

simplificando/emoldurando  nosso  entendimento.  No  segundo  trecho,  acima  citado, 

vislumbramos uma interpretação da cor da pele de alguém como sendo uma espécie de rigidez 

superficial que, para a imaginação de Bergson, como reforçamos na citação, é um aspecto que 

podemos enxergar como cômico, em decorrência da assunção de que as pessoas negras têm a 

aparência  de  uma  pessoa  branca  pintada  de  negro,  ou melhor,  de  “um  rosto  lambuzado  de 

tinta  ou  fuligem”,  para  nos  utilizarmos  das  palavras  do  teórico.  O  que  ocorre  aqui,  em 

verdade, é uma espécie de deturpação da faculdade interpretativa que nada mais é do que um 

claro  exemplo  do  vício  cômico  defendido  por  Bergson. Não  podemos  fazer  uma  acusação 

direta da  interpretação do filósofo com o que sua teoria alude, em decorrência da época em 

que esta “explicação” sobre a comicidade da cor negra  foi escrita. Mas, por outro  lado, não



49 

podemos nos  furtar de tecer alguns comentários. Há na  interpretação do teórico  francês um 

ressaibo  da moldura  interpretativa  que  restringe o  pensamento  e  que  tolhe  a  flexibilidade  e 

variabilidade,  variabilidade  esta  que  o  faria  entender  o  que  é  esse  ser  ‘negro’  que  a  vida 

apresenta.  Interpretando  este  ser  humano  naturalmente.  A  rigidez  a  que  essa  classificação 

alude não deixa de “parecer cômica”, já que impossibilita o teórico francês de enxergar que o 

ser que ele julga cômico, um negro, não possui nada de máscara ou comicidade. Bergson, se 

formos  mais  a  fundo,  é  quem  pareceria  interpretar  o  mundo  de  maneira  unilateral,  o  que 

geraria comicidade. Entretanto, a ressalva que  fazemos não  invalida de todo a concepção de 

vício  cômico  como  sendo  uma  espécie  de  moldura  que  restringe  o  pensamento  e  torna  o 

objeto desse vício mote de riso. A “teoria do vício cômico” será um dos pontos fundamentais 

da argumentação de nossa análise das obras de Martins Pena no capítulo seguinte. 

Afirmamos também que a noção de cômico de Bergson alicerça­se na indiferença para 

ser  risível.  Acreditamos  que  isso  diminui  o  alcance  do  cômico,  pois  torna  seu  surgimento 

limitado,  visto  que  só  em  ocasiões  especiais  e,  diríamos,  quase  inimagináveis  o  cômico  se 

apresentaria. Na verdade, como esperamos que fique claro na discussão que faremos no final 

deste capítulo, o cômico se realiza, também, na reflexão. Basta que apresentemos um exemplo 

para que nosso ponto de vista torne­se claro. Se pensarmos como o filósofo, que afirma que o 

‘fato’ só é cômico se deixarmos em suspenso nossas emoções, cai por terra qualquer espécie 

de cura social, tornando o riso, riso por ele mesmo, sem apontar para uma melhoria na relação 

entre os homens. Vejamos como o filósofo francês refere­se a essa ‘condição’ do cômico: 

Porventura o corcunda não dará a  impressão de portar­se mal? De alguém 
cujas  costas  tivessem  um  mau  costume?  Por  obstinação  material,  por 
rigidez,  ele  persistiria  no  hábito  contraído.  Que  o  leitor  tente  apenas  ver 
com os olhos. Que não r eflita e, sobretudo, não r aciocine. Que, apagando 
o  que  é  apreendido,  saia  em  busca  de  uma  impressão  primária  [...] 
(BERGSON, 2007, p. 17) (itálico do autor). 

A  citação,  que  já  inicia  com  discriminação  e  preconceito  em  relação  ao  problema 

físico  do  ‘corcunda’,  poderia  ser  entendida  como  apenas  uma  recorrência  do  já  citado 

problema da teoria do filósofo, contudo aqui ocorre outro erro: a apelação a uma espécie de 

‘alienação’ por parte do público, para que o riso produza efeito. É com esse ‘apagamento do 

que  é  apreendido’  e  com  a  busca  de  ‘uma  impressão  primária’  que  o  público  seria 

transportado ao local ideal onde a comicidade residiria, abstendo­se, portanto, de refletir sobre 

as  relações  sociais  implicadas  no  cômico.  Se  as  coisas  funcionassem  dessa  maneira  a 

comicidade  não  poderia  se  relacionar  com  o mundo  e  as  relações  sociais,  uma  vez  que  os



50 

‘ridentes’  estariam  numa  torpe  zona  irreflexiva  para  que  pudessem  achar  alguma  graça  no 

ridículo.  Quando  o  que  acontece,  conforme  nosso  entendimento,  é  justamente  o  oposto, 

enxergamos  o  ridículo  como  resultado  de uma  reflexão,  ou  seja,  as  relações  com o mundo 

engendradas  por  nossa  cognição  nos  faz  entender  algo  como  ridículo.  Com  a  indiferença 

proposta pelo  filósofo, o cômico não teria condições de se relacionar com o público e vice­ 

versa. 

Feita  essas  acomodações  e  descartando  concepções  que  nos  parecem  errôneas,  que 

resta  desses  argumentos  iniciais?  Extirpado  o  que  nos  incomoda  da  teoria  bergsoniana, 

interessa­nos  a  relação  feita  entre  o  vício  e  a  comicidade.  Ou  seja,  o  tipo  de  vício  que  é 

cômico.  Daqui  em  diante,  teremos  em  mente  que  os  vícios  cristalizados,  como  hábitos  e 

costumes  que  inviabilizam  a  interpretação  viva  é  uma  das  facetas  do  cômico.  Devemos 

deslindar outras facetas para que possamos atingir com mais propriedade o problema, partindo 

para a análise de alguns casos. 

Discutiremos  agora  o  que  possibilita  o  cômico  em  algo  ou  alguém.  Para  que  nos 

façamos mais claros e para que não nos percamos no caminho,  iremos dividir este  foco em 

dois pontos. O primeiro se referirá ao riso provocado por indivíduos e o segundo será o riso 

provocado pela sociedade. 

O  entendimento  de  Bergson,  que  resumimos  no  parágrafo  anterior,  poderia  ser 

aplicado  a  um  sem­número  de  situações  cômicas,  como  já  frisamos.  Passemos  a  análise  da 

comicidade individual. Para isso podemos tomar alguns trechos de uma peça de Martins Pena 

já  citada  na  seção  anterior, O diletante. O primeiro  trecho  revela  a  paixão  do  protagonista, 
José Antônio, cuja característica principal dá nome à peça: “Hoje havemos de cantar alguns 

pedaços  da  Norma.  (Lendo  uma  música)  Qual  cor  tradiste...  Há  de  ser  este  dueto.  Que 
música! [...] O pior é que não temos um tenor... Arremediarei [...]” (PENA, 2007a, p. 349). E 

noutro ponto vejamos como se dá a  relação de José Antônio com o mundo, numa conversa 

com o mal­intencionado Dr. Gaudêncio, que em parte já reproduzimos no primeiro capítulo: 

José Antônio: Tudo fosse isso! Puxar uma faca não vale nada; o diabo é ele 
não gostar da Italiana. 
Gaudêncio: Pois acha não gostar de música pior? 
José Antônio: Mil vezes! 
Gaudêncio: (à parte) Ah, bom! Isto me servirá... 
José Antônio: Hei de lhe dar algumas lições, e ele tomará gosto. 
Gaudêncio: [...] Acho que tem muita razão em dizer que pior não gostar de 
música, do que dar facadas. O homem pode ser ladrão e assassino sem que 
tenha má índole. Essas péssimas  inclinações provêm quase sempre de uma 
educação mal  dirigida;  os  bons  exemplos  e  a Casa  da Correção  o  podem



51 

emendar;  mas  aquele  que  não  gosta  de  música?...  Nasceu  com  alma  mal 
conformada! É um perverso! 
José Antônio: Perverso, diz o senhor? É um monstro! O que não se extasia 
com os suaves encantos da harmonia não tem alma e... 
Gaudêncio: É incorrigível! 
José Antônio: Capaz dos maiores crimes! 
[...] 
José Antônio: Antropófago! Meu caro amigo, eu estou bem persuadido que 
Robespierre,  Pedro Espanhol,  e  os  ladrões  da Caqueirada  e Remecheda  e 
todos  aqueles  de  que  nos  fala  Os  mistérios  de  Paris  não  gostavam  de 
música. 
Gaudêncio: Isto está provado... 
José Antônio: Ah, já está provado? Não o dizia eu? É para ver. [...] 
(PENA, 2007a, p. 381­382). 

O que há de cômico, poderíamos perguntar? José Antônio, o apaixonado por música, 

julga seu ‘futuro’ genro a partir de algo que não procede, ele acha que por Marcelo não gostar 

de  música  italiana  é  uma  pessoa  de  caráter  duvidoso  e  de  má  índole.  O  seu  pensamento 

engessado  não  o  deixa  interpretar  o mundo  com  flexibilidade,  nos  termos  de Bergson.  Seu 

julgamento dá­se de maneira unilateral e superficial, passando a julgar as pessoas à sua volta 

pelo gosto da música, a ponto de ser facilmente engabelado por Gaudêncio quando este afirma 

que está “provado” que as personagens de Os mistérios de Paris não gostavam de música por 
serem criminosos. Durante a trama, vemos o protagonista ─ a exemplo do Doente Imaginário 
Argan, que endeusa a medicina e os médicos ─ ser enganado pelo seu comprometimento com 

a música, com os músicos e com quem gosta de música. O que é engraçado nele não é sua 

paixão  pela música, mas  sim  a maneira  em que  essa mania  se  incorpora  e  simplifica  a  sua 

maneira de encarar o mundo, obscurecendo sua chance de conhecer as pessoas pelo que elas 

são. Em  certo  sentido,  José Antônio  age  da mesma maneira  que  Argan  ao  decidir  que  um 

médico é um bom partido para  sua  filha  (além de ser uma garantia de  ter um médico a seu 

lado, ele ainda endeusava essa categoria profissional), mesmo o pretendente se apresentando 

como um homem que beira a estupidez. O que é risível nestes dois casos é a maneira em que 

os  protagonistas  das  duas  peças  interpretam  o mundo.  Sua  visão  é  emoldurada  e  artificial, 

contrária  à  vida,  portanto.  Podemos  estender  a  interpretação  para  outros  campos  da  ação 

humana.  Por  exemplo,  uma  pessoa  que  tem  uma  relação  problemática  com  novelas  de 

cavalaria, que engessa seu pensamento e interpreta o mundo como se estivesse dentro de um 

romance.  É  o  caso  da  personagem D.  Quixote,  do  romance  homônimo  de  Cervantes,  cuja 

interpretação do mundo  se  torna  cômica  em decorrência  da maneira  em que  ele  percebe  as 

coisas, agindo como se fosse um cavaleiro andante, entendendo tudo a seu redor como sendo



52 

elementos de romances, como podemos ver na passagem da escolha do nome do ‘possante’ 

Rocinante: 

Foi­se  logo a ver o seu rocim,  e dado  tivesse mais quartos que um real,  e 
mais  tachas que o próprio cavalo de Gonela que tantum pellis et ossa fuit, 
pareceu­lhe  que  nem  o  Bucéfalo  de  Alexandre  nem  a  Babieca  do  Cid 
tinham  que  ver  com  ele. Quatro  dias  levou  a  cismar que  nome  lhe  poria; 
porque (segundo ele a si próprio se dizia) não era razão que um cavalo de 
tão famoso cavaleiro [D. Quixote], e ele mesmo de si tão bom, ficasse sem 
nome aparatoso; barafustava por lhe dar um, que declarasse o que fora antes 
de  pertencer  a  cavaleiro  andante;  pois  era  coisa  muito  de  razão  que, 
mudando  o  seu  senhor  de  estado,  mudasse  ele  também  de  nome,  e  o 
cobrasse famoso e de estrondo, como convinha à nova ordem e ao exercício 
que  já  professava;  e  assim,  depois  de  escrever,  riscar,  e  trocar  muitos 
nomes, ajuntou, desfez, e refez na própria lembrança outros, até que acertou 
em  apelidar  “Rocinante”,  nome,  em  seu  conceito,  alto,  sonoro,  e 
significativo do que havia sido quando não passava de rocim, antes do que 
ao presente era, como quem dissera que era o primeiro de todos os rocins do 
mundo. (SAAVEDRA, 2003, p. 33). 

A  falta  de  discernimento  que  leva  D.  Quixote  a  interpretar  o  seu  entorno  de  maneira 

deturpada,  que  é  uma  das  tônicas  da  obra  de  Cervantes,  permeará  todas  as  relações  do 

Engenhoso Fidalgo com os outros, como da leitura do romance podemos depreender. 

O  aspecto  emoldurado  que  gera  a  comicidade,  por  assim  dizer,  pode  também  ser 

encontrado em outras relações humanas, desde que percebamos a superficialidade no lugar da 

flexibilidade. No diálogo entre Argan e Toinette, transcrito a seguir, a impressão que temos é 

de  um  diálogo  entre  dois  robôs,  ou  melhor,  de  um  humano  conversando  com  o  robô 

manipulável que é Argan. Pela artificialidade do diálogo estimula­se a derrisão: 

Toinette: Por Deus, senhor, aceita que como amiga eu lhe dê um conselho? 
Argan: E qual é este conselho? 
Toinette: Não pensar neste casamento. 
Argan: Qual a razão? 
Toinette: A razão é que vossa filha nunca consentirá. 
Argan: Ela não consentirá? 
Toinette: Não. 
Argan: A minha filha? 
Toinette: A vossa filha. 

[...] 
Argan: E eu quero, eu, que isso seja. 
Toinette: Eh!Ora!Não diga isso. 
Argan: Como, que eu não diga isso? 
Toinette: É. 
Argan: E por que não direi isso? 
Toinette: Acharão que o senhor não pensa no que diz. 

[...] 
Argan: Eu a obrigarei.



53 

Toinette: Ela não fará, digo­lhe. 
Argan: Ela o fará, ou a internarei num convento. 
Toinette: O senhor? 
Argan: Eu. 
Toinette: Ah, sim. 
Argan: Como, Ah, sim? 
Toinette: O senhor não a colocará num convento. 
Argan: Não a colocarei num convento? 
Toinette: Não. 
Argan: Não? 
Toinette: Não. [...] 

(MOLIÈRE, 2005, p. 59­61) 

É esse  tipo  de  jogo  de  repetições  e  contradições  que  continua por  algumas  páginas, 

talvez uma das fórmulas mais populares do teatro, utilizada largamente ainda nos dias de hoje. 

A  relação  que podemos  estabelecer  entre  esse  tipo  de  diálogo  e  a  teoria  de Bergson  é  que, 

numa conversa  ‘viva’,  se assim nos  for permitido nomear, as pessoas  refletem e conversam 

interpretando o que o outro afirma. No entanto, no diálogo entre Argan e Toinette a impressão 

que temos é que a discussão se dá de maneira automática, diferente da usual, daí ser cômica. 

Dos primeiros exemplos que demos, parece­nos, ser possível depreender uma lei geral 

para o primeiro ponto que nos propomos abordar. O que sutilmente se percebe, mormente nos 

exemplos de Dom Quixote e do Diletante, é que as personagens ridículas  são  inadaptadas a 
seu  meio.  José  Antônio  e  o  ‘engenhoso  fidalgo’  dão­nos  matéria  risível  porque  não 

apresentam as características pertinentes a uma vida social adequada. Ao interpretar o mundo 

relacionando  as  pessoas  e  situações  ao  seu  gosto  musical,  como  faz  José  Antônio,  ou 

interpretando­o  sem  distinguir  a  vida  dum  romance  de  cavalaria,  como  Dom  Quixote,  as 

personagens  tornam­se  ridículas,  porque  são  inadaptadas. A  característica  de  inadaptação  à 

vida  (ou  ao mundo  social,  como  preferimos)  que  gera  o  ridículo,  que  parece  ser  uma  das 

premissas do livro de Bergson, pode ser mais bem explicada se nos afastarmos um pouco da 

simples rigidez e distração estabelecidas pelo teórico francês. 

D’Angeli  e Paduano,  no  seu  livro O  cômico  (2007),  também  abordam  a questão  do 
riso sob os moldes da inadaptação, porém por um viés bem distinto. Os dois autores alargam a 

noção  do  que  é  cômico  ao  estabelecer,  utilizando­se  das  teorias  de  Freud,  o  cômico  sob 

moldes psicanalíticos. De modo geral, eles afirmam que reconhecer em alguém características 

infantis pode gerar comicidade. O que ocorre, em outras palavras, é a percepção de que aquele 

ser  é  um  inadaptado  ao mundo  social,  com  suas  sanções  e  leis,  assim  como uma  criança  é 

inadaptada ao mundo adulto. Citemos dois  trechos desse  livro, para que possamos perceber 

como isso ocorre:



54 

O  Cômico  exerce  uma  outra  função  repressiva  tradicional:  obrigar  a 
inadequação,  por  estupidez  ou  loucura,  a  compartilhar  dos  pressupostos  e 
das coordenadas mentais do grupo; e mesmo neste juízo social há implícita 
uma natureza de compromisso que de certa forma o coloca, antes de tudo, 
no lugar dos manicômios.  (D’ANGELI; PADUANO, 2007, p. 10). 

Ri­se, portanto, da maldade da criança, isto é, do fato de que seus desejos se 
apresentam  como  (ainda)  ilimitados  e,  por  isso,  refratários  inclusive  às 
proibições da moral; mas, ainda antes de serem imorais, eles são a­sociais 
precisamente  pela  refutação  da  alteridade,  condição  necessária  da 
socialização, que se exprime na ocupação egocêntrica do mundo [...] (2007, 
p. 11). 

No  primeiro  trecho  podemos  extrair  a  proposta  geral  do  cômico  para  os  autores: 

apontar  os  vícios,  mostrar  a  ‘inadequação’  destes,  para  melhorá­los,  assim  como  seria  o 

princípio sob o qual se erige um manicômio. E, aqui, parece­nos que estamos começando a 

vislumbrar  uma  solução  para  o  problema  de  encararmos  o  cômico  como  cura.  Esta 

aproximação  entre  o  riso  e  a  casa  de  saúde  mental  é  útil  para  os  pontos  que  queremos 

estabelecer e, ao que parece, D’Angeli e Paduano enveredam por caminhos semelhantes aos 

traçados por Bergson. No segundo trecho é que percebemos uma concepção diferente. Se o 

ridículo de Bergson é  fruto da  rigidez do movimento, para D’Angeli e Paduano  rimos para 

corrigir  o  inadequado  que  não  se  encaixa  nas  normas  sociais.  Em  termos  freudianos, 

poderíamos  dizer  que  o  sujeito  inadaptado,  então,  padece  de  uma  carência  de  superego 

adquirida ou congênita. O mundo à volta do ‘ser ridículo’ é como um universo onde as  leis 

sociais, valores e costumes comuns não podem ser aplicados. O sujeito ridículo, assim como 

uma criança, não vê os outros (refuta a alteridade) só vê a si, ou melhor, só vê os outros e o 

mundo  como  bem  entende. O  avarento  de  Plauto  não merece  ser  punido  por  ter  cometido 

algum crime, ele é punível por apresentar características que fogem às noções do bem­viver, 

acumulando riquezas apenas pelo prazer de acumular. A sua, por assim dizer, criancice, é não 

enxergar que o dinheiro serve para algo no mundo social. Pallottini (1989, p 32) ao dar um 

exemplo  da  personagem  cômica  reitera  esse  pensamento,  afirmando:  “É  o  avarento  que  se 

mostra  absolutamente  apaixonado  por  alguma  coisa  –  o  dinheiro  –  que  o  homem  comum, 

embora aprecie, não se empenha em acumular inutilmente”. Enxergamos o ridículo, ainda na 

esteira  de  D’Angeli  e  Paduano,  nas  personagens  daquela  maneira  inadaptadas  porque  nos 

sentimos  superiores,  como  um  adulto  a  uma  criança.  Esse  ser  que  não  se  adapta,  que  é 

‘infantilizado’, padece de seu mal e cabe ao riso colocá­lo nos eixos. A ‘criança’, a­social por 

natureza, carece da repressão e da educação para aprender os valores. O ente ridículo, como



55 

Dom Quixote, o Avarento, etc., é prejudicial ao corpo social, pois seu modo de agir no mundo 

fere aquilo que está prescrito nas regras da sociedade, solapando as leis e os valores a seu bel­ 

prazer, assim como uma criança. 

Poderíamos  simplificar  a  lição  dos  dois  teóricos  numa  fórmula: O  adulto  (conjunto 

social) acusa a criança de inadaptação e, pelo ridículo, força­a à fase adulta. Como afirmam os 

dois teóricos: 

[...] O  conjunto  social  exprime  pelo  riso  [...]  [o]  confronto  de  suas  partes 
marginais,  que  se  vêem acusadas de  não  ter  atingido  o  equilíbrio moral  e 
racional  que  a  própria  sociedade  acredita  existir   em  suas  leis  escritas  e, 
sobretudo,  não  escritas.  (D’ANGELI;  PADUANO,  2007,  p.  11)  (grifo 
nosso). 

Essa correção provocada pelo riso será também utilizada por Bergson (2007, p. 13), quando 

afirma que o riso “[...] nos faz tentar imediatamente parecer o que deveríamos ser, o que sem 

dúvida  acabaremos  por  um dia  ser  de  verdade”. O  riso,  consoante Bergson,  tem  como  fim 

modificar as atitudes a­sociais do indivíduo, corrigindo a sua inadaptação. A grande diferença 

entre  os  teóricos  é  que  enquanto  Bergson  erige  seu  argumento  baseado  na  crença  da 

possibilidade de separação entre comicidade e vida (já que se apóia num conceito abstrato de 

‘indiferença’  que,  por  fim,  acaba  tolhendo  a  nota  de  humanidade  presente  na  derrisão), 

D’Angeli  e  Paduano  preferem  apontar  uma  relação  diferente  entre  o  ridículo  e  o  conjunto 

social. Quando afirmam que o conjunto social utiliza o riso para aparar as arestas da periferia 

de seu corpo social e condicioná­las às leis e normas, entendemos que isso só pode acontecer 

mediante  uma  reflexão  sobre  essa  parte marginal  que necessita  ser  corrigida. Concordamos 

com os argumentos dos teóricos italianos, não só pelo aspecto operacional de tais assertivas, 

mas porque eles apontam para um entendimento parcial do problema, ambicionando menos, e 

com  isso  acertando mais,  por  evitar  exageros,  se  aproximando de um entendimento melhor 

sobre o objetivo de entender o riso como cura, ao relacionar diretamente o riso com o corpo 

social. Essa relação reflexiva será um dos nossos nortes no capítulo seguinte. 

A  ‘mudança’ engendrada pelo riso só pode ser alcançada graças à maneira em que o 

escritor cômico, ou a situação cômica, atinge o público. Em outras palavras, em decorrência 

do  modo  em  que  a  relação  personagem  cômica à  público  funciona.  A  personagem  de 

comédia é apresentada num nível de inadaptação (inferioridade) com defeitos bem marcados 

(alienação, avareza), para mostrar quão inadaptados, ou nos dizeres de D’Angeli e Paduano, 

quão a­sociais estes defeitos são. Com isso, consoante Bergson, o comediante faz­nos “tentar



56 

imediatamente parecer o que deveríamos ser”. O riso, como podemos depreender, possibilita a 

correção desses problemas da periferia do conjunto social. 

Até  este  ponto  falamos  sobre  a  maneira  em  que  os  defeitos  pessoais  podem  ser  e 

porque são corrigidos por meio do riso. Devemos agora nos ater, para que cheguemos a um 

melhor entendimento teórico sobre o assunto que abordamos, a como o riso pode se relacionar 

com os problemas da sociedade. 

De modo geral, Bergson aplica à sociedade o mesmo pensamento que embasou a sua 

idéia em relação à correção de vícios individuais. Nas palavras do filósofo: 

Passemos à sociedade. Vivendo nela, vivendo por ela, não podemos abster­ 
nos de  tratá­la como um ser vivo. Risível será, portanto, uma imagem que 
nos sugira a  idéia de uma sociedade fantasiada  e, por assim dizer, de uma 
mascarada social. Ora, essa idéia se forma logo que percebemos o que há de 
inerte, de pronto, de confeccionado enfim, na superfície da sociedade viva. 
(2007, p. 33) 

Acreditamos  que  podemos  ligar  essa  assunção  de  aspectos  inertes,  pré­fixados  da 

sociedade  a  certos  tipos  de  engessamentos  sociais,  desde  que  nos  lembremos  das 

acomodações e adaptações desse tipo de entendimento sobre o riso, que fizemos linhas atrás. 

Como exemplo, podemos citar um dos mais fortes engessamentos sociais, o preconceito. Essa 

maneira  pré­concebida  de  enxergar  o mundo  leva  a  sociedade  a  interpretar  e  classificar  os 

indivíduos em função de características que fogem à lógica, como o preconceito religioso, por 

exemplo,  como  a  sociedade  retratada  por  Shakespeare  no Mercador  de Veneza. Apesar  do 

argumento  de  Bergson  ter  nos  dado  um  panorama  interessante  para  entendermos  porque 

certas  imagens da sociedade podem ser cômicas, deveremos alargar esse panorama para que 

consigamos perceber mais detalhadamente o que faz o cômico na sociedade e como se dá a 

sua crítica. 

D’Angeli e Paduano, no  já citado estudo,  referem­se  a  várias manifestações do  riso: 

crítica  dos  vícios,  representação  da  mania,  riso  político­social,  cômico  transgressor,  etc. 

Entendemos que a perspectiva que engloba nossos estudos diz  respeito, particularmente,  ao 

riso político­social, e é ele que focaremos daqui por diante.  Os dois autores revelam como se 

relaciona  o  riso  político­social  com a  sociedade  e  como  aquele  pode  encontrar  nesta  o  seu 
leitmotiv (que é a relação já vista entre inferioridade X superioridade): 

Limitado de um lado pela descida à introspecção individual, de outro lado o 
ataque  ao  vício  é  limitado  pelo  crescimento  quantitativo  do  objeto  do 
ataque: quando o vício  é difundido o suficiente para se fazer majoritário  e



57 

poder assim ambicionar  a definir de forma mais abrangente o corpo social 
que o abriga. Ainda que continue sendo um desvio da norma, ele por  sua 
vez se faz norma, e substancia para si própr io o comportamento social, 
tornando­se  de  fato  moral  dominante.  Neste  caso,  o  ataque  cômico 
equivale  a  uma  batalha  política  e  de  fato  se  propõe  contribuir  a  um  fim 
propriamente  político:  a  subversão  da  sociedade  corrupta.  (2007,  p.  15) 
(grifo nosso) 

Parece  ser  possível,  e  útil,  unir  as  duas  proposições,  a  de  Bérgson,  de  que  o  riso 

provocado pela sociedade dá­se pela percepção de que esta sociedade é uma mascarada social, 

ou seja, é cômica a percepção da sociedade vestindo uma máscara, ou uma moldura; e a de 

Paduano  e  D’Angeli  de  que  o  vício  pode  abarcar  verdadeiramente  a  sociedade  tornando­a 

corrupta, e um dos papéis do  riso político­social,  neste caso,  seria a  restauração de valores. 

Com  a  junção  dos  dois  pressupostos,  temos  a  noção  de  que  o  vício  pode  emoldurar  a 

sociedade,  tornando­a corrompida. Em outros termos, o desvio torna­se norma. A  finalidade 

do  cômico,  então,  passa  a  ter  uma  ‘serventia’  maior  do  que  ‘simplesmente’  apontar  as 

inadequações de indivíduos e sua inferioridade. O cômico torna­se um sinal de alerta de que a 

sociedade  como  um  todo  está  agindo  de  maneira  incorreta.  Talvez,  a  obscuridade  dessas 

afirmativas  possa  ser  aclarada  com exemplos. Vejamos  como Martins Pena,  na  peça  Irmão 
das almas, utilizando­se da situação cômica, denuncia a corrupção de membros da sociedade, 
apelando para a falta de escrúpulos da personagem, numa passagem que, pela maneira em que 

ele expõe seu método, engloba a corrupção de várias pessoas: 

Jorge: [...] O carola experiente deve conhecer as ruas por que anda, as casas 
em que entra e as portas a que bate. Ruas há em que não se pilha um real – 
essas são as da gente rica, civilizada e de bom­tom, que, ou nos conhecem, 
ou pouco se lhe dá que os santos se alumiem com velas de cera ou de sebo, 
ou mesmo que estejam às escuras. Enfim, pessoas que pensam que quando 
se  tem  dinheiro  não  se  precisa  de  religião.  Por  essas  ruas  não  passo  eu. 
Falem­me  dos  becos  aonde  vive  a  gente  pobre,  das  casas  de  rótulas,  das 
quitandeiras; aí sim, é que a pipineira é grossa! [...] (PENA, 2007a, p.293) 

Nesta  passagem,  conforme  depreendemos,  há  a  implicação  dos  elementos  que 

falamos. Primeiramente, há a exposição do caráter de Jorge, o qual,  como  a  leitura da peça 

mostra, rouba as esmolas que tira em nome dos santos. Podemos estender a caracterização de 

Jorge para  seus  colegas  de profissão  em decorrência  do modo  com que o  irmão das  almas 

menciona os outros membros dessa atividade. Percebemos isso quando Jorge fala, de maneira 

geral, sobre o ‘carola’ experiente (que tira esmolas), que é aquele que sabe onde ‘pilhar’ mais



58 

dinheiro.  Torna­se  norma,  de  acordo  com  a  definição  de  Paduano  e  D’Angeli,  o 

comportamento corrupto do ‘irmão das almas’ Jorge. 

Devemos notar, sobretudo, como a passagem é construída para dar o tom cômico. Há 

um  defeito  reprovável  e  ‘a­social’,  o  roubo  de  esmolas,  o  que  gera  no  espectador  um 

sentimento  de  superioridade  adulta.  A  maneira  como  o  defeito  é  apresentado  encoraja  o 

espectador a não compactuar com eles, pois assim ele também pareceria ridículo e se tornaria 

risível.  Daí  a  função  do  riso  como  defende Bergson  (2007,  p.146),  que  afirma:  “O  riso  é, 

acima  de  tudo,  uma  correção.  Feito  para  humilhar,  deve  dar  impressão  penosa  à  pessoa 

[sociedade] que lhe serve de alvo. A sociedade vinga­se por meio dele das liberdades tomadas 

com  ela”.  Para  que  nos  façamos  ainda  mais  claro  podemos  explorar  um  pouco  mais  a 

passagem da peça. O que  temos de  inadequado e a­social  na personagem Jorge, da peça O 
irmão das  almas?  Jorge  é  um  indivíduo  corrupto,  que  tira  seu  sustento  de  esmolas, mas,  e 
sobretudo,  faz esse  roubo sem precisar,  já que é  jovem e pode trabalhar, mas  simplesmente 

porque assim entende que deve ser feito, traindo a confiança de todos aqueles que contribuem 

com a causa dos ‘santos’. Isso o torna repreensível e desprezível, pois viola as normas da boa 

conduta na sociedade,  e é  imoral. A maneira despreocupada com que Martins Pena o pinta, 

caracterizando­o como alguém sem sentimento (tira dos pobres, como ele afirma), ele é ‘uma 

coisa’, não um ser com capacidade de viver em sociedade. Essa impressão é transmitida, pelo 

comentário de Jorge, a uma atitude que é comum aos ‘tiradores’ de esmolas. Para eles inexiste 

sentimento de fraternidade que deveria ser o suporte da vida social. O defeito deles, os irmãos 

das almas, é mais repreensível por tirar de quem tem pouco: “Falem­me dos becos aonde vive 

a gente pobre, das casas de rótulas, das quitandeiras; aí sim, é que a pipineira é grossa!”. 

Com esse exemplo, acreditamos estar entrando na área que irá nos interessar bastante. 

Em  vista  disso  retiraremos  da  obra  de  D’Angeli  e  Paduano  (2007)  as  manifestações  mais 

interessantes do riso político­social e como este se relaciona com a sociedade para modificá­ 

la. 

Como  já  assinalamos,  os  autores  italianos  subdividem  o  seu  estudo  do  cômico  em 

diversas  áreas.  Uma  parte  significativa  desse  estudo  é  dedicada  ao  cômico  político­social. 

Existem, para D’Angeli e Paduano (2007, p. 79) algumas maneiras bem definidas do cômico 

atuar politicamente. Os dois autores iniciam seus argumentos afirmando que 

O  cômico  de  natureza  política  se  inaugura  suntuosamente  na  cultura 
ocidental  com  Aristófanes  e  a  batalha  que  o  poeta  e  seus  personagens 
travam contra o regime democrático: regime acusado de uma política, além 
de  internamente  corrompida,  externamente  agressiva  e,  portanto,



59 

responsável  pela  continuidade  da  guerra  do  Peloponeso  e  pelas  condições 
de exigüidade e infelicidade a que condena o estado. 

Não  obstante  a  citação  abordar  a  obra  crítica  de  Aristófanes,  podemos  alargar  esse 

entendimento  e  pensar  a  missão  de  ir  contra  os  malefícios  de  um  sistema  institucional 

corrupto, como pertencente por direito ao cômico político de modo geral.  Sistematicamente 

os dois teóricos italianos enveredam por um caminho que podemos considerar como similar a 

Bergson, principalmente quando o teórico  francês aborda a questão da sociedade  fantasiada, 

que citamos algumas páginas atrás, porém a diferença e o interesse suscitados pela teoria do 

cômico político­social de D’Angeli e Paduano reside no apelo didático e repleto de exemplos 

literários de  sua  teoria. Como se  não bastasse,  entendemos como crucial  a maneira em que 

eles  amalgamam  as  relações  sociais  que  vão  desde  o  caráter  das  instituições  político­ 

judiciárias às relações familiares, mostrando a maneira em que as sociedades e suas relações 

encerram,  quase  sempre,  uma  rigidez  que  gera  a  comicidade  ocasionando  a  crítica.  Por 

entendermos  como ponto crucial de  nosso estudo, apresentaremos uma  síntese dos aspectos 

mais  interessantes do pensamento dos dois autores  italianos  (cf. 2007, p. 79­137). Desde  já 

cumpre  afirmamos  nossa  filiação  a  essa  linha  de  pensamento,  inclinação  que  justificamos 

devido a seus argumentos não buscarem uma definição  final para o assunto, ao contrário do 

ponto de vista de Bergson, como salientamos linhas atrás. 

Como vimos o primeiro ponto da teoria do cômico refere­se a uma crítica ao sistema 

engendrada  por  Aristófanes  que  pretende  demonstrar  as  falsidades  do  regime  democrático 

grego  (cf.  2007,  p.  79),  que  gerou  a  guerra  do  Peloponeso  e  tornou  infelizes  os  seus 

concidadãos. A próxima crítica ao regime democrático refere­se a uma situação que pode ser 

comparada  facilmente aos  regimes mais contemporâneos, democráticos ou não. Essa crítica 

refere­se às instituições e suas relações com a sociedade. Primeiramente, D’Angeli e Paduano, 

apresentam os  fundamentos das  instituições públicas, que é  fazer  justiça a  todos os homens 

independentemente  de  sua  classe  e  condição  social  (cf.  2007,  p.  89),  mas  que,  por  uma 

deturpação dos valores dessas instituições pela luta de classes, gera, a nosso ver, a dissonância 

entre o que se espera de uma  instituição pública e o apresentado por esta. Nas palavras dos 

teóricos: 

De  Aristófanes  em  diante,  entre  as  instituições  públicas  sempre  teve  um 
papel  primário  a  administração  da  justiça:  ela  se  presta  a  representações 
cômicas  que  desvelam  o  aspecto  ilusório  da  igualdade  a  que  alude  o 
símbolo  da  balança.  A  própria  justiça  é  acusada  de  confirmar,  em  sua 
prática, as relações de poder interclasses e de escolher seus culpados nestas 
bases. (2007, p. 89).



60 

Essa  “acusação”  feita  à  ‘justiça’,  pode  ser  encontrada  em  quase  todas  as  comédias 

produzidas por Martins Pena, desde sua primeira peça O juiz de paz na roça. Certamente, a 
fórmula “as leis criminais fizeram­se para os pobres”, defendida por Ambrósio, de O noviço, 
num  trecho  já por nós citado,  também é uma constante. Na peça O  juiz de paz na  roça, as 
relações  entre  o  funcionário  público,  o  juiz  de  paz,  e  a  população  é  uma  representação  do 

abuso  de  poder,  tirania,  uso  indevido  do  cargo,  desvirtuamento  da  relação  entre  público  e 

privado,  etc.,  que  embora  se  passe  na  ‘roça’,  não  está  tão  longe  da  maneira  em  que  as 

instituições públicas tratam os cidadãos até hoje no Brasil: 

Escrivão (lendo): “O abaixo­assinado vem dar os parabéns a V. Sa. Por ter 
entrado com saúde no novo ano financeiro. Eu, Ilmo, Sr. Juiz de paz, senhor 
de um sítio que está na beira do rio, onde dá muito boas bananas e laranjas, 
e  como  vem  de  encaixe,  peço a V.Sa. o  favor  de  aceitar um cestinho  das 
mesmas que eu mandarei hoje à tarde. Mas, como ia dizendo, o dito sítio me 
foi  comprado  com  o  dinheiro  que  minha  mulher  ganhou  das  costuras  e 
outras coisas mais; e, vai senão quando, um meu vizinho, homem da raça do 
Judas, diz que metade do sítio é dele. E então, que lhe parece, Sr. Juiz, não é 
desaforo? Mas, como ia dizendo, peço a V.Sa. para vir assistir à marcação 
do sítio. Manuel André. E.R.M.” 
Juiz:  Não  posso  deferir  por  estar  muito  atravancado  com  um  roçado; 
portanto, requeira ao suplente, que é o meu compadre Pantaleão. 
Manuel André: Mas, Sr. Juiz, ele também está ocupado com uma plantação. 
Juiz: Você replica? Olhe que o mando para a cadeia. 
Manuel André: Vossa Senhoria não pode prender­me à toa; a Constituição 
não manda. 
A Constituição!...  Está  bem!...  Eu,  o  Juiz  de  paz,  hei  por  bem  derrogar  a 
Constituição! Sr. Escrivão, tome termo que a Constituição está derrogada, e 
mande­me prender este homem. (PENA, 2007a, p.  24­25) 

A  frase  ‘quem pode mais manda mais’  aplica­se  ao  trecho  como uma  luva. A  cena 

culmina com a fuga de Manuel André, a despeito da inocência deste estar salvaguardada pela 

Constituição da época. 

Outro ponto da descida de D’Angeli e Paduano às entranhas das relações institucionais 

sociais é a sempre lembrada prática da propina e do suborno. Talvez, o costume de passar por 

cima da legislação ou da moral vigente mediante pagamento de suborno seja um das fontes de 

maior  revolta  por  parte  dos  defensores  de  uma  sociedade  mais  justa.  Os  autores  assim 

apresentam o problema: 

Em uma sociedade corrupta, o mecanismo judiciário que regula e gradua as 
relações  entre  os  delitos  e  as  penas  é  inadequadamente  reproduzido  na 
mensuração  da  própria  corrupção.  Pensamos  aqui  particularmente  no 
sentido  técnico  da  palavra,  isto  é,  a  possibilidade,  pelo  oferecimento  de



61 

somas  em  dinheiro  ou  de  outros  lucros  quantificáveis,  de  contornar  as 
normas que a lei e a moral estabelecem oficialmente. (2007, p. 91) 

Nas  comédias  que  retratam  costumes,  os  exemplos  desse  tipo  de  prática  corrupta 

pululam. Como exemplo, podemos citar uma obra que ainda não foi mencionado, mas cujas 

personagens  seriam  aqueles  que  cumpririam  as  demandas  dos  juízes  e  magistrados,  Os 
meirinhos,  funcionários  que  hoje  são  chamados  de  oficiais  de  justiça.  Neste  trecho,  três 
meirinhos conversam sobre uma diligência mal­sucedida: 

José: Ontem pela manhã tivemos ordem de dar em uma casa onde haviam 
(sic) meias­caras. A diligência havia de ser feita à noite, mas eu, que já sei 
por experiência como se vive no mundo, fui mais que depressa cantar tudo 
ao dono dos meias­caras, e quando  lá chegamos à noite os melros estavam 
fora do ninho. 
Manuel: E isto rendeu­te... 
José: Cinqüenta mil­réis. 
João: Bravo! 
José:  Regra  geral:  toda  a  vez  que  uma  maroteira  render  mais  do  que  o 
cumprimento de um dever, haverá no mundo maior número de velhacos do 
que de homens de bem.  (PENA, 2007c, p. 13­14) 

Ao final do trecho Martins Pena ainda acentua que os meirinhos sabem o erro que cometem e 

têm consciência da velhacaria deles. 

Forte  também,  segundo  D’Angeli  e  Paduano,  é  a  crítica  às  relações  familiares.  A 

família,  tradicionalmente,  é o  local  onde ocorre o  primeiro  contato  das  pessoas  com a vida 

social e é também o porto seguro de seus membros face às agruras da sociedade, e onde eles 

buscam conforto e auxílio. Para os dois autores, quando a relação de bondade e fraternidade 

que se espera de uma família é percebida como cruenta e interesseira, instala­se o cômico. (cf. 

D’ANGELI; PADUANO, 2007, p. 116). O que ocorre nesse ponto da crítica à sociedade  é 

uma subversão do que se entende por família, ou do que se entende por relação familiar. Para 

nós, essa crítica, que é uma mostra de fragmentação da família, deve­se às relações familiares 

que  podemos  perceber  no  dia­a­dia.  Questões  de  herança,  casamentos  por  interesse, 

parricídio, matricídio, fratricídio, ou outros problemas, ─ temas que aparecem com freqüência 

nas comédias ─ são mostras de como essa  instituição, que se quer  sagrada e benéfica, pode 

apresentar  relações  entre  os  seus membros  tão  interesseiras  quanto  relações  entre membros 

não­familiares da sociedade. A prática usual do dote, costume antigo e muito difundido até o 

século  XIX,  na  sociedade  brasileira,  por  exemplo,  podia  gerar  complicações  nas  relações 

familiares  daquela  época  que  apontam para  esvaziamento  do  amor  que deveria  ser  o  ponto 

central  da  família  desde  sua  pedra  fundamental:  o  casamento.  Ocorre  usualmente,  nas



62 

comédias, o casamento ser tratado como um jogo de interesses financeiros em que vale mais o 

dinheiro em detrimento do interesse pessoal e amoroso. Para punir essa inversão de valores e 

demonstrar que, para usar um dito popular,  ‘o amor  não se compra’, geralmente quem está 

atrás da  ‘casamenteira’  rica e dona de um gordo dote é o pior pretendente,  sem escrúpulos, 

que só quer casar por interesse. O final da comédia as mais das vezes aponta para a punição 

do  ‘mau’  pretendente  e  a  revelação  do  ‘bom’  pretendente,  o  apaixonado.  Na  comédia  que 

citamos há pouco, Os meirinhos, Martins Pena, dá sinais de censura a essa ‘mercantilização’ 

do casamento, ao apresentar como pretendente a uma moça de família um falsário que só visa 

o lucro. Vejamos como o falsário expõe seu método: 

Fróis:  Quem  nada  arrisca  nada  tem.  Demais,  aí  está  o  resultado  para 
justificar­me. Tanto fiz, que até arranquei da menina uma cartinha – aqui a 
tenho  –  e  graças  ao  seu  conteúdo,  vou  hoje  tirá­la  por  justiça...  E  tenho 
minha fortuna feita [...] Teremos bom dote e depois a herança. 
Manuel [Piaba]: Sim, sim, conta com isso... Não vê que casando ele a filha 
contra  sua  vontade  [não]  há  de  dar  dote.  E  quem  sabe  mesmo  se  a  não 
deserdará? 
Fróis: (rindo­se) [...] Não dar dote! Deserdá­la! Ou és tolo, Piaba, ou queres 
me fazer de tolo. Quem tira moça rica por justiça já sabe como estas coisas 
se fazem [...] Nos primeiros dias o pai ou a mãe lograda gritam [...] No fim 
de uma semana  já a coisa está mais serenada e principiam a  lembrarem­se 
da filha com saudades. Então aparecem as amigas  e amigos: Ora, senhora 
dona  Fulana,  ora  senhor  Fulano,  ela  é  sempre  sua  filha...  Fez  mal,  é 
verdade, mas enfim o mal está feito [...] Estas e outras lamúrias, que a maior 
parte das vezes são de encomendas [...]. (PENA, 2007c, p. 18­19). 

Poderíamos  citar,  ainda,  algumas  outras manifestações  do  cômico  político­social  no 

tocante à crítica das relações que regem o homem e a sociedade (como a crítica à hipocrisia 

sexual),  mas  acreditamos  não  ser  necessário.  Os  frutos  da  apresentação  de  exemplos  que 

corroborassem com a teorização proposta por D’Angeli e Paduano  já podem ser colhidos. O 

que  ocorre  no  ataque  do  cômico  à  sociedade  corrompida,  que  é  a  proposta  dos  autores 

italianos  e  endossada  por  nós,  é  a  demonstração  de  que  na  vida  em  sociedade,  para  que 

alcancemos  uma  sociabilidade  mais  justa,  existem  várias  arestas  a  serem  retiradas.  Se 

entendermos  como  sociedade  qualquer  local  de  interação  humana  (como  a  família,  por 

exemplo) podemos vislumbrar melhor a face do problema. Temos os costumes, hábitos, leis e 

normas que regem a nossa maneira de agir em sociedade que, pelo menos no tocante ao modo 

como  foram criadas essas  restrições,  visam  tornar a  sociedade mais  justa. É esse  também o 

papel do Estado, democrático ou não. O que ocorre, então, para que se faça necessária criticar 

essas restrições? O descumprimento das normas sob as quais elas foram criadas, a subversão



63 

do  seu  ideal.  A  família  que  se  torna  fonte  de  lucro,  as  leis  que passam a  acossar  apenas  a 

parcela pobre da sociedade. A corrupção e o suborno que fazem existir uma desigualdade no 

cumprimento das leis e normas. O cômico, então, ridiculariza as relações corruptas revelando 

a face cruenta e injusta da sociedade que se diz igualitária. Poderíamos, ligando o agora visto 

com os preceitos que regem o cômico político­social, dizer que rimos dessas relações, porque 

elas se mostram infantilizadas, inadaptadas à vida em sociedade e descumpridoras das normas 

que elas defendem; estão no mundo como uma criança, não entendem as sanções e agem a seu 

bel­prazer.  É  risível,  então,  o  que  o  casamento  por  interesse  pode  fazer  com  as  relações 

familiares,  revelando  o  interesse  material  desse  casamento;  é  risível  o  atropelo  das  leis  (a 

“anulação”  da  Constituição  em  Juiz  de  paz  na  roça);  é  ridículo  que  oficiais  de  justiça, 
sabendo de um mandado a cumprir, avisem os culpados e os  isente mediante pagamento de 

suborno.  Levado  pelas  palavras  dos  autores  italianos,  vemos  surgir,  como  entendemos,  da 

maior  parte  dos  exemplos  e  da  explanação  teórica,  um  processo  que  serve  de  maneira 

complementar à abordagem bergsoniana da rigidez do movimento, que é o princípio, se assim 
nos for permitido denominar, da subversão que fornecerá ao cômico material crítico. Se antes, 
com Bergson,  tínhamos o vício cômico que emoldura e simplifica  a capacidade  humana de 

interpretação, a partir desse ponto temos a comicidade instaurada num processo mais amplo e 

mais bem funcional. Na crítica do riso político­social propugnada pelos teóricos italianos, que 

pode ser estendida desde as relações entre a legislação e o povo a quem regula, até mesmo às 

relações  familiares,  como  já  salientamos,  o  que  irá  ser  evidenciado  é  a  subversão  das 

características  sob  as  quais  se  erigiram  essas  instituições  em  detrimento  de  interesse  de 

alguns, corrompendo­as. Teremos, a partir desse ponto, duas perspectivas quando pensarmos 

na  comicidade  da  sociedade:  a  rigidez  interpretativa  ocasionada  pelos  seus  vícios  e  a 
subversão dos valores institucionais. 

Posto  isso  e  levado  por  essa  nova  percepção,  caso  sejam  aceitos  nossos  pontos  de 

vista, podemos dar por encerrada a questão da função do riso e do que rimos para adentrarmos 

na  busca  de  compreender  outro  ponto  que  nos  comprometemos  a  aclarar  no  início  deste 

segundo capítulo: por que o riso? Por que os escritores de comédia ao  invés de escreverem 

peças cômicas sobre os problemas da moral não escreveram um tratado sobre a moral? 

Como vimos até agora, os objetivos do cômico foram de melhorar a vida social, o que 

em  certo  sentido  podemos  traduzir  como  uma  reforma,  ou  melhoria,  na  moral  e  uma  luta 

contra a corrupção da sociedade, que, em verdade, é o mesmo tipo de condenação engendrada 

pelos discursos da moral e da ética. Conforme salientam D’Angeli e Paduano:



64 

A indignação que condena a imoralidade de uma sociedade que dita as leis e 
ao mesmo  tempo  se  arroga do  direito  de  descumpri­las  representa  em um 
nível  mais  alto  a  consciência  adulta,  a  mesma  que  alimenta  as  lutas 
políticas,  os  sermões  edificantes,  as  campanhas  de  moralização,  e  que  se 
alimenta  da  persuasão  de  que  possa  existir  uma moral  mais  alta,  a moral 
absoluta, à qual todo contrato social deve se conformar.  (2007, p. 16). 

Fazer ‘rir’, nesse sentido, confere um status reformista ao escritor dos textos cômicos 

que  censura  as  facetas maléficas  da  sociedade,  censurando  seus  costumes  pouco  aceitáveis, 

como  já  salientamos,  tal  qual  um  pai  age  em  relação  à  criança,  ‘querendo’  tornar  as 

instituições e as pessoas que ocupam cargos institucionais em elementos capazes de viver no 

mundo  adulto,  ou  seja,  de  agir  conforme  o  mundo  solicita.  Se  tomarmos  como  ponto  de 

chegada que o  riso quer provocar essa mudança  social,  ficamos a dever uma explicação de 

como essa mudança pode ocorrer, ou seja, com que forças se alimentaria o poeta cômico para 

atingir seus objetivos de mudança social? De posse do apresentado linhas atrás por Paduano e 

D’Angeli sobre como o desvio da norma pode torna­se norma (cf. 2007, p. 15), ou, noutras 

palavras, como o que é condenável torna­se aceito por todos, como é o caso de uma sociedade 

corrupta,  é  possível  que um  ataque  direto  e  frontal  a  essa  norma  (desviada)  possa  ser  bem 

sucedido? Retomemos o exemplo de Jorge, personagem, da comédia O irmão das almas, de 

Martins Pena, que surrupia as esmolas destinadas aos santos. Evidenciamos, no excerto, que 

Jorge é um corrupto, já que rouba dos santos, ou melhor, rouba daqueles que lhe dão dinheiro 

para  as  causas  da  Igreja.  Imaginemos  a  situação  num  molde  mais  direto,  Martins  Pena 

discorrendo abertamente sobre a problemática dos tiradores de esmola para santos, acusando 

os seus ‘pedintes’ de corrupção, já que eles tomam para si um dinheiro que não lhes pertence, 

pedindo  a  sua  condenação,  num  sermão  edificante.  Isso  geraria,  numa  situação  hipotética, 

uma comoção grande, já que seria condenada uma classe ‘profissional’, os irmãos das almas, 
mas, é provável que houvesse, também, uma invalidação da acusação, visto que, como mostra 

Martins Pena na peça, muitos desses ‘irmãos das almas’, não eram  indivíduos pobres e sem 

voz  (Jorge  é  da  classe  burguesa).  “Os  irmãos  das  almas”  tinham  relações  sociais,  eram 

organizados  e,  provavelmente,  eram  apoiados  pelas  Igrejas 12 .  Imaginemos,  neste  caso,  as 

possíveis sanções políticas, a censura e a represália que não adviriam de tal atitude. É evidente 

que  o  resultado  seria  desastroso.  Paduano  e  D’Angeli  explicam,  de  maneira  satisfatória,  o 

porquê dessa opção (a presença do riso no lugar de um discurso sobre a moral): 

12 É importante lembrar que, a despeito de mascarar sua crítica com riso, muitas das comédias de Martins Pena 
foram censuradas.



65 

[...]  a  sociedade  corrompida  é muita  próxima  do mal  absoluto,  e  o  único 
motivo  para  usar  em  seus  confrontos  meios  diferentes  de  uma  violência 
simplesmente  absoluta  parece  ser  o  temor  de  um  destrutivo  ataque  como 
resposta. 
Como  o  vício  coletivo  [desvio  que  se  torna  norma]  e  a  imoralidade 
estruturada sob a forma do poder político constituem um obstáculo difícil de 
se superar pela ação opositiva concreta do indivíduo e como, por outro lado, 
podem­se verificar circunstâncias exteriores que tornam ineficaz ou mesmo 
impossível  o  ataque  verbal  explícito,  o  sujeito  que  se  coloca  como 
moralizador se vê constrangido a experimentar em si mesmo uma condição 
infantil  [...]  trata­se  de  uma  criança  que  não  tem  armas  eficazes  para  se 
contrapor ao poder externo e ao arbítrio dos adultos 
[...] uma suavização generalizada da força agressiva  e, portanto, no  teatro, 
um desvio da consciência crítica do público, da qual se espera que surja e se 
alimente o gesto de reação contra a estrutura social atacada.  (2007, p. 16­7) 
(grifo nosso) 

O  que  leva  os  comediógrafos  a  disfarçarem  a  sua  revolta  é  o  receio  de  um  ataque 

destrutivo como resposta. O resultado do disfarce, colocar a responsabilidade de mudança no 

público, parece ter seu fundamento e aplicação. O derradeiro ponto que gostaríamos de frisar 

neste  capítulo  refere­se,  então,  à  relação  entre  o  riso  e  o  seu  público,  que  possibilita  a 

identificação necessária à mudança. 

Desde o início do estudo viemos mencionando a relação próxima entre o teatro cômico 

e o  seu público. Dissemos de Martins Pena que ele criava o  seu  teatro moldado em  tipos  e 

situações típicas (cf. BOSI, 2003, p. 170) e que, a exemplo de Molière, centrava­se na pintura 

dos  hábitos  de  determinada  parcela  da  sociedade  sua  contemporânea.  Com  a  análise  de 

excertos de comédias, que realizamos em parte do primeiro capítulo, vimos que essa relação 

da  comédia  com  o  público  é  derivada  da  comédia  nova  romana,  por  influência  de  Plauto, 

sobretudo.  Quando  afirmamos  que  a  comédia  está  ligada  à  sociedade,  por  esta  ser  a 

humanidade  menor  de  que  falava  Aristóteles,  deixamos  em  suspenso  a  maneira  em  que  a 

crítica pode ser possibilitada devido a essa ligação. 

Neste ponto voltamos a Bergson. Este autor, no estudo citado, traça um paralelo entre 

a arte e a vida como explicação da comicidade (cf. 2007, p. 101), o que podemos considerar 

como uma explicação para a relação entre o público e o exposto no palco. Para o filósofo, a 

comicidade não pertence totalmente nem à vida nem à arte, as duas esferas estão unidas para 

dar  o  teor  artístico­social,  conforme  entendemos,  da  comicidade.  Parece­nos  que  essa 

observação  do  filósofo  coaduna­se  com  o  que  apresentamos  no  primeiro  capítulo  sobre  a 

comédia e, em certo sentido, com o que a teorização sobre esse gênero aponta. Para ele, com 

acerto, a comédia haure da vida social alimento para, assim, se relacionar com os homens e 

consertá­los. Em palavras mais precisas, afirma Bergson sobre o assunto:



66 

Esta [a comicidade] não pertence de toda à arte nem de todo à vida. De um 
lado as personagens da vida real não nos fariam rir se não fôssemos capazes 
de assistir a suas atitudes como a um espetáculo que vemos do alto de nosso 
camarote;  elas  só  nos  parecem  cômicas  porque  nos  apresentam  uma 
comédia. Mas, por outro  lado, mesmo  no  teatro,  o prazer de  rir  não  é um 
prazer puro, quero dizer um prazer exclusivamente estético, absolutamente 
desinteressado. A ele se mistura uma segunda intenção que a sociedade tem 
em  relação  a  nós  quando  nós  mesmos  não  temos.  Mistura­se  a  intenção 
inconfessa  de  humilhar,  portanto,  é  verdade,  corrigir  pelo  menos 
exteriormente. Por  isso  a  comédia  está bem mais perto da vida  real que o 
drama [...] a  [...] comédia quanto mais se  eleva, mais  tende a confundir­se 
com a vida, e há cenas da vida  tão próximas da alta comédia que o  teatro 
poderia apropriar­se delas sem mudar uma palavra. (2007, p. 101­2) 

Ou  seja,  a  comédia  apresenta  sanções  a  costumes  sociais  considerados  errôneos,  para  que, 

com o exemplo e a punição desses caracteres nas comédias, os defeitos da vida social possam 

ser,  senão corrigidos, ao menos  reavaliados pelo  público. Caso não houvesse esse modo de 

relação  não  haveria  possibilidade  de  mudança  engendrada  pela  comédia.  Por  esse  motivo, 

devemos  ter  em mente,  quando  assistimos  a  uma  comédia,  que  sua  composição  focaliza  a 

sociedade e seus defeitos,  tencionando atingir o geral. De modo prático, podemos contrapor 

esse pensamento às peças trágicas, como faz em alguns momentos Bergson, mesmo correndo 

o risco de contradizer nosso argumento inicial de dissociarmos a tragédia da comédia para o 

melhor entendimento desta última. 

Quando citamos Palottinni na última parte do primeiro capítulo (cf. 1989, p. 32), para 

afirmar que a personagem da comédia se contrapõe ao de tragédia porque a segunda é um ser 

humano  vítima  de  sua  condição  humana  e  das  fatalidades,  poderíamos  estender  esse 

entendimento às personagens trágicas mais conhecidas. Por exemplo, Rei Lear, que, vaidoso, 

ao dividir seu reino entre suas herdeiras, não percebe que palavras doces não são sinônimas de 

amor  e  acaba  por  passar  vários  infortúnios  em  decorrência  disso.  A  tragédia  de  Lear  é 

individual, as pessoas mais prejudicadas são ele e sua  família, ou seja, essas pessoas não se 

relacionam  com  as  pessoas  comuns  que  encontramos  no  dia­a­dia.  Mas,  tomemos,  por 

exemplo, a personagem cômica Argan, de O doente imaginário, e sua hipocondria. Quantos 
hipocondríacos  conhecemos?  Quantas  pessoas  não  se  deixam  enganar  por  anos  a  fio  por 

médicos sem escrúpulos? Mudemos o caso e pensemos nas investidas corruptas do “tirador” 

de  esmolas,  Jorge,  do  Irmão  das  almas.  Quantos  deste  tipo  não  conhecemos?  Ou  melhor, 
quantas histórias de desvios de verbas não ouvimos? Sobre o juiz de paz da peça de Martins 

Pena, é ou não corriqueiro, mesmo em dias de hoje, o abuso do poder e a tomada do público 

por um particular? Quantos representantes da  justiça não estão envolvidos com negociatas e 

escândalos? Não precisamos ir  longe basta ao acaso, abrir qualquer  jornal... Esse ‘molde’ no



67 

qual são enfeixadas as personagens é reconhecido e reconhecível por todos. O efeito a que se 

propõe o comediante, então, é a parecença com pessoas que encontramos em nosso caminho 

ou  cujas  ações  se  parecem com as  nossas.    Isso decorre,  como  alude Bergson  (cf.  2007,  p. 

122­127),  do  tipo  de  observação  à  qual  se  propõe  o  comediógrafo.  O  poeta  trágico  cria 

personagens que não podem ser imitadas, ou seja, que não se assemelham a ninguém. O poeta 

cômico compõe personagens que são, em suma, tipos, como já aludimos acima: O avarento, 
O jogador, As casadas solteiras. O efeito buscado pelo poeta cômico é gerado pelo tipo e pela 
situação  típica  que  ele  cria.  É  dessa maneira  que  podemos  relacionar  o  exposto  num palco 

com situações ridículas cotidianas. Nas palavras de Bergson (2007, p. 126): 

Bem diferente é o gênero de observação do qual nasce a comédia [...] essa 
observação será exercida sobre os outros homens [...] é preciso que o efeito 
nos apareça no máximo como meio, como algo que exprime uma média da 
humanidade. 

Essa média será criticada no decorrer da peça cômica, atacando os seus maus hábitos para que 

cheguemos a uma satisfatória correção deles. De modo geral, a fórmula proposta por Bergson 

para a comédia fundamenta­se nas seguintes palavras (2007, p. 128): 

Deverá ser profunda, para fornecer à comédia um alimento duradouro, mas 
também  superficial,  para  permanecer  no  tom  da  comédia,  invisível  para 
quem a possui, pois a comicidade é inconsciente, visível para o restante do 
mundo a fim de provocar o riso universal [...] constrangedora para os outros 
a fim de que eles a reprimam sem piedade [...] segura de renascer sob novos 
aspectos para que o riso sempre tenha o que trabalhar, inseparável da vida 
social, ainda que insuportável para a sociedade, capaz enfim, de somar­se a 
todos os vícios [...] 

Acreditamos já ser possível chegar a uma conclusão sobre o riso. Os nossos propósitos 

nesse capítulo talvez não tenham sido suficientemente aprofundados; a escassez de autores é a 

causa mais  provável. Do  riso,  só  tivemos  acesso  a  alguns  autores. Daí  a maneira  um  tanto 

concisa e tímida a que submetemos nossa explanação. A despeito desses problemas, intuímos 

que o fio que guiará nossas análises foi tecido e a teorização é suficiente para cumprirmos a 

contento o estudo que nos propomos. 

Como não foi nosso objetivo neste capítulo, não apresentamos uma leitura mais detida 

da essência do riso. Tencionamos mostrar a maneira em que o riso se  inspira nos caracteres 

errôneos  e  inadaptados  do  corpo  social  para  criticá­los.  Apresentamos,  para  tanto,  duas 

tendências teóricas que se coadunam parcialmente. A primeira, de Bergson, que apontava que



68 

o ridículo, era oriundo de uma rigidez mecânica, rigidez que, tentamos demonstrar, constituía 

uma espécie de moldura que poderia vir a reger a vida em sociedade, tornando esta mecânica 

e  ‘mascarada’.  A  essa  rigidez  emoldurada  unimos  a  noção  de  inferioridade  do  ridículo, 

proposta  por  D’Angeli  e  Paduano,  para  os  quais  é  ridícula  a  perspectiva  de  um  ser 

infantilizado que, em decorrência da  falta de repressão, age como bem entende num mundo 

regulado por normas sociais,  transgredindo essas normas. A transgressão é comparada pelos 

dois autores com o modo como uma criança age no mundo adulto. É ridícula e prejudicial às 

normas sociais, a atitude infantilizada, pois perturba a moralidade e ofusca a alteridade. Essa 

maneira de encarar o mundo, que pode ser a visão unilateral e  rígida de Dom Quixote, por 

exemplo,  não deixa de  ser característica de um  ser  inadaptado. A correção pelo  riso, então, 

nada mais é que o castigo para corrigir as características do ser que não se adaptou à vida em 

sociedade. Como vimos,  também, podemos estender essa norma para a sociedade como um 

todo. É aí que o riso político­social torna­se ponto fulcral de uma mudança social. É o riso que 

escarnece  a  corrupção,  a  vileza  e  a  imoralidade,  com  o  intuito  de  enaltecer  nas  relações 

sociais,  os  ideais  da moral  e  da  boa  convivência.  Por outro  lado,  não podemos  esquecer  as 

causas  materiais  que  motivam  o  riso  enquanto  instrumento  crítico:  o  medo  da  repressão 

violenta  e  da  destruição  dos  argumentos,  o  que  faz  com  que  o  autor  cômico  deixe  para  o 

público  a  responsabilidade  de  reflexão  e mudança  da  parte  defeituosa  do  seu  corpo  social. 

Essa possibilidade de relação entre público e teatro pertence mais ao teatro de comédia do que 

ao  trágico,  pois  a  comédia  faz  com  que  o  público  se  reconheça  no  palco  e  julgue  como 

ridículos  os  ‘maus’  costumes  representados  na  cena,  o  que  leva  o  público  à  reflexão  e 

correção desses costumes. 

Partiremos, então, do posicionamento do vício cômico bergsoniano e da subversão dos 

valores  institucionais  para  analisar  a  maneira  em  que  as  comédias  de  Martins  Pena 

ferinamente  criticam  a  sociedade  brasileira  de meados  do  século XIX,  observando  como  o 

riso pode ser instrumento de crítica social e reforma.



69 

3. AS COMÉDIAS DE MARTINS PENA E A CRÍTICA POLÍTICO­SOCIAL 

O presente capítulo  tratará das comédias de Martins Pena. Antes de adentrarmos  no 

assunto,  iremos  fazer,  no  intuito  de  contextualizar  a  matéria  a  ser  tratada,  uma  espécie  de 

resumo do pensamento social que circundou o autor e, conseqüentemente, como tencionamos 

mostrar no decorrer do capítulo, as comédias. Iremos, após esse preâmbulo, apresentar nossa 

análise de três comédias. É de se esperar que, em decorrência de uma similitude no assunto 

tratado, os temas a serem vistos, em certo sentido, tendam a se repetir. 

3.1. Rio de Janeiro: valores e amores da capital do Império 

3.1.1. A situação comercial: jugo inglês e falências das leis 

O início da constituição do que podemos chamar de intelligentsia brasileira de meados 
do século XIX encontra­se na fuga da família real para o Brasil em 1808. Por um lado, como 

salienta João Roberto Faria (2001, p. 19), essa vinda trouxe uma série de benefícios à arte e ao 

processo ‘civilizatório’ brasileiro, e tirou a colônia do marasmo: 

Esse quadro [de marasmo] só começa a se alterar com a chegada de D. João 
VI  e  da  corte portuguesa  ao Rio  de  Janeiro,  em 1808. Em primeiro  lugar, 
graças  ao  incentivo  do  próprio  D.  João  VI,  que  mandou  construir  um 
verdadeiro  teatro  no  Rio  de  Janeiro  –  antes  havia  apenas  as  modestas 
“Casas de Ópera” – e trazer de Portugal companhias dramáticas com artistas 
renomados  [...]  em  segundo,  porque  o  crescimento  das  cidades 
proporcionado  pela  abertura  dos  portos  e  o  contato  mais  freqüente  com 
países  europeus  criaram  as  condições  materiais  e  intelectuais  para  que  o 
teatro pudesse se desenvolver. 

A  chegada  em massa  dos  portugueses,  acostumados  com  o  luxo  e  a  efeverscência  cultural 

européia, gerou um sentimento de  inferioridade  nos colonos. As pessoas, outrora satisfeitas 

com  a  ‘agitação  cultural’  da  cidade,  algumas  Casas  de  Ópera  espalhadas  pela  cidade, 

procissões,  etc.,  passaram  a  ver  os  recém­chegados  como  ideais  de  cultura  e  civilidade.  A 

cidade  passou  a  se  transformar  rapidamente,  com  a  importação  cultural  do Rei  e  dos  mais 

ricos que não queriam se sentir inferiores aos membros do séqüito real. Jorge Caldeira (1995, 

p.  77)  descreve  a  ambivalência  que  envolveu  a  cidade  na  primeira  metade  do  século, 

afirmando o comprometimento dos colonos em sancionar e orquestrar a europeização do Rio 

de Janeiro:



70 

A prosa precisou ser rapidamente atualizada. Na cidade colonial sem livros 
nem  jornais,  os  únicos  assuntos  das  conversas  eram  negócios,  vizinhos, 
roupas  de  missa  e  sermões  dos  padres.  Com  o  rei  chegaram  gráficas, 
bibliotecas,  teatro,  orquestras,  escolas,  jardim  botânico,  livrarias  –  um 
mundo de  informações a ser absorvido. Agora a cidade falava das notícias 
dos  jornais,  das  peças  de  teatro,  da  literatura  de  Paris  [...] A  vida  reclusa 
deixou  de  ter  valor,  os  comerciantes precisaram mudar de padrão cultural 
[...]  o  ouro  entrou  em  ação,  agora  para  pagar  professores  de  cravo  e  das 
últimas  danças  européias,  livros  de  poesia  para  mulheres,  assinaturas  de 
jornais.  Com  isso,  procuravam  afastar  seu  sentimento  de  inferioridade  de 
coloniais e recuperar a posição perdida. 

As  benesses  intelectuais  trazidas  pelos  novos  habitantes  tiveram  um  preço.  Nos 
preparativos  para  a  fuga,  D.  João  VI,  por  segurança,  acabou  se  comprometendo  com  o 

Império Britânico para utilizar a Royal Navy como escolta. 
Um dos pagamentos acordados era de ajudar o escoamento dos produtos ingleses que, 

em decorrência do bloqueio continental imposto por Napoleão, encontrava­se em dificuldades 

para encontrar mercados compradores. Com a abertura dos portos, a antes bloqueada relação 

direta  entre  exportadores  e  o  Brasil  foi  suspensa,  de  modo  a  permitir  que  as  transações 

internacionais  se  fizessem  livremente 13 . Num primeiro momento,  a  sanha dos  comerciantes 

ingleses, agora aliviados com a perspectiva de novos compradores (os colonos), foi tanta que 

estes exportadores acabavam por enviar produtos que seriam impensáveis em terras tropicais. 

Citemos  Jorge  Caldeira  mais  uma  vez  para  compreendermos  a  extensão  da  variedade  dos 

produtos: 

Atrás das fragatas da Royal Navy vieram as naus dos comerciantes ingleses, 
que  se  lançaram  ao  Brasil  como  um  viajante  sedento  por  um  oásis.  Os 
mercados  europeus  estavam  bloqueados  aos  ingleses  por  Napoleão  e  a 
produção  se  acumulava  nos  armazéns. Naquele momento  de  desespero,  o 
mercado brasileiro apareceu como escoadouro do mundo: até patins de gelo 
foram embarcados para os trópicos. (1995, p. 73). 

Contudo, a Inglaterra exigiu muito mais da nova sede do governo português. Em 1810, 

foi assinado um  tratado que, pelo  seu  teor,  tornava o Brasil quase que extensão do  império 

britânico e fazia com que os ingleses tivessem regalias que não eram concedidas nem mesmo 

a portugueses. A eles foi dado o direito de exercer sua religião no Brasil, erigir cemitérios e 

templos  exclusivos  para  ingleses,  serem  julgados  em  solo  brasileiro  por  juízes  ingleses 

(extraterritorialidade)  e,  por  último,  mas  não  menos  importante,  a  tributação  dos  produtos 

13 Antes do tratado, todos os produtos que eram enviados ao Brasil passavam antes pela metrópole, que os taxava 
de maneira a não comprometer o monopólio dos produtos portugueses.



71 

ingleses em portos portugueses seria de 15%, um ponto percentual menos do que os produtos 

portugueses  e  nove  pontos  menos  que  qualquer  produto  de  outros  países.  A  situação 

imediatamente gerou repulsa  nos colonos e nos portugueses, e  se tornou abusiva quando os 

ingleses  passaram  a  utilizar­se  do  tratado  para  explorar  e  se  sobrepor  aos  súditos  da  coroa 

portuguesa: 

O  tratado  de  1810  garantia  que  todos  os  súditos  britânicos  jamais  seriam 
submetidos  à  humilhação  de  receber  um  tratamento  diferente  do  que 
estavam  acostumados  em  casa:  Mesmo  no  Brasil,  eles  só  podiam  ser 
julgados  por  um  tribunal  inglês,  e  de  acordo  com  suas  próprias  leis, 
inclusive  nas  causas  comerciais.  O  tratado  de  reconhecimento  da 
Independência,  de  1826,  renovou  o  privilégio.  Então  já  era  famosa  na 
cidade  uma  segunda  instituição  inglesa,  a  onipresente  figura  do  juiz 
conservador. Quase  tão  eficiente  quanto os  cônsules  para reclamar,  nunca 
deixavam  um  bom  inglês  no  desamparo.  Se  havia  um  desembarque 
complicado  na  Alfândega,  ele  estava  lá  para  brigar  com  os  fiscais: 
determinava a seu bel­prazer o valor das mercadorias [...] Em certos casos, 
por exemplo, quando um comerciante português precisava cobrar débitos de 
um  inglês,  fazia  o  atrevido  passar  por  um  calvário  [...]  Até  mesmo  os 
marinheiros que a polícia prendia cantando bêbados na porta das igrejas, em 
pleno  domingo, muitas vezes  acabavam soltos  [...]  (CALDEIRA, 1995, p. 
110). 

Com  isso  instalou­se  no  Rio  de  Janeiro  e,  por  conseguinte  no  Brasil,  uma  grande 

animosidade  entre  colonos  portugueses  e  os  súditos  da  coroa britânica. A desconfiança  por 

parte dos habitantes de cá em relação aos  ingleses crescia a olhos vistos. Parte dos  ingleses 

como vimos na citação, passou a usar os benefícios adquiridos com os tratados travados entre 

Inglaterra e Portugal para explorar e humilhar os portugueses. O maior problema oriundo dos 

tratados,  no  entanto,  foi  comercial.  Com  a  regalia  alfandegária,  as  atividades  comerciais 

praticamente  ficaram  na mão  dos  ingleses  e  cabia  aos  portugueses  apenas  duas  atividades: 

negociar  escravos  e  emprego  público,  do  qual  falaremos  mais  tarde.  As  duas  atividades 

geravam problemas, no mínimo, éticos. 

Com  os  escravos,  uma  mão  de  obra  abundante  em  terras  nacionais,  a  produção 

açucareira do Brasil crescia bastante e, com a ajuda do preço baixo em se manter escravos, o 

açúcar brasileiro era bastante competitivo no mercado  internacional. Contudo, em 1845,  foi 

aprovada em Londres a lei Aberdeen que, além de proibir o tráfico internacional em qualquer 

país, ainda permitia às esquadras britânicas naufragar qualquer navio suspeito de transportar 

cativos  africanos.  Isso  bastou  para  dar  um  duro  golpe  duplo:  nos  traficantes  (iremos  ver 

depois como estes resolveram o problema) e nos produtores de açúcar que dependiam da mão



72 

de  obra  escrava.  Naquele  ano,  nos  últimos  três  meses,  27  navios  brasileiros  foram 

naufragados pelas fragatas inglesas (cf. CALDEIRA, 1995, p. 178). 

A resolução parcial desse problema, de destruição dos navios,  ficou por conta de um 

sistema de compensação que já vinha se alastrando desde antes da independência: a questão 

do  favorecimento 14 .  Para  não  nos  alongarmos,  basta  dizermos  que,  após  a  ‘bill  Aberdeen’, 

houve uma sistemática mudança nos desembarques de escravos. Apesar das sanções violentas 

dos ingleses no início da lei, após alguns anos, eles abrandaram a perseguição em decorrência 

dos  benefícios  comerciais  que  o  governo  brasileiro  dispensava  aos  comerciantes  ingleses. 

Jorge Caldeira (1995, p. 209) defende que até as sanções do governo se tornarem duras, como 

em julho de 1850, o cumprimento da lei inglesa de repressão era feita frouxamente: 

[...]  o  interesse  na manutenção  dos  grandes  privilégios  comerciais  faziam 
com  que  eles  [os  ingleses]  fossem  moderados  no  assunto,  preferindo  as 
pressões  diplomáticas  e  as  soluções  negociadas. Criava­se  assim  um  jogo 
dos  contentes,  no  qual  os  brasileiros  adotavam  umas  tantas  posturas  de 
fachada, que os ingleses fingiam aceitar. Eram as medidas “para inglês ver”, 
feitas  para  serem  desobedecidas  sem maiores  constrangimentos. O  tráfico 
ficava  proibido,  mas  os  desembarques  “secretos”  de  escravos  em  pleno 
porto  do  Rio  de  Janeiro  continuavam.  Mesmo  quando  eventualmente 
avisado de um deles, o chefe de polícia da Corte, Eusébio de Queirós, e seus 
soldados  sempre  se  atrasavam  na  hora de prender  os  traficantes  [...] Com 
esse  acordo  tácito  entre  as  partes,  o  tráfico  seguia  seu  ritmo  normal.  Em 
média, os traficantes traziam cerca de 20 mil escravos por ano, suficientes 
para abastecer os fazendeiros de todo o país. 15 

Esse tipo de relação é um dos mais recorrentes temas das peças de Martins Pena, como 

veremos  no  próximo  item desse  capítulo.  Por ora,  ainda  nos  resta  falar  sobre  as  atividades 

públicas exercidas por portugueses e brasileiros. 

O  emprego  público,  quase  única  espécie  de  trabalho  que  poderia  ser  exercida  sem 

vergonha pela burguesia rica e branca, era o mais almejado dos cargos e, para ser conseguido 

fazia­se  necessária  a  constituição  de uma  rede  de  relações  e  favorecimento,  para  ser  eleito, 

eleição que se dava não por mérito, mas por ‘conhecimentos’, como atesta Caldeira (1995, p. 

257): “[...] [uma] sociedade onde arranjar empregos públicos para a  família era considerado 

um dos pontos mais altos da atividade política – e quase uma razão de ser do cargo público”. 

Esse  favoritismo,  que  não  era  só  familiar,  atingia  todas  as  camadas  da  vida  pública,  era 

14 Para uma exposição da questão do favor no século XIX, ver: SCHWARZ, Roberto. As idéias fora do lugar. 
In: Ao vencedor  as batatas: forma literária e processo social nos inícios do romance brasileiro. São Paulo: Duas 
cidades, 1988. 
15 Por se tratar de um período posterior ao de que nos ocupamos, as mudanças legislativas ocorridas na metade 
do ano 1850 não serão por nós tratadas. Para verificas as mudanças mais significativas, ver. CALDEIRA, 1995, 
p. 209­219.



73 

utilizado desde o Imperador até os mais rasos dos empregados. Em dois momentos distintos, 

podemos perceber, mais uma vez citando Jorge Caldeira, como era constituído esse ‘universo 

paralelo’  do  favor,  uma  espécie  de  força maior  para  a  qual  convergiam quase que  todas  as 

pessoas do país. O primeiro ponto, que começa com uma citação do Jornal do Commercio, 
refere­se à distribuição das ações do banco que estava sendo criado pelo  imperador, e cujas 

ações deveriam ser rematadas numa venda pública (isso em 1844), mas que foram paralisadas 

pela ampla procura. A solução imperial para a procura foi legar à presidência do conselho do 

banco a decisão de quem teria direito às compras, favorecendo as pessoas que tinham amigos 

poderosos. O segundo ponto se refere ao mecanismo do favor e os benefícios com as quais as 

pessoas que tinham ‘amigos’ estavam acostumadas: 

“E quando depois se publicou a lista das pessoas a quem as [...] ações foram 
atribuídas,  verificou­se  que  entre  os pretendentes  estavam  figuras da mais 
alta posição governamental, econômica e social, a começar pela imperatriz 
do Brasil e pela rainha de Portugal, a quem foram atribuídas as cotas mais 
altas” [...] 
Com seu primeiro ato, o novo gabinete [do banco público, posteriormente 
Banco do Brasil]  inaugurava uma era: em vez de  empresas, mais valia  ter 
um  bom  amigo  no  governo  para  ganhar  dinheiro.  Em  vez  de  negócios 
privados, negociatas públicas. (CALDEIRA, 1995, p. 281) 

Em vez dos donos de projetos viáveis  economicamente,  o país  desviava o 
dinheiro  para  outro  tipo  de  gente,  os  detentores  de  padrinhos  políticos 
viáveis  [...]  Começava  o  tempo  das  conversar  estufadas  em  conversas  de 
bastidores,  em  vez  de  obra do  trabalho,  da poupança, do  crescimento dos 
negócios,  a  riqueza  nascia  da  conversa  com  o  amigo  certo  [...]  Se 
encontrassem  problemas  no  caminho,  os  amigos  do  poder  sabiam  que 
contavam com uma rede de segurança [...] 
(CALDEIRA, 1995, p. 318). 

Torna­se  evidente,  com  os  dois  trechos  citados,  como  se  davam  as  relações  entre  o 

poder  público  e  a  sociedade.  Esse  poder  público  corrompido  é  formado  pelo  pensamento 

social da primeira metade do século XIX. É ele o responsável por dar cargos aos familiares e 

abrir brechas nas leis para favorecer os amigos das pessoas que estavam no poder. 

3.1.2 A corte: mesuras de uma sociedade ‘fingida’ 

Do lado mais prático, comercial e relações de trabalho, a corte utilizava­se do favor, da 

facilitação do governo para obter ‘sucesso’. Do lado menos prático, nas questões concernentes 

ao espírito, como as artes e o projeto arquitetônico da cidade do Rio de Janeiro, as resoluções 

eram  tomadas,  senão  de  todo,  ao menos  em parte  ‘fingidamente’. Havia  certa  sordidez  nas



74 

relações humanas e no esvaziamento das seculares características da cidade que fora elevada 

ao posto de sede do governo. O Rio de Janeiro, como adiantamos na seção anterior, progredia 

a olhos vistos, mas apresentava muitas lacunas em seu projeto de europeização. 

As  tentativas  de  ‘europeização’  da  cidade  do Rio  de  Janeiro  podem  ser  sentidas  em 

várias camadas. A primeira e mais premente delas se refere ao tipo de vida que os habitantes 

da corte levavam. Primeiramente, está o gosto pelas artes, por assim dizer, cultas, que faziam 

com  que  os  habitantes  cometessem  os  mais  absurdos  disparates,  como  adquirir  artefatos  e 

instrumentos artísticos que não cabiam no cenário carioca. Com a abertura dos portos, como 

já salientamos, a chegada desses produtos foi maciça. Se era moda, se era chic, os habitantes 

mais  abastados  adquiriam.  Felipe  Alencastro  (1997,  p.  47),  utilizando­se  de  um  anúncio 

publicado num Jornal da primeira metade do século XIX dá um parecer sobre a situação: 

Logo  surgem  os  primeiros  sinais  do  assanhamento  consumista:  “aluga­se 
um  lindo piano  inglês,  por não  se precisar dele”,  anuncia  já  em 1851, um 
morador da corte. Se não precisava, por que comprou? Porque dava status, 
porque era moda, a moda, anunciando os 25 anos, a maioridade efetiva de d. 
Pedro II, o fim da africanização do país e da vexaminosa pirataria brasileira, 
o prenúncio de outros tempos e dos novos europeus que iriam imigrar para 
ocidentalizar de vez o país. Porque o Império  iria dançar ao som de outras 
músicas. 

As músicas que iriam ser ‘executadas’ pelo Império, como iremos ver numa das peças 

que  analisaremos,  serão  apenas  as  mais  simples,  quase  um  arremedo  das  músicas  eruditas 

européias. O problema aí não é o impedimento de se gostar dessas músicas menos eruditas, é 

sim a tentativa forçada de ingressar num mundo culto pelo simples fato de se adquirir pianos e 

outros equipamentos europeus, mesmo sem a devida capacidade técnica ou propensão àquele 

tipo  de música,  como  confirma um dos  cronistas  franceses  que  estiveram  nesse  período  no 

Brasil: 

O Rio possui hoje um teatro lírico [...] suas ruas são iluminadas a gás e há um 
piano em cada casa. É verdade que  esse  teatro  está situado no meio de uma 
praça infecta [...] que as ruas, sem passeios, são mal calçadas de pedra bruta, e 
que  afinal,  nos  tais  pianos  [...]  não  se  tocam  senão  músicas  de  dança, 
romanças e polcas (Charles Expilly apud Alencastro, 1997, p. 48­49) 

Era  apenas  para  ‘manter  as  aparências’  que  se  tinham  tais  pianos  em  casa,  numa 

espécie  de  dubiedade  que  irá  ser  refletida  nos  outros  campos,  como  a  arquitetura  e  a 

construção  de  ruas.  Tínhamos,  àquela  época,  dois  “rios  de  janeiro”  bem  distintos:  o 

aristocrático e o sujo e podre que, por ironia do destino, estava tão próximo do primeiro que



75 

era impossível serem dissociados. Eram assim as ruas que circundavam o Paço, como lembra 

Caldeira (1995, p. 56­7), ao descrever a visão que tinha o Visconde Mauá quando chegou ao 

Rio de Janeiro em 1823: 

O  entra­e­sai  do  Paço  era  uma  grande  atração  até  mesmo  para  os 
acostumados  habitantes  da  capital.  [...]  Na  frente  do  prédio,  elegantes 
senhoras  com  vestidos  longos  e  sombrinhas  andavam  de  mãos  dadas, 
fazendo seu passeio [...] 
À sua direita, na face oposta do palácio, o movimento era ainda maior. Um 
cenário feio, mas nem por isso menos atraente, dividia a atenção dos recém­ 
chegados com a nobreza palaciana. No meio do lamaçal onde os detritos se 
acumulavam  empesteando  o  ar,  uma  multidão  se  reunião  em  torno  de 
barracas  toscas e  tabuleiros de  escravos. Ali se vendia de  tudo: hortaliças, 
feitiços  [...]  Escravos  caçadores  expunham  araras,  arapongas  e  corrupiões 
que  nunca  silenciavam;  outros  traziam  cabritos,  micos,  veadinhos  e  até 
jacarés  vivos  [...]Figuras  de  todas  as  classes  sociais  [...]  Num  algazarra 
contínua,  fundiam­se  vozes  em  várias  línguas,  ruídos  variados,  todas  as 
cores [...]. 

Essa dualidade, já que ao lado da sede do governo Imperial estava instalada em caráter 

permanente uma feira  livre, cindia a cidade em duas: as senhoras elegantemente vestidas ao 

lado de vendedores de jacarés era característica de outros pontos, por assim dizer, centrais da 

cidade  do  Rio  de  Janeiro.  A  rua  do  teatro  lírico,  provavelmente  o  Teatro  São  Pedro  de 

Alcântara (que fora inicialmente batizado como Teatro São João e que hoje é conhecido como 

Teatro João Caetano) era, como já vimos na citação que fizemos linhas atrás, quase um oásis 

em meio a um torvelinho de sujeira e precariedade. Isso era possível de ser visto, também, em 

quase todos os aspectos da capital do novo Império, como esclarece Ana Maria Mauad (1997, 

p. 207­8) ao analisar uma das muitas imagens do quotidiano do Rio de Janeiro: 

No que se refere ao décor da cidade, é preciso lembrar que o Rio de Janeiro 
da segunda metade do século XIX estava longe de ser uma cidade ordenada 
de  acordo  com  o  modelo  civilizatório  europeu.  O  recurso  do  close­up 
permite  a  ampliação  de  pequenos  detalhes,  escondidos  entre  as  imagens; 
deles  surgem a  sujeira da  cidade, o movimento do mercado, o pregão  dos 
ambulantes, o trânsito dos bondes, as ruas estreitas e sinuosas, e as moradias 
precárias, que  já ocupavam os morros,  temas das crônicas de Bilac  e alvo 
das  picaretas  demolidoras  do  prefeito  Pereira  Passos  no  início  do  Século 
XX. A capital  imperial, que nada tinha de metrópole européia, aparece em 
imagens ambíguas de cidade colonial. A imagem dos lençóis estendidos por 
todos os  lados do morro do Castelo, da chegada de peixe ao mercado, das 
negras vendendo frutas, das carroças e dos bondes puxados a burro, dão a 
medida da diversidade do meio urbano [...]



76 

O desejo de transmitir, principalmente aos olhos dos europeus que, em decorrência das 

facilidades em fazer negócios no Brasil após a abertura dos portos e a renovação dos tratados 

após a Independência, criou no Brasil, um sentimento de  inferioridade que era demonstrado 

na  ostentação  e  na  tentativa  de  se  mostrar  diferente  do  que  se  era.  Por  isso  o  requinte,  os 

teatros, as aulas de cravo e o consumo de produtos importados. Isso tudo reflete, ao menos em 

parte, uma deficiência maior, uma  imagem falseada do Brasil. Contribuíram muito para isso 

alguns  de  nossos  romancistas  (basta  que  folheemos  ao  acaso  um  romance  citadino  de 

Macedo) e, também, algumas figuras centrais dessa vontade de ser diferente daquilo que era. 

Esse  costume  irá  acompanhar  todo  o  segundo  reinado  do  Brasil  (que  se  inicia  em 

1840). O Imperador D. Pedro II, ao ser retratado, tentava esquecer que seu gabinete ficava ao 

lado da feira livre e, nas fotografias era mostrado como um culto e célebre imperador de um 

país  de  letrados:  “[...]  o  imperador  é  retratado  acompanhado  de  livros,  pelo  globo  e  por 

canetas­tinteiros, todos signos condizentes com um Brasil moderno e culto. O imperador é a 

imagem do  Império  nas  exposições  universais,  e  a  fotografia  possibilita  essa  identificação” 

(MAUAD, 1997, p.197). 

É esse o Brasil que circundava o dramaturgo que ora estudamos, um Brasil deficiente, 

envergonhado  de  sua  imagem,  subjugado  aos  comerciantes  ingleses  e  que  invejava 

profundamente a Europa e as benesses da modernidade. Serão colocados no palco, ou melhor 
serão  revelados  no  palco,  esses  subterfúgios,  os  favores,  a  máscara  que  a  aristocracia 

brasileira teimava em usar. 

3.2 Os dois ou o inglês maquinista: a família, o Estado e o dinheiro 

A comédia Os dois ou o inglês maquinista, escrita provavelmente em 1842, segundo a 
edição preparada por Vilma Arêas (ver PENA, 2007a, p. 139), marca a volta do dramaturgo 

ao  gênero  comédia  após  alguns  anos  amargurando  fracassos  com  sua  incursão  nos  dramas 

românticos.  Incursão  que,  consoante  Barbara  Heliodora  (cf.  2000,  p.  46),  serviu  de 

aprendizado  para  que  o  autor  fluminense  dominasse  os  recursos  cênicos  e  para  que  ele 

percebesse que seu verdadeiro caminho literário estava longe dos dramas. 

A obra que ora apresentamos diferencia­se das comédias iniciais de Martins Pena. Se 

em suas primeiras peças a crítica aos costumes da sociedade era apresentada de maneira mais 

disfarçada,  com  o  distanciamento  entre  a  corte  e  a  roça,  nessa  volta  à  comédia,  o  dedo  é 

colocado  diretamente  na  ferida  e  os  culpados  pelas  faltas  apresentadas  são  mais  bem



77 

assinalados. O impacto da peça na sociedade foi tão grande que ela foi censurada (cf. PENA, 

2007, p. XIV). 

A comédia desenvolve­se com o  tema clássico que apontamos  no primeiro capítulo, 

jovens  que  se  amam  e desejam  se  casar, mas  são  impedidos  por  sanções  paternas  e  algum 

pretendente rico. Na peça, a situação clássica é um pouco modificada, ao se apresentarem dois 

pretendentes ricos à mão da ‘mocinha’. Felício e Mariquinha (a mocinha) são primos e vivem 

sob  o  mesmo  teto.  Felício  é  um  funcionário  que,  senão  de  todo  pobre,  depende 

financeiramente de sua tia rica Clemência. À mão da menina Mariquinha se apresentam dois 

interessados,  ‘Negreiro’,  traficante de escravos e  amigo da  família,  e Gainer,  especulador e 

‘empreendedor’  inglês.  Clemência  é  uma  viúva  bastante  abastada,  daí  o  interesse  dos  dois 

homens por sua filha. Por desaparecimento do marido, que fora ao Rio Grande do Sul resolver 

alguns  negócios  em  plena  época  da  Revolução  Farroupilha  e  desaparecera  por  aquelas 

paragens,  Clemência,  que  se  julga  ainda  no  vigor  da  idade,  quer  se  casar  novamente,  para 

satisfazer  os  desejos  da  carne  e  evitar  algum  golpe  na  sua  fortuna,  que  seria,  segundo  ela, 

comandada por este novo marido. Ela achava que Gainer estava interessado nela. Entre essas 

personagens  e  também  disputando  Mariquinha,  está  Felício,  primo  e  paixão  antiga  de 

Mariquinha.  Os  dois  pretendentes,  homens  mais  velhos  e  com  mais  dinheiro  que  Felício, 

desde  o  início  da  peça  parece  não morrerem  de  amores  um  pelo  outro,  o  que  é  usado  por 

Felício para,  numa maroteira,  fazer os dois  brigarem,  intencionando minar,  com a  briga,  as 

chances  de  Clemência  ceder  a  mão  de  sua  filha  a  um  deles.  Por  intermédio  de  Negreiro, 

Clemência  descobre  que  o  inglês,  assim  como Negreiro,  cortejava  a  sua  filha  e  não  a  ela. 

Numa cena introduzida exclusivamente para que Negreiro possa ser um dos responsáveis pela 

dissolução  do  conflito,  o  traficante  de  escravos  se  esconde  numa  cortina  e  descobre  as 

intenções  secretas  de Clemência,  que  era  casar  com Gainer. Neste meio  tempo, Alberto,  o 

marido desaparecido, volta a casa. Quase  forçado por Negreiro, que revela o que descobrira 

sobre Clemência, esconde­se e vê as ações dos membros de sua família. O suposto defunto vê 

sua  esposa  se  declarar  e  pedir  em  casamento  Gainer,  e  as  declarações  trocadas  entre 

Mariquinha e Felício. Como um autêntico deus ex machina, Alberto expulsa o ‘noivo’ de sua 
esposa  e  ordena  que  Felício  e  Mariquinha  se  casem.  Na  última  cena,  entra  um  grupo  de 

pessoas  para  ‘cantar  os  reis’,  como  se  festejasse  a  dissolução  do  conflito  cômico.  Fim  da 

comédia. 

Apesar do apelo à estratégia não muito favorável do deus ex machina, outros recursos 
cênicos  são  utilizados  magistralmente  na  composição  da  peça.  Primeiramente,  lembremos 

nossa  concepção  de que  a  comédia  de  costumes  centra­se  em pintar  hábitos  e  costumes  de



78 

uma  parcela  da  sociedade  que  circunda  o  dramaturgo,  consoante  Faria,  Guinsburg  e  Lima 

(2006). Martins Pena, nas indicações cênicas, soube caracterizar, claramente, qual parcela da 

sociedade  buscava  retratar.  Ele,  então,  apresenta  alguns  elementos  que  nos  fazem  perceber 

que tipo de pessoas procurava representar, no sentido de criticar seu caráter. Como exemplo, 

observemos a didascália que abre a peça: 

(o  teatro  representa  uma  sala.  No  fundo,  porta  de  entrada;  à  esquerda, 
duas  janelas de sacadas, e à direita, duas portas que dão para o  interior. 
Todas as portas e janelas terão cortinas de cassa branca. À direita, entre 
as duas portas,  um sofá,  cadeiras,  uma mesa  redonda com um candeeiro 
francês  aceso,  duas  jarras  com  flores  naturais,  alguns  bonecos  de 
porcelana; à esquerda, entre as janelas, mesas pequenas com castiçais de 
mangas  de  vidro  e  jarras  com  flores. Cadeiras  pelos  vazios  das paredes. 
Todos esses móveis devem ser ricos) (grifo nosso). 

A riqueza e a ostentação do ambiente, com as janelas e portas com cortinas de tecido 

fino, o candeeiro francês, a quantidade de cadeiras espalhadas pelo cenário e a ênfase do autor 

ao  final,  ‘todos  esses  móveis  devem  ser  ricos’,  dão  o  tom  das  pessoas  que  habitam  e 

freqüentam a casa de Clemência. Percebemos facilmente que são pessoas de ‘posses’. 

Para  maior  clareza  da  exposição  dividimos  a  peça  em  dois  núcleos.  No  capítulo 

anterior,  quando,  utilizando­nos  das  estratégias  de  D’Angeli  e  Paduano  (2007),  afirmamos 

que  a  crítica  à  sociedade  estende­se  às  relações  entre  as  instituições  e  seus  membros  e  as 

instituições e a  sociedade,  reunimos no bojo das  ‘instituições’ a  família. A  título de melhor 

explicarmos como se dá a crítica de Martins Pena nesta comédia, iremos separar as categorias 

das ‘instituições’. Teremos, assim, um núcleo das relações  familiares, que será composto da 

família  de  Clemência  e  de  suas  inter­relações,  e  o  núcleo  das  relações  políticas,  que 

entenderemos  como  as  personagens  que  servem  para  fazer  crítica  à  legislação  vigente  na 

época e à hipocrisia das instituições. Poderíamos dar outro nome a esses núcleos, chamando 

um de núcleo  privado  e o outro  de núcleo  público.  Passemos  primeiramente  a  examinar  as 

relações ‘públicas’. 

No  início  da  peça,  na  sala  ricamente  decorada  de Clemência,  travam  uma  conversa 

Felício, Clemência e Negreiro. Com descontração, os três conversam sobre amenidades, como 

a carestia dos produtos. A filha mais nova de Clemência compra um doce de um escravo de 

ganho, etc. Como quem quer tirar uma dúvida, Felício muda o conteúdo da conversa ao fazer 

uma pergunta a Negreiro:



79 

Felício:  Sr.  Negreiro,  a  quem  pertence  o  brigue  Veloz  Espadarte, 
aprisionado  ontem  junto  quase  da  Fortaleza  de  Santa  Cruz  pelo  cruzeiro 
inglês, por ter a seu bordo trezentos africanos? 
Negreiro: A um pobre diabo que está quase maluco... Mas é bem­feito, para 
não  ser  tolo. Quem  é  que  nesse  tempo manda  entrar pela  barra  um  navio 
com semelhante carregação? Só um pedaço de asno. Há por  aí além uma 
costa tão longa e algumas autor idades tão condescendentes. 
Felício: Condescendentes porque se esquecem de seu dever! 
Negreiro:  Dever?  Perdoe  que  lhe  diga:  ainda  está  muito  moço...  Ora, 
suponha  que  chega  um  navio  carregado  de  africanos  e  deriva  em  uma 
dessas praias, e que o capitão vai dar nisso parte ao juiz do lugar. O que há 
de  este  fazer,  se  for  homem  cordato  e  de  juízo?  Responder  de  modo 
seguinte:  Sim  senhor,  Sr.  Capitão,  pode  contar  com  a  minha  proteção, 
contanto que V. Sa. ... Não sei se me entende? Suponha agora que este juiz 
é um homem esturrado, destes que não sabem onde têm a cara e vivem no 
mundo por ver os outros viverem, e que ouvindo o capitão responda­lhe [...] 
Não senhor, não consinto! Isto é uma infame infração da lei [...] O que lhe 
acontece? Responda. 
Felício: Acontece de ficar na conta de íntegro juiz e homem de bem. 
Negreiro:  [...]  fica na  conta de pobre,  que  é menos que pouca coisa. E no 
entanto  vão  os  negrinhos  para  um  depósito,  a  fim  de  serem  ao  depois 
distribuídos por aqueles de quem mais se depende, ou que  tem maiores 
empenhos. Calemo­nos, porém, que isto vai longe. 

(Ato único. Cena I. PENA, 2007a, p, 147. Grifos nossos). 

Primeiramente, devemos salientar um ponto crucial, que é o  interlocutor de Felício  não  ter 

nome. Ele é chamado, por apelido, pelo nome do seu ofício irregular 16 : negreiro. O apelido da 

personagem leva o público a interpretar, desde o início da peça, a personagem como negativa. 

Além  disso,  é  peculiar  que,  na  rica  casa  de  Clemência,  um  notório  infrator  possa  estar 

trocando  gentilezas  e  conversando  descontraído,  como  é  o  caso  de  Negreiro,  traficante  de 

escravos, ofício já ilegal na época em que a peça foi escrita. É com respeito e naturalidade que 

Felício se dirige a ele, chamando­o de Sr. Negreiro. Desde esse ponto, a peça aponta para a 

subversão  dos  valores  que  vimos  no  capítulo  anterior,  quando  discorremos  sobre  o  riso 

político­social: o ridículo do que é a­social. É a­social o  fato de alguém chamado Negreiro, 

traficante de escravos, que consegue furar o bloqueio imposto pela sanção legislativa e estar 

em casa de família. A subversão é possível porque Negreiro é rico e o seu crime serve à casta 

social  com  quem  ele  trava  relações.  É  risível,  inicialmente,  o  trecho  porque  Negreiro,  ou 

melhor, ‘Sr. Negreiro’ é tratado com toda deferência como se não se tratasse de um infrator: o 

16 Barbara Heliodora chama a atenção para esse recurso salientando que “[...] é surpreendente que, em um país 
de nenhuma tradição de dramaturgia, Martins Pena saiba usar tão bem o recurso sutil de denunciar o tráfico de 
escravos por meio de sua apologia. Esse recurso, naturalmente, é usado também para marcar como negativo o 
próprio  personagem.  (2000,  p.  48).  Esse  recurso  equivaleria,  em  dias  de  hoje,  a  uma  personagem  teatral  de 
inspiração política chamada ‘mensaleiro’, por exemplo.



80 

condenável, então, torna­se aceitável. Seria como atualmente recebermos em nossas casas um 

notório traficante de drogas e o tratássemos como Sr. Traficante. 

A parte mais significativa do trecho, entretanto, é a crítica direta ao suborno. Negreiro 

compara  a  vastidão  da  costa  brasileira  com  a  imensa  condescendência  de  algumas 

autoridades. O discurso crítico, que é colocado na boca de Felício, com a  singela acusação 

sobre  o  não  cumprimento  dos  deveres,  é  quase  nada  comparado  com  a  argúcia  da 

demonstração  das  relações  legislativas  feitas  por  Negreiro.  Neste  ponto,  Negreiro  faz  uma 

inversão de valores. Para ele o homem cordato e de  juízo é o  juiz que ajuda o traficante de 

escravos com suas negociatas. O homem  insensato é aquele que tenta ir contra o sistema de 

subornos que está entranhado na ‘vasta condescendência das autoridades brasileiras’. Além da 

inversão, poderíamos chamar a atenção para a ‘rigidez’ do vício cômico que submete todas as 

assertivas de Negreiro a uma apologia do suborno, mesmo com as ‘chamadas à razão’ feitas 

por  Felício.  É  esta  interpretação  que  torna  o  trecho  cômico.  Quando  a  imitação  feita  por 

Negreiro do  falar do  juiz  ‘esturrado’ que não  fecha os olhos à carga de cativos trazida pelo 

aludido navio, o trecho torna­se cômico porque Negreiro não percebe que sua interpretação do 

mundo está emoldurada numa unilateralidade absurda. A ridicularização do homem de bem, 

feita por Negreiro, torna o traficante de escravos ridículo. A crítica ainda ganha fôlego quando 

Negreiro demonstra o resultado da retidão de caráter do juiz ‘esturrado’: ele fica na conta de 

pobre. O aprisionamento dos escravos por parte dos juízes esturrados é contraproducente, pois 

o resultado alcançado é apenas um retardo no processo que leva os cativos, a despeito de sua 

ilegalidade, à  negociação ou doação aos poderosos. A situação não atingiria o público  caso 

Clemência  não  interviesse  dando  razão  ao  criminoso  Negreiro,  quando  este  afirma  que  as 

idéias  de  Felício  são  originadas  da  pouca  idade.  O  trecho,  encerrado  pela  interrupção  da 

discussão  por  Negreiro,  é  continuado,  quase  que  analogicamente,  no  tópico  da  conversa 

entabulada  posteriormente.  Quando  Negreiro  alude  que  os  escravos  aprisionados  pelo  juiz 

‘esturrado’ vão para a mão dos poderosos, deixa no ar se ocorre ou não este tipo de prática. 

Porém, na conversa do traficante com Clemência, esta deixa entrever, com o seu exemplo, o 

modo como as operações de troca de favores beneficiavam os ricos e mostra que, mesmo no 

alto escalão da hierarquia do estado, a condescendência com o crime (desde que ‘benéfico’ a 

eles) é “vastíssima” como a costa brasileira. Vejamos: 

Clemência: Deixe­o falar. A propósito, já lhe mostrei o meu meia­cara, que 
recebi ontem na Casa de Correção? 
Negreiro: Pois recebeu um?



81 

Clemência:  Recebi,  sim.  Empenhei­me  com  minha  comadre,  minha 
comadre  empenhou­se  com  a  mulher  do  desembargador,  a  mulher  do 
desembargador pediu ao marido, este pediu a um deputado, o deputado ao 
ministro e fui servida. 
Negreiro: Oh, oh, chama­se isto transação! Oh, oh! 
Clemência:  Seja  lá  o  que  for;  agora  que  tenho  em  casa,  ninguém  mo 
arrancará. Morrendo­me algum outro escravo, digo que foi ele. 
Felício: E minha tia precisava deste escravo, tendo já tantos? 
Tantos? Quanto mais, melhor. Ainda eu tomei um só. E os que tomam aos 
vinte e aos trinta? Deixe­se disso, rapaz. Venha vê­lo, Sr. Negreiro. (PENA, 
2007a, p. 148). 

A  transação,  como  chama  Negreiro,  é  bem  interessante.  Clemência,  mulher  de 

sociedade,  envereda­se  numa  Casa  de  Correção,  instituição  que  abriga  infratores,  ou  seja, 

aproxima­se  de  criminosos  para  adquirir  um  novo  escravo.  Porém,  o  complemento  da 

conversa  anterior  de  Felício  e Negreiro,  a  que  nos  referimos  no  parágrafo  anterior,  é  dado 

quando Clemência  afirma qual  o  percurso  percorrido  para  se  obter  o  novo  escravo. É  uma 

relação de favor vertical que implica desde ela, mulher de sociedade, até um Ministro. O mais 

grave  e  ridículo  da  situação  não  é  apenas  o  favor,  é  o  comprometimento  com  o  crime.  A 

maneira em que ela fala da situação dá a entender que o pedido do ‘meia­cara’ fora perpetrado 

de forma simples e direta, sem meias palavras, como quem pede um favor que está regulado 

pelas  leis.  As  sanções  do  mundo  adulto  para  esses  seres  “infantilizados”  não  existem.  O 

atropelo  da  lei  por  alguns,  mediante  suborno  ou  coisa  que  o  valha  (favor),  é  claramente 

mostrado.  As  pessoas  que  ocupam  cargos  públicos,  que,  em  sua  essência,  serviriam  para 

defender o cumprimento das leis, infringem­nas. Cidadãos se associam ao crime como se isso 

fosse  algo  normal,  quase  que  cegamente.  Dizemos  quase  porque  a  personagem  Clemência 

tem plena consciência do seu ato criminoso, pois é ela mesma quem afirma: “agora que tenho 

em  casa,  ninguém mo arrancará. Morrendo­me algum outro escravo, digo que  foi ele”, que 

revela o ardil de uma corrupta. O ridículo da situação é maior quando percebemos que o tom 

da conversa é como se nada daquilo fosse ilegal e Clemência estivesse contando algo banal, 

como no diálogo que abre a peça, o que se torna, então, mais um exemplo do vício cômico de 

Bergson. Clemência  não  percebe o  tipo  de  situação  a  que  ela  se  submete  para  cometer  sua 

infração, levada por uma interpretação ‘inocente’ do seu entorno. 

Não  devemos,  também,  deixar  de  observar  a  atitude  de  Felício  e  sua  comicidade. 

Apesar de suas  investidas contra Negreiro no primeiro trecho da obra que evidenciamos, na 

conversa entre Negreiro e sua tia, o tom de sua pergunta é de condescendência com o tráfico 

de escravos. Ele não questiona a ilegalidade da maneira como sua tia adquiriu o novo escravo,



82 

mas sim se há necessidade deste novo escravo 17 . O clima de vício cômico que impregna toda 

a sociedade se  faz presente e o desapego de Felício com relação às convicções apresentadas 

na conversa anterior é surpreendente. Teríamos três explicações para o acontecido. Ou Felício 

é hipócrita o suficiente para opinar diferentemente sobre assuntos públicos e privados, ou seja, 

quando se tratava dos ‘outros’, ele critica o tráfico e o descumprimento das  leis. Ou Felício 

não consegue enxergar, o que em outras palavras significa afirmar que esta atitude de Felício 

deriva de uma falha interpretativa ocasionada por vício cômico (que emoldura a interpretação 

e  simplifica­a).  A  terceira,  que  parece  ser  a  mais  aceitável,  é  que  Felício  só  mantivera  as 

posições  críticas  no  diálogo  com  Negreiro  para  impressionar  Mariquinha,  que  a  tudo 

observava sem intervir, para mostrar sua integridade ante o mau­caratismo de Negreiro. Essa 

assertiva pode ser confirmada na próxima cena da peça quando saem Negreiro e Clemência 

para verem o novo escravo de Clemência: 

Felício:  Ouviste,  prima,  como  pensa  este  homem  com  quem  tua  mãe 
pretende casar­te? 
Mariquinha: Casar­me com ele? Oh, não, morrerei antes! 
Felício: No  entanto  é  um  casamento  vantajoso.  Ele  é  imensamente  rico... 
Atropelando  as  leis,  é  verdade;  mas  que  importa?  Quando  fores  sua 
mulher... 
Mariquinha:  E  é  você  quem  me  diz  isto?  Quem  me  faz  essa  injustiça? 
Assim são os homens, sempre ingratos! 
Felício: Meu amor, perdoa. O temor de perder­te faz­me injusto. Bem sabes 
quanto eu te adoro; mas tu és rica, e eu um pobre empregado público; e tua 
mãe jamais consentirá em nosso casamento, pois supõe fazer­te feliz dando­ 
te um marido rico. 

(PENA, 2007a, p. 149). 

O diálogo em parte comprova a ‘corrupção’, ou a conivência com ela, de quase todo o corpo 

social  representado  na  peça,  já  que  confirma  a  conivência  do  quase  único  ‘aparentemente’ 

defensor dos bons valores, Felício. 

Gainer, o especulador inglês, em certo sentido se caracteriza de forma parecida, quanto 

à  corrupção,  com  Negreiro,  como  confirma  Barbara  Heliodora,  que  apelida  os  dois  de 

‘maquinistas’ (cf. 2000, p. 50), o que, segundo a interpretação que ela faz do termo, significa 

a capacidade de alguém de tramar planos de exploração, de maquinar. Gainer chega ao palco 

pouco depois da conversa de Felício e Mariquinha transcrita acima. A sós, Felício tenta iniciar 

17  Outras  interpretações  do  trecho  são  possíveis.  Podemos  pensar  que Felício  não  questiona  a  sua  tia  sobre  a 
ilicitude de seu ato, devido à sua submissão à ela. Ou ainda, entendermos que Felício não questiona Clemência 
para evitar algum atrito que prejudicasse seus planos de conquistar a prima. Contudo, entendemos como mais 
coerente a interpretação que demos.



83 

seu  projeto  para  engabelar  os  dois  pretendentes  de  sua  amada,  mas  é  interrompido  com  a 

chegada  de Negreiro, Clemência, Mariquinha  e  Júlia.  Sem  reservas,  o  epíteto maquinista  é 

logo justificado nas primeiras linhas da conversa entre os seis: 

D. Clemência  (entrando):  Estou  contente  com  ele.  [o  cativo  adquirido  na 
transação]. Oh, o Sr. Gainer por cá! (cumprimentando­se). 
Gainer: Vem fazer meu visita. 
D. Clemência: Muito obrigada. Há dias que não o vejo. 
Gainer: Tenha estado muita ocupado. 
Negreiro (com ironia): Sem dúvida com algum projeto? 
Gainer: Sim. Estou redigindo uma requerimento para as deputadas. 
Negreiro e Clemência: Oh! 
[...] 
Pois não! Eu peça na requerimento uma privilégio por trinta anos para fazer 
açúcar de osso. 
Todos: Açúcar de osso! 
Negreiro: Isso deve ser bom! Oh, oh, oh. 
Clemência: Mas como é isto? 
Felício: (à parte): Velhaco! 
Gainer:  Eu  explica  e mostra... Até nesta  tempo  não  se  tem  feito  caso  das 
osso,  estruindo­se  grande  quantidade  delas,  e  eu  agora  faz  desses  osso 
açúcar superfina... 
Felício: Desta vez desacreditam­se as canas. 
Negreiro: Continue, continue. 
Gainer: Nenhuma pessoa mais planta cana quando souber de minha método. 
Clemência: Mas os ossos plantam­se? 
Gainer: (meio desconfiado): Não senhor. 
Felício: Ah, percebo! Espremem­se. (Gainer fica indignado) 
Júlia: Quem é que pode espremer osso? Oh! (Felício e Mariquinha riem­se) 
(PENA, 2007a, 152­155) 

A maneira em que todas as personagens  falam a Gainer dá a entender que o inglês é 

antigo  conhecido  da  casa.  É  também  interessante  como Negreiro  se  dirige  aos  projetos  de 

Gainer,  uma  prévia  da  desmoralização  que  virá  a  seguir.  Ainda  não  havíamos  focado 

detidamente  a  personagem  Júlia,  que  tem pouca participação  no  decorrer  da  peça, mas  que 

aqui faz um comentário digno de nota. Apesar da curta extensão do trecho, ele encerra críticas 

valiosas. O  tom  cômico  é  dado, mais  uma  vez,  pelo  vício  cômico  que  impede  que Gainer 

perceba o absurdo da sua proposta e a nulidade desta, banindo de seu pensamento qualquer 

interpretação  correta  da  fala  de  alguns  dos  personagens.  Primeiro,  poderíamos  apontar  para 

quem  Gainer  diz  que  redige  o  seu  encaminhamento,  para  os  deputados.  Essa  sua  fala  de 

imediato provoca o espanto de Clemência e Negreiro, dada a importância de tal requerimento. 

Quando se sabe do conteúdo do documento, um pedido de licença para fazer açúcar de osso, 

os presentes, excetuando­se Mariquinha, que nada fala, partem em duas direções. Clemência, 

que acredita no projeto e Negreiro e Felício que desacreditam. O jovem é mais direto na sua



84 

descrença,  como  a  sua  última  fala  revela.  A  descrença  irônica  de Negreiro,  “Isto  deve  ser 

bom! Oh, oh, oh”, abala o tom sério da personagem Gainer, que após a interrupção tenta mais 

uma vez mostrar seriedade com a explicação: “Eu explica e mostra”. O conteúdo da fala de 

Gainer, que transpareceria uma preocupação com a ‘estruição’ (destruição) de uma eventual 

matéria­prima para açúcar, ossos, ou seja, seria uma melhoria na produção de açúcar, já por si 

ridícula, é ainda mais ridicularizada pela maneira como ele se expressa em português, recurso 

dramático  que  ajuda  a  identificação  ridícula  da  personagem  Gainer.  As  constantes 

interrupções de Felício também ajudam nessa identificação, principalmente quando ele mostra 

a  irracionalidade  da  máquina  de  Gainer,  ao  lembrar  qual  a  verdadeira  matéria­prima  do 

açúcar, numa interrupção cômica: “desta vez desacreditam­se as canas”. É interessante, como 

já dissemos, que o ridículo da fala de Gainer, dá­se, em termos bergsonianos, pela maneira em 

que ele interpreta o produto que quer comercializar e a recepção deste. Por ser branco e fino, o 

açúcar é entendido por ele com características  similares aos ossos moídos. A sua  fala  seria 

apenas um devaneio de tolo, quase uma estupidez quixotesca, caso não fosse transmitida para 

Clemência  que,  aparentemente  iludida,  acredita  no método. A  estupidez,  ou o  interesse  em 

conquistar  Gainer,  faz  com  que  Clemência  demonstre  uma  crença  tão  forte  no  método  do 

inglês que o próprio desconfia e acha que ela está a tentar engabelá­lo. Quando ela pergunta, 

aparentando  não  saber  de  onde  vêm  os  ossos:  ‘Mas  os  ossos  plantam­se?’  e  ele  responde 

desconfiado: ‘Não senhor’. Não podemos deixar de  fazer uma relação entre essa ‘estupidez’ 

momentânea de Clemência e seu interesse em se casar com o inglês. 

É  Felício  que,  brincando,  dá  a  oportunidade  de  Gainer  ser  mais  uma  vez 

ridicularizado, quando este diz que os ossos, para que se faça açúcar, devem ser espremidos. 

O  ridículo do projeto, que, para  seu autor,  representa um avanço  na produção açucareira,  é 

mostrado pela pequena Júlia que do alto dos seus dez anos exclama: “Mas quem é que pode 

espremer osso”? Martins Pena parece colocar na boca de uma criança essa fala, para mostrar 

que  até  para  uma  criança  o  projeto  do  especulador  inglês  é  ridículo.  Essa  conversa  é 

interrompida, talvez para evitar uma réplica que desmistificasse muito cedo as reais intenções 

do  inglês,  com  a  chegada  de  visitantes,  João  do  Amaral,  compadre  de  Clemência,  e  sua 

família. 

A visita é muito oportuna para nossos interesses. Poderíamos dizer que, do modo em 

que ela é composta, por conversas comezinhas, discussão sobre os  filhos, comparação entre 

preços de produtos e outras amenidades, que a conversa serve simplesmente para reforçar a



85 

vontade de Martins Pena de contar as coisas como elas  realmente aconteciam 18 . Entretanto, 

seria  limitar  demais  o  poder  de  fogo  crítico  de  Martins  Pena.  A  situação  da  estranha 

familiaridade com a corrupção e seus modos de atuação (o pedido de favores pessoais, como 

principal elo da corrente da corrupção) que aludimos nos nossos primeiros comentários sobre 

a peça  faz­se presente de modo mais  insistente, dessa  feita  insinuando o papel  fundamental 

das amizades nas obtenções de cargos públicos. Vejamos o trecho 19 : 

Clemência: Aprontem o chá depressa. (sai o pajem) 
João: Não pode ser, muito obrigado. 
Felício: Aonde vai com tanta pressa, minha senhora? 
Eufrásia: Nós? 
João: (para Felício): Um pequeno negócio. 
Eufrásia: Vamos à casa de D. Rita. 
Clemência: Deixe­se de D. Rita. Que vai lá fazer? 
Eufrásia: Vamos pedir a ela para falar à mulher do Ministro. 
Clemência: Pra quê? 
Eufrásia: Nós ontem  ouvimos  dizer  que  se  ia  criar uma  repartição nova  e 
queria ver se arranjávamos um lugar pra João. 
Clemência: Ah, já não ateimo. 
Felício:  (para  João)  Estimarei  muito  que  seja  atendido;  é  justiça  que  lhe 
fazem. 
Eufrásia: O senhor diz bem. 
João:  Sou  empregado  de  repartição  extinta;  assim  é  justo  que  me 
empreguem. Até mesmo é economia. 
[...] 
Eufrásia: Comadre, passando de uma coisa pr a outr a: a costureira esteve 
cá hoje? 
PENA, 2007a, p. 158­160) (grifo nosso). 

João do Amaral primeiramente assegura que a visita que sua  família  fará à D. Rita objetiva 

resolver um pequeno negócio, pedir um emprego, simplesmente. A maneira como Eufrásia se 

dirige à transação, “Vamos pedir a ela para falar à mulher do Ministro” para arranjar um lugar 

para  João  na  nova  repartição,  revela  que  ela  faz  a  subsunção  de  que  todos  os  que  estão 

presentes sabem do que se trata, já que ela não afirma que irá pedir um emprego para João e, 

também,  não  é  necessário  dizer  como Clemência  todos  os  pormenores  da  transação  (quem 

pede a quem), dada a naturalidade. Como se referem ao pedido de favor a um Ministro, todos 

os presentes insinuam naturalidade e, também, aludem que a maneira deturpada em que é feita 

18 Sobre o assunto, Barbara Heliodora (2000, p. 52) afirma que: “[...] [a] visita inesperada da comadre Eufrásia 
[...] nos  faz supor que àquele  tempo aconteceria exatamente assim [...] o quadro com suas preocupações mais 
rotineiras,  tais  sejam  com o  preço  das  costureiras  e  dos  tecidos,  com os  escravos,  e  com as  inquietações  dos 
adolescentes, faz por escrito o que Debret nos deixou em suas memoráveis gravuras”. 
19 Não poderíamos deixar de notar o esquecimento da personagem Negreiro no decorrer da cena. Não é dito em 
nenhum momento que ele saiu de cena e, no entanto, a personagem não é mencionada durante as longas cenas 
nas quais se passa a visita.



86 

candidatura  a  um  cargo  público  é  correta.  Devemos  salientar,  também,  o  tom  grave  e 

respeitoso com que as personagens tratam o assunto, quando, em verdade, o que se discute é 

uma contravenção. Aqui, o ridículo se instaura pela inversão, mais uma vez. Se fizermos uma 

reflexão  sobre  qual  o  papel  de  um  ministro,  ou  melhor,  de  um  Ministério  de  Estado, 

entenderemos o porquê da  inversão. É ridícula, então, a exposição de ministro como pessoa 

envolvida em concessão de cargos a amigos, quando ele deveria usar seu cargo para assuntos 

estatais, exclusivamente. Também vale ressaltar (como em outro ponto iremos ver com mais 

clareza) a relação entre os ricos e o Estado. Eles agem como donos do Estado, e é justo, como 

diz Felício, que o pedido irregular seja acatado pelo ministro, ou que este seja convencido por 

sua esposa. Como se não bastasse João do Amaral fala de sua ‘candidatura’ à vaga, como uma 

economia  para  o  Estado.  A  fala,  num  primeiro  momento  estranha,  talvez  seja  mais  um 

elemento que corrobora a nossa visão sobre a relação próxima entre público e privado daquela 

parcela da população. João do Amaral recebe dinheiro do governo sem exercer cargo algum. 

Ele é o típico funcionário fantasma. A maneira que João do Amaral  fala da sua nomeação é 

hipócrita  porque  ele  a  entende  como um  serviço  prestado  ao Estado,  uma  economia,  e  não 

uma  ‘vitória’  pessoal 20 .  É  natural,  devido  ao  vício  cômico  que  rege  a  relação  entre  essa 

camada e o Estado, que os favores sejam concedidos aos primeiros porque eles “merecem”. 

Por último, temos a mudança de assunto de Eufrásia: “Comadre, passando de uma coisa pra 

outra:  a  costureira  esteve  cá  hoje?”  Que  desmonta  toda  a  gravidade  do  tópico  que  estava 

sendo  tratado. Como se aquela discussão, que  falava  sobre o estado, ministérios,  etc.,  fosse 

sobre assuntos leves e comezinhos. 

O que ficou em suspenso, na discussão sobre a ‘indústria’ de açúcar de osso de Gainer, 

a  confirmação  de  que  ele  é  um  rufião  que  explora  e  dá  golpes,  quando  da  interrupção 

ocasionada  pela  chegada  da  família  de  João  do  Amaral  e  Eufrásia,  é  retomado.  Numa 

tentativa de incitar uma animosidade entre o inglês e Negreiro, Felício faz Gainer revelar suas 

verdadeiras intenções (cf. HELIODORA, 2000, p. 50): 

Felício: Estou admirado! Excelente idéia! Bela e admirável máquina! 
Gainer (contente): Admirável, sim. 
Felício: Deve dar muito interesse. 
Gainer: Muita  interesse  o  fabricante. Quando  este máquina  tiver  acabada, 
não precisa mais de cuzinheiro, de sapateira e de outras muitas ofícias. 
Felício: Então a máquina supre todos estes ofícios? 

20 Para D’Angeli e Paduano (cf. 2007, p. 87) esse é um costume das sociedades hipócritas e corruptas onde as 
relações do estado não se dão de maneira horizontal. O estado, nesse sentido, serve apenas a algumas parcelas da 
sociedade dando a esta parcela cargos e nomeações.



87 

Gainer: Oh,  sim! Eu bota  a máquina  aqui  no meio  da  sala, manda vir  um 
boi, bota a boi na buraco da maquine e depois de meia hora sai por outra 
banda da maquine tudo já feita. 
Felício: Mas explique­me bem isto. 
Gainer:  Olha.  A  carne  do  boi  sai  em  beef,  em  roastbeef,  em  fricandó  e 
outras muitas; do couro sai sapatas, botas... 
Felício: (com muita seriedade) Envernizadas? 
Gainer:  Sim,  também pode  ser. Das  chifres  sai  bocetas,  pentes  e  cabo  de 
faca; das ossas sai marcas... 
Felício: (no mesmo) Boa ocasião para aproveitar os ossos para o seu açúcar. 
Gainer: Sim, sim, também sai açúcar, balas da Porto e amêndoas. 
Felício: Que prodígio! Estou maravilhado! Quando pretende fazer trabalhar 
a máquina? 
Gainer:  Conforme;  falta  ainda  alguma  dinheira.  Eu  queria  fazer  uma 
empréstima. Se o senhor quer fazer seu capital  render cinqüenta por cento 
dá a mim para acabar a maquine, que trabalha depois por nossa conta. 
Felício: (à parte): Assim era eu tolo... (para Gainer) Não sabe quanto sinto 
não  ter  dinheiro  disponível.  Que  bela  ocasião  de  triplicar,  quadriplicar, 
quintuplicar, que digo, centuplicar o meu capital em pouco! Ah! 
Gainer: (à parte). Destes tolas eu quero muito. 
(PENA, 2007a, p. 167­169) 

O enganador enganado, um tipo de personagem bem recorrente na literatura (cf. D’ANGELI; 

PADUANO,  2007,  p.  20),  representado  por  Gainer,  será  significativo  para  a  exposição 

ridícula. Ao mostrar o interesse na máquina de ‘fazer tudo’ de Gainer, é evidente que Felício 

faz com que  ele  revele as  suas  intenções. Quanto mais  interessado demonstra estar Felício, 

mas a confiança de Gainer e as qualidades da máquina aumentam. E, então, quando ele julga 

por  bem  fazer  a  proposta  do  empréstimo percebemos  as  suas  intenções:  por  faltar  dinheiro 

para  a  conclusão  da  máquina  ele  quer  que  Felício  empreste  dinheiro.  Após  nos  revelar  a 

intenção do especulador inglês, Martins Pena brinca, por meio de Felício, com a hipocrisia de 

Gainer que se considera um ‘salvador’ da pátria brasileira com suas máquinas e ‘melhorias’. 

Assim se conclui a conversa entre Felício e Gainer: 

Felício: Mas veja como os homens são maus. Chamarem ao senhor, que é o 
homem  mais  filantrópico  e  desinteressado  e  amicíssimo  do  Brasil, 
especulador de dinheiros alheios e outros nomes mais. 
Gainer: A mim chama especuladora? A mim? By God! Quem é a atrevida 
que me dá esta nome? 
Felício:  é  preciso,  na  verdade,  muita  paciência.  Dizerem  que  senhor  está 
rico com espertezas! 
Gainer: Eu rica! Que calúnia! Eu rica? Eu está pobre com minhas projetos 
pra bem do Brasil. 
Felício:  O  bem  do  brasileiro  é  o  estribilho  desses  malandros...  (para 
Gainer)  Pois  não  é  isso  que  dizem. Muitos  crêem  que  o  senhor  tem  um 
grosso capital no Banco de Londres; e além disso, chamam­lhe de velhaco. 
Gainer:  (desesperado)  Velhaca,  velhaca!  Eu  quero  mete  uma  bala  nos 
miolos deste patifa. Quem é estes que me chama velhaca?



88 

Felício: Quem? Eu lhe digo: ainda não há muito que o Negreiro assim disse. 
Gainer: Negreira disse? Oh, que patifa de meia­cara... Vai ensina ele... Ele 
me paga. Goddam! 
Felício: Se lhe dissesse tudo quanto ele tem dito... 
Gainer: Não precisa dize; basta chama velhaca a mim pra eu mata ele. Oh, 
que patifa de meia­cara! Eu vai dize a commander do brigue Wizart que este 
patifa é meia­cara; pra segura nos navios dele. Velhaca! Velhaca! Goddam! 
Eu vai mata ele! Oh! (sai desesperado). 
(PENA, 2007a, p. 169­170) 

Sabemos  que  o  século XIX  é  considerado  por muitos  o  século  inglês. A  Inglaterra, 

com  seus  acordos  com  a  coroa  portuguesa,  conseguiu  manter,  durante  o  século  XIX,  uma 

influência  no  Brasil  que  se  estendia  da  cultura  à  política.  Seus  artigos  eram  vendidos  por 

preços  mais  baixos  que  os  artigos  brasileiros  devido  às  vantagens  obtidas  pelos  acordos. 

Mesmo  com a  independência  do Brasil,  em 1822,  a  presença  dos  ingleses  continuou muito 

forte no país, já que havia decorrido apenas 20 anos de tal evento histórico. Ocorre, então, que 

Felício,  para  dar  segmento  ao  seu  plano  de  provocar  discórdia  entre  os  pretendentes  de 

Mariquinha, diz a Gainer que algumas pessoas apelidam­no com nomes que  remetem a um 

‘eventual’ uso indevido dessas vantagens obtidas pela influência inglesa em solo brasileiro. A 

insinuação  é  negada  veementemente.  Dá­se  o  cômico  pelas  ações  de Gainer  que  estão  nas 

didáscalias: “desesperado”. ‘Quem não deve não teme’, como dizem. Aqui Martins Pena faz 

uso  de  um  recurso  bastante  comum  nas  comédias  de  costumes  (cf.  capítulo  1  desta 

dissertação) que é o chamado ‘à parte’ para ridicularizar ainda mais Gainer. A intenção de tal 

recurso é fazer com que o público saiba que Felício não está sendo enganado por Gainer, mas, 

ao contrário, procura esclarecer quais  são os  interesses dos  ingleses  no Brasil, quando  fala, 

ironicamente, sobre o estribilho dos estrangeiros no nosso país. As ações de Gainer, cada vez 

mais desesperado, já que com a má­fama perderia sua capacidade de engabelar os brasileiros, 

revelam  sua  culpa  e  sua dívida. Gainer  diz  que  está  pobre  em decorrência  de  seus  projetos 

para ajudar os brasileiros, mas esse ‘para o bem dos brasileiros’ é negado na sua última fala, 

reveladora da sua conivência com o crime. Ele sempre soube que Negreiro era traficante de 

escravos, porém, só toma a atitude de fazer a denúncia à guarda costeira quando Negreiro o 

ofende pessoalmente. Caso seu ideal fosse o bem do Brasil teria denunciado Negreiro muito 

antes.  Ele  não  quer  de  verdade  o  bem  do  Brasil.  Sua  fala  revela  também  a  conivência  da 

guarda costeira em relação ao tráfico de escravos. Ele não denunciaria à guarda costeira que 

Negreiro  é  traficante,  mas  sim,  que  é  meia­cara,  ou  seja,  um  patife,  e  que,  por  isso,  o 

comandante do navio da guarda costeira deveria apreender os navios dele. Em outras palavras, 

a guarda costeira já sabia do conteúdo dos navios de Negreiro. A fala dele, ainda, mostra mais



89 

uma vez como os assuntos pessoais se imiscuem com o público (como no caso do ministro): a 

guarda costeira a serviço de determinadas pessoas, quando deveria servir à pátria; mais uma 

vez  a  inversão  de  valores.    É  ainda  risível,  pela  ótica  da  inversão  de  valores,  que Gainer, 

especulador  e  ‘velhaco’,  denunciará  outro,  tão  velhaco  quanto  ele,  como  se  fosse  alguém 

idôneo que tivesse autoridade moral para fazê­lo, o que é um claro exemplo do vício cômico 

bergsoniano. Ele não percebe sua falta de moral para denunciar a imoralidade de outrem. Ou 

seja, a palavra que conta é o poder do dinheiro e da influência, não a honra. Para concluir essa 

relação entre Gainer e o estado, devemos  nos  reportar a outro trecho, que é a  relação entre 

instituições legislativas e Negreiro. 

Desde  o  início  de  nossa  fala  nos  reportamos  a  Negreiro  como  conivente  com  a 

corrupção  e o  suborno  de  autoridades. Entretanto,  ainda  não mostramos  uma  relação  direta 

entre  ele  e  essas  autoridades;  o  que  fizemos  foi  mostrar  a  opinião  dele  sobre  essa  relação. 

Salientemos como Negreiro resolve seus problemas: 

Felício: Tenho uma coisa que  lhe comunicar, com a condição porém que o 
senhor se não há de alterar. 
Negreiro: Vejamos. 
Felício: A simpatia que tenho pelo senhor é que me faz falar... 
Negreiro: Adiante, adiante... 
Felício:  (à parte): Espera, que  eu  te  ensino, grosseirão.  (para Negreiro) O 
Sr. Gainer, que há pouco saiu, disse­me que  ia ao juiz de paz denunciar os 
meias­caras  que  o  senhor  tem  em  casa  e  ao  comandante  do  brigue  inglês 
Wizart os seus navios que espera todos os dias. 
Negreiro: Quê? Denunciar­me, aquele patife? Velhaco­mor! Denunciar­me? 
Oh, não que eu me importe com a denúncia ao juiz de paz; com este cá eu 
me entendo; mas é patifaria, desaforo! 
Felício: Não sei por que ele tem tanta raiva do senhor. 
Negreiro:  Por  quê?  Porque  eu  digo  em  toda  a  parte  que  ele  é  um 
especulador velhaco e velhacão! Oh, inglês do diabo, se eu te pilho! Inglês 
de um dardo! 
(PENA, 2007a, p. 192­193) 

É  notória  a  preocupação  de  Negreiro  com  sua  imagem  pessoal.  Ele  não  se  assusta  com  a 

ameaça de denúncia de Gainer. Preocupa­se, no entanto, com a ofensa pessoal, que é Gainer 

se ‘meter’ em seus negócios. O motivo da não­preocupação? Negreiro não precisa se importar 

com as represálias do juiz de paz, já que com este o traficante de escravos pode se entender. É 

desaforo Gainer  ir denunciar, mesmo que a denúncia  não  tenha conseqüência alguma. Vale 

notar,  mais  uma  vez,  o  processo  de  inversão.  Aqueles  que  compõem  o  Estado  são  tão 

corruptíveis e  suas  relações com o público são  tão deturpadas, que os poderosos corruptos, 

nesse caso Gainer e Negreiro, podem esquecer as sanções que seriam comuns a toda a gente,



90 

devido  a  sua  ‘intimidade’  com  as  instituições  responsáveis  por  fazer  valer  a  legislação 

vigente.  Negreiro  é  traficante  de  escravos  e Gainer  golpista,  mas  isso  não  importa  para  os 

‘homens’  do Estado,  já  que  eles  possuem  condições  de  comprar  ‘viseiras’  para  os  juízes  e 

agentes legais. O que seria motivo de preocupação, a denúncia grave, já que as acusações não 

são leves e as pessoas que seriam alertadas são importantes (juízes e comandantes da guarda 

costeira),  torna­se  apenas  desavença  pessoal.  É  cômica,  a  situação,  porque  no meio  de  um 

problema sério, os dois envolvidos se preocupam com a questão do desaforo pessoal (por se 

saberem intocáveis). Se fizéssemos um paralelo com os dias de hoje, seria como um político 

ser denunciado, ou ser ameaçado de denúncia, acusado de corrupção, formação de quadrilha, 

etc., não se importar com o conteúdo das acusações, mas sim com o fato de ser denunciado. O 

crime, para Gainer e Negreiro, torna­se algo impunível em decorrência de suas ligações com 

os dirigentes e as pessoas capazes de aplicar as leis. Existe nesse jogo de poder e de amizade 

com  os  poderosos  no  qual  estão  envolvidos  os  dois  corruptos,  uma  subversão  da  lei  e  da 

funcionalidade  dos  ‘capitães’  e  dos  juízes  que  caracterizam,  conforme  nosso  entendimento, 

uma  total  subversão  dos  valores  institucionais  e  uma  mostra  da  falência  da  relação  que 

deveria ser isenta de favoritismos entre as leis e a população. 

Acreditamos  que  já  é  tempo  de  concluir  alguns  pontos  sobre  o  que  chamamos  de 

núcleo  das  relações  políticas  da  peça  Os  dois  ou  inglês  maquinista.  Esse  núcleo  foi 
constituído  por Negreiro, Gainer, Eufrásia  e  João do Amaral  e  quase  todos os membros  da 

família de Clemência,  excetuando Mariquinha, Júlia (sua  irmã) e o pai Alberto. O elo entre 

essas personagens é a conivência ou prática de  infrações. As  infrações que detectamos  foi o 

suborno e o tráfico de escravos. É interessante que neste ponto ressaltemos mais uma vez que 

o  que  gerará  o  cômico  neste  núcleo  é  a  percepção  de  que  as  instituições  públicas  estão  a 

serviço de uma casta social que detém o poder de intervir nas relações dessas instituições com 

o público, por  intermédio de subornos e  favores, que  leva esta casta a obter  facilidades que 

não  são  concedidas  a  outras,  como nomeação  para  cargos,  livre  tráfico  de  escravos,  golpes 

estelionatários, etc. Isso, como vimos no capítulo anterior, é o que chamamos de inversão de 

valores. Ministros, cujas amizades os fazem esquecer a finalidade de seus cargos, etc. De fato, 

o que ocorre aqui é uma confusão entre o público e o privado que se arrasta aos dias de hoje. 

O estado visto sob esta ótica teria donos que faziam as leis se regularem a seu bel­prazer. Mas 

também  não  deixa de  ser  um  exemplo  de  vício  cômico,  já  que  as  instituições  e  as  pessoas 

focadas  por  Martins  Pena  apresentam  uma  visão  de  mundo  emoldurada  e  interpretam  o 

mundo como bem lhes apetece.



91 

A  família,  em  sua  essência,  é  a  instituição  que  serve  para  orientar  e  guiar  os 

indivíduos. Dá­se o cômico nesta instituição, conforme vimos no capítulo anterior, quando os 

valores  familiares  são  invertidos e as relações entre seus membros tornam­se  interesseiras e 

não­fraternais. As  relações entre os membros da  família de Clemência estão neste patamar, 

apresentando  valores  que  não  dizem  respeito  aos  que  seriam  de  esperar  numa  família.  O 

casamento, ao que parece um modo de relacionamento familiar que faz com que duas pessoas 

que  se  amam  unam­se,  é,  desde  o  início  da  peça,  visto  como  investimento,  e  o  amor,  que 

deveria ser o elo, é enfraquecido em detrimento do dinheiro. É bastante reveladora a primeira 

conversa travada entre Felício e sua prima Mariquinha sobre o plano de engabelar Negreiro. 

As intenções do traficante de escravos são reveladas: 

[...] 

Felício: Tão bela e tão sensível como és, seres a esposa de um homem para 
quem o dinheiro é tudo! Ah, não, ele terá ainda que lutar comigo! Se supõe 
que a fortuna que tem adquirido com o contrabando de africanos há de tudo 
vencer,  engana­se!  A  inteligência  e  o  ardil  às  vezes  podem  mais  que  a 
riqueza. 
Mariquinha: O que pode você fazer? Seremos sempre infelizes. 
Felício: Talvez que não. Sei que a empresa é difícil. Se ele te amasse, ser­ 
me­ia  mais  fácil  afastá­lo  de  ti;  porém  ele  ama  o  teu  dote,  e  desta 
qualidade  de  gente  arr ancar   um  vintém  é  o  mesmo  que  arr ancar   a 
alma do corpo... Mas não importa. 
[...] 
(PENA, 2007a, p. 149­150) (grifo nosso). 

Sublinhamos,  no  trecho,  a  revelação  das  intenções  de  Negreiro.  Nota­se,  aqui,  o 

ridículo da situação, pelo enfraquecimento do amor. Para as pessoas que, segundo Felício, são 

do  tipo  de Negreiro,  o  dinheiro  importa  tanto  que  é  mais  fácil  extinguir  o  amor  deles  por 

alguém do que o amor deles pelo dinheiro. Como sabemos, o dote é um tipo de doação que, 

usualmente, os pais da noiva dão aos recém­casados para iniciar a vida a dois. Na peça, ele 

torna­se  o  único  alvo  dos  dois  pretendentes  de  Mariquinha.  O  cômico  dá­se,  então,  pela 

inversão do que o dote significava. O dote de Mariquinha, portanto,  importa mais que suas 

qualidades e algum afeto que Negreiro tenha por ela. Mas isso não é tudo, e não é só para o 

tipo de pessoa que Negreiro é. Podemos perceber esse ‘sentimento’ em relação ao dinheiro na 

filha dos compadres de Clemência, João do Amaral e Eufrásia, Cecília. Esta personagem tem 

uma visão do casamento semelhante à de Negreiro. O rebaixamento do amor em detrimento 

do dinheiro é mais uma vez percebido. Cecília é uma jovem cuja família não tem o dinheiro 

necessário para um dote, o que, certamente, daria a ela um bom casamento, como garante a 

Mariquinha. Por esse motivo, ela esquece­se da compostura, e passa a buscar em cada homem



92 

rico um bom partido que case com ela e lhe dê uma vida fácil e rica. O namoro, que seria um 

momento para se conhecer a pessoa com quem se pretende casar, torna­se uma armadilha para 

fisgar qualquer pretendente  rico; por  isso ela  namora,  como ela diz,  com vários. Vamos ao 

trecho: 

Mariquinha: (entrando): É como eu te digo. 
Cecília: Tu não gostas nada dele? 
Mariquinha: Aborreço­o. 
Cecília: Ora, deixa­te disso. Ele não é rico? 
Mariquinha: Dizem que muito. 
Cecília: Pois então? Casa­te com ele, tola. 
Mariquinha: Mas, Cecília, tu sabes que eu amo o meu primo. 
Cecília: E o que tem isso? Estou eu que amo a mais de um, e não perderia 
um tão bom casamento como o que agora tens. É tão belo ter  um mar ido 
que nos dê car ruagens, chácara, vestidos novos pr a todos os bailes... Oh, 
que  fortuna!  Já  ia  sendo  feliz  uma  ocasião. Um negociante,  destes  pé­de­ 
boi,  quis  casar  comigo,  a  ponto  de  escrever­me  uma  carta,  fazendo  a 
promessa; porém logo que soube que eu não tinha dote como ele pensava, 
sumiu­se e nunca mais o vi. 

(PENA, 2007a, p. 171­172) (grifo nosso). 

Como sabemos, o dote era uma prática ainda usual no século XIX. Observemos que a jovem 

Cecília não se importa em saber que os ‘ricos’ negociantes só se interessam pelo dote e não 

por ela. O motivo desse desinteresse é dado explicitamente por ela, quando afirma que é belo 

ter um casamento que proporcione  luxo e  facilidades. Desde o  início da peça, Martins Pena 

salienta,  com  informações aparentemente aleatórias, que essa  é a  visão de mundo da classe 

rica. Para os ricos, o amor não importa, e sim o dinheiro, parece que quer nos dizer o autor da 

comédia. 

Um ponto que merece ser ressaltado é a  futilidade com que as pessoas da  família de 

Clemência e da de Eufrásia são pintadas por Martins Pena. As conversas travadas pelo grupo 

mostram­se  repetitivas e comezinhas. Ao  reproduzir uma conversa sobre  tecidos e vestidos, 

Martins  Pena  ressalta  os  valores  da  classe  e  quais  são  as  necessidades  dessa  emergente 

burguesia  brasileira  do  século  XIX.  O  interessante  é  que  essa  conversa  sobre  tecidos  é  a 

continuação da conversa sobre a nomeação de João do Amaral para o emprego público: 

Clemência:  Olhe.  (as  quatro  senhoras  ajuntam­se  à  roda  dos  vestidos  e 
examinam  ora  um,  ora  outro;  a  rapariga  fica  em  pé  na  porta;  o menino 
bole em tudo quanto acha e  trepa nas cadeiras para bulir com os vidros; 
Felício  e  Gainer  levantam­se  e  passeiam  de  braço  dado  pela  sala, 
conversando. As quatro senhoras quase que falam ao mesmo tempo) 
Cecília: Essa chita é bonita.



93 

Eufrásia: Olhe este riscadinho, menina! 
Clemência: Pois custou bem barato; comprei à porta. 
Cecília: Que feitio tão elegante! Este é seu, não é? 
Mariquinha: É, eu mesmo é que dei o molde. 
Clemência: São todos diferentes. Este é de costa lisa, e este não. 
Cecília: Este há de ficar bem. 
Clemência: Muito bem. É uma luva. 
Mariquinha: Já viu o feitio desta manga? 
Cecília: É verdade, como é bonita! Olhe, minha mãe. 
Eufrásia: São de pregas enviesadas. [...] 
Mariquinha: Este cabeção fica muito bem. 
Cecília: Tenho um assim. 
Eufrásia: Que roda! 
Mariquinha: É assim que eu gosto. [...] 
(PENA, 2007a, 162­163) 

A discussão sobre os tecidos e ‘feitio’ dos vestidos, da qual extraímos um trecho (a conversa 

ainda  dura  algumas  páginas)  é  exemplar  para  a  crítica  que  propõe  Martins  Pena.  Como 

dissemos, essa discussão se dá logo após a comadre Eufrásia mudar o assunto da política para 

o assunto  sobre os vestidos.  Isso mostra,  conforme nossa  interpretação, a  importância dada, 

pelas personagens e, conseqüentemente, pela classe que está sendo representada na peça, aos 

assuntos  que  demandariam  uma  discussão  mais  aprofundada  e  conhecimentos  específicos. 

Esse tipo de conversa fútil tem razão de existir na peça como um paralelo entre assuntos que 

merecem atenção  e  os  que não mereceriam. Ou  seja,  enquanto  a  discussão  sobre  política  é 

relegada a um segundo plano, a questão dos favores de João do Amaral e a  improbidade da 

justiça em relação ao assunto dos escravos, é o assunto que menos  importa. Observe­se que 

enquanto  o  assunto  das  roupas  e  futilidades  volta  à  roda  e  é  ardorosamente  discutido mais 

uma vez por incríveis quase 10 páginas (cf. PENA, 2007a, 179­187), os problemas que mais 

interessariam a essa classe, por exemplo, o problema dos favores, não é sequer mencionado. 

Como dissemos no capítulo anterior, dá­se o tipo de relação que é propícia ao cômico 

na instituição familiar, quando esta família é percebida como o oposto de sua razão de ser no 

entendimento comum. Se a família é o local onde seus membros encontram amor e consolo, 

ela é uma família cômica quando esse local é visto como artificial, competitivo e vazio. Além 

da  já  citada  relação  com  o  dote,  há  a  inversão  dos  valores  mais  uma  vez  na  família  de 

Clemência  quando  ela  descobre  que  sua  filha  é,  potencialmente,  sua  rival  numa  eventual 

união com Gainer. Vejamos: 

Negreiro:  (para  Clemência):  Faz­me  o  favor.  (leva­a  para  um  lado)  A 
senhora sabe quais são minhas intenções nesta casa a respeito de sua filha, 
mas creio que este maldito inglês tem as mesmas intenções... 
Clemência: As mesmas intenções?



94 

Negreiro: Sim senhora, pois julgo que pretende também casar com sua filha. 
Clemência: Pois é da Mariquinha que ele gosta? 
Negreiro: Pois não nota a sua assiduidade? 
Clemência: (à parte): E eu que pensava que era por mim! 
Negreiro: É tempo de decidir: ou eu ou ele. 
Clemência: Ele casar­se com Mariquinha? É o que faltava! 
Negreiro: É quanto pretendia saber. Conceda que vá mudar de roupa, e  já 
volto para assentarmos o negócio. 
Clemência:  (à  parte):  Era  dela  que  ele  gostava!  E  eu,  então?  (para 
Mariquinha) O que  estão  vocês bisbilhotando? As  filhas neste  tempo não 
fazem caso das mães! Pra dentro, pra dentro! 
Mariquinha: (espantada): Mas, mamã... 
Clemência:  (mais  zangada):  Ainda  em  cima  respondona!  Pra  dentro! 
(Clemência empurra Mariquinha pra dentro, que vai chorando). 
Felício: Que diabo quer isto dizer? O que diria ele a minha tia para indispô­ 
la  deste  modo  contra  a  prima?  O  que  será?  Ela  me  dirá.  (sai  atrás  de 
Clemência). 

(PENA, 2007a, p. 196­198) (grifo nosso). 

Antes de tocarmos na questão da disputa entre mãe e filha, teçamos alguns comentários sobre 

o que destacamos no trecho. A forma como Negreiro fala do assunto casamento refere­se a já 

mencionada causa financeira dos casamentos daquela classe social. Entretanto, o ponto mais 

interessante  é  que  desta  vez  a  referência  é  direta  e  feita  à  parte  que  possui  o  dote,  que  é 

Clemência.  Isso  não  é  replicado,  é  aceite.  A  inversão  da  instituição  matrimonial  é,  então, 

validada  por  todas  as  partes  que  estão  implicadas  no  negócio.  Como  se  não  bastasse  a 

‘negociação’  sobre o casamento de sua  filha, Clemência, ao ver seu desejo de casar­se com 

Gainer frustrado, inicia uma competição com sua filha. Ela faz uso de sua ‘autoridade’ de mãe 

para, injusta e violentamente expulsar a filha da sala. Numa espécie de solilóquio (ela achava 

estar  só,  mas  era  observada  por  Negreiro  que,  oculto,  escutava  toda  a  sua  divagação), 

Clemência  mostra  a  sua  maneira  invertida  de  ver  a  sua  família,  seu  marido  ‘morto’  e  o 

casamento. Vale notar o jogo que faz Martins Pena ao apelar para o solilóquio, a fim de que 

entendamos as intenções de Clemência, mesmo não apelando para que a personagem exponha 

por  si  própria  sua  personalidade.  É  um  dos  pontos  em  que  Martins  Pena  se  aproxima  de 

Plauto. Clemência mostra seu  caráter pelo que ela  faz. A  família, da qual  ela deveria  ser o 

porto  seguro,  visto  ter  se  tornado matriarca  com  o  sumiço  do marido,  é  vista  apenas  como 

uma maneira para que ela obtenha seus prazeres mundanos e segurança financeira. Ela não se 

importa que para isso tenha que passar por cima dos sentimentos da filha, ou pela memória do 

marido que ela não tinha sequer certeza de que estava morto:



95 

[...] 

Clemência: Mas que importa? É preciso pôr meus negócios em ordem, e só 
ele é capaz de os arranjar depois de se casar comigo. 
Negreiro: (à parte): Hem? Como é lá isso? Ah! 
Clemência: Há dois  anos que meu marido  foi morto no Rio Grande pelos 
rebeldes, indo lá liquidar umas contas. Deus tenha sua alma em glória; tem­ 
me  feito  uma  falta  que  só  eu  sei.  É  preciso  casar­me;  ainda  estou  moça. 
Todas as vezes que me lembro do defunto vêm­me as lágrimas aos olhos... 
Mas se ele não quiser [Gainer]? 
Negreiro: (à parte): Se o defunto não quiser? 
Clemência: Mas não, a for tuna que tenho e mesmo alguns atr ativos que 
possuo, seja dito sem vaidade, podem vencer  maior es impossíveis. Meu 
pobre defunto mar ido. (chora) Vou fazer minha toilette. [...] 
Negreiro:  E  então?  Que  tal  a  viúva?  (arremedando  a  voz  de  Clemência) 
Meu pobre defunto marido... Vou fazer minha toilette. Não é má! Chora por 
um e enfeita­se para outro [...] 
(PENA, 2007a, 200­201) 

Primeiramente,  é  cômica  a  situação  porque o  peso  da  relação matrimonial  para Clemência 

pende mais para o lado financeiro. Ela precisa de alguém para tomar conta dos seus negócios. 

Oberve­se  o  jogo  estabelecido  por  Martins  Pena.  A  viúva  está  dividida,  como  salientou 

Negreiro  num  ‘à  parte’,  arruma­se  para  um,  mas  chora  pelo  outro.  Essa  comoção,  em 

decorrência da frase que quebra a gravidade da lembrança: Vou fazer minha toilette, é crítica 

forte à futilidade de Clemência e ao tipo de valor que ela dá à memória do seu marido. Isso, 

como já parece supérfluo afirmar, é o processo de inversão que caracteriza a deterioração da 

família de Clemência e expõe o seu ridículo. 

Como  se  não  bastasse,  pouco  antes  do  desfecho  da  peça,  Martins  Pena  envolve 

Alberto, o ‘defunto’, na trama da família de Clemência. Digamos melhor, Alberto que, apesar 

de ser quem resolve o conflito (casando a filha com Felício, perdoando a esposa e expulsando 

Gainer  de  casa),  além  de  ser  amigo  de  longa  data  ao  que  parece  de  Negreiro  e, 

conseqüentemente,  conivente  com  as  ações  do  criminoso  (cf.  PENA,  2007a,  p.  203)  só  se 

mostra inclinado a aceitar as faltas de sua família para salvar as aparências, não pelo amor que 

a instituição família demandaria. Devemos salientar que, após decidir voltar à família, Alberto 

demonstra possuir amor paternal, mas isso não invalida a proposição de que ele teria aceitado 

sua  esposa  e  filhas  de  volta  para  salvar  ‘as  aparências’.  Selecionamos  alguns  trechos  que 

comprovam a nossa hipótese: 

Alberto:  Mulher  infiel!  Em  dois  anos  de  tudo  te  esqueceste!  Ainda  não 
tinhas certeza de minha e já te entregava a outrem? Adeus, e nunca mais te 
verei.  (quer  sair, Mariquinha  lança­se  a  seus  pés) Mariquinha: Meu  pai, 
meu pai!



96 

Alberto:  Deixa­me,  deixa­me!  Adeus!  (vai  sair  arrebatadamente; 
Clemência  levanta  a  cabeça  e  implora  a Alberto,  que  ao  chegar  à  porta 
encontra­se com Felício. Negreiro e Gainer neste tempo levantam­se) [...] 
Felício: [...] Que será de vossa mulher e de vossas filhas? Abandonadas por 
vós,  todos  as  desprezarão...  Que  horrível  futuro  para  vossas  inocentes 
filhas! Esta gente que não tarda a entr ar  espalhará por  toda a cidade a 
notícia de seu desamparo. 
(PENA, 2007a, p. 214­216) (Grifo nosso) 

Num primeiro momento temos a revolta do patriarca ofendido em sua honra, já que a esposa 

planejava, mesmo sem certeza de sua morte, casar­se com outro. O que mais  irá corroborar 

para o que desejamos expor são as didascálias. Na primeira delas,  temos Mariquinha que se 

atira aos pés de seu pai para  impedi­lo de abandonar a casa. Na segunda,  temos Clemência 

implorando  que  seu  marido  fique.  Nenhuma  delas  consegue,  apesar  de  seus  humilhantes 

esforços,  comover  o  coração  de  Alberto.  O  convencimento  só  se  dá  com  o  argumento  de 

Felício,  que,  apesar  de  soar  como  o  mais  fraco  por  apelar  para  o  racional  e  não  para  o 
emocional,  é, para Alberto, o mais  forte. Felício apela para as aparências, quer que Alberto 

perdoe  a  honra  ofendida  por  sua  mulher  para  evitar  escândalos  que  eventualmente 

manchassem os nomes das senhoras daquela casa. Alberto, então, recua e perdoa sua família, 

mostrando, mais uma vez, a inversão de valores, já que, ao invés de o perdão ser engendrado 

por amor, é engendrado pura e simplesmente para salvar a aparência de um casamento erigido 

sob  pilares  tão  frágeis  que  não  resistiram  aos  dois  anos  da  ausência  do  patriarca.  Não 

podemos  deixar  de  notar  também,  que,  talvez,  a  insistência  de  Felício  tenha  ocorrido 

justamente pelo seu comprometimento com sua prima. Ele ia se casar com ela... Será que ele 

se casaria com uma moça abandonada pelo pai e, por isso, desonrada? Quando ele afirma que 

todos  as  desprezarão,  não  podemos  evitar  de  pensar  que  ele  se  incluiu  nesse  ‘todos’, 

invalidando, portanto, sua boa ação. 

Acreditamos  ser  já  possível  fazer  uma  conclusão  sobre  o  comentário  que  tecemos 

sobre a peça Os dois ou o  inglês maquinista. Não é novidade para  nós, conforme expomos 
durante todo o percurso do trabalho, a relação estreita entre comédia e sociedade que está em 

volta  do  dramaturgo.  Dividimos  os  nossos  apontamentos  em  dois  núcleos:  o  familiar  e  o 

político. Nosso intuito inicialmente  foi tornar a  leitura que  fizemos da peça mais didática e, 

conseqüentemente,  ao  fazermos  o  comentário  final,  pudéssemos  perceber  detalhadamente  o 

tipo de trabalho crítico que Martins Pena apresentou em sua peça. 

De  um  lado  tivemos  a  brilhante  constituição  do  cenário  social  onde  a  peça  se 

desenrolaria. Não  tivemos  a  inserção  de  personagens  pobres  na  peça. Os  escravos,  quando 

representados,  tinham  sua  ação  atrelada  a  seus  senhores  e  não  apresentaram  relevância



97 

dramática.  Ou  seja,  é  uma  peça  que  mostra  como  pensa  e  age  um  microcosmos 

essencialmente burguês. Politicamente, essa classe essencialmente burguesa representa o tipo 

de deterioração moral que beira  falta de moral  absoluta sobre a qual afirmaram D’Angeli e 

Paduano,  citados  no  capítulo  anterior.  A  inversão  é  o  recurso  mais  utilizado  pelo  cômico 

político­social  de  Martins  Pena.  O  sistema  legislativo  é  deturpado,  visto  indivíduos 

endinheirados poderem comprar benesses com esse sistema através de dinheiro e influência. 

Portanto,  invertendo os  valores  e  demonstrando como  realmente  funcionam as  relações  das 

pessoas que ocupam cargos nas instituições com o público, ou seja, essas ‘autoridades’ estão a 

serviço  dos  ricos  e  poderosos.  Essa  deturpação  do  sistema  legislativo  é  apresentada  por 

Martins Pena em diversas negociações, como suborno, troca de favores, etc.. A sistemática de 

tais  ‘empresas’  contra  a  moral  e  a  civilidade  é  escancarada,  quando  Clemência  fala  da 

obtenção ilegal de um escravo e da conversa sobre a nomeação de João do Amaral. Isso não 

deixa de ser uma mostra daquele ridículo infantilizado, que não aprendeu as normas do viver 

social,  agindo  como  se  não  existissem  sanções.  É  o  ridículo  a­social  que  merece  ser 

ridicularizado  para  ser  punido. A procura  de Martins Pena  em  revelar  a  sordidez  da  classe 

burguesa é reafirmada quando entra em cena o mandrião Gainer. Ele é o especulador inglês 

que,  com  mentiras  e  falsidades,  enriquecera  enganando  outros.  Ele  é  ridicularizado  por 

Martins Pena, quando seu vício é revelado como uma moldura, aos moldes bergsonianos, que 

o impede de enxergar o que está em seu redor, como vimos na conversa entre ele e Felício, 

donde  o  vício  cômico.  A  ridicularização  que  faz  Martins  Pena  atinge  quase  todos  os 

integrantes da classe, não deixando escapar nem sequer o ‘mocinho’ Felício. As culpas são da 

classe social, portanto. Não de alguns integrantes. Martins Pena mostra, então, que as relações 

dessa  classe  com  o  que  quer  que  seja  são  deturpadas  e  infantis,  por  isso  merecem  ser 

ridicularizadas. 

Como dissemos,  também é  importante o tipo de trabalho que  faz Martins Pena, pela 

maneira em que a exposição é feita. As  instituições  legislativas representadas até podem ser 

enfraquecidas pelo discurso de Martins Pena, mas as condenações maiores  recaem  sobre os 

indivíduos  e  não  sobre  toda  a  organização,  como  ressaltamos  no  primeiro  capítulo  desse 

trabalho. É assim com o juiz de paz que está de conchavo com Negreiro, com o comandante 

do  Wizart  amigo  de  Gainer,  etc.  Não  são  expostas,  portanto,  culpas  institucionais.  A 

deterioração dessas instituições é culpa dos indivíduos que ocupam os cargos. 

Sobre  o  núcleo  da  representação  da  instituição  família  na  peça,  fizemos  alguns 

apontamentos  que  precisam  ser  organizados.  A  família  burguesa  é  apresentada  como  uma 

instituição corrompida cujos interesses são financeiros e sua causa nunca é a de uma família



98 

que  prezasse  por  seus membros.  Podemos  traçar  um  paralelo  entre  os  dois  núcleos. O  que 

estes dois ‘locais’ mostram é basicamente o mesmo tipo de trabalho crítico. Se as instituições 

do núcleo político mostram­se infantilizadas e invertidas, comprometendo sua relação com o 

público a quem deveria servir em detrimento de alguns,  tornando­as  instituições  ‘a­sociais’, 

com a família dá­se o mesmo. A família, ponto de apoio, é mostrada como uma instituição na 

qual  as  relações  não  se  dão  por  amor  e  nem  para  servir  seus  membros.  As  ações  dos 

indivíduos estão sempre atreladas a razões pessoais e, por assim dizer, são ações a­familiares. 

Uma mãe que compete com a filha, as relações matrimoniais que se dão exclusivamente por 

dinheiro, etc. Um apagamento dos valores essenciais de uma família, com a sobreposição de 

causas pessoais. 

Esses dois núcleos são ridicularizados na peça. A intenção de Martins Pena com essa 

ridicularização  é  gerar  no  público  uma  reflexão  sobre  aqueles  valores  para  engendrar  uma 

mudança. As inversões infantis do papel do estado e da família podem ser encaradas como um 

exagero no que concerne à sua relação com a classe social,  entretanto é impossível que não 

reconheçamos  a  sua  identificação  com  os  valores  burgueses  do  século XIX. Não  podemos 

deixar  de  relacionar  esse  passado  com  parte  das  relações  institucionais  que  temos  hoje.  A 

mudança, ocasionada pela reflexão, é possível pela finalidade do riso, consoante Bergson, ao 

dizer que o riso “[...] nos faz tentar  imediatamente parecer o que deveríamos ser, o que sem 

dúvida  acabaremos  por  um  dia  ser  de  verdade”.  O  ridículo  exposto  na  peça  serve  para 

melhorar as relações sociais por mostrar quão  risíveis  são as ações das personagens, e quão 

ridículas  serão  as  pessoas  que  se  comportarem daquela maneira  infantilizada,  ou  em outras 

palavras, se comportarem de maneira a­social. 

3.3. O noviço: família e patronato 

O noviço, comédia escrita em 1845, é a primeira das peças cômicas de Martins Pena 

que possui três atos. Para a maioria dos seus críticos, é a peça de maior valor entre as quase 

trinta comédias escritas pelo criador da comédia nacional. Com sua trama, também calcada na 

comédia  clássica,  jovens  que  não  podem  se  casar  por  sanções  paternas  precisam  contrariar 

seus genitores para concretizar seus sonhos. As personagens desta peça travam diálogos que, 

se  por  um  lado,  são  menos  ferinos  em  relação  à  sociedade  e  suas  instituições,  por  outro, 

possibilitam ao estudioso dessa obra uma observação maior da intimidade doméstica de uma 

família burguesa de meados do século XIX. Escrita alguns anos depois de Os dois ou o inglês 
maquinista  (1842),  parece­nos  que  a  temática  repete­se  um  pouco,  porém,  ao  contrário  da



99 

peça  que  analisamos  no  primeiro  subitem  desse  capítulo,  a  viúva  rica  casa­se  com  o 

pretendente ‘interesseiro’. Até a composição da  família é parecida, a viúva, o seu marido, o 

sobrinho,  os  filhos.  A  única  diferença  nessa  composição  é  que  se  troca  uma  filha,  de  Os 
dois..., por um filho aqui em O noviço. 

Interessa­nos,  logo  de  imediato  nessa  peça,  a  composição  das  personagens  e  seu 

caráter. Se em Os dois ou inglês maquinista as personagens eram tão ambíguas, (ambigüidade 
tão bem caracterizada por Felício, por exemplo), que  ficamos sem saber, em decorrência de 

seus  ‘meios­tons’,  qual  o  real  caráter  de  algumas  personagens,  n’O  noviço,  teremos 
personagens que seguirão uma  linha característica até o fim. Se  isso afasta Martins Pena de 

uma comédia mais robusta e calcada em ambigüidades comuns ao ser humano, aproxima­o de 

uma  pintura  mais  sólida  dos  caracteres  e  dos  costumes,  sem  ter  que  colocar  na  boca  de 

personagens ambíguas críticas que, por vezes, essas personagens não poderiam fazer. 
O noviço conta a história de um  indivíduo sem caráter, Ambrósio, que se casou com 

Florência por interesse. Após tê­la ‘obrigado’ a enclausurar seu sobrinho órfão e seu tutelado 

Carlos num mosteiro, Ambrósio tenta convencê­la a pôr os dois filhos no caminho religioso, 

visando ter total posse do patrimônio de sua esposa. Mandá­los para a vida eclesiástica era a 

única  maneira  de  evitar  ‘legítimas  e  demandas’  e  faria  com  quê  Ambrósio  possuísse  até  a 

herança do sobrinho. Seus planos são interrompidos após a fuga de Carlos do mosteiro, onde 

já havia permanecido por seis meses. A primeira a encontrar Carlos é Emília, sua prima e seu 

grande amor. Os dois amantes estão impedidos de concretizar o sonho de infância de casarem 

pelas manobras de Ambrósio. A virada do jogo ocorre quando Carlos recebe, em casa de sua 

tia, Rosa, a primeira esposa de Ambrósio. Rosa havia ido ao Rio atrás do marido desaparecido 

(Ambrósio),  que  julgava morto  e  que  a  deixara  pobre  no Ceará. Perseguido  pelo mestre  de 

noviços do convento e por soldados, Carlos convence Rosa de que era ela quem o mestre dos 

noviços e os soldados estavam a perseguir e, trocando de roupas com ela, faz com que ela vá 

presa  em  seu  lugar  para  que  assim  tenha  tempo  de  desmascarar  seu  tio.  Ao  saber  que 

Ambrósio  já  era  casado,  quando  de  sua  união  com  Florência,  Carlos  passa  a  chantagear  o 

crápula, forçando­o a minar todos os seus planos em relação à família, ou seja, tirar Carlos do 

mosteiro  e  permitir  que  este  possa  concretizar  seu  amor  por Emília. Ambrósio,  porém,  não 

contava  com  a  volta  de  Rosa  que  revela  a  Florência  o  seu  crime:  a  bigamia.  Por  fim, 

Ambrósio é preso e Carlos pode sair do convento. Fim da comédia. 

Como  já  dissemos,  não  há  na  peça  uma  preocupação  em  salientar  os  problemas  da 

sociedade como um todo, como ocorre em Os dois..., entretanto notamos em vários pontos da 
peça discussões sobre a constituição do casamento burguês e seus pilares. À época, as esposas



100 

eram  subjugadas  pelo marido  e,  por  coerção  que  por  vezes  se  escondia  em palavras  doces, 

eram ‘obrigadas’ a realizar os caprichos dos seus cônjuges. É sobre esse tipo de relação que 

boa parte da comédia se centra. 

Pela  comicidade  menos  formal  e  mais  arquitetada  em  diálogos  de  O  noviço,  não 
faremos grandes supressões quando citarmos trechos da peça para preservar o caráter cômico 

desse entrecho. Por isso algumas vezes as citações serão bastante longas. 

Analisaremos de  início o caráter de Ambrósio e sua visão de mundo, que podem ser 

percebidas  num  trecho  que  já  citamos  no  primeiro  capítulo.  Ambrósio  é  o  típico  alpinista 

social  que,  rico,  julga­se  livre  de  punição,  podendo  passar  por  cima  das  leis.  Ressaltemos 

ainda, na esteira de Barbara Heliodora (cf. 2000, p. 70), que o prólogo que dá  início à peça 

pode ser considerado um eco da  tradição clássica de Plauto, que  inspirou os comediógrafos 

ocidentais. 

No  mundo  a  fortuna  é  para  quem  sabe  adquiri­la.  Pintam­na  cega...  Que 
simplicidade!  Cego  é  aquele  que  não  tem  inteligência  para  vê­la  e  a 
alcançar. Todo o homem pode ser rico, se atinar com o verdadeiro caminho 
da  fortuna.  Vontade  forte,  perseverança  e  pertinácia  sçao  poderosos 
auxiliares. Qual  o  homem  que,  resolvido  a  empregar  todos  os meios,  não 
consegue  enriquecer­se?  Em  mim  se  vê  o  exemplo.  Há  oito  anos,  era  eu 
pobre e miserável, e hoje sou rico, e mais ainda serei. O como não importa; 
no  bom  resultado  está  o  mérito... Mas  um  dia  pode  tudo  mudar.  Oh  que 
temo  eu? Se  em algum  tempo  tiver  de  responder pelos meus  atos,  o  ouro 
justificar­me­á e serei limpo de culpa. As leis cr iminais fizer am­se para os 
pobres... (grifo nosso) (PENA, 2007b, p. 75­6). 

A primeira impressão que temos de Ambrósio, impressão que nos será confirmada nos 

três atos que constituem a peça, é que a personagem apresenta uma espécie de  fascínio pela 

riqueza, que não podemos deixar de caracterizar como um vício cômico. É  interessante que 

ressaltemos  que  esse  vício  cômico  –  enxergar  sob  uma  ótica  deturpada  as  relações  sociais 

(conforme  o  trecho  que  grifamos)  –  será  o  causador  de  todos  os  males  de  Ambrósio.  Por 

querer se tornar rico, ele tenta passar por cima das leis (era bígamo), por cima do casamento, e 

por  cima  da  vontade  dos  potenciais  herdeiros  de  Florência.  A  crítica  será,  num  primeiro 

momento, então, ao alpinismo social de Ambrósio e a consciência da classe rica de se saber 

impunível. Tivemos  na peça  anteriormente  analisada, Os  dois  ou  o  inglês maquinista,  uma 

espécie  de  consenso  geral  em  relação  às  infrações  cometidas  pelas  personagens.  Aqui  a 

história será um pouco diferente, já que o vilão Ambrósio será punido. Isso pode ser afirmado 

também em relação às outras situações cômicas criadas por Martins Pena em O noviço, já que 
a punição ‘dos ridículos’ e o repúdio a eles não fica a cargo da reflexão do público, mas sim



101 

de uma punição ‘real’, que está na peça. Vejamos primeiramente a situação do casamento de 

Florência.

Florência é uma típica senhora do século XIX. Viúva, não se sente capaz de tocar os 

negócios  e  se  casa  novamente.  Ela  é  presa  fácil  para  Ambrósio  que,  como  vimos  com  a 

exposição do seu caráter no ‘prólogo’ da peça, é inescrupuloso em relação a dinheiro. Ela é 

pintada como subserviente e cega em relação ao marido e às atitudes mesquinhas deste. Isso, 

segundo alguns críticos, serve para mostrar o despreparo da mulher da época para o mundo 

(cf. HELIODORA,  2000,  p.  75). A  ridicularização  dela  ocorre  principalmente  nos  diálogos 

com  o  marido.  Na  conversa  que  transcrevemos  abaixo,  o  discurso  empolado  e  vazio  de 

Ambrósio vence com facilidade a ignorância de Florência. Observemos ainda que a situação 

torna­se  mais  ridícula  devido  ao  prévio  conhecimento  que  o  público  tem  do  caráter  de 

Ambrósio dado pelo ‘prólogo’, num  jogo com o público que  lembra em muito os “à parte”, 

que serão utilizados por Martins Pena à larga nessa comédia: 

Ambrósio: quando eu te vi pela primeira vez, não sabia que eras viúva rica. 
(à parte) Se o sabia! (alto) Amei­te por simpatia. 
Florência: sei disso, vidinha. 
Ambrósio: e não foi o interesse que obrigou­me a casar contigo. 
Florência: foi o amor que nos uniu. 
Ambrósio: Foi, foi, mas agora que me acho casado contigo, é de meu dever 
zelar essa fortuna que sempre desprezei. 
Florência: (à parte): que marido! 
Ambrósio:  (à parte): Que  tola!  (alto) até o presente momento  tens gozado 
desta  fortuna  em plena  liberdade  e  a  teu bel­prazer; mas daqui  em diante, 
talvez assim não seja. 
Florência: e por quê? 
Ambrósio: Tua filha está moça e em estado de casar­se. Casar­se­á, e terás 
um genro que exigirá a legítima de sua mulher, e desse dia principiarão as 
amofinações para  ti,  e  intermináveis demandas. Bem  sabes que  ainda não 
fizeste inventário. [...] 
Florência: não, não quero demandas. 
Ambrósio: é o que eu também digo; mas como preveni­las? 
Florência: faze o que entenderes, meu amorzinho. 
Ambrósio: eu  já te disse há mais de três meses o que era preciso fazermos 
para  atalhar  este mal. Amas  a  tua  filha,  o  que  é muito  natural, mas  amas 
ainda mais a ti mesma... 
Florência: o que também é muito natural!... 
Ambrósio:  que  dúvida!  E  eu  julgo  que  podes  conciliar  esses  dois  pontos, 
fazendo Emília professar  em um convento. Sim, que  seja freira. Não  terás 
nesse caso de dar legítima alguma, apenas um insignificante dote – e  farás 
ação meritória. 
Florência: coitadinha! Sempre tenho pena dela; o convento é tão triste! 
Ambrósio:  é  essa  compaixão  mal­entendida!  O  que  é  este  mundo?  Um 
pélago de enganos e traições, um escolho em que naufragam a felicidade e 
as doces ilusões da vida. E o que é o convento? Porto de salvação e ventura,



102 

asilo da virtude, único abrigo da inocência e verdadeira felicidade... E deve 
uma mão carinhosa hesitar na escolha entre o mundo e o convento? 
Florência: não, por certo... 
Ambrósio: a mocidade é inexperiente, não sabe o que lhe convém. Tua filha 
lamentar­se­á,  chorará  desesperada,  não  importa;  obriga­a  e  daí  tempo  ao 
tempo.  Depois  que  estiver  no  convento  e  acalmar­se  esse  primeiro  fogo, 
abençoará  o  teu  nome  e,  junto  ao  altar,  no  êxtase  de  sua  tranqüilidade  e 
verdadeira felicidade, rogará a Deus por ti. (à parte) E a legítima ficará em 
casa... [...] 
(PENA, 2007b, 78­80) 

A  citação  longa,  como  já  advertimos,  serve  para  preservar  a  comicidade,  aqui  usada 

magistralmente.  O  objetivo  de  Martins  Pena,  conforme  interpretamos,  neste  trecho  foi 

enfraquecer as bases da relação matrimonial de Florência, apresentando os seus pontos­fracos, 

numa  situação  cômica  bastante  eficaz.  É  uma  relação  baseada  em  dois  vícios  cômicos  – 

lembremos  da  definição  bergsoniana  de  vício  cômico  –,  bem  marcados:  a  inocência  de 

Florência e a ambição de Ambrósio. Salientemos, ainda, que esse diálogo se dá  logo após o 

solilóquio de Ambrósio, que abre a peça, o que  torna mais  fácil  a  identificação desse  falso 

Ambrósio  com  o  real  Ambrósio  do  monólogo.  O  que  ocorre,  pelo  ridículo  da  cena,  é  a 

exposição de um caráter  invertido do que seria família,  já que se baseia em interesses pouco 

familiares,  como  a  ascensão  financeira,  que  pode  ser  vista  como  um  exemplo  do  que  já 

notamos  de  maneira  mais  explícita  em  Os  dois...  Porém,  a  alusão  aos  interesses  pouco 
familiares é bem mais sutil, e parece que o efeito cômico é mais perceptível dessa vez. O vício 

cômico  (inocência  e  ambição)  dos  dois  irá  nortear  a  conversa.  Primeiramente,  temos  o 

Ambrósio atuando em dois ‘fronts’. Ele no início tenta convencer Florência a colocar a filha 
num  convento  utilizando  da  lógica,  que  Florência  apenas  segue  distraidamente,  como  se 

embebida das palavras doces da primeira parte do diálogo, como podemos ver nas falas dela 

que ocorrem nos “à parte”: “Que marido!” Isso não basta para convencê­la,  já que ela tenta 
ainda apelar para a tristeza do convento, como recurso de sua negação: “Sempre tenho pena 

dela;  o  convento  é  tão  triste!”  A  graça  maior,  então,  se  dá  pela  maneira  dissimulada  de 

Ambrósio  apresentar  o  mundo  e  o  convento,  o  que  acaba  por  convencer  Florência, 

provavelmente  por  ela  achar  que  está  ante  uma  inteligência  superior. Esse  tipo  de  situação 

torna­se  ridícula,  mais  ainda,  pelos  à  parte  inseridos  no  diálogo,  que  confirmam  as  más 
intenções de Ambrósio e o caráter ingênuo e apaixonado de Florência, para que assim possa 

ser  mais  bem  constituído  o  caráter  de  cada  personagem. O  que  gerará  os  primeiros  vícios 

cômicos  que  detectamos  na  peça:  a  inocência  apaixonada  de  Florência  e  a  ambição  de 

Ambrósio. Os dois vícios serão os motes cômicos da peça e servirão, num primeiro momento,



103 

para enfraquecer a  instituição ‘família’ da peça. O segundo trecho que citaremos  inicia com 

um  solilóquio  de  Florência,  que  serve  para  nos  confirmar  sua  ‘paixão’  bem  como  para 

demonstrar a ingenuidade advinda desse sentimento. Após seu monólogo, entra sua filha e é 

entabulada  a  conversa  sobre  o  convento. É  cômica  a  tentativa  de  parafrasear  as  definições 

vazias de Ambrósio, que resulta num enfraquecimento de seus argumentos, já que ela mesma 

não  tem  nenhuma  razão  objetiva  para  mandar  a  filha  ao  convento.  A  ridicularização  e  a 

banalização  da  família  e,  conseqüentemente,  a  subversão  de  seus  valores  merecem  uma 

citação mais completa, dada a relação entre as três personagens envolvidas. Além disso, para 

o efeito cômico, mais uma vez, concorre uma anterior antecipação das intenções de Florência 

ao obrigar sua filha a ir ao convento: 

Florência: (só): se não fosse este homem com quem casei­me segunda vez, 
não teria agora quem zelasse com tanto desinteresse a minha fortuna. É uma 
bela  pessoa...  Rodeia­me  de  cuidados  e  carinhos. Ora,  digam  lá  que  uma 
mulher  não  deve  casar­se  segunda  vez... Se  eu  soubesse  que  havia  de  ser 
sempre tão feliz, casar­me­ia cinqüenta. 

[...] 

Florência: Emília, vem cá 
Emília: Senhora? 
Florência: Chega aqui. Ó menina, não deixarás este ar triste e lagrimoso em 
que andas? 
Emília: Minha mãe, eu não estou triste. (limpa os olhos com o lenço) 
Florência: Aí tem! Não digo? A chorar. De que chora? 
Emília: De nada, não senhora. 
Florência:  Ora,  isto  é  insuportável!  Mata­se  e  amofina­se  uma  mãe 
extremosa  para  fazer  a  felicidade  de  sua  filha,  e  como  agradece  esta? 
Arrepelando­se  e  chorando.  Ora,  sejam  lá  mãe  e  tenham  filhos 
desobedientes... 
Emília: Não sou desobediente. Far­lhe­ei a vontade; mas não posso deixar 
de chorar e sentir [...] 
Florência: E por que tanto chora a menina, por quê? 
Emília: Minha mãe... 
Florência: O que tem de mau a vida de freira? 
Emília: Será muito boa, mas é que não tenho inclinação nenhuma para ela. 
Florência:  Inclinação,  inclinação! O que quer dizer  inclinação? Terás, sem 
dúvida, por algum francelho freqüentador de bailes  e passeios,  jogador do 
écarté  e  dançador  de  polca?  Essas  inclinações  é  que  perdem  a  muitas 
meninas. Esta cabecinha ainda está muito leve; eu é que sei o que convém: 
serás freira. 
Emília: Serei  freira, minha mãe, serei! Assim como estou certa que hei de 
ser desgraçada. 
Florência:  Histórias!  Sabes  tu  o  que  é  [sic]  mundo?  O  mundo  é...  é...  (à 
parte) Já não me recordo o que me disse o Sr. Ambrósio que era o mundo. 
(alto) O mundo  é...  um...  é...  (à parte) E  esta?  (vendo Ambrósio  junto da 
porta) Ah, Ambrósio, dize aqui a esta estonteada o que é o mundo.



104 

Ambrósio  (adiantando­se): O mundo  é  um  pélago  de  enganos  e  traições, 
um escolho em que naufragam a felicidade e as doces ilusões da vida... E o 
convento  é  porto  de  salvação  e  ventura,  único  abrigo  da  inocência  e  da 
verdadeira felicidade... Onde está minha casaca? 
Florência:  Lá  em  cima  no  sótão.  [...]  Ouviste  o  que  é  o  mundo  e  o 
convento? Não sejas pateta, vem acabar de vestir­te, que são mais que horas 
[...] 

(PENA, 2007b, p. 86­88) 

A inocência de Florência, que é a sua perdição, não a impede de agir em interesse próprio ao 

obrigar a  filha a  ir para um convento. Como  já salientamos, a situação cômica é aumentada 

pelo prévio conhecimento do público em relação às intenções de Florência. A relação familiar 

é ainda mais enfraquecida. A tentativa de Florência de utilizar as palavras de Ambrósio para 

convencer a filha serve também como indício de sua dependência a ele. É bastante cômica a 

mudança de tom na conversa. Na mesma fala, Ambrósio fala num tom grave e professoral ao 

repetir  as  palavras  sobre  o  ‘mundo’,  mas,  de  supetão,  pergunta  pela  casaca,  denotando  a 

artificialidade  de  sua  gravidade. O  seu  discurso  empolado  então  é  quebrado  pela  mudança 

repentina  de  assunto,  que  mostra  que  ele  apenas  repetia  as  palavras  distraidamente, 

automaticamente, por assim dizer. É um exemplo da comicidade da artificialidade propugnada 

por  Bergson.  Isso  serve  para  dar  um  tom  mais  cômico  ao  trecho  e  ridicularizar  a  postura 

‘moralista’ de Ambrósio, que era apenas uma ‘máscara’ que encobria o seu caráter a­social. 

Conforme dissemos anteriormente, há os dois vícios cômicos, de um lado o de Florência e do 

outro  o  de  Ambrósio,  que  são  evidenciados  por Martins  Pena  para  demonstrar  a  falsidade 

desse ambiente familiar, artificial e baseado em mentiras. 

Num  plano  de  ação  diferente,  temos  a  primeira  aparição  de  Carlos,  o  noviço.  A 

composição  deste  protagonista  difere  das  outras  personagens  que  participam  ativamente  da 

ação, pela constituição de seu ethos, que não nos é introduzida por um solilóquio. No entanto, 
é­nos  possível  perceber,  por  intermédio  de  suas  ações,  o  seu  temperamento  quente  e  sua 

vontade  forte, num molde composicional que  lembra o das comédias plautinas. É por meio 

dos  discursos  de Carlos  que Martins Pena  irá  construir  o  que  alguns  de  seus  comentadores 

apontam como uma das maiores críticas da peça, a condenação do patronato. O interessante 

da situação é que a ridicularização e a infantilização do costume difere da crítica empreendida 

por  Martins  Pena  na  peça  anteriormente  analisada.  Se  em Os  dois...  havíamos  visto  uma 
focalização dos culpados da subversão dos valores institucionais, como Ministros e Juízes, em 
O noviço os culpados  não são nomeados e apontados, o que enfraquece o poder crítico dos 
argumentos  sobre o patronato. Apesar do magistral aspecto cênico do trecho,  fica­nos certa



105 

expectativa de que tal crítica seja aprofundada noutro momento, o que não ocorre. Terminado 

o discurso de Carlos, Martins Pena prefere voltar ao assunto da instituição família, que é, para 

nós, o grande alvo do dramaturgo. Contudo, vejamos o trecho: 

Carlos: O tempo acostumar! Eis aí por que vemos entre nós tantos absurdos e 
disparates. Este tem jeito para sapateiro: pois vá estudar medicina... Excelente 
médico! Aquele tem inclinação para cômico: pois não senhor, será político... 
Ora,  ainda  isso  vá.  Estoutro  só  tem  jeito  para  caiador  ou  borrador:  nada,  é 
ofício que não presta... Seja diplomata, que borra tudo quanto faz. Aqueloutro 
chama­lhe  toda  a  propensão  para  a  ladroeira;  manda  o  bom  senso  que  se 
corrija o sujeitinho, mas isso não se faz: seja tesoureiro de repartição, fiscal, e 
lá  se  vão  os  cofres  da  nação  à  garra...  Essoutro  tem  uma  grande  carga  de 
preguiça e indolência e só serviria para leiro de convento, no entanto vemos o 
bom  do  mandrião  empregado  público,  comendo  com  as  mãos  encruzadas 
sobre a pança o pingue ordenado da nação 
[...] 
Carlos: A contradição em que vivo tem­me exasperado! E como queres tu que 
eu  não  fale  quando  vejo,  aqui,  um  péssimo  cirurgião  que  poderia  ser  bom 
alveitar; ali um ignorante general que poderia ser excelente enfermeiro; acolá, 
um  periodiqueiro  que  só  serviria  para  arrieiro,  tão  desbocado  e  insolente  é, 
etc., etc. Tudo isto está fora de seus eixos... 
Emília: Mas que queres tu que se faça? 
Que  não  se  constranja ninguém,  que  se  estudem  os  homens  e que  haja uma 
bem  entendida  e  esclarecida  proteção,  e  que,  sobretudo,  se  despreze  o 
patronato, que assenta o jumento nas bancas das academias e amarra o homem 
de talento à manjedoura [...] 

(PENA, 2007b, p. 91­93) 

Durante todo excerto, percebemos que o jogo cômico de Martins Pena se dá pela brincadeira 

com  as  palavras.  Na  primeira  fala  do  noviço  Carlos,  temos  uma  situação  cômica  que  se 

notabiliza pelo apontamento do que seria o ‘dom’ de alguém e como o patronato erra ao dar a 

essa pessoa uma profissão que não condiz com esse ‘dom’. A ridicularização de tal prática se 

dá  quando  ele  vai  sutilmente  brincando  com as  relações  que  são  estabelecidas  pelo  erro  na 

indicação de profissões para aqueles que não teriam aptidão para elas. Por exemplo, quando 

Carlos  afirma:  “Aquele  tem  inclinação  para  cômico:  pois  não  senhor,  será  político...  Ora, 

ainda  isso  se  vá”,  além  de  aludir  que  muitos  políticos  são  cômicos,  pode  significar  uma 

demonstração  da  falência  dessa  prática  e  como  os  prejudicados  são  tanto  as  pessoas  que 

atuam indevidamente em profissões para as quais não teriam aptidão, quanto aqueles que são 

servidos  pelos  incompetentes.  Desse  modo,  e  apontando  as  falhas  das  indicações, Martins 

Pena  revela  de  algum  modo  a  problemática  das  ‘máscaras’  que  a  sociedade  usa.  Como  o 

‘sujeitinho’  ladrão  que  se  torna  fiscal,  por  conta  do  patronato.  Martins  Pena  quer,  então,



106 

mostrar os erros das indicações 21 e o que as artificialidades das indicações podem provocar. O 

vício cômico, portanto, é alargado para toda a sociedade que, sem perceber que alveitares não 

podem ser bons cirurgiões, constrangem inclinações e impedem o gênio. Entrementes, como 

já salientamos, essa vigorosa crítica é abandonada e a disposição cômica volta a recair sobre a 

família de Florência. 22 

As  relações  familiares  mostram­se  constantemente  ‘viciosas’.  Os  vícios  cômicos 

apresentados  pelas  duas  personagens  ‘chefes’  de  família,  Florência  e  Ambrósio,  irão  se 

perpetuar até o desmascaramento do bígamo. É  importante  ressaltar,  contudo, uma cena em 

que as relações são trocadas quase que exclusivamente baseadas nas falsidades dos ‘à parte’, 

num qüiproquó digno de verdadeiro comediógrafo que era Martins Pena. Carlos  sabe que o 

que  Ambrósio  fala  é  falso;  este,  por  sua  vez,  sabe  que  o  que Carlos  fala  também  é  falso; 

Emília também sabe que o que Carlos e Ambrósio falam um para o outro é falso; e o público 

sabe  também  da  falsidade  dos  dois.  Só  Florência,  em  sua  demasiada  inocência,  revela­se 

naturalmente,  iludida, portanto. O  jogo de  interesses  transcrito a  seguir mostra a  fragilidade 

das relações familiares, por intermédio das máscaras que os membros da família utilizam: 

Carlos: [...] antes de principiar o ensaio o tio deu­me a sua palavra que eu 
não seria frade. Não é verdade, tio? 
Ambrósio:  é  verdade.  O  rapaz  não  tem  inclinação,  e  para  que  obrigá­lo? 
Seria crueldade. 
Florência: ah! 
Carlos: e que a prima não seria também freira, e que se casaria comigo. 
Florência: é verdade, Sr. Ambrósio? 
Ambrósio: sim, para que constranger estas duas almas? Nasceram um para 
o outro; amam­se. É tão bonito ver um tão lindo par! 
Florência: mas, Sr. Ambrósio,  e  o mundo, que  o  senhor dizia que  era um 
pélago, um sorvedouro, e não sei o que mais? 
Ambrósio: Oh,  então  eu  não  sabia  que  estes  dois  pombinhos  se  amavam, 
mas agora que o sei, seria horrível barbaridade. Quando se fecham as portas 
de um convento sobre um homem, ou sobre uma mulher que leva dentro do 
peito uma paixão como ressentem estes dois inocentes, torna­se o convento 
abismo  incomensurável  de  acerbos  males,  fonte  perene  de  horríssonas 
desgraças, perdição do corpo e da alma; e o mundo, se nele ficassem, jardim 
ameno, suave encanto da vida, tranqüila paz da inocência, paraíso terrestre. 
E assim sendo, mulher, quererás tu que sacrificasse tua filha e teu sobrinho? 
Florência: oh, não, não. 
Carlos: (à parte): que grande patife! 
Ambrósio: tua filha, que faz parte de ti? 
Florência: não falemos mais nisso. O que fizeste está muito bem feito. 

21  Não  podemos  deixar  de  notar  que  aqui,  talvez,  pode  ser  percebida  uma  relação  com  a  própria  vida  do 
dramaturgo já que Martins Pena, no início de sua formação acadêmica, fora enviado por seus tutores à Aula de 
Comércio, mesmo não apresentando aptidão alguma para tal profissão. 
22 Talvez fosse possível aludir que a crítica ao patronato possa ser estendida à situação de Carlos que, de fato, é 
uma das vítimas de tal costume.



107 

Carlos: e em reconhecimento de tanta bondade, faço cessão de metade dos 
meus bens em favor do senhor meu tio e aqui lhe dou a escritura. (dá­lhe a 
certidão de Rosa) 
Ambrósio: (saltando para tomar a certidão): caro sobrinho! [...] E eu, para 
mostrar o meu desinteresse, rasgo esta escritura. [....] 
Florência: homem generoso! (abraça­o) 
Ambrósio: (abraçando­a e à parte) mulher toleirona! 
[...] 
(PENA, 2007b, p. 135­137). 

A  situação  cômica,  que  em  certo  sentido  é  semelhante  às  outras  já  por  nós  citadas, 

notabiliza­se  por  mostrar  que,  a  despeito  de  já  saber  que  Carlos  descobriu  o  seu  crime, 

Ambrósio não abandona a sua empreitada de ludibriar a mulher. Salientemos ainda que essa é 

uma reiteração do vício cômico de Ambrósio, porque este não o deixa perceber a fragilidade 

de  sua  posição  (está  e  estará  nas  mãos  de  Carlos)  e  não  percebe  que  Carlos  está  apenas 

usando­o para conseguir seus intentos, em decorrência desse vício, que tolhe sua flexibilidade 

de pensamento e só lhe permite ver o mundo sob os moldes do vício. Esse ‘emolduramento’ 

do  pensamento  de  Ambrósio  é  típico  do  cômico,  porque  ele  não  consegue  se  adaptar  à 

flexibilidade que o mundo  impõe a ele. É como se ele não conseguisse tirar os olhos de seu 

objetivo. 

O  final da comédia, que parece  ser bem possível de depreender, a despeito da pouca 

quantidade de informações dadas sobre o enredo, caminha para um maniqueísmo que, se por 

um lado, mostra uma fraqueza dramática ao recompensar os bons (Emília e Carlos) e castigar 

os maus  (os  viciosos, Florência e Ambrósio), por outro  apresenta uma espécie de  redenção 

para  a  personagem  Florência.  Após  a  descoberta  das  falcatruas  de  Ambrósio,  Florência 

renasce mais sadia, mais forte, mais independente. Martins Pena quer mostrar que a felicidade 

de um casamento não está apenas no ato de se casar, como a todo instante repete Florência, e 

que é possível ser feliz e senhora de si fora do casamento. Dessa maneira, e com a punição de 

Florência, Martins Pena  resgata  a  dignidade  dela. A  relação  que  ele  estabelece  entre Rosa, 

Florência  e Ambrósio,  nas  cenas  finais,  é  uma  relação  oposta  ao  casamento  que Ambrósio 

teve com as  suas duas esposas. Há  agora uma ridicularização do seu discurso empolado,  já 

que ele é feito numa situação ímpar e da tentativa de imposição da sua condição de ‘marido’. 

Nesta  cena,  um  tanto  longa,  mas  necessária  para  que  possamos  visualizar  a  construção  da 

comicidade, após ter se refugiado num armário para não ser preso, Ambrósio pede ajuda às 

suas duas ‘esposas’: 

Ambrósio: qual espreitando! Tenham a bondade de levantar este armário. 
Florência: para quê?



108 

Ambrósio: quero sair... Já não posso... Abafo, morro! 
Rosa: ah, não podes sair? Melhor. 
Ambrósio: melhor? 
Rosa: sim, melhor, porque estás em nosso poder. 
Florência:  sabes  que  estávamos  ajustando  o meio  de  nos  vingarmos de  ti, 
maroto? 
[...] 
Ambrósio: mulheres, vejam lá o que fazem! 
Florência: não me metes medo, grandíssimo mariola! 
Rosa: sabes que papel é este? É uma ordem de prisão contra ti que vai ser 
executada. Foge agora! 
Ambrósio: minha Rosinha, tire­me daqui! 
Florência: o que é lá? 
Ambrósio: Florencinha, tem compaixão de mim! 
Rosa: ainda falas, patife? 
Ambrósio: ai, que grito! Ai, ai! 
Florência: podes gritar. Espera um bocado. (sai) 
[...] 
Ambrósio: escuta­me, Rosinha, enquanto aquele diabo está lá dentro: tu és a 
minha cara mulher; tira­me daqui que eu te prometo... 
Rosa:  promessas  tuas?  Queres  que  eu  acredite  nelas?  (entra  Florência 
trazendo um pau de vassoura) 
Ambrósio: mas eu juro que desta vez... 
Rosa: juras? E tu tens fé em Deus para jurares? 
Ambrósio: Rosinha de minha vida, olha que... 
Florência: (levanta o pau e dá­lhe na cabeça): toma, maroto! 
Ambrósio: (escondendo a cabeça): ai! 
Rosa: (rindo­se) ah, ah, ah! 
Florência:  ah,  pensavas  que  o  caso  havia  de  ficar  assim?  Anda,  bota  a 
cabeça de fora! 
[...] 
Florência: grita, grita, que eu já chorei muito. Mas agora hei de arrebentar­ 
te estacabeça. Bota essa cara sem­vergonha de fora! 
[...] 
(PENA, 2007b, p. 192­195) 

A concentração cômica dessa peça, ao contrário da grande maioria das peças de Pena, 

tem  alvos  menos  ambiciosos.  Se  em Os  dois  ou  O  inglês  maquinista,  escrita  alguns  anos 

antes,  ele  soube aproveitar  a  fala das personagens para, numa peça de apenas um ato,  tecer 

uma  série  de  críticas  contra  as  instituições  imperiais,  contra  a  família,  etc.;  numa  série  de 

tiradas satíricas que por vezes diminui o humor, em O noviço, Martins Pena preferiu diminuir 

o seu alcance crítico para nos brindar com uma peça mais cômica. Provavelmente a sua única 

peça  em  três  atos,  O  noviço  notabiliza­se  pela  maneira  em  que  critica  o  casamento  e  as 
relações  interpessoais  dessa  instituição.  São  caracterizados  dois  seres  cujos  vícios  cômicos 

dão mote à peça: Ambrósio e sua paixão pelo dinheiro e Florência pela inocência que beira a 

estupidez. As situações cômicas se aprimoraram pelo uso mais excessivo dos à parte, e pelos 

disfarces  utilizados  nesta  peça.  Entretanto,  a  crítica  mais  promissora,  a  reprimenda  ao



109 

patronato que assenta burros nas cadeiras das academias, apesar de ser o mote da peça (Carlos 

foi  indevidamente  colocado  num  convento),  é  pouco  explorada,  na  verdade  quase  não 

aparece. O  alcance  crítico  mostrou­se  com  pudor,  como  podemos  notar  se  compararmos  a 

crítica  de  Os  dois...  com  a  que  Martins  Pena  constrói  em  O  noviço,  o  qual  abandona  a 
ambigüidade  em detrimento  de um maniqueístmo mais  ingênuo  e  possuidor  de  uma  justiça 

poética (como chamou Décio de Almeida Prado) que recompensa os bons e castiga os maus. 

3.4 O diletante: os modismos no Brasil 

O diletante, peça que  já comentamos em passagens anteriores, merece ser mais  bem 
analisada. Ela é uma das comédias mais diferentes de Martins Pena. Como salientou Sábato 

Magaldi (cf. 2004, p. 50), é a primeira comédia de Martins Pena na qual os ‘mocinhos’ não se 

casam  ao  final.  Na  verdade  a  peça,  cujo  tom  dramático  varia  entre  o  farsesco  e  o 

melodramático,  tem  como  verdadeiro  mote  o  desdobramento  do  vício  cômico  de  José 

Antônio,  já  abordado  por  nós,  e  como  esse  vício  se  relaciona  com  alguns  aspectos  da 

sociedade,  como  legislação,  matrimônio,  modismos,  relações  sociais  enfim.  A  maioria  dos 

críticos  salienta  que o  alvo  do  cômico  na peça  é  o  gosto  pelo  importado,  pelo  que vem do 

exterior,  modismo  ainda  em  voga  no  Brasil.  Iremos  tentar  deixar  clara  a  maneira  como 

Martins Pena consegue,  com a exploração do vício  cômico de  José Antônio, construir uma 

crítica a essa inclinação pelo que é estrangeiro. 

José Antônio, rico proprietário, provavelmente novo­rico, é um diletante que a menos 

de um ano alimenta uma paixão irrefreável pela Norma, de Bellini. Seu maior sonho é fazer 

com que todos da sua família compartilhem de sua paixão por música  italiana. Em sua casa 

está  hospedado o  patrício Marcelo,  rico  fazendeiro  paulista,  um  rústico  que nutre  um  amor 

pela  menina  Josefina,  filha  de  José  Antônio.  A  despeito  da  ‘ignorância’  de  Marcelo  em 

relação  à  música  e  seu  repúdio  à  música  italiana,  José  Antônio  mostra­se  inicialmente 

inclinado  a  aceitar o  casamento  de  sua  filha  com Marcelo,  pois  pensa que,  no  futuro,  pode 

ensiná­lo a gostar de ópera.  José Antônio  ignorava que sua  filha Josefina estava enamorada 

pelo Dr. Gaudêncio,  advogado  formado  em São Paulo,  que há poucos meses  freqüentava  a 

Corte e a casa de José Antônio. Ao saber da ‘loucura’ de José Antônio por música, Gaudêncio 

mostra­se ‘interessadíssimo’ em música, chegando a informar falsamente a José Antônio que 

há algum tempo faz aula de canto, e que é tenor. Dessa maneira, ele consegue a simpatia do 

rico  pai  de  sua  namorada.  Josefina  já  havia  convencido  a  mãe  a  ajudá­la  a  casar  com 

Gaudêncio. Não  sabiam  as  personagens  que Gaudêncio  já  tinha  uma  amante  e  dois  filhos.



110 

Numa cena bastante inverossímil, Gaudêncio perde, na casa de José Antônio, uma carta que 

continha a revelação de sua união com outra mulher, Perpétua. Quem acha a carta é Marcelo 

que, por ter sido repudiado por Josefina e sua mãe, havia desistido do casamento com Josefina 

e  estava  de  partida  para  sua  fazenda  em  São  Paulo.  Em  decorrência  do  repúdio,  Marcelo 

pretendia  não  fazer caso dos problemas  nos quais a  família  se meteria com o casamento de 

Gaudêncio e Josefina. Entretanto, por Josefina ter ido até ele para pedir desculpas e esclarecer 

que  só  não  casaria  com  ele  por  já  gostar  de  outro  antes  de  conhecê­lo,  Marcelo  revela  o 

conteúdo da carta. Desconhecia Marcelo que Perpétua na verdade era sua irmã, Joana, e que 

Gaudêncio era o sedutor que a roubara de sua  família poucos anos antes. Quando descobre, 

obriga Gaudêncio a casar com sua  irmã. Apesar de ter sido Marcelo o salvador da honra de 

Josefina, os dois  jovens percebem que não devem se casar. Após  isso,  José Antônio  recebe 

uma carta informando sobre o cancelamento da temporada da Companhia Teatral italiana e a 

volta desta para Europa. José Antônio cai morto. Fim da comédia. 

Na comédia O diletante, Martins Pena opera uma crítica à relação entre os brasileiros 

e  os  produtos  estrangeiros.  De  José  Antônio,  protagonista  da  história,  já  comentamos  a 

submissão ao importado e a cegueira em relação às belezas nacionais, mas vale, ainda, alguns 

preâmbulos. A criação do  tipo de personagem que é José Antônio, o diletante,  é algo novo 

para Martins  Pena  porque,  com  o  diletante,  o  comediógrafo  irá  se  inserir,  como  salientou 

Barbara Heliodora (cf. 2000, p. 59), num tipo profícuo de cômico, a comicidade do defeito de 

caráter.  Esse  defeito  de  caráter,  que  não  é  tão  forte  e  prejudicial  como  as  infrações  de 

Negreiro  e Gainer  em Os  dois  ou  o  inglês maquinista,  serve  para  salientar  a  subserviência 
ridícula que é o gosto pelo  importado, que atingia a sociedade brasileira daquela época. No 

diálogo inicial, travado entre José Antônio e sua filha Josefina, já há a insinuação do modismo 

que será mote da peça: 

Josefina: Chamou­me, meu pai? 
José Antônio: Vem cá, loucazinha. Que fizeste da Casta Diva? 
Josefina: Está sobre o piano. 
José Antônio: Vai procurá­la. 
Josefina: Quer cantá­la? 
José Antônio: Divirta­se a menina comigo. 
Josefina: Se é para cantar, não procuro. Já não posso aturá­la. É maçada! 
José  Antônio:  Que  dizes,  bárbara?  A  Casta  Diva  maçada?  Esta  sublime 
produção do sublimíssimo gênio? 
Josefina: Será  sublimíssima, mas  como  há  algum  tempo para  cá que  eu  a 
tenho  ouvido  todos  os  dias  cantada,  guinchada,  miada,  assobiada  e 
estropiada por essas ruas e casas, já não a posso suportar. Todos cantam a 
Casta Diva – é epidimia [sic]!



111 

José  Antônio:  E  o mais  é  que  tens  razão! Ouve­se  daqui:  (canta  a Casta 
Diva  com  voz  fanhosa)  Ouve­se  dali:  (canta  com  voz  muito  fina)  Mais 
adiante  um  moleque:  (assobia­a)  Estragam­na!  Assassinam­na!  Mas  tu 
cantas bem. 
(PENA, 2007a, p. 350­351). 

Com a última fala de Josefina percebemos que Martins Pena constrói uma ponte entre 

o gosto de José Antônio pela Casta Diva com a população em geral: gostar da Casta Diva não 
é uma exclusividade do novo  rico José Antônio  (cf. HELIODORA, 2000, p. 31). De modo 

geral,  poderíamos  dizer  que  esse  gosto  que  tornou  popular  os  artefatos  estrangeiros  foi 

impulsionado  pela  profusão  de  costumes,  artigos,  roupas,  enfim,  cultura  estrangeira  que 

aportaram aqui após a chegada da família real em 1808. A inadaptação desses novos ‘gostos’ 

foi grande, apesar da ampla  aceitação que se  teve dessa cultura estrangeira,  como salientou 

Josefina  ao  falar  sobre  como  o  gosto  pela  música  italiana  tornou­se  um  vício  cômico 

brasileiro: ‘eu a tenho ouvido guinchada, miada, assobiada e estropiada por essas ruas e casas, 

já não posso suportar’.  O esclarecimento de Josefina é fundamental para que percebamos que 

esse  vício  cômico  está  em  toda  parte,  inadaptado  como  qualquer  vício  cômico.  Charles 

Expilly,  francês  de  passagem  pelo  Brasil  à  época  do  início  das  grandes  ‘importações’, 

percebeu bem essa inadaptação e comenta (apud ALENCASTRO, 1997, p. 47): 

O Rio possui hoje um teatro lírico [...] suas ruas são iluminadas a gás e há 
um piano em cada casa. É verdade que esse teatro está situado no meio de 
uma praça infecta [...] que as ruas, sem passeios, são mal calçadas de pedra 
bruta,  e  que  afinal,  nos  tais  pianos  [...]  não  se  tocam  senão  músicas  de 
dança, romanças e polcas. 

A  elegância  que,  supunham  os  possuidores  de  piano  e  freqüentadores  de  teatro,  adviria  do 

apreço pela música e  pelos costumes europeizados não combina com a  lacunar civilidade e 

educação que o Brasil apresentava à época. Ridicularizar a mímica dos habitantes que, com os 

seus guinchos, miados e assobios, reproduziam a música italiana é a maneira de Martins Pena 

mostrar a inadaptação desse gênero ao Brasil e a maneira viciosa e,  também,  inadaptada em 

que esse gosto foi rapidamente apreendido pelos brasileiros. 

Voltando à peça, a música italiana será o elo entre José Antônio e o mundo, como já 

salientamos. A, por assim dizer, febre musical de José Antônio, notabiliza­se por ser a pedra 

fundamental que irá guiar seu repúdio pelo brasileiro e o gosto pelo importado 23 . A cena que 

23  Se  fôssemos  tratar  com  rigor,  o  fado  que  é  colocado  como matéria mais  brasileira  que  a  ópera  italiana,  a 
despeito de sua origem lusitana, também seria ‘importado’. Vale aqui ressaltarmos que em 1844, ano em que foi



112 

transcrevemos a seguir apresenta uma ridicularização desse seu vício, por apresentar um José 

Antônio firmemente convencido das qualidades ‘sublimíssimas’ da música italiana e por sua 

tentativa  de  mostrar  que  ignorância  é  gostar  do  que  é  nacional.  Marcelo,  o  proprietário 

paulista vindo do interior, será a voz da razão neste trecho, e José Antônio será a voz viciosa. 

É  fundamental  que  se  perceba  a  inversão  que  fundamenta  o  ridículo  do  trecho,  no  qual  a 

acusação  de  ignorância  e  ignomínia  pública  está  na  boca  do  disparatado  José  Antônio.  O 

trecho,  então,  é  cômico  pela  maneira  exagerada  com  que  José Antônio  se  relaciona  com  a 

música e como vê o mundo sob os moldes do gosto exagerado. Para um melhor entendimento 

do caráter cômico preservamos o máximo possível do trecho: 

[...] 
José  Antônio:  Homem,  goze  primeiro  os  prazeres  da  Corte.  Não  queira 
enterrar­se  em  vida  no  sertão.  Vá  ao  teatro  ouvir  Norma,  Belisário,  Ana 
Bolena, Furioso. 
Marcelo: Não  acho  graça  nenhuma.  Umas  cantigas  que  eu  não  percebo  e 
que não se pode dançar. Não há nada como um fado. 
José Antônio: Que horror, preferir um fado à música  italiana!  (à parte) O 
que faz a ignorância! 
Marcelo: É que o senhor ainda não ouviu um fadinho bem rasgadinho e bem 
choradinho. (pega na viola e afina, enquanto José Antônio fala) 
José  Antônio:  Nem  quero  ouvir!  Não  diga  isto  a  ninguém,  que  se 
desacredita.  A  música  italiana,  meu  amigo,  é  melhor  presente  que  Deus 
nos fez, é o alimento das almas sensíveis. 
Marcelo: Pois o meu alimento é feijão com toucinho, fubá de milho e lombo 
de porco. 
José Antônio: Que blasfêmia! (à parte) É o que faz a ignorância! 
Marcelo: Que graça acha o senhor na música? Não me dirá. 
José Antônio: que graça? Uma graça divina e sentimental! Quando eu vou 
ao  teatro  e  ouço  esses  sublimes  acordes,  essas  harmonias  brilhantes,  essa 
melodia  arrebatadora,  sinto­me  outro...  O  prazer  enleva­me;  quero 
aproveitar a mais pequena nota e estendo o pescoço, aplico o ouvido e sinto 
que  não  desse Deus  umas  orelhas mais  compridas  para  aproveitar  o mais 
pequeno átomo de harmonia. 
[...] 
José  Antônio:  Quando  a  música  toca  no  fundo  da  minha  alma,  dá­me 
vontade  de  fazer  um  despropósito;  de  fazer  nem  sei  o  quê...  Saltar  pular, 
esfregar­me,  espojar­me  pelo  chão...  Ah,  meu  amigo,  que  sensação 
deliciosa! 
Marcelo: Cuidado, que a música lhe há de fazer doido. 

[...] (PENA, 2007a, p. 355­357) (grifo nosso) 

No trecho, o vício cômico de José Antônio o impede de se relacionar com as pessoas e 

com  o  mundo  de  maneira  flexível,  aos  moldes  de  Bergson,  que  a  vida  demanda.  A 

escrita a peça, nosso país ainda estava muito ligado a Portugal devido a independência ter ocorrido há poucos 
anos. Daí a utilização do fado como coisa nossa.



113 

ridicularização desse vício ocorre quando as características de José Antônio apontam para o 

modismo vazio e para o status social conferido a alguém por simplesmente gostar de música 

italiana.  Em  outras  palavras,  para  José  Antônio,  quem  gosta  desse  tipo  de  música  é  uma 

pessoa diferente,  fina,  e  quem  não  gosta  corre o  risco  de  ser  repudiado  e  desacreditado. A 

‘desconstrução’ dos argumentos de José Antônio empreendida por Marcelo sela o ridículo da 

cena, principalmente no que concerne à réplica à alusão feita por José Antônio sobre a música 

ser o alimento da alma: ‘pois o meu alimento é feijão com toucinho, fubá de milho e lombo de 

porco. Essa resposta lança à terra a argumentação de José Antônio, que, provavelmente  já à 

época em que a peça foi representada, seria um lugar comum (“a música [...] é o alimento das 

almas sensíveis”). Há também uma ‘chamada à razão’ na última parte do diálogo, uma réplica 

à disparatada reação de José Antônio à música que toca no fundo da alma, que corrobora para 

essa ridicularização: ‘cuidado, que a música lhe há de fazer doido’. A brincadeira de Martins 

Pena com o gosto pela música européia de José Antônio atinge uma tonalidade mais crítica, 

quando o exagero torna­se uma espécie de endeusamento das propriedades da música italiana. 

Quando José Antônio afirma que a música italiana é o melhor presente que Deus nos fez, sua 

atitude  torna­se  uma  espécie  de  submissão  religiosa  à  música  italiana,  ou  seja,  uma 

divinização  do  que  é  importado.  As  crises  histéricas  que  José  Antônio  afirma  padecer,  ou 

melhor,  experimentar,  ao  ouvir  música  italiana  são  parecidas  com  as  atitudes  de  alguém  à 

beira do divino, como se a música italiana possuísse um tipo de poder de arrebatar os homens, 

arrebatamento que está bem próximo da loucura, no caso de J. Antônio, como lembra Marcelo 

na  última  fala  do  excerto.  Podemos  acompanhar  mais  um  exemplo  da  alienação,  ou  vício 

cômico, de José Antônio noutro trecho bastante elucidativo: 

José  Antônio: Quando  estou  no  teatro  ouvindo  essas  celestes  inspirações, 
dá­me  vontade  de matar  a  todos  que me perturbam com suas  conversas  e 
tosses. Quem quer conversar fique em casa e quem tem tosse tome xarope e 
vá se deitar, e não incomode aos mais. Um dia faço uma asneira! 
Marcelo: Não diga isso, homem de Deus! 
José  Antônio:  Ainda  ontem  estava  ouvindo  aquele  belo  dueto – Qual  cor 
tradisti...  (canta).  Um  bárbaro  que  estava  sentado  ao  meu  lado  espirrou 
estrondosamente na ocasião mais patética! Deu­me vontade de lhe dar uma 
dentada no nariz e lho arrancar. 
Marcelo:  Ah,  ah,  ah!  (rindo­se).  Tirar  o  nariz  ao  homem  por  causa  da 
música! 
José Antônio: Patrício, você não sabe de que é capaz um diletante. 
[...] 
José Antônio: Olhe, um  dia  acordei  com a  firma  tenção de  separar­me  de 
minha mulher. 
[...] 
José Antônio: Sonhei que estava ouvindo a Malibran.



114 

Marcelo: Malibran? 
José  Antônio:  sim,  a Malibran,  essa  cantora  com  que  os  estrangeiros  nos 
quebram a cabeça. A sua voz  chegava a meus ouvidos pura e argentina, e 
fiquei  de  tal  modo  comovido  e  arrebatado,  que  acordei  –  e  ouço  oh,  que 
sacrilégio!, ouço minha mulher que dorme, roncando como um porco. 
Marcelo: E só por isso queria se separar de sua companheira? 
José Antônio: Pois o que quer que se faça a uma mulher que ronca quando a 
Malibran canta? Diga? 
[...] 

(PENA, 2007a, 357­359) 

O vício cômico de José Antônio, como já dissemos, impede­o de perceber o desbaratamento 

de  suas  ‘tenções’. Além da  bastante  cômica  vontade  de  retirar  o  nariz  dos  espectadores  de 

teatro que não respeitam o ambiente, há a fuga da realidade, que o impede de distinguir entre 

sonho e realidade, num devaneio digno de um nefelibata. O exagero, que é levado às últimas 

conseqüências por Martins Pena,  é  José Antônio  interpretar  a  sua vida como se  estivesse o 

tempo inteiro no teatro: ele sonha com ‘Malibran’, obriga a sua família a estar o tempo inteiro 

à  sua  disposição  para  acompanhá­lo  em  duetos  (como  vimos  no  diálogo  que  abre  a  peça), 

acredita que é razão  justa separar­se de sua esposa, pois esta, enquanto José Antônio ouvia, 

em sonho, Malibran, roncava como se nada estivesse acontecendo. 

Para corrigir o vício cômico, que é verdadeiramente o mote da peça, Martins Pena faz 

José  Antônio  sofrer  algumas  humilhações.  A  mais  forte  das  humilhações  diz  respeito  às 

atitudes  do Dr. Gaudêncio  que,  por  duas  vezes,  consegue  atingir  seus  objetivos  facilmente, 

mediante o uso do vício  cômico de José Antônio. Salientemos desde  já que  toda a punição 

sofrida  por  José  Antônio  relaciona­se  de  forma  direta  com  o  seu  vício,  num  movimento 

punitivo que, num crescendo, ataca por todos os flancos o motivo de sua punição: a loucura 

por música estrangeira. Na primeira das  situações,  iremos, com uma passagem  já citada em 

parte, tentar entrever como se dá o ludibrio de José Antônio que, como podemos perceber na 

citação que segue, até essa conversa não nutria uma boa relação com Gaudêncio. A extensão 

talvez  exagerada  da  citação  deve­se  a  uma  tentativa  de  preservar  uma  unidade  na  situação 

cômica. 

Gaudêncio:  Que  tal  o  paulista?  Safa!  Por  isso  há  tantas  mortes  aí  pelo 
interior.  Por  qualquer  coisa,  tome  lá  você  uma  facada,  ou  um  tiro  de 
bacamarte. Por isso é que nas eleições corre tanto sangue. 
José Antônio: Cale­se, cale­se, que não quero saber dessas coisas! O senhor 
é que teve a culpa, foi escandalizá­lo. 
Gaudêncio: Ele é que o escandalizou, dizendo que o senhor parecia­se com 
um boi com chifres. Mande esta onça embora.



115 

José Antônio: Isso não se faz assim! Ele é homem rico e considerado lá em 
S.  Paulo.  Anda  mal  vestido  porque  assim  foi  criado  e  não  há  forças 
humanas que o façam mudar. Não se ajeita com uma casaca. Tem gostado 
muito de Josefina, e pediu­ma. 
Gaudêncio:  (à  parte) Mau!  (para  José Antônio)  Pois  o  senhor  atreve­se  a 
sacrificar  a  sua  filha,  casando­a  com  um  homem  tão  assomado,  que  puxa 
uma faca pela menor palavra e que é capaz de fazer uma morte e acabar na 
forca? 
José Antônio: Tudo fosse isso! Puxar uma faca não vale nada; o diabo é ele 
não gostar da Italiana. 
Gaudêncio: Pois acha não gostar de música pior? 
José Antônio: Mil vezes! 
Gaudêncio: (à parte) Ah, bom! Isto me servirá... 
José Antônio: Hei de lhe dar algumas lições, e ele tomará gosto. 
Gaudêncio: (à parte) É preciso desviá­lo deste intento. (para José Antônio). 
Acho que tem muita razão em dizer que pior não gostar de música, do que 
dar facadas. O homem pode ser ladrão e assassino sem que tenha má índole. 
Essas  péssimas  inclinações  provêm  quase  sempre  de  uma  educação  mal 
dirigida;  os  bons  exemplos  e  a Casa  da Correção  o  podem  emendar; mas 
aquele  que  não  gosta de música?... Nasceu  com alma mal  conformada! É 
um perverso! 
José Antônio: Perverso, diz o senhor? É um monstro! O que não se extasia 
com os suaves encantos da harmonia não tem alma e... 
Gaudêncio: É incorrigível! 
José Antônio: Capaz dos maiores crimes! 
[...] 
José Antônio: Antropófago! Meu caro amigo, eu estou bem persuadido que 
Robespierre,  Pedro Espanhol,  e  os  ladrões  da Caqueirada  e Remecheda  e 
todos  aqueles  de  que  nos  fala  Os  mistérios  de  Paris  não  gostavam  de 
música. 
Gaudêncio: Isto está provado... 
José Antônio: Ah, já está provado? Não o dizia eu? É para ver. [...] 

(PENA, 2007a, p. 381­382). 

A  alienação  de  José  Antônio  não  o  deixa  perceber  que  Gaudêncio  está  apenas 

concordando com as  suas  idéias absurdas apenas para se aproximar dele. Os ‘à parte’  feitos 

por  Gaudêncio  servem  para  estabelecer  com  o  público  a  cumplicidade  que  torna  o  trecho 

ainda mais cômico. É salutar que se saliente mais uma vez como as relações sociais de José 

Antônio  são  afetadas  pela  música.  Ao  aludir  à  criação  de  escolas  musicais  que  tornariam 

obsoletas  as  cadeias  e  revolucionariam  a  legislação,  a  sua  neurose  por  música  passa  a  ser 

quase um sintoma de esquizofrenia: 

José Antônio: Criadas essas escolas [de música], as funções do  júri seriam 
mais  suaves  e  humanas.  Do  seu  seio  não  sairiam  condenações  de  prisão, 
galé  e  morte;  seriam  suas  sentenças  assim  formuladas:  Condeno  ao  réu 
fulano,  por  crime  de  roubo,  com  infração,  a  um  ano  de  frauta  [sic].  Ou: 
condeno  ao  réu  sicrano,  por  crime  de  assassinato,  com  circunstâncias



116 

agravantes, a quatro de fagote  e canto vocal. E assim por diante. Enfim, o 
júri se dirigiria por um Código Musical que fosse dando a última demão. É 
impossível que assim os maiores criminosos não se emendassem... 
Gaudêncio: Impossibilíssimo [...] 

PENA, 2007a, p. 383­384). 

Assim como faz Argan, de O doente imaginário, de Molière, que buscava um genro médico, 

José Antônio parece um tanto inclinado a aceitar como seu genro Gaudêncio, que, falsamente, 

afirma até que está  tendo aulas com um professor de canto. Tolamente, nosso diletante não 

percebe  que  se  trata  de  uma  farsa  de  Gaudêncio.  Após  a  encenação  de  Gaudêncio,  José 

Antônio passa a preferir um genro mais inclinado à música e, por isso, passa a tratar Marcelo 

pessimamente, com descomposturas que fazem com que o patrício queira retornar mais cedo à 

cidade de São Paulo: 

Entra José Antônio com um copo de água na mão; vem com tanto cuidado, 
que  não  repara  na  pessoa  que  está  em  cena,  e  toma  Marcelo  por 
Gaudêncio. 
José Antônio: Aqui está a água, beba. 
Marcelo: (tomando o copo) Obrigado! [...] 
José Antônio: (espantado): Oh! 
Marcelo: o patrício adivinhou que eu estava com sede? Está o copo. 
José Antônio: Onde está o Dr. Gaudêncio? 
Marcelo: que eu visse, não senhor. 
José Antônio: E esta!... 
Marcelo: Patrício, então, que tem dito a menina? 
José Antônio: que não quer. Que não quer casar­se com um homem que não 
sabe música. E tem razão! (à parte) Já não o posso aturar! Sem dúvida foi 
ele que fez sair o tenor [Gaudêncio]... E fiquei privado deste prazer! (sai) 

(PENA, 2007a, p. 390­391) 

A  paixão  de  José  Antônio  por  música,  manifestada  nas  diversas  passagens  que 

citamos, ainda dá pano de  fundo para uma crítica  interessante de Martins Pena: a  facilidade 

com que os brasileiros apreendem os costumes novos vindos de fora e os incorpora à sua vida 

cotidiana como se tal costume fosse uma tradição (como nos lembrou Expilly no trecho que 

citamos). Isso nos é revelado pela esposa de José Antônio, quando ela alude à explicação da 

‘loucura’ do marido com a paixão pela música: “Merenciana: E então? Ora, senhor, que demo 

se lhe meteu nos miolos? O senhor, que há um ano tinha tanto juízo e que nem sabia se existia 

Norma  no  mundo,  e  que  só  às  vezes  tocava  a  brincar  e  especialmente  sua  valsinha?...” 

(PENA, 2007a, p. 372). Essa perda de juízo de José Antônio é peculiar, pois, antes da vinda 

da música italiana (da vinda do importado, portanto), ele era um homem razoável e comedido.



117 

Com  o  modismo  da  paixão  pela  música  italiana,  ele  torna­se  irracional,  como  já 

demonstramos algumas vezes. 

Martins Pena  continua numa  nota  só, ou  seja,  tentando  expor  e  ridicularizar  o  vício 

cômico de José Antônio, que o torna inadaptado, por vários flancos. O espectador parece ser 

levado  a  perceber  como  o  vício  cômico  de  José  Antônio  modifica  suas  ações  nas  mais 

diversas  situações.  Como  Quixote,  que  vendo  Moinhos  de  Vento,  confunde­os  com 

ameaçadores gigantes devido a seu tamanho, José Antônio ativa o seu  ‘mundo musical’ por 

qualquer pequeno detalhe que o faça  lembrar alguma passagem de ópera. Numa das últimas 

cenas,  quando Perpétua,  a  amante  de Gaudêncio,  implora  à  Josefina  que  não  case  com  seu 

homem, ele enxerga  isso como um ensaio de uma ópera. Entendemos por bem reproduzir o 

trecho  quase  que  integralmente  para  que  se  perceba  a  disparatada  interpretação  de  José 

Antônio.  Na  passagem,  Perpétua  tenta  convencer  Josefina  a  não  se  casar  e  adverte­a  da 

perfídia de Gaudêncio: 

Perpétua: Não me queixo; fui culpada. Abandonei aos meus para seguir um 
pérfido, mas meus  filhos, meus  inocentes  filhos,  que  culpa  têm  dos meus 
desvarios? (obriga­os a ajoelharem­se) Eles vos pedem pela minha voz que 
não lhe roubeis seu pai... (aqui aparece à porta Antônio, que vendo o que se 
passa,  pára  surpreendido)...  que  talvez  algum  dia,  arrependido,  ainda  se 
compadeça deles... 
[...] 
José  Antônio:  (caminhando  para  a  frente):  Bravo!  Bravíssimo!  (as  duas 
surpreendem­se; os pequenos conservam­se de joelhos) Continuem, que eu 
acompanho. (vai para o piano). 
Perpétua: Ah! 
Josefina: Continuar o quê, senhor? 
José Antônio: Pois não é o dueto da Norma que estavam cantando? 
Josefina: Qual dueto? Que loucura! 
José Antônio: (caminhando para ela) Ó filha, pois eu pensei que ias cantas. 
Vi estes dois pequenos de joelhos, julguei que tu ias fazer de Norma e ali a 
senhora de Adalgisa... 
Josefina:  E  não  se  enganou  de  todo.  Somente  trocou  os  nomes:  aqui  a 
Adalgisa sou eu,  e a senhora a Norma, porque é  traída e abandonada pelo 
falso... 
José Antônio: Pollione? 
Josefina: Qual Pollione! Pelo Dr. Gaudêncio! 
(PENA, 2007a, p. 399­400) 

À semelhança do Cavaleiro da Triste Figura, José Antônio não percebe o mundo real. 

A sua estupidez, que de  fato  se aproxima da patologia de Quixote, é gerada pelo  seu vício 

cômico de  interpretar o mundo sob os moldes da música;  é cômica  no  trecho devido a  seu 

status multifacetado. Ele não percebe a situação, interpreta a cena como sendo uma parte do



118 

dueto da Norma, não percebe como apenas alusiva à analogia de sua filha com a Norma, não 

abandonando a sua falsa interpretação do mundo. 

Acertadamente, Martins  Pena  dá  como  solução  final  a  morte  de  José  Antônio  que, 

mesmo  inverossímil  do  ponto  de  vista  lógico  (ele  morre  ao  saber  que  iria  ser  suspensa  a 

temporada  da  companhia  italiana  que  estava  na  corte)  é  bem  possível  do  ponto  de  vista 

ficcional dada a disparatada e absurda paixão por música que nutria José Antônio. Num final 

digno de um melodrama pueril,  após  serem resolvidos os conflitos  (Marcelo  faz Gaudêncio 

reparar  seu  erro  casando­o  com  Perpétua,  que  na  verdade  se  chamava  Joana),  a  comédia 

finaliza do seguinte modo:

José Antônio: (abrindo a carta) Com sua licença. (lendo em voz alta) “Meu 
amigo, dou­lhe a mais triste e infausta nova que se pode dar a um diletante.” 
(deixando  de  ler)  O  que  será?  (lendo)  “Fecha­se  o  nosso  teatro  e  a 
Companhia Italiana vai para Europa.” (José Antônio acaba de  ler a carta: 
fica  por  alguns  instantes  trêmulo,  levanta  os  braços,  dá  um  pungente 
gemido e cai morto) 
Todos: Ah! (Merenciana abaixa para socorrer Antônio) 
Gaudêncio: (de joelhos junto de José Antônio) Está morto! 
Todos: Morto! Que desgraça! (grupam­se em redor do corpo de Antônio e 
cai o pano) 
(PENA, 2007a, p. 410) 

Explorando o  que de mais  profícuo  deixou  a  tradição  cômica que  estudamos,  desde 

Plauto (Aulularia) e Molière (O doente imaginário e O avarento), Martins Pena utiliza­se da 

comicidade  do  defeito  de  caráter  para  compor  O  diletante.  Se  lembrarmos  de  uma  das 
definições  de  defeito  cômico  que  demos  no  primeiro  capítulo,  a  qual  abordava  a  falta  de 

profundidade de objetivo que gera o cômico, como o avarento, que só visa o dinheiro pelo 

prazer  de  juntar  dinheiro,  perceberemos  que  com  essa  peça  Martins  Pena  se  insere  nessa 

tradição.  Diferentemente  das  outras  duas  peças  que  analisamos,  com O  diletante,  Martins 

Pena empreende uma  crítica menos ácida, mas que  revela,  surpreendentemente, um alcance 

maior: uma crítica ao culto nacional ao que é estrangeiro. Ocorre, na peça, a infantilização da 

personalidade de  José Antônio, denotando a sua  a­sociabilidade, o que o  leva  a cometer os 

mais  variados  disparates  em  nome  dessa  sua  infantilidade.  Acreditamos  ser  possível 

interpretar  esse  vício  cômico  de  José  Antônio  como  característico  de  outras  ‘paixões’  dos 

brasileiros à época. Cabe aí o gosto pelas roupas da moda, pelos costumes europeizados, pelas 

peças de teatro, etc., que, como é evidente, não é de todo mal, mas que se torna prejudicial ao 

corpo social quando esse gosto tolhe a razão e limita a interpretação, não permitindo que estas



119 

pessoas não percebam os defeitos e as  imperfeições da matéria  importada (a música  italiana 

que é feita por Deus, segundo José Antônio). 

A humilhação e, posteriormente, a morte de José Antônio em decorrência desse gosto 

pela música italiana pode ser vista como uma maneira exagerada de enxergar o problema, mas 

não deixa de aludir  à maneira como esse gosto pode ser daninho,  levando o corpo social  a 

adotar práticas que não condizem com suas condições. 

3.4. Conclusão: contra a família, as leis, os modismos... 

As três peças de Martins Pena que analisamos apresentam alguns pontos em comum. 

Estudamos primeiramente a comédia Os dois ou o inglês maquinista que, apesar de não ser a 
peça mais  famosa do dramaturgo fluminense,  foi a mais discutida. A extensão da análise da 

comédia  deveu­se  ao  seu  teor.  Nessa  comédia,  começamos  por  mostrar  que Martins  Pena 

primou por imprimir no seu texto uma pintura próxima da classe burguesa, com as didascálias 

e o figurino das personagens. A intenção dele, como sublinhamos na análise da peça, foi dar 

uma pano de fundo preciso para o objeto de sua crítica, a classe burguesa. Entrevemos, então, 

os meandros com os quais a burguesia toma posse do “Estado”, por intermédio de favores e 

suborno. A  intenção  de Martins  Pena  ao  mostrar  essa  relação  entre  burguesia  e  Estado  foi 

fazer  uma  crítica  à  corrupção, observando que  a  lei,  que  em  seu  fundamento  deve  ser  para 

todos,  na  verdade  não  regula  as  ações  daqueles  que  têm  ‘posses’.  Chamou­nos  bastante  a 

atenção,  nessa  comédia,  a  não­inserção  por Martins  Pena,  segundo  nossa  interpretação,  de 

alguma personagem da classe burguesa que servisse de contraponto crítico ao tipo corrompido 

de relação entre a burguesia e o Estado. Mesmo Felício, o protagonista (“mocinho”), vez por 

outra, tropeça no seu discurso ético e acaba por corroborar com o deturpado uso de leis de sua 

tia  e  dos  dois  antagonistas  da  peça,  Negreiro  e Gainer.  Como  se  não  bastasse,  são  citados 

como ‘coniventes’ da corrupção da burguesia, Ministros,  juízes de direito,  capitães e outras 

autoridades, evidenciando como a corrupção estava impregnada nas relações entre burguesia e 

Estado. 

As  relações  humanas,  daquela  classe,  também  foram  mostradas  no  seu  lado 

corrompido.  A  família  burguesa  da  peça  é  apresentada  como  uma  instituição  falida,  cujas 

relações  dão­se  principalmente  em decorrência  de  dinheiro  e  status.  Isso  pode  ser  visto  em 

Florência. Quando Florência percebe, por exemplo, a preferência de Gainer por sua filha, ela 

mostra­se desleal e faz uso de sua autoridade de matriarca para afastar qualquer possibilidade



120 

de  Gainer  casar  com  sua  filha  (ainda  que  tal  união  não  passasse  pela  cabeça  da  moça), 

esquecendo­se  de  seu  papel  social  na  família  que  encabeçava.  Da  mesma  forma,  os 

pretendentes  Gainer  e  Negreiro  deixam  entrever  que  só  intentam  casar  pelo  dote  e  pelo 

dinheiro que essa união traria, não pelo amor que deveria ser a base da constituição familiar. 

Por  ser  ambígua,  apesar  do  final  feliz,  a  peça  não  corrige  os  maus  costumes  de 

maneira direta, como seria de esperar de uma comédia tradicional. Os antagonistas, Negreiro 

e Gainer, só têm uma punição: não casam comMariquinha e não recebem o esperado dote. Os 

maus  costumes  de  Florência,  a  matriarca  que  passava  por  cima  das  leis  e  ia  se  casar  por 

segunda vez sem a certeza da morte do marido, não são corrigidos, ela é até compensada: tem 

o marido de volta e pode esquecer­se de cuidar dos negócios e retomar sua vida de senhora da 

sociedade,  fútil. Na verdade, a peça é uma mostra da vitória dos costumes e da ‘maneira de 

viver’ da burguesia. Sua crítica, dúbia como a peça, está em mostrar como as coisas são para 

os  ricos  e  como  elas  continuarão  sendo,  ainda  que  essa  situação  seja  quebrada  em  alguns 

momentos. Mesmo expondo contradições da sociedade de então, que se dizia progressista e 

europeizada, Martins Pena, pessimista, apela, talvez, para que o público reflita sobre que tipo 

de  rumo  a  sociedade  tomava  à  época.  É  possível  que,  mostrando  a  realidade,  ou  seja, 

apontando que aqueles maus costumes não seriam simplesmente corrigidos com a prisão de 

Negreiro e a expulsão do especulador Gainer, como talvez seria um final de comédia coerente 

com  a  tradição,  Martins  Pena  intentasse  construir  uma  crítica  mais  forte,  pela  revolta  e 

descontentamento do público com a injustiça do final. O final da comédia é o uso ‘máximo’ 

do sentido da  frase  soltada por Negreiro na conclusão de sua conversa com Felício quando 

falavam  sobre  honestidade e o  resultado alcançado por essa  virtude: “Negreiro:  [...]  fica  na 

conta  de  pobre,  que  é  menos  que  pouca  coisa.  E  no  entanto  vão  os  negrinhos  para  um 

depósito, a fim de serem ao depois distribuídos por aqueles de quem mais se depende, ou que 

tem  maiores  empenhos.  Calemo­nos,  porém,  que  isto  vai  longe.”  Para  Martins  Pena,  a 

sociedade estava tão corrompida que, mesmo se alguns fizessem o bem, como é o caso do juiz 

de  direito  que  cumpre  seu  dever,  outros  irão  deturpar  sua  obra  e  restituir  o mal.  Esse  teor 

ácido e pessimista lembra o final da comédia de Shakespeare O mercador de Veneza, na qual 
o judeu Shylock, mesmo estando certo, é punido. Só que aqui é o contrário, mesmo erradas as 

personagens  ‘vilãs’  não  são  punidas.  O  ‘cruzar  de  braços’  de Martins  Pena  dá  matéria  de 

reflexão, como a comédia de Shakespeare, pelo desconforto que é ver personagens ‘más’ não 

sendo punidas e a justiça maniqueísta, usual em comédias, não sendo cumprida. 

A segunda peça que apresentamos, O noviço, apresenta algumas características de Os 
dois...,  como  a  corrupção  da  família,  por  parte  de  seus membros. Com um claro  intuito  de



121 

fazer rir, Martins Pena  insere­se num tipo de comédia mais clássica pelo  final  feliz direto e 

pela  divisão  em  três  partes. O  final  feliz  é  ocasionado pela  junção  dos  dois  ‘mocinhos’  da 

peça.  Como  apontamos  anteriormente,  muitos  críticos  estipulam  que  a  comédia  tem  como 

crítica central a  luta contra o costume do patronato, o que não é bem verdade. Se olharmos 

atentamente, veremos que essa crítica é apenas alusiva e que a crítica da obra  recai  sobre a 

família e o ‘alpinismo’ social. Sobre a família, poderíamos citar Florência, a viúva apaixonada 

e  cega,  que passa  por  cima da  vontade  de  seus  familiares  para  satisfazer  o  novo marido  e, 

assim,  satisfazer  a  si  própria.  E  sobre  o  ‘alpinismo’  social,  teríamos  o  inescrupuloso 

Ambrósio,  que  acredita  que,  uma  vez  rico,  seria  impunível  e  teria  os  crimes  perdoados. 

Mesmo não apresentando ‘conseqüências’ tão fortes para os problemas de caráter da família 

de  Florência,  a  comédia,  ao  contrário  da  primeira,  apresenta  alguns  corretivos.  Florência  é 

enganada  e  quase  tem  a  família  destruída  por  Ambrósio,  por  exemplo.  É  uma  peça  mais 

voltada à ‘comédia clássica’, como já dissemos, pelo caminho que segue em recompensar os 

bons, os mocinhos, e castigar os maus, Ambrósio. A razão dessa peça ser a mais comentada 

de Martins Pena talvez se deva por esta apresentar recursos mais próprios da comédia, como 

‘à  parte’;  esconderijos,  disfarces,  que  a  comédia  nova  romana  legou  à  tradição  ocidental. 

Contudo,  é  uma peça  cuja  crítica  não  é  tão  ácida  quanto  à  contida  em Os  dois  ou  o  inglês 

maquinista, escrita anos antes. 
O  terceiro  texto  de Martins  Pena  que  analisamos  foi  a  comédia  O  diletante.  Como 

salientamos no início da análise da peça, é a comédia com a qual Martins Pena se  insere na 

comédia de  crítica a  caracteres.  José Antônio é apresentado como um desvairado novo  rico 

esquecido de suas funções sociais em decorrência de um duvidoso, e desenfreado, gosto por 

música  italiana. Esse  gosto  é  ridicularizado  por vários  flancos,  num  tipo  de  crítica  bem ao 

gosto  de Molière, mostrando o  absurdo  de  sua paixão  ardente  por música  italiana. Martins 

Pena  soube mostrar  que  esse  gosto  de  José Antônio  simboliza  a  paixão  dos  brasileiros  por 

tudo  que  é  importado,  apontando  que  a  personagem  é  apenas  mais  um  dos  que  cultuam  a 

música italiana. Para dar vazão a essa crítica, o comediógrafo fluminense rebaixou o patriarca 

a uma figura patética, capaz dos maiores desvarios (como a prisão musical) em decorrência de 

sua paixão por música. O final da comédia, digno de um melodrama burlesco, atinge o ápice 

quando  dá  o  parecer  final  que  atesta  o  exagero  de  José  Antônio:  ele  morre  pela  falta  de 

música. 

A escolha dessas  três comédias  foi proposital, obviamente. Pensamos em mostrar  ao 

menos três das facetas do comediógrafo Martins Pena. Em Os dois ou inglês maquinista, peça 
que  marcou  o  seu  retorno  à  comédia,  temos  o  moralizador  que  tentou melhorar  a  família



122 

burguesa e as relações entre as leis e as pessoas, apontando para a debilidade no cumprimento 

delas, quando se aplicam à burguesia. Na  segunda comédia, Martins Pena,  já comediógrafo 

experimentado,  brindou­nos  com  um  tipo  de  peça  menos  ácida  e  mais  voltada  à  família 

burguesa  que  à  sociedade  como  um  todo.  Com  essa  redução  de  campo  de  observação, 

podemos apreciar melhor os meandros da família burguesa. Com a peça O diletante, terceira 

comédia analisada, escrita um ano antes de O noviço, percebemos que o campo de observação 
é ainda mais restrito. Há a família, a de José Antônio, mas essa não é mais que um pano de 

fundo para as  investidas cômicas de Martins Pena,  relacionando esse  vício com as  relações 

travadas entre José Antônio e o mundo que o cercava. 

As  três  comédias  que  analisamos  primaram por mostrar  um Brasil  diferente  àqueles 

acostumados  a  vê­lo  sob  ótica  favorável.  Pintando  os  caracteres  o  mais  fidedignamente 

possível,  Martins  Pena,  assim  como  a  tradição  cômica  que  o  precedera,  critica, 

ridicularizando, a sociedade que o rodeava. O plano dele é o de todo comediógrafo: traçar um 

perfil da  sociedade que o cerca para observar o que  impede que aquela sociedade progrida, 

sob os valores da ética e da moral. É assim com a questão das leis que, segundo percebemos 

na  comédia  Os  dois  ou  o  inglês  maquinista,  retardam  o  progresso  do  Brasil  pela  não 
equalização dos direitos. É assim com a exposição das  falhas da  família burguesa, hábil em 

lucrar, mas  que  se  revela  fraca  como  instituição capaz  de prover  afetividade  e  amor  a  seus 

membros. É assim com a crítica aos modismos e ao culto do estrangeiro, que nos impede de 

enxergar as belezas nacionais. 

Por fim, as comédias de Martins Pena  levam­nos à reflexão sobre os valores sociais, 

por apresentar em seu bojo, um retrato da sociedade brasileira de meados do século XIX, um 

retrato  que,  se  por  vezes  pouco  agradável  aos  nossos  olhos,  mostra­nos  os  fundamentos 

contraditórios que  firmaram nossa sociedade. Bases éticas e morais que estão  impressas em 

páginas  que,  se  esmaecidas  pelo  tempo,  ainda  representam  uma  fonte  viva  para 

compreendermos aquele período e o corrente, como apontou Sílvio Romero (1980, p. 1364): 

[...] Se se perdessem todas as leis, escritos, memórias da história brasileira 
dos  primeiros  cinqüenta  anos  deste  século  XIX,  que  está  a  findar,  e  nos 
ficassem  somente  as  comédias  de  Pena,  era  possível  recontar  por  elas  a 
fisionomia moral de toda essa época.



123 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Um dos motes de nosso trabalho foi entender que relação havia entre as comédias de 

Martins Pena e a sociedade brasileira do século XIX. Procuramos demonstrar durante nosso 

trabalho que essa relação não é neutra, mas possui um claro propósito crítico. O riso político­ 

social  de  Martins  Pena,  em  decorrência  de  seu  gênero  e,  também,  dos  propósitos  do 

dramaturgo  fluminense,  está  em  franca  proximidade  com a  sociedade  brasileira  que  lhe  era 

contemporânea.  A  reflexão  oriunda  dos  ‘finais  felizes’  sugere  questionamentos  sobre  o 

funcionamento das instituições sociais burguesas da sociedade que Pena retratou. A corrupção 

da família, das leis, do Estado, foram os objetivos de Martins Pena nas peças que analisamos. 

Sobre  a  comédia  de  costumes,  foi­nos  importante  para  a  compreensão  do  gênero  o 

recuo  que  demos  no  primeiro  capítulo.  Antes  de  apresentarmos  uma  explicação  sobre  a 

definição  clássica  de  comédia  legada  por  Aristóteles  e  a  relação  desse  gênero  com  a 

sociedade, ou melhor, com o mundo social, procuramos salientar, de uma forma que julgamos 

mais  prática,  como  esse  gênero,  ao  longo  de  séculos  de  produção,  tornou­se  aquilo  que 

Martins Pena assimilou, provavelmente de suas leituras, e adaptou para a situação brasileira. 

Ajudou­nos bastante para compreendermos o fenômeno do riso na comédia, as relações que 

fizemos entre o que podemos chamar de dimensão e essência do que é o riso e algumas obras 

literárias, para chegarmos a uma conclusão que classifica a comédia como uma manifestação 

que objetiva crítica social. 

Bergson (2007) e Paduano e Angeli (2007)  foram fundamentais para nossa pesquisa, 

na  medida  em  pudemos  fazer  a  ponte  entre  os  três  autores  para  apresentarmos  uma  visão 

política do  riso. A comédia,  então, passou para nós a ter um claro objetivo de  relacionar­se 

com a sociedade para criticá­la. O cômico foi entendido, com D’Angeli e Paduano, como um 

instrumento  crítico  que  alerta o  povo da mesma maneira  que os  sermões  edificantes,  ou  as 

lições de moral. 

Quando analisamos o nosso corpus, Os dois ou o inglês maquinista, O diletante e O 
noviço,  passamos  a  perceber  melhor  como  foi  acurado  o  trato  de  Martins  Pena  com  as 

instituições burguesas e como era ferrenha a sua crítica ao desrespeito da lei e das injustiças 

sociais trazidas pela subversão dos valores sociais. 

Podemos  salientar,  ainda,  que  da  análise  das  peças,  fica­nos  a  percepção  de  um 

Martins Pena renovado. Se passarmos em vista a fortuna crítica do nosso autor, vê­lo­emos, 

mesmo por um de seus maiores defensores, Sílvio Romero, acusado de ser um escritor que 

não se aprofundou nas incursões às profundezas do espírito humano. Vimos que esse não é o



124 

objetivo  da maioria  das  comédias 24 ,  principalmente  das  comédias  de  costume,  que  primam 

pelo trato com as coisas comezinhas e as discussões sobre assuntos menores. As comédias, de 

um modo geral,  debruçam­se  sobre  o  tipo  e  a  situação  típica. Mesmo  assim,  não  podemos 

deixar  de  perceber  construções  das  personagens  como  Felício,  que  ora  nega  ora  aceita  as 

transgressões à lei, de Os dois ou o inglês maquinista. A apresentação da personagem como 

alguém  que  titubeia  entre  ser  combativo  em  relação  à  corrupção  de  sua  família,  ora 

aquiescente,  reflete  uma  ambigüidade  que  está  longe  de  ser  apenas  um  trato  superficial  da 

natureza humana. 

Em alguns pontos, encontramos dificuldades. A maior destas barreiras foi o problema 

das fontes bibliográficas sobre o cômico e sobre o riso, que rareiam nas prateleiras de nossas 

bibliotecas e  livrarias. Aliado a  isso,  foi­nos penosa a seleção da  fortuna crítica de Martins 

Pena, que, quando muito, analisavam superficialmente a produção cômica do autor. 

As  relações  possíveis  entre  a  sociedade  brasileira  de  meados  do  século  XIX  e  as 

comédias  de  Martins  Pena  estiveram  longe,  nesse  nosso  estudo,  de  serem  aprofundadas. 

Sobejam possibilidades:  o  silêncio  dos  escravos,  a  questão  dos  intelectuais,  a  relação  entre 

maridos  e  esposas,  as  imagens  dos  interiores  brasileiros.  Na  verdade,  esse  nosso  estudo 

abordou  apenas  uma  das  facetas  do  que  Barbara  Heliodora  chamou  de  “retratos  bem 

humorados” do Brasil, a crítica de Martins Pena às instituições burguesas. 

24 Excetuam­se dessa grande maioria, provavelmente, as comédias de caráter. Gênero que se projeta com as 
peças de La Bruyère, no final do século XVII e início do século XVIII.



125 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ALENCASTRO, Luiz Felipe de. Vida privada e ordem privada no império. In: _____. (org.). 

História da vida privada no Brasil: Império. São Paulo: Companhia das Letras, 1997. 

ARÊAS, Vilma  Sant’Anna. Na  tapera  de  Santa  Cruz:  uma  leitura  de Martins  Pena.  São 

Paulo: Martins Fontes, 1987. 

BERGSON, Henri. O  riso:  ensaio  sobre a significação da comicidade. Trad.  Ivone Castilho 

Benedetti. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

BERRETINI, Célia. O teatro ontem e hoje. São Paulo: Perspectiva, 1977. 

BERTHOLD, Margot. História mundial do teatro. Trad. Maria Paula Zurwaski (et al.). São 
Paulo: Perspectiva, 2004. 

BORIE, Monique; ROUGEMONT, Martine de; SCHERER, Jacques. Estética teatral: textos 

de  Platão  a  Brecht.  Trad.  De  Helena  Barbas.  2.ed.  Lisboa:  Fundação  Calouste  Gulbekian, 

2004. 

BOSI, Alfredo. História concisa da literatura brasileira. 41. ed. São Paulo: Cultrix, 2003. 

BRAGA,  Claudia.  Em  busca  da  brasilidade:  teatro  brasileiro  da  primeira  república.  São 

Paulo: Perspectiva; Belo Horizonte, MG: FAPEMIG; Brasília, DF: CNPq, 2003. 

CADEMARTORI, Lígia. Períodos literár ios.  9.ed. São Paulo: Ática, 2002. 

CALDEIRA, Jorge. Mauá: empresário do império. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

CAMPEDELLI, Samira. Teatro brasileiro do século XX. São Paulo: Scipione, 1995. 

CARLSON,  Marvin.  Teorias  do  teatro:  estudo  histórico­crítico,  dos  gregos  à  atualidade; 

tradução de Gilson César Cardoso de Souza. São Paulo: Fundação Editora da UNESP, 1997. 

CORTÁZAR, Júlio. Válise de cronópio. São Paulo: Perspectiva, 1976. 

COSTA, Amália. Martins pena: comédias. Rio de Janeiro: Livraria Agir Editora, 1961. 

COUTINHO, Afrânio. A literatura no Brasil. 3. ed. Rio de Janeiro/Niterói, 1986. 

D’ANGELI,  Concetta;  PADUANO, Guido. O  cômico.  Trad.  Caetano Waldrigues Galindo. 

Curitiba: Editora UFPR, 2007. 

D'ONOFRIO, Salvatore. Teoria do texto. São Paulo: Ática, 2000. 

DUARTE, João Ferreira. Carnavalização. In: CEIA, Carlos (coord.). E­dicionário de termos 

literários.  2005. Disponível  em:  http://www2.fcsh.unl.pt/edtl/verbetes/C/carnavalizacao.htm 

acessado a 30 de dezembro de 2008 às 9h. 

ESSLIN, Martin. Uma anatomia do drama; tradução de Bárbara Heliodora. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1986.



126 

FARIA,  João  Roberto;  GUINSBURG,  Jacó;  LIMA,  Mariangela    Alves  de  (coords). 

Dicionário do teatro brasileiro: temas, formas e conceitos. São Paulo: Perspectiva/Sesc São 

Paulo, 2006. 

_____. Idéias teatrais: o século XIX no Brasil. São Paulo: Perspectiva/FAPESP, 2001. 

HELIODORA, Barbara. Martins pena: uma introdução. Rio de Janeiro: Academia Brasileira 

de Letras, 2000. 

_____.  Falando de Shakespare. São Paulo: Perspectiva, 2004 

MAGALDI, Sábato. Iniciação ao teatro. 7. ed. São Paulo: Ática, 2002. 

_____.  Panorama do teatro brasileiro. 6. ed. São Paulo: Global Editora, 2004. 

MALUF, Sheila Diab; AQUINO, Ricardo Bigi de  (orgs.). Dramaturgia em cena. Maceió: 

EDUFAL, 2006. 

MARTINS PENA, Luís Carlos. Teatro de Martins Pena. Rio de Janeiro: Instituto nacional 

do livro, 1956. 

MAUAD,  Ana Maria.  Imagem  e  auto­imagem  do  Segundo  Reinado.  In:  ALENCASTRO, 

Luiz Felipe de (org.). História da vida privada no Brasil:  Império. São Paulo: Companhia 

das Letras, 1997. 

MELLO E SOUZA, Laura de  (org). História da vida privada no Brasil:  cotidiano e  vida 

privada na América portuguesa. São Paulo: Companhia das Letras, 1997. 

MOISÉS, Massaud. História da literatura brasileira. 4. ed. São Paulo: Cultrix, 1997. 

MOLIÈRE. O doente imaginário. Trad. Daniel Fresnot. São Paulo: Martin Claret, 2005. 

NUÑEZ, Carlinda Fragale Patê et alii. O teatro através da história. V.2: o teatro brasileiro. 
Rio de Janeiro: Centro Cultural Banco do Brasil; Entourage Produções Artísticas, 1994. 

PALLOTTINI, Renata. Dramaturgia: a construção do personagem. São Paulo: Ática, 1989. 

PARATORE, Ettore. História da literatura latina. Trad. De Manuel Losa. Lisboa: Fundação 

Calouste Gulbekian, 1983. 

PAVIS, Patrice. Dicionário de teatro. Dir. de Trad. Jacó Guinsburg e Maria Lúcia Pereira. 

São Paulo: Perspectiva, 2005. 

PENA,  Martins.  Comédias  (1833­1844).  Ed.  por  Vilma  Arêas.  São  Paulo:  WMF Martins 

Fontes, 2007a. 

______.  Comédias  (1844­1845).  Ed.  por  Vilma  Árêas.  São  Paulo:  WMF Martins  Fontes, 

2007b. 

______.  Comédias  (1845­1847).  Ed.  por  Vilma  Arêas.  São  Paulo:  WMF Martins  Fontes, 

2007c.



127 

PEREIRA, Maria Helena da Rocha. Estudos de história da cultura clássica. 3. ed. Lisboa: 

Fundação Calouste Gulbekian, 2002. 

ROMERO,  Sílvio.  História  da  literatura  brasileira.  7.  ed.  Rio  De  Janeiro:  J.  Olympio, 

1980. 

RONCARI, Luiz. Literatura brasileira: dos primeiros cronistas aos últimos românticos. 2. 

ed. São Paulo: EDUSP, 2002. 

ROUBINE,  Jean­Jacques.  Introdução  às  grandes  teorias  do  teatro. Rio  de  Janeiro:  Jorge 

Zahar Ed, 2003. 

RYNGAERT, Jean­pierre. Introdução à análise do teatro. São Paulo: Fontes, 1995. 

SAAVEDRA, Miguel de Cervantes. Dom Quixote de La Mancha. São Paulo: Editora Nova 

Cultural, 2003. 

SHAKESPEARE,  William.  Comédias.  Trad.  De  Carlos  Alberto  Nunes.  São  Paulo: 

Melhoramentos; Brasília: Ed. da UNB, 1982. 

SILVA, Joaquim Norberto de Sousa. História da literatura brasileira: e outros ensaios. Rio 

de Janeiro: Zé Mario Editor, 2002. 

SOUZA,  Rômulo  Augusto. Manual  de  história  da  literatura  latina.  Belém:  Serviço  de 

Imprensa Universitária, s/d. 

SCHWARZ, Roberto. As idéias fora do lugar. In: Ao vencedor as batatas: forma literária e 

processo social nos inícios do romance brasileiro. São Paulo: Duas cidades, 1988. 

VERÍSSIMO, José. História da literatura brasileira: de Bento Teixeira (1601) a Machado 

de Assis (1908). Rio de Janeiro: José Olympio, 1954. 

VIEIRA, Anco Márcio Tenório. Machado de Assis: da crítica ao  teatro. 1993. Dissertação 

(Mestrado em Teoria da Literatura) – Centro de Artes, Universidade Federal de Pernambuco, 

Recife, 1993.


