
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS 
DOUTORADO EM TEORIA DA LITERATURA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dos antigos e dos modernos se enriquece o pecúlio comum: 
Machado de Assis e a literatura greco-latina. 

 
 
 
 
 
 

Patrícia Soares Silva. 
Orientação: Professora Doutora Maria da Piedade Moreira de Sá. 

 
 
 
 
 
 
 

RECIFE 
2007 

 



 

Patrícia Soares Silva 

Aluna do Doutorado do Programa de Pós-Graduação em Letras da Universidade Federal de Pernambuco. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dos antigos e dos modernos se enriquece o pecúlio comum: 
Machado de Assis e a literatura greco-latina. 

 

 

 

 

 

Tese de doutoramento apresentada 

ao Programa de Pós-Graduação em 

Letras da Universidade Federal de 

Pernambuco. 

 

 

 

 

 

RECIFE 
2007 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Silva, Patrícia Soares 

 

  Dos antigos e dos modernos se enriquece o 
pecúlio comum: Machado de Assis e a literatura 
greco-latina / Patrícia Soares Silva.  –  Recife : O 
Autor, 2007.  

  143 folhas: il., fig. 
 

 

  Tese (doutorado) – Universidade Federal de 
Pernambuco. CAC. Letras, 2007. 

 

  
  Inclui bibliografia. 
 

 

  1. Literatura brasileira . 2. Literatura grega . 3. 
Literatura latina . 4. Intertextualidade. I. Assis, 
Machado de. II. Título. 

 

         
869.0(81) CDU (2.ed.) UFPE  
B869 CDD (22.ed.) CAC2007- 

45 
 

  



 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
“Nunca poderemos chegar aos clássicos como completos 
estranhos. Não há nenhuma outra cultura estrangeira que seja 
tão parte da nossa história.”  (BEARD & HENDERSON, 1988, 
p. 44.) 
 
 
“Cada tempo tem o seu estilo. Mas estudar-lhe as formas mais 
apuradas da linguagem, desentranhar deles mil riquezas, que, à 
força de velhas se fazem novas, – não me parece que se deva 
desprezar. Nem tudo tinham os antigos, nem tudo têm os 
modernos; com haveres de uns e outros é que se enriquece o 
pecúlio comum.”  (ASSIS, 2004, p. 804.) 
 
 
“Além dos títulos práticos de sempre, levamos uma Ilíada em 
espanhol. Quando chegou a hora de devolvê-la, os aldeões [de 
uma localidade na Colômbia] se recusaram. Decidimos 
presenteá-la, mas antes perguntamos por que queriam ficar 
aquele título em especial. Explicaram que a história de Homero 
refletia a sua própria história: um país dilacerado pela guerra em 
que os deuses desvairados decidem como querem o destino dos 
homens, que nunca sabem muito bem por que estão lutando ou 
quando vão ser mortos.”  (MANGUEL, 2006, p. 191.) 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A Antony. 
 

“Senti que os anos tinham ali reforçado e 
aparado a natureza, e que as duas pessoas 
eram, ao cabo, uma só e única.”  (Machado de 
Assis, no Memorial de Aires.) 
 

 
 
 
 
 
 



Agradecimentos 

 

 

 

 A Antony, pela presença, carinho e apoio constantes; 

 

 A meus pais, que tudo fizeram para que aqui eu estivesse; 

 

A Marcelo e Dorotéa, pelo incentivo permanente; 

 

A minha orientadora, Professora Doutora Maria Piedade Moreira de Sá, longa 

companheira de jornada, pela dedicação ímpar; 

 

 Aos professores Sônia Lúcia Ramalho de Farias e Anco Márcio Tenório Vieira, 

pelos comentários, que, sem o teor dos superlativos de José Dias, foram 

preciossíssimos; 

 

 Ao professor Ricardo Bigi de Aquino; sempre atencioso e fonte de sabedoria; 

 

 Ao professor José Rodrigues de Paiva, pelo carinho e pela ajuda sincera; 

 

 A professora Dóris Arruda, competente guia nos caminhos bakhtinianos; 

 

 A Diva, sempre prestativa e bondosa; 

 

 Ao Programa de Pós-Graduação em Letras da UFPE, que me cedeu espaço para 

esta pesquisa; 

 

 A todos que, de alguma forma, contribuíram para a elaboração deste trabalho. 



Sumário 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Introdução             8 

 

1. Capítulo 1: Fundamentação teórica      12 

2. Capítulo 2: Machado citador e a crítica      46 

3. Capítulo 3: Vozes gregas e latinas em cinco romances machadianos  57 

 

PALAVRAS FINAIS          123 

RESUMO           126 

BIBLIOGRAFIA          129 

 



 8 

 
Introdução 

 

 

 

É sabido que a obra de Machado de Assis é rica em alusões, citações, paródias e 

paráfrases que dialogam explícita ou implicitamente com textos literários antecedentes 

ou contemporâneos, como é o caso das literaturas grega, latina, inglesa, italiana, alemã, 

francesa, entre outras. 

Autores como Passos (1996, p. 10) já haviam constatado a presença, em vários 

textos machadianos, de um “belo arsenal literário haurido em outras literaturas”. Ainda 

segundo o autor, Machado de Assis sente a necessidade de fazer alusões a outros 

escritores “numa tentativa de participar da circulação literária e possibilitar ao leitor um 

jogo ficcional ainda mais complexo”. Para a realização de nosso trabalho, 

consideraremos uma parte dessas referências – aquelas que dizem respeito às literaturas 

grega e latina. 

Pela sua importância, a literatura grega é uma das mais estudadas e mais 

referidas e, certamente, uma das que mais exerceram influência para a posteridade. 

Segundo Bowra (1983, p. 7), a literatura grega é a mais antiga dentre as que 

permanecem, conservando “os princípios, formas e medidas dos gregos” até os tempos 

modernos. De acordo com o autor, vários são os motivos da importância da literatura 

grega: 

 

A literatura grega merece atenção por seu valor essencial, 

porque os gregos inventaram e aperfeiçoaram certos tipos de arte 

literária e realizaram obras magistrais que, apesar de tudo, 

assombram-nos e deleitam-nos, não obstante o transcorrer das 

gerações e das grandes mudanças ocorridas na visão humana do 

mundo. Na poesia épica, na lírica e na dramática, na prosa 

histórica, filosófica e retórica, os gregos chegaram a resultados tão 

satisfatórios na forma e tão sedutores no conteúdo que suas obras 

serão consideradas sempre como exemplo de perfeição e costuma-

se propô-las e imitá-las como verdadeiros modelos.  (BOWRA, 

1983, p. 7.) 



 9 

Por outro lado, o acervo literário latino também tem sua grandeza. Apesar do 

forte influxo grego, como reconhece o poeta latino Horácio1, a literatura latina está 

repleta de autores magistrais, além de conseguir imprimir uma feição nova e vigorosa a 

gêneros já consagrados, como é o caso da epopéia e da sátira menipéia. A literatura 

latina possui, ao lado das obras e autores gregos, o papel de formadora da moderna 

civilização ocidental. 

O presente trabalho tem como objetivo analisar o diálogo intertextual 

estabelecido entre textos das literaturas grega e latina e cinco romances de Machado de 

Assis: Memórias póstumas de Brás Cubas, Quincas Borba, Dom Casmurro, Esaú e 

Jacó e Memorial de Aires.  Vale aqui incluir um esclarecimento de cunho 

metodológico. Com algumas exceções (como, por exemplo, o estudo feito em torno da 

presença da sátira menipéia no Memórias póstumas e da tragédia grega no Quincas 

Borba), as referências aos textos greco-latinos a serem aqui analisadas estão restritas 

àquelas que são feitas de modo expresso, ou seja, quando Machado cita claramente um 

autor ou uma obra. As menções veladas ficariam reservadas para estudos posteriores a 

esta tese. Muito além de mero rastreamento de citações de textos da literatura clássica, o 

nosso trabalho busca compreender de que maneira essas citações podem contribuir na 

elaboração dos sentidos dentro do universo machadiano. 

O nosso trabalho está dividido em três partes. O primeiro capítulo tem como 

objetivo apresentar e discutir alguns dos principais conceitos referentes ao tema de 

nossa investigação. Ao lado da exposição teórica, procuramos, sempre que possível e 

pareça pertinente, oferecer exemplos, de modo a tentar evitar um mero levantamento 

conceitual. A parte teórica consta de um tópico de abertura, em que procuraremos, de 

maneira breve, situar o leitor em torno da importância do conceito de dialogismo 

proposto por Bakhtin e das principais circunstâncias relativas ao seu surgimento e 

posterior difusão no Ocidente. 

                                                 
1Em sua epístola dedicada ao Imperador Augusto, Horácio afirma que a conquista da Grécia 

também foi a conquista de Roma, visto que esta se contamina com a influência cultural grega. 

Daí a célebre frase: Graecia capta ferum uictorem cepit.  Ou seja: a cativa Grécia capturou seus 

ferozes vencedores. 

 



 10 

Em seguida, tentamos explorar alguns dos desdobramentos que o dialogismo 

gera dentro e fora do ideário bakhtiniano, envolvendo as noções de intertextualidade, de 

plurilingüismo romanesco, de paródia e outros fenômenos com ela, por vezes, 

confundidos, como a sátira, por exemplo. A noção de intertextualidade está entre os 

pontos abordados no nosso capítulo teórico, visto que nos será bastante útil e norteará 

parte das conjecturas teóricas que realizaremos em nossa pesquisa. O termo 

intertextualidade, usado para nomear o processo de produtividade do texto literário, foi 

criado por Julia Kristeva em 1969. Bakhtin e Tynianov já haviam feito especulações 

sobre a presença de um texto em outro, mas foi Kristeva quem abordou o tema de forma 

mais conclusiva, como veremos mais adiante. Ainda no que concerne ao diálogo entre 

textos, utilizaremos as concepções de Bakhtin (2000; 2002a; 2002b; 2004), Jenny 

(1979) e Kristeva (1974), além de outros teóricos cujos pontos de vista nos parecem 

relevantes para as nossas considerações. 

O segundo capítulo traz os comentários de críticos como Passos (2003), Candido 

(1993) e Miguel-Pereira (1988), entre outros, sobre o papel das citações na obra de 

Machado de Assis. Além disso, há também, nessa parte da tese, a oportunidade de 

avaliar a visão do próprio escritor, por meio de artigo de sua lavra intitulado “Instinto 

de nacionalidade”, a respeito da incorporação de outros textos no processo criativo. 

O terceiro capítulo contém a análise, na qual poderemos observar como o grande 

mestre de nossa literatura dialoga, por meio de sua obra, com um dos mais 

significativos universos literários da cultura ocidental – as literaturas grega e latina – e 

a função dessas citações dentro de sua obra. 

Por fim, as considerações finais – constituídas de uma breve recapitulação das 

principais conclusões às quais chegamos – fazem um arremate do percurso feito pelo 

trabalho. 



 11 

 

 

 

 

 

Capítulo 1: Fundamentação teórica. 

 

 

 



 12 

1. O conceito de dialogismo bakhtiniano: repercussão e implicações 

 

 

“O que foi, isso é o que há de ser, e o que se fez, isso se tornará 

a fazer; de modo que nada há novo debaixo do sol. Há alguma 

coisa de que se possa dizer: Vê, isto é novo? Já foi nos séculos 

passados, que foram antes de nós” (BÍBLIA, 1997, p. 959). 

 

 

 Até mesmo a definição mais convencional e conhecida de ´diálogo`, como 

intercurso verbal entre dois ou mais participantes, deixa transparecer a natureza desse 

fenômeno, em que o outro é parte imprescindível do processo. 

Além de troca, um diálogo pode representar artifício pedagógico ou criativo. 

Para os antigos gregos, simulacros de diálogos reais representaram uma maneira de 

expor doutrinas ou funcionaram como recurso expressivo em obras literárias como, por 

exemplo, O diálogo dos Mortos, escrito por Luciano de Samósata. O mesmo expediente 

de escrever sob forma dialogada também foi usado em terras brasileiras, como ocorre 

com os Diálogos das Grandezas do Brasil. É preciso lembrar também que a disposição 

do diálogo, com seqüências de falas trocadas entre interlocutores, é a base do texto 

teatral e faz a ação dramática caminhar, sem que haja necessidade da interferência de 

um narrador a conduzir os eventos. 

O ´diálogo` serve, aqui, como ponto de partida para a construção de nossas 

especulações teóricas. Retomaremos, para tal propósito, a noção de ´diálogo`como parte 

das idéias de um grupo de intelectuais russos interessados em questões religiosas, 

culturais e filosóficas intitulado “Círculo de Bakhtin”2, levando em consideração a 

repercussão que o conceito gerou dentro e fora dos meios acadêmicos russos. 

 As obras mais significativas do Círculo foram escritas quando os principais 

membros fixaram-se em Leningrado, onde travam contato com a lingüística saussuriana 
                                                 
2O “Círculo de Bakhtin” tinha Bakhtin como figura central, daí a sua designação, e era 

composto por Matvei Isaevich Kagan (1889-1937), Pavel Nikolaevich Medvedev (1891-1938), 

Lev Vasilievich Pumpianskii (1891-1940), Ivan Ivanovich Sollertinskii (1902-1944), Valentin 

Nikolaevich Voloshinov (1895-1936), entre outros. 

 



 13 

e o trabalho dos formalistas. Nesse contexto, a filosofia da linguagem passa a 

desempenhar um papel fundamental no estudo dos fenômenos lingüísticos e literários. 

As reflexões mais relevantes desse período – 1926 a 1930 –, sobre a filosofia da 

linguagem, estão contidas em Marxismo e filosofia da linguagem e numa série de 

artigos de autoria presumidamente de Voloshinov. A essa altura, aproximadamente no 

final da década de 1920, Bakhtin teria escrito a primeira versão de Problemas da 

poética de Dostoiévski, além de outros textos de menor extensão. 

 Embora produtivo, o grupo teve vida relativamente curta. A situação dos 

intelectuais de orientação política não-ortodoxa torna-se difícil na União Soviética do 

final da década de 20, impossibilitando as atividades do Círculo. A maioria de seus 

membros tornou-se vítima do regime político russo, — como se supõe, por exemplo, ter 

acontecido com Medvedev, — ou foi acometida por alguma enfermidade. 

Bakthin sofreu tanto a perseguição quanto a moléstia: quando sua frágil saúde 

começou a deteriorar, ele foi preso e condenado a dez anos nas Ilhas Solovetskii. Graças 

à intervenção de amigos e à revisão feita por autoridades em sua obra sobre 

Dostoievski, Bakhtin teve sua pena reduzida. A esse respeito, afirmam Clark & Holquist 

(1998, p. 258) que o livro sobre o autor de Irmãos Karamazov teria salvado a vida do 

pensador russo, tanto nessa ocasião quanto em outra, ocorrida vários anos depois: 

 

Quando da primeira edição, a crítica favorável de 

Lunatchárski [ao Problemas da poética de Dostoievski] ajudou os 

amigos de Bakhtin em seus esforços para reduzir a sentença, que 

de uma morte certa no campo de trabalho forçado se converteu em 

um exílio relativamente brando no Casaquistão. Três décadas 

depois, o mesmo livro inspirou a um grupo de jovens estudiosos do 

Instituto Gorki a procurar o autor, já entrado em anos, em seu retiro 

mordaviano, iniciando o processo que haveria de resgatar [...] as 

outras obras inéditas de Bakhtin. A primeira publicação o salvou 

da morte física [...]; a segunda, da morte literária por negligência. 

 

Apesar de todos os percalços, Bakhtin foi o único que continuou até 1975, ano 

de sua morte, a desenvolver os tópicos centrais discutidos pelo Círculo. 

A produção do Círculo enfocava questões relevantes para a vida social e para a 

criação artística, discutindo, grosso modo, como a linguagem seria capaz de ‘registrar’ 



 14 

os conflitos entre camadas sociais diferentes. Um dos princípios defendidos pelo grupo 

é o de que a linguagem seria essencialmente dialógica e formada durante o processo de 

interação social. O conceito de dialogismo, largamente discutido por Bakhtin, oferece 

contribuições a várias áreas do conhecimento, dentre elas, o estudo dos textos e dos 

discursos. 

Segundo Barros (2005, p. 25), as reflexões bakhtinianas sobre o princípio 

dialógico contribuíram para desenvolver e aprimorar as principais orientações teóricas 

de abordagem textual e discursiva dos últimos trinta anos, o que faz de Bakhtin um 

autor fundamental dentro de vários campos de análise de textos.  

Por influência do conceito de dialogismo, a definição de texto associada à 

lingüística estruturalista é alterada. Como mostra Barros, a perspectiva bakhtiniana 

propõe que o texto é uma maneira de conhecer e formar o homem, tanto pelo que a 

produção textual de um indivíduo é capaz de revelar, como pela construção do homem, 

feita por si mesmo, quando se coloca como foco de estudo nos textos (2005, p. 26). A 

autora apresenta um panorama da visão bakhtiniana de texto, descrito como algo: a) que 

é dotado de significado; b) que engloba todo o seu contexto de produção e a sua função 

ou relevância dentro da sociedade; c) que é constitutivamente dialógico, pois pode ser 

definido pelo diálogo com outros textos e entre os interlocutores, e, por fim, d) que é um 

momento irrepetível. 

Quando comenta as contribuições de Bakhtin ao estudo dos textos, acrescenta 

Barros que, ao introduzir o princípio dialógico, o teórico russo se recusa a seguir o 

caminho trilhado pela lingüística contemporânea dele — o da língua como objeto 

repetível. O pensador refuta os pressupostos de natureza estática do formalismo, 

conforme transparece nas seguintes palavras do próprio Bakhtin: 

 

Na verdade, se fizermos abstração da consciência 

individual subjetiva e lançarmos sobre a língua um olhar 

verdadeiramente objetivo [...] não encontraremos nenhum indício 

de um sistema de normas imutáveis. Pelo contrário, depararemos 

com a evolução ininterrupta das normas da língua. [...] a língua 

apresenta-se como uma corrente evolutiva ininterrupta.  (2004, p. 

90.) 

 



 15 

Sobre a concepção bakhtiniana de língua e linguagem, acrescenta Barros (2005, 

p. 33) que: 

... para ele [BAKHTIN] a linguagem é, por constituição, 

dialógica e a língua não é ideologicamente neutra e sim complexa, 

pois a partir do uso e dos traços dos discursos que nela se 

imprimem, instalam-se na língua choques e contradições. Em 

outros termos, para Bakhtin, no signo confrontam-se índices de 

valor contraditório. [...] Ignorar a sua natureza dialógica é o 

mesmo, para Bakhtin, que apagar a relação que existe entre a 

linguagem e a vida. 

 

Em outro artigo, a autora fornece mais um aspecto da definição de dialogismo – 

o que envolve a relação entre o conceito e a interação verbal – ao asseverar: 

 

Em outros termos, concebe-se o dialogismo como o 

espaço interacional entre o eu e o tu ou entre o eu e o outro, no 

texto.  (BARROS, 2003, p. 3.) 

 

Dentre as observações de Barros (2003, p. 2), é pertinente lembrar a distinção 

feita entre dialogismo e polifonia. A autora adverte que os dois termos correspondem a 

conceitos diferentes, muito embora estejam muito próximos um do outro e 

freqüentemente sejam encarados como equivalentes. Entretanto, autores como Clark & 

Holquist (1998, p. 261) estão entre os que consideram os dois termos como dotados de 

uma mesma significação: “O que Bakhtin chama ‘polifonia’ é simplesmente aquele 

fenômeno cujo outro nome vem a ser dialogismo”. 

Em oposição a essa perspectiva, Barros (2003, p. 5) explica que a polifonia é 

característica de textos que deixam transparecer outras vozes, revelando os diálogos 

estabelecidos, ao passo que dialogismo designa o componente primordial da linguagem 

e de todo discurso, sem que obrigatoriamente ocorram marcas reveladoras de outros 

textos. A polifonia aparece como fruto de “procedimentos discursivos que se utilizam, 

em textos, por definição, dialógicos” (BARROS, 2003, p. 6). Esses textos, por sua vez, 

são dialógicos “porque resultam do embate de muitas vozes sociais” e são polifônicos 

porque algumas vozes se deixam escutar. 

 



 16 

1.1. O pensamento de Bakhtin no Ocidente: Kristeva e o conceito de 

intertextualidade 

 

 

O pensamento de Bakhtin e do Círculo extrapola os limites do mundo acadêmico 

russo e entra no Ocidente, gerando uma intensa repercussão. Kristeva (1974), baseada 

nas idéias do autor, notadamente naquelas contidas no livro Problemas da poética de 

Dostoievski, cunhou o termo ‘intertextualidade’ para designar o diálogo entre textos. Tal 

termo representa uma nova denominação para as noções de “diálogo” e “ambivalência”, 

discutidas anteriormente por Bakhtin. Sobre tais noções, Kristeva afirma que Bakhtin 

não as distingue claramente, o que, segundo a autora, não representa uma falha 

metodológica, mas “uma descoberta que Bakhtin é o primeiro a introduzir na teoria 

literária: todo texto se constrói como mosaico de citações, todo texto é absorção e 

transformação de um outro texto” (1974, p. 64).3 

 A idéia de assimilação e reaproveitamento de referências entre os textos4 

também está presente na definição que Zumthor (1981, p. 8) oferece para o termo criado 

por Kristeva. Segundo o autor: 

 

O conceito e o termo intertextualidade se referem à 

infinitude indefinida dinâmica que por si só dá conta, em todos os 

níveis, do conjunto das propriedades de um texto. Eles evocam (ou 

implicam) a existência de complexos significantes, articulados, de 

maneira diversa (freqüentemente imprevisível), uns dos outros, e 

                                                 
3 Cerqueira (2003, p. 7) lembra que se deve, a BAKHTIN, o primeiro estudo teórico literário 

sobre o fenômeno da intertextualidade, no Problemas da poética de Dostoievski. 
4A noção de assimilação e reaproveitamento de referências entre os textos percorre também as 

idéias de Koch (2001, p. 23). A autora, ao comentar a organização das informações dentro de 

um texto, aponta a presença de dois grandes blocos constituintes de uma determinada produção 

textual: o dado e o novo. A informação dada se encontra no horizonte de consciência dos 

interlocutores e é retomada por meio de remissão ou referência textual. Essa remissão é feita 

não a termos expressos no texto, mas “a conteúdos de referência, isto é, a referentes estocados 

na memória dos interlocutores, que, a partir de ´pistas` encontradas na superfície textual, são 

(re)ativados, via inferenciação.” 



 17 

fundadores de uma pluralidade interna desse texto. Sugerem a idéia 

de uma gênese ilimitada da significação. O texto, assim como o 

discurso, não é fechado. Ele é trabalhado por outros textos, assim 

como o discurso o é por outros discursos. A intertextualidade 

designa uma espécie de suplemento, talvez inesgotável, essencial 

ao próprio texto. 

 

 Nessa perspectiva, a compreensão e análise de textos literários só se tornam 

possíveis quando dois aspectos são considerados. Segundo o primeiro deles, os gêneros 

literários são impuros, ou seja, nunca são gerados ex nihilo. Dessa forma, a linguagem 

poética possui um caráter, no mínimo, duplo, impossibilitando qualquer tipo de leitura 

ou análise que utilize um sistema lógico de base zero-um. Para ilustrar isso, Kristeva 

cita autores e conceitos da lógica moderna. Segundo a autora, os procedimentos lógicos 

não dariam conta do texto literário, porque, de forma geral, excluem a possibilidade do 

duplo ou da multissignificação. 

Acrescenta Kristeva que a lógica do dialogismo bakhtiniano possui, ao mesmo 

tempo, traços de: a) distância e relação entre os termos componentes de uma 

determinada estrutura textual, com a negação da continuidade e da unidade 

monológicas; b) analogia e oposição não-exclusiva, em oposição a relações de causa-

conseqüência limitadoras do trabalho interpretativo; c) transfinitude, conceito criado 

por Cantor e recuperado por Kristeva para designar a superioridade do texto poético 

sobre obras científicas, monológicas ou narrativas. Essa superioridade seria decorrente 

do processo de formação da linguagem poética, alicerçado sobre dois princípios: o 

monológico (em que cada seqüência é delimitada por elementos circunvizinhos, ou seja, 

pelas relações que se estabelecem, de maneira mais imediata, entre os termos de uma 

unidade de sentido) e o dialógico (em que as seqüências passam a ser definidas por 

seqüências transfinitas, que abrem o espectro de possibilidades à compreensão textual). 

No que diz respeito ao segundo aspecto, na linguagem literária, temos a 

expansão semântica de unidades do discurso como, por exemplo, frases, réplicas, 

diálogos ou outras formas. Levando isso em consideração, Kristeva (1974) afirma que: 

 

Poder-se-ia, desta maneira, levantar e demonstrar a hipótese de 

que toda a evolução dos gêneros literários é uma exteriorização 



 18 

inconsciente de estruturas lingüísticas, em seus diferentes níveis. O 

romance, em particular, exterioriza o diálogo lingüístico. (p. 64.) 

[grifo do autor.] 

 

O posicionamento de Kristeva frente às idéias bakhtinianas representa, no dizer 

de Tezza (2003, p. 22), um reducionismo imposto pelo “império estruturalista na teoria 

literária”, que vigorava no final da década de 60, momento em que Problemas da 

poética de Dostoievski recebia uma de suas primeiras traduções no Ocidente. Tezza 

explica assim a “confusão teórica” gerada a partir do contato entre a perspectiva 

bakhtiniana e o ranço formalista preponderante à época: 

 

Nesse quadro teórico, era difícil acomodar os pontos de 

vista de Bakhtin; na verdade, era difícil compreendê-los. 

Aconteceu assim uma rápida adaptação de seu vocabulário e de 

suas categorias ao quadro formal já à disposição da teoria literária 

corrente, de modo que as noções de dialogismo, polifonia e 

plurilingüismo se encaixaram sem muito conflito em tópicos 

popularizados e simplificados em torno do conceito de 

“intertextualidade”. (2003, p. 22.) 

 

Segundo Tezza, esse tipo de raciocínio leva a um dos grandes problemas quanto 

à interpretação dos conceitos propostos por Bakhtin: muitos deles são encarados como 

pontos de chegada, quando, na realidade, são pontos de partida de raciocínios 

desenvolvidos pelo estudioso russo, ao longo de um percurso que não se limita apenas a 

uma obra. 

Em torno dessa questão, Fiorin (2003, p. 29) defende um ponto de vista próximo 

ao de Tezza ao afirmar que: 

 

Quando o semioticista russo foi introduzido no Ocidente, 

provocou vivo interesse. No entanto, seu pensamento foi um pouco 

empobrecido. À rica e multifacetada concepção do dialogismo em 

Bakhtin se opôs o conceito redutor, pobre e, ao mesmo tempo, 

vago e impreciso de intertextualidade. Foi Kristeva quem, no 



 19 

ambiente do estruturalismo francês dos anos 60, pôs em voga esse 

conceito. 

 

Dois fatores podem ser apresentados como complicadores para a interpretação 

segura dos conceitos bakhtinianos: em primeiro lugar, questões concernentes à 

publicação e, em segundo, a incerteza sobre a autoria de textos assinados por outros 

integrantes do grupo a que Bakhtin pertencia. 

Quanto ao primeiro fator, sabe-se que a obra do pensador russo foi publicada, no 

Ocidente, fora da seqüência em que foi escrita, o que dificulta a compreensão de seu 

ideário. É bastante conhecido também que Bakhtin costumava apresentar, em seus 

escritos, oscilações terminológicas e conceituais. Algumas dessas oscilações eram fruto 

de reformulações, elaboradas por ele, de suas próprias concepções. 

No que diz respeito ao segundo fator, discute-se exaustivamente se obras como 

Marxismo e filosofia da linguagem (1929), Freudismo (1927) e o ensaio Discurso na 

vida e discurso na arte (1926), assinadas por Voloshinov, não seriam, na realidade, 

produções bakhtinianas. Outro livro, apontado como provavelmente escrito por Bakhtin 

e atribuído a Medvedev, é o Método formal nos estudos literários (1928). 

Tanto Voloshinov quanto Medvedev faziam parte do “Círculo de Bakhtin”. 

Segundo Tezza (2003, p. 27), é possível flagrar um parentesco entre as idéias de 

Bakhtin, Voloshinov e o Medvedev do Método formal, mas isso não ocorre, por 

exemplo, com os primeiros manuscritos bakhtinianos — Para uma filosofia do ato e 

Sobre o autor e o herói, que apresentam um Bakhtin mais dissociado de influências 

externas. 

Tezza cita Hirschkop para chamar a atenção de que, Voloshinov já, na década de 

30, trabalhava numa perspectiva sociológica, ausente dos primeiros textos bakhtinianos 

(2003, p. 27). 

Apesar de se tratar de uma questão relevante dentro dos estudos sobre a obra de 

Bakhtin, não é propósito de nossa pesquisa desvendar o problema da autoria que cerca 

os escritos atribuídos ao teórico russo e a seus colegas de grupo. Nesse ponto, 

concordamos com Tezza, que prefere não enfatizar essa discussão e “tratar os autores do 

Círculo por seus próprios nomes” (p. 29), até que se saiba, com segurança, o papel de 



 20 

cada um nesse processo. Tezza denomina “Bakhtin ele-mesmo” o Bakhtin que se 

mostraria mais livre da influência teórica do Círculo ou de algum de seus componentes 5 

 

                                                 
5 A questão é assim comentada nas palavras de Tezza: “O grau dessa autonomia [de BAKHTIN 

quanto ao grupo] não é uma questão fácil de resolver. Se com relação à obra de Dostoievski, de 

1929, e aos textos sobre o discurso romanesco, escritos nos anos 40, a proximidade teórica dos 

pressupostos de Bakhtin transparece com alguma nitidez, tirante uma certa diferença de estilo e 

um vocabulário mais ostensivamente marxista, o mesmo não se pode dizer dos primeiros 

escritos de Bakhtin, Para uma filosofia do ato e Sobre o autor e o herói [...]. Nesses textos, 

transparece nítido um Bakhtin ele-mesmo”.  (2003, p. 25.) 



 21 

1.1.1. As manifestações da intertextualidade. 

 

 

 Em seu estudo sobre os modos da intertextualidade medieval6, Zumthor (1981, 

p. 6), distinguiu dois fatores que determinam o funcionamento e as diversas facetas 

apresentadas pelo conceito de intertextualidade: a existência de modelos a serem 

seguidos e de variações7 em torno deles. 

No que concerne aos modelos, o autor propõe uma diferenciação que os divide 

em modelos intertextuais e teóricos. Mais flexíveis e mutáveis do que os modelos ditos 

teóricos, os modelos intertextuais são abstratos e designam uma relação de hierarquia8 

                                                 
6O artigo mencionado intitula-se Intertextualité et mouvance, publicado na revista Littérature, 

de fevereiro de 1981. 
7 Ao passo que o modelo revela o eixo vertical da hierarquia dos textos, o termo ´variação`, 

conforme explica Zumthor, refere-se ao eixo horizontal de tal arranjo e situa-se num contexto 

bem peculiar: o dos textos medievais. O autor explica que a variabilidade é uma característica 

essencial desse tipo textual, que, freqüentemente, apresenta versões diferentes ou ´variantes` 

para uma mesma obra (ZUMTHOR, 1981, p. 12), excluindo, assim, a noção de autenticidade 

defendida pela filologia moderna a partir do século XVIII. As variações apresentadas pelos 

manuscritos de uma mesma obra poderiam ser, consoante Zumthor, classificadas 

funcionalmente segundo a sua amplitude e incidência sobre a significação do texto alterado. 

Tais variações iriam desde intervenções menos relevantes, como alterações gráficas e lexicais, 

até profundas transformações, como redistribuição de episódios ou supressão de partes textuais 

inteiras. 
8A suposta relação de hierarquia entre os textos designada pelo termo ‘modelo’ está associada 

ao mesmo tipo de valoração que uma obra tida como clássica recebe. Segundo Calvino (1993, p. 

11), “um clássico é um livro que nunca terminou de dizer aquilo que tinha para dizer”. Em seu 

estudo, o autor oferece dezesseis definições para o que ele consideraria como clássico. A 

maioria delas aponta para o fato de que obras clássicas representam uma fonte quase inesgotável 

de conhecimento e inspiração. Para o autor, um clássico é capaz de manter-se no inconsciente 

coletivo ou individual e estender uma “nuvem de discursos críticos sobre si”, muito embora 

possa repeli-los. Cada clássico traria as marcas das leituras anteriores e teria uma posição bem 

marcada na “genealogia” da produção clássica. Vale lembrar que se pode chamar de clássica 

uma obra que, por seu valor, é digna de representar um modelo de expressão literária, 

encaixando-se nos cânones ou usos difundidos por uma tradição. 



 22 

entre os textos, partindo-se do princípio de que, quando uma determinada obra é tomada 

como modelar, há uma atualização de suas “virtudes pré-existentes” numa outra 

produção. A elaboração de um texto significaria, portanto, a retomada de um dado 

admitido como “incontestável”, existente dentro da memória do poeta ou dentro do 

contexto em que ele se situa. Tal dado está diluído na ordem estrutural ou 

composicional da obra e o autor tenta conciliá-lo ou integrá-lo aos seus intentos 

criativos, ocasionando o surgimento de novos sentidos. 

Na ligação entre um texto e o seu modelo, Zumthor considera importante levar 

em conta três aspectos: em primeiro lugar, a relação entre eles não é inteiramente 

passível de descrição, como poderia entender um esquema estruturalista em que há um 

mero levantamento de discursos alheios. Em segundo lugar, o modelo não está livre de 

processos de desgaste, como o que se dá no caso do clichê, formado a partir da repetição 

exaustiva de alguma idéia. 

Em terceiro, em relação ao seu modelo, o texto não é nada mais do que um 

fragmento, visto que a atualização não corresponde ao total reaproveitamento da fonte, 

mas, sim, à retomada parcial de um vasto acervo disponível. Assim sendo, há a 

combinação, dentro de um mesmo texto, de trechos de vários modelos, ocorrendo uma 

múltipla fragmentação e uma “aspiração à totalidade, ao mesmo tempo mais veemente e 

mais imprudente” (ZUMTHOR, 1981, p. 11).9 

Parece-nos, entretanto, que, teria sido mais pertinente, se, ao propor uma 

categorização nesses termos, Zumthor retomasse, mais uma vez, a advertência, por ele 

feita, no momento em que fala sobre a possibilidade de estabelecer o grau de contato 

entre um texto e aquele que lhe serve de modelo ou inspiração: que é preciso não ceder 

à ´tentação` estruturalista de estipular a medida de um texto em outro, cerceando 

qualquer esforço interpretativo. Nesse caso, ao se pretender uma categorização de 

variações, o cuidado deve consistir em não querer firmar uma tipologia que não seja 

capaz de compreender as conseqüências que uma alteração pode gerar de uma versão 

para outra, tolhendo, dessa forma, possíveis interpretações. 

Ao lado das noções de ‘modelo’ e ‘variação’, considera o autor que a 

intertextualidade se apóia simultaneamente em três espaços, sendo eles: primeiro, um 

                                                 
9 No original francês, a expressão aparece assim: “et l’aspiration à la totalité, à la fois plus 

instante et plus aveugle.” (ZUMTHOR, 1981, p. 11.) A tradução é nossa. 



 23 

lugar de transformação dos enunciados vindos de outros contextos; segundo, um 

momento de compreensão operada sobre um código novo, produzido a partir do 

encontro de dois ou mais discursos de um enunciado; e por fim, no espaço interno do 

texto, em que o discurso manifesta explicitamente as relações que conservam as partes 

alógenas ou ‘externas’ do constituinte. 

Zumthor defende que a produção textual se situa dentro dos dois primeiros 

espaços, que entendemos como sendo os momentos da inserção sociocultural e da 

gênese de um dado texto, visto que, nesses instantes, é possível encontrar processos 

hermenêuticos e de reelaboração, conforme fica sugerido pelo exemplo fornecido pelo 

autor: as canções de trovadores do século XIII. Tais canções são tributárias de uma 

tradição – ou como chama Zumthor, do primeiro espaço em que a intertextualidade se 

apóia e que preferimos chamar de inserção sociocultural (1981, p. 13). O espaço dois 

aparece, nessas circunstâncias, por conta da compreensão e reinterpretação de dados 

presentes no ato criativo. O terceiro espaço, por sua vez, se situa dentro do próprio 

texto. 

Em suas considerações sobre o fenômeno da intertextualidade, Koch (2001, p. 

46) também vê os textos como objetos sempre heterogêneos, que deixam transparecer 

“uma relação radical de seu interior com seu exterior; e, desse exterior, evidentemente, 

fazem parte outros textos que lhe dão origem, que o predeterminam, com os quais 

dialoga, que retoma, a que alude, ou a que se opõe”. Nesses termos, Koch propõe a 

noção de intertextualidade como uma das bases para a definição de texto, já que a 

relação dele com os demais marca profundamente a sua natureza. 

 Os vínculos estabelecidos entre os textos constituem um campo de especulações 

de caráter infinito e imensurável, porque cada ligação, embora possa partilhar contextos 

ou padrões semelhantes com outras, configura-se como circunstância única e irrepetível. 

Por acreditar nisso - na imensa variedade de formas de relacionamento entre os textos �, 

a Koch parece conveniente dividir a intertextualidade em dois grupos: a de sentido 

amplo e a de sentido estrito. 

 A intertextualidade de sentido amplo é descrita, por Koch (2001, p. 47), como 

“condição de existência do próprio discurso” e está fortemente associada, conforme a 

visão da análise do discurso, ao conceito de interdiscursividade ou, como chama 

Authier-Révuz (apud KOCH, 2001, p. 47), de heterogeneidade constitutiva. 



 24 

 Tal aproximação parece-nos um tanto problemática, porque, cremos, assim 

como Fiorin (2003, p. 30) que é necessário manter a diferenciação entre 

interdiscursividade e intertextualidade, e por extensão, entre discurso e texto. 

Tanto o termo intertextualidade quanto o termo interdiscursividade apontam para 

a existência de, pelo menos, duas vozes num mesmo espaço textual ou discursivo. 

Entretanto, os dois mecanismos lidam com processos de incorporação em níveis 

diferentes. A intertextualidade ocorre no patamar da manifestação textual e incorpora 

um texto em outro, reproduzindo-o ou transformando-o por meio, basicamente, de três 

processos: a citação (em que palavras ou excertos são reproduzidos ipsis verbis), a 

alusão (com a reprodução de construções sintáticas ou figuras que mantenham relações 

hiperonímicas com o tema retomado) e a estilização (a reprodução do conjunto de 

procedimentos do estilo de outrem, de forma contratual ou polêmica). 

De acordo com Maingueneau (2005, p. 07), em Gênese dos discursos, ao se 

estudar a heterogeneidade enunciativa, há a necessidade de distinguir as duas formas de 

presença do Outro: a heterogeneidade mostrada e a heterogeneidade constitutiva. A 

primeira delas é perceptível no plano dos aparelhos lingüísticos, ao passo que, da 

segunda, não se encontram marcas visíveis. Apesar de não haver marcas de 

heterogeneidade reveladas, é possível estabelecer relações de sentido que se encontram 

filiadas a determinados espaços discursivos, entendidos como subconjuntos de 

formações discursivas que o analista julga relevante para o seu propósito. 

 No que diz respeito à intertextualidade em sentido restrito, de acordo com Koch, 

a relação travada entre um texto e outros previamente existentes ou “efetivamente 

produzidos” (2000, p. 48) é o constituinte desse tipo de ligação textual. A autora 

partilha da mesma opinião de Jenny (1979) sobre a intertextualidade, como será visto 

mais adiante. Segundo tal ponto de vista, as marcas de elementos previamente existentes 

encontradas num texto, em qualquer nível de estruturação, constituem a natureza da 

intertextualidade. 

 Para Koch (2001, p. 48), a intertextualidade de sentido estrito pode ser 

subdividida, apresentando diversos tipos, dentre os quais: 

 

a) “de conteúdo X de forma/conteúdo” ou “intertextualidade de conteúdo”: 

ocorrida entre, por exemplo, “textos científicos de uma mesma área ou corrente 

do conhecimento, que se servem de conceitos e expressões comuns, já definidos 



 25 

em outros textos daquela área ou corrente”. Entretanto, acreditamos que o mais 

pertinente a ser considerado, nesse tipo de intertextualidade, não é a mera 

retomada de conceitos anteriormente expostos e consagrados, mas o fato de que 

recuperar uma discussão, trazer de volta um dado, deve significar analisá-lo com 

novos olhos, fundamentalmente quando se trata de textos científicos – dados à 

controvérsia e argumentativos e críticos em sua verdadeira essência. 

 

b) “explícita ou implícita”: aqui a diferenciação ocorre pela citação 

(intertextualidade explícita) ou omissão da fonte mencionada (intertextualidade 

implícita). No caso da primeira delas, temos, como ilustração, as referências 

feitas na conversação ou em retomadas do texto de outrem, podendo haver a 

finalidade de contestar ou concordar. Outro exemplo de intertextualidade 

explícita pode ser o que está contido na página de 20 de janeiro do diário 

constituinte do Memorial de Aires. O Conselheiro, ao pensar sobre a bela viúva 

Fidélia, cita o verso “I can give not what men call love”, identificando o autor – 

Percy B. Shelley – dispensando o leitor do trabalho de fazê-lo. 

Quanto à intertextualidade implícita, exige-se, do interlocutor, um 

trabalho de recuperação para situar, no texto, as menções a elementos externos. 

Como fazem autores como Hutcheon (1989) e Eco (2003), dos quais trataremos 

mais adiante, Koch confere um papel decisivo, à instância decodificadora, na 

apreensão dos vínculos intertextuais, deslocando do autor para o leitor ou 

ouvinte a responsabilidade de localizar a fonte utilizada. Cabem aqui a paródia, 

as paráfrases sem a fonte expressa e as ironias. 

 

c) “das semelhanças e das diferenças”: baseada na relação de adesão ou 

distanciamento quanto ao intertexto. Este pode ser usado como apoio, no caso da 

argumentação de autoridade, ou como origem de um questionamento, seja em 

tom crítico, como se dá em textos sobre assuntos polêmicos, seja em tom de 

ridicularização ou para mostrar incoerências (e ainda assim em tom crítico, já 

que aqui esse aspecto não deixa de existir) como na paródia e na ironia.  A esse 

respeito, Koch cita a tipologia de Maingueneau, em que temos a expressão 

´valor de captação` para designar a semelhança de perspectiva entre o intertexto 

e o citador, e o termo ´valor de subversão` para o oposto a isso. 



 26 

 

d) “com o intertexto alheio, com intertexto próprio ou com intertexto atribuído a 

autor genérico”: todos os casos anteriores de intertextualidade poderiam ser 

encaixados na primeira dessas três categorias, já que ocorrem com fontes 

externas ao texto que as cita.  No caso da intertextualidade com material próprio 

do autor, pode-se dar o nome de intra ou autotextualidade. Machado de Assis 

constitui exemplo bem pertinente desse tipo de referenciação. Segundo Silva 

(2001, p. 13), alguns dos temas tratados por Machado de Assis em seus contos 

serão revisitados e ampliados em seus romances. Como ilustração dessa 

autotextualidade temática, citamos a estreita vinculação entre a personagem 

Maria Regina, do conto “Trio em Lá Menor”, e a Flora do Esaú e Jacó. A 

personagem Maria Regina, de “Trio em Lá Menor”, escrito em 1896, pode ser 

considerada um esboço da Flora, do Esaú e Jacó.  Assim como Maria Regina, a 

jovem Flora busca quase que obsessivamente a perfeição.  Esse desejo, 

manifesto em vários aspectos da vida das duas jovens, pronuncia-se 

principalmente no lado afetivo e faz com que ambas busquem um homem ideal. 

Maria Regina e Flora se dividem entre o afeto de dois homens, sem que 

consigam decidir-se por um deles.  Ambas as personagens acreditam que 

somente a fusão do que há de mais nobre em seus pretendentes pode satisfazê-

las — desejo certamente impossível de ser alcançado.  O cotejo de duas 

passagens, a primeira retirada do conto “Trio em lá menor” e a segunda do Esaú 

e Jacó, deixa mais claro o que estamos afirmando: 

 

Então é que [Maria Regina] se lembrava do Maciel, dos seus anos 

em flor, da fisionomia franca, meiga e boa, e afinal da ação 

daquele dia. Comparação tão cruel para o Miranda, como fora para 

o Maciel o cotejo de seus espíritos. E a moça recorreu ao mesmo 

expediente. Completou um pelo outro; escutava a este com o 

pensamento naquele [...]. (ASSIS, 2004, p. 519) 

 

Atrás falei das alucinações de Flora .[...] Em caminho, depois do 

desembarque, não obstante virem os gêmeos separados e sós, cada 

um no seu coupé, cismou que os ouvia falar; primeira parte da 



 27 

alucinação. Segunda parte: as duas vozes confundiam-se de tão 

iguais que eram, e acabaram sendo uma só.  Afinal, a imaginação 

[de Flora] fez dos dois moços uma pessoa única. (ASSIS, 2004, p. 

1078.) 

 

Flora utiliza o mesmo recurso de Maria Regina e tenta encontrar num dos gêmeos o 

que falta ao outro.  A indecisão, como se percebe, é algo comum às duas jovens.  

Entretanto, os seus destinos tomam sentidos diferentes.  Não sabendo a quem escolher, 

resta a Maria Regina a solidão, ao passo que Flora encontra, na morte, a solução para o 

seu dilema. 

Outro exemplo da intratextualidade reside em A cidade e as serras (1901), de Eça 

de Queirós. Romance crepuscular queirosiano, a narrativa sobre a vida de Jacinto tem 

como esboço o conto “Civilização”, conforme nos atesta Reis (1995, p. 24): “Eça 

publicara já, em 1892, o conto “Civilização”, cuja acção e procedimentos técnico-

literários permitem considerá-lo um embrião d`A cidade e as serras”. No conto, está 

presente a personagem Jacinto, que aparecerá, mais tarde, no romance mencionado, 

acompanhado dos mesmos dilemas amargados em “Civilização”. Jacinto é um rapaz 

advindo de família abastada que: 

 

... todavia, desde os vinte oito anos, Jacinto já se vinha 

repastando de Schopenhauer, do Eclesiastes, de outros pessimistas 

menores, e três, quatro vezes por dia, bocejava, um bocejo cavo e 

lento, passando os dedos finos sobre as faces, como se nelas só 

palpasse palidez e ruína. (QUEIRÓS, 1996, p. 51.) 

 

A apologia à placidez e às virtudes campestres oferecidas como solução, no 

romance, para as angústias de Jacinto, aparecem, de forma velada, no fecho do conto 

“Civilização”, de acordo com o que podemos perceber ao cotejar o excerto final deste 

com a conclusão da versão em romance da história do ´Príncipe` � assim como Jacinto 

era afetuosamente chamado, por José Fernandes, seu amigo-narrador de A cidade e as 

serras: 

 

Àquela hora, decerto, Jacinto, na varanda, em Tormes, sem 

fonógrafo e sem telefone, reentrado na simplicidade, via, sob a paz 



 28 

lenta da tarde, ao tremeluzir da primeira estrela, a boiada recolher 

entre o canto dos boieiros. (QUEIRÓS, 1996, p. 51.) 

 

E na verdade me parecia que, por aqueles caminhos, através da 

natureza campestre e mansa – o meu Príncipe, atrigueirado nas 

soalheiras e nos ventos da Serra, a minha prima Joaninha, tão doce 

e risonha mãe, os dois primeiros representantes da sua abençoada 

tribo, e eu – tão longe de amarguradas ilusões e de falsas delícias, 

trilhando um solo eterno, e de eterna solidez, com a alma contente, 

e Deus contente de nós, serenamente e seguramente, subíamos para 

o Castelo da Grã-Ventura! (QUEIRÓS, 1995, p. 245.) 

 

e) intertexto de enunciador genérico: segundo Koch, caracterizado pelo uso de uma 

enunciação de emissor desconhecido, já incorporada pelo acervo de uma comunidade, 

como temos nos provérbios e expressões de cunho popular. Como exemplo de tal 

procedimento numa obra literária, podemos citar o que ocorre no D. Casmurro, de 

Machado de Assis. O capítulo XCII tem como título um conhecido adágio popular � “O 

diabo não é tão feio quanto se pinta”. A expressão é muito utilizada coloquialmente e já 

pertence ao domínio público, sendo praticamente impossível saber suas origem e 

autoria. Tal provérbio serve de base a uma observação de Bentinho, narrador do 

romance, no trecho em questão. Nele, Bentinho comenta a morte, causada pela lepra, de 

seu vizinho Manduca, que, por conta da moléstia, havia adquirido um aspecto 

deformado. Servia de consolo e ocupação a Manduca trocar correspondência, com 

Bentinho, sobre a guerra da Criméia. A troca de cartas ameniza a dolorosa situação de 

Manduca e faz que ele não enxergue, com tanta amargura, a infelicidade que carrega, 

como fica claro no excerto adiante: 

 

O resto deste capítulo é só para pedir que, se alguém tiver de 

ler o meu livro com alguma atenção mais da que lhe exigir o preço 

do exemplar, não deixe de concluir que o diabo não é tão feio 

quanto se pinta. Quero dizer... Quero dizer que o meu vizinho de 

Matacavalos, temperando o mal com a opinião anti-russa, dava à 

podridão de suas carnes um reflexo espiritual que as consolava. 

(ASSIS, 2004, p. 898.) 



 29 

1.2. A noção de dialogismo e seus desdobramentos 

 

 

 Bakhtin costumava, ao longo de seus escritos, reelaborar conceitos já expostos, 

imprimindo-lhes novas facetas e complementando aspectos ainda não discutidos. Isso 

também ocorre com a noção de dialogismo. 

 Um dos textos mais relevantes para o entendimento desse conceito é Problemas 

da poética de Dostoievski. Nessa obra, percebe-se que o pensador russo amplia aspectos 

concernentes ao dialogismo e direciona-o para a compreensão do discurso literário. 

 O dialogismo encontra-se subjacente à própria explicitação do método de análise 

bakhtiniano: o autor faz críticas à lingüística praticada em sua época e, por isso, situa as 

suas discussões no campo da metalingüística, visto que esta ofereceria horizontes mais 

amplos ao estudo do discurso, algo que aquela não faz. Bakhtin (2002a, p. 182) enfatiza 

que “qualquer confronto puramente lingüístico ou grupamento de tais textos abstrai 

forçosamente todas as relações dialógicas entre eles enquanto enunciados integrais”. 

O caráter coletivo e social dos textos constitui a base do princípio dialógico: a 

impossibilidade de elaborar isoladamente um material comunicativo torna o intertexto 

condição essencial para o evento comunicacional. 

Além de mostrar a impossibilidade de se separar a língua como fenômeno social 

do conceito de dialogismo, Bakhtin também estabelece outras condições para o 

desenvolvimento das relações dialógicas. Segundo ele, dois juízos não estão ligados 

apenas por relações lógicas, mas também pela materialização da interação entre dois ou 

mais enunciados diferentes. É preciso, dessa maneira, que haja um espaço em que a 

relação dialógica se manifeste, sob a forma de “qualquer parte significante do 

enunciado” (BAKHTIN, 2002b, p. 184), a qual, para o autor, pode compreender desde o 

enunciado na sua integralidade até a “palavra isolada” — entendida como “signo da 

posição semântica de um outro” —, passando pelo uso de um dialeto social ou de um 

estilo de linguagem, sempre compreendidos numa perspectiva mais ampla do que a 

oferecida pela lingüística tradicional. As relações dialógicas ainda poderiam ocorrer 

entre partes de uma mesma enunciação ou entre “matérias sígnicas” diferentes, como, 

por exemplo, a literatura e a música. 



 30 

O diálogo desenvolvido entre a obra de um autor e um material dito externo— o 

intertexto —atende a uma lógica inerente ao próprio processo de construção textual, do 

qual o acervo literário não pode ser excluído. Assim sendo, as palavras de um 

interlocutor carregam sempre marcas de alteridade e não podem ser pensadas de modo 

autônomo. 

Aplicado ao estudo da criação literária, o dialogismo serve de lastro a 

importantes noções nesse campo, como a de que o romance se encontra alicerçado num 

conjunto de linguagens diferentes, gerando um plurilingüismo típico do gênero. 

 Como parte de nosso corpus é constituído de obras pertencentes ao gênero 

romanesco, acreditamos ser pertinente o exame da visão bakhtiniana sobre a 

constituição do romance, na medida em que este se configura como forma 

multiplamente elaborada. 

 

 

 

1.2.1. O plurilingüismo romanesco 

 

 

 Conforme assevera Bakhtin (2002a, p. 107), as formas de construção do 

plurilingüismo romanesco são variadas e encontram-se relacionadas às muitas 

possibilidades estilísticas do gênero. O plurilingüismo tem seu lugar no romance 

quando, de acordo com Bakhtin, é possível flagrar: 

 

“... o discurso de outrem na linguagem de outrem, que serve para 

refratar a expressão das intenções do autor. A palavra desse 

discurso é uma palavra bivocal especial. Ela serve 

simultaneamente a dois locutores e exprime ao mesmo tempo duas 

intenções diferentes: a intenção direta do personagem que fala e a 

intenção refrangida do autor.” (2002a, p. 127) 

 

Nesse sentido, pode-se afirmar que o discurso plurilingüístico romanesco possui 

duas vozes dialogicamente relacionadas, que, ao demonstrarem conhecimento mútuo, 



 31 

comportam-se como as réplicas de um diálogo. Assim, todo discurso bivocal é 

“internamente dialogizado” (p. 127) e organizado de forma a deixar entrever “um 

diálogo potencial, não desenvolvido, um diálogo concentrado de duas vozes, duas 

visões de mundo, duas linguagens” (BAKHTIN, 2002a, p. 128). 

Como demonstração do plurilingüismo no romance, Bakhtin (2002a, p. 129) se 

dedica apenas às formas que considera fundamentais dentre as diversas configurações 

do estilo bivocal romanesco: as estratégias narrativas do chamado romance humorístico 

inglês, o discurso das personagens e a inclusão de outros gêneros – como poemas, peças 

líricas, textos científicos ou religiosos – como parte da estrutura do romance. 

 Para o autor, o romance humorístico inglês é a manifestação historicamente mais 

evidente da introdução do plurilingüismo nesse gênero. Nas obras romanescas de 

escritores como Fielding, Sterne e Dickens, é possível flagrar a reprodução paródica de 

gêneros e estilos encontrados em várias circunstâncias de produção textual: a forense ou 

parlamentar, com a representação de discursos e outras formas da eloqüência jurídica ou 

política, a jornalística, a mercantil e a científica, entre outras. Tal reprodução se dá a 

partir de um narrador que, ao mesmo tempo em que submete outra linguagem à sua 

“mediação” no corpo do romance, pode interromper essa estilização paródica com um 

discurso direto, que “personifica diretamente (sem refração) as intenções semânticas e 

axiológicas do autor” (BAKTHIN, 2002a, p. 108). 

 Como ilustração disso, Bakhtin usou excertos do romance Little Dorrit, de 

Charles Dickens, entretanto, julgamos mais pertinente trabalhar com exemplos extraídos 

de obras machadianas (o que faremos daqui por diante, sempre que possível), como a 

passagem seguinte, retirada do Esaú e Jacó. Nela, Batista, está mostrando a Aires 

antigos relatórios financeiros, da época em que era presidente de província. O narrador 

reproduz, em suas palavras, o estilo desse tipo de documento, composto essencialmente 

por levantamentos ou listagens: 

 

E foi à estante e tirou um dos relatórios para ser melhor visto. 

Aberto, mostrou a impressão e as vinhetas — lido, podia mostrar o 

estilo por um lado, e, por outro, a prosperidade das finanças. 

Batista limitou-se aos algarismos totais: despesa, mil duzentos e 

noventa e quatro contos, setecentos e noventa mil-réis; receita, mil 

quinhentos e quarenta e quatro contos, duzentos e nove mil-réis; 



 32 

saldo, duzentos e quarenta e nove contos, quatrocentos e dezenove 

mil-réis. Verbalmente, explicou o saldo, que alcançou pela 

modificação de alguns serviços, e por um pequeno aumento de 

impostos. Reduziu a dívida provincial, que achou em trezentos e 

oitenta e quatro contos, e deixou em trezentos e cinqüenta contos. 

Fez obras novas e consertos importantes; iniciou uma ponte... 

(ASSIS, 2004, p. 1016.) 

 

 Esse tipo de elaboração deriva naquilo que Bakhtin chama de construção 

híbrida. Segundo o autor, pode-se assim denominar um enunciado, quando ele emana de 

um único produtor, mas contém “dois modos de falar, dois estilos, duas linguagens, 

duas perspectivas semânticas e axiológicas” (2002a, p. 110). Não existem, nesse caso, 

marcas formais da separação entre os dois enunciados. A divisão das vozes e das 

linguagens se dá “nos limites de um único conjunto sintático, freqüentemente nos 

limites de uma proposição simples, freqüentemente também, um mesmo discurso 

pertence simultaneamente às duas línguas, às duas perspectivas que se cruzam numa 

construção híbrida...” (2002a, p. 110). 

 Salienta Bakhtin que, além da introdução de outras linguagens, o plurilingüismo 

presente nos romances humorísticos, notadamente os ingleses, visa a lançar um olhar 

crítico sobre outras realidades sociais, mostrando a fragilidade e a limitação delas.10 

 O discurso das personagens pode representar, conforme Bakhtin, outra maneira 

de introduzir o plurilingüismo no romance. Entre alguns dos momentos em que essa 

faceta do plurilingüismo pode se manifestar estão o discurso direto das personagens e os 

diálogos, mas também o discurso do autor, sob a forma de “zonas particulares”, ou seja, 

momentos em que, seja por meio de palavras ou expressões, as vozes do narrador e da 

personagem se misturam.  

                                                 
10A passagem retirada do Esaú e Jacó e usada como exemplo pode ilustrar também isso. Nela, é 

possível perceber que, por trás das palavras de Batista citadas pelo narrador, subjaz uma nota 

saudosa em relação aos tempos em que ele foi presidente de província. Batista demonstra, com 

essa atitude, apego ao cargo e à posição que outrora ocupou. É interessante ainda notar que, 

como demonstração do apreço ao antigo cargo, Batista conserva um retrato seu, com farda de 

presidente, no pequeno gabinete onde está localizada a estante, lugar de onde o relatório foi 

retirado. 



 33 

Nas tais zonas particulares de que fala Bakhtin, há uma contaminação das 

palavras do narrador pela voz ou postura de uma determinada personagem, a exemplo 

do que vemos no seguinte fragmento colhido no Esaú e Jacó, de Machado de Assis: 

 

Aires opinou com pausa, delicadeza, circunlóquios, limpando o 

monóculo ao lenço de seda, pingando as palavras graves e 

obscuras, fitando os olhos no ar, como quem busca uma lembrança, 

e achava a lembrança, e arredondava com ela o parecer. Um dos 

ouvintes aceitou-o logo, outro divergiu um pouco e acabou de 

acordo, assim terceiro, e quarto, e a sala toda. (ASSIS, 2004, p. 

965.) 

 

 Nessa passagem, o conselheiro Aires é inquirido sobre o que pensa a respeito da 

cabocla do Castelo, vidente que profetiza o destino das duas principais personagens do 

romance – os gêmeos Pedro e Paulo. Como não tem opinião pronta sobre o assunto e 

devido ao seu temperamento avesso a controvérsias, Aires prefere se esquivar a fornecer 

uma resposta. Por isso, o trecho em questão é construído com frases curtas e pausas 

assinaladas por vírgulas, na tentativa de reproduzir a atitude de hesitação do 

conselheiro. 

 Além das reproduções paródicas e do discurso das personagens, Bakhtin (2002a, 

p. 130) defende que há outra maneira de introduzir o plurilingüismo no romance: a 

inserção de outros gêneros. Esses gêneros podem ser literários � como novelas, peças 

ou poemas – ou extraliterários – como textos de natureza científica, religiosa, retórica, 

entre outros. Como ilustração disso, segue o fragmento do Quincas Borba, em que 

encontramos a transcrição parcial de um artigo de Camacho, uma das personagens do 

romance. O texto foi lido em voz alta para Rubião e seria publicado em periódico por 

ele mantido: 

 

“Os partidos devem ser unidos e disciplinados. Há quem pretenda 

(mirabile dictu!11) que essa disciplina e união não podem ir ao 

                                                 
11 Empregada sempre como exclamação, essa expressão latina pode ser traduzida como 

“Admirável de se dizer”. 



 34 

ponto de rejeitar os benefícios que caem das mãos dos adversários. 

Risum teneatis!12 Quem pode proferir tal blasfêmia sem que lhe 

tremam as carnes? Mas suponhamos que assim seja, que a 

oposição possa, uma ou outra vez, fechar os olhos aos desmandos 

do governo, à postergação das leis, aos excessos da autoridade, à 

perversidade e aos sofismas. Quid inde13? Tais casos,-aliás raros, � 

só podiam ser admitidos quando favorecessem os elementos bons, 

não os maus. Cada partido tem os seus díscolos e sicofantas. É 

interesse dos nossos adversários ver-nos afrouxar, a troco da 

animação dada à parte corrupta do partido. Esta é a verdade; negá-

lo é provocar-nos à guerra intestina, isto é, à dilaceração da alma 

nacional... Mas, não, as idéias não morrem; elas são o lábaro da 

justiça...” (ASSIS, 2004, p. 737.) 

 

Também de acordo com a tipologia bakhtiniana, os gêneros intercalados podem 

aparecer com propósitos definidos ou de maneira puramente “objetal”, em outros 

termos, “desprovidos inteiramente das intenções do autor” (BAKHTIN, 2002a, p. 125). 

Nesse ponto, discordamos da opinião bakhtiniana, pois acreditamos que não existe 

elemento inserido sem propósito dentro de uma obra. O próprio Bakhtin, poucas linhas 

adiante dessa afirmação, deixa transparecer que não existe inserção de gêneros no 

romance que não contemple, mesmo que de modo distante, o conjunto das indagações 

presentes numa obra: 

 

Eles [os gêneros objetais] não foram ditos, mas apenas mostrados 

como uma coisa pelo discurso; na maioria das vezes, porém, eles 

refrangem em diferentes graus as intenções do autor, e alguns dos 

seus elementos podem afastar-se, de diferentes maneiras, da última 

instância semântica da obra. (BAKHTIN, p. 125.) 

 
                                                 
12 Expressão retirada da Ars Poetica de Horácio. A expressão é originalmente proferida em tom 

interrogativo, pois o poeta se indaga se deve conter o riso diante de uma situação absurda. Aqui 

ela aparece acompanhada de um ponto de exclamação, como uma advertência para aqueles que 

pretendem rir das idéias defendidas por Camacho. 
13 Locução latina que significa “E daí?” ou “Qual a conseqüência disso?” 



 35 

 O excerto do Quincas Borba há pouco destacado também mostra que a 

intercalação de gêneros atende a determinados propósitos dentro da obra: no caso do 

artigo de Camacho, estão expressas suas idéias políticas, motivadas por questões 

fundamentalmente pessoais. O interesse de Rubião pelo artigo e a sua contribuição para 

a manutenção da publicação são sinais de uma vaidade ingênua e de falta de traquejo 

social. A publicação em questão constitui um instrumento por meio do qual visa Rubião 

promover-se, embora acabe sendo explorado. 

Por outro lado, como afirma Bakhtin, certos gêneros – como a confissão, o 

diário, o relato de viagens, a biografia, as cartas, entre outros � podem alterar a estrutura 

do romance, ao gerar novas formas de constituição. Convém lembrar, por fim, como 

exemplo, o Memorial de Aires, de Machado de Assis: 

 

1888 

9 de janeiro: Ora bem, faz hoje um ano que voltei definitivamente 

da Europa. O que me lembrou esta data foi, estando a beber café, o 

pregão de um vendedor de vassouras e espanadores: "Vai 

vassouras! vai espanadores!" Costumo ouvi-lo outras manhãs, mas 

desta vez trouxe-me à memória o dia do desembarque, quando 

cheguei aposentado à minha terra, ao meu Catete, à minha língua. 

Era o mesmo que ouvi há um ano, em 1887, e talvez fosse a mesma 

boca.[...] Cinco horas da tarde: Recebi agora um bilhete de mana 

Rita, que aqui vai colado. (ASSIS, 2004, p. 1098.) 

 

 Elaborado conforme um diário, o Memorial reproduz alguns recursos possíveis 

de serem encontrados nesse gênero textual: as impressões pessoais, as reminiscências, a 

fala em primeira pessoa e as anotações diárias ou por ocasião de um acontecimento 

marcante. Haveria, dessa forma, a contaminação do romance por outros gêneros, 

conforme mostra BAKHTIN (2002a). 

 



 36 

1.2.2. A paródia e os tipos textuais duplamente orientados 

 

 

À questão da dupla orientação que um texto pode apresentar, Bakhtin (2002b) 

responde criando uma tipologia para o estudo de fenômenos metalingüísticos, como, por 

exemplo, a estilização, a paródia, o skaz e a polêmica. 

Na paródia, segundo Bakhtin, o autor adere à linguagem do outro com 

propósitos diferentes daqueles presentes no texto primitivo, convertendo o discurso em 

“um palco de luta entre duas vozes” (2002a, p. 194). O afastamento em relação ao 

discurso ‘original’ ou ‘primitivo’ é a principal diferença entre a paródia e a estilização, 

já que, em ambas, existe o aproveitamento do “estilo ou modo do outro”. 

A definição de Hutcheon (1989) para a paródia está próxima da proposta 

bakhtiniana: segundo a autora, o discurso parodístico se baseia na repetição com 

diferença ou na inversão, havendo sempre uma atitude transformadora em relação ao 

modelo, ao contrário do pastiche, que busca preservar o gênero do original.14 Hutcheon 

enfatiza que a paródia pode representar tanto uma demonstração de respeito e admiração 

quanto uma crítica ao modelo parodiado: 

 

Versões irônicas de transcontextualização e inversão são os seus 

principais operadores formais [da paródia], e o âmbito de ethos 

pragmático vai do ridículo desdenhoso à homenagem reverencial. 

(1989, p. 54.) 

 

Assim como fazem Bakhtin e Hutcheon, Jenny (1979, p. 6) também enfatiza a 

relação tanto de afastamento quanto de aproximação que a paródia estabelece com 

modelos inspiradores. Dentre esses modelos, que obviamente incluem textos 

exemplares, estariam também as obras que recorrem ao recurso da paródia. Em outros 

                                                 
14 “O pastiche tem geralmente que permanecer dentro do mesmo gênero que o seu modelo, ao 

passo que a paródia permite adaptação”, conforme Hutcheon (1989, p. 55). 



 37 

termos, a paródia procura não só reinventar textos influenciadores, mas também busca 

recriar a si mesma.15 

Em torno dessa discussão, vale destacar que Hutcheon, ao definir a paródia nos 

termos há pouco citados, mostra-se consciente de que poderia ser acusada de reduzi-la à 

intertextualidade, o que não está entre os seus propósitos. A autora demonstra uma 

atitude de cautela em relação à noção proposta por Kristeva, pois, crê Hutcheon, que a 

teórica francesa e outros autores a ela alinhados (como Genette e Jenny) quiseram 

converter a intertextualidade em “uma categoria puramente formal de interação textual” 

(HUTCHEON, 1989, p. 54). Isso se justificaria, na opinião de Tezza (2003, p. 22) pela 

forte orientação formalista que, como já mencionamos, nessa época, circulava. 

Defende também Hutcheon que a paródia só se concretiza com a percepção do 

intertexto. Ao discutir esse ponto – a relação entre intertexto e leitor – a autora 

considera que a capacidade hermenêutica da instância receptora é condição sine qua non 

para a “realização” da paródia. Relacionado a isso, assevera Hutcheon: 

 

Desta forma, embora a minha teoria da paródia seja intertextual na 

sua conclusão tanto do descodificador como do texto, o seu 

contexto enunciativo é ainda mais vasto: tanto a codificação como 

o compartilhar de códigos entre produtor e receptor são centrais... 

(1989, p. 54.) 

 

Como é possível perceber, a autora defende uma espécie de parceria entre as 

partes que compõem o processo criativo – visto aqui não como o trabalho solitário e 

isolado de um autor, mas como uma ação em que se encontra também envolvido o 

esforço interpretativo de um provável decodificador do texto. 

No intuito de demonstrar a importância de um domínio extratextual mais 

complexo no reconhecimento de efeitos como o elogio ou a crítica, tanto ao leitor 

quanto ao produtor da paródia, Hutcheon estabelece uma comparação entre a paródia e a 

metáfora. Segundo a autora: 

 

                                                 
15 Segundo Jenny (1979, p. 06): “uma paródia relaciona-se em simultâneo com a obra que 

caricatura e com todas as obras parodísticas constitutivas de seu próprio gênero”. 



 38 

[...] pode dizer-se que a paródia se assemelha à metáfora. Ambas 

exigem que o decodificador construa um segundo sentido através 

de interferências acerca de afirmações superficiais e complemente 

o primeiro plano com o conhecimento e reconhecimento de um 

contexto em fundo. (1989, p. 50.) 

 

A exigência de um leitor ‘especializado’ ou mais bem ‘treinado’ como requisito 

para um entendimento mais profundo do texto, em que recursos como a paródia (e não 

apenas ela) sejam notados, também faz parte das considerações elaboradas por Eco 

(2003). De acordo com o autor, existem dois tipos de leitores-modelo: o primeiro é um 

leitor de primeiro nível, dito semântico, preocupado apenas com aspectos superficiais 

do texto, como, por exemplo, o desfecho que uma narrativa receberá; o segundo, 

denominado leitor de segundo nível, semiótico ou estético, é capaz de tecer 

especulações sobre o tipo de leitura e o modo como o autor procede, além de possuir 

domínio sobre os aspectos explorados no primeiro nível. Esse segundo tipo estaria mais 

habilitado a perceber efeitos produzidos pelo autor textual, entre os quais está a paródia, 

pois, segundo Eco, é no segundo nível que se decide se o texto tem um ou mais sentidos 

(2003, p. 209). 

Eco (2003, p. 210) fundamenta-se nas observações de Bakhtin para mostrar que 

o fato de um leitor ter ou não a consciência de que há uma citação, num texto, muda 

toda a compreensão em torno deste. O semioticista italiano evoca a expressão double 

coding, idealizada por Charles Jenks e a utiliza para explicar que a obra de arte pós-

moderna estaria voltada tanto para um público de elite, com domínio de códigos 

elevados, quanto para um público de massa, não tão privilegiado em termos de 

referências culturais (ECO, 2003, p. 210). 

É importante mencionar, entretanto, que dentro do esquema do double coding há 

três níveis: em primeiro lugar, está a não absorção, por parte de quem lê o texto, de 

estilemas e conteúdos cultos por desconhecimento; em segundo, o deleite do leitor 

capaz de perceber as citações de outros contextos e, por último, a possibilidade de 

leitura da obra de modo superficial, com a perda de remissões importantes para a 

construção de sentidos como, por exemplo, a expressão de ironias.  É exatamente nessa 

última situação que percebemos uma relação com as idéias bakhtinianas. 



 39 

Ao falar em diálogo, Bakhtin (2002b, p. 183) não está referindo-se à situação 

conversacional em que os falantes se alternam. As relações dialógicas estabelecidas por 

meio das citações são diferentes das presentes no diálogo propriamente dito: enquanto 

as réplicas contidas neste último se desenvolvem num mesmo contexto, a operação 

citacional precisa da retomada de um enunciado anterior. Os níveis de leitura serão 

modificados justamente a partir da possibilidade de se fazer a retomada desses 

enunciados. 

Além de necessitarem de uma leitura mais crítica para serem percebidas, as 

relações dialógicas, de acordo com o que afirma Bakhtin (2002b, p. 184), precisariam 

“materializar-se”, ou seja, ganhar configuração de discurso, dotado de autor e situação 

enunciativa. Toda obra —, mesmo aquela que é fruto de uma coletividade, — revelaria 

uma “vontade criativa única, uma posição determinada diante da qual se pode reagir 

dialogicamente”. 

A via de acesso ao campo enunciativo estaria nessa “vontade criativa” expressa 

pelo próprio enunciado: 

 

Neste sentido, todo enunciado tem uma espécie de autor, que no 

próprio enunciado escutamos como o seu criador. Podemos não 

saber absolutamente nada sobre o autor real, como ele existe fora 

do enunciado. [...] A reação dialógica personifica toda enunciação 

à qual ela reage. (BAKHTIN, 2002b, p. 184.) 

 

Afirma Brait (2005, p. 19) que Bakhtin, ao buscar o “contexto extraverbal” do 

enunciado, leva em consideração três elementos: 

1) os limites espaciais dos interlocutores envolvidos no processo comunicativo;  

2) o conhecimento e o entendimento comum da situação estabelecida entre os 

interlocutores; 

3)  o posicionamento avaliativo perante o quadro em questão. 

 

Jenny (1979, p. 21) também discute a questão da percepção dos leitores às 

referências intertextuais. De acordo com ele, cada referência comporta duas 

possibilidades de leitura: na primeira delas, os fragmentos de outros textos são 

encarados como “parte integrante da sintagmática do texto”, sem que o leitor se 



 40 

preocupe em desvendá-los, numa superficialidade típica do leitor que Eco denomina de 

semântico. Na segunda, as menções poderiam ser investigadas, assim, volta-se “ao 

texto-origem, procedendo a uma espécie de anamnese intelectual em que a referência 

intertextual aparece como um elemento paradigmático ‘deslocado’ e originário duma 

sintagmática esquecida”. (ECO, 2003, p. 21.) Assim como ocorre com o leitor dito 

semiótico, nesse tipo de leitura exige-se um maior grau de preparo.  

Ao traçar a definição de paródia, Hutcheon destaca dois relevantes aspectos 

relativos ao estudo do texto parodístico. O primeiro deles diz respeito à metodologia de 

abordagem da paródia moderna em termos teóricos. Nesse ponto, Hutcheon se afasta da 

perspectiva do formalismo russo, que via, na paródia, “uma substituição dialéctica de 

elementos formais cujas funções se tornaram mecanizadas ou automáticas” (1989, p. 

52). A visão formalista da paródia também pressupunha que ela representava um 

“protótipo do estádio de transição nesse processo gradual de desenvolvimento das 

formas literárias” (HUTCHEON, 1989, p. 52), julgando, assim, o texto paródico como 

um tipo de “aperfeiçoamento”. O percurso da autora é inverso ao dos formalistas: a 

própria paródia deve ser o ponto de partida para a formulação de uma teoria explicativa 

do caráter e do uso desse recurso nas obras artísticas. Além disso, a autora, ao entender 

a paródia como “imitação com diferença crítica”, alarga consideravelmente o conceito, 

dando-lhe um sentido de “continuidade e mudança” (HUTCHEON, 1989, p. 53). 

O segundo dos aspectos está ligado à refutação que faz Hutcheon da acusação de 

que a paródia é dotada de um caráter “parasitário” e “derivativo”. Afirma a autora que à 

estética romântica pode ser atribuída tal visão, já que, de acordo com essa concepção, o 

egocentrismo autoral está acima do objeto artístico, conforme lembra Moisés (1995, p. 

463): “o romântico sente-se centro do Universo; o seu ego constitui a única paisagem 

que lhe interessa, de tal forma que a Natureza se lhe afigura mera projeção de seu 

mundo interior”. 

Nessa mesma direção, Candido (1993, p. 23) explica que a relação entre o artista 

e a arte se altera no cenário do Romantismo: a natureza e o autor estão acima da 

expressão artística e esta se apresenta “sempre aquém da ordem de grandeza que lhe 

competia exprimir e, por isso mesmo, relegada a plano secundário”. A título de 

exemplo, os poetas românticos ingleses podem ser lembrados, pois, de acordo com 

Saliba (2003, p. 45), eles conferiam grande valor às suas experiências pessoais, 

“filtrando-as e traduzindo-as numa linguagem poética que buscava a imediação, a 



 41 

espontaneidade e a plenitude da vida”. Ainda sobre a questão do egocentrismo autoral 

na estética romântica, Saliba afirma que havia, antes de tudo, “um esforço pertinaz do 

poeta, do artista e mesmo do filósofo no sentido de voltar-se a si mesmo, de enveredar 

por uma atitude reiterada de ensimesmamento” (2003, p. 45). 

De acordo com a visão romântica, ao ter um texto seu parodiado, o artista 

romântico teria a sua ‘individualidade’ e a sua ‘originalidade’ roubadas. Apesar da visão 

limitadora da paródia como aperfeiçoamento, são os formalistas, em parte, que 

deslocam o interesse para a obra e para o uso de referências a outros textos, eliminando 

o peso da preocupação romântica com o gênio individual. Salienta Hutcheon que o 

ponto de vista formalista aproxima-se da dos autores clássicos e renascentistas, que 

viam o resgate e adoção de modelos como algo natural (1989, p. 53). 

Para Jenny (1979, p. 5), a obra literária representa sempre, em relação aos 

“modelos arquetípicos”, um movimento de “realização, de transformação ou de 

transgressão”. De acordo com essa visão, o texto literário só poderia ser pensado em 

termos de sistema – como peça de um arranjo maior – e a intertextualidade seria parte 

essencial do projeto de concepção da obra, orientando o “uso do código” e estando 

“presente ao nível do conteúdo formal” (JENNY, 1979, p. 6). É aqui que, segundo 

Jenny, reside um dos pontos de contato entre a intertextualidade e a paródia, assim 

como entre a intertextualidade e outras variantes textuais que evidenciam sua relação 

com materiais externos.16 

De acordo com seus objetivos – delimitar a sua concepção de um termo tão 

controverso como a paródia – Hutcheon considera importante diferenciá-la de formas 

afins como o pastiche, o plágio, a citação e a sátira, o que acreditamos ser muito útil aos 

propósitos de nossa investigação. 

As formas citadas também apresentam definições polêmicas, assim como a 

paródia, e com ela são freqüentemente confundidas. É o que ocorre no caso do pastiche. 

Segundo Hutcheon, não era raro encontrar autores que não distinguiam o pastiche da 

paródia. Proust, por exemplo, usava indistintamente os dois termos para designar as 

                                                 
16 “Acontece ainda que a intertextualidade não só condiciona o uso do código, como também 

está presente ao nível do conteúdo formal da obra. Assim sucede com todos os textos que 

deixam transparecer a sua relação com outros textos: imitação, paródia, citação, montagem, 

plágio, etc.” (JENNY, 1979, p. 6.) 



 42 

imitações irônicas, por ele elaboradas, de escritores como Balzac e Flaubert. Para 

separar um do outro, ao invés de tentar definir o pastiche como dotado de um ethos mais 

sério e honroso do que a paródia, Hutcheon propõe que aquele seja entendido como uma 

manifestação mais limitada ao modelo inspirador do que esta. Em outros termos, 

Hutcheon chama a atenção para a natureza imitativa e movida mais por semelhança e 

correlação apresentada pelo pastiche. Ele também, de acordo com a autora, deve estar 

preferencialmente dentro do gênero da obra inspiradora, ao contrário da paródia, que 

pode fazer ajustes ou transformações do modelo. Afirma Hutcheon que “a paródia está 

para o pastiche talvez como a figura de retórica está para o clichê” (1989, p. 55), ou 

seja, o pastiche, assim como o clichê, baseia-se na repetição e na semelhança, sem 

buscar a renovação efetiva de um dado material aproveitado. A proximidade entre o 

pastiche e a paródia reside na questão da intencionalidade, visto que tanto um como 

outro são apropriações declaradas (HUTCHEON, 1989, p. 56). 

A intencionalidade autoral17 também serve, de acordo com HUTCHEON, como 

fator distintivo entre a paródia e o plagiarismo. Este, em oposição àquela, visa a 

ludibriar o decodificador, negando-lhe o reconhecimento dos textos subjacentes. Como 

é possível observar, no caso da diferenciação entre paródia e plágio, ao leitor ou 

receptor, é conferido um papel fundamental, visto que nele está a chave para a 

compreensão adequada dos dois termos: na paródia, o autor aposta na sua capacidade 

interpretativa, ao passo que, no plágio, na sua ingenuidade e despreparo. 

Isso comprova, a nosso ver, um dos pontos mais interessantes da teoria da 

paródia de Hutcheon: mais uma vez, a autora leva em consideração, além da relação 

entre os textos e suas fontes, a instância decodificadora, enfatizando a sua participação 

ativa no processo de construção da paródia. 

Relembra a autora que a citação é comumente utilizada para conferir valor e 

confiabilidade a um determinado texto. Como exemplo disso, basta lembrarmos as 

citações presentes nos textos científicos, empregadas como argumentos de autoridade 

ou como ponto de partida para controvérsias. Para Bakhtin, entretanto, como mostra 

Hutcheon, a paródia também podia ser considerada, ainda que metaforicamente, como 

                                                 
17 Salienta Hutcheon que a intencionalidade, embora seja utilizada como traço distintivo entre 

paródia e o plágio, é algo complicado e difícil de observar. É por isso que a autora se restringe 

apenas “à intenção codificada ou inferida ao discutir a paródia.” (1989, p. 57.) 



 43 

uma citação, já que o gênero, o estilo e a linguagem do texto fonte eram aproveitados de 

modo irreverente. Butor (apud HUTCHEON, 1989, p. 56) vê a citação, mesmo a mais 

literal, como uma forma de paródia por conta do processo de mudança de contexto ou 

transcontextualização, que ocorre ao citarmos outrem. Hutcheon concorda que, no ato 

de parodiar, é também gerada uma alteração contextual, mas rejeita a concepção de 

paródia como citação, pois esta não contém o distanciamento crítico peculiar ao jogo 

paródico (1989, p. 57). Aos seus argumentos sobre esse tópico, Hutcheon acrescenta a 

afirmação de Jenny (1979), anteriormente comentada. Baseada em Jenny, a autora 

assevera que, “a paródia tem uma determinação bitextual mais forte do que a citação 

simples ou até que a alusão: partilha tanto o código de um texto particular a ser 

parodiado, como o código paródico genérico em geral.” (HUTCHEON, 1989, p. 58). 

A sátira, conforme mencionamos, também tem uma relação bastante próxima 

com a paródia. Esta, de acordo com Hutcheon, partilha, com formas como o pastiche e a 

citação, “uma restrição de foco” que constitui uma maneira de repetir outro texto 

discursivo, com variadas representações de ethos, mas sempre se delimitando a aspectos 

intramurais. Isso não ocorre no caso da sátira, que é vista como extramural (seja social 

ou seja moral), isto é, dotada de um caráter revelador, no sentido de desmascarar os 

delitos humanos com o propósito de censurá-los (1989, p. 61). A autora defende que 

esse é o principal argumento em favor da diferenciação entre sátira e paródia, 

desprezando o que outros autores propõem como traço distintivo18. Hutcheon justifica a 

constante confusão entre paródia e sátira, em primeiro lugar, como conseqüência do uso 

conjugado das duas, e em segundo, pelo fato de que tanto uma como a outra apresentam 

um distanciamento crítico em relação as suas fontes, sendo que a sátira geralmente usa 

essa distância “para fazer uma afirmação negativa acerca daquilo que é satirizado” 

(1989, p. 62). Por outro lado, segundo a autora, na paródia moderna: 
                                                 
18 Diz a autora que: “Os fundamentos sobre os quais outros teóricos baseiam a separação dos 

dois gêneros são, por vezes, discutíveis. Winfried Freund (1981, p. 20) afirma que a sátira visa a 

restauração de valores positivos, ao passo que a paródia só pode ocorrer negativamente. Dado 

que se centra essencialmente na literatura do século XIX, é dito que à sátira faltam importantes 

dimensões metafísicas e morais que a paródia pode demonstrar. Mas eu argumentaria que a 

diferença entre as duas formas não reside tanto na sua perspectiva sobre o comportamento 

humano, como ela julga, mas naquilo que é transformado em alvo.”  (HUTCHEON, 1989, p. 

62.) 



 44 

 

... verificamos não haver um julgamento negativo necessariamente 

sugerido no contraste irônico dos textos. A arte paródica desvia de 

uma norma estética e inclui simultaneamente essa norma em si, 

como material de fundo. Qualquer ataque real seria autodestrutivo. 

(HUTCHEON, 1989, p. 62.) 

 

No que diz respeito à polêmica velada, há uma associação muito forte com o 

fazer literário, visto que cada obra comportaria uma espécie de reação a elementos que 

lhe seriam exteriores, como o leitor, o estilo de outro autor ou de outra época. 

Para Bakhtin, tanto a paródia quanto a estilização e o skaz estão relacionados 

pelo uso que atribuem ao discurso do outro: sempre de acordo com seus propósitos, os 

três tipos mencionados dão novo sentido ao material utilizado, sem perder de vista a 

significação original. 

A estilização é incluída por Fiorin (2003, p. 31) no conjunto dos elementos 

componentes da intertextualidade, ao lado da citação e da alusão. O autor retira a 

estilização do conjunto dos processos interdiscursivos e define-a como “a reprodução do 

conjunto de procedimentos do discurso de outrem, isto é, do estilo de outrem”, sendo 

que o estilo é entendido aqui como “o conjunto das recorrências tanto no plano da 

expressão quanto no plano do conteúdo (manifestado, é claro) que produzem um efeito 

de sentido de individualização”. 

Para fins da nossa pesquisa, interessam-nos a citação, a alusão e a paródia. A 

primeira é conceituada por Fiorin (2003, p. 31) como a menção ao texto citado, 

alterando-o ou confirmando-o; ao passo que a segunda é vista como a reprodução de 

construções sintáticas, sem que ocorra, todas as vezes, a citação literal de palavras da 

fonte textual. Ao longo da imitação de tais construções sintáticas, pode haver a 

substituição de certas figuras por outras, “sendo que todas mantêm relações 

hiperonímicas com o mesmo hiperônimo ou são figurativizações do mesmo tema” 

(FIORIN, 2003, p. 31). 

Ainda no que diz respeito ao processo citacional, Bakhtin postula que “o 

discurso citado é o discurso no discurso, a enunciação na enunciação, mas é, ao mesmo 

tempo, um discurso sobre o discurso, uma enunciação sobre a enunciação” (2004, p. 

144). Dessa forma, o teórico russo aponta para a essência do que representa a citação: a 



 45 

distinção clara entre o que seria o tema de nossas próprias palavras ou o conteúdo do 

discurso e o discurso de outrem. Sob esse ponto de vista, o conteúdo do discurso, na 

medida em que representa as nossas palavras sobre um assunto previamente existente, 

não deixa de ser uma produção marcada por realizações anteriores. Isso sem mencionar 

que o discurso de outrem, ao ser utilizado, funciona como diretriz e confere a “unidade 

integral de construção”. (BAKHTIN, 2004, p. 144.) 

Essa relação com o material citado é um tanto diferente no caso do discurso 

narrativo. Nessa perspectiva, o discurso do outro é incorporado ao tema do universo 

narrativo, fazendo com que o “tema autônomo” se torne o “tema de um tema” 

(BAKHTIN, 2004, p. 144). Mesmo com essa incorporação temática do discurso de 

outrem, é possível perceber uma independência entre a “enunciação de outra pessoa e o 

contexto em que aparece o discurso citado”. O falante, nos termos de Bakhtin, é o 

primeiro a perceber isso e tal percepção, ou até mesmo a sua falta, interfere diretamente 

tanto na produção quanto na recepção textual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 46 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo 2: Machado de Assis citador e a crítica 

 

 

 

 

 

 



 47 

2. Machado de Assis citador e a crítica 

 

 

 

 Ao longo de toda a sua obra, Machado de Assis demonstra ser um grande leitor 

de textos de várias literaturas estrangeiras. Se o vasto cabedal de leituras machadianas é 

claramente perceptível, medir e conhecer, entretanto, a extensão desse universo de 

leituras é tarefa quase impossível. 

Desconsiderando as citações presentes nas obras machadianas, algumas pistas 

para o conhecimento desse assunto poderiam estar contidas na biblioteca deixada pelo 

autor, porém, tal recurso não se constitui prova fidedigna de qualquer hipótese que se 

queira levantar. Jobim (2001, p. 12) aponta nessa direção quando afirma que saber quais 

títulos compõem a biblioteca de Machado de Assis ajuda a ter apenas uma noção dos 

gêneros e autores com os quais o escritor travou contato. No entanto, Jobim formula 

cinco questionamentos que poderiam ser parcialmente respondidos por meio da análise 

do acervo machadiano: 

a) o conhecimento do universo de obras lidas por Machado e a relação dessas 

leituras com os padrões literários europeus e brasileiros; 

b)  as influências recebidas por ele de outros autores;  

c)  a ligação machadiana com as ciências;  

d)  a análise dos comentários deixados por Machado ao longo das margens dos 

livros; 

e) a relação do público-leitor com os títulos presentes no acervo machadiano. 

(JOBIM, 2001, p.13.) 

 

Também Massa (2001) examinou os livros de Machado de Assis com o 

propósito de encontrar notas manuscritas que pudessem nos oferecer revelações 

importantes sobre as leituras realizadas pelo ficcionista. Apesar de, nesse sentido, o 

material ser escasso, o acervo de Machado é capaz de fornecer informações relevantes 

sobre as leituras feitas pelo escritor. Embora não se possa afirmar categoricamente que 

uma determinada obra, por constar da biblioteca machadiana, faça parte do seu universo 



 48 

citacional, talvez seja possível perceber algumas influências a partir do exame dos livros 

componentes da biblioteca. 

O método de Massa consistiu em dividir o acervo em domínios de acordo com a 

língua de origem do título: o grego, o latino, o francês, o luso, o italiano, o alemão, entre 

outros. Três dos maiores e mais significativos domínios da biblioteca machadiana — o 

grego, o latino e o francês — têm uma presença forte dentro da produção do escritor. 

Vale salientar que os domínios latino e grego só perdem em relevância para o domínio 

francês em termos de número e variedade. Massa (2001, p. 29) comenta assim o 

conjunto de obras clássicas encontradas na coleção machadiana: 

 

Duas ausências nos domínios grego e latino: Demóstenes e Cícero. 

Embora hoje esteja incompleta, sua biblioteca não devia ser rica 

em oradores: certamente o gênero oratório não agradava ao gosto 

do escritor de contos brasileiro, ele mesmo pouco orador e até anti-

orador. Por outro lado, nos outros gêneros são encontrados os 

maiores escritores, épicos, trágicos, cômicos, filósofos, 

historiadores. A escolha de autores latinos é da mesma qualidade. 

 

Massa salienta ainda que havia poucas obras de crítica sobre a literatura clássica 

dentre o domínio latino e grego, o que sugere que Machado preferia ter as suas próprias 

interpretações, sem a possível interferência da opinião de outrem. 

A familiaridade machadiana com os autores greco-latinos – talvez demonstrada 

pelo espaço a eles reservado no acervo do escritor – não é, entretanto, razão suficiente 

para explicar a aparição dessas referências na obra do autor. Outras hipóteses precisam 

ser levantadas e devidamente fundamentadas. 

Acreditamos que conhecer as obras lidas e referenciadas por Machado de Assis, 

por meio do exame de sua biblioteca, se constitui num esforço incompleto, visto que 

esse método apresenta limitações como, e.g., a de ter o acervo do autor sofrido 

sucessivas dilapidações. 

É, então, que a análise das citações presentes nos romances – tarefa a ser 

concretizada no terceiro capítulo desta tese – entra em cena. Faz-se necessário, nessa 

observação, entretanto, não incorrer em equívocos como o que cometeu Magalhães Jr. 



 49 

(1957), que situa as afirmações sobre as referências a outros textos, em Machado, no 

campo do pré-textual e do subjetivo. 

Magalhães Jr. chama de vaidade a prática de Machado de muito citar e justifica 

isso como um possível pretexto para “fazer praça de amplos conhecimentos de literatura 

estrangeira” (1957, p. 257). Explicação limitada e até ofensiva acerca de um recurso de 

construção textual. O crítico reduz as citações a mero cacoete de produção sem outra 

finalidade mais consistente. Ele as trata como “hábito” e diz que as “deturpações” 

ocorreriam de acordo com o seguinte padrão: 1) alterações do texto original; 2) a troca 

da fonte do excerto citado; 3) a falsificação de um trecho usado. 

A ânsia taxonômica de Magalhães Jr. é clara até mesmo quando ele constrói uma 

exceção para as regras há pouco mostradas. Diz ele que a existência de tais deturpações 

não significa dizer, contudo, que Machado não fizesse citações fidedignas, como é o 

caso, por exemplo, de um fragmento de Les Femmes Savantes, de Moliére, presente em 

uma de suas crônicas das “Balas de Estalo”. 

Problemáticos também são os critérios nos quais se baseia o reconhecimento das 

deturpações. Para ele, a primeira das formas de deturpação de citações — a alteração do 

excerto utilizado — poderia ser fruto tanto de lapsos de memória de Machado quanto 

uma estratégia meticulosamente traçada pelo autor. Magalhães Jr. cita, como ilustração 

a essa possibilidade, a mudança que Machado faz de dois versos de Moliére, citados nas 

Memórias póstumas de Brás Cubas, no capítulo 8, intitulado “Razão contra sandice”: 

“Já o leitor compreendeu que era a Razão que voltava à casa e, convidava a Sandice a 

sair, clamando, e com melhor jus, as palavras de Tartufo: La Maison est à moi, c’est à 

vous d’en sortir” (ASSIS, 2004. p. 524.) 

De acordo com Magalhães Jr., a transformação é justificada por Machado, bom 

conhecedor da métrica e da língua francesa, ter fundido os dois versos num único 

alexandrino, operação que não teria ficado clara nem mesmo para alguns tradutores da 

obra machadiana para o francês. 

 Mas a questão é: como pode saber Magalhães Jr. se a modificação do excerto 

mencionado foi feita, por Machado, devido a algum deslize mnemônico ou a um plano 

estudado? E ainda: em que isso ajudaria a compreender a relevância dessa citação no 

texto do ficcionista? 

Outros problemas são visíveis na segunda categoria de mudança de citações 

criada por Magalhães Jr. – a troca da fonte do excerto citado, na qual uma passagem 



 50 

utilizada por Machado é atribuída a um autor que não é o verdadeiro responsável por 

ela. É o que ocorre, de acordo com Magalhães Jr., numa crônica da Semana, na qual 

Machado insinua que Moliére seria o verdadeiro autor de um fragmento de Regnard. 

Mais um exemplo desse tipo de enviesamento de citações está em outras duas crônicas 

da Semana, nas quais estão presentes referências ao “botão de Diderot”, que, se 

apertado em algum lugar do mundo, daria fim à vida de um chinês. O tal botão não é 

criação de Diderot e já havia sido referido, juntamente com as implicações de seu uso, 

por autores como Rousseau e, posteriormente, foi retomado por Chateaubriand e Balzac. 

O que Magalhães Jr. ignora, nesse ponto, é a intertextualidade inerente à criação 

literária, estratégia que possibilita um tema, uma imagem ou idéia poderem ser 

partilhadas dentro de uma tradição, sem a necessidade de se buscar fonte ou autor. No 

dizer de Culler (1999, p. 41), isso também se chama “autoreflexidade” da literatura e se 

baseia no princípio de contraste, comparação e relação existente entre os escritos 

componentes de uma dada herança literária. 

A terceira forma de alteração de citações — a falsificação de um trecho usado — 

é encarada por Magalhães Jr. dentro de duas possibilidades, difíceis de serem 

plenamente confirmadas. Para ele, as modificações poderiam ser fruto tanto de uma 

estratégia calculada quanto de uma confusão feita despercebidamente por Machado. 

Como exemplo de uma suposta alteração proposital, Magalhães Jr. relata que, quando 

cronista do “Diário do Rio de Janeiro”, Machado alegou ter esquecido o nome do autor 

de um trecho mencionado naquele momento. O escritor carioca chega a simular um 

pedido de desculpas ao poeta esquecido, mas isso não passaria de um artifício de quem 

“deveria encher um rodapé e se achava atrapalhado, à míngua de assunto” (1957, p. 

268). Machado, na realidade, adaptara o tal verso às suas necessidades autorais naquele 

instante e, como meio de proteção, afirmou ter esquecido o nome do poeta citado. 

Esse terceiro aspecto repete os princípios dos dois anteriores, assim como os 

seus enganos. As observações de Magalhães Jr. reduzem o trabalho citacional 

machadiano a um mero exercício de exibição das leituras feitas pelo autor, conferindo, 

às referências, um aspecto acessório ou quase supérfluo.  

Além disso, a palavra ‘deturpador’ precisa ser examinada com cuidado. Não se 

pode esquecer que todo aquele que cita, que desloca um texto de seu contexto original, 

inserindo-o numa nova situação e realizando as adaptações necessárias, é uma espécie 



 51 

de deturpador. Deturpar uma citação seria, então, nessa perspectiva, uma operação 

essencial a todo aquele que menciona uma obra. 

A limitação da visão de Magalhães Jr. já havia sido percebida por autores como 

Rego (1989, p. 94). Segundo ele, o crítico tem idéias abertamente relacionadas a 

teóricos como Peregrino Júnior, o qual justificava a “iteratividade” machadiana como 

decorrência do quadro de epilepsia apresentado pelo escritor, e Mário Matos, que via as 

repetições como traço comum a todo artista. Assim como Rego, acreditamos que, por 

não considerar as possíveis relações que essas citações criam entre a obra machadiana e 

outros gêneros, como é caso da menipéia, Magalhães Jr. acaba adotando uma 

perspectiva redutora na análise que empreendeu. 

Mesmo de forma breve, Miguel-Pereira (1988) emite opiniões relevantes sobre 

as citações a outros autores presentes na produção machadiana. Conforme a autora, 

Machado nunca pensara em ocultar os escritores aos quais recorre ao longo de sua obra, 

o que teria lhe dado um lugar acima de seus contemporâneos. As leituras escolhidas por 

ele também contribuem para o papel diferenciado que teve nas nossas letras, visto que 

os interesses dele divergiam do gosto comum e apontavam para direções que outros 

nomes de nossa literatura não conseguiram alcançar: 

 

Os livros que [Machado] amava não eram os que nutriam os seus 

contemporâneos; e onde iria esse autodidata buscar tão estranhas 

simpatias, senão numa sensibilidade e num gosto literário que já de 

si o distinguiam? Chateaubriand, Fenimore Cooper e Victor Hugo 

foram os modelos dos românticos, Zola e Eça de Queirós os dos 

naturalistas, e se houve quem lesse o seu Balzac e o seu Flaubert, 

outros, mais numerosos, se deliciavam com Georges Ohnet ... (p. 

61). 

 

Segundo Miguel-Pereira, estariam incluídos, na galeria de escritores 

mencionados por Machado os ingleses Shakespeare, Swift, Sterne, Thackeray e 

Dickens; os franceses Montaigne, Pascal, Xavier de Maistre e Victor Hugo e, dentre os 

portugueses, figura Almeida Garrett, o qual seria um dos que mais impressionaram o 

autor de D. Casmurro “e de quem mais se valeu, já na sua visão de mundo, já na sua 

forma de expressão”. A despeito de Miguel-Pereira não falar dos escritores dos acervos 



 52 

latino e grego, isso não significa dizer que as suas observações sobre as citações de 

autores de outras literaturas não possam oferecer boas pistas para a compreensão do 

diálogo machadiano com o universo literário de nossa pesquisa. 

No comentário de Miguel-Pereira sobre o lugar de Machado de Assis nas letras 

nacionais, a autora parece fornecer uma pista para a compreensão das citações a 

literaturas estrangeiras presentes nas obras machadianas. Diz a estudiosa que o “adjetivo 

brasileiro, limitador, caiu ou passou a segundo plano” no que concerne à produção do 

autor, “permitindo que o substantivo homem se revestisse afinal, pela primeira vez em 

nossa literatura, de toda a sua significação” (1988, p. 62), o que aponta para uma clara 

tendência universalizante. Isso não quer dizer, contudo, que ele deixou de contemplar o 

local e que, na sua atitude, a relação da cultura autóctone com elementos externos não 

estivesse bem representada, de acordo com o que nos explica Miguel-Pereira (1988, p. 

67): 

 

Nessa posição assumida por Machado de Assis se reflete mais 

nitidamente a situação do Brasil de então do que no brasileirismo 

dos outros escritores. Afirmação só na aparência paradoxal, 

porque, precisamente por possuir o que chamou de instinto de 

nacionalidade, é que não se sentia obrigado a estar a todo momento 

procurando os traços específicos de seus patrícios, e sobretudo 

procurando-o em exteriorizações. A frase que lembra, de um 

crítico francês, a propósito do escocês David Masson, de que se 

pode ser bretão sem falar em tojo e escocês sem falar em cardo, se 

lhe aplica inteiramente. 

 

Esse processo teria resultado, ainda segundo a autora, no fato de ser Machado de 

Assis “um caso, único em seu tempo na ficção, e ainda hoje raro, de total 

aproveitamento da cultura importada sem despersonalização, sem prejuízo dos traços 

essenciais à índole nativa” (MIGUEL-PEREIRA, 1988, p. 69). As citações a outros 

autores, aí incluindo os gregos e latinos, fariam parte dessa tendência universalizante da 

obra machadiana e seriam um recurso para inserir o que o autor produziu numa tradição 

literária mais ampla, entretanto, sem perder de vista o elemento nacional. Como 

veremos adiante, o próprio Machado, em seu “Instinto de nacionalidade” admite 



 53 

trabalhar nessa perspectiva de abertura, a qual o permitiria manejar materiais diversos e 

alçar vôos mais altos. 

Outros dois autores também flagraram a existência de citações na obra 

machadiana e emitiram, sobre elas, opiniões que podem ser cotejadas com as idéias de 

Miguel-Pereira (1988) sobre o tema. O primeiro deles é Passos (2003, p. 20), que vê a 

presença de tais citações como um reconhecimento, por parte de Machado, de que a 

literatura nacional se encontra profundamente ligada a fontes externas: 

 

Não será caso, por conseguinte, encontrarmos consignadas 

passagens de Goethe, Shakespeare, Prévost, Homero, Walter Scott, 

Ariosto, Dante, Luciano, Montaigne, Camões, Victor Hugo, Platão, 

Plutarco, além da Bíblia, constituindo-se uma sugestiva galeria de 

leituras, a mostrar que a circulação literária não podia passar 

despercebida por Machado de Assis, o qual intentava lograr a 

reorientação de sentidos, efetuando a mescla em que o nacional se 

corporificava sem localismos excessivos e com parte de sua 

legibilidade ligada à presença da literatura estrangeira a que o 

Brasil estava indissoluvelmente preso. (PASSOS, 2003, p. 20.) 

 

Tanto Miguel-Pereira quanto Passos deixam entrever, nas suas observações 

sobre o assunto em pauta, um Machado de Assis consciente de uma vasta tradição 

literária e suficientemente seguro e amadurecido para dispor de tais referências sem 

perder a ligação com o nacional. 

O segundo crítico a comentar as citações na obra do criador de Quincas Borba é 

Candido (1993, p. 104) que, ao falar sobre os temas e modos de expressão do romance 

brasileiro, chama a atenção para a prática machadiana de não desprezar a contribuição 

daqueles que o antecedem. Segundo o crítico: 

 

Se voltarmos, porém, as vistas para Machado de Assis, veremos 

que esse mestre admirável se embebeu meticulosamente da obra 

dos predecessores. A sua linha evolutiva mostra o escritor 

altamente consciente, que compreendeu o que havia de certo, de 

definitivo, na orientação de Macedo para a descrição dos costumes, 

do realismo sadio e colorido de Manuel Antonio, na vocação 



 54 

analítica de José de Alencar. Ele pressupõe a existência dos 

predecessores, e esta é uma das razões de sua grandeza: numa 

literatura em que, a cada geração, os melhores recomeçam da capo 

e só os medíocres continuam o passado, ele aplicou o seu gênio em 

assimilar, aprofundar, fecundar o legado positivo das experiências 

anteriores. 

 

Candido confere maior destaque à assimilação, feita por Machado, de influências 

nacionais. Contudo, ele não deixa de enxergar o gosto machadiano pela 

intertextualidade com a tradição literária, o que o aproxima de Miguel-Pereira e de 

Passos, visto que estes – tanto quanto Candido – percebem o olhar de Machado lançado 

sobre o farto material literário que o antecedeu. 

Para entender a retomada que o escritor carioca fez da tradição literária e das 

literaturas estrangeiras, mostram-se muito reveladoras as considerações por ele tecidas, 

em “Instinto de nacionalidade”. De uma forma ou de outra, as constatações de Miguel-

Pereira, Candido e Passos apontam para o que diz Machado nesse artigo. Nele, 

Machado tem, como propósito principal, comprovar a existência da inclinação, nas 

letras brasileiras da época, a buscar matérias voltadas para os temas nacionais19. Quando 

autores como Santa Rita Durão, Basílio da Gama, Gonçalves Dias e Porto Alegre não 

são esquecidos, isso ficaria comprovado, consoante o pensamento machadiano. Porém, 

o que nos interessa observar é que, por trás desse interesse pelo material literário local, 

estaria uma dinâmica de recuperação de textos e autores anteriores, a qual Machado 

aprova, mas defende com ressalvas. A principal delas aparece no seguinte excerto: 

 

A razão é que eles buscaram a roda de si os elementos de uma 

poesia nova, e deram os primeiros traços da fisionomia literária, 

enquanto que outros, Gonzaga, por exemplo, respirando, aliás, os 

ares da pátria, não souberam desligar-se das faixas da Arcádia nem 

dos preceitos do tempo. Admira-se-lhes o talento, mas não se 

                                                 
19 Assis (2004, p. 802) expressa, nesses termos, as suas intenções ao escrever o “Instinto de 

nacionalidade”: “Meu objetivo principal é atestar o fato atual; ora, o fato é o instinto de que 

falei, o geral desejo de criar uma literatura mais independente.” 



 55 

perdoa o cajado e a pastora, e nisto há mais erro do que acerto.  

(ASSIS, 2004, p. 802) 

 

No fragmento acima, Machado comenta uma das razões que fazem de Basílio da 

Gama e Durão autores amados e lembrados: os passos que souberam dar sem a 

subserviência de outros, como Gonzaga, que reproduziu idéias e cenários alheios ao 

nosso. O que é notável aqui é o elogio machadiano aos acréscimos e contribuições e a 

censura à submissão a modelos. Tal atitude se constitui numa boa evidência para a 

compreensão do trabalho citacional na obra de Machado: seja recuperando autores 

gregos e latinos, seja recuperando outras literaturas, a preocupação dele seria a de não 

apenas repetir, mas a de utilizar referências de forma a dar-lhes uma nova situação. Essa 

operação se assemelha a uma via de mão dupla: ao mesmo tempo em que as citações 

ganham novos contextos, elas também ajudam a inserir a obra machadiana num diálogo 

de maior amplitude. 

Para Machado, a questão do tratamento das referências externas é tão 

importante, que, em seu entender, ela é capaz de definir o lugar de um autor na literatura 

de seu país. Podemos observar isso quando o escritor-crítico comenta que não são só as 

obras dedicadas aos interesses e imagens peculiares ao universo brasileiro que podem 

ser chamadas de literatura nacional: “Devo acrescentar que neste ponto manifesta-se às 

vezes uma opinião, que tenho por errônea: é a que só reconhece espírito nacional nas 

obras que tratam de assunto local, doutrina que, a ser exata, limitaria muito os cabedais 

da nossa literatura.” (ASSIS, 2004, p. 803.) 

Para ilustrar esse ponto de vista, Machado lembra que nem sempre um autor ou 

obra, para expressar a essência de suas origens, precisa mostrar apenas conteúdos ou 

cenários de seu contexto de produção. Como exemplo disso, Machado menciona 

Shakespeare, que situou boa parte de suas obras fora de terras inglesas – como é o caso 

de Romeu e Julieta, passada em Verona, do Hamlet, na Dinamarca e de Macbeth, na 

Escócia – e manejou referências diversas, como Plutarco, por exemplo, não deixando de 

ser, por isso, “um poeta essencialmente inglês” (ASSIS, 2004, p. 804). 

Machado não deixa de salientar, em parágrafos posteriores, que, sem dúvida, 

uma literatura, principalmente se ela é nascente, precisa se servir fundamentalmente dos 

“assuntos que lhe oferecem a sua região” (p. 804). Contudo, o escritor-crítico, ao fazer a 

afirmação anterior, não pretende estabelecer uma doutrina empobrecedora, como ele 



 56 

mesmo assevera. Por isso defende que o que se “deve exigir do escritor antes de tudo, é 

certo sentimento íntimo, que o torne homem de seu tempo e de seu país, ainda que trate 

de assuntos remotos no tempo e no espaço” (ASSIS, 2004, p. 804). Mais uma vez, 

transparece a atitude de diálogo que Machado tanto busca e aprecia. 

A chave para a compreensão da relação entre a obra machadiana e as citações a 

outros autores e textos – não apenas latinos e gregos – estaria, a nosso ver, na defesa 

feita pelo autor de que a boa literatura, seja ela dita nacional ou não, não pode estar 

limitada a aspectos espaciais ou temporais, pois, de acordo com ele: 

 

Cada tempo tem o seu estilo. Mas estudar-lhe as formas mais 

apuradas da linguagem, desentranhar deles mil riquezas, que, à 

força de velhas se fazem novas, – não me parece que se deva 

desprezar. Nem tudo tinham os antigos, nem tudo têm os 

modernos; com haveres de uns e outros é que se enriquece o 

pecúlio comum. (ASSIS, 2004, p. 804.) 

 

Acreditamos que, com isso, buscava Machado reinventar influências e inscrever 

sua literatura num acervo formador tanto da cultura ocidental quanto da cultura 

brasileira, debitária da primeira. Machado levava adiante tal empresa de acordo com o 

seu olhar de homem nascido no Rio de Janeiro do século XIX, sem ser, por isso, 

“típico” ou regional. 

 

 

 

 

 

 



 57 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo 3: Vozes gregas e latinas em cinco romances machadianos. 

 

 

 

 



 58 

3.1. Vozes gregas e latinas no Memórias póstumas de Brás Cubas: a 

recuperação da tradição da sátira menipéia. 

 

 

HERMES: Esse crânio aí é Helena. 

MENIPO: Então é por causa disso aí que foram lotados milhares de 

navios da Grécia inteira e tombaram tantos gregos e bárbaros! E tantas 

cidades foram arrasadas! 

HERMES: Mas, Menipo, tu não viste essa mulher em vida; senão tu 

também terias dito que não merece castigo “sofrer dores por muito tempo 

por uma tal mulher”, porque também as flores secas, se alguém as 

contempla depois que elas perderam o viço, é evidente que lhe parecerão 

murchas; mas enquanto florescem e mantêm o colorido, elas são muito 

belas. 

MENIPO: Pois é isso mesmo que me causa admiração, Hermes: que os 

Aqueus não perceberam que estavam sofrendo por uma coisa tão efêmera 

e tão facilmente perecível. (LUCIANO, 1999, p. 67) 

 

 

 O capítulo IV do Memórias póstumas, intitulado “A idéia fixa”, é aberto com 

uma referência a dois autores latinos – Sêneca e Suetônio. Nesse ponto da narrativa, 

Brás Cubas explica que, para ele, havia se tornado idéia fixa, em nome do “amor da 

glória” ou da “sede de nomeada” (termos que ele mesmo utiliza), criar um emplasto 

“anti-hipocondríaco, destinado a aliviar a nossa melancólica humanidade” (ASSIS, 

2004, p. 515): 

 

A minha idéia, depois de tantas cabriolas, constituíra-se idéia fixa. 

Deus te livre, leitor, de uma idéia fixa; antes um argueiro, antes 

uma trave no olho. Vê o Cavour; foi a idéia fixa da unidade italiana 

que o matou. Verdade é que Bismarck não morreu; mas cumpre 

advertir que a natureza é uma grande caprichosa e a história uma 

eterna loureira. Por exemplo, Suetônio deu-nos um Cláudio, que 

era um "verdadeiro banana", -- ou "uma abóbora" como lhe 

chamou Sêneca, e um Tito, que mereceu ser as delícias de Roma. 



 59 

Veio modernamente um professor e achou meio de demonstrar que 

ambos esses conceitos eram errôneos e abstrusos, e que dos dois 

césares, o delicioso, o verdadeiramente delicioso, foi o "abóbora" 

de Sêneca. 

 

 No excerto, Machado alude a duas obras nas quais a figura de Cláudio aparece 

de forma, no mínimo, pouco prestigiosa: A vida dos doze Césares, de Suetônio, escrita 

por volta de 120 d.C e cujo título original é desconhecido, e o Apocolocyntosis divi 

Claudii (Transformação em abóbora do divino Cláudio), concebida por Lucius Annaeus 

Seneca (o segundo filho de Sêneca, o Antigo), por ocasião da morte do imperador 

Cláudio em 54 d.C. 

 Na primeira delas, estão presentes as biografias de doze imperadores romanos: 

Júlio César, Augusto, Tibério, Calígula, Nero, Galba, Óton, Vitélio, Vespaziano, Tito, 

Domiciano e o Cláudio do qual Machado fala. Na obra, Suetônio faz um relato dos 

hábitos, dos feitos, da personalidade e dos principais fatos da vida de cada um deles, 

oferecendo, mesmo sem pretender dar uma dimensão de registro histórico fidedigno ao 

texto, um bom retrato da Roma Imperial. O tom da obra é quase anedótico e enfatiza o 

lado engraçado e as falhas físicas ou morais dos imperadores ali mencionados. É o que 

ocorre, de forma bem clara, no caso de Cláudio. Esse Cláudio mencionado é Tibério 

Cláudio Druso ou Tibério Cláudio César, nascido na região atualmente pertencente à 

cidade de Lyon, na França, sob o consulado de Júlio Antônio e Fábio Africano. 

Suetônio faz uma detalhada narração da existência de Cláudio: desde as circunstâncias 

de seu nascimento, em torno do qual havia uma suspeita de adultério da parte de sua 

mãe Lívia; até a fragilidade de sua saúde, que o fazia ser considerado inapto para “toda 

e qualquer função pública ou privada” (SUETÔNIO, 2004, p. 243). Relata o autor latino 

que, em certa ocasião, Cláudio presidiu um espetáculo de gladiadores com a cabeça 

protegida, contrariamente à praxe, devido à sua constituição frágil. Noutro momento, 

também por razões de saúde, ele teria sido levado ao Capitólio, para receber a toga viril, 

em liteira, cerca de meia-noite, de forma a evitar os cumprimentos ou solenidades 

cabíveis à ocasião. A isso se juntam outros acontecimentos, muitos deles 

demonstrativos do pouco prestígio do qual dispunha o imperador. 

Em várias passagens de A vida dos doze Césares, é possível perceber as razões 

para a afirmação machadiana de que “Suetônio deu-nos um Cláudio, que era um 



 60 

verdadeiro banana”. Numa delas, fala o escritor latino que o tio-avô de Cláudio, 

Augusto, descreveu-o, numa carta, como “retardado e enfermiço, tanto de corpo quanto 

de espírito” (SUETÔNIO, 2004, p. 244), ao mesmo tempo em que apelava, ao seu 

interlocutor, que “não devemos fornecer ensejo a que se riam à sua e à nossa custa, 

homens que têm por costume escarnecer e ridicularizar esta espécie de coisas” 

(SUETÔNIO, 2004, p. 244). Augusto, consoante Suetônio, ainda aponta Cláudio como 

incapaz de ocupar “qualquer emprego”. 

Cláudio vivia de tal forma “exposto às desconsiderações”, segundo conta o 

escritor, que, além dos seus a desprezá-lo, ele também era alvo de gozações em outros 

espaços de convívio. Noutra passagem, é narrado que Cláudio, ao atrasar-se para as 

refeições, era xingado. Sem contar que, quando adormecia após comer, o que era 

freqüente, importunavam-no, enchendo-o de sementes de frutas e caroços de azeitonas 

ou acordando-o com chicotadas ou pancadas de palmatória. 

 As circunstâncias nas quais se tornou imperador tampouco estão cercadas de 

nobreza. De acordo com Suetônio, Cláudio ascende ao cargo, aos cinqüenta anos, em 

meio à desordem gerada pelo assassinato de Caio Calígula. Aproveitando-se do caos 

vigente, o imperador teria comprado a fidelidade de soldados e alterado leis de modo a 

beneficiar possíveis aliados. Também puniu com a morte os traidores de Caio Calígula. 

 

 

Tibério Cláudio (10 a.C.- 54 d.C)20 

 

                                                 
20Todas as figuras desta tese são reproduções. 



 61 

 Já que a Vida dos doze Césares é uma obra posterior ao Apocolocintose, é 

possível dizer que Suetônio conserva, em certa medida, a desconstrução da figura de 

Cláudio, realizada por Sêneca na sátira de sua autoria. Ao falar da “abóbora de Sêneca”, 

Cubas se refere àquela que é considerada o ápice das sátiras romanas, escrita após um 

momento de grande repressão à produção satírica. Segundo Cardoso (2003, p. 96), se, 

na era de Augusto, esse tipo de manifestação literária não encontrou terreno fértil, 

durante os mandatos de Tibério Nero César, Calígula e Cláudio, a proibição atinge 

níveis ainda mais elevados. Apenas na época de Nero, é possível constatar o 

reflorescimento da sátira, como por exemplo, a Apocolocintose de Sêneca e as Sátiras 

de Pérsio. 

Na Apocolocintose de Sêneca, é relatada, de forma cáustica e risível, a chegada do 

mesmo Cláudio de Suetônio ao céu e, posteriormente, ao inferno, incluindo a narração 

de como ele é maltratado pelos deuses. Aos olhos de Sêneca, a morte de um imperador 

romano se converte, no caso de Cláudio, de um momento de glória, com uma possível 

transmutação em deus, numa ocasião cercada de ridículo. Além de honras não terem 

sido consagradas a Cláudio, os seus crimes são lembrados e cogita-se punir o imperador 

pelos abusos cometidos em vida: 

 

Ele [Pedo Pompeius] o [Claudius] levou ao tribunal de Aecus, que 

conduziu o julgamento de acordo com a lei Cornélia contra os 

assassinos. Ele pediu à corte que registrasse o nome e relembrasse 

a acusação: senadores mortos, 15; cavaleiros romanos, 121; outros, 

tanto quanto os grãos de areia nas costas marítimas. Não se 

encontrou advogado disposto a defender o réu. Finalmente, 

apareceu P. Petronius, antigo companheiro de Cláudio, um homem 

hábil na língua claudiana, que postula a defesa do acusado, sendo o 

pedido negado. Pedo Pompeius acusa com fortes apelos. Ao 

começar a responder, o defensor foi impedido de falar por Aecus, 

homem justíssimo, que condena Cláudio depois de ouvir apenas 

uma das partes e diz: Será justo se for tratado como a muitos 

tratou. Então houve um profundo silêncio. Todos estavam 

estupefatos diante do novo procedimento, que não havia sido 

adotado antes. Pareceu a Cláudio que o processo representava 

muito mais uma injustiça do que uma novidade. Sobre a natureza 



 62 

da pena, houve uma discussão durante muito tempo ...(SÊNECA, 

2006)21 

 

E, sem direito a um julgamento justo, Cláudio é transformado em escravo: 

 

De repente apareceu César e o [Cláudio] quis como seu escravo ... 

Cláudio foi entregue a César, que o presenteou a Aecus ...22 

(SÊNECA, 2006) 

 

É interessante notar que a semente da obra em questão foi plantada bem antes de 

sua realização. Sêneca era respeitado tanto do ponto de vista literário quanto do político. 

Entretanto, Cláudio – o mesmo imperador que, anos mais tarde, seria atacado na 

Apocolocintose – não leva isso em consideração e, em 41, expulsa Sêneca de Roma, por 

“prováveis intrigas palacianas”, conforme Cardoso (2003, p. 96). O autor só retornaria a 

Roma depois de oito anos de exílio na ilha de Córsega e devido à atuação de Agripina, 

que, agora casada com Cláudio, desejava ter Sêneca como preceptor de seu filho Nero, 

enteado do imperador. 

Com a morte de Cláudio, Sêneca produz dois escritos: o primeiro deles é um 

elogio fúnebre, lido por Nero23, durante as exéquias, e o segundo representa o “acerto de 

contas” do autor satírico com o imperador que outrora o maltratara – a Apocolocintose. 

                                                 
21A versão é nossa. Segue o trecho do original para cotejo: “Ducit illum ad tribunal Aeaci: is 

lege Cornelia quae de sicariis lata est, quaerebat. Postulat, nomen eius recipiat; edit 

subscriptionem: occisos senatores XXXV, equites R. CCXXI, ceteros osa psamathos te konis te. 

Advocatum non invenit. Tandem procedit P. Petronius, vetus convictor eius, homo Claudiana 

lingua disertus, et postulat advocationem. Non datur. Accusat Pedo Pompeius magnis 

clamoribus. Incipit patronus velle respondere. Aeacus, homo iustissimus, vetat, et illum altera 

tantum parte audita condemnat et ait: aike pathoi ta t' erexe, dikê k' itheia genoito. Ingens 

silentium factum est. Stupebant omnes novitate rei attoniti, negabant hoc unquam factum. 

Claudio magis iniquum videbatur quam novam. De genere poenae diu disputatum est ...” 

(SÊNECA, 2006). 
22A observação da nota anterior vale para esta: Apparuit subito C. Caesar et petere illum 

in servitutem coepit... Adiudicatur C. Caesari; Caesar illum Aeaco donat. (SÊNECA, 

2006) 



 63 

De volta ao Memórias póstumas, a princípio, pode-se pensar que Brás Cubas 

desejou, com a citação, apenas ilustrar as suas divagações sobre a criação de seu 

emplasto. Mas, na realidade, tal citação estabelece um diálogo de muito maior 

densidade do que os anseios egoístas de Brás Cubas. Apesar da intertextualidade com 

Suetônio, a citação de maior peso é a de Sêneca (o próprio Machado dá pistas disso 

quando afirma que o Cláudio “verdadeiramente delicioso” é o de Sêneca), porque, nela, 

estaria expressa a base constitutiva do Memórias póstumas, calcada na tradição da sátira 

menipéia24, conforme Rego (1989, p. 173): 

 

Isso Brás Cubas o faz no capítulo IV [voltar ao tema do emplasto], 

intitulado “A Idéia fixa”. E é exatamente aqui que aparecem 

claramente indicações da vertente luciânica da sátira menipéia à 

qual pertencem as suas Memórias Póstumas. 

                                                                                                                                               
23Paratore (1983, p. 586) lembra que é possível não pertencer, a Sêneca, a autoria do discurso 

fúnebre lido por Nero, mas ao próprio enteado do imperador morto, visto que: “Os ambientes 

malignos da Roma imperial, invejosos da posição conseguida por Sêneca e prontos às críticas, 

às ferroadas e às maledicências, atribuíram ao filósofo a responsabilidade de todos os atos e 

escritos de Nero, até a separação de seu aluno: até lhe atribuíram a paternidade da mensagem 

enviada por Nero ao Senado para justificar o matricídio.” Dessa forma, não haveria talvez 

dissimulação ou contradição na atitude de Sêneca em escrever um elogio exequial e, após isso, 

uma ácida sátira contra Cláudio. 
24Gênero cuja origem remonta à obra do erudito romano Marco Terêncio Varrão (116-27 a.C.), 

composta de cento e cinqüenta livros, dos quais chegaram até nós apenas alguns fragmentos e 

que se acredita ter sido um dos ápices da literatura romana. Foi escrita em prosa e verso e trazia 

uma multiplicidade de temas, apresentados de diversas maneiras. A paródia, a discussão 

filosófica, a fantasia, aforismos e provérbios estavam presentes no escrito de Varrão. A 

menipéia recebeu tal denominação graças a Menipo de Gádara, filósofo do século II a.C., autor 

de sátiras das quais muitas se perderam. Para Bakhtin (2002), foi Menipo que deu ao gênero a 

forma “clássica”, consagradora da sátira. Estão, entre os representantes dessa modalidade 

textual, um contemporâneo de Aristóteles, Heracleides Pôntico; Bion de Boristenes; Luciano, 

cuja obra oferece uma boa fonte de compreensão da menipéia; e, posteriormente, Petrônio, que 

desenvolveu a sátira menipéia de maneira a deixá-la mais próxima de formas literárias mais 

tardias, como o romance, por exemplo. Deve ser citado também Apuleio, autor de O asno de 

ouro, como um dos perpetuadores da tradição da sátira menipéia. 



 64 

 

Antes de Rego (1989), Merquior (1972, p. 13), em artigo sobre o gênero e o estilo 

nas Memórias póstumas, já havia apontado a relação desse romance machadiano com a 

sátira menipéia: 

Brás Cubas é um representante moderno do gênero cômico-

fantástico. Esta é a linhagem a que efetivamente pertence o livro. O 

gênero cômico-fantástico, também conhecido como literatura 

menipéia, tomou corpo, na literatura ocidental, desde o fim da 

Antigüidade; sua realização mais perfeita são as sátiras em prosa 

de Luciano de Samósata (séc. II), autor dos Diálogos dos Mortos. 

 

Em seu estudo, orientado por idéias bakhtinianas, Merquior (1972, p. 13-14) 

mostra alguns aspectos constitutivos da sátira menipéia e como eles se encontram 

presentes no Memórias póstumas. Segundo o crítico brasileiro, estão entre tais aspectos: 

 

1) “a ausência de qualquer distanciamento enobrecedor da figuração dos personagens e 

de suas ações”, o que diferenciaria a literatura cômico-fantástica da epopéia e da 

tragédia; 

 

2) “a mistura do sério e do cômico”, que tem, como conseqüência, o tratamento 

humorístico de indagações essenciais como “o sentido da realidade, o destino do 

homem, a orientação da existência”; 

 

3) “a absoluta liberdade do texto em relação aos ditames da verossimilhança”, o que 

permite tanto elaborar uma obra de ritmo peculiar quanto mostrar, lado a lado, no dizer 

de Merquior, as “fantasmagorias mais desvairadas” e os “detalhes mais veristas”. 

 

Esse último item é apontado por Rego como presente tanto no Apocolocintose 

quanto nas Memórias póstumas. Esse ritmo teria, como feição principal, um 

“andamento irregular da forma narrativa” (1989, p. 42-43) e pode ser exemplificado, 

dentro da obra de Sêneca em questão, pelo fato de a exposição dos eventos ocorrer de 

uma perspectiva inusitada: após a morte de Cláudio e de lugares ´pouco convencionais` 



 65 

como o céu e o inferno, incluindo momentos em que o imperador morto vaga, confuso, 

pela terra, sem saber muito bem onde está. 

Esse mesmo ritmo – irregular e construído a partir de perspectivas inusitadas – 

está presente no Memórias póstumas, na figura de um narrador que fala do mundo dos 

mortos, tendo a própria morte como acontecimento inicial de suas memórias. Assim, 

segundo Rego (1989, p. 171), Cubas altera as recomendações da poética horaciana, da 

mesma forma que o faz em relação à estrutura narrativa típica da epopéia – in media res 

– e à feição dos relatos cronológicos – ab ovo. Lembra o autor que o próprio Brás, ao 

falar de seu estilo trôpego de narrar, no capítulo LXXI, oferece pistas sobre o arranjo 

peculiar do romance. 

Uma das obras capitais da tradição menipéica, O diálogo dos mortos, de Luciano, 

também apresenta um modo peculiar de arranjo dos eventos, já que, como o próprio 

título sugere, tais diálogos são mantidos no mundo dos mortos, entre figuras como 

Agamenon, Menelau, Aquiles, Helena, entre outros, cuja pretensão, arrogância ou 

algum dom especial não conseguiu livrar do fim inevitável. Como exemplo, apontamos 

o diálogo XXVI, entre Aquiles e Antíloco, filho caçula de Nestor. Nesse trecho, Aquiles 

dá resposta à afirmação indignada de Antíloco, que havia censurado o Pelida por ter ele 

expresso a Odisseu, durante a passagem deste pelo mundo subterrâneo, o seu 

arrependimento por haver preferido a glória a uma existência simplória, mas longa: 

 

Filho de Nestor, eu ainda era ignorante a respeito do que se passa 

aqui [no mundo dos mortos]; e, não sabendo qual das coisas era 

melhor, eu preferi aquela miserável gloriazinha à vida. Agora, no 

entanto, eu já estou entendendo como a glória é inútil, ainda que os 

vivos cantem rapsódias em meu louvor. (LUCIANO, 1996, p. 195.) 

 

A respeito da questão da arquitetura especial da sátira menipéia, existem 

referências feitas por Bakhtin no Problemas da poética de Dostoievski. Consoante o 

teórico russo, há, entre as distinções do gênero menipéico, “uma excepcional liberdade 

de invenção de enredo e filosófica” (2002a, p. 114), o que teria como conseqüência uma 

magnífica ampliação dos recursos criativos possíveis a um autor. Dessa forma, por 

exemplo, um herói da menipéia pode aparecer com traços dos mais incomuns: tanto 

como seres históricos e lendários, a exemplo de Aquiles e Antíloco, quanto como um 



 66 

narrador defunto, que dedica as suas memórias ao verme roedor de suas carnes. A 

liberdade de criação das personagens se estende à caracterização do cenário, pois, de 

acordo com Bakhtin, tais figuras podem ser levadas a subir aos céus ou descer aos 

infernos25, andar por terras desconhecidas e ser colocadas em situações fora do comum 

(2002a, p. 114), assim como ocorre tanto no Memórias póstumas, com Cubas, como no 

Diálogo dos mortos, com uma legião de almas, que falam do plano dos mortos. 

Entretanto, essa liberdade inventiva não é fortuita. Ela está a serviço, segundo 

Bakhtin (2002a, p. 114), de um “fim puramente filosófico-ideológico, qual seja, o de 

criar situações extraordinárias para provocar e experimentar uma idéia filosófica”. O 

propósito não é o de ilustrar ou materializar uma dada verdade, mas buscá-la, por meio 

da provocação e da experimentação. Dessa forma, da mesma maneira que a mistura do 

sério e do cômico está a serviço da análise de questões essenciais, conforme Merquior, a 

liberdade criativa da sátira menipéia, reproduzida no Memórias póstumas, também se 

presta ao exame de questões filosóficas, ideológicas ou existenciais. 

 

4) “a freqüência da representação literária de estados psíquicos aberrantes”, como as 

paixões desenfreadas e os delírios, por exemplo. 

Assim como os demais, esse traço está entre aqueles26 que Bakhtin (2002a, p. 

116) reconhece como pertinentes para a caracterização da sátira menipéia. Consoante o 

teórico russo, a presença da experimentação moral e psicológica na menipéia se dá pela 

“representação de inusitados estados psicológico-morais anormais do homem – toda 

espécie de loucura, da dupla personalidade, do devaneio incontido, de sonhos 

extraordinários, de paixões limítrofes com a loucura”. O estudioso explica que a relação 

entre a menipéia e esses fenômenos ultrapassa o campo temático e atinge um caráter 

formal, ou seja, de elemento profundamente ligado à natureza da sátira menipéia. 
                                                 
25Bakhtin, nesse mesmo estudo, chama a atenção para a importância de outros planos como a 

Terra, o Olimpo e o Inferno na construção do universalismo filosófico da menipéia. A 

circulação quase livre entre esses espaços gera o que o teórico chamou de “diálogos no limiar” 

(diálogos travados, por exemplo, entre o céu e o inferno, como, no caso, do Apocolocintose, 

quando Cláudio é impedido de adentrar o recanto divino). Esses “diálogos no limiar”, diz 

Bakhtin, foram um gênero largamente difundido na Idade Média e permearam tanto escritos de 

tom sério quanto de tom jocoso (BAKHTIN, 2002, p. 116). 
26Bakhtin dá uma lista de quatorze itens para a caracterização da menipéia. 



 67 

Segundo Bakhtin, o ato de delirar possui um papel muito relevante dentro da sátira 

menipéia, porque, juntamente com os sonhos e a loucura, destrói a “integridade épica e 

trágica do homem”, fazendo com que ele perca sua ”perfeição e univalência” (2002a, p. 

117), características essas que estariam mais relacionadas à epopéia. 

 Pelo menos três passagens do Memórias póstumas estão entre os vários 

momentos em que estados psicológicos alterados surgem dentro da obra. A primeira 

delas se situa no capítulo VII – O delírio –, em que Brás Cubas é tomado por estranhas 

visões: 

 

Que me conste, ainda ninguém relatou o seu próprio delírio; faço-o 

eu, e a ciência mo agradecerá. Se o leitor não é dado à 

contemplação destes fenômenos mentais, pode saltar o capítulo; vá 

direito à narração. Mas, por menos curioso que seja, sempre lhe 

digo que é interessante saber o que se passou na minha cabeça 

durante uns vinte a trinta minutos.  Primeiramente, tomei a figura 

de um barbeiro chinês, bojudo, destro, escanhoando um mandarim, 

que me pagava o trabalho com beliscões e confeitos: caprichos de 

mandarim. Logo depois, senti-me transformado na Suma Teológica 

de São Tomás, impressa num volume, e encadernada em 

marroquim, com fechos de prata e estampas; idéia esta que me deu 

ao corpo a mais completa imobilidade; e ainda agora me lembra 

que, sendo as minhas mãos os fechos do livro, e cruzando-as eu 

sobre o ventre, alguém as descruzava (Virgília decerto), porque a 

atitude lhe dava a imagem de um defunto. (ASSIS, 2004, p. 520.) 

 

 Tomado por uma alucinação causada pela doença, Cubas imagina assumir 

várias formas: um barbeiro chinês, a Suma Teológica de São Tomás e novamente uma 

figura humana. Em meio a um turbilhão de imagens, Cubas encontra Pandora e declara 

sentir, ao contemplá-la, a “decomposição súbita” de si mesmo (ASSIS, 2004, p. 522). 

Conduzido por Pandora durante o delírio, Cubas observa um desfile dos séculos e de 

suas antinomias: “Cada século trazia a sua porção de sombra e de luz, de apatia e de 

combate, de verdade e de erro, e o seu cotejo de sistemas, de idéias novas, de novas 

ilusões...” (ASSIS, 2004, p. 523.) Tal experiência, marcada pelas transmutações, leva o 

narrador defunto a uma condição em que ele será capaz de enxergar além da univalência 



 68 

mencionada por BAKHTIN. O delírio, para Brás Cubas, é uma forma de destruição, 

assim como deconstrutora é a perspectiva do Memórias póstumas. 

 Associado à representação de um estado psicológico alterado, o fragmento 

transcrito contém um teor pessimista que, se não é determinante, ajuda a reforçar a 

hipótese de um diálogo com a sátira menipéia. As interpretações de dois críticos – 

Merquior (1972) e Bosi (1999) – para o capítulo VII apontam, nele contido, um 

desengano que se dissemina por toda a obra. O primeiro deles – Merquior – vê o 

fragmento como a chave filosófica do Memórias póstumas. No delírio, o homem é 

mostrado como o “chocalho das paixões, o rebelde inútil, para quem mesmo o prazer é 

senão uma dor bastarda” (1972, p. 15). O pathos da amargura presente em O Alienista é 

retomado e a Natureza é vista como um flagelo e a História como uma catástrofe. Desse 

modo, a destruição e a crueldade figuram como normas da existência. 

 O pessimismo notado por Merquior também está presente na leitura de Bosi 

(1999, p. 156) para o mesmo trecho. Segundo este, “o delírio de Brás Cubas com sua 

regressão à origem dos tempos e o encontro com a Natureza madrasta é a contra-

alegoria de todas as ideologias progressistas”. Destarte, o escritor fluminense nega a 

positividade do tempo defendida por essas teorias e concebe-o numa perspectiva eivada 

de amargura, consoante o que nos explica Bosi: 

 

Machado diz o contrário. O tempo é “cúmplice dos atentados” e 

não traz em si a libertação dos homens em face da opressão e da 

mentira. O tempo corre fazendo esquecer os bons propósitos: 

nenhuma promessa lhe resiste, “curta é a piedade dos homens”, 

“les morts vont vite”. O tempo apenas consolida a posição do 

vencedor enquanto apaga as veleidades de altruísmo e 

generosidade.  (1999, p. 156) 

 

 Bosi vai além de Merquior, pois acredita que o pessimismo do delírio de Brás 

Cubas se estende não só ao Memórias póstumas como um todo, mas a toda a obra 

machadiana, visto que “para Machado, [...], qualquer forma de otimismo cósmico ou 

histórico deve soar como imponente ilusão” (BOSI, 1999, p. 156) 

 A segunda passagem que trata de estados psicológicos alterados está no 

capítulo CLIV, chamado “Os navios do Pireu”. Nessa altura, Cubas dialoga com o 



 69 

alienista sobre a loucura de Quincas Borba. Inquieto sobre o estado mental do amigo, 

Brás é ´tranqüilizado´ com essas palavras: 

 

– Há de lembrar-se, disse-me o alienista, daquele famoso maníaco 

ateniense, que supunha que todos os navios entrados no Pireu eram 

de sua propriedade. Não passava de um pobretão, que talvez não 

tivesse, para dormir, a cuba de Diógenes; mas a posse imaginária 

dos navios valia por todas as dracmas da Hélade. Ora bem, há em 

todos nós um maníaco de Atenas; e quem jurar que não possuiu 

alguma vez, mentalmente, dois ou três patachos, pelo menos, pode 

crer que jura falso. – Também o senhor! perguntei-lhe. – Também 

eu. – Também eu? - Também o senhor; e o seu criado, não menos, 

se é seu criado esse homem que ali está sacudindo os tapetes à 

janela. De fato, era um dos meus criados que batia os tapetes, 

enquanto nós falávamos no jardim, ao lado. O alienista notou então 

que ele escancarara as janelas todas desde longo tempo, que alçara 

as cortinas, que devassara o mais possível a sala, ricamente 

alfaiada, para que a vissem de fora, e concluiu: – Este seu criado 

tem a mania do ateniense: crê que os navios são dele; uma hora de 

ilusão que lhe dá a maior felicidade da terra. (ASSIS, 2004, p. 

636.) 

 

Corroborando a afirmação bakhtiniana de que um dos traços da menipéia é o 

interesse por temas relacionados à loucura ou a outros estados psicológicos anormais, 

Rego (1989, p. 92) inclui essa passagem do Memórias póstumas no conjunto de 

referências machadianas ao gênero cultivado por Luciano. Segundo o estudioso, o 

episódio dos navios do Pireu é um “topos luciânico” e foi novamente citado por 

Machado em crônica da revista A semana, do dia 22 de novembro de 1896. Além de 

recuperar um fragmento da obra de Luciano, consoante Rego, Machado estaria também 

retomando uma “longa tradição de alusão ao texto luciânico” (p. 93), visto que Xavier 

de Maistre e La Rochefoucauld já haviam utilizado esse excerto. 

Os devaneios derradeiros de Quincas Borba, narrados no capítulo CLIX – 

intitulado “Semidemência” constituem a terceira passagem, alusiva à sátira menipéia, 

por meio da representação de um estado psicológico. Na narração de Brás Cubas sobre 



 70 

as condições de Quincas Borba, transparece a nota melancólica e desenganada, 

pertinente ao ideário da menipéia: 

 

A voz mal podia sair-me do peito; e, aliás, não tinha descoberto 

toda a cruel verdade. O Quincas Borba não só estava louco, mas 

sabia que estava louco, e esse resto de consciência, como uma 

frouxa lamparina no meio das trevas, complicava muito o horror da 

situação. Sabia-o, e não se irritava contra o mal; ao contrário, 

dizia-me que era ainda uma prova de Humanitas, que assim 

brincava consigo mesmo. Recitava-me longos capítulos do livro, e 

antífonas, e litanias espirituais; chegou até a reproduzir uma dança 

sacra que inventara para as cerimônias do Humanitismo. A graça 

lúgubre com que ele levantava e sacudia as pernas era 

singularmente fantástica. Outras vezes amuava-se a um canto, com 

os olhos fitos no ar, uns olhos em que, de longe em longe, 

fulgurava um raio persistente da razão, triste como uma lágrima... 

Morreu pouco tempo depois, em minha casa, jurando e repetindo 

sempre que a dor era uma ilusão, e que Pangloss, o caluniado 

Pangloss, não era tão tolo como o supôs Voltaire. (ASSIS, 2004, p. 

638-639) 

 

Sobre o tema da loucura em Machado de Assis, acrescenta Rego (1989, p. 96) 

que, além de menção velada à sátira menipéia, tal assunto é “uma metáfora central para 

sua visão de mundo”, o que estaria explicitado em obras como O alienista e o Memórias 

póstumas de Brás Cubas. 

5) “o uso constante de gêneros intercalados”, como o uso de cartas ou de histórias 

menores inseridas no todo da obra. Os exemplos utilizados por Merquior são os 

capítulos dedicados a Marcela, a D. Plácida, a Vilaça e ao almocreve. 

Além dos aspectos elencados por Merquior (1972) e Rego (1989), é possível 

flagrar outros traços da menipéia no Memórias póstumas, alguns deles presentes na 

Apocolocintose que Machado citou.  

Chamada por Bakhtin (2002a, p. 113) de “sátira menipéia clássica”, a 

Apocolocintose de Sêneca, de acordo com Rego (1989, p. 38), possui, além de teor 

político, traços que a inserem mais na tradição menipéica do que na herança das sátiras 



 71 

romanas. O primeiro deles diz respeito à presença da paródia, manifesta, por exemplo, 

na simulação do tom solene dos tribunais ou dos tratados de historiadores, evocando-os, 

de maneira irônica. São parodiados também a linguagem e a sabedoria populares e 

autores clássicos como, por exemplo, Homero e Virgílio, que têm seus versos repetidos 

em tom de paródia. Para ilustrar, reproduzimos o fragmento lembrado por Rego: 

 

Quando ele [Hércules] olhou mais de perto, a coisa lhe pareceu ser 

uma espécie de homem. Recuperando-se, disse então o que de seu 

greguinho lhe saiu mais facilmente: Quem és tu? Qual teu país, e 

quem teus pais? Cláudio ficou encantado de encontrar homens de 

letras naquele lugar, e chegou a ter alguma esperança de arranjar 

algum lugar para seus trabalhos de história. Daí lhe responde com 

outro verso homérico, explicando que era César: “os ventos me 

trouxeram do Ílion à terra das cegonhas”. Mas ele poderia ter 

citado o verso seguinte, também homérico e não menos verdadeiro: 

“lá chegado, saqueei a cidade e matei toda a gente”. (1989, p.40)27 

No fragmento acima, a apropriação paródica se dá quando Hércules recita versos 

de Homero para indagar a Cláudio sobre sua identidade e origem. Isso ocorreu após ter 

o herói confundido o imperador morto, pelo seu aspecto desagradável, com uma 

possível décima terceira tarefa, depois das doze já realizadas. Cláudio, por sua vez, feliz 

por ter encontrado homens ilustrados naquele ambiente, retruca usando versos também 

de Homero. Em ambas as ocasiões, o distanciamento e a renovação do sentido original 

do texto (no caso, os versos homéricos) – típicos da paródia – se estabelecem. 

                                                 
27Para cotejo, eis o trecho correspondente do original: Tum Hercules primo aspectu sane 

perturbatus est, ut qui etiam non omnia monstra timuerit. Ut vidit novi generis faciem, insolitum 

incessum, vocem nullius terrestris animalis sed qualis esse marinis beluis solet, raucam et 

implicatam, putavit sibi tertium decimum laborem venisse. Diligentius intuenti visus est quasi 

homo. Accessit itaque et quod facillimum fuit Graeculo, ait: tis pothen eis andrôn, poiê polis 

êde tokêes. Claudius gaudet esse illic philologos homines, sperat futurum aliquem historiis suis 

locum. Itaque et ipse Homerico versu Caesarem se esse significans ait: Iliothen me pherôn 

anemos Kikonessi pelassen. Erat autem sequens versus verior, aeque Homericus: entha d'egô 

polin eprathon, ôlesa d'autous. (Apocolocyntosis divii Claudii, V).  



 72 

No caso do Memórias póstumas, há também a apropriação paródica de textos 

clássicos, quando encontramos passagens como a seguinte, situada no capítulo XXIV - 

“O autor hesita”: 

 

Eu deixava-me estar ao canto da mesa, a escrever desvairadamente 

num pedaço de papel, com uma ponta de lápis; traçava uma 

palavra, uma frase, um verso, um nariz, um triângulo, e repetia-os 

muitas vezes, sem ordem, ao acaso, assim: arma virumque cano 

Arma virumque cano arma virumque cano arma virumque arma 

virumque cano virumque Maquinalmente tudo isto; e, não obstante, 

havia certa lógica, certa dedução; por exemplo, foi o virumque que 

me fez chegar ao nome do próprio poeta, por causa da primeira 

sílaba; ia a escrever virumque, - e sai-me Virgílio, então continuei: 

Vir Virgílio Virgílio Virgílio Virgílio Virgílio. (ASSIS, 2004, p. 

548-549) 

 

À morte da mãe, Brás Cubas reage com perplexidade e, numa tentativa de amainar 

a dor, recolhe-se a uma propriedade no morro da Tijuca. O capítulo acima narra quando 

o pai de Brás tenta retirá-lo do isolamento em que o jovem se encontra. O pai Cubas 

propõe que o rapaz se dedique à política, mas, para tal, antes de mais nada, seria 

conveniente arranjar um bom casamento, o que, nos termos paternos, já estava 

razoavelmente bem encaminhado. Brás Cubas ouve tudo com desinteresse, enquanto 

rabisca figuras e alguns versos iniciais da Eneida. Há, inclusive, uma desconstrução, do 

ponto de vista estrutural, do texto virgiliano. Os versos são sucessivamente modificados, 

partindo de sua forma original até derivarem no nome do grande poeta latino. Ao 

rabiscar tais versos, Brás Cubas desmonta, simbolicamente, o sentido originalmente 

elevado deles. Esse desmonte retira o texto de seu contexto original e coloca-o mais 

próximo de Cubas e de sua condição, já que o épico, aos olhos machadianos, é 

retrabalhado de maneira a aproximar-se do ideal de homem de um dado momento. 

É o que nos mostra Rego (1989, p. 165). De acordo com ele, Machado de Assis, 

em obras como Memórias póstumas de Brás Cubas, Dom Casmurro e Quincas Borba, 

elabora uma “re-escritura irônica dos grandes gêneros da literatura ocidental”, 

baseando-se nos preceitos de uma poética da tradição luciânica relacionada à sátira 



 73 

menipéia. No caso de Memórias póstumas, o gênero retomado é o épico, mas não 

aquele pertinente ao texto homérico ou aos escritos bíblicos, ditos autoritários. Na obra 

machadiana, o épico traduz a cosmovisão do “herói de cada época” (p. 167), pois 

“através de suas transformações, os heróis épicos escrevem a epopéia do espírito 

humano”. Ainda segundo Rego (1989, p. 167), Machado consegue enxergar “a 

ambigüidade irônica do herói do século vinte” e mostra que esse herói é inverossímil 

(como Rocambole), maravilhoso – na sua capacidade de cruzar as etapas de uma 

existência –, cômico e sem a mesma nota autoritária das obras épicas. 

Esse novo épico transparece na atitude do homem vacilante, angustiado, cheio de 

incertezas, como é Brás Cubas. A personagem central do Memórias Póstumas reproduz 

o seu sentimento de insegurança por meio da forma distraída na qual retoma um texto 

associado a uma tradição – épica e heróica - em que os homens encontravam respostas 

com mais facilidade. A condição de Brás Cubas explica a sua atitude. Mais do que um 

homem em crise, ele é a representação da falência moral de toda uma estrutura. Schwarz 

(1998, p. 123) dedica parte de seu célebre estudo sobre o Memórias póstumas a algumas 

observações sobre o caráter do amante de Virgília. Mesmo apontando que a tese da 

hereditariedade, como justificativa para a índole de Cubas, é um ataque machadiano ao 

Naturalismo, Schwarz não deixa de flagrar elementos que, ao mesmo tempo em que são 

fatores de influência para o protagonista do romance, também representam as bases 

frágeis na qual a sociedade brasileira do Império está apoiada: família permissiva, 

ausente e cheia de vícios, ao lado de práticas de exploração e ganância. A Brás Cubas 

cabe perpetuar as “regras da oligarquia, a saber, [...] casamento arranjado, filhotismo 

político e horror aos pobres” (SCHWARZ, 1998, p. 125) e é, diante disso, que ele 

hesita, como a paródia a Virgílio insinua, não por honestidade ou decência, mas por 

constituição ociosa, fútil e imprestável. 

Ao usar parodicamente o fragmento da Eneida, Machado está duplamente 

associado à tradição da sátira menipéia: em primeiro lugar, pelo uso paródico da citação 

(não exclusivo da sátira, mas muito pertinente a ela) e, em segundo, pelo empréstimo 

franco e aberto de textos alheios – feição que Rego mostra ser consideravelmente 

relevante para a caracterização menipéica. 

Sobre a questão de empréstimo de textos, Rego (1989, p. 169) afirma que, de 

acordo com Gilbert Highet, é possível identificar, como um dos traços da sátira, a 

apresentação de um “pedigree”, ou seja, de uma linha da qual o texto satírico seria 



 74 

´descendente´. Essa informação poderia ser obtida por meio da própria obra satírica. O 

exemplo citado por Highet está no Elogio da loucura, em que Erasmo diz que tem, 

como base, autores como Apuleio e Sêneca. 

Mesmo reticente quanto a esse critério de análise da sátira, Rego acha pertinente 

aplicá-lo ao caso do Memórias póstumas, já que Machado se empenha, aqui e acolá, em 

indicar os textos retomados e parodiados. Inclusive, a ´ascendência` do Memórias 

póstumas estaria indicada no capítulo IV – A Idéia fixa – conforme vimos 

anteriormente. Claramente afinado com a feição típica dos narradores da tradição da 

menipéia, Machado não teria problema algum, em usar textos de outrem, por meio da 

paródia, consoante Rego (1989, p. 176). 

O próprio Machado sugere, no capítulo XXIV, “Curto, mas alegre”, esse trabalho 

de retomada, por meio das palavras de Brás Cubas, que admite ter colhido citações de 

vários autores para compor o seu ´acervo pessoal´: 

 

Não tinha outra filosofia. Nem eu. Não digo que a Universidade 

me não tivesse ensinado alguma; mas eu decorei-lhe só as 

fórmulas, o vocabulário, o esqueleto. Tratei-a como tratei o latim: 

embolsei três versos de Virgílio, dois de Horácio, uma dúzia de 

locuções morais e políticas, para as despesas da conversação. 

Tratei-os como tratei a História e a Jurisprudência. Colhi de todas 

as coisas a fraseologia, a casca, a ornamentação, que eram para o 

meu espírito, vaidoso e nu, o mesmo que, para o peito do 

selvagem, são as conchas do mar e os dentes de pessoa morta. 

Talvez espante ao leitor a franqueza com que lhe exponho e realço 

a minha mediocridade; advirta que a franqueza é a primeira virtude 

de um defunto. (ASSIS, 2004, p. 545-546) 

 

 Essa apropriação paródica de textos ajuda a confirmar o diálogo com a sátira 

menipéia presente no romance. Por sua vez, esse diálogo representa muito mais do que 

referências pontuais e limitadas a obras da tradição menipéica. Tais menções 

evidenciam que a intertextualidade se estabelece tanto em níveis mais evidentes quanto 

em patamares mais profundos, resultando na incorporação de práticas pertinentes aos 



 75 

gêneros dos textos aludidos, colocadas a serviço da análise de temas relativos à nossa 

história e formação. 

 



 76 

3.2. Vozes gregas no Quincas Borba: Homero e a tragédia grega. 

 

 

Misturou idéias próprias e alheias, imagens de toda sorte, idílicas, épicas, 

a tal ponto que Rubião perguntava a si mesmo como é que um homem, 

que ia morrer dali a dias, podia tratar tão galantemente aqueles negócios. 

(ASSIS, 2004, p. 649) 

 

 Sobre a questão das referências à literatura grega no romance Quincas Borba, 

inicialmente é possível afirmar que elas estão distribuídas em dois planos dentro da 

narrativa: um é mais evidente e se concretiza por meio das referências expressas aos 

autores e textos, enquanto o outro comporta menções sutis, ao longo da obra, à tragédia 

clássica grega. Nesse último aspecto, o Quincas Borba demonstra, além das razões 

clássicas para a associação com o Memórias póstumas (como a personagem Quincas 

Borba e a teoria do Humanitismo, por exemplo), outra relação de parentesco com o 

romance que lhe antecede: tanto um como outro possuem uma forte ligação a gêneros 

textuais desenvolvidos dentro da literatura grega. 

Antes, contudo de analisar a presença de elementos da tragédia grega no 

Quincas Borba, tratemos das referências expressas aos autores e textos. Uma dessas 

menções se encontra no capítulo LII desse romance. Buscando livrar-se da inquietação 

gerada pelas palavras enamoradas que lhe dirigira Rubião, Sofia vai ao jardim de sua 

casa, de onde observa os transeuntes. Dentre eles, está “um rapaz alto”, que a corteja e 

que ela depois reconhece ser Carlos Maria, um jovem de quem recebera galanteios em 

certa festa. Em meio a isso, Sofia vê um carteiro tropeçar e cair, o que causa nela o riso 

que Machado compara à “gargalhada inextinguível” dos deuses: 

 

Perdoem-lhe esse riso. Bem sei que o desassossego, a noite mal 

passada, o terror da opinião, tudo contrasta com esse riso 

inoportuno. Mas, leitora amada, talvez a senhora nunca visse cair 

um carteiro. Os deuses de Homero, e mais eram deuses, debatiam 

uma vez no Olimpo, gravemente, e até furiosamente. A orgulhosa 

Juno, ciosa dos colóquios de Tétis e Júpiter em favor de Aquiles, 

interrompe o filho de Saturno. Júpiter troveja e ameaça; a esposa 



 77 

treme de cólera. Os outros gemem e suspiram. Mas quando 

Vulcano pega da urna de néctar, e vai coxeando servir a todos, 

rompe no Olimpo uma enorme gargalhada inextinguível. Por quê? 

Senhora minha, com certeza nunca viu cair um carteiro. (ASSIS, 

2004, p. 687) 

 

 

Tétis implora a Zeus por Aquiles, conforme Homero, no canto 1 da Ilíada: quadro de Ingres. 

 

 

 

Afresco pompeiano que traz a imagem de Aquiles e Briseida. 

 

 Nesse trecho, reporta-se Machado ao canto I da Ilíada. Para a compreensão do 

papel dessa citação dentro do texto machadiano, é muito importante levar em 

consideração o fechamento dado por Homero a esse canto, que narra a causa da cólera 

de Aquiles, motivada pelo insulto de Agamenon. O general supremo grego retira, da 

companhia do herói, a cativa Briseida, por quem o Pelida muito se afeiçoara. O Atrida 



 78 

queria, com isso, compensação por ter perdido o seu próprio ´troféu de guerra` (a jovem 

Criseida, entregue de volta ao pai, sacerdote apolíneo, para aplacar a fúria divina). 

Ofendido, Aquiles se ausenta do conflito e suplica, à sua mãe deusa, que interceda por 

ele junto a Júpiter (ou Zeus). Do esforço de Tétis em satisfazer os desejos filiais, são 

conseqüência os “colóquios de Tétis e Júpiter”, os quais tanto enfurecem Juno ou Hera. 

Temeroso pelo destino de Hera, numa possível represália de Zeus, Hefesto tenta 

acalmar a mãe. Esse gesto desperta, nos deuses presentes no Olimpo, largo riso. 

 A introdução do risível se dá pelo aparecimento da figura de Hefesto. Mesmo 

sendo um deus, Hefesto não tinha uma vida digna disso. A aparência desse deus era um 

constante convite ao riso para as divindades olímpicas: feio, coxo, peludo, dono de 

ombros largos, pernas finas e tortas. As condições de seu nascimento também estão 

cercadas de ridículo. Seduzida por Zeus quando ainda era casta, Hera a ele se entrega e, 

desse modo, concebe Hefesto. Na tentativa de esconder seus atos pré-nupciais, Hera 

joga o filho recém-nascido, do monte Olimpo, no mar. Teria Hefesto, assim, adquirido a 

deformação. Reforçam, ainda, o caráter ridículo de Hefesto, as circunstâncias de seu 

casamento com Afrodite e como ele a surpreende durante uma traição com Ares. 

 Na passagem do Quincas Borba em questão, dentre as várias possibilidades de 

leitura oferecidas pelo canto I da Ilíada, prefere Machado destacar o risível. Esse 

aspecto, introduzido tanto pelo fragmento do texto homérico quanto pela imagem do 

carteiro caído, pode ser relacionado com a personagem Rubião. Sofia ri da má sorte do 

carteiro, mas se encontra ainda tomada pelas sensações causadas pela investida 

audaciosa do antigo professor, ocorrida nos jardins de sua casa. Indiretamente Sofia ri 

de Rubião, que, tanto quanto o carteiro, praticou um ato desajeitado e vexatório. 

Durante a corte desastrada de Rubião, narrada entre os capítulos XXXIX e XLII, 

é bastante visível como ele se torna merecedor de escárnio. Vários são os elementos, 

relacionados a esse momento, que ajudam a reforçar a aura de ridículo presente na 

personagem do antigo mestre de meninos. Dentre alguns deles, estão, em primeiro 

lugar, o fato de que ele usa “uma comparação velha, mui velha, apanhada em não sei 

que décima de 1850, ou de qualquer outra página em prosa de todos os tempos” para 

falar dos olhos de Sofia, o que denuncia o provincianismo e a simploriedade da 

personalidade de Rubião. 



 79 

Em segundo, há uma sugestão contida nas palavras do narrador, no capítulo XL, 

de que o gesto de Rubião é mesmo digno de riso, porque “Em cima, as estrelas pareciam 

rir daquela situação inextricável” (ASSIS, 2004, p. 672). 

 Em terceiro, propõe Rubião a Sofia que “todas as noites, às dez horas fitasse o 

Cruzeiro, ele o fitaria também, e os pensamentos de ambos iriam achar-se ali juntos, 

íntimos, entre Deus e os homens”. Essa atitude é interpretada por Cristiano, marido de 

Sofia, como decorrente da “origem matuta” de Rubião, além de, segundo Palha, tratar-

se de “um pedido de alma cândida”, pois “é assim que as moças falam aos quinze anos; 

é assim que falam os tolos em todos os tempos, e os poetas também; mas ele nem é 

moça nem poeta” (ASSIS, 2004, p. 683). 

Vale lembrar ainda que Sofia recebeu similar galanteio ao de Rubião, por parte 

de Carlos Maria. Tanto ela quanto Cristiano apresentam uma reação bem diversa 

daquela que tiveram por conta do atrevimento de Rubião. Sofia chega a apreciar o 

galanteio de Carlos Maria, ao passo que sente repulsa pelo gesto que, vindo do sócio de 

seu marido, é desagradável, conforme o trecho a seguir: 

 

[Sofia e Carlos Maria] dançaram uma quadrilha, por simples 

condescendência dele, que não dançava nunca lembrava-se de lhe 

ter ouvido muitas palavras agradáveis, relativamente à beleza da 

mulher, que, dizia ele, consistia principalmente nos olhos e nos 

ombros. Os dela, como sabemos, eram magníficos. E quase não 

tratou de outro assunto, os ombros e os olhos; a propósito de uns e 

outros contou várias anedotas sucedidas com ele, algumas sem 

interesse, mas falava tão bem! E o assunto era tão dela! É verdade; 

lembrava-se agora que, apenas ele a deixou, Palha veio ter com ela, 

sentou-se na cadeira, ao lado, e disse-lhe o nome do rapaz, porque 

ela não ouvira bem à pessoa que lhe apresentara: era Carlos Maria, 

o próprio do almoço do nosso Rubião. - É a primeira figura do 

salão, disse-lhe o marido com orgulho de ver que se ocupara tanto 

tempo com ela. – Entre os homens, explicou Sofia. (ASSIS, 2004, 

p. 687) 

 

Além dessa interpretação, em que o fragmento é visto como contribuição 

indireta para a caracterização de Rubião, Rego vê o trecho do Quincas Borba alusivo ao 



 80 

canto 1 da Ilíada (1989) sob outro ângulo. Defende o autor que o episódio da queda do 

carteiro contém ecos da tradição luciânica, visto que se apropria de “um topos clássico 

com uma finalidade claramente humorística” (1989, p. 100). Esse trecho de Homero, de 

acordo com Rego, teria sido parodiado por Luciano, no Diálogo dos deuses, numa 

passagem em que Hera e seu marido discutem: Hefestos não aparece durante a cena, é 

apenas citado por Zeus, que o faz com o propósito de ridicularizar o deus manco. Diz 

ainda Rego (1989, p. 102) que a alusão machadiana ao riso dos deuses constituiria um 

caso de paródia de segundo grau, pois “a sombra de Luciano está presente no texto de 

Machado, por detrás da sombra homérica” (REGO, 1989, p. 102). Haveria, assim, “a 

paródia ao riso grotesco obtido pela mistura do trágico e do cômico, mistura tão típica 

da tradição luciânica”. 

Entendemos que a mistura do trágico e do cômico já estaria contida em Homero 

e não haveria, no texto de Luciano, uma paródia ao final do canto 1 da Ilíada. Ambos 

mostram o caráter ridículo de Hefestos, mas o traço do risível estaria presente apenas na 

obra do poeta epopeico. Recuperamos o fragmento de Luciano citado por Rego, 

presente no sexto dos Diálogos dos deuses, com a finalidade de esclarecer a nossa 

proposição: 

 

HERA: Tudo bem se queres casar com ele, mas te lembra de que 

estás me insultando como se estivesses apaixonado, por causa 

desse escanciador. 

ZEUS: Não, se pelo visto deveria ser teu filho Hefestos, com sua 

deformidade, quem nos serviria a bebida, recém-chegado da forja, 

ainda cheio de fagulhas, quando acaba de deixar as tenazes. E nós 

temos que tomar a taça de suas mãos, abraçá-lo e beijá-lo, quando 

nem sequer tu, sua própria mãe, o beijaria de boa vontade, estando 

como está com o rosto todo negro de fuligem.28 (LUCIANO, 1997, 

p. 43) 

                                                 
28Segue o trecho da versão espanhola para cotejo: “HERA: Por mí, como si quieres casarte con 

él, pero acuérdate de que me estás insultando como si estuvieras borracho, por culpa de esse 

escanciador. ZEUS: No, si por lo visto tendría que ser tu hijo Hefesto, com su cojera, quien nos 

sirviera la bebida, recién llegado de la fragua, todavia lleno de pavesas, cuando acaba de dejar 

las tenazas. Y nosotros tenemos que tomar la copa de sus manos, abrazarle y besarle, quando ni 



 81 

Ao longo do diálogo, Hera repreende Zeus por seu interesse excessivo por 

Ganimedes. Ela lembra, ao marido infiel, suas constantes traições, das quais faz parte a 

atração que Zeus demonstra, nesse trecho da obra, por Ganimedes. O filho de Cronos 

responde à sua queixosa esposa que Ganimedes é preferível a Hefestos, cuja presença é 

desagradável até mesmo para Hera. Aqui, a deformidade do deus da forja não causa o 

riso, mas suscita o desprezo da parte de Zeus e dos demais. Luciano enfatiza, de forma 

mais pronunciada, o disforme e o desagradável da imagem de Hefestos, sem 

necessariamente precisar recorrer ao texto de Homero, já que tal dado – a aparência 

bizarra do deus coxo – pode ser encontrado em toda uma tradição mitológica e literária. 

Dessa forma, podemos insistir na idéia de que o texto homérico é diretamente 

recuperado por Machado. A interferência luciânica ocorreria pelo uso paródico da 

citação de Homero, já que tal recurso é comum na sátira menipéia. 

Também no que diz respeito às referências explícitas aos textos greco-latinos, 

há, no capítulo CLVI, uma citação a Luculo, uma das personalidades históricas tratadas 

por Plutarco, em Vidas paralelas. Na passagem citada do Quincas Borba, o declínio 

psicológico e financeiro de Rubião é narrado. Os acessos de insanidade de Rubião 

tornam-se mais freqüentes e ele interpreta notícias políticas, recebidas da Europa, como 

triunfos pessoais: “Quaisquer que fossem as notícias dava-lhes o sentido da vitória. 

Fazia a conta dos mortos e feridos, e achava sempre um grande saldo a seu favor” 

(ASSIS, 2004, p. 774). Aos que freqüentavam sua casa, distribuía patentes militares 

imaginárias, chamando-lhes, por exemplo, de Marechal Pio ou Marechal Torres. Os 

jantares não possuíam mais a riqueza de outrora, contudo, ainda assim, Rubião os 

considerava luxuosos, ocorrendo, nessa altura da narração, a menção a Luculo: 

 

Quando Rubião deixava o campo de batalha para tornar à mesa, 

esta era outra. Já sem prataria, quase sem porcelana nem cristais, 

ainda assim aparecia aos olhos de Rubião regiamente esplêndida. 

Pobres galinhas magras eram graduadas em faisões; picados 

triviais, assados de má morte traziam o sabor das mais finas 

iguarias da terra. Os comensais faziam algum reparo, entre si, ou 

                                                                                                                                               
siquiera tu, su propia madre, le besarías a gusto, estando como está con el rostro todo negro de 

hollín”. A tradução é nossa. 



 82 

ao cozinheiro, mas Luculo ceava sempre com Luculo. (ASSIS, 

2004, p. 775) 

 

Luculo, ou Lúcio Licínio Luculo, (118-56 a.C) foi um cônsul da antiga Roma e 

serviu a Lúcio Cornélio Sula, general e ditador romano. Luculo nasceu em Roma, no 

berço de uma importante família, e era neto homônimo do também cônsul Lúcio Licínio 

Luculo. Plutarco escreveu a respeito de Luculo em Vidas paralelas, coletânea de 

quarenta e seis biografias de estadistas gregos e romanos agrupados em pares. Além do 

valor literário dessa obra, é notável também o trabalho de pesquisa e registro históricos 

empreendido por Plutarco. Muitas fontes consultadas pelo escritor se encontram 

perdidas, o que aumenta a relevância da obra em pauta. Segundo Bowra (1983, p. 189), 

Shakespeare leu Plutarco em traduções e muitas palavras deste são recuperadas por 

aquele nas peças de assunto romano – como, por exemplo, Antônio e Cleópatra, 

Coriolano e Júlio César. Plutarco teria sido, nas palavras de Bowra (1983, p. 188), “um 

grande colecionador de costumes, crenças locais e curiosidades”. 

 

 

Fac-símile do frontispício da edição de 1676 das Vidas paralelas, de Plutarco, publicado em 

Londres, por George Sawbridge. 



 83 

Em Vidas paralelas, Plutarco faz o percurso biográfico de Luculo, incluindo 

informações como sua ascendência, relacionamentos amorosos, trajetória política, 

carreira militar e habilidades, dentre elas, falar fluentemente tanto o latim quanto o 

grego. O modo de vida luxuoso e exuberante de Luculo também é descrito por Plutarco, 

que compara a existência dele a uma comédia antiga, dividida em duas partes: a 

primeira dedicada ao engajamento político e militar do cônsul e a segunda voltada para 

as crises de bebedeira e para os banquetes, além de outras formas de diversão e 

frivolidade. Estão entre o que Plutarco chama de frivolidade as riquezas adquiridas por 

Luculo: construções luxuosas, obras de arte, além de outros bens acumulados durante as 

campanhas militares nas quais o cônsul se engaja. Os banquetes oferecidos pelo chefe 

militar se tornam famosos pela opulência, despertando a inveja alheia e os comentários 

jocosos. Pratos ricos e bem elaborados, servidos em baixelas adornadas com pedras 

preciosas, música e recitações dramáticas estão entre os requintes dessas ocasiões. 

Machado, no capítulo CLVI do Quincas Borba, alude à passagem da obra em 

que Plutarco narra uma das anedotas contadas sobre a ostentação cultivada por Luculo: 

nela, o líder recrimina um servo pela falta de apuro no jantar servido. A frase 

recuperada por Machado – Luculo ceia com Luculo – é dita pelo próprio Luculo ao seu 

criado, que negligenciara a refeição pela ausência de convidados. O cônsul exige de seu 

servo pratos mais elaborados, visto que, para a existência deles, não era necessária a 

presença de outrem: 

 

Além disso, que Luculo tinha não apenas prazer, mas orgulho 

desse modo de vida, está claro nas anedotas contadas sobre ele. 

Uma vez, quando ele estava jantando sozinho, e um modesto 

repasto servido em prato único tinha sido preparado para ele, ficou 

furioso, e chamou o criado que era responsável por isso. O servo 

disse que não supôs que, já que não havia convidados, que ele 

queria algo muito caro. “O que disseste tu”, perguntou o senhor, 

“não sabias tu que hoje Luculo janta com Luculo?” (PLUTARCH, 

2005). 29 

                                                 
29Extraído de “http://www.gutenberg.org/dirs/etext96/plivs10.txt” e por nós traduzido: 

Moreover, that Lucullus took not only pleasure but pride in this way of living, is clear from the 

anecdotes recorded of him. […] And once, when he was dining alone, and a modest repast of 



 84 

No texto de Plutarco, é interessante notar que o ocorrido é lembrado como uma 

das várias anedotas contadas sobre a extravagância de Luculo. No Quincas Borba, a 

frase resgatada aparece como um índice da inconsciência de Rubião quanto a sua 

decadência tanto financeira quanto psicológica: de índole fraca e desnorteado pelos 

delírios cada vez mais constantes e intensos, o ex-professor caminha a passos largos em 

direção à pobreza, motivada, principalmente, pelas ações de pessoas inescrupulosas e 

pelo desperdício. Entretanto, não é isso que a personagem vê diante de seus olhos. 

Rubião continua enxergando a fortuna de outrora. Por essa razão, seria válido pensar 

que uma nota de patético é conferida à citação do Vidas paralelas. 

Seja por meio da citação ao texto de Plutarco, seja por outros recursos, a 

inserção do patético, no Quincas Borba, possui uma função bastante relevante, na 

medida em que tal conceito tem uma relação estreita com a tragédia clássica grega, 

gênero com o qual o romance em questão manteria um diálogo, como mencionado. 

Rego (1989, p. 177) já havia sugerido essa ligação, ao afirmar que: “Nele [no Quincas 

Borba], praticando uma re-escritura trágica de um tema cômico, Machado repete o 

processo de hibridização genérica utilizado no romance anterior [o Memórias 

Póstumas]”. O estudioso defende que Machado constrói a personagem Rubião 

envolvida em “situação característica da comédia, numa obra que é levada a um 

desenlace trágico”. Para Rego, o aspecto cômico de Rubião seria decorrente de sua 

condição, que remonta à caracterização das personagens típicas da comédia consoante 

Aristóteles30. 

Concordamos com Rego quando o autor postula que, na arquitetura do Quincas 

Borba, é possível perceber características trágicas. Todavia, não acreditamos que o 

                                                                                                                                               
one course had been prepared for him, he was angry, and summoned the servant who had the 

matter in charge. The servant said that he did not suppose, since there were no guests, that he 

wanted anything very costly. "What sayest thou?" said the master, "dost thou not know that 

today Lucullus dines with Lucullus?" 
30Aqui está um dos trechos nos quais Rego (1989, p. 179-180) comenta essa possível 

característica de Rubião: “Trata-se assim de um dos personagens típicos da comédia, já 

identificado por Aristóteles sob o nome de agroikos, isto é, rústico, roceiro ou matuto. [...] ... ao 

fazer de Rubião um professor provinciano enriquecido que se perde em meio à alta sociedade da 

época, Machado está utilizando um protagonista típico e uma situação característica da 

comédia.” 



 85 

romance em pauta represente uma maneira trágica de tratar um assunto cômico. O que 

Rego entendeu como cômico – o choque, a incongruência, a inadaptação de um homem 

simples a uma nova realidade e as situações derivadas dessa condição – nós 

consideramos patético. 

Além da passagem em que a citação de Plutarco aparece, há outros momentos da 

narrativa do Quincas Borba em que o patético transparece. Com o declínio financeiro e 

psicológico, Rubião enfrenta a solidão. Antes cercado de amigos, dentre eles, o casal 

Palha, o ex-professor passa a ser rejeitado por aqueles que, outrora, desfrutaram, de 

alguma forma, de sua generosidade ingênua ou que viram nele um meio para a 

concretização de um interesse. É o que se dá nos capítulos CLXXIX e CLXXXI. No 

primeiro deles, Rubião visita Camacho, em seu escritório, e é friamente recebido por 

ele. A recepção anterior de Camacho – comprada a custa de boas contribuições por 

parte de Rubião – é substituída por gestos de repulsa. O ex-amigo desvia de Rubião os 

olhos e mantém “minutos de silêncio absoluto” (ASSIS, 2004, p. 794), além de fazer 

uma expressão dura e séria e simular leituras e redações de textos para não dar atenção 

ao ex-mestre provinciano. Atordoado e humilhado, Rubião não se dá conta do que 

motiva tal tratamento: “Estendeu-lhe a mão; Camacho segurou-lha de leve, e tornou ao 

papel. Rubião desceu a escada, aturdido, magoado com a frieza do seu ilustre amigo. 

Que lhe teria feito?” (ASSIS, 2004, p. 794). 

 No outro exemplo, presente no capítulo CLXXXI, Rubião está na casa do Major 

e de sua filha Tonica. O pai e a moça repetirão, com Rubião, o mesmo comportamento 

de rejeição e preconceito que sofreram de amigos em melhor sorte do que eles. Um dos 

acessos do protagonista se inicia durante a visita e ele se vê como Napoleão III. O 

Major se dá conta do que está havendo e prontamente inventa meios de expulsá-lo dali, 

chegando a ser rude: “Já então o pai pegava Rubião pelo braço e o encaminhava para a 

porta” (p. 796). 

 Na saída, à porta, Rubião cruza com o noivo de Tonica. A descrição física da 

cena é uma sugestão do incômodo representado pelo enfermo: “D. Tonica entrou para 

receber o noivo, mas a porta estava atravancada com o pai e Rubião” (ASSIS, 2004, p. 

796). Ela, outrora, sem casamento ou noivado aos quarenta anos, contemplou Rubião 

com olhos esperançosos de moça ansiosa por casar. Agora, ela ignorava-o, tanto que: 

“Da rua, ainda Rubião olhou para as janelas, com os dedos no chapéu, a fim de 



 86 

cumprimentar D. Tonica; mas D. Tonica estava na sala, onde Rodrigues acabava de 

entrar, fresco e delicioso, como a primeira rosa de verão” (ASSIS, 2004, p. 796). 

Essas duas passagens são sucedidas por uma outra também significativa no 

tocante ao patético. No capítulo CLXXXII, o delírio de Rubião prossegue e, na rua, ele 

gesticula e fala sozinho. Enquanto caminha, moleques o insultam e muitos curiosos 

observam-no em atitudes de gozação e desrespeito. Porém, há aqueles que sentem 

compaixão pelo infortúnio de Rubião e, cotejando a sua sorte com a dele, consolam-se 

em relação ao próprio destino, às vezes não muito feliz: “E mais de um tinha pena do 

pobre diabo; comparando as duas fortunas, mais de um agradecia ao céu a parte que lhe 

coube, amarga, mas consciente. Preferiam o seu casebre real ao alcáçar fantasmagórico” 

(ASSIS, 2004, p. 799).  

O desfecho do romance também apresenta um teor patético: 

 

Poucos dias depois morreu... Não morreu súbdito nem vencido. 

Antes de principiar a agonia, que foi curta, pôs a coroa na cabeça, 

uma coroa que não era, ao menos, um chapéu velho ou uma bacia, 

onde os espectadores palpassem a ilusão. Não, senhor; ele pegou 

em nada, levantou nada e cingiu nada; só ele via a insígnia 

imperial, pesada de ouro, rútila de brilhantes e outras pedras 

preciosas. O esforço que fizera para erguer meio corpo não durou 

muito; o corpo caiu outra vez; o rosto conservou porventura uma 

expressão gloriosa. -Guardem a minha coroa, murmurou. Ao 

vencedor... A cara ficou séria, porque a morte é séria; dous minutos 

de agonia um trejeito horrível, e estava assinada a abdicação 

(ASSIS, 2004, p. 806). 

 

De volta a Barbacena, os estados mental e físico de Rubião pioram. Decadente, 

enfermo e acompanhado tão somente do cão Quincas Borba, a personagem central do 

romance vaga perdido, esfomeado e envolto no delírio, até ser reconhecido pela 

comadre, que o recolhe das ruas e que o ampara até o momento final, descrito na 

passagem há pouco mostrada. A vertigem derradeira dá, em definitivo, a Rubião, as 

glórias que ele imaginara em vida e é o ápice do processo de decadência por ele 

enfrentado. 



 87 

Pela recuperação do patético e de outros elementos componentes da tragédia 

clássica grega, cremos ter o Quincas Borba traços convergentes com esse gênero. Entre 

outros elementos pertinentes à tragédia nesse romance, estaria tanto o cometimento de 

um erro trágico, por parte da personagem do ex-professor, quanto a idéia de que, assim 

como os heróis da tragédia, tal erro conduz a um desfecho ou situação infeliz. 

Se estamos falando da tragédia grega, é bom que façamos referência à relevante 

contribuição de Aristóteles sobre o assunto. No capítulo VI da Poética, Aristóteles 

(1990, p. 110) define a tragédia como “a imitação de uma ação de caráter elevado”, 

apresentando um certo fim e uma certa extensão. Tal imitação é feita pelas personagens 

em ação e se destina a despertar a pena e o terror, com o objetivo de obter a purgação 

dessas emoções31. No capítulo XIII, Aristóteles explica que esses sentimentos – o temor 

e a compaixão – devem ser instigados pela contemplação de um homem comum, não 

detentor de virtudes superiores, mas também desprovido de grandes defeitos, sendo 

levado da felicidade para o infortúnio:  

 

... evidentemente se segue que não devem ser representados nem 

homens muito bons que passem da boa para a má fortuna – caso 

que não suscita terror nem piedade, mas repugnância –, nem 

homens muito maus que passem da má para a boa fortuna, pois não 

há coisa menos trágica, faltando-lhe todos os requisitos para tal 

efeito [...] Resta, portanto, a situação intermediária. É a do homem 

que não se distingue muito pela virtude e pela justiça; se cai no 

                                                 
31Seguem aqui a citação de duas traduções da Poética, relativas a esse tópico. A primeira delas é 

a consagrada versão de Eudoro de Souza e a segunda é uma edição francesa, cuja referência se 

encontra na bibliografia: 1) “É, pois, a tragédia imitação de ação de caráter elevado, completa e 

de certa extensão, em linguagem ornamentada e com as várias espécies de ornamentos 

distribuídas pelas diversas partes, não por narrativa, mas mediante atores, e que, suscitando o 

terror e a piedade, tem por efeito a purificação dessas emoções.” 2) “La tragédie est donc 

l´imitation d´une action noble, conduite jusqu´à sa fin et ayant une certaine étendue, en une 

langage relevé d´assaisonnements dont chaque espèce est utilisée séparément selon les parties 

de l´oeuvre: c´est une imitation faite par des personnages en action et non par le moyen d´une 

narration, et qui par l´entremise de la pitié et de la crainte, acomplit la purgation des émotions 

de ce genre”. 



 88 

infortúnio, tal acontece, não porque seja vil e malvado, mas por 

força de algum erro [...] (ARISTÓTELES, 1990, p. 120.) 

 

O infortúnio da personagem trágica não ocorreria, dessa forma, por conta de um 

ato de perversidade dela: a motivação estaria em falta grave por ela cometida, um erro 

trágico ou hamartia. Concernente a esse erro trágico, afirma Lesky (2001, p. 29) que ele 

“se refere a uma falha no sentido da incapacidade humana de reconhecer aquilo que é 

correto e obter uma orientação segura”. Isso pressupõe a fragilidade do homem, já que 

este não estaria “à altura de determinadas tarefas e situações”. Para Lesky, Aristóteles é 

bastante claro quanto a essa questão: a falha não deve ser compreendida como moral, 

mas como possível de ser cometida por qualquer um, o que geraria o efeito de temor e 

compaixão pretendido pela tragédia. 

Numa visão próxima de Lesky, Luna (2005, p. 262) também discute a natureza 

do erro trágico. Antes de mostrar o seu ponto de vista, a autora aponta o fato de que há, 

em torno da hermenêutica do conceito aristotélico de falha trágica, uma larga discussão, 

dividida em duas grandes vertentes. Uma delas acredita que o Estagirita propôs o termo 

pensando “em erro moral, indicativo, portanto, de vício de caráter”. A outra postula que 

a hamartia seria um erro de julgamento ou intelectual. Luna considera a segunda linha 

como a mais pertinente, já que não quis Aristóteles aderir à perspectiva moralista de 

Platão, estando aquele mais interessado “no engendrar da fábula, na concatenação dos 

episódios a partir dos critérios de verossimilhança e necessidade” (2005, p. 276), ou 

seja, o erro trágico estaria a serviço de propósitos estéticos, excluindo preocupações 

moralizantes. A queda ocorre, segundo a estudiosa, “não como conseqüência de uma 

deficiência moral que se apresente como traço do caráter do agente do erro, mas por um 

erro involuntário, que irá desencadear os episódios causadores da catástrofe” (p. 277). 

 Certo de que toma uma decisão correta ao partir para o Rio de Janeiro, o 

guardião de Quincas Borba caminha para a própria desgraça. O erro trágico de Rubião 

seria ter tentado viver num mundo distante das suas referências pessoais habituais, sem 

condições de compreender a complexidade do que se abria diante de seus olhos: ex-

professor de meninos de uma cidade interiorana, ingênuo, crédulo e generoso, Rubião 

desloca-se para a Corte, “cansado da província” e para “gozar a vida” ou “tirar a 

morrinha do corpo”, numa atitude típica de um novo rico. 



 89 

 O despreparo de Rubião para lidar com a sua nova condição fica bem evidente 

no capítulo XXI, em que é narrado o primeiro encontro do provinciano com o casal 

Palha. Aos dois estranhos, durante a viagem de trem de Barbacena para o Rio de 

Janeiro, Rubião revela detalhes de sua ventura financeira. O perigo de sua conduta 

aparece ironicamente mostrado na advertência de Cristiano. A ironia decorre de tal 

conselho partir justamente dele, que, com sua ganância e ausência de escrúpulos, será 

um dos responsáveis pela queda de Rubião: “Outra cousa. Não repita o seu caso a 

pessoas estranhas. Agradeço-lhe a confiança que lhe mereci, mas não se exponha ao 

primeiro encontro. Discrição e caras serviçais nem sempre andam juntas” (ASSIS, 2004, 

p. 660) 

 No capítulo LXII do romance, uma cena é simbólica da relação existente entre 

Rubião e o novo mundo ao qual ele se lançou. O infeliz herdeiro de Quincas Borba 

descia as escadas do escritório de Camacho, após uma visita, quando se depara com a 

baronesa do Piauí: 

 

RUBIÃO despediu-se. No corredor passou por ele uma senhora 

alta, vestida de preto, com um arruído de seda e vidrilhos. Indo a 

descer a escada, ouviu a voz do Camacho, mais alta do que até 

então. Oh! senhora baronesa! No primeiro degrau parou. A voz 

argentina da senhora começou a dizer as primeiras palavras; era 

uma demanda. Baronesa! E o nosso Rubião ia descendo a custo, de 

manso, para não parecer que ficara ouvindo. O ar metia-lhe pelo 

nariz acima um aroma fino e raro, cousa de tontear, o aroma 

deixado por ela. Baronesa! Chegou à porta da rua; viu parado um 

coupé; o lacaio, em pé, na calçada, o cocheiro na almofada, 

olhando; fardados ambos... Que novidade podia haver em tudo 

isso? Nenhuma. Uma senhora titular cheirosa e rica, talvez 

demandista para matar o tédio. Mas o caso particular é que ele, 

Rubião, sem saber por que, e apesar do seu próprio luxo, sentia-se 

o mesmo antigo professor de Barbacena.  (ASSIS, 2004, p. 695-

696) 

 

A figura elegante e perfumada da baronesa envolve Rubião numa espécie de 

embriaguez – “cousa de tontear” – que pode ser comparada à embriaguez causada pelo 



 90 

ambiente da Corte no ex-mestre. Poderíamos afirmar que, nessa altura do romance, 

temos um quadro, em escala reduzida, que representa o tipo de interação do ex-

professor com a sociedade da Corte: ao mesmo tempo que o embriaga, aquele universo 

o desnorteia. Essa representação poderia ser aplicada também a outros indivíduos que 

tentam travar relações com essa sociedade e sentem dificuldade ou desejo em 

compreendê-la e por ela ser aceito. Nesse sentido, é possível concordar com as palavras 

de Gledson (1991, p. 104), quando ele afirma que Rubião é “o centro catalisador das 

ilusões partilhadas por toda a sociedade, inclusive Palha e Sofia, que também sonham 

com o enobrecimento (embora o primeiro insista em dizer que o deseja apenas para a 

esposa!)”. 

Por outro lado, a reação de Rubião, diante daquela mulher rica e dona de um 

título, denuncia o caráter simplório e “deslumbrado” da personagem: ele mesmo, 

“apesar do seu próprio luxo”, momentaneamente, parece se dar conta da sua essência 

rústica e ingênua, que não lhe permite compreender plenamente aquela sociedade cheia 

de armadilhas. 

Ainda no que concerne à questão do erro trágico, Rubião acumula equívocos que 

o conduzem a um processo de decadência, constatado quando examinamos a presença 

do patético no Quincas Borba. A punição dos enganos do protagonista vem, em maior 

parte, por meio de sua degradação social. Isso nos permite afirmar que, na convergência 

machadiana com a tragédia, a sociedade ocupa o lugar dos deuses furiosos, visto que, 

tanto quanto eles, ela pune sem misericórdia o homem, quando ele se torna autor de um 

deslize comprometedor da ordem de um dado universo. 

Por último, gostaríamos de lembrar as palavras de Vernant (1999, p. 219) sobre 

os questionamentos que podem estar presentes na tragédia clássica grega. Acreditamos 

que alguns deles aparecem no romance Quincas Borba, visto que o percurso de Rubião 

é marcado pelo equívoco, pela tensão social e pela ruína, dos quais fala Vernant: 

 

O drama antigo explora os mecanismos pelos quais um indivíduo, 

por melhor que seja, é conduzido à perdição, não pelo domínio da 

coação, nem pelo efeito de sua perversidade ou de vícios, mas em 

razão de uma falta, de um erro, que qualquer um pode cometer. 

Desse modo, ele desnuda o jogo de forças contraditórias a que o 

homem está submetido, pois toda sociedade, toda cultura, da 



 91 

mesma forma que a grega, implica tensões e conflitos. Dessa 

forma, a tragédia propõe ao espectador uma interrogação de 

alcance geral sobre a condição humana, seus limites, sua finitude 

necessária. Ela traz consigo, na sua mira, uma espécie de saber, 

uma teoria relativa a essa lógica ilógica que preside à ordem de 

nossas atividades de homem.  (1999, p. 219) 

 

 

 



 92 

3.3. A voz da Grécia no D. Casmurro: Homero, Plutarco e Luciano. 

 

 

3.3.1. Homero 

 

 

Uma referência à Ilíada presente no capítulo LXI, intitulado “A vaca de 

Homero”, é o nosso ponto de partida para a análise que buscaremos empreender do D. 

Casmurro. 

Nessa passagem da obra em questão, José Dias – o agregado de D. Glória, mãe 

de Bentinho – planeja uma estratégia para afastar o jovem Bento do seminário. Para 

tanto, pensa José Dias em fazer Bentinho simular um mal do peito, o que justificaria 

uma viagem de tratamento à Europa. Com isso, o rapaz estaria mais distante dos 

propósitos de vida eclesiástica que lhe foram impostos pela mãe. O agregado expõe a 

Bentinho o que deve fazer para atingir tal objetivo, e, como é de seu hábito, profere 

frases de efeito como: “vale sempre entrar no mundo ungido com os santos óleos da 

teologia” e “o mundo também é igreja para os bons”. Nesse ponto do texto machadiano, 

entra a referência a Homero: 

 

Tenha paciência, vá estudando, não se perde nada em ir sabendo já 

daqui alguma cousa; e, demais, ainda não acabando padre a vida do 

seminário é útil, e vale sempre entrar no mundo ungido com os 

santos óleos da teologia... Neste ponto, — lembra-me como se 

fosse hoje, — os olhos de José Dias fulguraram tão intensamente 

que me encheram de espanto. As pálpebras caíram depois, e assim 

ficaram por alguns instantes, até que novamente se ergueram, e os 

olhos fixaram-se na parede do pátio, como que embebidos em 

alguma cousa, se não era em si mesmos, depois despegaram-se da 

parede e entraram a vagar pelo pátio todo. Podia compará-lo aqui à 

vaca de Homero; andava e gemia em volta da cria que acabava de 

parir. [...] — Já, já, não, mas eu hei de avisar você para tossir, 

quando for preciso, aos poucos, uma tossezinha seca, e algum 

fastio; eu irei preparando a Excelentíssima... Oh! tudo isto é em 

benefício dela. Uma vez que o filho não pode servir a Igreja, como 



 93 

deve ser servida, o melhor modo de cumprir a vontade de Deus é 

dedicá-lo a outra cousa. O mundo também é igreja para os bons... 

Pareceu-me outra vez a vaca de Homero, como se este "mundo 

também é igreja para os bons", fosse outro bezerro, irmão dos 

"santos óleos da teologia." (ASSIS, 2004, p. 872.) 

 

Bentinho compara os gestos de José Dias ao comportamento de Menelau, no 

canto XVII da Ilíada, diante do cadáver de Pátroclo, morto em combate por Heitor, por 

ocasião da funesta Guerra de Tróia, consoante o trecho abaixo nos mostra: 

 

O nobre filho de Atreu, Menelau, valoroso guerreiro, /ciência 

tivera de que Pátroclo aos golpes dos Troas caíra./Corta, envolvido 

de bronze, através das fileiras da frente, /e ao derredor do cadáver 

se pôs a girar, qual novilha /inexperiente do parto, que muge 

rodeando o bezerro... (HOMERO, 2002, p. 387) 

 

 Bem visível é a desmedida entre as duas cenas aproximadas pela citação. 

Embora a possível ida de Bentinho para o seminário seja uma questão de grande 

importância para ele, a situação não comporta o grau de comoção contida na morte de 

Pátroclo. Tal comoção não é o único motivo da ´desproporção`: Machado, com a 

citação, retoma o gênero épico, que narra os grandes feitos dos grandes homens, num 

ponto de vista coletivo, para falar da ´conspiração` de um rapazote, com um agregado 

de sua casa, visando à fuga do sacerdócio. O perecer de Pátroclo atinge uma dimensão 

muito maior, pois altera o destino de um conflito das proporções do que foi a Guerra de 

Tróia32. Em decorrência desse fato, Aquiles, até então, ausente do conflito por causa da 

                                                 
32A Guerra de Tróia é reconhecida como um acontecimento ímpar e de uma magnitude nunca 

vista. É o que se dá, exempli gratia, no canto VI da Ilíada, em que Agamenon, ao incitar as 

tropas gregas, compara os feitos de Diomedes com as conquistas dos antepassados deste, 

relacionadas à expedição dos sete contra Tebas. Esténelo, o companheiro de Diomedes, 

entretanto, rejeita tal comparação, pois crê que o episódio aludido por Agamenon é de menor 

monta: “Conscientemente, Agamenon, torces os fatos verídicos./Temos orgulho de ser mais 

prestantes que os nossos maiores./De sete portas, foi Tebas por nós facilmente expugnada,/com 



 94 

ofensa praticada por Agamenon, retorna aos campos de batalha e muda a sorte a favor 

dos gregos. 

 

 

Relevo romano do século II d.C. que representa Aquiles arrastando o corpo de Heitor. A sombra 

de Pátroclo aparece ao fundo. 

 

Além disso, a dedicação de José Dias em ajudar Bento a se livrar do seminário 

não tem uma motivação das mais nobres. O agregado, dissimulado como era, trabalhava 

também em benefício próprio, ao aderir à causa do rapaz. Isso porque, além do desejo 

de viajar à Europa, Dias já antevia a época em que Bentinho ocuparia o lugar de D. 

Glória. Gledson (1991, p. 89) atesta o fato de que José Dias é movido por interesses 

pessoais, ao contrário da imagem subserviente e leal que o agregado procura transmitir: 

 

Seus pontos de vista estão em inteira concordância com seu 

caráter. Sabemos que o servidor aparentemente devotado à família 

é, na maioria das vezes, fiel por cálculo, e não por lealdade, o que 

não o impede de ser um romântico pomposo e sentimental. Certo, a 

impraticabilidade e a flexibilidade de suas opiniões são o resultado 

de sua subordinação inveterada, porém ressentida e calculista. 

 

Em torno dessa questão, Schwarz (1997), retomando idéias freyrianas, afirma 

que José Dias pertence à amostragem variada, oferecida dentro do D. Casmurro33, de 

                                                                                                                                               
pouca gente, lançada de encontro às possantes muralhas, [...] Não queiras, pois, comparar à dos 

nossos avós a nossa glória.” (HOMERO, 2002, p. 129). 
33A questão aqui levantada – das relações sociais e familiares baseadas em interesses pessoais - 

não aparece apenas no D. Casmurro. Belo exemplo disso está no Esaú e Jacó. João de Melo, 



 95 

tipos que se beneficiam com a proteção paternalista da persistente estrutura da “grande 

família rural da Colônia em condições de cidade e europeização oitocentista” (1997, p. 

23). Dentre essas figuras, segundo o autor, estariam agregados, vizinhos, parentes de 

poucas posses, entre outros, boa parte deles aspirantes à proteção oferecida por aqueles 

de melhor situação. A atitude de José Dias representaria, nessa perspectiva, uma adesão 

ao partido de seus senhores que, consoante Schwarz, ao mesmo tempo em que garante 

certas “delícias”, “compensando em imaginação o desvalimento social efetivo” (1997, 

p. 22), elimina, por outro lado, “a formação do critério próprio e a reflexão a respeito”. 

Bosi (1999) também se inclina sobre a análise de ligações como a existente entre 

José Dias e D. Glória. Segundo o autor, é possível reconhecer, nas narrativas do escritor 

carioca, um “quadro” (1999, p. 153), no qual é mostrada uma “teia de relações sociais, 

quer intrafamiliais (na ampla acepção de parentesco, compadrio e agregação), quer de 

vizinhança, profissão e vida pública entre pares ou entre pessoas situadas em níveis 

distintos” (1999, p. 153). O que chama a atenção de Bosi é o fato de que tais relações 

estão marcadas pela assimetria e pela disparidade, as quais são bem ilustradas pela 

imagem bosiana da escada de degraus de diferentes alturas. Como numa escada, nessa 

teia de relações, os participantes “nunca podem olhar-se ou falar-se como verdadeiros 

pares” (1999, p. 153), como é caso de Dias e Bentinho.  

Dessa forma, da mesma maneira que há um abismo entre a cena recuperada da 

Ilíada por Bentinho e a situação em que ele e o agregado estão envolvidos, um largo 

                                                                                                                                               
parente pobre do outrora também pobre Santos, deseja que este lhe consiga um emprego. Os 

propósitos de Melo, entretanto, frustram-se, visto que Santos tomava as suas ´precauções´ 

quanto a possíveis aborrecimentos dessa natureza: “[Santos] Casou em 1859 com esta 

Natividade, que ia então nos vinte anos e não tinha dinheiro, mas era bela e amava 

apaixonadamente. A Fortuna os abençoou com a riqueza. Anos depois tinham eles uma casa 

nobre, carruagem, cavalos e relações novas e distintas. Dos dous parentes pobres de Natividade 

morreu o pai em 1866, restava-lhe uma irmã. Santos tinha alguns em Maricá, a quem nunca 

mandou dinheiro, fosse mesquinhez, fosse habilidade. Mesquinhez não creio, ele gastava largo e 

dava muitas esmolas. Habilidade seria; tirava-lhes o gosto de vir cá pedir-lhe mais. Não lhe 

valeu isto com João de Melo, que um dia apareceu aqui, a pedir-lhe emprego. Queria ser. como 

ele, diretor de banco. Santos arranjou-lhe depressa um lugar de escrivão no cível em Maricá, e 

despachou-o com os melhores conselhos deste mundo.” (ASSIS, 2004, p. 954.) 



 96 

fosso social existe entre o seminarista e futuro chefe da família e o homem que vive de 

favores na casa de sua mãe. 

Dentro do D. Casmurro, Homero também é citado no capítulo “CXXV: Uma 

comparação”. Escobar havia morrido por afogamento e Bento Santiago escrevera, para 

serem lidas durante o enterro, algumas palavras de louvor e despedida. Entretanto, 

tomado pelo ciúme da maneira como Capitu contemplara o cadáver do amigo morto, 

Bento muda seus sentimentos em relação ao ex-companheiro de seminário e se compara 

a Príamo, que foi obrigado a prestar reverência a Aquiles, após ter este matado o seu 

filho amado Heitor. 

 

Cabeça de Príamo em mármore, circa 380-370 a.C, na qual se vê a expressão de dor da 

personagem diante de seu destino terrível. 

 

Taça ática com figura de Príamo, suplicando a Aquiles a devolução do corpo do filho Heitor. 

Note-se que o cadáver de Heitor se encontra embaixo do leito de banquete. 

 

Na Ilíada, o resgate do corpo desse herói troiano é narrado no canto XXIV. 

Como vingança por ter Heitor matado Pátroclo, Aquiles faz sucumbir o filho de Príamo 

e comete um ultraje ao cadáver do príncipe morto: em redor do túmulo de Pátroclo, 



 97 

arrasta o corpo inanimado do guerreiro. Os deuses se chocam diante de tal cena e 

intervêm: Tétis é mandada para acalmar o Pelida e Íris orienta Príamo a ir buscar o filho 

morto, mediante o oferecimento de presentes a Aquiles, que aceita a proposta. Na tenda 

do guerreiro grego, Príamo suplica pelos despojos de Heitor, como narra Homero (2002, 

p. 539), no trecho abaixo: 

 

Sem pelos outros ser visto, entra o grande monarca, e de Aquiles/ 

aproximando-se, abraça-lhe os joelhos e beija as terríveis/ mãos 

homicidas, que muitos dos filhos lhe havia matado. 

 

Bento crê que, assim como Príamo, estava saudando alguém que lhe roubara um 

bem precioso: 

 

Príamo julga-se o mais infeliz dos homens, por beijar a mão 

daquele que lhe matou o filho. Homero é que relata isto, e é um 

bom autor, não obstante contá-lo em verso, mas há narrações 

exatas em verso, e até mau verso. Compara tu a situação de Príamo 

com a minha; eu acabava de louvar as virtudes do homem que 

recebera, defunto, aqueles olhos... É impossível que algum Homero 

não tirasse da minha situação muito melhor efeito, ou quando 

menos igual. Nem digas que nos faltam Homeros, pela causa 

apontada em Camões; não, senhor, faltam-nos, é certo, mas é 

porque os Príamos procuram a sombra e o silêncio. As lágrimas, se 

as têm, são enxugadas atrás da porta, para que as caras apareçam 

limpas e serenas, os discursos são antes de alegria que de 

melancolia, e tudo passa como se Aquiles não matasse Heitor. 

(ASSIS, 2004, p. 928.) 

 

A própria citação de Homero já traria, em si, elementos para a sua compreensão. 

Bento afirma que a sua situação poderia ser narrada com a mesma elevação com a qual 

as circunstâncias enfrentadas por Príamo foram relatadas. Se isso não ocorre, não é 

porque faltem “Homeros”, mas pelo fato de Bento ter sido obrigado a dissimular os seus 

reais sentimentos em relação a Escobar. Haveria, dessa forma, uma insinuação de 

paródia, já que fica sugerido o aproveitamento do formato do texto homérico, mas numa 



 98 

direção diferente daquela presente na Ilíada, já que Bento não é Príamo e não precisará 

enfrentar tudo o que a morte de um filho amado, valoroso (especialmente num momento 

terrível como a Guerra de Tróia) e leal implica. A desgraça de Bento é pessoal e talvez 

uma armadilha engendrada por ele mesmo, contaminado pela mentalidade do meio em 

que foi gerado.34 

 Bakhtin (2002b, p. 194), aponta, justamente como um dos traços da paródia, a 

utilização do texto de outrem numa perspectiva de afastamento em relação ao discurso 

original, assim como faz Machado ao conferir um novo significado para o poema 

homérico citado. 

 Outros autores também enfatizam o sentido de afastamento, em relação ao texto 

fonte da citação, que a paródia contém. Hutcheon (1989, p. 54) baseia a sua definição de 

paródia na mudança, quando afirma que a repetição calcada na diferença ou na inversão, 

numa atitude transformadora do modelo, é o alicerce da construção paródica. 

Também segundo a autora, como já foi comentado, a paródia pode conter uma 

crítica ou representar uma atitude de homenagem ao texto citado. No caso machadiano, 

flagramos um uso irreverente e irônico das alusões, ressaltando que a desconstrução 

empreendida por Machado atinge, sobretudo, a personagem ou situação do romance em 

que a referência aparece. Isso não significa, contudo, que a obra, quando citada, passe 

incólume por esse processo. Como é natural no caso de referências, há uma adaptação 

ao novo contexto em que elas surgem. Contudo, é muito provável que o trabalho 

machadiano de citação não seja dedicado simplesmente à reverência ou à crítica do 

texto usado: este se converteria numa ferramenta, num instrumento, artifício ou recurso 

para discutir, retratar ou analisar determinada situação. Assim sendo, a ironia ou outro 

efeito decorrente da alusão recai, em maior medida, sobre o assunto em pauta no 

momento em que há a intertextualidade. 

 Outro ponto relevante a ser destacado reside no papel do leitor no que toca à 

percepção da paródia. Assim como HUTCHEON, acreditamos que a capacidade 

                                                 
34Refiro-me, nesse ponto, às idéias defendidas por Schwarz (1997, p. 41). Segundo o autor, na 

narração “capciosa” do D. Casmurro, está expresso, dentre outros aspectos, “o enlouquecimento 

do proprietário em face de seus dependentes”. A atitude de Bento Santiago, ao longo do livro, 

estaria permeada de grosseria e de autoritarismo patriarcal, conforme Schwarz. Daí a 

possibilidade de se falar numa armadilha montada pelo próprio narrador-autor. 



 99 

hermenêutica do leitor tem papel crucial nesse processo. Basta pensarmos que os efeitos 

gerados pelas citações só podem ser percebidos se a instância receptora tem algum 

conhecimento sobre a referência em uso. Sem uma noção, pelo menos, do que 

representa o texto parodiado, a paródia se esvazia. Assim sendo, ela só se “realizaria” 

por meio do leitor semiótico proposto por Eco (2003) ou por meio do leitor capaz de 

voltar ao texto-origem. 

 A paródia ao texto homérico representaria aqui também uma intertextualidade 

com a tradição da sátira menipéia, pois faz parte da concepção desse gênero evocar 

textos, retirando-os de seu tom original e conferindo-lhes um uso irônico. Dessa forma, 

prolonga-se um diálogo iniciado no Memórias póstumas. 

 Um sinal de que Luciano teria um lugar relevante no D. Casmurro está no 

capítulo LXVI – Uma Idéia e um escrúpulo, no qual o autor é claramente referido e 

usado, segundo Rego (1989, p. 91), num momento de grande importância dentro da 

obra. 

 

 

 

3.3.2. Luciano 

 

 

 REGO (1989), em seu já citado estudo sobre a sátira menipéia, aponta o capítulo 

LXVI (“Uma idéia e um escrúpulo”) do relato de Bento Santiago como um dos pontos 

da obra machadiana em que há intertextualidade com a tradição luciânica. No fragmento 

do D. Casmurro em questão, o então seminarista Bentinho, junto à janela, reflete sobre 

os sonhos, em virtude de ter ele visto Capitu num deles. A natureza fugaz dos sonhos 

chama a atenção do jovem, que, neste momento, refere-se, por duas vezes, a Luciano: 

 

Antes de concluir este Capítulo, fui à janela indagar da noite por 

que razão os sonhos hão de ser assim tão tênues que se esgarçam 

ao menor abrir de olhos ou voltar de corpo, e não continuam mais. 

A noite não me respondeu logo. Estava deliciosamente bela, os 

morros palejavam de luar e o espaço morria de silêncio. Como eu 

insistisse, declarou-me que os sonhos já não pertencem à sua 



 100 

jurisdição. Quando eles moravam na ilha que Luciano lhes deu, 

onde ela tinha o seu palácio, e donde os fazia sair com as suas 

caras de vária feição, dar-me-ia explicações possíveis. Mas os 

tempos mudaram tudo. Os sonhos antigos foram aposentados, e os 

modernos moram no cérebro da pessoa. Estes, ainda que quisessem 

imitar os outros, não poderiam fazê-lo; a ilha dos sonhos, como a 

dos amores, como todas as ilhas de todos os mares, são agora 

objeto da ambição e da rivalidade da Europa e dos Estados Unidos. 

Era uma alusão às Filipinas. Pois que não amo a política, e ainda 

menos a política internacional, fechei a janela e vim acabar este 

capítulo para ir dormir. Não peço agora os sonhos de Luciano, nem 

outros, filhos da memória ou da digestão; basta-me um sono quieto 

e apagado. (ASSIS, 2004, p. 876.) 

 

 De acordo com Rego (1989, p. 91), no fragmento acima, existe uma alusão, em 

discurso indireto livre, à obra História verdadeira, de Luciano, na qual está a ilha dos 

Sonhos a que Bentinho alude. Ainda segundo o estudioso, ocorre, nesse ponto da 

narrativa, uma das “digressões típicas dos romances machadianos”, com a associação 

entre a “necessidade dos sonhos para dar unidade à vida e o objetivo que confessara ser 

o de seu livro: ligar as duas pontas da vida”, visto que, “assim como os sonhos servem 

para ´continuar pela noite velha o sonho truncado da noite moça`, o livro de Bento 

Santiago é sua tentativa de atar as duas pontas da vida”. Dessa forma, a referência a 

Luciano representa tanto um diálogo com a obra deste autor quanto um momento de 

reflexão sobre os propósitos do narrador-autor Bentinho. 

Rego defende ainda que, no trecho em pauta, reside um tema comumente tratado 

na tradição luciânica – “a novidade da banalidade” (1989, p. 91), expresso na seguinte 

afirmação de Bentinho, contida na abertura do capítulo: “Relendo o Capítulo passado, 

acode-me uma idéia e um escrúpulo. O escrúpulo é justamente de escrever a idéia, não a 

havendo mais banal na terra, posto que daquela banalidade do sol e da lua, que o céu 

nos dá todos os dias e todos os meses” (ASSIS, 2004, p 875). A idéia que Bento 

considera banal é a citação de Luciano por ele mesmo utilizada. 

 A pertinência das observações de Rego quanto à presença da sátira menipéia no 

D. Casmurro poderia ter sido ampliada se o autor tivesse levado em consideração o 



 101 

tratamento paródico conferido por Machado aos textos de Homero e Plutarco no 

romance em análise. Dessa forma, a sátira menipéia e suas influências seriam 

percebidas não apenas num plano mais visível – como Rego faz –, mas também como 

elemento entrelaçado à tessitura do romance. Isso ajudaria a entender, por exemplo, a 

ocorrência de paródias, não só aquelas feitas em relação aos autores latinos e gregos – 

nosso objeto de estudo –, como também aquelas que dizem respeito a outras literaturas. 

 

 

 

3.3.3. Plutarco 

 

 

 Assim como no Quincas Borba, as Vidas paralelas de Plutarco também figuram 

entre as obras mencionadas por Machado ao longo do D. Casmurro. Desta feita, a 

alusão se refere à parte da obra dedicada ao político romano Catão de Útica, ou Marco 

Pórcio Catão, ou ainda Catão, o Jovem (para diferenciá-lo de seu bisavô homônimo 

Cato, o Censor). 

A referência ocorre quando, atormentado pelas suas desconfianças, Bento 

planeja se matar. Ele relata como pensou em fazê-lo no capítulo CXXXVI – “Uma 

xícara de café”. Recolhido ao gabinete, o narrador do D. Casmurro tinha, nas mãos, um 

volume da obra de Plutarco: 

 

O meu plano foi esperar o café, dissolver nele a droga e ingeri-la. 

Até lá, não tendo esquecido de todo a minha história romana, 

lembrou-me que Catão, antes de se matar, leu e releu um livro de 

Platão. Não tinha Platão comigo; mas um tomo truncado de 

Plutarco, em que era narrada a vida do célebre romano, bastou-me 

a ocupar aquele pouco tempo, e para em tudo imitá-lo, estirei-me 

no canapé. Nem era só imitá-lo nisso; tinha necessidade de incutir 

em mim a coragem dele, assim como ele precisara dos sentimentos 

do filósofo, para intrepidamente morrer. Um dos males da 

ignorância é não ter este remédio à última hora. Há muita gente 

que se mata sem ele, e nobremente expira, mas estou que muita 



 102 

mais gente poria termo aos seus dias, se pudesse achar essa espécie 

de cocaína moral dos bons livros. Entretanto, querendo fugir a 

qualquer suspeita de imitação, lembra-me bem que, para não ser 

encontrado ao pé de mim o livro de Plutarco, nem ser dada a 

notícia nas gazetas com a da cor das calças que eu então vestia, 

assentei de pô-lo novamente no seu lugar, antes de beber o veneno. 

(ASSIS, 2004, p. 935.) 

 

 Mesmo não conseguindo repetir o gesto de Catão, o narrador se compara a ele, 

pois o político romano se mata após uma grande desventura. Ao contrário de Bentinho, 

as razões de Catão são relacionadas à vida pública: Júlio César, a quem fortemente o 

político se opunha, vence a Batalha de Tapso, motivando o ato. Narra Plutarco que, 

dotado de forte integridade moral, Catão planejou meticulosamente dar cabo de sua 

própria vida, do que alguns familiares e companheiros desconfiaram, devido ao ardor 

com que foram abraçados pelo futuro suicida. O filho e um dos criados de Catão 

esconderam dele a espada, numa tentativa de evitar o mal. Entretanto, ele reage com 

indignação, os expulsa e leva seus propósitos adiante, depois de, segundo Plutarco, ter 

lido “mais da metade de um volume de Platão” (PLUTARCH, 2005).35 

 É interessante notar que esse não é único momento da narrativa em que é 

possível perceber um desejo de aproximação de Bentinho tanto com figuras romanas 

importantes quanto com a obra de Plutarco. No capítulo II – Do livro, Bento tenta 

explicar a finalidade de sua narrativa, o que faz desse trecho um ponto de fundamental 

importância dentro do livro: “Agora que expliquei o título, passo a escrever o livro. 

Antes disso, porém, digamos os motivos que me põem a pena na mão” (ASSIS, 2004, p. 

810). 

Segue-se, então, a descrição de sua atual casa, na qual ele tentara recriar o 

aspecto daquela em que vivera durante a infância: “Um dia, há bastantes anos, lembrou-

me reproduzir no Engenho Novo a casa em que me criei na antiga Rua de Mata-

Cavalos, dando-lhe o mesmo aspecto e economia daquela outra, que desapareceu”. 

                                                 
35Trecho de Vidas paralelas, extraído de http://www.gutenberg.org/dirs/etext96/plivs10.txt e 

por nós traduzido. 

 



 103 

Constam, nessa reprodução, dentre outros objetos, “os medalhões de César, Augusto, 

Nero e Massinissa, com os nomes por baixo”. Bentinho afirma repetir apenas a 

disposição da residência anterior, sem saber a razão para a escolha de tais personagens, 

talvez ocorrida porque “Naturalmente era gosto do tempo meter sabor clássico e figuras 

antigas em pinturas americanas”.  (ASSIS, 2004, p. 811) 

Três elementos são muito significativos nessa passagem. O primeiro deles é 

haver implicitamente, na reconstrução da residência de outrora, o mesmo propósito do 

livro: “O meu fim evidente era atar as duas pontas da vida, e restaurar na velhice a 

adolescência” (ASSIS, 2004, p. 810). Os projetos da casa e do relato são irmãos nas 

motivações, o que faz crer que eles ´partilham` recursos de construção. 

O segundo deles é crermos haver, nas imagens de romanos expostas tanto numa 

como noutra casa, uma citação indireta das Vidas paralelas, pois todos eles são 

imperadores que, excluindo Massinissa, têm suas histórias narradas por Plutarco na obra 

em questão. Se a casa é uma representação do livro, fica insinuado que, tanto quanto a 

sala de Bentinho, a narração elaborada por ele também pode querer se aproximar do 

universo contemplado pela obra de Plutarco. Pensemos que o narrador-escritor do D. 

Casmurro torna conhecida uma tragédia pessoal, num cruzamento do público e do 

privado talvez similar ao que se tem no texto do autor grego, já que este combinava 

essas duas esferas da vida ao comentar a trajetória de homens notáveis. 

O terceiro elemento é Bentinho admitir que repetiu a forma da casa de Mata-

Cavalos, numa sugestão de que, para ele, não seria problema também reproduzir, num 

livro, o feitio de alguma obra lida, ocorrendo, dessa maneira, a paródia. 

Fica sugerido, desse modo, que o D. Casmurro, relato biográfico em primeira 

pessoa, parodia a forma dos relatos, de teor biográfico, feitos por Plutarco nas Vidas 

paralelas. Além de uma paródia, essa e outras citações também poderiam ser um dos 

artifícios usados por Bento Santiago para atenuar os propósitos suspeitos – a defesa de 

uma perspectiva que ele aponta como verdade, sem que a outra parte envolvida tenha 

possibilidade de defesa ou argumentação. Ao comparar o seu drama pessoal com o de 

Príamo, Bento estaria tentando velar o jogo de dominação por ele conduzido, do qual se 

pretende vítima, mas, na realidade, desempenha o papel de algoz. 

 



 104 

3.4. A voz da Grécia no Esaú e Jacó 

 

 

 

Várias são as referências à literatura greco-latina no Esaú e Jacó, cada uma delas 

com pesos e relevâncias diferentes entre si. Algumas ocupam um papel crucial quanto 

ao eixo temático da obra, calcado fundamentalmente na idéia do duplo e da oposição. É 

o que se dá no capítulo XLV do romance, intitulado “Musa, canta...”. Nele, 

encontramos referência às duas epopéias homéricas �- Ilíada e Odisséia –, usadas por 

Aires para ilustrar o temperamento antagônico de Pedro e Paulo, personagens capitais 

do romance em questão: 

 

No fim do almoço, Aires deu-lhes uma citação de Homero, aliás, 

duas, uma para cada um, dizendo-lhes que o velho poeta as cantara 

separadamente, Paulo no começo da Ilíada: – Musa, canta a cólera 

de Aquiles, filho de Peleu, cólera funesta aos gregos [...] Pedro 

estava no começo da Odisséia: – Musa, canta aquele herói astuto, 

que errou por tantos tempos [...]. (ASSIS, 2004, p. 1002.) 

 

Os gêmeos têm uma relação conturbada, que se inicia no ventre materno e se 

estende até a vida adulta. Eles divergem em tudo: posições políticas, carreira, 

personalidade. O irremediável espírito de antagonismo, marcante na relação dos dois 

irmãos, fará com que até as questões mais banais se tornem motivos freqüentes de 

desentendimentos. Apenas uma coisa, em comum, os dois rapazes apresentam: o 

sentimento nutrido pela jovem Flora, que, na impossibilidade de fazer dos dois um só, 

evade-se precocemente da vida. 

Aires menciona Homero, durante o almoço em que busca atender ao pedido de 

Natividade, mãe dos rapazes: “trabalhar” pela união dos dois. Por isso, o tom 

conciliatório e ameno assumido pela citação. O propósito de Aires seria fazê-los 

reconhecer, por meio do texto homérico, que aquilo que cada um dos irmãos condenava 

no outro, nos poemas de Homero e sob um olhar “épico”, eram virtudes dos dois 

grandes heróis gregos aqui mencionados. Daí, o comentário do narrador referindo o 

sentimento íntimo de orgulho nos gêmeos, despertado pelas palavras de Aires. É 



 105 

interessante notar que os irmãos não deixam de conferir um sentido deprimente ao que é 

atribuído ao outro: 

 

Era um modo de definir o caráter de ambos, e nenhum deles levou 

a mal a aplicação. Ao contrário, a citação poética valia por um 

diploma particular. O fato é que ambos sorriam de fé, de aceitação, 

de agradecimento, sem que achassem uma palavra ou sílaba com 

que desmentissem o adequado dos versos. Que ele, o conselheiro, 

depois de citá-los em prosa nossa, repetiu-os no próprio texto 

grego e os dous gêmeos sentiram-se ainda mais épicos, tão certo é 

que traduções não valem originais. O que eles fizeram foi dar um 

sentido deprimente ao que era aplicável ao irmão: — Tem razão, 

Sr. conselheiro. — disse Paulo, — Pedro é um velhaco... — E você 

é um furioso... — Em grego, meninos, em grego e em verso, que é 

melhor que a nossa língua e a prosa do nosso tempo. (ASSIS, 

2004, p. 1002.) 

 

Paulo é comparado a Aquiles, pelo ímpeto e fúria, e Pedro a Ulisses, pela 

dissimulação e engenho. Na Ilíada, ilustram o temperamento implacável e furioso de 

Aquiles, pelo menos, três eventos: o abandono de seu posto, junto às tropas gregas, 

como represália à ofensa que sofre por parte de Agamenon; o tratamento cruel e 

desmedido dado ao príncipe troiano Heitor pela culpa deste na morte de Pátroclo e o 

assassinato de Tersites. Este último ato foi cometido pelo Atrida, durante um acesso de 

ira: tendo morto Pentesiléia, a bela rainha das amazonas, Aquiles manifesta o seu pesar, 

tornando-se alvo do escárnio de Tersites, punido severamente pelo herói grego. 

 

Pentesiléia sendo morta por Aquiles. Cena mostrada em ânfora ática. 



 106 

À têmpera arrebatada de Aquiles se opõe o caráter astuto de Ulisses. Em várias 

passagens da obra de Homero, Ulisses é descrito como dotado de grande sagacidade, 

notória entre os que o cercam: como exemplo, temos, no livro XXIII da Ilíada, o herói 

pai de Telêmaco, mostrado como aquele que é “nos ardis fecundo” (HOMERO, 2003, p. 

504). 

Dentre os inúmeros exemplos que poderíamos lembrar, destacaremos apenas um 

para ilustrar a índole sagaz do pai de Telêmaco: o episódio envolvendo o ciclope 

Polifemo, monstro antropófago filho de Posêidon. Ulisses desembarca na ilha que tal 

criatura habitava, juntamente com doze companheiros e carregando jarros de vinho para 

presentear possíveis moradores daquele lugar. Após terem o herói e seu grupo 

explorado a ilha, chegam à caverna de Polifemo, que, ao retornar dos pastos com seu 

rebanho, enfurece-se com a ´visita indesejada` e devora um dos acompanhantes do 

guerreiro errante. 

É aí que o engenho de Ulisses entra em cena: o herói embriaga Polifemo com 

vinho, diz ao monstro que se chama Ninguém e fura seu único olho. Os demais ciclopes 

são iludidos quando, ao indagarem a Polifemo sobre quem o ferira, a criatura lhes 

responde: Ninguém! Para fugir da gruta com seus acompanhantes, o guerreiro usa outra 

artimanha: certo de que Polifemo só apalparia o dorso dos animais durante a saída deles 

da caverna, Ulisses instrui sua comitiva a agarrar-se ao ventre dos carneiros enquanto o 

rebanho deixasse o local pela manhã. Assim o grupo consegue se livrar da ameaça do 

filho monstruoso de Posêidon. 

 

 

 

Célebre representação de Ulisses e as sereias em vaso ático datado de 490 a. C. O episódio nele 

ilustrado é outro, dentre os muitos, que também demonstra o caráter astuto do herói grego: 

quando a embarcação de Ulisses precisou passar ao longo da ilha das sereias, ele tapou os 



 107 

ouvidos dos seus companheiros com cera – para livrá-los dos efeitos nefastos do canto de tais 

criaturas –, e pediu que fosse amarrado ao mastro do navio, com receio de também perecer. Ao 

se verem derrotadas, as sereias lançam-se ao mar. 

 

 

Fragmento de cratera policroma argiva, de meados do século VII a.C., que mostra Ulisses 

cegando Polifemo. 

 

Os versos iniciais da Odisséia resumem bem a personalidade de Ulisses:36 

 

Canta, ó Musa, o varão que astucioso, /Rasa Ílion santa, errou de 

clima em clima ...(HOMERO, 2004, p. 27). 

 

O uso da passagem em análise apresenta um tom irônico e paródico. Aires, na sua 

comparação, recorre a dois textos da tradição épica � um gênero grandiloqüente, usado 

para narrar grandes feitos de grandes heróis �, com o objetivo de falar de querelas 

banais. Os dois jovens são indivíduos comuns, não dotados da superior força, tanto 

física quanto psíquica ou moral, que um herói epopéico costuma apresentar. Há, 

portanto, um novo sentido para o texto homérico. 

Dessa forma, as considerações feitas, em torno da paródia e de sua presença, na 

referência à Ilíada contida no D. Casmurro, podem ser retomadas, pois aqui se instala 

um processo similar ao que temos na outra passagem comentada. 

                                                 
36 Outras traduções da Odisséia dão a mesma descrição para a personalidade de Ulisses: “Musa, 

reconta-me os feitos do herói astucioso que muito/peregrinou, dês que esfez as muralhas 

sagradas de Tróia...” (HOMERO, 2002, p. 28). 



 108 

Por outro lado, ainda em torno da citação do Esaú e Jacó, gostaríamos de 

destacar que Machado aproveita a oposição tão patente e difundida, entre os dois heróis 

gregos, para enfatizar a lógica de dualidade, segundo a qual o romance está estruturado. 

Na obra em questão, muitos elementos possuem um duplo ou opõem-se.  Podemos citar 

duas sugestões, dentro do texto, da estrutura dual criada por Machado.  A primeira delas 

está presente no capítulo I �-“Cousas futuras”, que narra o episódio em que Natividade, 

a mãe dos gêmeos, procura a cabocla do Castelo para tentar conhecer o destino dos 

filhos. Os números da senha recebida por Natividade � 1.012 �, ao serem somados, 

resultam em quatro.  O número quatro é divisível por dois, o que é bastante sugestivo se 

levarmos em conta as dualidades do romance. Essa passagem, como veremos adiante, 

também se encontra relacionada a uma das menções à literatura greco-latina ocorridas 

na obra. 

A segunda sugestão desse jogo de dualidades ocorre no capítulo V � “Teste 

David cum Sybilla”, quando Santos consulta Plácido, seu conselheiro espiritual, a 

respeito dos gêmeos Pedro e Paulo terem brigado no ventre materno: 

 

O doutor foi à estante e tirou uma Bíblia [...] Abriu a Epístola de S. 

Paulo aos Gálatas, e leu a passagem do capítulo 2, versículo 11, em 

que o apóstolo conta que, indo a Antioquia, onde estava S. Pedro, 

“resistiu-lhe na cara”. Santos leu e teve uma idéia. [...] 

Deslumbrado, ergueu a mão e deu uma palmada na folha, 

bradando: – Sem contar que este número onze do versículo, 

composto de dois algarismos iguais, 1 e 1, é um número gêmeo, 

não lhe parece? – Justamente. E mais: o capítulo é segundo, isto é, 

dous, que é o próprio número dos irmãos gêmeos. (ASSIS, 2004, p. 

968.) 

 

A fala de Plácido, em réplica à observação de Santos, é uma das inúmeras 

evidências que Machado dissemina, ao longo do Esaú e Jacó, do jogo dual por ele 

estabelecido. Esse mesmo jogo de dualidades contamina também a citação de Homero 

acima mencionada. Conforme SILVA (2001, p. 16), essa estratégia – de estruturar a 

narrativa com base em dicotomias � permitiu “reconstituir, no romance em questão, a 

atmosfera de um momento importante da história brasileira — a transição da Monarquia 



 109 

para a República —, recorrendo a simbolismos que deixam transparecer a dualidade de 

posições da época”.37 

Como parte das citações a textos literários gregos no Esaú e Jacó, é possível 

encontrar uma menção a uma das peças da trilogia de Orestes – As Eumênides- ocorrida 

no capítulo I da obra. Nesse capítulo, Natividade está à espera da cabocla do Castelo, 

adivinha de larga fama no Rio de Janeiro da época, segundo o narrador. A mãe dos 

gêmeos Pedro e Paulo lá está, porque, como mencionamos há pouco, deseja saber o 

futuro de seus filhos. Na sala da casa da vidente, Natividade recebe, do pai da cabocla, 

uma senha para ser atendida. Machado justifica essa prática como um recurso antigo e 

muito utilizado e sugere a leitura d´As Eumênides para que o leitor possa confirmar isso: 

 

Natividade deu o nome de batismo somente, Maria, como um véu 

mais espesso que o que trazia no rosto, e recebeu um cartão, 

porque a consulta era só de uma, — com o número 1.012. Não há 

que pasmar do algarismo; a freguesia era numerosa, e vinha de 

muitos meses. Também não há que dizer do costume, que é velho e 

velhíssimo. Relê Ésquilo, meu amigo, relê as Eumênides, lá verás a 

Pítia, chamando os que iam à consulta: "Se há aqui Helenos, 

venham, aproximem-se, segundo o uso, na ordem marcada pela 

sorte"... A sorte outrora, a numeração agora, tudo é que a verdade 

se ajuste à prioridade, e ninguém perca a sua vez de audiência. 

Natividade guardou o bilhete, e ambas foram à janela. (ASSIS, 

2004, p. 948.) 

 

 Natividade tinha consciência de que visitar a cabocla, para inquiri-la sobre seus 

filhos, era um ato reprovável aos olhos de muitos, visto que outras crenças diferentes do 

catolicismo não eram bem aceitas. Atestam isso os expedientes usados por Natividade: 

ela oculta o rosto e omite uma parte de seu nome. Além disso, há o diálogo dela, com 

                                                 
37Dixon (1998, p. 20) salienta que, em nenhum outro texto machadiano, o contexto social está 

mais presente do que no Esaú e Jacó, a despeito de seu “desenho abstrato, apresentando 

simetrias, dicotomias e outras estruturas binárias num jogo de formas”. 

 



 110 

Santos, no capítulo VIII. Nesse trecho, o marido de Natividade desdenha dos propalados 

dons da cabocla, comentados pelas amas dos gêmeos. Segundo as criadas, a cabocla: 

 

... adivinhava tudo, o que era e o que viria a ser; conhecia o número 

da sorte grande, não dizia qual era nem comprava bilhete para não 

roubar os escolhidos de Nosso Senhor. Parece que era mandada de 

Deus. A outra ama confirmou as notícias e acrescentou novas. 

Conhecia pessoas que tinham perdido e achado jóias e escravos. A 

polícia mesma, quando não acabava de apanhar um criminoso, ia 

ao Castelo falar à cabocla e descia sabendo; por isso é que não a 

botava para fora, como os invejosos andavam a pedir. Muita gente 

não embarcava sem subir primeiro ao morro. A cabocla explicava 

sonhos e pensamentos, curava de quebranto... (ASSIS, 2004, p. 

960.) 

 

 Natividade relata a Santos as palavras das amas e ele, a princípio, mesmo sendo 

espírita, rejeita a crença nos poderes da adivinha. A essa rejeição, ele acrescenta o 

comentário de um desembargador sobre a questão, segundo o qual, “enquanto a polícia 

não pusesse cobro ao escândalo...” (ASSIS, 2004, p. 960). 

 A passagem recuperada d´As Eumênides também contém uma ´profetisa`, mas 

numa situação bastante diferente. A sacerdotisa da obra de Ésquilo pertence a um 

contexto oficial, ao contrário da cabocla, acusada de representar uma farsa (apesar de, 

segundo as amas dos gêmeos, haver uma relação de tolerância entre ela e as autoridades, 

que, de vez em quando, recorriam aos seus poderes divinatórios para encontrar 

criminosos). A Pítia pertencia ao templo de Apolo, um dos mais adorados deuses 

gregos, e era responsável pela manutenção do dom oracular do deus, sendo-lhe delegada 

também a função de proferir o futuro por meio da interferência de Apolo. 

A situação em que a sacerdotisa Pítia se envolve difere bastante do contexto da 

cabocla. A vidente do Esaú e Jacó é chamada a predizer o futuro dos protagonistas do 

romance, numa atmosfera bem diversa daquela encontrada em Ésquilo. Na visita de 

Natividade ao morro do Castelo, predominam as suas ambições fúteis e levianas. A mãe 

dos gêmeos anseia ardorosamente por um futuro grandioso para seus filhos e, 

juntamente com parentes e amigos, especula qual será a carreira escolhida pelos dois 



 111 

garotos. As suposições são muitas, mas colocam os dois meninos em altos postos, o que 

daria, à mãe deles, a possibilidade de galgar uma posição social ainda mais elevada. 

Seria aqui interessante lembrar, como demonstração do desejo de Natividade por uma 

boa situação social, o capítulo XX, intitulado “A jóia”. Nele, ao receber, como presente 

de aniversário, o título de Baronesa de Santos, Natividade muito se comove38. No 

capítulo seguinte (XXI, “Um ponto escuro”), o narrador fala da importância que o 

evento tinha tanto para Santos quanto para Natividade: “Resta saber (é o ponto escuro) 

como é que Santos pôde calar por longos dias um negócio tão importante para ele e para 

a esposa.” (ASSIS, 2004, p. 976) 

Por outro lado, a descrição da figura da cabocla e dos seus trejeitos confere um 

caráter um tanto ridículo à visita de Natividade ao morro do Castelo. Bárbara, a vidente, 

é mostrada como uma “criaturinha leve e breve”, dona de olhos misteriosos e com “os 

cabelos, apanhados no alto da cabeça por um pedaço de fita enxovalhada”, que “faziam-

lhe um solidéu natural, cuja borla era suprida por um raminho de arruda. Já vai nisto um 

pouco de sacerdotisa”. Quando o narrador comenta o processo por meio do qual a 

adivinha executa seu ofício, evidencia-se ainda mais como pode ser considerada risível 

a cena que Natividade e a cabocla protagonizam: 

 

Custa-me dizer que acendeu um cigarro, mas digo, porque é 

verdade, e o fumo concorda com o ofício. [...] Enquanto o fumo do 

cigarro ia subindo, a cara da adivinha mudava de expressão, 

                                                 
38Eis o trecho que mostra isso: “Defronte o marido espreitava a mulher, sem absolutamente 

importar-lhe o que parecia ler. Assim se passaram alguns minutos. De repente, Santos viu uma 

expressão nova no rosto de Natividade; os olhos dela pareciam crescer, a boca entreabriu-se, a 

cabeça erguesse, a dele também, ambos deixaram a cadeira, deram dous passos e caíram nos 

braços um do outro, como dous namorados desesperados de amor. Um, dous, três, muitos 

beijos. Pedro e Paulo, espantados, estavam ao canto, de pé. O pai, quando pôde falar, disse-lhes: 

—Venham beijar a mão da Senhora Baronesa de Santos. Não entenderam logo. Natividade não 

sabia que fizesse; dava a mão aos filhos, ao marido, e tornava ao jornal para ler e reler que do 

despacho imperial da véspera o Sr. Agostinho José dos Santos fora agraciado com o título de 

Barão de Santos. Compreendeu tudo. O presente do dia era aquele; o ourives desta vez foi o 

imperador.” (ASSIS, 2004, p. 975) 



 112 

radiante ou sombria, ora interrogativa, ora explicativa. Bárbara 

inclinava-se aos retratos, apertava uma madeixa de cabelos em 

cada mão, e fitava-as, e cheirava-as, e escutava-as, sem afetação 

que porventura aches nesta linha. Tais gestos não se poderiam 

contar naturalmente. (ASSIS, 2004, p. 948.) 

 

Contudo, na peça esquiliana, o ambiente é sombrio. Na abertura da tragédia, a 

´profetisa` grega presencia a punição que as Eumênides procuram lançar a Orestes pelo 

matricídio por ele cometido. O infeliz Orestes mata a própria mãe, Clitemnestra, como 

conseqüência de ter ela assassinado seu marido Agamenon, pai do matricida, quando 

este retornou do conflito de Tróia. O ressentimento da mulher de Agamenon decorre de 

ter ele sacrificado a filha do casal, Ifigênia, para conseguir lançar-se à guerra contra os 

troianos39. Vale lembrar que a Pítia é quem transmite a Orestes a terrível missão da qual 

ele foi encarregado por Apolo. 

A nota de terror e perdição que a peça, em parte, carrega � ao contrário do tom do 

texto machadiano � é dada pela presença das Eumênides, com as quais a Pítia interage 

na abertura da obra. As Eumênides eram deusas primitivas, anteriores aos deuses 

olímpicos, representadas, às vezes, com cobras na cabeça, e em outras, como mulheres 

aladas. Podiam ser mostradas também como belas figuras de mulher, bem ao contrário 

do que se dá na peça de Ésquilo em questão. Nascidas do sangue derramado de Urano 

quando este foi dilacerado por seu filho Crono, assumiam a responsabilidade de punir 

quem havia se portado de maneira a perturbar a ordem do universo, seja por ignorância 

seja por orgulho. Dirigiam seu ódio particularmente a quem havia praticado algum 

crime contra o próprio sangue, como foi o caso de Orestes. Atrapalhavam os adivinhos e 

oráculos para que o destino fosse cumprido. São também mencionadas no Édipo Rei, de 

Sófocles, e na Andrômaca, de Racine. Implacáveis, seus nomes são revelados em 

Virgílio: Alectó, Megaira e Tisifone. Também chamadas de Fúrias, o termo 

‘Eumênides’ significa ‘as benévolas’(algo que elas estavam longe de ser) e era usado 

como forma de atenuar a punição sempre terrível aplicada por essas entidades. 

                                                 
39 Na peça de Ésquilo em questão, Orestes, por interferência de Apolo, é submetido a um 

julgamento organizado por Atena. Orestes consegue ser absolvido, ao contrário do que ocorre 

na Andrômaca de Racine, em que ele enlouquece perseguido pelas Eumênides. 



 113 

Ao mencionar a obra de Ésquilo no episódio referente à cabocla do Castelo, 

busca Machado opor, de forma irônica e paródica, as duas passagens. A dimensão das 

questões tratadas, nos dois excertos, é bem diferente: no Esaú e Jacó, temos, sobretudo, 

a curiosidade materna a respeito do fatum dos filhos. Mas essa curiosidade ajuda a 

revelar, por outro lado, um destino marcado também pela constante oposição entre os 

gêmeos, e que tem sua origem no ventre materno, como a cabocla informara a 

Natividade. N’As Eumênides, há o julgamento de um crime nefasto.  Por meio de tal 

julgamento, faz-se uma apologia às instituições, na medida em que se recorre a elas para 

saber o rumo a ser tomado por um indivíduo, ao inverso do que faz Natividade, que se 

serve de um expediente extra-institucional para informar-se sobre o percurso dos filhos 

ao longo da vida. 

 Noutra perspectiva, mencionar uma tragédia grega dedicada a um herói de 

destino dos mais dramáticos ajuda também a compor uma espécie de ´mística do 

predestinamento`, ou por outros termos, a noção de que os dois irmãos estão marcados 

por forças antagônicas – e superiores a eles � que não permitirão, sob qualquer 

hipótese, a união entre os dois. A recuperação do tom solene do ambiente d´ As 

Eumênides, por meio da citação, ajudaria a construir a atmosfera necessária para esse 

efeito. 

Os afastamentos e as oposições são condizentes com um dos traços mais 

importantes contidos nas relações intertextuais: o caráter atualizante que os novos usos 

dos textos ostentam.  Tendo em vista esse princípio, Brait (1996, p. 20) chama a atenção 

para a função crítica que a intertextualidade desempenha, notadamente quando se trata 

de citações que contêm sentidos irônicos.  A autora cita ainda Bertrand para ilustrar o 

apagamento do sentido original sofrido pelo intertexto ao ser inserido numa composição 

irônica (apud BRAIT, 1996, p. 21).  Desse ângulo, o fenômeno da ironia torna-se 

bastante ilustrativo do que se dá no espaço intertextual, como sugerido na passagem a 

seguir: 

 

O fato é que para haver ironia há necessariamente a 

opacificação do discurso, ou seja, um enunciador produz um 

enunciado de tal forma a chamar a atenção não apenas para o 

que está dito, mas para a forma de dizer e para as contradições 

existentes entre as duas dimensões. Nesse sentido, a ironia é: 



 114 

uma citação, ou seja, o ironista convoca em seu enunciado, sob 

forma de alusão ou paródia, um universo axiológico (coletivo 

ou individual) estabelecido em outros discursos e com o qual 

ele não compartilha. (BERTRAND apud BRAIT, 1996, p. 21) 

 

A convocação desse “universo axiológico”, presente tanto na ironia quanto, em 

termos mais amplos, na intertextualidade, pressupõe uma nova leitura e compreensão da 

referência utilizada. Entre os fatores que motivam essa mudança, pode-se apontar o 

“acento de valor ou apreciativo” (BAKHTIN, 1997, p. 132) natural a cada enunciação.  

O uso de cada palavra traria não apenas o que, na concepção bakhtiniana, representa o 

sentido objetivo de conteúdo, mas questões de valoração intrínsecas a todo processo 

enunciativo. 



 115 

3.5. Vozes gregas e latinas no Memorial de Aires. 

 

 

 

 Assim como seus antecessores, o romance crepuscular de Machado de Assis – 

o Memorial de Aires – também traz referências a autores gregos. Nesse caso, são 

recuperados Plínio, o Jovem, e Teócrito de Siracusa (316-260 a.C), poeta grego, num 

ambiente um tanto diverso dos romances anteriores, como, por exemplo, o Memórias 

póstumas e o Quincas Borba. 

 A primeira das citações aparece na página dedicada ao dia 25 de julho de 1888 

do diário de Aires. Trata-se de uma menção a Plínio, o Jovem. Nesse ponto, narra o 

conselheiro que não fora ainda ver Tristão, o afilhado querido do casal Aguiar e recém-

chegado de Lisboa, porque estivera ocupado, rasgando cartas antigas. Delas, Aires 

conservou apenas “oito ou dez para reler algum dia e dar-lhes o mesmo fim” e, para 

ilustrar o valor que tais cartas tinham para ele, cita, então, Plínio: “Nenhuma delas vale 

uma só das de Plínio, mas a todas posso aplicar o que ele escrevia a Apolinário: 

"teremos ambos o mesmo gosto, tu em ler o que digo, e eu em dizê-lo". Os meus 

Apolinários estão mortos ou velhos; as Apolinárias também” (ASSIS, 2004, p. 1133). 

 Aires lembra, dessa forma, um dos grandes nomes do gênero epistolar nas 

letras latinas: Caio Plínio Cecílio Segundo, alcunhado de Plínio, o Jovem, para 

diferenciá-lo de seu tio homônimo Plínio, o Velho, também escritor, cuja morte, 

ocorrida nos arredores de Pompéia, durante a funesta erupção do Vesúvio (79 d. C), o 

sobrinho narrou numa de suas cartas.  

 A coleção epistolar de Plínio, o Jovem, concentra-se em As cartas, obra 

composta de dez livros, dividida em duas partes: os nove primeiros livros contêm 247 

epístolas que tratam de assuntos muito variados e são dedicadas a diversas 

personalidades, dentre elas, Domício Apolinário, o destinatário da carta de Plínio 

mencionada por Machado de Assis. A segunda parte é constituída pelo décimo livro, no 

qual estão 122 cartas escritas por Plínio para Trajano, incluindo as respostas deste à 

correspondência daquele. As cartas de Plínio, segundo Carlo (1995, p. 165), despertam 

um interesse apaixonante pelo relato dos costumes, leituras, vida literária e da existência 

íntima de seu autor, “que foi um espírito seleto e cultivado”. 



 116 

 Estão presentes, em suas epístolas, além de uma espécie de inventário de 

costumes, descrições de ambientes e cenas pitorescos, como ocorre no caso da carta 

dedicada a Domício Apolinário e citada por Machado. Nessa epístola, Plínio, num tom 

afável e terno, convida Apolinário a visitá-lo em sua propriedade, localizada na região 

da Toscana. Plínio descreve longamente o lugar, mencionando o clima, com verões 

frescos, o solo fértil, as vinhas imensas, os campos floridos e a água em abundância. Há 

também uma detalhada descrição da casa do escritor, dotada de espaços agradáveis para 

o descanso e a contemplação. É então que, por conta da exposição demorada, Plínio 

justifica-se a Apolinário, afirmando que não deveria ter se alongado tanto em sua tarefa 

descritiva, pelo perigo de tornar-se cansativo: “Eu não deveria ter me estendido tanto, 

pelo receio de me tornar palrador, não tivesse eu me proposto, com essa carta, a dar-lhes 

todos os ângulos das cercanias”40. 

Apesar disso, Plínio acredita que seu interlocutor não pensará ser um problema 

ler a descrição de um lugar que certamente muito o agradará. A empolgação de Plínio 

pode ser percebida ao longo de todas as descrições realizadas na carta, mas a convicção 

de que suas palavras serão recebidas, com igual satisfação, por Apolinário, fica bem 

evidente nesse trecho: “Também não o vejo pensar que seja trabalhoso ler o que a ti 

escrevi”.41Aires reproduz a justificativa de Plínio ao afirmar que “teremos ambos o 

mesmo gosto, tu em ler o que digo, e eu em dizê-lo” (ASSIS, 2004, p. 1133). 

 A atmosfera de valorização dos prazeres da vida privada – visível na carta de 

Plínio a Apolinário – também está presente nas duas citações a Teócrito presentes no 

Memorial de Aires. A primeira das citações ao poeta grego se encontra na anotação 

diária de Aires de 29 de janeiro. Relata o conselheiro, nesse ponto de seu registro, o 

pedido de casamento feito por Tristão a Fidélia e a resposta afirmativa desta ao jovem. 

Apesar da grande felicidade de ambos, decide Tristão anunciar seu matrimônio a apenas 

uns poucos amigos íntimos, até que seus pais, residentes em Lisboa, possam lhe dar 

assentimento para sua decisão. Entre esses amigos está Aires, a quem Tristão havia 

                                                 
40 Segue o trecho do original para cotejo: “Vitassem iam dudum ne viderer argutior, nisi 

proposuissem omnes angulos tecum epistula circumire” (Extraído de 

www.thelatinlibrary.com/pliny.ep5). A versão para o português é nossa. 
41 Consta aqui outro trecho do original latino: “Neque enim verebar ne laboriosum esset legenti 

tibi...”. A tradução é nossa. (Extraído de www.thelatinlibrary.com/pliny.ep5).  



 117 

confidenciado seu amor pela viúva. O conselheiro registra, em seus escritos, a notícia 

recebida de Tristão e os termos que teriam sido usados pelo noivo – idílio e elegíaca. 

Tais palavras fazem Aires reconhecer uma quase alusão ao poeta Teócrito: 

 

Referindo-me o que se passou há cinco dias, Tristão explicou esta 

comunicação nova: sentia-se obrigado a contar-me o final de um 

idílio, cujo princípio me confiara em forma elegíaca. Usou dessas 

mesmas expressões, e quase me citou Teócrito. Eu apertei-lhe a 

mão com sincero gosto, e prometi calar. (ASSIS, 2004, p. 1179.) 

 

 Em segundo, Teócrito é novamente aludido na anotação do diário do conselheiro 

do dia 13 de fevereiro. Nesse trecho, narra Aires que: 

 

Mandei saber do Aguiar; amanheceu bom; não sai para se não 

arriscar, mas está bom. Escreveu-me que vá jantar com eles. 

Respondi-lhe que a doença foi um pretexto para passar o dia de 

hoje ao pé da esposa, e por isso mesmo não me é possível ir 

contemplar de perto esse quadro de Teócrito. Realmente, não 

posso, tenho de ir jantar com o encarregado de negócios da 

Bélgica. (ASSIS, 2004, p. 1181.) 

 

 Em resposta ao bilhete de Aires, Aguiar também menciona Teócrito: 

 

“Quadro de Teócrito, escreveu-me Aguiar em resposta à minha 

recusa, quer dizer alguma cousa mais particular do que parece. 

Venha explicar-mo amanhã, entre a sopa e o café, e contar-me-á 

então os planos secretos da Bélgica. Tristão diz-me que jantará 

também, se V. Ex.ª vier. Veja a que ponto chegou este ingrato, que 

só janta conosco, se houver visitas; se não, some-se. Virá, 

conselheiro?” (ASSIS, 2004, p. 1182.) 

 
A associação feita por Aires decorre do conteúdo apresentado pela obra de 

Teócrito: de “idílios” se costumam chamar os poemas de sua autoria. È bem provável 

que o termo tenha sido empregado, pela primeira vez, pelo mesmo Plínio há pouco 

mencionado, para indicar poemas de curta extensão. Consoante Lesky (1995), o 



 118 

vocábulo é de origem obscura e não teve, a princípio, relação com a poesia pastoril ou 

“em geral com aquilo a que chamamos de idílico” (p. 760). Apenas posteriormente a 

palavra passa a designar parte da produção poética teocritiana. 

Nesses idílios, segundo Bowra (1983, p. 181), Teócrito tratou de assuntos como 

os deleites da vida, a rotina dos pastores na Sicília e um mundo de arte pura, em que a 

beleza possui espaço. Entre os temas teocritianos, assim como Bowra, Gual & Guzmán 

(2004, p. 187) também incluem os momentos familiares e o amor, além do gosto pela 

evocação de cenas idílicas, às quais se reporta Aires quando fala de “um quadro de 

Teócrito”. Consoante os autores, amor e paisagem campesina se entrelaçam em cenas de 

jovens pastores, dotadas de ambientação lúdica e de uma “arte refinada e sensual” 

(2004, p. 187). O cenário pastoril, dessa forma, se converteria tão somente em mote 

para o tratamento de um tema de cunho privado, como é o caso das relações amorosas 

na poesia de Teócrito. 

Acreditamos que as alusões a Plínio e a Teócrito fariam parte do tom conciliador 

que Bosi (1999, p. 129) percebeu na tessitura do Memorial de Aires. Arquitetado em 

forma de diário, o Memorial traz as impressões de Aires, registradas após o seu retorno 

ao Rio de Janeiro, depois de ter ele passado anos representando o país no exterior. 

Segundo o autor, nesse arranjo, de relato pessoal de um sexagenário, ex-diplomata e 

aposentado, estariam as “três condições ideais para quem se quer afastado da praia, mas 

com os olhos na gente que fica”. Não haveria mais, no dizer de Bosi, “aquele poder 

terrorista de tudo dizer, logo, sem pejo, nem pregas” concedido pela morte a Brás Cubas 

no Memórias póstumas. O momento vivido por Aires é de busca pela serenidade, sem o 

combate que o espírito crítico e a análise dos acontecimentos são capazes de gerar. Há 

uma espécie de trégua, em que “o alvo é gozar um pouco de paz, pois o tempo da vida é 

roaz, o tempo é ministro de morte e cúmplice de atentados; e o pouco que se tem não 

pode ser dissipado em querelas vãs” (BOSI, 1999, p. 132). 

Esse clima já havia sido percebido por Miguel-Pereira (1988, p. 72) quando 

afirma que: “Se seu último livro, o Memorial de Aires, patenteia apaziguamento, é que 

de fato traduz uma reconciliação do artista com sua velha e cara inimiga, a vida”.42 

                                                 
42Do derradeiro romance de Machado de Assis, ainda segundo Miguel-Pereira (1988, p. 98), 

seria possível extrair o seguinte ensinamento: “Só na velhice, com o recolhimento e as renúncias 



 119 

Prossegue a autora, nessa direção, ao falar que o caminho descoberto por Machado, para 

a compreensão da existência, baseia-se na ternura “expandindo-se livremente, 

envolvendo e suavizando todas as coisas”. Acrescenta Miguel-Pereira que o abrigo 

oferecido pela vida privada apareceria, no último romance machadiano, como 

compensação ao desgaste causado pelas adversidades: 

 

O contato de umas poucas criaturas generosas também paga a pena 

de viver: de divertido, o espetáculo passa a ser comovente; a voz 

humana já não se perde na vastidão de um universo indiferente, 

mas ao contrário ecoa no aconchego de uma sala bem abrigada, 

fechada às dúvidas como às intempéries. (MIGUEL-PEREIRA, 

1988, p. 72.) 

 

Em convergência com Miguel-Pereira, Bosi (1999, p. 133) situa, no plano das 

experiências privadas, a solução machadiana para “os antagonismos da vida social”. O 

autor apresenta, como lenitivos para os conflitos e embates da arena social, a “memória, 

a música e, sobretudo, o amor”. Dois desses aspectos da vida estão diretamente 

relacionados com as citações aos autores gregos presentes no romance derradeiro de 

Machado: a memória e o amor. 

Quanto ao primeiro deles, a memória, lembremos que, quando fala de Plínio, o 

ex-diplomata está destruindo cartas antigas, das quais guardará algumas poucas “para 

reler algum dia e dar-lhes o mesmo fim”. Dessa forma, Aires destrói uma parte de suas 

recordações, de seu passado, de sua história pessoal, mas, ao mesmo tempo, conserva 

parte de tudo isso, para que, talvez, as lembranças de outrora lhe tragam consolo nos 

momentos necessários. 

Assim como a memória, o amor – seja ele recente, como o de Tristão e Fidélia, 

seja ele duradouro e profundo, como o do casal Aguiar – compensa e alivia os 

aborrecimentos do convívio social mais amplo. No trecho em que a primeira das 

referências a Teócrito aparece, no dia 29 de janeiro, a condição da jovem viúva a 

impede, da mesma maneira que a Tristão, de externar seus sentimentos com efusão, daí, 

a atitude discreta do rapaz na revelação feita a Aires. Entretanto, os receios de Fidélia 
                                                                                                                                               
que acarreta, logra a criatura, então, em posse de si mesma, liberar o que porventura traz de 

bom. Ao menos é esta a lição do Memorial de Aires”. 



 120 

quanto à forma como ela e Tristão devem conduzir o noivado, por questões de 

convenção social, são compensados pela alegria do amor. Essa alegria é tamanha que 

Fidélia mal consegue manter as aparências: “A viúva punha certa moderação na 

ventura, necessária à contigüidade dos dous estados, mas esquecia-se algumas vezes, e 

totalmente no fim” (ASSIS, 2004, p. 1179). Fica claro, nas entrelinhas, que uma 

felicidade pessoal sincera estaria acima de qualquer regra de sociedade, o que 

confirmaria o ambiente redentor do Memorial, sugerido por Bosi. 

Tal sugestão também se configura na outra citação a Teócrito. Aires mostra 

preferir a companhia dos Aguiares a jantar com o encarregado de negócios da Bélgica, 

que, nesse instante, simboliza a rejeição do Conselheiro a assuntos públicos de hoje e de 

ontem. É maçante, para Aires, deixar de contemplar o quadro de Teócrito e desfrutar do 

calor humano do casal. Também é incômodo lidar com o diplomata belga, fonte de 

lembranças de um tipo de vida que Aires não quer mais: “Quero dizer que, cansado de 

ouvir e de falar a língua francesa, achei vida nova e original na minha língua, e já agora 

quero morrer com ela na boca e nas orelhas. Todos os meus dias vão contados, não há 

recobrar sombra do que se perder.” O Conselheiro também demonstra impaciência, 

advinda de sua convicção de que não deve perder suas preciosas horas com questões 

dessa ordem, remetendo ao pacto de paz e de simulação do “tempo sem tempo da 

felicidade” de que fala Bosi (1999, p. 132) 

Com a finalidade de garantir a manutenção das soluções para o antagonismo 

social, as quais podem ser comprometidas pelas “rugas da divisão e a cunha da 

negatividade”, consoante Bosi (1999, p. 133), o Aires narrador desenvolve estratégias 

de atenuação de conflitos e problemas. 

De acordo com o autor, “um primeiro modo de atenuar é duvidar, ou fingir que 

duvida”, pois a “língua humana tem formas resvaladiças de dizer sem dizer” (BOSI, 

1999, p. 133). Em vários momentos do Memorial, seria possível flagrar um Aires a 

observar e descrever o que está à sua volta num tom dúbio, como ocorre, por exemplo, 

no início do romance, quando Fidélia visita o túmulo do marido. Bosi destaca tanto o 

uso do verbo “parecer” quanto a utilização do advérbio “talvez” no jogo de atenuação 

feito pelo Conselheiro: fala o narrador que a jovem viúva parecia rezar e que talvez 

quisesse beijar a lápide do marido morto. 

O ex-diplomata volta a usar, conforme nos mostra BOSI, o advérbio “talvez”, 

quando descreve os trajes de Fidélia para o jantar de comemoração às bodas do casal 



 121 

Aguiar: as jóias e um “raminho de miosótis à cinta” portados pela jovem viúva 

apareceriam talvez por homenagem a D. Carmo ou talvez por vaidade. Novamente, 

assim como na cena do cemitério, Aires surge como um observador que nos dá a 

sensação de que não externa plenamente suas opiniões e prefere evitar o julgamento 

crítico ou qualquer forma de inquietação (BOSI, 1999, p. 133.). 

Esses “mecanismos de disfarce e desvio”, no dizer de Bosi (1999, p. 133), foram 

interpretados por Gledson (2003, p. 267) de outra forma, notadamente no caso da 

personagem Fidélia: 

 

No cerne de qualquer interpretação do Memorial de Aires está 

Fidélia. [...] Tristão é hipócrita sem rodeios, em comparação com 

ela, e não é difícil verificar isso, mesmo quando se aceita a versão 

do enredo narrada por Aires [...] Mas estou longe de reconhecer 

que seria mais difícil encaixá-la num enredo mais sinistro, pelo 

contrário, como sugeri, existem muitas coisas em seu retrato tal 

como o pinta Machado, que só adquirem verdadeiro significado 

quando se considera essa possibilidade. 

 

O crítico inglês preferiu entender o jogo de atenuação flagrado por BOSI no 

Memorial como um ardil machadiano das proporções daquele encontrado no D. 

Casmurro. É bom lembrar que Bosi (1999, p. 135) não ignora que Aires nota os gestos 

dúbios da bela viúva, os quais, como vimos, são suavizados por uma postura 

complacente dele. Entretanto, Gledson atribui, de maneira reducionista, ao modo de ser 

de Fidélia, a frieza do cálculo e da premeditação, renegando o fato de que, tanto quanto 

Capitu, a jovem viúva está sujeita às regras de uma sociedade atrasada e patriarcal 

(2003, 267) 

As citações se configuram como uma estratégia a mais nesse jogo de disfarce e 

desvio, engendrado por Aires, do qual fala Bosi. É importante notar que as citações 

partem de Aires. Ele as recupera e as relaciona com o evento ou circunstância dos quais 

deseje falar. 

A nosso ver, a presença e o uso das citações a Plínio e a Teócrito ajudam a 

reforçar a pertinência das observações de Bosi, em detrimento da leitura pessimista e 

antagônica ao sugerido pelas citações oferecida por Gledson. 



 122 

As citações aos autores gregos no Memorial ajudam a reforçar o rumo tomado 

por Machado de Assis, na sua última obra, conforme nos lembra Bosi (1999, p. 141): 

 

A obra final de Machado, sentida às vezes como o amaciamento de 

todos os atritos, parece, antes, desenhar em filigrana a imagem de 

uma sociedade (ou talvez melhor, de uma classe) que, tendo 

acabado de sair de seus dilemas mais espinhosos (a abolição da 

escravatura, a queda do Império), quer deter e adensar o seu tempo 

próprio, fechando-se ciosamente nas alegrias privadas, que o 

narrador percebe valerem mais que as públicas.  

 

O trabalho paródico é deixado de lado e, no Memorial, as citações mostram uma 

convergência de perspectivas entre quem cita e quem é citado. 



 123 

PALAVRAS FINAIS. 

 

 

 

 A nosso ver, uma das conclusões mais válidas para um trabalho como este é a 

descoberta de como o tema aqui tratado – as citações ao universo literário greco-latino 

nos romances Memórias póstumas de Brás Cubas, Quincas Borba, D. Casmurro, Esaú 

e Jacó e Memorial de Aires – mesmo sendo pouco explorado pela crítica, se constitui 

num vasto e fértil campo de discussões. 

 No percurso teórico, em que conceitos como dialogismo, intertextualidade e 

paródia foram examinados sob a ótica de autores como Bakhtin (2002b), Koch (2001), 

Hutcheon (1989), foi possível perceber que o procedimento de incorporação de outros 

escritos que Machado adota e defende acaba por revelar uma sintonia com o princípio 

bakhtiniano de que todo texto absorve e transforma outros textos. 

Autores como Koch (2001), Zumthor (1981) e Kristeva (1974) levam adiante o 

pensamento de Bakhtin, ao considerarem os textos como objetos sempre heterogêneos e 

ao verem a intertextualidade como uma das bases para a definição textual. Por essa 

razão, eles também podem ser utilizados para confirmar a pertinência do modus 

operandi machadiano. Assim sendo, a atitude de Machado, segundo as palavras do 

próprio ficcionista, de construir um pecúlio comum a partir de haveres novos e antigos – 

do que as citações às literaturas grega e latina constituem exemplo –, demonstra um 

profundo grau de consciência sobre o processo de concepção textual de uma forma 

geral, não apenas restrita ao campo literário. 

No segundo capítulo, tentamos discutir as opiniões de alguns críticos sobre as 

citações presentes em escritos de Machado de Assis. Foram utilizados autores como 

Magalhães Jr. (1957), Miguel-Pereira (1988), Candido (1993), além do próprio 

Machado de Assis (2004). Constatamos que uma parte da crítica apresenta um ponto de 

vista problemático sobre a prática machadiana de muito citar. É o que se dá com 

Magalhães Jr. (1957), segundo o qual, as referências são frutos de uma mera 

demonstração de leituras ou de usos equivocados por parte do escritor. 

As melhores observações para a compreensão do papel das citações emanam do 

próprio Machado, que, no seu artigo “Instinto de Nacionalidade”, deixa transparecer a 



 124 

idéia de que, ao mesmo tempo em que se serve das fontes oferecidas pela tradição, 

busca inseri-las num constante movimento de renovação, capaz de conferir-lhes novo 

fôlego e novos sentidos. Dessa maneira, as citações aos gregos e latinos estariam 

encaixadas num cuidadoso projeto de obra, o qual visa, entre outros aspectos, ao 

reaproveitamento de materiais externos, articulando-os, muitas vezes, com temas da 

realidade brasileira. 

O terceiro capítulo é constituído pela análise das citações aos escritores gregos e 

latinos nos cinco romances mencionados. Verificamos que as alusões paródicas se 

configuram como o principal recurso na construção de novos significados para as 

referências aos textos gregos e latinos utilizadas por Machado de Assis. Na visão dos 

três principais autores do nosso arcabouço teórico – Bakhtin (2002b), Hutcheon (1989) 

e Jenny (1979) –, a paródia é entendida como reprodução de uma fonte, tendo por base a 

repetição ou a diferença, a aproximação ou o desvio. Hutcheon ainda ressalta que a 

paródia pode ser um sinal de respeito ou de desconstrução do modelo usado. No caso 

das paródias das obras greco-latinas nos romances analisados, percebemos que a nota 

predominante é a de afastamento. A paródia que inverte, refaz ou reelabora um dado 

texto se constituiria num terreno mais propício ao sentido de reconstrução dado por 

Machado às citações. 

Embora subvertam as fontes recuperadas, as paródias aparentam não visar ao 

rebaixamento dos modelos utilizados. Ao contrário disso, elas seriam uma evidência da 

“distância”, por fatores culturais e temporais, entre os textos citados e o novo contexto 

no qual eles aparecem. Por outros termos, o recurso paródico funcionaria como uma 

espécie de mediador entre o material greco-latino utilizado e a obra machadiana. Nesse 

sentido, é possível até afirmar que as paródias carregariam um gesto de reverência à 

tradição literária resgatada. Essa tradição perderia parte de seu caráter pelo uso da 

paródia como estratégia de aproximação ou instrumento de acesso. 

Quando há críticas insinuadas por meio das paródias, elas se dirigem a outra 

direção. Como exemplo, podemos retomar o que vimos a respeito da citação ao canto 

XVII da Ilíada no D. Casmurro. A comparação entre o comportamento de José Dias e o 

desespero de Pátroclo acentua a dissimulação presente nas ações do agregado, 

motivada, principalmente, pelo desequilíbrio social de sua condição. O fragmento da 

epopéia homérica contrasta com o episódio narrado por Bentinho e se converte num 

expediente por meio do qual a posição de José Dias é ridicularizada. 



 125 

No último romance – o Memorial de Aires, – em que se sobressaem o tom 

conciliador e o cansaço diante da vida, materializados na personagem do Conselheiro 

Aires, a paródia perde o espaço que teve em escritos anteriores. A atitude crítica exigida 

pelas paródias vistas nas outras obras analisadas não encontraria espaço num romance 

em que a busca pela serenidade e o abandono da argúcia analítica, como Bosi (1999) 

enfatiza, são marcas relevantes. As citações aos dois autores gregos – Teócrito e Plínio 

– ajudariam a reforçar o arrefecimento do ânimo combativo encontrado em outros 

romances, mas ausente no Memorial. 

Por último, apontamos o desejo de voltar a este tema – o diálogo machadiano 

com o universo literário da Grécia e da Roma antigas – para ampliá-lo e aprofundá-lo e 

também para analisar como ele ocorre em outros livros de um dos nossos maiores 

escritores. 

 



 126 

RESUMO 

 

 

Ao estudarem as obras de Machado de Assis, analistas como Passos (1996, p. 10) 

identificaram um “belo arsenal literário haurido em outras literaturas”.  Uma parcela 

desse conjunto de referências pertence à literaturas grega e latina, cujas citações 

explícitas, em cinco romances machadianos, são tratadas neste trabalho.  As obras 

constituintes do corpus são: Memórias póstumas de Brás Cubas, Quincas Borba, D. 

Casmurro, Esaú e Jacó e Memorial de Aires.  Para analisar os textos sob o enfoque 

eleito, lançamos mão de um percurso teórico integrado por conceitos como dialogismo, 

intertextualidade e paródia, conforme trabalhados em escritos de Bakhtin (2002b), Koch 

(2001), Hutcheon (1989) et al. Para situar a nossa leitura no plano dos críticos que se 

ocuparam das citações na obra machadiana, recorremos a Magalhães Jr. (1957), Miguel-

Pereira (1988), Candido (1993) e ao próprio Assis (2004).  Em linhas gerais, 

verificamos que, nos romances por nós estudados, as alusões paródicas se mostram 

como o modus operandi mais recorrente, uma vez que Machado de Assis constrói novos 

significados para as referências aos textos gregos e latinos.  Isso nos faz ver que o tom 

predominante, nessas paródias, é o de afastamento, conseguido por meio da reinvenção 

de uma dada referência.  Percebemos, assim, que é esse o processo mais propício ao 

sentido de reconstrução dado por Machado às citações. 

 

 

PALAVRAS-CHAVE: romance machadiano, literatura grega, literatura latina, 

intertextualidade, paródia. 



 127 

ABSTRACT 
 

 

Critics like Passos (1996, p. 10), when studying the works of Machado de Assis, 

identify an “admirable literary wealth taken from other national literatures”.  A part of 

that group of references belongs to both Greek Literature and Latin Literature.  In this 

thesis, we analyse the explicit citations of those literatures within five of Assis’s novels.  

Memórias póstumas de Brás Cubas, Quincas Borba, D. Casmurro, Esaú e Jacó and 

Memorial de Aires are the constituent works of our corpus.  To enquire those texts 

through the chosen bias, our theorical basis takes into consideration the concepts of 

dialogism, intertextuality and parody, as treated by authors like Bakhtin (2002b), Koch 

(2001), Hutcheon (1989) et al.  We also read some commentators – namely Magalhães 

Jr. (1957), Miguel-Pereira (1988), Candido (1993) and the very Assis (2004) – to locate 

our position within the scope of critics who study the citations made by Machado de 

Assis in his writings.  Extensively, we perceived that the parodic allusions, in the novels 

we studied, are the commonest way chosen by Assis, because the novelist elaborates 

new meanings when referring to Greek and Latin texts.  That frame makes possible 

observing that the dominant tone of those parodies is the one which establishes a span 

between the texts.  That is achieved by the reinvention of a given reference.  We, then, 

conclude that the mentioned process is adequate to the reconstruction of meaning 

constructed by Assis in his citations. 

 

KEYWORDS: Machado de Assis’s novels, Greek Literature, Latin Literature, 

intertextuality, parody. 



 128 

RESUMEN 

 

Cuando estudian las obras de Machado de Assis, existen analistas que, a ejemplo de 

Passos (1996, p. 10), encuentran una “bella fortuna literaria originada de otras 

literaturas nacionales”.  Parte de esas referencias pertenece a las Literaturas Griega y 

Latina, cuyas citaciones explicitas, en cinco novelas de Assis, son abordadas en este 

trabajo.  Nuestro corpus es compuesto por: Memórias póstumas de Brás Cubas, 

Quincas Borba, D. Casmurro, Esaú e Jacó y Memorial de Aires.  Con la intención de 

analizar los textos bajo la lectura propuesta, trillamos un camino teórico que contiene 

los conceptos de dialogismo, intertextualidad y parodia, según trabajados por Bajtín 

(2002b), Koch (2001), Hutcheon (1989) et al.  La recurrencia a Magalhães Jr. (1957), 

Miguel-Pereira (1988), Candido (1993) y al propio Assis (2004), por su vez, servio para 

situar nuestro examen en el conjunto de los críticos que se ocuparan de las citaciones en 

la obra de Machado de Assis.  Ampliamente, verificamos que, en las novelas que 

estudiamos, las alusiones paródicas si revelan como siendo el modus operandi más 

recurrente, de vez que Assis construye nuevos significados para las referencias a los 

textos griegos y latinos.  Esto es una comprobación de que el tono predominante, en 

esas parodias, es el de alejamiento, que se consigue por medio de la reinvención de una 

dada referencia.  Percibimos, así, que ese es el proceso más propicio al sentido de 

reconstrucción que Machado de Assis ofrece a las citaciones hechas en sus narrativas. 

 

PALABRAS CLAVES: novelas de Machado de Assis, Literatura Griega, Literatura 

Latina, intertextualidad, parodia. 



 129 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliografia 

 
 
 
 
 
 



 130 

 

Constam, nesta bibliografia, os títulos citados ao longo do trabalho e aqueles 

que, mesmo sem terem sido mencionados expressamente, contribuíram de alguma 

forma para a elaboração desta tese. A opção por uma lista conjunta, contendo títulos 

citados e não citados, obras teóricas e obras literárias, deu-se por crença de que, assim, a 

consulta à bibliografia se tornaria mais objetiva e dinâmica. 

 

 

 

ACHCAR, Francisco. Lírica e lugar-comum: alguns temas de Horácio e sua presença 

em português. São Paulo: EDUSP, 1994. 

 

ADRADOS, Francisco R. Del teatro griego al teatro de hoy.  Madrid: Alianza, 1999. 

 

ALESO, Marta. Odisea Homero: una introducción crítica. Buenos Aires: Santiago 

Arcos, 2005. 

 

ANDRADE, Mário de. Aspectos da literatura brasileira. 5. ed. São Paulo: Martins, 

1974. 

 

ARISTÓFANES. As rãs. Lisboa: Edições 70, 1996. 

 

__________. As vespas. Lisboa: Inquérito, [s.d.] 

 

ARISTÓTELES. Poética. 2. ed. Lisboa: Imprensa Nacional; Casa da Moeda, 1990. 

 

__________. Poétique. Paris: Librairie Générale Française, 1990. 

 

ASSIS, J. M. Machado de. Obra completa. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 2004. 

 

BAKHTIN, Mikhail.  A cultura popular na Idade Média e no Renascimento: o 

contexto de François Rabelais.  5. ed. São Paulo: Anna Blume, 2002a. 

 



 131 

__________. Problemas da poética de Dostoiévsky. 3. ed. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2002b. 

 

__________.  Estética da criação verbal.  3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

 

__________. El método formal en los estudios literarios.  Madrid: Alianza, 1994. 

 

BARROS, Diana Luz Pessoa de. Contribuições de Bakhtin às teorias do discurso. In: 

BRAIT, Beth [orgs.]. Bakhtin: dialogismo e construção do sentido. 2. ed. rev. 

Campinas: UNICAMP, 2005. p. 25-33. 

 

BARROS, Diana Luz Pessoa de. Dialogismo, polifonia e enunciação. In: BARROS, 

Diana Luz Pessoa de; FIORIN, José Luiz [orgs.]. Dialogismo, polifonia, 

intertextualidade. 2. ed. São Paulo: EDUSP, 2003. 

 

BÍBLIA Shedd: Antigo e Novo Testamentos. 2. ed. rev. atual. São Paulo: Vida Nova, 

1997. 

 

BOITANI, Piero. A sombra de Ulisses. São Paulo: Perspectiva, 2005. 

 

BOSI, Alfredo.  Machado de Assis e o enigma do olhar. São Paulo: Ática, 1999. 

 

BOWRA, C. M. Historia de la literatura griega. Mexico: Fondo de Cultura 

Economica, 1983. 

 

BRANDÃO, Junito de Souza.  Teatro grego: tragédia e comédia.  Petrópolis: Vozes, 

1985. 

 

BRAYNER, Sonia.  Labirinto do espaço romanesco: tradição e renovação da literatura 

brasileira (1880-1920).  Rio de Janeiro: Civilização Brasileira; Brasília: Instituto 

Nacional do Livro, 1979. 

 

BRAIT, Beth. Ironia em perspectiva polifônica. Campinas: UNICAMP, 1996. 



 132 

 

CALVINO, Ítalo. Por que ler os clássicos. São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

 

CAMARA JR., J. M. Ensaios machadianos. 2 ed. Rio de Janeiro: Ao Livro Técnico, 

1979. 

 

CANDIDO, Antonio. Formação da literatura brasileira. Belo Horizonte: Itatiaia, 

1993. 

 

CARDOSO, Zélia de Almeida. A literatura latina. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

 

CARLO, Agustin Millares.  Historia de la literatura latina.  Mexico: Fondo de 

Cultura Economica, 1995. 

 

CÁS, Danilo da. Hesíodo: o mito e a vida. Bauru: EDUSC, 1996. 

 

CATULO. Poesias. 2. ed. Madrid: Alianza, 2003. 

 

CERQUEIRA, Dorine. O espelho de Maria Dusá e outros ensaios: o textual e o 

intertextual. Ilhéus: Editus, 2003. 

 

CHIAMPI, Irlemar [org.] Fundadores da modernidade. São Paulo: Ática, 1991. 

 

CICERO, Marco Túlio.  Sobre o destino.  São Paulo: Nova Alexandria, 2001. 

 

CLARK, Katerina; HOLQUIST, Michael.  Mikhail Bakhtin. São Paulo: Perspectiva, 

1998. 

 

COELHO, Márcia; FLEURY, Marcos. [orgs.] Machado de Assis no espelho: o bruxo 

do Cosme Velho. São Paulo: Alameda, 2004. 

 

COLOMBANI, María Cecilia. Ilíada Homero: una introducción crítica. Buenos Aires: 

Santiago Arcos, 2005a. 



 133 

 

________________________. Teogonia Hesíodo: una introducción crítica. Buenos 

Aires: Santiago Arcos, 2005b. 

 

COMMELIN, P. Mitologia grega e romana. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

 

CORTE, J. C. Férnandez; HÉRNANDEZ, A. Moreno. Antología de la literatura 

latina. Madrid: Alianza, 2005. 

 

COSTA, Aída. Temas clássicos. São Paulo: Cultrix, 1978. 

 

CUENCA, Luis Alberto de; ALVAR, Antonio [orgs.] Antología de la poesia latina. 

Madrid: Alianza, 2004. 

 

 

CULLER, Jonathan. Teoria literária: uma introdução. São Paulo: Beca, 1999. 

 

CURTIUS, E. R. Literatura européia e Idade Média Latina. São Paulo: Hucitec; 

EDUSP, 1996. 

 

DEMÓSTENES. A oração da coroa. Rio de Janeiro: Ediouro, [s.d.]. 

 

ECO, Umberto. Sobre a literatura. Rio de Janeiro: Record, 2003 

 

__________. Seis passeios pelos bosques da ficção.  São Paulo: Companhia das 

Letras, 1999. 

 

ÉSQUILO. Persas. Coimbra: INIC, 1992. 

 

__________. As suplicantes. Lisboa: Inquérito, [s.d]. 

 

________. Prometeu acorrentado. Lisboa: Inquérito, [s.d]. 

 



 134 

EURÍPIDES. Ifigênia em Áulide. 2. ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1998. 

 

__________. As bacantes. Lisboa: Inquérito, [s.d.] 

 

EUTRÓPIO. Resumo de história romana. Rio de Janeiro: Flores e Mano, 1929. 

 

__________. Breviarum historiae romanae. Lisboa: Typographia Nationali, 1891. 

 

FAORO, Raymundo.  Machado de Assis: a pirâmide e o trapézio.  São Paulo: 

Nacional, 1974. 

 

FIORIN, José Luiz. Polifonia textual e discursiva. In: BARROS, Diana Luz Pessoa de; 

FIORIN, José Luiz [orgs.]. Dialogismo, polifonia, intertextualidade. 2. ed. São Paulo: 

EDUSP, 2003. 

 

FREDOUILLE, Jean-Claude. Dictionnaire de la civilization romaine. Paris: Larousse, 

1968. 

 

GANDON, Odile.  Deuses e heróis da mitologia grega e latina.  São Paulo: Martins 

Fontes, 2000. 

 

GLEDSON, John.  Machado de Assis: ficção e história.  Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

2003. 

__________. Machado de Assis: impostura e realismo. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1991. 

 

GRIMAL, Pierre. Historia de Roma. Buenos Aires: Paidós, 2005. 

 

______________. El Imperio Romano. Barcelona: Crítica, 2000. 

 

______________. La letteratura latina. Roma: Newton Compton, 1994. 

 



 135 

__________. Virgílio ou o segundo nascimento de Roma. São Paulo: Martins Fontes, 

1992. 

 

GRIMBERG, Carl. História universal 3: do apogeu da Grécia clássica à civilização 

helênica. Lisboa: Europa-América, [s.d.]. 

 

GUAL, Carlos Garcia [org.] Antologia de la poesia griega: siglos VII-IV a.C. Madrid: 

Alianza, 2001. 

 

GUAL, Carlos Garcia; GUZMÁN, Antonio. [orgs.] Antologia de la literatura griega: 

siglos VIII a.C. – IV d.C. Madrid: Alianza, 2004. 

 

HAMILTON, Edith. O eco grego. São Paulo: Landy, 2001. 

 

HATZFELD, Jean. História da Grécia antiga. 3. ed. Lisboa: Europa-América, 1988. 

 

HARVEY, Paul. Dicionário Oxford de literatura clássica. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 1998. 

 

HESÍODO. Teogonia trabajos y días: edición bilingüe. Buenos Aires: Losada, 2006. 
 

HOMERO.  Odisséia. Rio de Janeiro: Ediouro, 2002. 

 

_________. Odisséia. São Paulo: Martin Claret, 2003. 

 

_________. Odisséia. 2. ed. Portugal: Europa-América, 1990. 

 

_________. Ilíada. Rio de Janeiro: Ediouro, 2002. 

 

_________. Ilíada. São Paulo: Martin Claret, 2003. 

 

HORÁCIO. Sátiras. Madrid: Alianza, 2001. 

 



 136 

HUTCHEON, Linda. Poética do pós-modernismo: história, teoria e ficção. Rio de 

Janeiro: Imago, 1991. 

 

__________. Uma teoria da paródia. Lisboa: 70, 1989. 

 

JENNY, Laurent. A estratégia da forma. In: Intertextualidades, Coimbra, Almedina, 

1979. 

 

JOBIM, José Luís. Introdução. In: JOBIM, José Luís. [org.] A biblioteca de Machado 

de Assis. Rio de Janeiro: Topbooks, 2001. 

 

JUVENAL. Sátiras. Rio de Janeiro: Ediouro, [s.d.].  

 

KOCH, Ingedore. O texto e a construção de sentido. 5. ed. São Paulo: Contexto, 2001. 

 

KRISTEVA, Julia. Introdução à semanálise. São Paulo: Perspectiva, 1974. 

 

 

__________. Recherches pour une sémanalyse: essays. Paris: Seuil, 1969. 

 

LAERCIO, Diógenes. La secta del perro. Vidas de filósofos cínicos. Madrid: Alianza, 

2002.  

 

LESKY, Albin. A tragédia grega. 3. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001. 

 

__________. História da literatura grega. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 

1995. 

 

LINHARES, Temístocles.  Diálogos sobre o romance brasileiro.  São Paulo: 

Melhoramentos; Brasília: Instituto Nacional do Livro, 1978. 

 

LUCIANO. Diálogo dos mortos: edição bilíngüe. São Paulo: Palas Athena/EDUSP, 

1999. 



 137 

 

_________. Diálogo dos mortos: edição bilíngüe. São Paulo: Hucitec, 1996. 

 

_________. Diálogos de los dioses. De los muertos. Dialogos marinos. Dialogos de 

las cortesanas. Madrid: Alianza, 1997. 

 

LUNA, Sandra. Arqueologia da ação trágica: o legado grego. João Pessoa: Idéia, 

2005. 

 

MADEIRA, Wagner Martins. Machado de Assis homem lúdico: uma leitura de Esaú e 

Jacó. São Paulo: Annablume; FAPESP, 2001. 

 

MAGALHÃES JR. R. Machado de Assis desconhecido. 3. ed. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1957. 

 

MAINGUENEAU, Dominique. Gênese dos discursos. Curitiba, Criar, 2005. 

 

MANGUEL, Alberto. A biblioteca à noite. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

 

HUGHES, Langston. I too sing America. In: MARQUES, Osvaldino [org.] O livro de 

ouro da poesia dos Estados Unidos: coletânea de poemas norte-americanos. Rio de 

Janeiro: Ediouro, [s.d.]. 

 

MASSA, Jean-Michel. A biblioteca de Machado de Assis. In: JOBIM, José Luís. [org.] 

A biblioteca de Machado de Assis. Rio de Janeiro: Topbooks, 2001. 

 

MERQUIOR, José Guilherme. Gênero e estilo das Memórias póstumas de Brás Cubas. 

In: Colóquio Letras. Lisboa, n. 8, p. 12-20, jul. 1972.  

 

MEYER, Augusto.  Machado de Assis: 1935-1958.  Rio de Janeiro: São José, 1958. 

 

MIGUEL-PEREIRA, Lúcia. Machado de Assis: estudo crítico e biográfico. 6. ed. rev. 

Belo Horizonte: Itatiaia, 1988. 



 138 

 

MOISÉS, Massaud. Dicionário de termos literários. 7. ed. São Paulo: Cultrix, 1995. 

 

MONTANELLI, Indro. História dos gregos. São Paulo: IBRASA, [s.d.]. 

 

MONTELLO, Josué. Machado de Assis.  Lisboa: Verbo, 1972. 

 

MORESCHINI, Claudio; NORELLI; Enrico. História da literatura cristã antiga 

grega e latina. São Paulo: Loyola, 2000. Tomo 2: do concílio de Nicéia ao início da 

Idade Média. 

 

OVÍDIO. Metamorfosis. Madrid: Alianza, 2003. 

 

__________. Tristes cartas del ponto. Madrid: Alianza, 2002. 

 

PASSOS, Gilberto Pinheiro.  Capitu e a mulher fatal: análise da presença francesa em 

D. Casmurro. São Paulo: Nankin, 2003. 

 

______________________.  As Sugestões do Conselheiro: a França em Machado de 

Assis: Esaú e Jacó e Memorial de Aires.  São Paulo: Ática, 1996. 

 

PARATORE, Ettore. História da literatura latina. Lisboa: Fundação Calouste 

Gulbenkian, 1983. 

 

PEREIRA, Isidro. Dicionário grego-português/português-grego. 8. ed. Braga: 

Apostolado da Imprensa, 1990. 

 

PEREIRA, Maria Helena da Rocha. Estudos de história da cultura clássica. 9. ed. 

Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2003. Vol. 1 – cultura grega. 

 

_____________________________. Estudos de história da cultura clássica. 3. ed. 

Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2002. Vol. 2 – cultura romana. 

 



 139 

PERRONE-MOISÉS, Leyla. Texto, crítica, escritura. São Paulo: Ática, 2005. 

 

PETRÓNIO.  O Satíricon.  Lisboa: Europa-América, [s.d]. 

 

PLATÃO. O banquete. Lisboa: Europa-América, 1986. 

 

PLINY. The letters of the young Pliny. London: Penguin, 1969. 

 

PLUTARCH. Parallel Lives. Disponível em 

<http://www.gutenberg.org/dirs/etext96/plivs10.txt.> Acesso em 3.março.2005. 

 

PLUTARCO. Licurgo: reformador de Esparta. Lisboa: Inquérito, [s.d]. 

 

__________. Sólon: legislador de Atenas. 2. ed. Lisboa: Inquérito, [s.d]. 

 

POETAS e prosadores latinos: idéias da Antigüidade. Rio de Janeiro: Ediouro, [s.d.]. 

 

QUEIRÓS, Eça de. Civilização e outros contos. Rio de Janeiro: Ediouro, 1996. 

 

__________. A cidade e as serras. 4. ed. Lisboa: Ulisséia, 1995. 

 

REGO, Enylton de Sá.  O calundu e a panacéia: a sátira menipéia e a tradição 

luciânica em Machado de Assis.  Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1989. 

 

REIS, Carlos. Evolução literária queirosiana: estudo introdutório. In: QUEIRÓS, Eça 

de. A cidade e as serras. 4. ed. Lisboa: Ulisséia, 1995, p. 11-31. 

 

ROLLIÉ, Emilio. Odas Horacio: una introducción crítica. Buenos Aires: Santiago 

Arcos, 2005. 

 

SALIBA, Elias Thomé. As utopias românticas. 2. ed. São Paulo: Estação Liberdade, 

2003. 

 



 140 

SALUSTIO. Guerra Catilinária. Guerra Jugurtina. Rio de Janeiro: Ediouro, [s.d.]. 

 

SÁNCHEZ, Máximo Brioso [org.]. Bucólicos griegos: Teócrito, Mosco e Bion. 

Madrid: Akal/Clasica, 1986. 

 

SARAIVA, Juracy Assmann.  O circuito das memórias em Machado de Assis.  São 

Paulo: EDUSP; São Leopoldo: Unisinos, 1993. 

 

SCHROEDER, Alfredo J.; VACCARO, Alberto J. História de la literatura latina. 

Buenos Aires: Claridad, 1990. 

 

SCHÜLLER, Donaldo. Carência e plenitude: uma análise das seqüências narrativas na 

Ilíada. Porto Alegre: Instituto Estadual do Livro, 1976. 

 

__________. A construção da Ilíada. Porto Alegre: L&PM, 2004. 

 

SCHWARZ, Roberto. Duas meninas. 2. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

 

__________. Ao vencedor as batatas. 5. ed. São Paulo: Duas Cidades/ 34, 2000. 

 

SENECA. Apocolocyntosis divii Claudii. Disponível em 

<http://www.thelatinlibrary.com/sen/sen.apoc.shtml>. Acesso em 7.ago. 2005. 

 

SÉNECA. Cartas a Lucilo. Barcelona: Editorial Juventud, 1982. 

 

__________. Fedra. Lisboa: 70, 2003. 

 

SODRÉ, Nelson Werneck. História da literatura brasileira. 9. ed. Rio de Janeiro: 

Bertrand Brasil, 1995. 

 

SILVA, Patrícia Soares. Considerações sobre o ponto de vista no Esaú e Jacó. 

Dissertação de mestrado. Universidade Federal de Pernambuco, 2001. 

 



 141 

___________________. O papel da pólis em Édipo Rei e Antígona. In: MALUF; Sheila 

Diab; AQUINO; Ricardo Bigi de. [orgs.] Dramaturgia e teatro. Maceió: EDUFAL, 

2004. 

 

SILVA, Vitor Manuel de Aguiar e. Teoria da literatura.  8. ed. Coimbra: Almedina, 

2002. 

 

SILVESTRI, Leonor. Poemas Catulo: una introducción crítica. Buenos Aires: Santiago 

Arcos, 2005. 

 

SOARES, Maria Nazaré Lins.  Machado de Assis e a análise da expressão.  Rio de 

Janeiro: Instituto Nacional do Livro, 1968. 

 

SÓFOCLES. Édipo em Colono. Porto Alegre: LP&M, 2003. 

 

__________.  Édipo Rei.  Porto Alegre: L&PM, 2002. 

 

__________. Antígona. 5. ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1992. 

 

__________.  Filoctetes. 3. ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1987. 

 

SOPHOCLES. Oedipus the king. Oedipus at Colonus. Antigone. New York: 

Washington Square Press, 1972. 

 

SOTO, Vicente Lopez. Diccionario de autores, obras y personajes de la literatura 

latina. Barcelona: Juventud, 2003. 

 

SUETÔNIO. A vida dos doze Césares. São Paulo: Martin Claret, 2004. 

 

TÁCITO. Anais. São Paulo: W. M. Jackson, 1964. 

 

TERÊNCIO. A sogra. 2. ed. rev. e atual. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1997. 

 



 142 

TEZZA, Cristóvão. Entre a prosa e a poesia. Rio de Janeiro, Rocco: 2003. 

 

TOLA, Eleonora. Ovidio Metamorfosis: una introducción crítica. Buenos Aires: 

Santiago Arcos, 2005. 

 

VERNANT, Jean Pierre.  As origens do pensamento grego.  12. ed.  Rio de Janeiro: 

DIFEL, 2002. 

 

__________. O universo, os deuses, os homens. São Paulo: Companhia das Letras, 

2000. 

 

____________________. Mito e pensamento entre os gregos. 2. ed. Rio de Janeiro: 

Paz e Terra, 1990. 

 

VERNANT, Jean Pierre; VIDAL-NAQUET, Pierre. Mito e tragédia na Grécia antiga. 

São Paulo: Perspectiva, 1990. 

 

VIDAL-NAQUET, Pierre.  Os gregos, os historiadores, a democracia: o grande 

desvio.  São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 

 

_____________________.  O mundo de Homero.  São Paulo: Companhia das Letras, 

2002. 

 

VIRGÍLIO.  Eneida.  São Paulo: Cultrix, [s.d]. 

 

_________. Eneida. 9. ed. Madrid: Cátedra, 2004. 

 

VOLOCHINOV, V.N.; M, BAKHTIN.  Discurso na vida e discurso na arte. In: 

VOLOCHINOV, V.N.  Freudism. New York: Academic Press, 1976. 

 

_________________. Marxismo e filosofia da linguagem.  10. ed. São Paulo: Hucitec; 

Annablume, 2004. 

 



 143 

WALKER, Joseph M. História de la Grecia antigua. Madrid: Edimat, 1999. 

 

XENOFONTE. Ciropedia: a educação de Ciro. Rio de Janeiro: Ediouro, [s.d.]. 

 

ZUMTHOR, Paul. Intertextualité et mouvance. Littérature, Paris, n. 41, p. 8-16, fev. 

1981. 


