UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ARTES E COMUNICACAO
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM LETRAS
DOUTORADO EM TEORIA DA LITERATURA

Dos antigos e dos modernos se enriquece o pectlio comum:
Machado de Assis e a literatura greco-latina.

Patricia Soares Silva.
Orientacdo: Professora Doutora Maria da Piedade Moreira de Sa.

RECIFE
2007



Patricia Soares Silva

Aluna do Doutorado do Programa de P6s-Graduagdo em Letras da Universidade Federal de Pernambuco.

Dos antigos e dos modernos se enriquece o peculio comum:
Machado de Assis e a literatura greco-latina.

RECIFE
2007

Tese de doutoramento apresentada
ao Programa de Pds-Graduagdo em
Letras da Universidade Federal de

Pernambuco.



Silva, Patricia Soares
Dos antigos e dos modernos se enriquece o

peculio comum: Machado de Assis e a literatura
greco-latina / Patricia Soares Silva. — Recife : O

Autor, 2007.
143 folhas: il., fig.

Tese (doutorado) — Universidade Federal de
Pernambuco. CAC. Letras, 2007.

Inclui bibliografia.

1. Literatura brasileira . 2. Literatura grega . 3.

Literatura latina . 4. Intertextualidade. I. Assis,
Machado de. Il. Titulo.
869.0(81) CDU (2.ed.) UFPE
B869 CDD (22.ed.) CAC2007-

45



ATA DA REUNIAO DA COMISSAO EXAMINADORA PARA JULGAR A
TESE INTITULADA: “Dos Antigos e dos Modernos se Enriquece o Peciilio
Comum: Machado de Assis e a Literatura Greco-Latina”. DE AUTORIA DE:
Patricia Soares Silva. ALUNA DESTE PROGRAMA DE POS-GRADUACAO
EM LETRAS.

O julgamento ocorreu as 14h do dia 07 de maio de 2007. no Centro de-Arles €
Comunicagdo/UFPE, para julgar a tese de doutorado intitulada: DOS ANTIGOS E
DOS MODERNOS SE ENRIQUECE O PECULIO COMUM: MACHADO DE
ASSIS E A LITERATURA GRECO-LATINA, de autoria de Patricia Soares Silva,
aluna deste Programa de Pos-Graduagdo em Letras. Presentes os membros da
comissdo examinadora: Prof. Dr’. Maria da Piedade Moreira de Sa (Orientadora).
Prof. Dr. Anco Marcio Tendrio Vieira, Prof. Dr’. Sonia Licia Ramalho de Farias.
Prof*. Dr*. Sandra Amélia Luna Cirne de Azevedo. Prof’. Dr'. Moema Selma da
Silva D’ Andrea. Sob a Presidéncia da primeira, realizou-se a argiii¢do da candidata.
Cumpridas as disposi¢Ges regulamentares, foram lidos os conceitos atribuidos a
candidata: Prof'. Maria da Piedade Moreira de Sa: Aprovada, Prof. Anco Marcio
Tenorio Vieira: Aprovada, Prof*. Sénia Lacia Ramalho de Farias: Aprovada,
Prof’. Sandra Amélia Luna Cirne de Azevedo: Aprovada. Prof'. Moema Selma da
Silva D’Andrea: Aprovada. Em seguida, a prof®. Maria da Piedade Moreira de Sa
comunicou a candidata Patricia Soares Silva. que sua defesa foi aprovada pela
comissdo examinadora. E, nada mais havendo a tratar eu, Jozafas Ferreira dos
Santos, Auxiliar em Administragdo, encerrei a presente ata que assino com 0s
demais membros d: issdo examinadora.

de

: mgio de/2007.

Recife, g

Wi AALL




“Nunca poderemos chegar aos cldssicos como completos
estranhos. Nao hd nenhuma outra cultura estrangeira que seja
tdo parte da nossa histéria.” (BEARD & HENDERSON, 1988,
p-44.)

“Cada tempo tem o seu estilo. Mas estudar-lhe as formas mais
apuradas da linguagem, desentranhar deles mil riquezas, que, a
for¢a de velhas se fazem novas, — ndo me parece que se deva
desprezar. Nem tudo tinham os antigos, nem tudo tém os
modernos; com haveres de uns e outros € que se enriquece o
pecilio comum.” (ASSIS, 2004, p. 804.)

“Além dos titulos préticos de sempre, levamos uma /liada em
espanhol. Quando chegou a hora de devolvé-la, os aldedes [de
uma localidade na Coldombia] se recusaram. Decidimos
presented-la, mas antes perguntamos por que queriam ficar
aquele titulo em especial. Explicaram que a histéria de Homero
refletia a sua prépria histéria: um pais dilacerado pela guerra em
que os deuses desvairados decidem como querem o destino dos
homens, que nunca sabem muito bem por que estdo lutando ou
quando vao ser mortos.” (MANGUEL, 2006, p. 191.)



A Antony.

“Senti que os anos tinham ali reforcado e
aparado a natureza, e que as duas pessoas
eram, ao cabo, uma sé e tnica.” (Machado de
Assis, no Memorial de Aires.)



Agradecimentos

A Antony, pela presenca, carinho e apoio constantes;

A meus pais, que tudo fizeram para que aqui eu estivesse;

A Marcelo e Dorotéa, pelo incentivo permanente;

A minha orientadora, Professora Doutora Maria Piedade Moreira de S4, longa

companheira de jornada, pela dedicacdo impar;

Aos professores Sonia Liicia Ramalho de Farias e Anco Marcio Tenério Vieira,
pelos comentdrios, que, sem o teor dos superlativos de José Dias, foram
preciossissimos;

Ao professor Ricardo Bigi de Aquino; sempre atencioso e fonte de sabedoria;

Ao professor José Rodrigues de Paiva, pelo carinho e pela ajuda sincera;

A professora Doris Arruda, competente guia nos caminhos bakhtinianos;

A Diva, sempre prestativa e bondosa;

Ao Programa de P6s-Graduacdo em Letras da UFPE, que me cedeu espago para

esta pesquisa;

A todos que, de alguma forma, contribuiram para a elaboragdo deste trabalho.



Sumario

Introducao 8
1. Capitulo 1: Fundamentacio teorica 12
2. Capitulo 2: Machado citador e a critica 46
3. Capitulo 3: Vozes gregas e latinas em cinco romances machadianos 57
PALAVRAS FINAIS 123
RESUMO 126

BIBLIOGRAFIA 129




Introducao

E sabido que a obra de Machado de Assis é rica em alusdes, citacdes, parddias e
paréfrases que dialogam explicita ou implicitamente com textos literarios antecedentes
ou contemporaneos, como € o caso das literaturas grega, latina, inglesa, italiana, alema,
francesa, entre outras.

Autores como Passos (1996, p. 10) j4 haviam constatado a presenga, em Vvdrios
textos machadianos, de um “belo arsenal literario haurido em outras literaturas”. Ainda
segundo o autor, Machado de Assis sente a necessidade de fazer alusdes a outros
escritores “numa tentativa de participar da circulacdo literdria e possibilitar ao leitor um
jogo ficcional ainda mais complexo”. Para a realizacgdo de nosso trabalho,
consideraremos uma parte dessas referéncias — aquelas que dizem respeito as literaturas
grega e latina.

Pela sua importancia, a literatura grega ¢ uma das mais estudadas e mais
referidas e, certamente, uma das que mais exerceram influéncia para a posteridade.
Segundo Bowra (1983, p. 7), a literatura grega € a mais antiga dentre as que
permanecem, conservando “os principios, formas e medidas dos gregos” até os tempos

modernos. De acordo com o autor, varios sdo os motivos da importancia da literatura

grega:

A literatura grega merece ateng¢do por seu valor essencial,
porque os gregos inventaram e aperfeicoaram certos tipos de arte
literdria e realizaram obras magistrais que, apesar de tudo,
assombram-nos e deleitam-nos, ndo obstante o transcorrer das
geracdes e das grandes mudancgas ocorridas na visdo humana do
mundo. Na poesia épica, na lirica e na dramdtica, na prosa
histérica, filoséfica e retdrica, os gregos chegaram a resultados tio
satisfatorios na forma e tdo sedutores no conteido que suas obras
serdo consideradas sempre como exemplo de perfei¢dao e costuma-
se propo-las e imitd-las como verdadeiros modelos. (BOWRA,

1983, p. 7.)



Por outro lado, o acervo literdrio latino também tem sua grandeza. Apesar do
forte influxo grego, como reconhece o poeta latino Hordcio', a literatura latina estd
repleta de autores magistrais, além de conseguir imprimir uma fei¢do nova e vigorosa a
géneros ja consagrados, como é o caso da epopéia e da satira menipéia. A literatura
latina possui, ao lado das obras e autores gregos, o papel de formadora da moderna
civilizacdo ocidental.

O presente trabalho tem como objetivo analisar o didlogo intertextual
estabelecido entre textos das literaturas grega e latina e cinco romances de Machado de
Assis: Memorias postumas de Brds Cubas, Quincas Borba, Dom Casmurro, Esaii e
Jacé e Memorial de Aires. Vale aqui incluir um esclarecimento de cunho
metodoldogico. Com algumas excec¢des (como, por exemplo, o estudo feito em torno da
presenca da sitira menipéia no Memdrias postumas e da tragédia grega no Quincas
Borba), as referéncias aos textos greco-latinos a serem aqui analisadas estdo restritas
aquelas que sdo feitas de modo expresso, ou seja, quando Machado cita claramente um
autor ou uma obra. As mengdes veladas ficariam reservadas para estudos posteriores a
esta tese. Muito além de mero rastreamento de citagdes de textos da literatura classica, o
nosso trabalho busca compreender de que maneira essas citacdes podem contribuir na
elaborac¢do dos sentidos dentro do universo machadiano.

O nosso trabalho estd dividido em trés partes. O primeiro capitulo tem como
objetivo apresentar e discutir alguns dos principais conceitos referentes ao tema de
nossa investigacdo. Ao lado da exposi¢do tedrica, procuramos, sempre que possivel e
pareca pertinente, oferecer exemplos, de modo a tentar evitar um mero levantamento
conceitual. A parte tedrica consta de um tépico de abertura, em que procuraremos, de
maneira breve, situar o leitor em torno da importancia do conceito de dialogismo
proposto por Bakhtin e das principais circunstancias relativas ao seu surgimento e

posterior difusdo no Ocidente.

'Em sua epistola dedicada ao Imperador Augusto, Horicio afirma que a conquista da Grécia
também foi a conquista de Roma, visto que esta se contamina com a influéncia cultural grega.
Daf a célebre frase: Graecia capta ferum uictorem cepit. Ou seja: a cativa Grécia capturou seus

ferozes vencedores.



10

Em seguida, tentamos explorar alguns dos desdobramentos que o dialogismo
gera dentro e fora do idedrio bakhtiniano, envolvendo as no¢des de intertextualidade, de
plurilingiiismo romanesco, de parddia e outros fendmenos com ela, por vezes,
confundidos, como a sitira, por exemplo. A nocao de intertextualidade estd entre os
pontos abordados no nosso capitulo tedrico, visto que nos serd bastante util e norteard
parte das conjecturas tedricas que realizaremos em nossa pesquisa. O termo
intertextualidade, usado para nomear o processo de produtividade do texto literario, foi
criado por Julia Kristeva em 1969. Bakhtin e Tynianov ja haviam feito especulacdes
sobre a presenca de um texto em outro, mas foi Kristeva quem abordou o tema de forma
mais conclusiva, como veremos mais adiante. Ainda no que concerne ao didlogo entre
textos, utilizaremos as concep¢des de Bakhtin (2000; 2002a; 2002b; 2004), Jenny
(1979) e Kristeva (1974), além de outros tedricos cujos pontos de vista nos parecem
relevantes para as nossas consideragdes.

O segundo capitulo traz os comentérios de criticos como Passos (2003), Candido

(1993) e Miguel-Pereira (1988), entre outros, sobre o papel das citagdes na obra de
Machado de Assis. Além disso, hd também, nessa parte da tese, a oportunidade de
avaliar a visdo do préprio escritor, por meio de artigo de sua lavra intitulado “Instinto
de nacionalidade”, a respeito da incorporacdo de outros textos no processo criativo.

O terceiro capitulo contém a andlise, na qual poderemos observar como o grande
mestre de nossa literatura dialoga, por meio de sua obra, com um dos mais
significativos universos literdrios da cultura ocidental — as literaturas grega e latina — e
a funcdo dessas citagdes dentro de sua obra.

Por fim, as consideragdes finais — constituidas de uma breve recapitulacao das
principais conclusdes as quais chegamos — fazem um arremate do percurso feito pelo

trabalho.



11

Capitulo 1: Fundamentacdo tedrica.



12

1. O conceito de dialogismo bakhtiniano: repercussao e implicagoes

“O que foi, isso € o que hd de ser, e o que se fez, isso se tornard
a fazer; de modo que nada h4 novo debaixo do sol. H4 alguma
coisa de que se possa dizer: V&, isto € novo? Ja foi nos séculos

passados, que foram antes de nés” (BIBLIA, 1997, p. 959).

Até mesmo a definicdo mais convencional e conhecida de “didlogo’, como
intercurso verbal entre dois ou mais participantes, deixa transparecer a natureza desse
fendmeno, em que o outro € parte imprescindivel do processo.

Além de troca, um didlogo pode representar artificio pedagdgico ou criativo.
Para os antigos gregos, simulacros de didlogos reais representaram uma maneira de
expor doutrinas ou funcionaram como recurso expressivo em obras literdrias como, por
exemplo, O didlogo dos Mortos, escrito por Luciano de Samdsata. O mesmo expediente
de escrever sob forma dialogada também foi usado em terras brasileiras, como ocorre
com os Didlogos das Grandezas do Brasil. E preciso lembrar também que a disposicio
do didlogo, com seqii€éncias de falas trocadas entre interlocutores, é a base do texto
teatral e faz a acdo dramadtica caminhar, sem que haja necessidade da interferéncia de
um narrador a conduzir os eventos.

O “didlogo™ serve, aqui, como ponto de partida para a constru¢do de nossas
especulacdes tedricas. Retomaremos, para tal propdsito, a no¢do de “didlogo como parte
das idéias de um grupo de intelectuais russos interessados em questdes religiosas,
culturais e filosoficas intitulado “Circulo de Bakhtin”z, levando em consideracdao a
repercussao que o conceito gerou dentro e fora dos meios académicos russos.

As obras mais significativas do Circulo foram escritas quando os principais

membros fixaram-se em Leningrado, onde travam contato com a lingiiistica saussuriana

20 “Circulo de Bakhtin” tinha Bakhtin como figura central, dai a sua designagdo, e era
composto por Matvei Isaevich Kagan (1889-1937), Pavel Nikolaevich Medvedev (1891-1938),
Lev Vasilievich Pumpianskii (1891-1940), Ivan Ivanovich Sollertinskii (1902-1944), Valentin
Nikolaevich Voloshinov (1895-1936), entre outros.



13

e o trabalho dos formalistas. Nesse contexto, a filosofia da linguagem passa a
desempenhar um papel fundamental no estudo dos fendmenos lingiiisticos e literdrios.
As reflexdes mais relevantes desse periodo — 1926 a 1930 —, sobre a filosofia da
linguagem, estdo contidas em Marxismo e filosofia da linguagem e numa série de
artigos de autoria presumidamente de Voloshinov. A essa altura, aproximadamente no
final da década de 1920, Bakhtin teria escrito a primeira versdo de Problemas da
poética de Dostoiévski, além de outros textos de menor extensao.

Embora produtivo, o grupo teve vida relativamente curta. A situagdo dos
intelectuais de orientagdo politica ndo-ortodoxa torna-se dificil na Unido Soviética do
final da década de 20, impossibilitando as atividades do Circulo. A maioria de seus
membros tornou-se vitima do regime politico russo, — como se supde, por exemplo, ter
acontecido com Medvedev, — ou foi acometida por alguma enfermidade.

Bakthin sofreu tanto a perseguicdo quanto a moléstia: quando sua fragil saide
comegou a deteriorar, ele foi preso e condenado a dez anos nas Ilhas Solovetskii. Gragas
a interven¢do de amigos e a revisdo feita por autoridades em sua obra sobre
Dostoievski, Bakhtin teve sua pena reduzida. A esse respeito, afirmam Clark & Holquist
(1998, p. 258) que o livro sobre o autor de Irmdos Karamazov teria salvado a vida do

pensador russo, tanto nessa ocasido quanto em outra, ocorrida varios anos depois:

Quando da primeira edi¢do, a critica favordvel de
Lunatchérski [ao Problemas da poética de Dostoievski] ajudou os
amigos de Bakhtin em seus esfor¢os para reduzir a sentencga, que
de uma morte certa no campo de trabalho for¢ado se converteu em
um exilio relativamente brando no Casaquistdo. Trés décadas
depois, o mesmo livro inspirou a um grupo de jovens estudiosos do
Instituto Gorki a procurar o autor, ja entrado em anos, em seu retiro
mordaviano, iniciando o processo que haveria de resgatar [...] as
outras obras inéditas de Bakhtin. A primeira publicacdo o salvou

da morte fisica [...]; a segunda, da morte literdria por negligéncia.

Apesar de todos os percalgos, Bakhtin foi o inico que continuou até 1975, ano
de sua morte, a desenvolver os topicos centrais discutidos pelo Circulo.
A produc¢ado do Circulo enfocava questdes relevantes para a vida social e para a

criacdo artistica, discutindo, grosso modo, como a linguagem seria capaz de ‘registrar’



14

os conflitos entre camadas sociais diferentes. Um dos principios defendidos pelo grupo
€ o de que a linguagem seria essencialmente dialdgica e formada durante o processo de
interacdo social. O conceito de dialogismo, largamente discutido por Bakhtin, oferece
contribuicdes a vdrias dreas do conhecimento, dentre elas, o estudo dos textos e dos
discursos.

Segundo Barros (2005, p. 25), as reflexdes bakhtinianas sobre o principio
dial6gico contribuiram para desenvolver e aprimorar as principais orientacdes tedricas
de abordagem textual e discursiva dos ultimos trinta anos, o que faz de Bakhtin um
autor fundamental dentro de vérios campos de andlise de textos.

Por influéncia do conceito de dialogismo, a definicdo de texto associada a
lingiifstica estruturalista € alterada. Como mostra Barros, a perspectiva bakhtiniana
propde que o texto € uma maneira de conhecer e formar o homem, tanto pelo que a
producdo textual de um individuo € capaz de revelar, como pela construcao do homem,
feita por si mesmo, quando se coloca como foco de estudo nos textos (2005, p. 26). A
autora apresenta um panorama da visao bakhtiniana de texto, descrito como algo: a) que
¢ dotado de significado; b) que engloba todo o seu contexto de producdo e a sua fungao
ou relevancia dentro da sociedade; c¢) que € constitutivamente dialdgico, pois pode ser
definido pelo didlogo com outros textos e entre os interlocutores, e, por fim, d) que € um
momento irrepetivel.

Quando comenta as contribui¢des de Bakhtin ao estudo dos textos, acrescenta
Barros que, ao introduzir o principio dialégico, o tedrico russo se recusa a seguir o
caminho trilhado pela lingiiistica contemporanea dele — o da lingua como objeto
repetivel. O pensador refuta os pressupostos de natureza estitica do formalismo,

conforme transparece nas seguintes palavras do préprio Bakhtin:

Na verdade, se fizermos abstracdo da consciéncia
individual subjetiva e lancarmos sobre a lingua um olhar
verdadeiramente objetivo [...] ndo encontraremos nenhum indicio
de um sistema de normas imutdveis. Pelo contrdrio, depararemos
com a evolu¢do ininterrupta das normas da lingua. [...] a lingua
apresenta-se como uma corrente evolutiva ininterrupta. (2004, p.

90.)



15

Sobre a concepg¢ao bakhtiniana de lingua e linguagem, acrescenta Barros (2005,
p. 33) que:

... para ele [BAKHTIN] a linguagem é, por constituicao,
dialdgica e a lingua ndo € ideologicamente neutra e sim complexa,
pois a partir do uso e dos tracos dos discursos que nela se
imprimem, instalam-se na lingua choques e contradi¢des. Em
outros termos, para Bakhtin, no signo confrontam-se indices de
valor contraditério. [...] Ignorar a sua natureza dialdgica é o
mesmo, para Bakhtin, que apagar a relacdo que existe entre a

linguagem e a vida.

Em outro artigo, a autora fornece mais um aspecto da definicao de dialogismo —

o que envolve a relac@o entre o conceito e a interagdo verbal — ao asseverar:

Em outros termos, concebe-se o dialogismo como o
espaco interacional entre o eu e o tu ou entre o eu e o outro, no

texto. (BARROS, 2003, p. 3.)

Dentre as observacdes de Barros (2003, p. 2), € pertinente lembrar a distingdao
feita entre dialogismo e polifonia. A autora adverte que os dois termos correspondem a
conceitos diferentes, muito embora estejam muito préoximos um do outro e
freqlientemente sejam encarados como equivalentes. Entretanto, autores como Clark &
Holquist (1998, p. 261) estdo entre os que consideram os dois termos como dotados de
uma mesma significacdo: “O que Bakhtin chama ‘polifonia’ é simplesmente aquele
fendmeno cujo outro nome vem a ser dialogismo”.

Em oposicdo a essa perspectiva, Barros (2003, p. 5) explica que a polifonia é
caracteristica de textos que deixam transparecer outras vozes, revelando os didlogos
estabelecidos, ao passo que dialogismo designa o componente primordial da linguagem
e de todo discurso, sem que obrigatoriamente ocorram marcas reveladoras de outros
textos. A polifonia aparece como fruto de “procedimentos discursivos que se utilizam,
em textos, por defini¢do, dialégicos” (BARROS, 2003, p. 6). Esses textos, por sua vez,
sdo dialdgicos “porque resultam do embate de muitas vozes sociais” e sdo polifdnicos

porque algumas vozes se deixam escutar.



16

1.1. O pensamento de Bakhtin no Ocidente: Kristeva e o conceito de

intertextualidade

O pensamento de Bakhtin e do Circulo extrapola os limites do mundo académico
russo e entra no Ocidente, gerando uma intensa repercussao. Kristeva (1974), baseada
nas idéias do autor, notadamente naquelas contidas no livro Problemas da poética de
Dostoievski, cunhou o termo ‘intertextualidade’ para designar o didlogo entre textos. Tal
termo representa uma nova denominagao para as nogoes de “didlogo” e “ambivaléncia”,
discutidas anteriormente por Bakhtin. Sobre tais nocdes, Kristeva afirma que Bakhtin
ndo as distingue claramente, o que, segundo a autora, ndo representa uma falha
metodoldgica, mas “uma descoberta que Bakhtin é o primeiro a introduzir na teoria
literaria: todo texto se constréi como mosaico de citacdes, todo texto é absorcdo e
transformac¢do de um outro texto” (1974, p. 64).°

A idéia de assimilacio e reaproveitamento de referéncias entre os textos'
também estd presente na definicdo que Zumthor (1981, p. 8) oferece para o termo criado

por Kristeva. Segundo o autor:

O conceito e o termo intertextualidade se referem a
infinitude indefinida dinamica que por si s6 d4 conta, em todos os
niveis, do conjunto das propriedades de um texto. Eles evocam (ou
implicam) a existéncia de complexos significantes, articulados, de

maneira diversa (freqiientemente imprevisivel), uns dos outros, e

? Cerqueira (2003, p. 7) lembra que se deve, a BAKHTIN, o primeiro estudo tedrico literdrio
sobre o fendmeno da intertextualidade, no Problemas da poética de Dostoievski.

*A nogio de assimilacdo e reaproveitamento de referéncias entre os textos percorre também as
idéias de Koch (2001, p. 23). A autora, ao comentar a organiza¢do das informagdes dentro de
um texto, aponta a presenca de dois grandes blocos constituintes de uma determinada produgao
textual: o dado e o novo. A informacdo dada se encontra no horizonte de consciéncia dos
interlocutores e é retomada por meio de remissdo ou referéncia textual. Essa remissdo € feita
ndo a termos expressos no texto, mas “a contetidos de referéncia, isto é, a referentes estocados
na memodria dos interlocutores, que, a partir de “pistas’ encontradas na superficie textual, sdo

(re)ativados, via inferenciacdo.”



17

fundadores de uma pluralidade interna desse texto. Sugerem a idéia
de uma génese ilimitada da significa¢do. O texto, assim como o
discurso, ndo é fechado. Ele € trabalhado por outros textos, assim
como o discurso o € por outros discursos. A intertextualidade
designa uma espécie de suplemento, talvez inesgotdvel, essencial

ao proprio texto.

Nessa perspectiva, a compreensao e andlise de textos literdrios s se tornam
possiveis quando dois aspectos sao considerados. Segundo o primeiro deles, os géneros
liter4rios sdo impuros, ou seja, nunca sdo gerados ex nihilo. Dessa forma, a linguagem
poética possui um cardter, no minimo, duplo, impossibilitando qualquer tipo de leitura
ou andlise que utilize um sistema légico de base zero-um. Para ilustrar isso, Kristeva
cita autores e conceitos da l6gica moderna. Segundo a autora, os procedimentos 16gicos
ndo dariam conta do texto literdrio, porque, de forma geral, excluem a possibilidade do
duplo ou da multissignificacao.

Acrescenta Kristeva que a l6gica do dialogismo bakhtiniano possui, a0 mesmo
tempo, tragos de: a) distancia e relacdo entre os termos componentes de uma
determinada estrutura textual, com a negacdo da continuidade e da unidade
monoldgicas; b) analogia e oposicao nao-exclusiva, em oposicdo a relagdes de causa-
conseqiiéncia limitadoras do trabalho interpretativo; c) transfinitude, conceito criado
por Cantor e recuperado por Kristeva para designar a superioridade do texto poético
sobre obras cientificas, monoldgicas ou narrativas. Essa superioridade seria decorrente
do processo de formacdo da linguagem poética, alicercado sobre dois principios: o
monoldgico (em que cada seqiiéncia é delimitada por elementos circunvizinhos, ou seja,
pelas relagdes que se estabelecem, de maneira mais imediata, entre os termos de uma
unidade de sentido) e o dialégico (em que as seqii€éncias passam a ser definidas por
seqiiéncias transfinitas, que abrem o espectro de possibilidades a compreensao textual).

No que diz respeito ao segundo aspecto, na linguagem literdria, temos a
expansdo semantica de unidades do discurso como, por exemplo, frases, réplicas,

didlogos ou outras formas. Levando isso em consideracao, Kristeva (1974) afirma que:

Poder-se-ia, desta maneira, levantar e demonstrar a hipétese de

que toda a evolugdo dos géneros literdrios é uma exteriorizagcdo



18

inconsciente de estruturas lingiiisticas, em seus diferentes niveis. O
romance, em particular, exterioriza o didlogo lingiifstico. (p. 64.)

[grifo do autor.]

O posicionamento de Kristeva frente as idéias bakhtinianas representa, no dizer
de Tezza (2003, p. 22), um reducionismo imposto pelo “império estruturalista na teoria
literaria”, que vigorava no final da década de 60, momento em que Problemas da
poética de Dostoievski recebia uma de suas primeiras tradugdes no Ocidente. Tezza
explica assim a ‘“confusdo tedrica” gerada a partir do contato entre a perspectiva

bakhtiniana e o rang¢o formalista preponderante a época:

Nesse quadro tedrico, era dificil acomodar os pontos de
vista de Bakhtin; na verdade, era dificil compreendé-los.
Aconteceu assim uma rdpida adaptacdo de seu vocabulério e de
suas categorias ao quadro formal j4 a disposi¢do da teoria literdria
corrente, de modo que as nogdes de dialogismo, polifonia e
plurilingliismo se encaixaram sem muito conflito em tdpicos
popularizados e simplificados em torno do conceito de

“intertextualidade”. (2003, p. 22.)

Segundo Tezza, esse tipo de raciocinio leva a um dos grandes problemas quanto
a interpretacdo dos conceitos propostos por Bakhtin: muitos deles sdo encarados como
pontos de chegada, quando, na realidade, sdo pontos de partida de raciocinios
desenvolvidos pelo estudioso russo, ao longo de um percurso que nao se limita apenas a
uma obra.

Em torno dessa questdo, Fiorin (2003, p. 29) defende um ponto de vista préximo

ao de Tezza ao afirmar que:

Quando o semioticista russo foi introduzido no Ocidente,
provocou vivo interesse. No entanto, seu pensamento foi um pouco
empobrecido. A rica e multifacetada concepgio do dialogismo em
Bakhtin se opds o conceito redutor, pobre e, a0 mesmo tempo,

vago e impreciso de intertextualidade. Foi Kristeva quem, no



19

ambiente do estruturalismo francés dos anos 60, pds em voga esse

conceito.

Dois fatores podem ser apresentados como complicadores para a interpretacao
segura dos conceitos bakhtinianos: em primeiro lugar, questdes concernentes a
publicacdo e, em segundo, a incerteza sobre a autoria de textos assinados por outros
integrantes do grupo a que Bakhtin pertencia.

Quanto ao primeiro fator, sabe-se que a obra do pensador russo foi publicada, no
Ocidente, fora da seqiiéncia em que foi escrita, o que dificulta a compreensao de seu
idedrio. E bastante conhecido também que Bakhtin costumava apresentar, em seus
escritos, oscilagdes terminoldgicas e conceituais. Algumas dessas oscilagcdes eram fruto
de reformulagdes, elaboradas por ele, de suas proprias concepgoes.

No que diz respeito ao segundo fator, discute-se exaustivamente se obras como
Marxismo e filosofia da linguagem (1929), Freudismo (1927) e o ensaio Discurso na
vida e discurso na arte (1926), assinadas por Voloshinov, ndo seriam, na realidade,
producgdes bakhtinianas. Outro livro, apontado como provavelmente escrito por Bakhtin
e atribuido a Medvedev, € o Método formal nos estudos literdrios (1928).

Tanto Voloshinov quanto Medvedev faziam parte do “Circulo de Bakhtin”.
Segundo Tezza (2003, p. 27), € possivel flagrar um parentesco entre as idéias de
Bakhtin, Voloshinov e o Medvedev do Método formal, mas isso nao ocorre, por
exemplo, com os primeiros manuscritos bakhtinianos — Para uma filosofia do ato e
Sobre o autor e o heroi, que apresentam um Bakhtin mais dissociado de influéncias
externas.

Tezza cita Hirschkop para chamar a atencdo de que, Voloshinov j4, na década de
30, trabalhava numa perspectiva socioldgica, ausente dos primeiros textos bakhtinianos
(2003, p. 27).

Apesar de se tratar de uma questdo relevante dentro dos estudos sobre a obra de
Bakhtin, ndo é propdsito de nossa pesquisa desvendar o problema da autoria que cerca
os escritos atribuidos ao tedrico russo e a seus colegas de grupo. Nesse ponto,
concordamos com Tezza, que prefere nao enfatizar essa discussao e “tratar os autores do

Circulo por seus proprios nomes” (p. 29), até que se saiba, com seguranca, o papel de



20

cada um nesse processo. Tezza denomina “Bakhtin ele-mesmo” o Bakhtin que se

mostraria mais livre da influéncia tedrica do Circulo ou de algum de seus componentes >

> A questdo é assim comentada nas palavras de Tezza: “O grau dessa autonomia [de BAKHTIN
quanto ao grupo] ndo € uma questao facil de resolver. Se com relagc@o a obra de Dostoievski, de
1929, e aos textos sobre o discurso romanesco, escritos nos anos 40, a proximidade tedrica dos
pressupostos de Bakhtin transparece com alguma nitidez, tirante uma certa diferenca de estilo e
um vocabuldrio mais ostensivamente marxista, o mesmo ndo se pode dizer dos primeiros
escritos de Bakhtin, Para uma filosofia do ato e Sobre o autor e o herdi [...]. Nesses textos,

transparece nitido um Bakhtin ele-mesmo”. (2003, p. 25.)



21

1.1.1. As manifestacOes da intertextualidade.

Em seu estudo sobre os modos da intertextualidade medieva16, Zumthor (1981,
p. 6), distinguiu dois fatores que determinam o funcionamento e as diversas facetas
apresentadas pelo conceito de intertextualidade: a existéncia de modelos a serem
seguidos e de variacdes’ em torno deles.

No que concerne aos modelos, o autor propde uma diferenciagdo que os divide
em modelos intertextuais e tedricos. Mais flexiveis e mutdveis do que os modelos ditos

teéricos, os modelos intertextuais sdo abstratos e designam uma relacio de hierarquia®

°0 artigo mencionado intitula-se Intertextualité et mouvance, publicado na revista Littérature,
de fevereiro de 1981.

7 Ao passo que o modelo revela o eixo vertical da hierarquia dos textos, o termo ‘variacio',
conforme explica Zumthor, refere-se ao eixo horizontal de tal arranjo e situa-se num contexto
bem peculiar: o dos textos medievais. O autor explica que a variabilidade é uma caracteristica
essencial desse tipo textual, que, freqiientemente, apresenta versdes diferentes ou “variantes
para uma mesma obra (ZUMTHOR, 1981, p. 12), excluindo, assim, a no¢do de autenticidade
defendida pela filologia moderna a partir do século XVIII. As variacdes apresentadas pelos
manuscritos de uma mesma obra poderiam ser, consoante Zumthor, -classificadas
funcionalmente segundo a sua amplitude e incidéncia sobre a significacdo do texto alterado.
Tais variacdes iriam desde intervengdes menos relevantes, como alteracdes graficas e lexicais,
até profundas transformacdes, como redistribui¢do de episodios ou supressdo de partes textuais
inteiras.

$A suposta relagio de hierarquia entre os textos designada pelo termo ‘modelo’ estd associada
ao mesmo tipo de valoragdo que uma obra tida como classica recebe. Segundo Calvino (1993, p.
11), “um cléssico € um livro que nunca terminou de dizer aquilo que tinha para dizer”. Em seu
estudo, o autor oferece dezesseis definicdes para o que ele consideraria como cldssico. A
maioria delas aponta para o fato de que obras cldssicas representam uma fonte quase inesgotavel
de conhecimento e inspiracdo. Para o autor, um cldssico é capaz de manter-se no inconsciente
coletivo ou individual e estender uma “nuvem de discursos criticos sobre si”’, muito embora
possa repeli-los. Cada cléssico traria as marcas das leituras anteriores e teria uma posi¢cdo bem
marcada na “genealogia” da produgdo cldssica. Vale lembrar que se pode chamar de cldssica
uma obra que, por seu valor, é digna de representar um modelo de expressdo literdria,

encaixando-se nos canones ou usos difundidos por uma tradicao.



22

entre os textos, partindo-se do principio de que, quando uma determinada obra € tomada
como modelar, hd4 uma atualizacdo de suas ‘“virtudes pré-existentes” numa outra
producdo. A elaboracdo de um texto significaria, portanto, a retomada de um dado
admitido como “incontestavel”, existente dentro da memodria do poeta ou dentro do
contexto em que ele se situa. Tal dado estd diluido na ordem estrutural ou
composicional da obra e o autor tenta concilid-lo ou integra-lo aos seus intentos
criativos, ocasionando o surgimento de novos sentidos.

Na ligacdo entre um texto e o seu modelo, Zumthor considera importante levar
em conta trés aspectos: em primeiro lugar, a relacdo entre eles ndo € inteiramente
passivel de descri¢do, como poderia entender um esquema estruturalista em que hd um
mero levantamento de discursos alheios. Em segundo lugar, o modelo ndo esta livre de
processos de desgaste, como o que se dd no caso do cliché, formado a partir da repeticao
exaustiva de alguma idéia.

Em terceiro, em relagdo ao seu modelo, o texto ndo é nada mais do que um
fragmento, visto que a atualizacdo ndo corresponde ao total reaproveitamento da fonte,
mas, sim, a retomada parcial de um vasto acervo disponivel. Assim sendo, hd a
combinacdo, dentro de um mesmo texto, de trechos de varios modelos, ocorrendo uma
multipla fragmentac@o e uma “aspiracdo a totalidade, ao mesmo tempo mais veemente e
mais imprudente” (ZUMTHOR, 1981, p. 11).9

Parece-nos, entretanto, que, teria sido mais pertinente, se, ao propor uma
categorizacdo nesses termos, Zumthor retomasse, mais uma vez, a adverténcia, por ele
feita, no momento em que fala sobre a possibilidade de estabelecer o grau de contato
entre um texto e aquele que lhe serve de modelo ou inspiracdo: que € preciso nao ceder
a ‘tentacdo” estruturalista de estipular a medida de um texto em outro, cerceando
qualquer esforco interpretativo. Nesse caso, ao se pretender uma categorizacdo de
variagdes, o cuidado deve consistir em ndo querer firmar uma tipologia que ndo seja
capaz de compreender as conseqiiéncias que uma alteracdo pode gerar de uma versao
para outra, tolhendo, dessa forma, possiveis interpretagcdes.

Ao lado das nocdes de ‘modelo’ e ‘variacdo’, considera o autor que a

intertextualidade se apdia simultaneamente em trés espacos, sendo eles: primeiro, um

9 .. A ~ . . . N N .
No original francés, a expressdo aparece assim: “et 1’aspiration a la totalité, a la fois plus

instante et plus aveugle.” (ZUMTHOR, 1981, p. 11.) A traduc@o é nossa.



23

lugar de transformacdo dos enunciados vindos de outros contextos; segundo, um
momento de compreensdo operada sobre um cddigo novo, produzido a partir do
encontro de dois ou mais discursos de um enunciado; e por fim, no espago interno do
texto, em que o discurso manifesta explicitamente as relacdes que conservam as partes
alégenas ou ‘externas’ do constituinte.

Zumthor defende que a produgdo textual se situa dentro dos dois primeiros
espacos, que entendemos como sendo os momentos da inser¢do sociocultural e da
génese de um dado texto, visto que, nesses instantes, € possivel encontrar processos
hermenéuticos e de reelaboragdo, conforme fica sugerido pelo exemplo fornecido pelo
autor: as cancodes de trovadores do século XIII. Tais cancdes sdo tributdrias de uma
tradicdo — ou como chama Zumthor, do primeiro espago em que a intertextualidade se
apdia e que preferimos chamar de inser¢do sociocultural (1981, p. 13). O espaco dois
aparece, nessas circunstancias, por conta da compreensdo e reinterpretacdo de dados
presentes no ato criativo. O terceiro espago, por sua vez, se situa dentro do préprio
texto.

Em suas consideracdes sobre o fenomeno da intertextualidade, Koch (2001, p.
46) também vé os textos como objetos sempre heterogéneos, que deixam transparecer
“uma relacdo radical de seu interior com seu exterior; e, desse exterior, evidentemente,
fazem parte outros textos que lhe ddo origem, que o predeterminam, com o0s quais
dialoga, que retoma, a que alude, ou a que se opde”’. Nesses termos, Koch propde a
no¢do de intertextualidade como uma das bases para a definicdo de texto, j4 que a
relacdo dele com os demais marca profundamente a sua natureza.

Os vinculos estabelecidos entre os textos constituem um campo de especulagdes
de cardter infinito e imensurdvel, porque cada ligacdo, embora possa partilhar contextos
ou padrdes semelhantes com outras, configura-se como circunstancia tnica e irrepetivel.
Por acreditar nisso - na imensa variedade de formas de relacionamento entre os textos —,
a Koch parece conveniente dividir a intertextualidade em dois grupos: a de sentido
amplo e a de sentido estrito.

A intertextualidade de sentido amplo é descrita, por Koch (2001, p. 47), como
“condicao de existéncia do proprio discurso” e estd fortemente associada, conforme a
visdo da analise do discurso, ao conceito de interdiscursividade ou, como chama

Authier-Révuz (apud KOCH, 2001, p. 47), de heterogeneidade constitutiva.



24

Tal aproximagdo parece-nos um tanto problemética, porque, cremos, assim
como Fiorin (2003, p. 30) que € necessario manter a diferenciacdo entre
interdiscursividade e intertextualidade, e por extensao, entre discurso e texto.

Tanto o termo intertextualidade quanto o termo interdiscursividade apontam para
a existéncia de, pelo menos, duas vozes num mesmo espago textual ou discursivo.
Entretanto, os dois mecanismos lidam com processos de incorporagdo em niveis
diferentes. A intertextualidade ocorre no patamar da manifestacdo textual e incorpora
um texto em outro, reproduzindo-o ou transformando-o por meio, basicamente, de trés
processos: a citacdo (em que palavras ou excertos sdo reproduzidos ipsis verbis), a
alusdo (com a reproducao de construgdes sintticas ou figuras que mantenham relagdes
hiperonimicas com o tema retomado) e a estilizacdo (a reprodugcdo do conjunto de
procedimentos do estilo de outrem, de forma contratual ou polémica).

De acordo com Maingueneau (2005, p. 07), em Génese dos discursos, ao se
estudar a heterogeneidade enunciativa, hd a necessidade de distinguir as duas formas de
presenca do Outro: a heterogeneidade mostrada e a heterogeneidade constitutiva. A
primeira delas € perceptivel no plano dos aparelhos lingiiisticos, ao passo que, da
segunda, ndo se encontram marcas visiveis. Apesar de ndo haver marcas de
heterogeneidade reveladas, € possivel estabelecer relacdes de sentido que se encontram
filiadas a determinados espacos discursivos, entendidos como subconjuntos de
formagdes discursivas que o analista julga relevante para o seu proposito.

No que diz respeito a intertextualidade em sentido restrito, de acordo com Koch,
a relacdo travada entre um texto e outros previamente existentes ou “efetivamente
produzidos” (2000, p. 48) € o constituinte desse tipo de ligagdo textual. A autora
partilha da mesma opinido de Jenny (1979) sobre a intertextualidade, como serd visto
mais adiante. Segundo tal ponto de vista, as marcas de elementos previamente existentes
encontradas num texto, em qualquer nivel de estruturacdo, constituem a natureza da
intertextualidade.

Para Koch (2001, p. 48), a intertextualidade de sentido estrito pode ser

subdividida, apresentando diversos tipos, dentre os quais:

a) “de conteido X de forma/conteido” ou “intertextualidade de conteido’:

ocorrida entre, por exemplo, “textos cientificos de uma mesma drea ou corrente

do conhecimento, que se servem de conceitos e expressdes comuns, ja definidos



b)

25

em outros textos daquela area ou corrente”. Entretanto, acreditamos que o mais
pertinente a ser considerado, nesse tipo de intertextualidade, ndo € a mera
retomada de conceitos anteriormente expostos e consagrados, mas o fato de que
recuperar uma discussdo, trazer de volta um dado, deve significar analisd-lo com
novos olhos, fundamentalmente quando se trata de textos cientificos — dados a

controvérsia e argumentativos e criticos em sua verdadeira esséncia.

“explicita ou implicita”: aqui a diferenciacdo ocorre pela citagdo

(intertextualidade explicita) ou omissao da fonte mencionada (intertextualidade
implicita). No caso da primeira delas, temos, como ilustracdo, as referéncias
feitas na conversacdo ou em retomadas do texto de outrem, podendo haver a
finalidade de contestar ou concordar. Outro exemplo de intertextualidade
explicita pode ser o que estd contido na pagina de 20 de janeiro do didrio
constituinte do Memorial de Aires. O Conselheiro, ao pensar sobre a bela vitiva
Fidélia, cita o verso “I can give not what men call love”, identificando o autor —
Percy B. Shelley — dispensando o leitor do trabalho de fazé-lo.

Quanto a intertextualidade implicita, exige-se, do interlocutor, um
trabalho de recuperacdo para situar, no texto, as mengdes a elementos externos.
Como fazem autores como Hutcheon (1989) e Eco (2003), dos quais trataremos
mais adiante, Koch confere um papel decisivo, a instancia decodificadora, na
apreensdo dos vinculos intertextuais, deslocando do autor para o leitor ou
ouvinte a responsabilidade de localizar a fonte utilizada. Cabem aqui a parddia,

as parafrases sem a fonte expressa e as ironias.

“das semelhancas e das diferengas”: baseada na relagdo de adesdo ou

distanciamento quanto ao intertexto. Este pode ser usado como apoio, no caso da
argumentacido de autoridade, ou como origem de um questionamento, seja em
tom critico, como se dd em textos sobre assuntos polémicos, seja em tom de
ridiculariza¢do ou para mostrar incoeréncias (e ainda assim em tom critico, ja
que aqui esse aspecto ndo deixa de existir) como na parddia e na ironia. A esse
respeito, Koch cita a tipologia de Maingueneau, em que temos a expressao
“valor de captagdo” para designar a semelhanga de perspectiva entre o intertexto

e o citador, e o termo “valor de subversao” para o oposto a isso.



26

d) “com o intertexto alheio, com intertexto préprio ou com intertexto atribuido a

autor genérico”: todos os casos anteriores de intertextualidade poderiam ser

encaixados na primeira dessas trés categorias, j& que ocorrem com fontes
externas ao texto que as cita. No caso da intertextualidade com material proprio
do autor, pode-se dar o nome de intra ou autotextualidade. Machado de Assis
constitui exemplo bem pertinente desse tipo de referenciacdo. Segundo Silva
(2001, p. 13), alguns dos temas tratados por Machado de Assis em seus contos
serdo revisitados e ampliados em seus romances. Como ilustracdo dessa
autotextualidade tematica, citamos a estreita vinculacdo entre a personagem
Maria Regina, do conto “Trio em La Menor”, e a Flora do Esaii e Jaco. A
personagem Maria Regina, de “Trio em L4 Menor”, escrito em 1896, pode ser
considerada um esboco da Flora, do Esaii e Jacé. Assim como Maria Regina, a
jovem Flora busca quase que obsessivamente a perfeicdo. Esse desejo,
manifesto em vdarios aspectos da vida das duas jovens, pronuncia-se
principalmente no lado afetivo e faz com que ambas busquem um homem ideal.
Maria Regina e Flora se dividem entre o afeto de dois homens, sem que
consigam decidir-se por um deles. Ambas as personagens acreditam que
somente a fusdo do que ha de mais nobre em seus pretendentes pode satisfaze-
las — desejo certamente impossivel de ser alcancado. O cotejo de duas
passagens, a primeira retirada do conto “Trio em 14 menor” e a segunda do Esatu

e Jaco, deixa mais claro o que estamos afirmando:

Entdo € que [Maria Regina] se lembrava do Maciel, dos seus anos
em flor, da fisionomia franca, meiga e boa, e afinal da agdo
daquele dia. Comparacdo tdo cruel para o Miranda, como fora para
0 Maciel o cotejo de seus espiritos. E a moga recorreu a0 mesmo
expediente. Completou um pelo outro; escutava a este com o

pensamento naquele [...]. (ASSIS, 2004, p. 519)

Atrés falei das alucinagdes de Flora .[...] Em caminho, depois do
desembarque, ndo obstante virem os gémeos separados e sds, cada

um no seu coupé, cismou que os ouvia falar; primeira parte da



27

alucinacdo. Segunda parte: as duas vozes confundiam-se de tdo
iguais que eram, e acabaram sendo uma s6. Afinal, a imaginagdo
[de Flora] fez dos dois mogos uma pessoa unica. (ASSIS, 2004, p.
1078.)

Flora utiliza o mesmo recurso de Maria Regina e tenta encontrar num dos gémeos o
que falta ao outro. A indecis@o, como se percebe, é algo comum as duas jovens.
Entretanto, os seus destinos tomam sentidos diferentes. Nao sabendo a quem escolher,
resta a Maria Regina a soliddo, ao passo que Flora encontra, na morte, a solugdo para o
seu dilema.

Outro exemplo da intratextualidade reside em A cidade e as serras (1901), de Eca
de Queirés. Romance crepuscular queirosiano, a narrativa sobre a vida de Jacinto tem
como esbog¢o o conto “Civilizacdo”, conforme nos atesta Reis (1995, p. 24): “Eca
publicara ja, em 1892, o conto “Civilizacdo”, cuja ac¢do e procedimentos técnico-
literarios permitem considera-lo um embrido d*A cidade e as serras”. No conto, estd
presente a personagem Jacinto, que aparecerd, mais tarde, no romance mencionado,

acompanhado dos mesmos dilemas amargados em “Civilizacdo”. Jacinto é um rapaz

advindo de familia abastada que:

todavia, desde os vinte oito anos, Jacinto ji se vinha
repastando de Schopenhauer, do Eclesiastes, de outros pessimistas
menores, e trés, quatro vezes por dia, bocejava, um bocejo cavo e
lento, passando os dedos finos sobre as faces, como se nelas sé

palpasse palidez e ruina. (QUEIROS, 1996, p. 51.)

A apologia a placidez e as virtudes campestres oferecidas como soluc¢do, no
romance, para as angustias de Jacinto, aparecem, de forma velada, no fecho do conto
“Civilizacao”, de acordo com o que podemos perceber ao cotejar o excerto final deste
com a conclusdo da versdo em romance da histéria do "Principe’ — assim como Jacinto
era afetuosamente chamado, por José Fernandes, seu amigo-narrador de A cidade e as

serras:

Aquela hora, decerto, Jacinto, na varanda, em Tormes, sem

fondgrafo e sem telefone, reentrado na simplicidade, via, sob a paz



28

lenta da tarde, ao tremeluzir da primeira estrela, a boiada recolher

entre o canto dos boieiros. (QUEIR()S, 1996, p. 51.)

E na verdade me parecia que, por aqueles caminhos, através da
natureza campestre ¢ mansa — o meu Principe, atrigueirado nas
soalheiras e nos ventos da Serra, a minha prima Joaninha, tdo doce
e risonha mae, os dois primeiros representantes da sua abengoada
tribo, e eu — tdo longe de amarguradas ilusdes e de falsas delicias,
trilhando um solo eterno, e de eterna solidez, com a alma contente,
e Deus contente de nds, serenamente e seguramente, subiamos para

o Castelo da Gra-Ventura! (QUEIR()S, 1995, p. 245.)

e) intertexto de enunciador genérico: segundo Koch, caracterizado pelo uso de uma

enunciacdo de emissor desconhecido, ja incorporada pelo acervo de uma comunidade,
como temos nos provérbios e expressdes de cunho popular. Como exemplo de tal
procedimento numa obra literdria, podemos citar o que ocorre no D. Casmurro, de
Machado de Assis. O capitulo XCII tem como titulo um conhecido addgio popular — “O
diabo nao € tao feio quanto se pinta”. A expressdo € muito utilizada coloquialmente e ja
pertence ao dominio publico, sendo praticamente impossivel saber suas origem e
autoria. Tal provérbio serve de base a uma observacdo de Bentinho, narrador do
romance, no trecho em questao. Nele, Bentinho comenta a morte, causada pela lepra, de
seu vizinho Manduca, que, por conta da moléstia, havia adquirido um aspecto
deformado. Servia de consolo e ocupacdo a Manduca trocar correspondéncia, com
Bentinho, sobre a guerra da Criméia. A troca de cartas ameniza a dolorosa situacdo de
Manduca e faz que ele ndo enxergue, com tanta amargura, a infelicidade que carrega,

como fica claro no excerto adiante:

O resto deste capitulo é s6 para pedir que, se alguém tiver de
ler o meu livro com alguma aten¢do mais da que lhe exigir o preco
do exemplar, ndo deixe de concluir que o diabo ndo ¢é tdo feio
quanto se pinta. Quero dizer... Quero dizer que o meu vizinho de
Matacavalos, temperando o mal com a opinido anti-russa, dava a
podriddo de suas carnes um reflexo espiritual que as consolava.

(ASSIS, 2004, p. 898.)



29

1.2. A nog¢ao de dialogismo e seus desdobramentos

Bakhtin costumava, ao longo de seus escritos, reelaborar conceitos ja expostos,
imprimindo-lhes novas facetas e complementando aspectos ainda nao discutidos. Isso
também ocorre com a nocao de dialogismo.

Um dos textos mais relevantes para o entendimento desse conceito é Problemas
da poética de Dostoievski. Nessa obra, percebe-se que o pensador russo amplia aspectos
concernentes ao dialogismo e direciona-o para a compreensao do discurso literdrio.

O dialogismo encontra-se subjacente a propria explicitacdo do método de andlise
bakhtiniano: o autor faz criticas a lingiiistica praticada em sua época e, por isso, situa as
suas discussdes no campo da metalingiiistica, visto que esta ofereceria horizontes mais
amplos ao estudo do discurso, algo que aquela ndo faz. Bakhtin (2002a, p. 182) enfatiza
que ‘“qualquer confronto puramente lingiiistico ou grupamento de tais textos abstrai
forcosamente todas as relacdes dialdgicas entre eles enquanto enunciados integrais”.

O carater coletivo e social dos textos constitui a base do principio dialégico: a
impossibilidade de elaborar isoladamente um material comunicativo torna o intertexto
condicdo essencial para o evento comunicacional.

Além de mostrar a impossibilidade de se separar a lingua como fendmeno social
do conceito de dialogismo, Bakhtin também estabelece outras condi¢des para o
desenvolvimento das relagdes dialégicas. Segundo ele, dois juizos ndo estdo ligados
apenas por relagdes 16gicas, mas também pela materializacao da interacao entre dois ou
mais enunciados diferentes. E preciso, dessa maneira, que haja um espaco em que a
relacdo dialdgica se manifeste, sob a forma de “qualquer parte significante do
enunciado” (BAKHTIN, 2002b, p. 184), a qual, para o autor, pode compreender desde o
enunciado na sua integralidade até a “palavra isolada” — entendida como ‘“‘signo da
posicdo semantica de um outro” —, passando pelo uso de um dialeto social ou de um
estilo de linguagem, sempre compreendidos numa perspectiva mais ampla do que a
oferecida pela lingiiistica tradicional. As relacdes dialdgicas ainda poderiam ocorrer
entre partes de uma mesma enunciacdo ou entre “matérias signicas” diferentes, como,

por exemplo, a literatura e a musica.



30

O didlogo desenvolvido entre a obra de um autor e um material dito externo— o
intertexto —atende a uma légica inerente ao proprio processo de constru¢do textual, do
qual o acervo literdrio ndo pode ser excluido. Assim sendo, as palavras de um
interlocutor carregam sempre marcas de alteridade e ndo podem ser pensadas de modo
autdnomo.

Aplicado ao estudo da criacdo literdria, o dialogismo serve de lastro a
importantes nogdes nesse campo, como a de que o romance se encontra alicer¢ado num
conjunto de linguagens diferentes, gerando um plurilingiiismo tipico do género.

Como parte de nosso corpus € constituido de obras pertencentes ao género
romanesco, acreditamos ser pertinente o exame da visdo bakhtiniana sobre a
constituicdo do romance, na medida em que este se configura como forma

multiplamente elaborada.

1.2.1. O plurilingiiismo romanesco

Conforme assevera Bakhtin (2002a, p. 107), as formas de construcdo do
plurilingiiismo romanesco sdo variadas e encontram-se relacionadas as muitas
possibilidades estilisticas do género. O plurilingiiismo tem seu lugar no romance

quando, de acordo com Bakhtin, € possivel flagrar:

“... o discurso de outrem na linguagem de outrem, que serve para
refratar a expressdo das intencdes do autor. A palavra desse
discurso é uma palavra bivocal especial. Ela serve
simultaneamente a dois locutores e exprime ao mesmo tempo duas
intencdes diferentes: a intencdo direta do personagem que fala e a

inten¢do refrangida do autor.” (2002a, p. 127)

Nesse sentido, pode-se afirmar que o discurso plurilingiiistico romanesco possui

duas vozes dialogicamente relacionadas, que, ao demonstrarem conhecimento mutuo,



31

comportam-se como as réplicas de um didlogo. Assim, todo discurso bivocal é
“internamente dialogizado” (p. 127) e organizado de forma a deixar entrever “um
didlogo potencial, ndo desenvolvido, um didlogo concentrado de duas vozes, duas
visdes de mundo, duas linguagens” (BAKHTIN, 2002a, p. 128).

Como demonstrag@o do plurilingiiismo no romance, Bakhtin (2002a, p. 129) se
dedica apenas as formas que considera fundamentais dentre as diversas configuragdes
do estilo bivocal romanesco: as estratégias narrativas do chamado romance humoristico
inglés, o discurso das personagens e a inclusdo de outros géneros — como poemas, pecas
liricas, textos cientificos ou religiosos — como parte da estrutura do romance.

Para o autor, o romance humoristico inglés é a manifestagdo historicamente mais
evidente da introducdo do plurilingiiismo nesse género. Nas obras romanescas de
escritores como Fielding, Sterne e Dickens, € possivel flagrar a reproducdo parddica de
géneros e estilos encontrados em vérias circunstincias de producao textual: a forense ou
parlamentar, com a representacao de discursos e outras formas da eloqii€éncia juridica ou
politica, a jornalistica, a mercantil e a cientifica, entre outras. Tal reproducdo se da a
partir de um narrador que, a0 mesmo tempo em que submete outra linguagem a sua
“mediacdo” no corpo do romance, pode interromper essa estilizacdo parddica com um
discurso direto, que “personifica diretamente (sem refracdo) as inten¢des semanticas e
axioldgicas do autor” (BAKTHIN, 2002a, p. 108).

Como ilustracdo disso, Bakhtin usou excertos do romance Little Dorrit, de
Charles Dickens, entretanto, julgamos mais pertinente trabalhar com exemplos extraidos
de obras machadianas (o que faremos daqui por diante, sempre que possivel), como a
passagem seguinte, retirada do Esaii e Jaco. Nela, Batista, estd mostrando a Aires
antigos relatdrios financeiros, da época em que era presidente de provincia. O narrador
reproduz, em suas palavras, o estilo desse tipo de documento, composto essencialmente

por levantamentos ou listagens:

E foi a estante e tirou um dos relatérios para ser melhor visto.
Aberto, mostrou a impressao e as vinhetas — lido, podia mostrar o
estilo por um lado, e, por outro, a prosperidade das finangas.
Batista limitou-se aos algarismos totais: despesa, mil duzentos e
noventa e quatro contos, setecentos e noventa mil-réis; receita, mil

quinhentos e quarenta e quatro contos, duzentos e nove mil-réis;



32

saldo, duzentos e quarenta e nove contos, quatrocentos e dezenove
mil-réis. Verbalmente, explicou o saldo, que alcangou pela
modificacdo de alguns servicos, e por um pequeno aumento de
impostos. Reduziu a divida provincial, que achou em trezentos e
oitenta e quatro contos, e deixou em trezentos e cinqgiienta contos.
Fez obras novas e consertos importantes; iniciou uma ponte...

(ASSIS, 2004, p. 1016.)

Esse tipo de elaboracdo deriva naquilo que Bakhtin chama de construcdo
hibrida. Segundo o autor, pode-se assim denominar um enunciado, quando ele emana de
um Unico produtor, mas contém “dois modos de falar, dois estilos, duas linguagens,
duas perspectivas semanticas e axioldgicas” (2002a, p. 110). Nao existem, nesse caso,
marcas formais da separacdo entre os dois enunciados. A divisao das vozes e das
linguagens se d4 “nos limites de um tnico conjunto sintatico, freqiientemente nos
limites de uma proposi¢ao simples, freqiientemente também, um mesmo discurso
pertence simultaneamente as duas linguas, as duas perspectivas que se cruzam numa
constru¢ao hibrida...” (2002a, p. 110).

Salienta Bakhtin que, além da introducdo de outras linguagens, o plurilingiiismo
presente nos romances humoristicos, notadamente os ingleses, visa a lancar um olhar
critico sobre outras realidades sociais, mostrando a fragilidade e a limitagcao delas.'”

O discurso das personagens pode representar, conforme Bakhtin, outra maneira
de introduzir o plurilingiiismo no romance. Entre alguns dos momentos em que essa
faceta do plurilingliismo pode se manifestar estdo o discurso direto das personagens e os
didlogos, mas também o discurso do autor, sob a forma de “zonas particulares”, ou seja,
momentos em que, seja por meio de palavras ou expressdes, as vozes do narrador e da

personagem se misturam.

'°A passagem retirada do Esaii e Jacé e usada como exemplo pode ilustrar também isso. Nela, é
possivel perceber que, por trds das palavras de Batista citadas pelo narrador, subjaz uma nota
saudosa em relag@o aos tempos em que ele foi presidente de provincia. Batista demonstra, com
essa atitude, apego ao cargo e a posi¢do que outrora ocupou. E interessante ainda notar que,
como demonstragcdo do apreco ao antigo cargo, Batista conserva um retrato seu, com farda de
presidente, no pequeno gabinete onde estd localizada a estante, lugar de onde o relatério foi

retirado.



33

Nas tais zonas particulares de que fala Bakhtin, h4 uma contaminacdo das
palavras do narrador pela voz ou postura de uma determinada personagem, a exemplo

do que vemos no seguinte fragmento colhido no Esaii e Jaco, de Machado de Assis:

Aires opinou com pausa, delicadeza, circunléquios, limpando o
mondculo ao lenco de seda, pingando as palavras graves e
obscuras, fitando os olhos no ar, como quem busca uma lembranca,
e achava a lembranca, e arredondava com ela o parecer. Um dos
ouvintes aceitou-o logo, outro divergiu um pouco e acabou de
acordo, assim terceiro, e quarto, e a sala toda. (ASSIS, 2004, p.

965.)

Nessa passagem, o conselheiro Aires € inquirido sobre o que pensa a respeito da
cabocla do Castelo, vidente que profetiza o destino das duas principais personagens do
romance — os gémeos Pedro e Paulo. Como ndo tem opinido pronta sobre o assunto e
devido ao seu temperamento avesso a controvérsias, Aires prefere se esquivar a fornecer
uma resposta. Por isso, o trecho em questdo € construido com frases curtas e pausas
assinaladas por virgulas, na tentativa de reproduzir a atitude de hesitacio do
conselheiro.

Além das reproducdes parddicas e do discurso das personagens, Bakhtin (2002a,
p. 130) defende que ha outra maneira de introduzir o plurilingiiismo no romance: a
insercdo de outros gé€neros. Esses géneros podem ser literarios — como novelas, pecas
ou poemas — ou extraliterdrios — como textos de natureza cientifica, religiosa, retorica,
entre outros. Como ilustracdo disso, segue o fragmento do Quincas Borba, em que
encontramos a transcri¢cao parcial de um artigo de Camacho, uma das personagens do
romance. O texto foi lido em voz alta para Rubido e seria publicado em periédico por

ele mantido:

“Os partidos devem ser unidos e disciplinados. H4 quem pretenda

(mirabile dictu!'") que essa disciplina e unido nio podem ir ao

"' Empregada sempre como exclamacdo, essa expressdo latina pode ser traduzida como

“Admiravel de se dizer”.



34

ponto de rejeitar os beneficios que caem das maos dos adversdrios.
Risum teneatis!'"> Quem pode proferir tal blasfémia sem que lhe
tremam as carnes? Mas suponhamos que assim seja, que a
oposi¢cdo possa, uma ou outra vez, fechar os olhos aos desmandos
do governo, a postergacdo das leis, aos excessos da autoridade, a
perversidade e aos sofismas. Quid inde'? Tais casos,-alias raros, —
s6 podiam ser admitidos quando favorecessem os elementos bons,
ndo os maus. Cada partido tem os seus discolos e sicofantas. E
interesse dos nossos adversarios ver-nos afrouxar, a troco da
animacdo dada a parte corrupta do partido. Esta é a verdade; negé-
lo é provocar-nos a guerra intestina, isto €, a dilaceracdo da alma
nacional... Mas, ndo, as idéias ndo morrem; elas sdo o labaro da

justica...” (ASSIS, 2004, p. 737.)

Também de acordo com a tipologia bakhtiniana, os géneros intercalados podem
aparecer com propositos definidos ou de maneira puramente “objetal”, em outros
termos, “desprovidos inteiramente das intengdes do autor” (BAKHTIN, 2002a, p. 125).
Nesse ponto, discordamos da opinido bakhtiniana, pois acreditamos que ndo existe
elemento inserido sem propdsito dentro de uma obra. O préprio Bakhtin, poucas linhas
adiante dessa afirmacdo, deixa transparecer que ndo existe inser¢do de géneros no
romance que niao contemple, mesmo que de modo distante, o conjunto das indagagdes

presentes numa obra:

Eles [0os g€neros objetais] ndo foram ditos, mas apenas mostrados
como uma coisa pelo discurso; na maioria das vezes, porém, eles
refrangem em diferentes graus as intencdes do autor, e alguns dos
seus elementos podem afastar-se, de diferentes maneiras, da dltima

instancia semantica da obra. (BAKHTIN, p. 125.)

"2 Expressio retirada da Ars Poetica de Horacio. A expressio é originalmente proferida em tom
interrogativo, pois o poeta se indaga se deve conter o riso diante de uma situagdo absurda. Aqui
ela aparece acompanhada de um ponto de exclamacdo, como uma adverténcia para aqueles que
pretendem rir das idéias defendidas por Camacho.

13 . . L P fA L
Locugdo latina que significa “E dai?” ou “Qual a conseqiiéncia disso?”



35

O excerto do Quincas Borba hi pouco destacado também mostra que a
intercalagdo de géneros atende a determinados propositos dentro da obra: no caso do
artigo de Camacho, estdo expressas suas idéias politicas, motivadas por questdes
fundamentalmente pessoais. O interesse de Rubido pelo artigo e a sua contribuicao para
a manutencdo da publicacdo sdo sinais de uma vaidade ingénua e de falta de traquejo
social. A publica¢do em quest@o constitui um instrumento por meio do qual visa Rubido
promover-se, embora acabe sendo explorado.

Por outro lado, como afirma Bakhtin, certos géneros — como a confissdo, o
diario, o relato de viagens, a biografia, as cartas, entre outros — podem alterar a estrutura
do romance, ao gerar novas formas de constitui¢do. Convém lembrar, por fim, como

exemplo, o Memorial de Aires, de Machado de Assis:

1888

9 de janeiro: Ora bem, faz hoje um ano que voltei definitivamente
da Europa. O que me lembrou esta data foi, estando a beber café, o
pregdo de um vendedor de vassouras e espanadores: "Vai
vassouras! vai espanadores!" Costumo ouvi-lo outras manhas, mas
desta vez trouxe-me a memoria o dia do desembarque, quando
cheguei aposentado a minha terra, ao meu Catete, 2 minha lingua.
Era o mesmo que ouvi hd um ano, em 1887, e talvez fosse a mesma
boca.[...] Cinco horas da tarde: Recebi agora um bilhete de mana

Rita, que aqui vai colado. (ASSIS, 2004, p. 1098.)

Elaborado conforme um didrio, 0 Memorial reproduz alguns recursos possiveis
de serem encontrados nesse género textual: as impressdes pessoais, as reminiscéncias, a
fala em primeira pessoa e as anotagdes didrias ou por ocasido de um acontecimento
marcante. Haveria, dessa forma, a contaminacao do romance por outros géneros,

conforme mostra BAKHTIN (2002a).



36

1.2.2. A parddia e os tipos textuais duplamente orientados

A questio da dupla orientacdo que um texto pode apresentar, Bakhtin (2002b)
responde criando uma tipologia para o estudo de fendmenos metalingiiisticos, como, por
exemplo, a estilizacdo, a parddia, o skaz e a polémica.

Na parddia, segundo Bakhtin, o autor adere a linguagem do outro com
propositos diferentes daqueles presentes no texto primitivo, convertendo o discurso em
“um palco de luta entre duas vozes” (2002a, p. 194). O afastamento em relacdo ao
discurso ‘original’ ou ‘primitivo’ € a principal diferenca entre a parddia e a estilizacao,
ja que, em ambas, existe o aproveitamento do “estilo ou modo do outro”.

A definicdo de Hutcheon (1989) para a parddia estd préxima da proposta
bakhtiniana: segundo a autora, o discurso parodistico se baseia na repeticio com
diferenca ou na inversdo, havendo sempre uma atitude transformadora em relagdo ao
modelo, ao contrdrio do pastiche, que busca preservar o género do original.'* Hutcheon
enfatiza que a parddia pode representar tanto uma demonstracdo de respeito e admiragao

quanto uma critica ao modelo parodiado:

Versdes irdnicas de transcontextualizacdo e inversdo sao os seus
principais operadores formais [da parddia], e o dmbito de ethos
pragmadtico vai do ridiculo desdenhoso a homenagem reverencial.

(1989, p. 54.)

Assim como fazem Bakhtin e Hutcheon, Jenny (1979, p. 6) também enfatiza a
relacdo tanto de afastamento quanto de aproximagdo que a parddia estabelece com
modelos inspiradores. Dentre esses modelos, que obviamente incluem textos

exemplares, estariam também as obras que recorrem ao recurso da parddia. Em outros

14 - A
“O pastiche tem geralmente que permanecer dentro do mesmo género que o seu modelo, ao

passo que a parddia permite adaptacdo”, conforme Hutcheon (1989, p. 55).



37

termos, a parddia procura ndo s6 reinventar textos influenciadores, mas também busca
recriar a si mesma."

Em torno dessa discussdo, vale destacar que Hutcheon, ao definir a parddia nos
termos ha pouco citados, mostra-se consciente de que poderia ser acusada de reduzi-la a
intertextualidade, o que ndo estd entre os seus propésitos. A autora demonstra uma
atitude de cautela em relacdo a nocdo proposta por Kristeva, pois, cré Hutcheon, que a
tedrica francesa e outros autores a ela alinhados (como Genette e Jenny) quiseram
converter a intertextualidade em “uma categoria puramente formal de interacdo textual”
(HUTCHEON, 1989, p. 54). Isso se justificaria, na opinido de Tezza (2003, p. 22) pela
forte orientacdo formalista que, como j4 mencionamos, nessa época, circulava.

Defende também Hutcheon que a parddia sé se concretiza com a percepcao do
intertexto. Ao discutir esse ponto — a relacdo entre intertexto e leitor — a autora
considera que a capacidade hermenéutica da instancia receptora € condicao sine qua non

para a “realizagdo” da parddia. Relacionado a isso, assevera Hutcheon:

Desta forma, embora a minha teoria da parddia seja intertextual na
sua conclusdo tanto do descodificador como do texto, o seu
contexto enunciativo € ainda mais vasto: tanto a codificacdo como
o compartilhar de cédigos entre produtor e receptor sdo centrais...

(1989, p. 54.)

Como ¢ possivel perceber, a autora defende uma espécie de parceria entre as
partes que compdem O processo criativo — visto aqui ndo como o trabalho solitdrio e
isolado de um autor, mas como uma ac¢do em que se encontra também envolvido o
esforco interpretativo de um provavel decodificador do texto.

No intuito de demonstrar a importincia de um dominio extratextual mais
complexo no reconhecimento de efeitos como o elogio ou a critica, tanto ao leitor
quanto ao produtor da parddia, Hutcheon estabelece uma comparagdo entre a parddia e a

metédfora. Segundo a autora:

" Segundo Jenny (1979, p. 06): “uma parédia relaciona-se em simultineo com a obra que

caricatura e com todas as obras parodisticas constitutivas de seu préprio género”.



38

[...] pode dizer-se que a parddia se assemelha a metdfora. Ambas
exigem que o decodificador construa um segundo sentido através
de interferéncias acerca de afirmagdes superficiais e complemente
o primeiro plano com o conhecimento e reconhecimento de um

contexto em fundo. (1989, p. 50.)

A exigéncia de um leitor ‘especializado’ ou mais bem ‘treinado’ como requisito
para um entendimento mais profundo do texto, em que recursos como a parddia (e nao
apenas ela) sejam notados, também faz parte das consideragdes elaboradas por Eco
(2003). De acordo com o autor, existem dois tipos de leitores-modelo: o primeiro € um
leitor de primeiro nivel, dito semantico, preocupado apenas com aspectos superficiais
do texto, como, por exemplo, o desfecho que uma narrativa receberd; o segundo,
denominado leitor de segundo nivel, semidtico ou estético, € capaz de tecer
especulacdes sobre o tipo de leitura € 0 modo como o autor procede, além de possuir
dominio sobre os aspectos explorados no primeiro nivel. Esse segundo tipo estaria mais
habilitado a perceber efeitos produzidos pelo autor textual, entre os quais estd a parddia,
pois, segundo Eco, € no segundo nivel que se decide se o texto tem um ou mais sentidos
(2003, p. 209).

Eco (2003, p. 210) fundamenta-se nas observac¢des de Bakhtin para mostrar que
o fato de um leitor ter ou ndo a consciéncia de que ha uma cita¢cdo, num texto, muda
toda a compreensdo em torno deste. O semioticista italiano evoca a expressao double
coding, idealizada por Charles Jenks e a utiliza para explicar que a obra de arte pds-
moderna estaria voltada tanto para um publico de elite, com dominio de cédigos
elevados, quanto para um publico de massa, ndo tdo privilegiado em termos de
referéncias culturais (ECO, 2003, p. 210).

E importante mencionar, entretanto, que dentro do esquema do double coding ha
trés niveis: em primeiro lugar, estd a ndo absor¢do, por parte de quem I€ o texto, de
estilemas e contetidos cultos por desconhecimento; em segundo, o deleite do leitor
capaz de perceber as citacOes de outros contextos e, por ultimo, a possibilidade de
leitura da obra de modo superficial, com a perda de remissdes importantes para a
construcio de sentidos como, por exemplo, a expressdo de ironias. E exatamente nessa

ultima situagdo que percebemos uma relagao com as idéias bakhtinianas.



39

Ao falar em didlogo, Bakhtin (2002b, p. 183) ndo estd referindo-se a situacdo
conversacional em que os falantes se alternam. As relacdes dialdgicas estabelecidas por
meio das citagdes sdo diferentes das presentes no didlogo propriamente dito: enquanto
as réplicas contidas neste ultimo se desenvolvem num mesmo contexto, a operagao
citacional precisa da retomada de um enunciado anterior. Os niveis de leitura serdo
modificados justamente a partir da possibilidade de se fazer a retomada desses
enunciados.

Além de necessitarem de uma leitura mais critica para serem percebidas, as
relagdes dialdgicas, de acordo com o que afirma Bakhtin (2002b, p. 184), precisariam
“materializar-se”, ou seja, ganhar configuracao de discurso, dotado de autor e situacdo
enunciativa. Toda obra —, mesmo aquela que € fruto de uma coletividade, — revelaria
uma “vontade criativa tnica, uma posi¢do determinada diante da qual se pode reagir
dialogicamente”.

A via de acesso ao campo enunciativo estaria nessa “vontade criativa” expressa

pelo préprio enunciado:

Neste sentido, todo enunciado tem uma espécie de autor, que no
préprio enunciado escutamos como o seu criador. Podemos nao
saber absolutamente nada sobre o autor real, como ele existe fora
do enunciado. [...] A reag¢do dialégica personifica toda enunciacio

a qual ela reage. (BAKHTIN, 2002b, p. 184.)

Afirma Brait (2005, p. 19) que Bakhtin, ao buscar o “contexto extraverbal” do
enunciado, leva em consideracdo trés elementos:
1) os limites espaciais dos interlocutores envolvidos no processo comunicativo;
2) o conhecimento e o entendimento comum da situacdo estabelecida entre os
interlocutores;

3) o posicionamento avaliativo perante o quadro em questao.

Jenny (1979, p. 21) também discute a questdo da percep¢dao dos leitores as
referéncias intertextuais. De acordo com ele, cada referéncia comporta duas
possibilidades de leitura: na primeira delas, os fragmentos de outros textos sao

encarados como “parte integrante da sintagmadtica do texto”, sem que o leitor se



40

preocupe em desvendé-los, numa superficialidade tipica do leitor que Eco denomina de
semantico. Na segunda, as men¢Oes poderiam ser investigadas, assim, volta-se “ao
texto-origem, procedendo a uma espécie de anamnese intelectual em que a referéncia
intertextual aparece como um elemento paradigmaético ‘deslocado’ e origindrio duma
sintagmdtica esquecida”. (ECO, 2003, p. 21.) Assim como ocorre com o leitor dito
semiotico, nesse tipo de leitura exige-se um maior grau de preparo.

Ao tracar a definicdo de parddia, Hutcheon destaca dois relevantes aspectos
relativos ao estudo do texto parodistico. O primeiro deles diz respeito a metodologia de
abordagem da parddia moderna em termos tedricos. Nesse ponto, Hutcheon se afasta da
perspectiva do formalismo russo, que via, na parddia, “uma substituicdo dialéctica de
elementos formais cujas fungdes se tornaram mecanizadas ou automadticas” (1989, p.
52). A visao formalista da parddia também pressupunha que ela representava um
“protétipo do estddio de transicdo nesse processo gradual de desenvolvimento das
formas literdarias” (HUTCHEON, 1989, p. 52), julgando, assim, o texto parédico como
um tipo de “aperfeicoamento”. O percurso da autora € inverso ao dos formalistas: a
propria parddia deve ser o ponto de partida para a formulagdo de uma teoria explicativa
do carater e do uso desse recurso nas obras artisticas. Além disso, a autora, ao entender
a parddia como “imitacdo com diferenga critica”, alarga consideravelmente o conceito,
dando-lhe um sentido de “continuidade e mudan¢a” (HUTCHEON, 1989, p. 53).

O segundo dos aspectos estd ligado a refutacdo que faz Hutcheon da acusagao de
que a parddia é dotada de um carater “parasitario” e “derivativo”. Afirma a autora que a
estética romantica pode ser atribuida tal visdo, ja que, de acordo com essa concep¢ao, o
egocentrismo autoral estd acima do objeto artistico, conforme lembra Moisés (1995, p.
463): “o romantico sente-se centro do Universo; o seu ego constitui a Unica paisagem
que lhe interessa, de tal forma que a Natureza se lhe afigura mera projecdo de seu
mundo interior”.

Nessa mesma direcao, Candido (1993, p. 23) explica que a relagdo entre o artista
e a arte se altera no cendrio do Romantismo: a natureza e o autor estdo acima da
expressdo artistica e esta se apresenta “sempre aquém da ordem de grandeza que lhe
competia exprimir e, por isso mesmo, relegada a plano secundario”. A titulo de
exemplo, os poetas romanticos ingleses podem ser lembrados, pois, de acordo com
Saliba (2003, p. 45), eles conferiam grande valor as suas experi€ncias pessoais,

“filtrando-as e traduzindo-as numa linguagem poética que buscava a imediacdo, a



41

espontaneidade e a plenitude da vida”. Ainda sobre a questdo do egocentrismo autoral
na estética romantica, Saliba afirma que havia, antes de tudo, “um esfor¢co pertinaz do
poeta, do artista e mesmo do filésofo no sentido de voltar-se a si mesmo, de enveredar
por uma atitude reiterada de ensimesmamento” (2003, p. 45).

De acordo com a visdo romantica, ao ter um texto seu parodiado, o artista
romantico teria a sua ‘individualidade’ e a sua ‘originalidade’ roubadas. Apesar da visao
limitadora da parédia como aperfeicoamento, sdao os formalistas, em parte, que
deslocam o interesse para a obra e para o uso de referéncias a outros textos, eliminando
o peso da preocupacdo romantica com o génio individual. Salienta Hutcheon que o
ponto de vista formalista aproxima-se da dos autores cldssicos e renascentistas, que
viam o resgate e ado¢c@o de modelos como algo natural (1989, p. 53).

Para Jenny (1979, p. 5), a obra literdria representa sempre, em relagdo aos
“modelos arquetipicos”, um movimento de “realizacdo, de transformacdo ou de
transgressdo”. De acordo com essa visdo, o texto literdrio s6 poderia ser pensado em
termos de sistema — como pe¢a de um arranjo maior — e a intertextualidade seria parte
essencial do projeto de concep¢do da obra, orientando o “uso do c6digo” e estando
“presente ao nivel do conteddo formal” (JENNY, 1979, p. 6). E aqui que, segundo
Jenny, reside um dos pontos de contato entre a intertextualidade e a parddia, assim
como entre a intertextualidade e outras variantes textuais que evidenciam sua relagdo
com materiais externos. '®

De acordo com seus objetivos — delimitar a sua concep¢do de um termo tdo
controverso como a parddia — Hutcheon considera importante diferencid-la de formas
afins como o pastiche, o pldgio, a cita¢do e a sdtira, o que acreditamos ser muito ttil aos
propoésitos de nossa investigagao.

As formas citadas também apresentam defini¢des pol€micas, assim como a
parédia, e com ela sdo freqilentemente confundidas. E o que ocorre no caso do pastiche.
Segundo Hutcheon, ndo era raro encontrar autores que nao distinguiam o pastiche da

parddia. Proust, por exemplo, usava indistintamente os dois termos para designar as

'® “Acontece ainda que a intertextualidade ndo sé condiciona o uso do cédigo, como também
estd presente ao nivel do conteido formal da obra. Assim sucede com todos os textos que
deixam transparecer a sua relagdo com outros textos: imita¢do, parddia, citacdo, montagem,

plagio, etc.” JENNY, 1979, p. 6.)



42

imitacdes ironicas, por ele elaboradas, de escritores como Balzac e Flaubert. Para
separar um do outro, ao invés de tentar definir o pastiche como dotado de um ethos mais
sério e honroso do que a parddia, Hutcheon propde que aquele seja entendido como uma
manifestacdo mais limitada ao modelo inspirador do que esta. Em outros termos,
Hutcheon chama a atengdo para a natureza imitativa e movida mais por semelhanca e
correlacdo apresentada pelo pastiche. Ele também, de acordo com a autora, deve estar
preferencialmente dentro do gé€nero da obra inspiradora, ao contrario da parddia, que
pode fazer ajustes ou transformacdes do modelo. Afirma Hutcheon que “a parddia estd
para o pastiche talvez como a figura de retdrica estd para o cliche” (1989, p. 55), ou
seja, o pastiche, assim como o cliché, baseia-se na repeticdo e na semelhanca, sem
buscar a renovacdo efetiva de um dado material aproveitado. A proximidade entre o
pastiche e a parddia reside na questdo da intencionalidade, visto que tanto um como
outro sdo apropriagdes declaradas (HUTCHEON, 1989, p. 56).

A intencionalidade autoral'’ também serve, de acordo com HUTCHEON, como
fator distintivo entre a parddia e o plagiarismo. Este, em oposi¢do aquela, visa a
ludibriar o decodificador, negando-lhe o reconhecimento dos textos subjacentes. Como
€ possivel observar, no caso da diferenciacdo entre parddia e pligio, ao leitor ou
receptor, € conferido um papel fundamental, visto que nele estd a chave para a
compreensdo adequada dos dois termos: na parddia, o autor aposta na sua capacidade
interpretativa, ao passo que, no plagio, na sua ingenuidade e despreparo.

Isso comprova, a nosso ver, um dos pontos mais interessantes da teoria da
parddia de Hutcheon: mais uma vez, a autora leva em consideragdo, além da relacio
entre os textos e suas fontes, a instancia decodificadora, enfatizando a sua participagao
ativa no processo de constru¢ao da parddia.

Relembra a autora que a citacdo € comumente utilizada para conferir valor e
confiabilidade a um determinado texto. Como exemplo disso, basta lembrarmos as
citacdes presentes nos textos cientificos, empregadas como argumentos de autoridade
ou como ponto de partida para controvérsias. Para Bakhtin, entretanto, como mostra

Hutcheon, a pardédia também podia ser considerada, ainda que metaforicamente, como

' Salienta Hutcheon que a intencionalidade, embora seja utilizada como trago distintivo entre
parédia e o plagio, é algo complicado e dificil de observar. E por isso que a autora se restringe

apenas “a inten¢do codificada ou inferida ao discutir a parddia.” (1989, p. 57.)



43

uma citacdo, ja que o género, o estilo e a linguagem do texto fonte eram aproveitados de
modo irreverente. Butor (apud HUTCHEON, 1989, p. 56) vé a citacdo, mesmo a mais
literal, como uma forma de parddia por conta do processo de mudanca de contexto ou
transcontextualiza¢io, que ocorre ao citarmos outrem. Hutcheon concorda que, no ato
de parodiar, ¢ também gerada uma alteracdo contextual, mas rejeita a concep¢do de
parddia como citac@o, pois esta ndo contém o distanciamento critico peculiar ao jogo
parddico (1989, p. 57). Aos seus argumentos sobre esse topico, Hutcheon acrescenta a
afirmacdo de Jenny (1979), anteriormente comentada. Baseada em Jenny, a autora
assevera que, “a parddia tem uma determinacdo bitextual mais forte do que a citagdo
simples ou até que a alusdo: partilha tanto o cddigo de um texto particular a ser
parodiado, como o cédigo parddico genérico em geral.” (HUTCHEON, 1989, p. 58).

A sétira, conforme mencionamos, também tem uma relacdo bastante préxima
com a parddia. Esta, de acordo com Hutcheon, partilha, com formas como o pastiche e a
citacdo, “uma restricdo de foco” que constitui uma maneira de repetir outro texto
discursivo, com variadas representacdes de ethos, mas sempre se delimitando a aspectos
intramurais. Isso ndo ocorre no caso da satira, que € vista como extramural (seja social
ou seja moral), isto é, dotada de um cardter revelador, no sentido de desmascarar os
delitos humanos com o propdsito de censura-los (1989, p. 61). A autora defende que
esse € o principal argumento em favor da diferenciagdo entre sdtira e parddia,
desprezando o que outros autores propdem como traco distintivo'®. Hutcheon justifica a
constante confusao entre parddia e sitira, em primeiro lugar, como conseqiiéncia do uso
conjugado das duas, e em segundo, pelo fato de que tanto uma como a outra apresentam
um distanciamento critico em relacdo as suas fontes, sendo que a sdtira geralmente usa
essa distancia “para fazer uma afirmacdo negativa acerca daquilo que é satirizado”

(1989, p. 62). Por outro lado, segundo a autora, na parédia moderna:

'® Diz a autora que: “Os fundamentos sobre os quais outros tedricos baseiam a separagdo dos
dois géneros sdo, por vezes, discutiveis. Winfried Freund (1981, p. 20) afirma que a sétira visa a
restauracdo de valores positivos, ao passo que a parddia sé pode ocorrer negativamente. Dado
que se centra essencialmente na literatura do século XIX, € dito que a satira faltam importantes
dimensdes metafisicas e morais que a parédia pode demonstrar. Mas eu argumentaria que a
diferenca entre as duas formas nado reside tanto na sua perspectiva sobre o comportamento
humano, como ela julga, mas naquilo que é transformado em alvo.” (HUTCHEON, 19809, p.

62.)



44

... verificamos ndo haver um julgamento negativo necessariamente
sugerido no contraste irdnico dos textos. A arte parddica desvia de
uma norma estética e inclui simultaneamente essa norma em Ssi,
como material de fundo. Qualquer ataque real seria autodestrutivo.

(HUTCHEON, 1989, p. 62.)

No que diz respeito a polémica velada, hd uma associagdo muito forte com o
fazer literédrio, visto que cada obra comportaria uma espécie de reacdo a elementos que
lhe seriam exteriores, como o leitor, o estilo de outro autor ou de outra época.

Para Bakhtin, tanto a parddia quanto a estilizagdo e o skaz estdo relacionados
pelo uso que atribuem ao discurso do outro: sempre de acordo com seus propdsitos, 0s
trés tipos mencionados dao novo sentido ao material utilizado, sem perder de vista a
significacdo original.

A estilizacdo € incluida por Fiorin (2003, p. 31) no conjunto dos elementos
componentes da intertextualidade, ao lado da citacdo e da alusdo. O autor retira a
estilizacdo do conjunto dos processos interdiscursivos e define-a como “a reproducgdo do
conjunto de procedimentos do discurso de outrem, isto é, do estilo de outrem”, sendo
que o estilo é entendido aqui como “o conjunto das recorréncias tanto no plano da
expressao quanto no plano do contetido (manifestado, € claro) que produzem um efeito
de sentido de individualizacdo™.

Para fins da nossa pesquisa, interessam-nos a citagdo, a alusdo e a parddia. A
primeira é conceituada por Fiorin (2003, p. 31) como a menc¢do ao texto citado,
alterando-o ou confirmando-o; ao passo que a segunda € vista como a reproducdo de
construgdes sintaticas, sem que ocorra, todas as vezes, a citacdo literal de palavras da
fonte textual. Ao longo da imitacdo de tais construcdes sintdticas, pode haver a
substituicdo de certas figuras por outras, “sendo que todas mantém relacOes
hiperonimicas com o mesmo hiperonimo ou sdo figurativizacdes do mesmo tema”
(FIORIN, 2003, p. 31).

Ainda no que diz respeito ao processo citacional, Bakhtin postula que “o
discurso citado € o discurso no discurso, a enunciacdo na enunciacdo, mas €, a0 mesmo
tempo, um discurso sobre o discurso, uma enunciacdo sobre a enunciacao” (2004, p.

144). Dessa forma, o tedrico russo aponta para a esséncia do que representa a citagdo: a



45

distin¢do clara entre o que seria o tema de nossas proprias palavras ou o conteido do
discurso e o discurso de outrem. Sob esse ponto de vista, o conteido do discurso, na
medida em que representa as nossas palavras sobre um assunto previamente existente,
nao deixa de ser uma producdo marcada por realizagdes anteriores. Isso sem mencionar
que o discurso de outrem, ao ser utilizado, funciona como diretriz e confere a “unidade
integral de constru¢do”. (BAKHTIN, 2004, p. 144.)

Essa relagdo com o material citado € um tanto diferente no caso do discurso
narrativo. Nessa perspectiva, o discurso do outro € incorporado ao tema do universo
narrativo, fazendo com que o “tema autbnomo” se torne o ‘“tema de um tema”
(BAKHTIN, 2004, p. 144). Mesmo com essa incorporacdo temdtica do discurso de
outrem, € possivel perceber uma independéncia entre a “enunciag¢do de outra pessoa € 0
contexto em que aparece o discurso citado”. O falante, nos termos de Bakhtin, é o
primeiro a perceber isso e tal percepcao, ou até mesmo a sua falta, interfere diretamente

tanto na producdo quanto na recepcao textual.



46

Capitulo 2: Machado de Assis citador e a critica



47

2. Machado de Assis citador € a critica

Ao longo de toda a sua obra, Machado de Assis demonstra ser um grande leitor
de textos de vdrias literaturas estrangeiras. Se o vasto cabedal de leituras machadianas é
claramente perceptivel, medir e conhecer, entretanto, a extensdo desse universo de
leituras € tarefa quase impossivel.

Desconsiderando as citagdes presentes nas obras machadianas, algumas pistas
para o conhecimento desse assunto poderiam estar contidas na biblioteca deixada pelo
autor, porém, tal recurso ndo se constitui prova fidedigna de qualquer hipdtese que se
queira levantar. Jobim (2001, p. 12) aponta nessa direcdo quando afirma que saber quais
titulos compdem a biblioteca de Machado de Assis ajuda a ter apenas uma nocao dos
géneros e autores com os quais o escritor travou contato. No entanto, Jobim formula
cinco questionamentos que poderiam ser parcialmente respondidos por meio da anélise
do acervo machadiano:

a) o conhecimento do universo de obras lidas por Machado e a relacdo dessas
leituras com os padrdes literdarios europeus e brasileiros;

b) as influéncias recebidas por ele de outros autores;

¢) aligacdo machadiana com as ci€ncias;

d) a andlise dos comentdrios deixados por Machado ao longo das margens dos
livros;

e) a relacdo do publico-leitor com os titulos presentes no acervo machadiano.

JOBIM, 2001, p.13.)

Também Massa (2001) examinou os livros de Machado de Assis com o
propdsito de encontrar notas manuscritas que pudessem nos oferecer revelagdes
importantes sobre as leituras realizadas pelo ficcionista. Apesar de, nesse sentido, o
material ser escasso, o acervo de Machado € capaz de fornecer informacdes relevantes
sobre as leituras feitas pelo escritor. Embora ndo se possa afirmar categoricamente que

uma determinada obra, por constar da biblioteca machadiana, faga parte do seu universo



48

citacional, talvez seja possivel perceber algumas influéncias a partir do exame dos livros
componentes da biblioteca.

O método de Massa consistiu em dividir o acervo em dominios de acordo com a
lingua de origem do titulo: o grego, o latino, o francés, o luso, o italiano, o alemao, entre
outros. Trés dos maiores e mais significativos dominios da biblioteca machadiana — o
grego, o latino e o francés — tém uma presenca forte dentro da producdo do escritor.
Vale salientar que os dominios latino e grego s6 perdem em relevancia para o dominio
francés em termos de nuimero e variedade. Massa (2001, p. 29) comenta assim o

conjunto de obras classicas encontradas na colecao machadiana:

Duas auséncias nos dominios grego e latino: Demdstenes e Cicero.
Embora hoje esteja incompleta, sua biblioteca ndo devia ser rica
em oradores: certamente o género oratério nao agradava ao gosto
do escritor de contos brasileiro, ele mesmo pouco orador e até anti-
orador. Por outro lado, nos outros géneros sdo encontrados os
maiores  escritores, épicos, trdgicos, cOmicos, fildsofos,

historiadores. A escolha de autores latinos é da mesma qualidade.

Massa salienta ainda que havia poucas obras de critica sobre a literatura cléssica
dentre o dominio latino e grego, o que sugere que Machado preferia ter as suas proprias
interpretagcdes, sem a possivel interferéncia da opinido de outrem.

A familiaridade machadiana com os autores greco-latinos — talvez demonstrada
pelo espago a eles reservado no acervo do escritor — ndo €, entretanto, razdo suficiente
para explicar a apari¢do dessas referéncias na obra do autor. Outras hipéteses precisam
ser levantadas e devidamente fundamentadas.

Acreditamos que conhecer as obras lidas e referenciadas por Machado de Assis,
por meio do exame de sua biblioteca, se constitui num esforco incompleto, visto que
esse método apresenta limitacdes como, e.g., a de ter o acervo do autor sofrido
sucessivas dilapidacoes.

E, entdo, que a andlise das citaces presentes nos romances — tarefa a ser
concretizada no terceiro capitulo desta tese — entra em cena. Faz-se necessdrio, nessa

observacdo, entretanto, ndo incorrer em equivocos como o que cometeu Magalhaes Jr.



49

(1957), que situa as afirmacgdes sobre as referéncias a outros textos, em Machado, no
campo do pré-textual e do subjetivo.

Magalhaes Jr. chama de vaidade a pratica de Machado de muito citar e justifica
isso como um possivel pretexto para “fazer praca de amplos conhecimentos de literatura
estrangeira” (1957, p. 257). Explicacao limitada e até ofensiva acerca de um recurso de
constru¢do textual. O critico reduz as citagcdes a mero cacoete de producido sem outra
finalidade mais consistente. Ele as trata como “hdbito” e diz que as “deturpacdes”
ocorreriam de acordo com o seguinte padrdo: 1) alteragdes do texto original; 2) a troca
da fonte do excerto citado; 3) a falsificacdo de um trecho usado.

A ansia taxondmica de Magalhaes Jr. € clara até mesmo quando ele constréi uma
excecdo para as regras hd pouco mostradas. Diz ele que a existéncia de tais deturpacdes
ndo significa dizer, contudo, que Machado nido fizesse cita¢des fidedignas, como € o
caso, por exemplo, de um fragmento de Les Femmes Savantes, de Moliére, presente em
uma de suas cronicas das “Balas de Estalo”.

Problemadticos também sao os critérios nos quais se baseia o reconhecimento das
deturpacdes. Para ele, a primeira das formas de deturpagdo de citagcdes — a alterac@o do
excerto utilizado — poderia ser fruto tanto de lapsos de memoéria de Machado quanto
uma estratégia meticulosamente tragada pelo autor. Magalhdes Jr. cita, como ilustracio
a essa possibilidade, a mudanca que Machado faz de dois versos de Moliére, citados nas
Memdrias postumas de Brds Cubas, no capitulo 8, intitulado “Razao contra sandice”:
“Ja o leitor compreendeu que era a Razdo que voltava a casa e, convidava a Sandice a
sair, clamando, e com melhor jus, as palavras de Tartufo: La Maison est a moi, c’est a
vous d’en sortir’ (ASSIS, 2004. p. 524.)

De acordo com Magalhaes Jr., a transformacao € justificada por Machado, bom
conhecedor da métrica e da lingua francesa, ter fundido os dois versos num unico
alexandrino, operagdo que ndo teria ficado clara nem mesmo para alguns tradutores da
obra machadiana para o franceés.

Mas a questdo é: como pode saber Magalhaes Jr. se a modificacdo do excerto
mencionado foi feita, por Machado, devido a algum deslize mnemonico ou a um plano
estudado? E ainda: em que isso ajudaria a compreender a relevancia dessa citacdo no
texto do ficcionista?

Outros problemas sdo visiveis na segunda categoria de mudanca de citagdes

criada por Magalhdes Jr. — a troca da fonte do excerto citado, na qual uma passagem



50

utilizada por Machado € atribuida a um autor que nio é o verdadeiro responsdvel por
ela. E o que ocorre, de acordo com Magalhdes Jr., numa cronica da Semana, na qual
Machado insinua que Moliére seria o verdadeiro autor de um fragmento de Regnard.
Mais um exemplo desse tipo de enviesamento de citagdes estd em outras duas cronicas
da Semana, nas quais estdo presentes referéncias ao “botdo de Diderot”, que, se
apertado em algum lugar do mundo, daria fim a vida de um chinés. O tal botdo ndo é
criacdo de Diderot e ja havia sido referido, juntamente com as implicacdes de seu uso,
por autores como Rousseau e, posteriormente, foi retomado por Chateaubriand e Balzac.
O que Magalhdes Jr. ignora, nesse ponto, € a intertextualidade inerente a criagdo
literdria, estratégia que possibilita um tema, uma imagem ou idéia poderem ser
partilhadas dentro de uma tradi¢do, sem a necessidade de se buscar fonte ou autor. No
dizer de Culler (1999, p. 41), isso também se chama “autoreflexidade” da literatura e se
baseia no principio de contraste, comparacdo e relacdo existente entre os escritos
componentes de uma dada heranca literdria.

A terceira forma de alteracdo de citagdes — a falsificacdo de um trecho usado —
¢ encarada por Magalhdes Jr. dentro de duas possibilidades, dificeis de serem
plenamente confirmadas. Para ele, as modificagdes poderiam ser fruto tanto de uma
estratégia calculada quanto de uma confusdo feita despercebidamente por Machado.
Como exemplo de uma suposta alteracdo proposital, Magalhaes Jr. relata que, quando
cronista do “Didrio do Rio de Janeiro”, Machado alegou ter esquecido o nome do autor
de um trecho mencionado naquele momento. O escritor carioca chega a simular um
pedido de desculpas ao poeta esquecido, mas isso ndo passaria de um artificio de quem
“deveria encher um rodapé e se achava atrapalhado, a mingua de assunto” (1957, p.
268). Machado, na realidade, adaptara o tal verso as suas necessidades autorais naquele
instante e, como meio de protecao, afirmou ter esquecido o nome do poeta citado.

Esse terceiro aspecto repete os principios dos dois anteriores, assim como 0s
seus enganos. As observacdoes de Magalhdes Jr. reduzem o trabalho citacional
machadiano a um mero exercicio de exibicao das leituras feitas pelo autor, conferindo,
as referéncias, um aspecto acessorio ou quase supérfluo.

Além disso, a palavra ‘deturpador’ precisa ser examinada com cuidado. Nao se
pode esquecer que todo aquele que cita, que desloca um texto de seu contexto original,

inserindo-o numa nova situacao e realizando as adaptacdes necessdrias, € uma espécie



51

de deturpador. Deturpar uma citacdo seria, entdo, nessa perspectiva, uma operagcao
essencial a todo aquele que menciona uma obra.

A limitac@o da visdo de Magalhaes Jr. ja havia sido percebida por autores como
Rego (1989, p. 94). Segundo ele, o critico tem idéias abertamente relacionadas a
tedricos como Peregrino Junior, o qual justificava a “iteratividade” machadiana como
decorréncia do quadro de epilepsia apresentado pelo escritor, e Mario Matos, que via as
repeticoes como traco comum a todo artista. Assim como Rego, acreditamos que, por
nao considerar as possiveis relacdes que essas citagdes criam entre a obra machadiana e
outros géneros, como € caso da menipéia, Magalhdes Jr. acaba adotando uma
perspectiva redutora na analise que empreendeu.

Mesmo de forma breve, Miguel-Pereira (1988) emite opinides relevantes sobre
as citacdes a outros autores presentes na produ¢do machadiana. Conforme a autora,
Machado nunca pensara em ocultar os escritores aos quais recorre ao longo de sua obra,
o que teria lhe dado um lugar acima de seus contemporaneos. As leituras escolhidas por
ele também contribuem para o papel diferenciado que teve nas nossas letras, visto que
os interesses dele divergiam do gosto comum e apontavam para direcdes que outros

nomes de nossa literatura ndo conseguiram alcangar:

Os livros que [Machado] amava ndo eram os que nutriam os seus
contemporineos; e onde iria esse autodidata buscar tdo estranhas
simpatias, sendo numa sensibilidade e num gosto literario que ja de
si o distinguiam? Chateaubriand, Fenimore Cooper e Victor Hugo
foram os modelos dos romanticos, Zola e Eca de Queirds os dos
naturalistas, e se houve quem lesse o seu Balzac e o seu Flaubert,
outros, mais numerosos, se deliciavam com Georges Ohnet ... (p.

61).

Segundo Miguel-Pereira, estariam incluidos, na galeria de escritores
mencionados por Machado os ingleses Shakespeare, Swift, Sterne, Thackeray e
Dickens; os franceses Montaigne, Pascal, Xavier de Maistre e Victor Hugo e, dentre os
portugueses, figura Almeida Garrett, o qual seria um dos que mais impressionaram o
autor de D. Casmurro “‘e de quem mais se valeu, ja na sua visao de mundo, jd na sua

forma de expressdao”. A despeito de Miguel-Pereira nao falar dos escritores dos acervos



52

latino e grego, isso ndo significa dizer que as suas observacdes sobre as citacdes de
autores de outras literaturas ndo possam oferecer boas pistas para a compreensdo do
didlogo machadiano com o universo literdrio de nossa pesquisa.

No comentario de Miguel-Pereira sobre o lugar de Machado de Assis nas letras
nacionais, a autora parece fornecer uma pista para a compreensdo das citacdes a
literaturas estrangeiras presentes nas obras machadianas. Diz a estudiosa que o “adjetivo
brasileiro, limitador, caiu ou passou a segundo plano” no que concerne a produgdo do
autor, “permitindo que o substantivo homem se revestisse afinal, pela primeira vez em
nossa literatura, de toda a sua significacdo” (1988, p. 62), o que aponta para uma clara
tendéncia universalizante. Isso ndo quer dizer, contudo, que ele deixou de contemplar o
local e que, na sua atitude, a relagdo da cultura autéctone com elementos externos nao
estivesse bem representada, de acordo com o que nos explica Miguel-Pereira (1988, p.

67):

Nessa posi¢do assumida por Machado de Assis se reflete mais
nitidamente a situa¢do do Brasil de entdo do que no brasileirismo
dos outros escritores. Afirmacdo s6 na aparéncia paradoxal,
porque, precisamente por possuir o que chamou de instinto de
nacionalidade, € que ndo se sentia obrigado a estar a todo momento
procurando os tracos especificos de seus patricios, e sobretudo
procurando-o em exteriorizacdes. A frase que lembra, de um
critico francés, a propdsito do escocés David Masson, de que se
pode ser bretdo sem falar em tojo e escocés sem falar em cardo, se

lhe aplica inteiramente.

Esse processo teria resultado, ainda segundo a autora, no fato de ser Machado de
Assis “um caso, unico em seu tempo na fic¢do, e ainda hoje raro, de total
aproveitamento da cultura importada sem despersonalizacdo, sem prejuizo dos tracos
essenciais a indole nativa” (MIGUEL-PEREIRA, 1988, p. 69). As citacOes a outros
autores, af incluindo os gregos e latinos, fariam parte dessa tendéncia universalizante da
obra machadiana e seriam um recurso para inserir o que o autor produziu numa tradi¢ao
literdria mais ampla, entretanto, sem perder de vista o elemento nacional. Como

veremos adiante, o préprio Machado, em seu “Instinto de nacionalidade” admite



53

trabalhar nessa perspectiva de abertura, a qual o permitiria manejar materiais diversos e
alcar voos mais altos.

Outros dois autores também flagraram a existéncia de citagdes na obra
machadiana e emitiram, sobre elas, opinides que podem ser cotejadas com as idéias de
Miguel-Pereira (1988) sobre o tema. O primeiro deles é Passos (2003, p. 20), que vé a
presenca de tais citacdes como um reconhecimento, por parte de Machado, de que a

literatura nacional se encontra profundamente ligada a fontes externas:

Nao serd caso, por conseguinte, encontrarmos consignadas
passagens de Goethe, Shakespeare, Prévost, Homero, Walter Scott,
Ariosto, Dante, Luciano, Montaigne, Camdes, Victor Hugo, Platio,
Plutarco, além da Biblia, constituindo-se uma sugestiva galeria de
leituras, a mostrar que a circulacdo literdria ndo podia passar
despercebida por Machado de Assis, o qual intentava lograr a
reorientacdo de sentidos, efetuando a mescla em que o nacional se
corporificava sem localismos excessivos € com parte de sua
legibilidade ligada a presenca da literatura estrangeira a que o

Brasil estava indissoluvelmente preso. (PASSOS, 2003, p. 20.)

Tanto Miguel-Pereira quanto Passos deixam entrever, nas suas observagdes
sobre o assunto em pauta, um Machado de Assis consciente de uma vasta tradicdao
literdria e suficientemente seguro e amadurecido para dispor de tais referéncias sem
perder a ligacdo com o nacional.

O segundo critico a comentar as citacdes na obra do criador de Quincas Borba é
Candido (1993, p. 104) que, ao falar sobre os temas e modos de expressdo do romance
brasileiro, chama a atengdo para a pritica machadiana de ndo desprezar a contribuicao

daqueles que o antecedem. Segundo o critico:

Se voltarmos, porém, as vistas para Machado de Assis, veremos
que esse mestre admirdvel se embebeu meticulosamente da obra
dos predecessores. A sua linha evolutiva mostra o escritor
altamente consciente, que compreendeu o que havia de certo, de
definitivo, na orientagdo de Macedo para a descri¢do dos costumes,

do realismo sadio e colorido de Manuel Antonio, na vocagdo



54

analitica de José de Alencar. Ele pressupde a existéncia dos

7

predecessores, e esta é uma das razdes de sua grandeza: numa
literatura em que, a cada geragdo, os melhores recomecam da capo
e s6 os mediocres continuam o passado, ele aplicou o seu génio em
assimilar, aprofundar, fecundar o legado positivo das experi€ncias

anteriores.

Candido confere maior destaque a assimilagdo, feita por Machado, de influéncias
nacionais. Contudo, ele ndo deixa de enxergar o gosto machadiano pela
intertextualidade com a tradicao literdria, o que o aproxima de Miguel-Pereira e de
Passos, visto que estes — tanto quanto Candido — percebem o olhar de Machado langado
sobre o farto material literario que o antecedeu.

Para entender a retomada que o escritor carioca fez da tradicdo literdria e das
literaturas estrangeiras, mostram-se muito reveladoras as consideracdes por ele tecidas,
em “Instinto de nacionalidade”. De uma forma ou de outra, as constatacdes de Miguel-
Pereira, Candido e Passos apontam para o que diz Machado nesse artigo. Nele,
Machado tem, como propdsito principal, comprovar a existéncia da inclinag¢do, nas
letras brasileiras da época, a buscar matérias voltadas para os temas nacionais'’. Quando
autores como Santa Rita Durdo, Basilio da Gama, Gongalves Dias e Porto Alegre ndo
sao esquecidos, isso ficaria comprovado, consoante o pensamento machadiano. Porém,
0 que nos interessa observar é que, por trds desse interesse pelo material literario local,
estaria uma dinamica de recuperacdo de textos e autores anteriores, a qual Machado

aprova, mas defende com ressalvas. A principal delas aparece no seguinte excerto:

A razdo € que eles buscaram a roda de si os elementos de uma
poesia nova, e deram os primeiros tragos da fisionomia literaria,
enquanto que outros, Gonzaga, por exemplo, respirando, alids, os
ares da pétria, ndo souberam desligar-se das faixas da Arcddia nem

dos preceitos do tempo. Admira-se-lhes o talento, mas nido se

19 Assis (2004, p. 802) expressa, nesses termos, as suas intencdes ao escrever o “Instinto de
nacionalidade”: “Meu objetivo principal € atestar o fato atual; ora, o fato é o instinto de que

falei, o geral desejo de criar uma literatura mais independente.”



55

perdoa o cajado e a pastora, e nisto hd mais erro do que acerto.

(ASSIS, 2004, p. 802)

No fragmento acima, Machado comenta uma das razdes que fazem de Basilio da
Gama e Durdo autores amados e lembrados: os passos que souberam dar sem a
subserviéncia de outros, como Gonzaga, que reproduziu idéias e cendrios alheios ao
nosso. O que € notdvel aqui € o elogio machadiano aos acréscimos e contribuicdes e a
censura a submissdo a modelos. Tal atitude se constitui numa boa evidéncia para a
compreensdo do trabalho citacional na obra de Machado: seja recuperando autores
gregos e latinos, seja recuperando outras literaturas, a preocupacgao dele seria a de nao
apenas repetir, mas a de utilizar referéncias de forma a dar-lhes uma nova situacdo. Essa
operacdo se assemelha a uma via de mao dupla: a0 mesmo tempo em que as citacdes
ganham novos contextos, elas também ajudam a inserir a obra machadiana num didlogo
de maior amplitude.

Para Machado, a questdo do tratamento das referéncias externas € tao
importante, que, em seu entender, ela € capaz de definir o lugar de um autor na literatura
de seu pais. Podemos observar isso quando o escritor-critico comenta que nao sao sé as
obras dedicadas aos interesses e imagens peculiares ao universo brasileiro que podem
ser chamadas de literatura nacional: “Devo acrescentar que neste ponto manifesta-se as
vezes uma opinido, que tenho por errdnea: € a que s reconhece espirito nacional nas
obras que tratam de assunto local, doutrina que, a ser exata, limitaria muito os cabedais
da nossa literatura.” (ASSIS, 2004, p. 803.)

Para ilustrar esse ponto de vista, Machado lembra que nem sempre um autor ou
obra, para expressar a esséncia de suas origens, precisa mostrar apenas conteidos ou
cendrios de seu contexto de producdo. Como exemplo disso, Machado menciona
Shakespeare, que situou boa parte de suas obras fora de terras inglesas — como € o caso
de Romeu e Julieta, passada em Verona, do Hamlet, na Dinamarca e de Macbeth, na
Escécia — e manejou referéncias diversas, como Plutarco, por exemplo, ndo deixando de
ser, por isso, “um poeta essencialmente inglés” (ASSIS, 2004, p. 804).

Machado ndo deixa de salientar, em pardgrafos posteriores, que, sem duvida,
uma literatura, principalmente se ela € nascente, precisa se servir fundamentalmente dos
“assuntos que lhe oferecem a sua regiao” (p. 804). Contudo, o escritor-critico, ao fazer a

afirmagdo anterior, ndo pretende estabelecer uma doutrina empobrecedora, como ele



56

mesmo assevera. Por isso defende que o que se “deve exigir do escritor antes de tudo, é
certo sentimento intimo, que o torne homem de seu tempo e de seu pais, ainda que trate
de assuntos remotos no tempo e no espaco” (ASSIS, 2004, p. 804). Mais uma vez,
transparece a atitude de didlogo que Machado tanto busca e aprecia.

A chave para a compreensdo da relacdo entre a obra machadiana e as citacoes a
outros autores € textos — ndo apenas latinos e gregos — estaria, a nosso ver, na defesa
feita pelo autor de que a boa literatura, seja ela dita nacional ou ndo, ndo pode estar

limitada a aspectos espaciais ou temporais, pois, de acordo com ele:

Cada tempo tem o seu estilo. Mas estudar-lhe as formas mais
apuradas da linguagem, desentranhar deles mil riquezas, que, a
forca de velhas se fazem novas, — ndo me parece que se deva
desprezar. Nem tudo tinham os antigos, nem tudo tém os
modernos; com haveres de uns e outros € que se enriquece O

pecilio comum. (ASSIS, 2004, p. 804.)

Acreditamos que, com isso, buscava Machado reinventar influéncias e inscrever
sua literatura num acervo formador tanto da cultura ocidental quanto da cultura
brasileira, debitdria da primeira. Machado levava adiante tal empresa de acordo com o
seu olhar de homem nascido no Rio de Janeiro do século XIX, sem ser, por isso,

“tipico” ou regional.



57

Capitulo 3: Vozes gregas e latinas em cinco romances machadianos.



58

3.1. Vozes gregas e latinas no Memorias postumas de Brds Cubas: a

recuperacao da tradicio da satira menipéia.

HERMES: Esse cranio ai € Helena.

MENIPO: Entdo é por causa disso ai que foram lotados milhares de
navios da Grécia inteira e tombaram tantos gregos e barbaros! E tantas

cidades foram arrasadas!

HERMES: Mas, Menipo, tu nido viste essa mulher em vida; sendo tu
também terias dito que ndo merece castigo “sofrer dores por muito tempo
por uma tal mulher”, porque também as flores secas, se alguém as
contempla depois que elas perderam o vigo, é evidente que lhe parecerdo
murchas; mas enquanto florescem e mantém o colorido, elas sdo muito

belas.

MENIPO: Pois € isso mesmo que me causa admiracdo, Hermes: que os
Aqueus nao perceberam que estavam sofrendo por uma coisa tdo efémera

e tdo facilmente perecivel. (LUCIANO, 1999, p. 67)

O capitulo IV do Memorias pdstumas, intitulado “A idéia fixa”, é aberto com
uma referéncia a dois autores latinos — Séneca e Suetonio. Nesse ponto da narrativa,
Bris Cubas explica que, para ele, havia se tornado idéia fixa, em nome do “amor da
gléria” ou da “sede de nomeada” (termos que ele mesmo utiliza), criar um emplasto
“anti-hipocondriaco, destinado a aliviar a nossa melanc6lica humanidade” (ASSIS,

2004, p. 515):

A minha idéia, depois de tantas cabriolas, constituira-se idéia fixa.
Deus te livre, leitor, de uma idéia fixa; antes um argueiro, antes
uma trave no olho. V& o Cavour; foi a idéia fixa da unidade italiana
que o matou. Verdade € que Bismarck ndo morreu; mas cumpre
advertir que a natureza é uma grande caprichosa e a histéria uma
eterna loureira. Por exemplo, Suetdnio deu-nos um Cl4udio, que
era um '"verdadeiro banana", -- ou "uma abodbora" como lhe

chamou Séneca, e um Tito, que mereceu ser as delicias de Roma.



59

Veio modernamente um professor e achou meio de demonstrar que
ambos esses conceitos eram errdneos e abstrusos, e que dos dois
césares, o delicioso, o verdadeiramente delicioso, foi o "abdbora"

de Séneca.

No excerto, Machado alude a duas obras nas quais a figura de Claudio aparece
de forma, no minimo, pouco prestigiosa: A vida dos doze Césares, de Suetodnio, escrita
por volta de 120 d.C e cujo titulo original € desconhecido, e o Apocolocyntosis divi
Claudii (Transformac¢@o em abdbora do divino Cl4udio), concebida por Lucius Annaeus
Seneca (o segundo filho de Séneca, o Antigo), por ocasido da morte do imperador
Cl4udio em 54 d.C.

Na primeira delas, estdo presentes as biografias de doze imperadores romanos:
Jalio César, Augusto, Tibério, Caligula, Nero, Galba, Oton, Vitélio, Vespaziano, Tito,
Domiciano e o Cldaudio do qual Machado fala. Na obra, Suetonio faz um relato dos
habitos, dos feitos, da personalidade e dos principais fatos da vida de cada um deles,
oferecendo, mesmo sem pretender dar uma dimensado de registro histérico fidedigno ao
texto, um bom retrato da Roma Imperial. O tom da obra € quase anedético e enfatiza o
lado engracado e as falhas fisicas ou morais dos imperadores ali mencionados. E o que
ocorre, de forma bem clara, no caso de Claudio. Esse Claudio mencionado é Tibério
Claudio Druso ou Tibério Cldudio César, nascido na regido atualmente pertencente a
cidade de Lyon, na Franca, sob o consulado de Jdlio Antoénio e Fabio Africano.
Suetdnio faz uma detalhada narracdo da existéncia de Claudio: desde as circunstancias
de seu nascimento, em torno do qual havia uma suspeita de adultério da parte de sua
mae Livia; até a fragilidade de sua sadde, que o fazia ser considerado inapto para “toda
e qualquer fungio piiblica ou privada” (SUETONIO, 2004, p. 243). Relata o autor latino
que, em certa ocasido, Cldudio presidiu um espetidculo de gladiadores com a cabeca
protegida, contrariamente a praxe, devido a sua constitui¢do fragil. Noutro momento,
também por razdes de saide, ele teria sido levado ao Capitdlio, para receber a toga viril,
em liteira, cerca de meia-noite, de forma a evitar os cumprimentos ou solenidades
cabiveis a ocasido. A isso se juntam outros acontecimentos, muitos deles
demonstrativos do pouco prestigio do qual dispunha o imperador.

Em vérias passagens de A vida dos doze Césares, € possivel perceber as razoes

para a afirmacdo machadiana de que “Suetonio deu-nos um Cldudio, que era um



60

verdadeiro banana”. Numa delas, fala o escritor latino que o tio-avd de Cléudio,
Augusto, descreveu-o, numa carta, como “retardado e enfermico, tanto de corpo quanto
de espirito” (SUETONIO, 2004, p. 244), ao mesmo tempo em que apelava, ao seu
interlocutor, que “ndo devemos fornecer ensejo a que se riam a sua € a nossa custa,
homens que tém por costume escarnecer e ridicularizar esta espécie de coisas”
(SUETONIO, 2004, p. 244). Augusto, consoante Suetdnio, ainda aponta Cladudio como
incapaz de ocupar “qualquer emprego”.

Claudio vivia de tal forma “exposto as desconsideracdes”, segundo conta o
escritor, que, além dos seus a desprezé-lo, ele também era alvo de gozacdes em outros
espacos de convivio. Noutra passagem, € narrado que Cldudio, ao atrasar-se para as
refeicoes, era xingado. Sem contar que, quando adormecia apds comer, 0 que era
freqiiente, importunavam-no, enchendo-o de sementes de frutas e caro¢os de azeitonas
ou acordando-o com chicotadas ou pancadas de palmatdria.

As circunstancias nas quais se tornou imperador tampouco estdo cercadas de
nobreza. De acordo com Suetdnio, Cldudio ascende ao cargo, aos cingiienta anos, em
meio a desordem gerada pelo assassinato de Caio Caligula. Aproveitando-se do caos
vigente, o imperador teria comprado a fidelidade de soldados e alterado leis de modo a

beneficiar possiveis aliados. Também puniu com a morte os traidores de Caio Caligula.

Tibério Cldudio (10 a.C.- 54 d.C)*°

*Todas as figuras desta tese sio reproducdes.



61

Ja que a Vida dos doze Césares é uma obra posterior ao Apocolocintose, €
possivel dizer que Suetdnio conserva, em certa medida, a desconstru¢do da figura de
Claudio, realizada por S€neca na satira de sua autoria. Ao falar da “abdbora de Séneca”,
Cubas se refere aquela que é considerada o dpice das sdtiras romanas, escrita apés um
momento de grande repressdo a producao satirica. Segundo Cardoso (2003, p. 96), se,
na era de Augusto, esse tipo de manifestacdo literdria ndo encontrou terreno fértil,
durante os mandatos de Tibério Nero César, Caligula e Cl4udio, a proibi¢do atinge
niveis ainda mais elevados. Apenas na época de Nero, € possivel constatar o
reflorescimento da sdtira, como por exemplo, a Apocolocintose de S€neca e as Sdtiras
de Pérsio.

Na Apocolocintose de Séneca, € relatada, de forma cdustica e risivel, a chegada do
mesmo Cldudio de Suetonio ao céu e, posteriormente, ao inferno, incluindo a narragao
de como ele é maltratado pelos deuses. Aos olhos de Séneca, a morte de um imperador
romano se converte, no caso de Cldudio, de um momento de gléria, com uma possivel
transmutacdo em deus, numa ocasido cercada de ridiculo. Além de honras ndo terem
sido consagradas a Cldudio, os seus crimes sdao lembrados e cogita-se punir o imperador

pelos abusos cometidos em vida:

Ele [Pedo Pompeius] o [Claudius] levou ao tribunal de Aecus, que
conduziu o julgamento de acordo com a lei Cornélia contra os
assassinos. Ele pediu a corte que registrasse o nome e relembrasse
a acusacdo: senadores mortos, 15; cavaleiros romanos, 121; outros,
tanto quanto os gridos de areia nas costas maritimas. Nao se
encontrou advogado disposto a defender o réu. Finalmente,
apareceu P. Petronius, antigo companheiro de Cldudio, um homem
habil na lingua claudiana, que postula a defesa do acusado, sendo o
pedido negado. Pedo Pompeius acusa com fortes apelos. Ao
comecar a responder, o defensor foi impedido de falar por Aecus,
homem justissimo, que condena Claudio depois de ouvir apenas
uma das partes e diz: Serd justo se for tratado como a muitos
tratou. Entdo houve um profundo siléncio. Todos estavam
estupefatos diante do novo procedimento, que ndo havia sido
adotado antes. Pareceu a Cldaudio que o processo representava

muito mais uma injustica do que uma novidade. Sobre a natureza



62

da pena, houve uma discussio durante muito tempo ...(SENECA,

2006)*

E, sem direito a um julgamento justo, Cldudio é transformado em escravo:

De repente apareceu César e o [Claudio] quis como seu escravo ...

L . < 2
Claudio foi entregue a César, que o presenteou a Aecus ...

(SENECA, 2006)

E interessante notar que a semente da obra em questdo foi plantada bem antes de
sua realizacdo. Séneca era respeitado tanto do ponto de vista literario quanto do politico.
Entretanto, Cldudio — o mesmo imperador que, anos mais tarde, seria atacado na
Apocolocintose — ndo leva isso em consideragdo e, em 41, expulsa Séneca de Roma, por
“provaveis intrigas palacianas”, conforme Cardoso (2003, p. 96). O autor s0 retornaria a
Roma depois de oito anos de exilio na ilha de Coérsega e devido a atuacdo de Agripina,
que, agora casada com Claudio, desejava ter S€neca como preceptor de seu filho Nero,
enteado do imperador.

Com a morte de Claudio, Séneca produz dois escritos: o primeiro deles é um
elogio finebre, lido por Nero®, durante as exéquias, e o segundo representa o “acerto de

contas” do autor satirico com o imperador que outrora o maltratara — a Apocolocintose.

*'A versdo é nossa. Segue o trecho do original para cotejo: “Ducit illum ad tribunal Aeaci: is
lege Cornelia quae de sicariis lata est, quaerebat. Postulat, nomen eius recipiat; edit
subscriptionem: occisos senatores XXXV, equites R. CCXXI, ceteros osa psamathos te konis te.
Advocatum non invenit. Tandem procedit P. Petronius, vetus convictor eius, homo Claudiana
lingua disertus, et postulat advocationem. Non datur. Accusat Pedo Pompeius magnis
clamoribus. Incipit patronus velle respondere. Aeacus, homo iustissimus, vetat, et illum altera
tantum parte audita condemnat et ait: aike pathoi ta t' erexe, diké k' itheia genoito. Ingens
silentium factum est. Stupebant omnes novitate rei attoniti, negabant hoc unquam factum.
Claudio magis iniquum videbatur quam novam. De genere poenae diu disputatum est ...”
(SENECA, 2006).

A observacdo da nota anterior vale para esta: Apparuit subito C. Caesar et petere illum
in servitutem coepit... Adiudicatur C. Caesari; Caesar illum Aeaco donat. (SENECA,

2006)



63

De volta ao Memdrias postumas, a principio, pode-se pensar que Bras Cubas
desejou, com a citagdo, apenas ilustrar as suas divagacdes sobre a criagdo de seu
emplasto. Mas, na realidade, tal citacdo estabelece um didlogo de muito maior
densidade do que os anseios egoistas de Bras Cubas. Apesar da intertextualidade com
Suetonio, a citacdo de maior peso € a de Sé€neca (o proprio Machado dé pistas disso
quando afirma que o Cldudio “verdadeiramente delicioso” é o de S€neca), porque, nela,

estaria expressa a base constitutiva do Memorias postumas, calcada na tradi¢ao da satira

menipéia*!, conforme Rego (1989, p. 173):

Isso Bras Cubas o faz no capitulo IV [voltar ao tema do emplasto],
intitulado “A Idéia fixa”. E é exatamente aqui que aparecem
claramente indicacdes da vertente lucidnica da sétira menipéia a

qual pertencem as suas Memdrias Postumas.

SParatore (1983, p. 586) lembra que € possivel nio pertencer, a Séneca, a autoria do discurso
funebre lido por Nero, mas ao préprio enteado do imperador morto, visto que: “Os ambientes
malignos da Roma imperial, invejosos da posi¢do conseguida por Séneca e prontos as criticas,
as ferroadas e as maledicéncias, atribuiram ao filésofo a responsabilidade de todos os atos e
escritos de Nero, até a separacdo de seu aluno: até lhe atribuiram a paternidade da mensagem
enviada por Nero ao Senado para justificar o matricidio.” Dessa forma, ndo haveria talvez
dissimulag@o ou contradi¢do na atitude de Séneca em escrever um elogio exequial e, apds isso,
uma 4cida sétira contra Claudio.

*'Género cuja origem remonta 2 obra do erudito romano Marco Teréncio Varrdo (116-27 a.C.),
composta de cento e cinqiienta livros, dos quais chegaram até nds apenas alguns fragmentos e
que se acredita ter sido um dos 4pices da literatura romana. Foi escrita em prosa e verso e trazia
uma multiplicidade de temas, apresentados de diversas maneiras. A parddia, a discussdao
filos6fica, a fantasia, aforismos e provérbios estavam presentes no escrito de Varrdo. A
menipéia recebeu tal denominagdo gragas a Menipo de Gadara, filésofo do século II a.C., autor
de sétiras das quais muitas se perderam. Para Bakhtin (2002), foi Menipo que deu ao género a
forma “cldssica”, consagradora da satira. Estdo, entre os representantes dessa modalidade
textual, um contempordneo de Aristételes, Heracleides Pontico; Bion de Boristenes; Luciano,
cuja obra oferece uma boa fonte de compreensdo da menipéia; e, posteriormente, Petronio, que
desenvolveu a sitira menipéia de maneira a deixd-la mais préxima de formas literdrias mais
tardias, como o romance, por exemplo. Deve ser citado também Apuleio, autor de O asno de

ouro, como um dos perpetuadores da tradicdo da sitira menipéia.



64

Antes de Rego (1989), Merquior (1972, p. 13), em artigo sobre o género e o estilo

nas Memdrias postumas, ja havia apontado a relacdo desse romance machadiano com a
satira menipéia:

Bras Cubas € um representante moderno do género cdmico-

fantéstico. Esta € a linhagem a que efetivamente pertence o livro. O

género coOmico-fantdstico, também conhecido como literatura

menipéia, tomou corpo, na literatura ocidental, desde o fim da

Antigiiidade; sua realizacdo mais perfeita sdo as sdtiras em prosa

de Luciano de Samésata (séc. II), autor dos Didlogos dos Mortos.

Em seu estudo, orientado por idéias bakhtinianas, Merquior (1972, p. 13-14)
mostra alguns aspectos constitutivos da sitira menipéia e como eles se encontram

presentes no Memdrias postumas. Segundo o critico brasileiro, estdo entre tais aspectos:

1) “a auséncia de qualquer distanciamento enobrecedor da figuragdo dos personagens e
de suas acdes”, o que diferenciaria a literatura cOmico-fantdstica da epopéia e da

tragédia;

2) “a mistura do sério e do comico”, que tem, como conseqiiéncia, o tratamento
humoristico de indagagdes essenciais como “o sentido da realidade, o destino do

homem, a orientac@o da existéncia”;

3) “a absoluta liberdade do texto em relagdo aos ditames da verossimilhanga”, o que
permite tanto elaborar uma obra de ritmo peculiar quanto mostrar, lado a lado, no dizer
de Merquior, as “fantasmagorias mais desvairadas” e os “detalhes mais veristas”.

Esse dltimo item € apontado por Rego como presente tanto no Apocolocintose
quanto nas Memorias postumas. Esse ritmo teria, como feicdo principal, um
“andamento irregular da forma narrativa” (1989, p. 42-43) e pode ser exemplificado,
dentro da obra de Séneca em questdo, pelo fato de a exposicdo dos eventos ocorrer de

uma perspectiva inusitada: ap6s a morte de Claudio e de lugares “pouco convencionais



65

como o céu e o inferno, incluindo momentos em que o imperador morto vaga, confuso,
pela terra, sem saber muito bem onde est4.

Esse mesmo ritmo — irregular e construido a partir de perspectivas inusitadas —
estd presente no Memdrias postumas, na figura de um narrador que fala do mundo dos
mortos, tendo a prépria morte como acontecimento inicial de suas memorias. Assim,
segundo Rego (1989, p. 171), Cubas altera as recomendacdes da poética horaciana, da
mesma forma que o faz em relagdo a estrutura narrativa tipica da epopéia — in media res
— e a fei¢do dos relatos cronoldgicos — ab ovo. Lembra o autor que o préprio Brds, ao
falar de seu estilo tropego de narrar, no capitulo LXXI, oferece pistas sobre o arranjo
peculiar do romance.

Uma das obras capitais da tradicao menipéica, O didlogo dos mortos, de Luciano,
também apresenta um modo peculiar de arranjo dos eventos, ja que, como o préprio
titulo sugere, tais didlogos sio mantidos no mundo dos mortos, entre figuras como
Agamenon, Menelau, Aquiles, Helena, entre outros, cuja pretensdo, arrogancia ou
algum dom especial ndo conseguiu livrar do fim inevitdvel. Como exemplo, apontamos
o didlogo XX VI, entre Aquiles e Antiloco, filho cacula de Nestor. Nesse trecho, Aquiles
d4 resposta a afirmacao indignada de Antiloco, que havia censurado o Pelida por ter ele
expresso a Odisseu, durante a passagem deste pelo mundo subterrdneo, o seu

arrependimento por haver preferido a gléria a uma existéncia simpléria, mas longa:

Filho de Nestor, eu ainda era ignorante a respeito do que se passa
aqui [no mundo dos mortos]; e, ndo sabendo qual das coisas era
melhor, eu preferi aquela miserdvel gloriazinha a vida. Agora, no
entanto, eu ja estou entendendo como a gldria € inditil, ainda que os

vivos cantem rapsédias em meu louvor. (LUCIANO, 1996, p. 195.)

A respeito da questdo da arquitetura especial da sdatira menipéia, existem
referéncias feitas por Bakhtin no Problemas da poética de Dostoievski. Consoante o
tedrico russo, ha, entre as distingdes do género menipéico, “uma excepcional liberdade
de invencao de enredo e filos6fica” (2002a, p. 114), o que teria como conseqii€éncia uma
magnifica ampliagdo dos recursos criativos possiveis a um autor. Dessa forma, por
exemplo, um her6i da menipéia pode aparecer com tracos dos mais incomuns: tanto

como seres historicos e lenddrios, a exemplo de Aquiles e Antiloco, quanto como um



66

narrador defunto, que dedica as suas memorias ao verme roedor de suas carnes. A
liberdade de criacdo das personagens se estende a caracterizacdo do cendrio, pois, de
acordo com Bakhtin, tais figuras podem ser levadas a subir aos céus ou descer aos
infernos®, andar por terras desconhecidas e ser colocadas em situacdes fora do comum
(2002a, p. 114), assim como ocorre tanto no Memorias postumas, com Cubas, como no
Didlogo dos mortos, com uma legido de almas, que falam do plano dos mortos.
Entretanto, essa liberdade inventiva ndo é fortuita. Ela estd a servico, segundo
Bakhtin (2002a, p. 114), de um “fim puramente filoséfico-ideoldgico, qual seja, o de
criar situacOes extraordindrias para provocar e experimentar uma idéia filoséfica”. O
proposito ndo € o de ilustrar ou materializar uma dada verdade, mas buscé-la, por meio
da provocagdo e da experimentagdo. Dessa forma, da mesma maneira que a mistura do
sério e do comico estd a servigo da anélise de questdes essenciais, conforme Merquior, a
liberdade criativa da sétira menipéia, reproduzida no Memorias postumas, também se

presta ao exame de questdes filoséficas, ideoldgicas ou existenciais.

4) “a freqliéncia da representacdo literaria de estados psiquicos aberrantes”, como as
paixdes desenfreadas e os delirios, por exemplo.

Assim como os demais, esse traco estd entre alqueles26 que Bakhtin (2002a, p.
116) reconhece como pertinentes para a caracteriza¢do da satira menipéia. Consoante o
tedrico russo, a presenca da experimenta¢ao moral e psicoldgica na menipéia se dd pela
“representacdo de inusitados estados psicolégico-morais anormais do homem - toda
espécie de loucura, da dupla personalidade, do devaneio incontido, de sonhos
extraordindrios, de paixdes limitrofes com a loucura”. O estudioso explica que a relagao
entre a menipéia e esses fendmenos ultrapassa o campo temadtico e atinge um carater

N

formal, ou seja, de elemento profundamente ligado a natureza da sdtira menipéia.

*Bakhtin, nesse mesmo estudo, chama a atenciio para a importincia de outros planos como a
Terra, o Olimpo e o Inferno na construcio do universalismo filoséfico da menipéia. A
circulagdo quase livre entre esses espagos gera o que o tedrico chamou de “didlogos no limiar”
(didlogos travados, por exemplo, entre o céu e o inferno, como, no caso, do Apocolocintose,
quando Cldudio € impedido de adentrar o recanto divino). Esses “didlogos no limiar”, diz
Bakhtin, foram um género largamente difundido na Idade Média e permearam tanto escritos de
tom sério quanto de tom jocoso (BAKHTIN, 2002, p. 116).

26 s . . o .
Bakhtin d4 uma lista de quatorze itens para a caracterizagdo da menipéia.



67

Segundo Bakhtin, o ato de delirar possui um papel muito relevante dentro da sitira
menipéia, porque, juntamente com os sonhos e a loucura, destréi a “integridade épica e
tragica do homem”, fazendo com que ele perca sua “’perfeicao e univaléncia” (2002a, p.
117), caracteristicas essas que estariam mais relacionadas a epopéia.

Pelo menos trés passagens do Memdrias postumas estdo entre 0Ss VAarios
momentos em que estados psicoldgicos alterados surgem dentro da obra. A primeira
delas se situa no capitulo VII — O delirio —, em que Bras Cubas € tomado por estranhas

visoes:

Que me conste, ainda ninguém relatou o seu préprio delirio; faco-o
eu, e a ciéncia mo agradecerd. Se o leitor ndo é dado a
contemplacdo destes fendmenos mentais, pode saltar o capitulo; va
direito a narra¢do. Mas, por menos curioso que seja, sempre lhe
digo que € interessante saber o que se passou na minha cabega
durante uns vinte a trinta minutos. Primeiramente, tomei a figura
de um barbeiro chinés, bojudo, destro, escanhoando um mandarim,
que me pagava o trabalho com beliscdes e confeitos: caprichos de
mandarim. Logo depois, senti-me transformado na Suma Teoldgica
de S3o Tomds, impressa num volume, e encadernada em
marroquim, com fechos de prata e estampas; idéia esta que me deu
ao corpo a mais completa imobilidade; e ainda agora me lembra
que, sendo as minhas maos os fechos do livro, e cruzando-as eu

sobre o ventre, alguém as descruzava (Virgilia decerto), porque a

atitude lhe dava a imagem de um defunto. (ASSIS, 2004, p. 520.)

Tomado por uma alucinagcdo causada pela doenca, Cubas imagina assumir
varias formas: um barbeiro chinés, a Suma Teoldgica de Sdo Tomds e novamente uma
figura humana. Em meio a um turbilhao de imagens, Cubas encontra Pandora e declara
sentir, ao contempld-la, a “decomposi¢cdo subita” de si mesmo (ASSIS, 2004, p. 522).
Conduzido por Pandora durante o delirio, Cubas observa um desfile dos séculos e de
suas antinomias: “Cada século trazia a sua por¢ao de sombra e de luz, de apatia e de
combate, de verdade e de erro, e o seu cotejo de sistemas, de idéias novas, de novas
ilusdes...” (ASSIS, 2004, p. 523.) Tal experiéncia, marcada pelas transmutagdes, leva o

narrador defunto a uma condi¢do em que ele serd capaz de enxergar além da univaléncia



68

mencionada por BAKHTIN. O delirio, para Brds Cubas, ¢ uma forma de destruicao,
assim como deconstrutora € a perspectiva do Memdrias postumas.

Associado a representacdo de um estado psicoldgico alterado, o fragmento
transcrito contém um teor pessimista que, se ndo € determinante, ajuda a reforcar a
hipétese de um didlogo com a sdtira menipéia. As interpretacdes de dois criticos —
Merquior (1972) e Bosi (1999) — para o capitulo VII apontam, nele contido, um

desengano que se dissemina por toda a obra. O primeiro deles — Merquior — vé o

(€N

fragmento como a chave filoséfica do Memorias postumas. No delirio, o homem

(@'N

mostrado como o “chocalho das paixdes, o rebelde indtil, para quem mesmo o prazer
sendo uma dor bastarda” (1972, p. 15). O pathos da amargura presente em O Alienista é
retomado e a Natureza € vista como um flagelo e a Histéria como uma catdstrofe. Desse
modo, a destruicdo e a crueldade figuram como normas da existéncia.

O pessimismo notado por Merquior também estd presente na leitura de Bosi
(1999, p. 156) para o mesmo trecho. Segundo este, “o delirio de Bras Cubas com sua
regressao a origem dos tempos e o encontro com a Natureza madrasta € a contra-
alegoria de todas as ideologias progressistas”. Destarte, o escritor fluminense nega a
positividade do tempo defendida por essas teorias e concebe-o numa perspectiva eivada

de amargura, consoante o que nos explica Bosi:

Machado diz o contrario. O tempo € “ctimplice dos atentados” e
ndo traz em si a libertacdo dos homens em face da opressdo e da
mentira. O tempo corre fazendo esquecer os bons propdsitos:
nenhuma promessa lhe resiste, “curta é a piedade dos homens”,
“les morts vont vite”. O tempo apenas consolida a posicdo do
vencedor enquanto apaga as veleidades de altruismo e

generosidade. (1999, p. 156)

Bosi vai além de Merquior, pois acredita que o pessimismo do delirio de Brés
Cubas se estende ndo s6 ao Memorias postumas como um todo, mas a toda a obra
machadiana, visto que “para Machado, [...], qualquer forma de otimismo césmico ou
histérico deve soar como imponente ilusdo” (BOSI, 1999, p. 156)

A segunda passagem que trata de estados psicoldgicos alterados estd no

capitulo CLIV, chamado “Os navios do Pireu”. Nessa altura, Cubas dialoga com o



69

alienista sobre a loucura de Quincas Borba. Inquieto sobre o estado mental do amigo,

Brés € “tranqiiilizado” com essas palavras:

— H4 de lembrar-se, disse-me o alienista, daquele famoso maniaco
ateniense, que supunha que todos os navios entrados no Pireu eram
de sua propriedade. Nao passava de um pobretdo, que talvez ndo
tivesse, para dormir, a cuba de Didgenes; mas a posse imagindria
dos navios valia por todas as dracmas da Hélade. Ora bem, hd em
todos n6és um manfaco de Atenas; € quem jurar que nio possuiu
alguma vez, mentalmente, dois ou trés patachos, pelo menos, pode
crer que jura falso. — Também o senhor! perguntei-lhe. — Também
eu. — Também eu? - Também o senhor; e o seu criado, nao menos,
se é seu criado esse homem que ali estd sacudindo os tapetes a
janela. De fato, era um dos meus criados que batia os tapetes,
enquanto nés faldvamos no jardim, ao lado. O alienista notou entio
que ele escancarara as janelas todas desde longo tempo, que alcara
as cortinas, que devassara o mais possivel a sala, ricamente
alfaiada, para que a vissem de fora, e concluiu: — Este seu criado
tem a mania do ateniense: cré que os navios sdo dele; uma hora de
ilusdo que lhe d4 a maior felicidade da terra. (ASSIS, 2004, p.
636.)

Corroborando a afirmagdo bakhtiniana de que um dos tragos da menipéia € o
interesse por temas relacionados a loucura ou a outros estados psicolégicos anormais,
Rego (1989, p. 92) inclui essa passagem do Memorias postumas no conjunto de
referéncias machadianas ao gé€nero cultivado por Luciano. Segundo o estudioso, o
episddio dos navios do Pireu é um “topos lucianico” e foi novamente citado por
Machado em cronica da revista A semana, do dia 22 de novembro de 1896. Além de
recuperar um fragmento da obra de Luciano, consoante Rego, Machado estaria também
retomando uma “longa tradicdo de alusdo ao texto lucianico” (p. 93), visto que Xavier
de Maistre e La Rochefoucauld ja haviam utilizado esse excerto.

Os devaneios derradeiros de Quincas Borba, narrados no capitulo CLIX -

intitulado “Semideméncia” constituem a terceira passagem, alusiva a sitira menipéia,

por meio da representagdo de um estado psicolégico. Na narracdo de Bras Cubas sobre



70

as condicdes de Quincas Borba, transparece a nota melancélica e desenganada,

pertinente ao idedrio da menipéia:

A voz mal podia sair-me do peito; e, alids, nao tinha descoberto
toda a cruel verdade. O Quincas Borba nio sé estava louco, mas
sabia que estava louco, e esse resto de consciéncia, como uma
frouxa lamparina no meio das trevas, complicava muito o horror da
situagdo. Sabia-o, e ndo se irritava contra o mal; ao contrério,
dizia-me que era ainda uma prova de Humanitas, que assim
brincava consigo mesmo. Recitava-me longos capitulos do livro, e
antifonas, e litanias espirituais; chegou até a reproduzir uma danca
sacra que inventara para as cerimOnias do Humanitismo. A graca
ldgubre com que ele levantava e sacudia as pernas era
singularmente fantdstica. Outras vezes amuava-se a um canto, com
os olhos fitos no ar, uns olhos em que, de longe em longe,
fulgurava um raio persistente da razdo, triste como uma lagrima...
Morreu pouco tempo depois, em minha casa, jurando e repetindo
sempre que a dor era uma ilusdo, e que Pangloss, o caluniado
Pangloss, ndo era tdo tolo como o supds Voltaire. (ASSIS, 2004, p.

638-639)

Sobre o tema da loucura em Machado de Assis, acrescenta Rego (1989, p. 96)
que, além de mencdo velada a sitira menipéia, tal assunto € “uma metéfora central para
sua visdo de mundo”, o que estaria explicitado em obras como O alienista e 0 Memorias
postumas de Brds Cubas.

5) “o uso constante de géneros intercalados”, como o uso de cartas ou de histérias
menores inseridas no todo da obra. Os exemplos utilizados por Merquior sdo os
capitulos dedicados a Marcela, a D. Placida, a Vilaga e ao almocreve.

Além dos aspectos elencados por Merquior (1972) e Rego (1989), é possivel
flagrar outros tracos da menipéia no Memorias postumas, alguns deles presentes na
Apocolocintose que Machado citou.

Chamada por Bakhtin (2002a, p. 113) de “sitira menipéia cldssica”, a
Apocolocintose de Séneca, de acordo com Rego (1989, p. 38), possui, além de teor

politico, tracos que a inserem mais na tradicdo menipéica do que na heranga das satiras



71

romanas. O primeiro deles diz respeito a presenca da parddia, manifesta, por exemplo,
na simulag@o do tom solene dos tribunais ou dos tratados de historiadores, evocando-os,
de maneira ir6nica. Sdo parodiados também a linguagem e a sabedoria populares e
autores cldssicos como, por exemplo, Homero e Virgilio, que tém seus versos repetidos

em tom de parddia. Para ilustrar, reproduzimos o fragmento lembrado por Rego:

Quando ele [Hércules] olhou mais de perto, a coisa lhe pareceu ser
uma espécie de homem. Recuperando-se, disse entdo o que de seu
greguinho lhe saiu mais facilmente: Quem és tu? Qual teu pafs, e
quem teus pais? Cldudio ficou encantado de encontrar homens de
letras naquele lugar, e chegou a ter alguma esperanga de arranjar
algum lugar para seus trabalhos de histéria. Dai lhe responde com
outro verso homérico, explicando que era César: “os ventos me
trouxeram do [lion 2 terra das cegonhas”. Mas ele poderia ter
citado o verso seguinte, também homérico e nao menos verdadeiro:

“la chegado, saqueei a cidade e matei toda a gente”. (1989, p.40)27

No fragmento acima, a apropriacdo parddica se d4 quando Hércules recita versos
de Homero para indagar a Claudio sobre sua identidade e origem. Isso ocorreu apods ter
o her6i confundido o imperador morto, pelo seu aspecto desagradavel, com uma
possivel décima terceira tarefa, depois das doze ja realizadas. Claudio, por sua vez, feliz
por ter encontrado homens ilustrados naquele ambiente, retruca usando versos também
de Homero. Em ambas as ocasides, o distanciamento e a renovacao do sentido original

do texto (no caso, os versos homéricos) — tipicos da pardédia — se estabelecem.

*’Para cotejo, eis o trecho correspondente do original: Tum Hercules primo aspectu sane
perturbatus est, ut qui etiam non omnia monstra timuerit. Ut vidit novi generis faciem, insolitum
incessum, vocem nullius terrestris animalis sed qualis esse marinis beluis solet, raucam et
implicatam, putavit sibi tertium decimum laborem venisse. Diligentius intuenti visus est quasi
homo. Accessit itaque et quod facillimum fuit Graeculo, ait: tis pothen eis andron, poié polis
éde tokées. Claudius gaudet esse illic philologos homines, sperat futurum aliquem historiis suis
locum. Itaque et ipse Homerico versu Caesarem se esse significans ait: lliothen me pheron
anemos Kikonessi pelassen. Erat autem sequens versus verior, aeque Homericus: entha d'egb

polin eprathon, blesa d'autous. (Apocolocyntosis divii Claudii, V).



72

No caso do Memorias postumas, hd também a apropriacdo parddica de textos
classicos, quando encontramos passagens como a seguinte, situada no capitulo XXIV -

“QO autor hesita”:

Eu deixava-me estar ao canto da mesa, a escrever desvairadamente
num pedaco de papel, com uma ponta de ldpis; tracava uma
palavra, uma frase, um verso, um nariz, um tridngulo, e repetia-os
muitas vezes, sem ordem, ao acaso, assim: arma virumque cano
Arma virumque cano arma virumque cano arma virumque arma
virumque cano virumque Maquinalmente tudo isto; e, ndo obstante,
havia certa 16gica, certa deducdo; por exemplo, foi o virumque que
me fez chegar ao nome do préprio poeta, por causa da primeira
silaba; ia a escrever virumque, - e sai-me Virgilio, entdo continuei:
Vir Virgilio Virgilio Virgilio Virgilio Virgilio. (ASSIS, 2004, p.
548-549)

A morte da mie, Bras Cubas reage com perplexidade e, numa tentativa de amainar
a dor, recolhe-se a uma propriedade no morro da Tijuca. O capitulo acima narra quando
o pai de Brés tenta retird-lo do isolamento em que o jovem se encontra. O pai Cubas
propde que o rapaz se dedique a politica, mas, para tal, antes de mais nada, seria
conveniente arranjar um bom casamento, 0 que, nos termos paternos, ja estava
razoavelmente bem encaminhado. Brds Cubas ouve tudo com desinteresse, enquanto
rabisca figuras e alguns versos iniciais da Eneida. H4, inclusive, uma desconstru¢do, do
ponto de vista estrutural, do texto virgiliano. Os versos sdo sucessivamente modificados,
partindo de sua forma original até derivarem no nome do grande poeta latino. Ao
rabiscar tais versos, Brds Cubas desmonta, simbolicamente, o sentido originalmente
elevado deles. Esse desmonte retira o texto de seu contexto original e coloca-o mais
proximo de Cubas e de sua condigcdo, ji que o épico, aos olhos machadianos, é
retrabalhado de maneira a aproximar-se do ideal de homem de um dado momento.

E o que nos mostra Rego (1989, p. 165). De acordo com ele, Machado de Assis,
em obras como Memdrias postumas de Brds Cubas, Dom Casmurro e Quincas Borba,

elabora uma “re-escritura irdnica dos grandes géneros da literatura ocidental”,

baseando-se nos preceitos de uma poética da tradi¢do lucidnica relacionada a satira



73

menipéia. No caso de Memdrias postumas, o género retomado € o épico, mas nao
aquele pertinente ao texto homérico ou aos escritos biblicos, ditos autoritdrios. Na obra
machadiana, o épico traduz a cosmovisao do “heréi de cada época” (p. 167), pois
“através de suas transformacgdes, os herdis épicos escrevem a epopéia do espirito
humano”. Ainda segundo Rego (1989, p. 167), Machado consegue enxergar “a
ambigiiidade ironica do herdi do século vinte” e mostra que esse herdi € inverossimil
(como Rocambole), maravilhoso — na sua capacidade de cruzar as etapas de uma
existéncia —, cOmico e sem a mesma nota autoritdria das obras épicas.

Esse novo épico transparece na atitude do homem vacilante, angustiado, cheio de
incertezas, como € Brds Cubas. A personagem central do Memorias Péstumas reproduz
o seu sentimento de inseguranca por meio da forma distraida na qual retoma um texto
associado a uma tradi¢do — épica e herdica - em que os homens encontravam respostas
com mais facilidade. A condi¢ido de Bras Cubas explica a sua atitude. Mais do que um
homem em crise, ele € a representacdo da faléncia moral de toda uma estrutura. Schwarz
(1998, p. 123) dedica parte de seu célebre estudo sobre 0 Memdrias postumas a algumas
observacdes sobre o cariater do amante de Virgilia. Mesmo apontando que a tese da
hereditariedade, como justificativa para a indole de Cubas, é um ataque machadiano ao
Naturalismo, Schwarz nio deixa de flagrar elementos que, a0 mesmo tempo em que Sao
fatores de influéncia para o protagonista do romance, também representam as bases
frageis na qual a sociedade brasileira do Império estd apoiada: familia permissiva,
ausente e cheia de vicios, ao lado de préticas de exploragdo e ganancia. A Brds Cubas
cabe perpetuar as “regras da oligarquia, a saber, [...] casamento arranjado, filhotismo
politico e horror aos pobres” (SCHWARZ, 1998, p. 125) e &, diante disso, que ele
hesita, como a parddia a Virgilio insinua, ndo por honestidade ou decéncia, mas por
constituicdo ociosa, futil e imprestavel.

Ao usar parodicamente o fragmento da Eneida, Machado estd duplamente
associado a tradi¢ao da sitira menipéia: em primeiro lugar, pelo uso parddico da citagdo
(n2o exclusivo da sdtira, mas muito pertinente a ela) e, em segundo, pelo empréstimo
franco e aberto de textos alheios — fei¢do que Rego mostra ser consideravelmente
relevante para a caracterizacao menipéica.

Sobre a questdo de empréstimo de textos, Rego (1989, p. 169) afirma que, de
acordo com Gilbert Highet, € possivel identificar, como um dos tracos da sdtira, a

apresentacdo de um “pedigree”, ou seja, de uma linha da qual o texto satirico seria



74

“descendente”. Essa informacdo poderia ser obtida por meio da prépria obra satirica. O
exemplo citado por Highet estd no Elogio da loucura, em que Erasmo diz que tem,
como base, autores como Apuleio e S€neca.

Mesmo reticente quanto a esse critério de andlise da sdtira, Rego acha pertinente
aplica-lo ao caso do Memorias postumas, ja que Machado se empenha, aqui e acold, em
indicar os textos retomados e parodiados. Inclusive, a “ascendéncia™ do Memdrias
postumas estaria indicada no capitulo IV - A Idéia fixa — conforme vimos
anteriormente. Claramente afinado com a fei¢do tipica dos narradores da tradi¢do da
menipéia, Machado ndo teria problema algum, em usar textos de outrem, por meio da
parddia, consoante Rego (1989, p. 176).

O préprio Machado sugere, no capitulo XXIV, “Curto, mas alegre”, esse trabalho
de retomada, por meio das palavras de Bras Cubas, que admite ter colhido cita¢des de

varios autores para compor o seu ‘acervo pessoal :

Nio tinha outra filosofia. Nem eu. Nao digo que a Universidade
me ndo tivesse ensinado alguma; mas eu decorei-lhe s6 as
férmulas, o vocabuldrio, o esqueleto. Tratei-a como tratei o latim:
embolsei trés versos de Virgilio, dois de Horicio, uma dizia de
locugdes morais e politicas, para as despesas da conversacao.
Tratei-os como tratei a Histdria e a Jurisprudéncia. Colhi de todas
as coisas a fraseologia, a casca, a ornamentagio, que eram para o
meu espirito, vaidoso e nu, o mesmo que, para o peito do
selvagem, sdo as conchas do mar e os dentes de pessoa morta.
Talvez espante ao leitor a franqueza com que lhe exponho e realgo
a minha mediocridade; advirta que a franqueza € a primeira virtude

de um defunto. (ASSIS, 2004, p. 545-546)

Essa apropriacdo parddica de textos ajuda a confirmar o didlogo com a sétira
menipéia presente no romance. Por sua vez, esse didlogo representa muito mais do que
referéncias pontuais e limitadas a obras da tradicio menipéica. Tais mengdes
evidenciam que a intertextualidade se estabelece tanto em niveis mais evidentes quanto

em patamares mais profundos, resultando na incorporagdo de praticas pertinentes aos



75

géneros dos textos aludidos, colocadas a servigo da andlise de temas relativos a nossa

histéria e formacao.



76

3.2. Vozes gregas no Quincas Borba: Homero € a tragédia grega.

Misturou idéias préprias e alheias, imagens de toda sorte, idilicas, épicas,
a tal ponto que Rubido perguntava a si mesmo como é que um homem,
que ia morrer dali a dias, podia tratar tdo galantemente aqueles negdcios.

(ASSIS, 2004, p. 649)

Sobre a questdo das referéncias a literatura grega no romance Quincas Borba,
inicialmente € possivel afirmar que elas estdo distribuidas em dois planos dentro da
narrativa: um € mais evidente e se concretiza por meio das referéncias expressas aos
autores e textos, enquanto o outro comporta mengdes sutis, ao longo da obra, a tragédia
classica grega. Nesse ultimo aspecto, o Quincas Borba demonstra, além das razodes
cldssicas para a associacdo com o Memdrias postumas (como a personagem Quincas
Borba e a teoria do Humanitismo, por exemplo), outra relacio de parentesco com o
romance que lhe antecede: tanto um como outro possuem uma forte ligacdo a géneros
textuais desenvolvidos dentro da literatura grega.

Antes, contudo de analisar a presenca de elementos da tragédia grega no
Quincas Borba, tratemos das referéncias expressas aos autores e textos. Uma dessas
mengdes se encontra no capitulo LII desse romance. Buscando livrar-se da inquietagao
gerada pelas palavras enamoradas que lhe dirigira Rubido, Sofia vai ao jardim de sua
casa, de onde observa os transeuntes. Dentre eles, estd “um rapaz alto”, que a corteja e
que ela depois reconhece ser Carlos Maria, um jovem de quem recebera galanteios em
certa festa. Em meio a isso, Sofia vé um carteiro tropegar e cair, o que causa nela o riso

N

que Machado compara a “gargalhada inextinguivel” dos deuses:

Perdoem-lhe esse riso. Bem sei que o desassossego, a noite mal
passada, o terror da opinido, tudo contrasta com esse riso
inoportuno. Mas, leitora amada, talvez a senhora nunca visse cair
um carteiro. Os deuses de Homero, e mais eram deuses, debatiam
uma vez no Olimpo, gravemente, e até furiosamente. A orgulhosa
Juno, ciosa dos coléquios de Tétis e Jupiter em favor de Aquiles,

interrompe o filho de Saturno. Jupiter troveja e ameaca; a esposa



77

treme de codlera. Os outros gemem e suspiram. Mas quando
Vulcano pega da urna de néctar, e vai coxeando servir a todos,
rompe no Olimpo uma enorme gargalhada inextinguivel. Por qué?
Senhora minha, com certeza nunca viu cair um carteiro. (ASSIS,

2004, p. 687)

Afresco pompeiano que traz a imagem de Aquiles e Briseida.

Nesse trecho, reporta-se Machado ao canto I da Iliada. Para a compreensio do
papel dessa citacdo dentro do texto machadiano, é muito importante levar em
consideracdo o fechamento dado por Homero a esse canto, que narra a causa da cdlera
de Aquiles, motivada pelo insulto de Agamenon. O general supremo grego retira, da

companhia do herd6i, a cativa Briseida, por quem o Pelida muito se afei¢oara. O Atrida



78

queria, com isso, compensag¢ado por ter perdido o seu proprio “troféu de guerra” (a jovem
Criseida, entregue de volta ao pai, sacerdote apolineo, para aplacar a fdria divina).
Ofendido, Aquiles se ausenta do conflito e suplica, a sua mae deusa, que interceda por
ele junto a Jupiter (ou Zeus). Do esforco de Tétis em satisfazer os desejos filiais, sdo
conseqiiéncia os “coléquios de Tétis e Jupiter”, os quais tanto enfurecem Juno ou Hera.
Temeroso pelo destino de Hera, numa possivel represdlia de Zeus, Hefesto tenta
acalmar a mae. Esse gesto desperta, nos deuses presentes no Olimpo, largo riso.

A introducdo do risivel se d4 pelo aparecimento da figura de Hefesto. Mesmo
sendo um deus, Hefesto ndo tinha uma vida digna disso. A aparéncia desse deus era um
constante convite ao riso para as divindades olimpicas: feio, coxo, peludo, dono de
ombros largos, pernas finas e tortas. As condi¢cdes de seu nascimento também estdao
cercadas de ridiculo. Seduzida por Zeus quando ainda era casta, Hera a ele se entrega e,
desse modo, concebe Hefesto. Na tentativa de esconder seus atos pré-nupciais, Hera
joga o filho recém-nascido, do monte Olimpo, no mar. Teria Hefesto, assim, adquirido a
deformacdo. Reforcam, ainda, o carater ridiculo de Hefesto, as circunstancias de seu
casamento com Afrodite e como ele a surpreende durante uma trai¢do com Ares.

Na passagem do Quincas Borba em questdo, dentre as varias possibilidades de
leitura oferecidas pelo canto I da Iliada, prefere Machado destacar o risivel. Esse
aspecto, introduzido tanto pelo fragmento do texto homérico quanto pela imagem do
carteiro caido, pode ser relacionado com a personagem Rubido. Sofia ri da ma sorte do
carteiro, mas se encontra ainda tomada pelas sensacOes causadas pela investida
audaciosa do antigo professor, ocorrida nos jardins de sua casa. Indiretamente Sofia ri
de Rubido, que, tanto quanto o carteiro, praticou um ato desajeitado e vexatorio.

Durante a corte desastrada de Rubido, narrada entre os capitulos XXXIX e XLII,
¢ bastante visivel como ele se torna merecedor de escarnio. Varios sdo os elementos,
relacionados a esse momento, que ajudam a reforcar a aura de ridiculo presente na
personagem do antigo mestre de meninos. Dentre alguns deles, estdo, em primeiro
lugar, o fato de que ele usa “uma comparacao velha, mui velha, apanhada em nao sei
que décima de 1850, ou de qualquer outra pagina em prosa de todos os tempos” para
falar dos olhos de Sofia, o que denuncia o provincianismo e a simploriedade da

personalidade de Rubido.



79

Em segundo, hd uma sugestio contida nas palavras do narrador, no capitulo XL,
de que o gesto de Rubido € mesmo digno de riso, porque “Em cima, as estrelas pareciam
rir daquela situacao inextricavel” (ASSIS, 2004, p. 672).

Em terceiro, propde Rubido a Sofia que “todas as noites, as dez horas fitasse o
Cruzeiro, ele o fitaria também, e os pensamentos de ambos iriam achar-se ali juntos,
intimos, entre Deus e os homens”. Essa atitude € interpretada por Cristiano, marido de
Sofia, como decorrente da “origem matuta” de Rubido, além de, segundo Palha, tratar-
se de “um pedido de alma candida”, pois “é assim que as mocas falam aos quinze anos;
€ assim que falam os tolos em todos os tempos, € os poetas também; mas ele nem ¢é
moca nem poeta” (ASSIS, 2004, p. 683).

Vale lembrar ainda que Sofia recebeu similar galanteio ao de Rubido, por parte
de Carlos Maria. Tanto ela quanto Cristiano apresentam uma reagdo bem diversa
daquela que tiveram por conta do atrevimento de Rubido. Sofia chega a apreciar o
galanteio de Carlos Maria, ao passo que sente repulsa pelo gesto que, vindo do sécio de

seu marido, é desagraddvel, conforme o trecho a seguir:

[Sofia e Carlos Maria] dangaram uma quadrilha, por simples
condescendéncia dele, que ndo dancava nunca lembrava-se de lhe
ter ouvido muitas palavras agraddveis, relativamente a beleza da
mulher, que, dizia ele, consistia principalmente nos olhos e nos
ombros. Os dela, como sabemos, eram magnificos. E quase ndo
tratou de outro assunto, os ombros e os olhos; a propdsito de uns e
outros contou vdrias anedotas sucedidas com ele, algumas sem
interesse, mas falava tdo bem! E o assunto era tdo dela! E verdade;
lembrava-se agora que, apenas ele a deixou, Palha veio ter com ela,
sentou-se na cadeira, ao lado, e disse-lhe o nome do rapaz, porque
ela ndo ouvira bem a pessoa que lhe apresentara: era Carlos Maria,
o préprio do almogo do nosso Rubido. - E a primeira figura do
saldo, disse-lhe o marido com orgulho de ver que se ocupara tanto
tempo com ela. — Entre os homens, explicou Sofia. (ASSIS, 2004,

p. 687)

Além dessa interpretacdo, em que o fragmento € visto como contribui¢do

indireta para a caracterizacdo de Rubido, Rego vé o trecho do Quincas Borba alusivo ao



80

canto 1 da Iliada (1989) sob outro angulo. Defende o autor que o episddio da queda do
carteiro contém ecos da tradi¢do luciadnica, visto que se apropria de “um topos cldssico
com uma finalidade claramente humoristica” (1989, p. 100). Esse trecho de Homero, de
acordo com Rego, teria sido parodiado por Luciano, no Didlogo dos deuses, numa
passagem em que Hera e seu marido discutem: Hefestos ndo aparece durante a cena, é
apenas citado por Zeus, que o faz com o propésito de ridicularizar o deus manco. Diz
ainda Rego (1989, p. 102) que a alusdo machadiana ao riso dos deuses constituiria um
caso de parddia de segundo grau, pois “a sombra de Luciano estd presente no texto de
Machado, por detrds da sombra homérica” (REGO, 1989, p. 102). Haveria, assim, “a
parddia ao riso grotesco obtido pela mistura do tragico e do cOmico, mistura tao tipica
da tradi¢@o lucianica”.

Entendemos que a mistura do tradgico e do comico ja estaria contida em Homero
e ndo haveria, no texto de Luciano, uma parddia ao final do canto 1 da Iliada. Ambos
mostram o caréter ridiculo de Hefestos, mas o trago do risivel estaria presente apenas na
obra do poeta epopeico. Recuperamos o fragmento de Luciano citado por Rego,
presente no sexto dos Didlogos dos deuses, com a finalidade de esclarecer a nossa

proposic¢ao:

HERA: Tudo bem se queres casar com ele, mas te lembra de que
estds me insultando como se estivesses apaixonado, por causa

desse escanciador.

ZEUS: Nao, se pelo visto deveria ser teu filho Hefestos, com sua
deformidade, quem nos serviria a bebida, recém-chegado da forja,
ainda cheio de fagulhas, quando acaba de deixar as tenazes. E n6s
temos que tomar a taga de suas maos, abraca-lo e beija-lo, quando
nem sequer tu, sua propria mae, o beijaria de boa vontade, estando
como estd com o rosto todo negro de fuligem.28 (LUCIANO, 1997,
p-43)

*Segue o trecho da versdo espanhola para cotejo: “HERA: Por mi, como si quieres casarte con
él, pero acuérdate de que me estds insultando como si estuvieras borracho, por culpa de esse
escanciador. ZEUS: No, si por lo visto tendria que ser tu hijo Hefesto, com su cojera, quien nos
sirviera la bebida, recién llegado de la fragua, todavia lleno de pavesas, cuando acaba de dejar

las tenazas. Y nosotros tenemos que tomar la copa de sus manos, abrazarle y besarle, quando ni



81

Ao longo do didlogo, Hera repreende Zeus por seu interesse excessivo por
Ganimedes. Ela lembra, ao marido infiel, suas constantes traicdes, das quais faz parte a
atracdo que Zeus demonstra, nesse trecho da obra, por Ganimedes. O filho de Cronos
responde a sua queixosa esposa que Ganimedes € preferivel a Hefestos, cuja presenca é
desagradédvel até mesmo para Hera. Aqui, a deformidade do deus da forja ndo causa o
riso, mas suscita o desprezo da parte de Zeus e dos demais. Luciano enfatiza, de forma
mais pronunciada, o disforme e o desagradivel da imagem de Hefestos, sem
necessariamente precisar recorrer ao texto de Homero, ja que tal dado — a aparéncia
bizarra do deus coxo — pode ser encontrado em toda uma tradi¢ao mitoldgica e literdria.
Dessa forma, podemos insistir na idéia de que o texto homérico é diretamente
recuperado por Machado. A interferéncia lucidnica ocorreria pelo uso parddico da
citacdo de Homero, ja que tal recurso € comum na satira menipéia.

Também no que diz respeito as referéncias explicitas aos textos greco-latinos,
ha, no capitulo CLVI, uma cita¢io a Luculo, uma das personalidades histdricas tratadas
por Plutarco, em Vidas paralelas. Na passagem citada do Quincas Borba, o declinio
psicoldgico e financeiro de Rubido € narrado. Os acessos de insanidade de Rubido
tornam-se mais freqiientes e ele interpreta noticias politicas, recebidas da Europa, como
triunfos pessoais: “Quaisquer que fossem as noticias dava-lhes o sentido da vitdria.
Fazia a conta dos mortos e feridos, e achava sempre um grande saldo a seu favor”
(ASSIS, 2004, p. 774). Aos que freqiientavam sua casa, distribuia patentes militares
imagindarias, chamando-lhes, por exemplo, de Marechal Pio ou Marechal Torres. Os
jantares ndo possuiam mais a riqueza de outrora, contudo, ainda assim, Rubido os

considerava luxuosos, ocorrendo, nessa altura da narragdo, a mencao a Luculo:

Quando Rubido deixava o campo de batalha para tornar a mesa,
esta era outra. J4 sem prataria, quase sem porcelana nem cristais,
ainda assim aparecia aos olhos de Rubido regiamente espléndida.
Pobres galinhas magras eram graduadas em faisdes; picados
triviais, assados de ma morte traziam o sabor das mais finas

iguarias da terra. Os comensais faziam algum reparo, entre si, ou

siquiera tu, su propia madre, le besarias a gusto, estando como estd con el rostro todo negro de

hollin”. A traduc¢@o € nossa.



82

ao cozinheiro, mas Luculo ceava sempre com Luculo. (ASSIS,

2004, p. 775)

Luculo, ou Licio Licinio Luculo, (118-56 a.C) foi um consul da antiga Roma e
serviu a Licio Cornélio Sula, general e ditador romano. Luculo nasceu em Roma, no
ber¢o de uma importante familia, e era neto homdénimo do também consul Lucio Licinio
Luculo. Plutarco escreveu a respeito de Luculo em Vidas paralelas, coletanea de
quarenta e seis biografias de estadistas gregos e romanos agrupados em pares. Além do
valor literdrio dessa obra, é notdvel também o trabalho de pesquisa e registro histéricos
empreendido por Plutarco. Muitas fontes consultadas pelo escritor se encontram
perdidas, o que aumenta a relevincia da obra em pauta. Segundo Bowra (1983, p. 189),
Shakespeare leu Plutarco em tradugdes e muitas palavras deste s@o recuperadas por
aquele nas pecas de assunto romano — como, por exemplo, Anténio e Cledpatra,
Coriolano e Jiilio César. Plutarco teria sido, nas palavras de Bowra (1983, p. 188), “um

grande colecionador de costumes, crengas locais e curiosidades”.

<}

atthe Bible upon Ludgate-Hill.
And Thomas L ee
at theTurk es Head wn Fleet:
Jtreete over againft FetterLane )/
1676

————

7

~ 2 s ¥ %
e
7 Printed For Georg

Fac-simile do frontispicio da edi¢dao de 1676 das Vidas paralelas, de Plutarco, publicado em

Londres, por George Sawbridge.



83

Em Vidas paralelas, Plutarco faz o percurso biografico de Luculo, incluindo
informacdes como sua ascendéncia, relacionamentos amorosos, trajetdria politica,
carreira militar e habilidades, dentre elas, falar fluentemente tanto o latim quanto o
grego. O modo de vida luxuoso e exuberante de Luculo também é descrito por Plutarco,
que compara a existéncia dele a uma comédia antiga, dividida em duas partes: a
primeira dedicada ao engajamento politico e militar do consul e a segunda voltada para
as crises de bebedeira e para os banquetes, além de outras formas de diversdo e
frivolidade. Estao entre o que Plutarco chama de frivolidade as riquezas adquiridas por
Luculo: constru¢des luxuosas, obras de arte, além de outros bens acumulados durante as
campanhas militares nas quais o consul se engaja. Os banquetes oferecidos pelo chefe
militar se tornam famosos pela opuléncia, despertando a inveja alheia e 0os comentarios
jocosos. Pratos ricos e bem elaborados, servidos em baixelas adornadas com pedras
preciosas, musica e recitacdes dramadticas estdo entre os requintes dessas ocasides.

Machado, no capitulo CLVI do Quincas Borba, alude a passagem da obra em
que Plutarco narra uma das anedotas contadas sobre a ostentagdo cultivada por Luculo:
nela, o lider recrimina um servo pela falta de apuro no jantar servido. A frase
recuperada por Machado — Luculo ceia com Luculo — € dita pelo préprio Luculo ao seu
criado, que negligenciara a refeicao pela auséncia de convidados. O consul exige de seu
servo pratos mais elaborados, visto que, para a existéncia deles, ndo era necessdria a

presenca de outrem:

Além disso, que Luculo tinha ndo apenas prazer, mas orgulho
desse modo de vida, esta claro nas anedotas contadas sobre ele.
Uma vez, quando ele estava jantando sozinho, e um modesto
repasto servido em prato tnico tinha sido preparado para ele, ficou
furioso, e chamou o criado que era responsdvel por isso. O servo
disse que ndo supds que, ji que ndo havia convidados, que ele
queria algo muito caro. “O que disseste tu”, perguntou o senhor,
“ndo sabias tu que hoje Luculo janta com Luculo?” (PLUTARCH,
2005). *

*Extraido de “http://www.gutenberg.org/dirs/etext96/plivs10.txt” e por nds traduzido:
Moreover, that Lucullus took not only pleasure but pride in this way of living, is clear from the

anecdotes recorded of him. [...] And once, when he was dining alone, and a modest repast of



84

No texto de Plutarco, € interessante notar que o ocorrido € lembrado como uma
das vérias anedotas contadas sobre a extravagancia de Luculo. No Quincas Borba, a
frase resgatada aparece como um indice da inconsciéncia de Rubido quanto a sua
decadéncia tanto financeira quanto psicoldgica: de indole fraca e desnorteado pelos
delirios cada vez mais constantes e intensos, o ex-professor caminha a passos largos em
direcdo a pobreza, motivada, principalmente, pelas acdes de pessoas inescrupulosas e
pelo desperdicio. Entretanto, ndo é isso que a personagem vé diante de seus olhos.
Rubido continua enxergando a fortuna de outrora. Por essa razdo, seria valido pensar
que uma nota de patético € conferida a citacdo do Vidas paralelas.

Seja por meio da citacdo ao texto de Plutarco, seja por outros recursos, a
insercdo do patético, no Quincas Borba, possui uma func¢do bastante relevante, na
medida em que tal conceito tem uma relacdo estreita com a tragédia cldssica grega,
género com o qual o romance em questdo manteria um didlogo, como mencionado.
Rego (1989, p. 177) ja havia sugerido essa ligacdo, ao afirmar que: “Nele [no Quincas
Borba], praticando uma re-escritura tragica de um tema coémico, Machado repete o
processo de hibridizacdo genérica utilizado no romance anterior [0 Memdrias
Péstumas]”. O estudioso defende que Machado constr6i a personagem Rubido
envolvida em “situacdo caracteristica da comédia, numa obra que € levada a um
desenlace tragico”. Para Rego, o aspecto comico de Rubido seria decorrente de sua
condicdo, que remonta a caracterizacdo das personagens tipicas da comédia consoante
Aristételes™.

Concordamos com Rego quando o autor postula que, na arquitetura do Quincas

Borba, € possivel perceber caracteristicas tragicas. Todavia, ndo acreditamos que o

one course had been prepared for him, he was angry, and summoned the servant who had the
matter in charge. The servant said that he did not suppose, since there were no guests, that he
wanted anything very costly. "What sayest thou?" said the master, "dost thou not know that
today Lucullus dines with Lucullus?"

®Aqui estd um dos trechos nos quais Rego (1989, p. 179-180) comenta essa possivel
caracteristica de Rubido: “Trata-se assim de um dos personagens tipicos da comédia, ja
identificado por Aristételes sob o nome de agroikos, isto €, ristico, roceiro ou matuto. [...] ... ao
fazer de Rubido um professor provinciano enriquecido que se perde em meio a alta sociedade da
época, Machado estd utilizando um protagonista tipico e uma situagdo caracteristica da

comédia.”



85

romance em pauta represente uma maneira tragica de tratar um assunto comico. O que
Rego entendeu como comico — o choque, a incongruéncia, a inadaptacdo de um homem
simples a uma nova realidade e as situacdes derivadas dessa condi¢do — nds
consideramos patético.

Além da passagem em que a citacdo de Plutarco aparece, ha outros momentos da
narrativa do Quincas Borba em que o patético transparece. Com o declinio financeiro e
psicoldgico, Rubido enfrenta a solidao. Antes cercado de amigos, dentre eles, o casal
Palha, o ex-professor passa a ser rejeitado por aqueles que, outrora, desfrutaram, de
alguma forma, de sua generosidade ingénua ou que viram nele um meio para a
concretizagio de um interesse. E o que se dd nos capitulos CLXXIX e CLXXXI. No
primeiro deles, Rubido visita Camacho, em seu escritério, e € friamente recebido por
ele. A recepcao anterior de Camacho — comprada a custa de boas contribui¢des por
parte de Rubido — € substituida por gestos de repulsa. O ex-amigo desvia de Rubido os
olhos e mantém “minutos de siléncio absoluto” (ASSIS, 2004, p. 794), além de fazer
uma expressao dura e séria e simular leituras e redagdes de textos para nao dar atenc¢ao
ao ex-mestre provinciano. Atordoado e humilhado, Rubido ndo se d4 conta do que
motiva tal tratamento: “Estendeu-lhe a mao; Camacho segurou-lha de leve, e tornou ao
papel. Rubido desceu a escada, aturdido, magoado com a frieza do seu ilustre amigo.
Que lhe teria feito?” (ASSIS, 2004, p. 794).

No outro exemplo, presente no capitulo CLXXXI, Rubido estd na casa do Major
e de sua filha Tonica. O pai e a moga repetirdo, com Rubido, 0 mesmo comportamento
de rejei¢do e preconceito que sofreram de amigos em melhor sorte do que eles. Um dos
acessos do protagonista se inicia durante a visita e ele se vé como Napoledao III. O
Major se da conta do que estd havendo e prontamente inventa meios de expulsa-lo dali,
chegando a ser rude: “Ja entdo o pai pegava Rubido pelo braco e o encaminhava para a
porta” (p. 796).

Na saida, a porta, Rubido cruza com o noivo de Tonica. A descri¢do fisica da
cena é uma sugestdo do incomodo representado pelo enfermo: “D. Tonica entrou para
receber o noivo, mas a porta estava atravancada com o pai e Rubido” (ASSIS, 2004, p.
796). Ela, outrora, sem casamento ou noivado aos quarenta anos, contemplou Rubido
com olhos esperancosos de mocga ansiosa por casar. Agora, ela ignorava-o, tanto que:

“Da rua, ainda Rubido olhou para as janelas, com os dedos no chapéu, a fim de



86

cumprimentar D. Tonica; mas D. Tonica estava na sala, onde Rodrigues acabava de
entrar, fresco e delicioso, como a primeira rosa de verdo” (ASSIS, 2004, p. 796).

Essas duas passagens sdo sucedidas por uma outra também significativa no
tocante ao patético. No capitulo CLXXXII, o delirio de Rubido prossegue e, na rua, ele
gesticula e fala sozinho. Enquanto caminha, moleques o insultam e muitos curiosos
observam-no em atitudes de gozacdo e desrespeito. Porém, hd aqueles que sentem
compaixao pelo infortinio de Rubido e, cotejando a sua sorte com a dele, consolam-se
em relacdo ao proprio destino, as vezes ndo muito feliz: “E mais de um tinha pena do
pobre diabo; comparando as duas fortunas, mais de um agradecia ao céu a parte que lhe
coube, amarga, mas consciente. Preferiam o seu casebre real ao alcd¢ar fantasmagorico”
(ASSIS, 2004, p. 799).

O desfecho do romance também apresenta um teor patético:

Poucos dias depois morreu... Ndo morreu sibdito nem vencido.
Antes de principiar a agonia, que foi curta, p0s a coroa na cabecga,
uma coroa que nao era, ao menos, um chapéu velho ou uma bacia,
onde os espectadores palpassem a ilusdo. Nao, senhor; ele pegou
em nada, levantou nada e cingiu nada; s6 ele via a insignia
imperial, pesada de ouro, ritila de brilhantes e outras pedras
preciosas. O esfor¢o que fizera para erguer meio corpo ndo durou
muito; o corpo caiu outra vez; o rosto conservou porventura uma
expressdao gloriosa. -Guardem a minha coroa, murmurou. Ao
vencedor... A cara ficou séria, porque a morte € séria; dous minutos
de agonia um trejeito horrivel, e estava assinada a abdicacdo

(ASSIS, 2004, p. 806).

De volta a Barbacena, os estados mental e fisico de Rubido pioram. Decadente,
enfermo e acompanhado tdo somente do cao Quincas Borba, a personagem central do
romance vaga perdido, esfomeado e envolto no delirio, até ser reconhecido pela
comadre, que o recolhe das ruas e que o ampara até o momento final, descrito na
passagem hi pouco mostrada. A vertigem derradeira d4, em definitivo, a Rubido, as
glérias que ele imaginara em vida e é o dpice do processo de decadéncia por ele

enfrentado.



87

Pela recuperacdo do patético e de outros elementos componentes da tragédia
classica grega, cremos ter o Quincas Borba tracos convergentes com esse género. Entre
outros elementos pertinentes a tragédia nesse romance, estaria tanto o cometimento de
um erro tragico, por parte da personagem do ex-professor, quanto a idéia de que, assim
como os herdis da tragédia, tal erro conduz a um desfecho ou situacdo infeliz.

Se estamos falando da tragédia grega, € bom que facamos referéncia a relevante
contribuicdo de Aristételes sobre o assunto. No capitulo VI da Poética, Aristételes
(1990, p. 110) define a tragédia como ‘“a imitagdo de uma acdo de cardter elevado”,
apresentando um certo fim e uma certa extensdo. Tal imitacdo € feita pelas personagens
em acgdo e se destina a despertar a pena e o terror, com o objetivo de obter a purgacdo
dessas emocdes’'. No capitulo XIII, Aristételes explica que esses sentimentos — o temor
e a compaixao — devem ser instigados pela contemplacdo de um homem comum, ndo
detentor de virtudes superiores, mas também desprovido de grandes defeitos, sendo

levado da felicidade para o infortunio:

... evidentemente se segue que nio devem ser representados nem
homens muito bons que passem da boa para a ma fortuna — caso
que ndo suscita terror nem piedade, mas repugnancia —, nem
homens muito maus que passem da md para a boa fortuna, pois nao
ha coisa menos trdgica, faltando-lhe todos os requisitos para tal
efeito [...] Resta, portanto, a situacio intermedidria. E a do homem

que ndo se distingue muito pela virtude e pela justica; se cai no

*'Seguem aqui a citagdo de duas tradugdes da Poética, relativas a esse topico. A primeira delas é
a consagrada versdo de Eudoro de Souza e a segunda € uma edicao francesa, cuja referéncia se
encontra na bibliografia: 1) “E, pois, a tragédia imitaco de acdo de caréter elevado, completa e
de certa extensdo, em linguagem ornamentada e com as vdrias espécies de ornamentos
distribuidas pelas diversas partes, ndo por narrativa, mas mediante atores, e que, suscitando o
terror e a piedade, tem por efeito a purificacdo dessas emocgdes.” 2) “La tragédie est donc
I"imitation d’une action noble, conduite jusqua sa fin et ayant une certaine étendue, en une
langage relevé d assaisonnements dont chaque espece est utilisée séparément selon les parties
de l"oeuvre: c’est une imitation faite par des personnages en action et non par le moyen d une
narration, et qui par 1’entremise de la pitié et de la crainte, acomplit la purgation des émotions

de ce genre”.



88

infortdnio, tal acontece, ndo porque seja vil e malvado, mas por

forga de algum erro [...] (ARISTOTELES, 1990, p. 120.)

O infortinio da personagem tragica nao ocorreria, dessa forma, por conta de um
ato de perversidade dela: a motivacdo estaria em falta grave por ela cometida, um erro
trdgico ou hamartia. Concernente a esse erro tragico, afirma Lesky (2001, p. 29) que ele
“se refere a uma falha no sentido da incapacidade humana de reconhecer aquilo que é
correto e obter uma orientacdo segura”. Isso pressupde a fragilidade do homem, j4 que
este ndo estaria “a altura de determinadas tarefas e situacdes”. Para Lesky, Aristoteles é
bastante claro quanto a essa questdo: a falha ndo deve ser compreendida como moral,
mas como possivel de ser cometida por qualquer um, o que geraria o efeito de temor e
compaixao pretendido pela tragédia.

Numa visdo préxima de Lesky, Luna (2005, p. 262) também discute a natureza
do erro tragico. Antes de mostrar o seu ponto de vista, a autora aponta o fato de que h4,
em torno da hermenéutica do conceito aristotélico de falha trdgica, uma larga discussao,
dividida em duas grandes vertentes. Uma delas acredita que o Estagirita propds o termo
pensando “em erro moral, indicativo, portanto, de vicio de cardter”’. A outra postula que
a hamartia seria um erro de julgamento ou intelectual. Luna considera a segunda linha
como a mais pertinente, j4 que ndo quis Aristételes aderir a perspectiva moralista de
Platao, estando aquele mais interessado “no engendrar da fabula, na concatenacdo dos
episddios a partir dos critérios de verossimilhanca e necessidade” (2005, p. 276), ou
seja, o erro tragico estaria a servico de propdsitos estéticos, excluindo preocupacdes
moralizantes. A queda ocorre, segundo a estudiosa, “ndo como conseqiiéncia de uma
deficiéncia moral que se apresente como traco do carater do agente do erro, mas por um
erro involuntdrio, que ird desencadear os episddios causadores da catdstrofe” (p. 277).

Certo de que toma uma decisdo correta ao partir para o Rio de Janeiro, o
guardido de Quincas Borba caminha para a prépria desgraca. O erro trdgico de Rubido
seria ter tentado viver num mundo distante das suas referéncias pessoais habituais, sem
condicdes de compreender a complexidade do que se abria diante de seus olhos: ex-
professor de meninos de uma cidade interiorana, ingénuo, crédulo e generoso, Rubido
desloca-se para a Corte, “cansado da provincia” e para “gozar a vida” ou “tirar a

morrinha do corpo”, numa atitude tipica de um novo rico.



89

O despreparo de Rubido para lidar com a sua nova condi¢do fica bem evidente
no capitulo XXI, em que € narrado o primeiro encontro do provinciano com o casal
Palha. Aos dois estranhos, durante a viagem de trem de Barbacena para o Rio de
Janeiro, Rubido revela detalhes de sua ventura financeira. O perigo de sua conduta
aparece ironicamente mostrado na adverténcia de Cristiano. A ironia decorre de tal
conselho partir justamente dele, que, com sua ganincia e auséncia de escripulos, serd
um dos responsaveis pela queda de Rubido: “Outra cousa. Ndo repita o seu caso a
pessoas estranhas. Agradeco-lhe a confianga que lhe mereci, mas nao se exponha ao
primeiro encontro. Discri¢do e caras servigais nem sempre andam juntas” (ASSIS, 2004,
p. 660)

No capitulo LXII do romance, uma cena é simbdlica da relagdo existente entre
Rubido e o novo mundo ao qual ele se langou. O infeliz herdeiro de Quincas Borba
descia as escadas do escritério de Camacho, apds uma visita, quando se depara com a

baronesa do Piaui:

RUBIAO despediu-se. No corredor passou por ele uma senhora
alta, vestida de preto, com um arruido de seda e vidrilhos. Indo a
descer a escada, ouviu a voz do Camacho, mais alta do que até
entdo. Oh! senhora baronesa! No primeiro degrau parou. A voz
argentina da senhora comecou a dizer as primeiras palavras; era
uma demanda. Baronesa! E o nosso Rubifo ia descendo a custo, de
manso, para nio parecer que ficara ouvindo. O ar metia-lhe pelo
nariz acima um aroma fino e raro, cousa de tontear, o aroma
deixado por ela. Baronesa! Chegou a porta da rua; viu parado um
coupé; o lacaio, em pé, na calcada, o cocheiro na almofada,
olhando; fardados ambos... Que novidade podia haver em tudo
isso? Nenhuma. Uma senhora titular cheirosa e rica, talvez
demandista para matar o tédio. Mas o caso particular é que ele,
Rubido, sem saber por que, e apesar do seu proprio luxo, sentia-se
o mesmo antigo professor de Barbacena. (ASSIS, 2004, p. 695-
696)

A figura elegante e perfumada da baronesa envolve Rubido numa espécie de

embriaguez — “cousa de tontear” — que pode ser comparada a embriaguez causada pelo



90

ambiente da Corte no ex-mestre. Poderiamos afirmar que, nessa altura do romance,
temos um quadro, em escala reduzida, que representa o tipo de interacdo do ex-
professor com a sociedade da Corte: a0 mesmo tempo que o embriaga, aquele universo
o desnorteia. Essa representacdo poderia ser aplicada também a outros individuos que
tentam travar relagdes com essa sociedade e sentem dificuldade ou desejo em
compreendé-la e por ela ser aceito. Nesse sentido, € possivel concordar com as palavras
de Gledson (1991, p. 104), quando ele afirma que Rubido é “o centro catalisador das
ilusdes partilhadas por toda a sociedade, inclusive Palha e Sofia, que também sonham
com o enobrecimento (embora o primeiro insista em dizer que o deseja apenas para a
esposal)”.

Por outro lado, a reacdo de Rubido, diante daquela mulher rica e dona de um
titulo, denuncia o cardter simplério e “deslumbrado” da personagem: ele mesmo,
“apesar do seu proprio luxo”, momentaneamente, parece se dar conta da sua esséncia
ristica e ingénua, que ndo lhe permite compreender plenamente aquela sociedade cheia
de armadilhas.

Ainda no que concerne a questao do erro tragico, Rubido acumula equivocos que
o conduzem a um processo de decadéncia, constatado quando examinamos a presenca
do patético no Quincas Borba. A puni¢do dos enganos do protagonista vem, em maior
parte, por meio de sua degradacdo social. Isso nos permite afirmar que, na convergéncia
machadiana com a tragédia, a sociedade ocupa o lugar dos deuses furiosos, visto que,
tanto quanto eles, ela pune sem misericordia o homem, quando ele se torna autor de um
deslize comprometedor da ordem de um dado universo.

Por tltimo, gostariamos de lembrar as palavras de Vernant (1999, p. 219) sobre
0s questionamentos que podem estar presentes na tragédia cldssica grega. Acreditamos
que alguns deles aparecem no romance Quincas Borba, visto que o percurso de Rubido

€ marcado pelo equivoco, pela tensdo social e pela ruina, dos quais fala Vernant:

O drama antigo explora os mecanismos pelos quais um individuo,
por melhor que seja, é conduzido a perdi¢ao, ndo pelo dominio da
coagdo, nem pelo efeito de sua perversidade ou de vicios, mas em
razdo de uma falta, de um erro, que qualquer um pode cometer.
Desse modo, ele desnuda o jogo de forgas contraditérias a que o

homem estd submetido, pois toda sociedade, toda cultura, da



91

mesma forma que a grega, implica tensdes e conflitos. Dessa
forma, a tragédia propde ao espectador uma interrogacdo de
alcance geral sobre a condi¢do humana, seus limites, sua finitude
necessdria. Ela traz consigo, na sua mira, uma espécie de saber,

uma teoria relativa a essa ldgica ildgica que preside a ordem de

nossas atividades de homem. (1999, p. 219)



92

3.3. A voz da Grécia no D. Casmurro: Homero, Plutarco e Luciano.

3.3.1. Homero

Uma referéncia a Iliada presente no capitulo LXI, intitulado “A vaca de
Homero”, é o nosso ponto de partida para a andlise que buscaremos empreender do D.
Casmurro.

Nessa passagem da obra em questdo, José Dias — o agregado de D. Gldria, mae
de Bentinho — planeja uma estratégia para afastar o jovem Bento do semindrio. Para
tanto, pensa José Dias em fazer Bentinho simular um mal do peito, o que justificaria
uma viagem de tratamento a Europa. Com isso, o rapaz estaria mais distante dos
propositos de vida eclesidstica que lhe foram impostos pela mae. O agregado expde a
Bentinho o que deve fazer para atingir tal objetivo, e, como é de seu habito, profere
frases de efeito como: “vale sempre entrar no mundo ungido com os santos 6leos da
teologia” e “o mundo também € igreja para os bons”. Nesse ponto do texto machadiano,

entra a referéncia a Homero:

Tenha paciéncia, va estudando, ndo se perde nada em ir sabendo ja
daqui alguma cousa; e, demais, ainda ndo acabando padre a vida do
semindrio € util, e vale sempre entrar no mundo ungido com os
santos 6leos da teologia... Neste ponto, — lembra-me como se
fosse hoje, — os olhos de José Dias fulguraram tdo intensamente
que me encheram de espanto. As palpebras cairam depois, e assim
ficaram por alguns instantes, até que novamente se ergueram, € 0s
olhos fixaram-se na parede do pdtio, como que embebidos em
alguma cousa, se ndo era em si mesmos, depois despegaram-se da
parede e entraram a vagar pelo pétio todo. Podia comparé-lo aqui a
vaca de Homero; andava e gemia em volta da cria que acabava de
parir. [...] — J4, j4, ndo, mas eu hei de avisar vocé€ para tossir,
quando for preciso, aos poucos, uma tossezinha seca, e algum
fastio; eu irei preparando a Excelentissima... Oh! tudo isto é em

beneficio dela. Uma vez que o filho ndo pode servir a Igreja, como



93

deve ser servida, o melhor modo de cumprir a vontade de Deus é
dedicé-lo a outra cousa. O mundo também € igreja para os bons...
Pareceu-me outra vez a vaca de Homero, como se este "mundo
também ¢é igreja para os bons", fosse outro bezerro, irmdao dos

"santos 6leos da teologia." (ASSIS, 2004, p. 872.)

Bentinho compara os gestos de José Dias ao comportamento de Menelau, no
canto XVII da lliada, diante do caddver de Patroclo, morto em combate por Heitor, por

ocasido da funesta Guerra de Troia, consoante o trecho abaixo nos mostra:

O nobre filho de Atreu, Menelau, valoroso guerreiro, /ciéncia
tivera de que Patroclo aos golpes dos Troas caira./Corta, envolvido
de bronze, através das fileiras da frente, /e ao derredor do cadaver
se pds a girar, qual novilha /inexperiente do parto, que muge

rodeando o bezerro... (HOMERO, 2002, p. 387)

Bem visivel € a desmedida entre as duas cenas aproximadas pela citagdo.
Embora a possivel ida de Bentinho para o semindrio seja uma questdo de grande
importancia para ele, a situacdo ndo comporta o grau de comog¢do contida na morte de
Pétroclo. Tal comog¢ao nao é o tnico motivo da “desproporcdo’: Machado, com a
citacdo, retoma o género €pico, que narra os grandes feitos dos grandes homens, num
ponto de vista coletivo, para falar da ‘conspiragdo” de um rapazote, com um agregado
de sua casa, visando a fuga do sacerddcio. O perecer de Patroclo atinge uma dimensao
muito maior, pois altera o destino de um conflito das proporcdes do que foi a Guerra de

Tréia®”. Em decorréncia desse fato, Aquiles, até entdo, ausente do conflito por causa da

®A Guerra de Tréia é reconhecida como um acontecimento fmpar e de uma magnitude nunca
vista. E o que se da, exempli gratia, no canto VI da Iliada, em que Agamenon, ao incitar as
tropas gregas, compara os feitos de Diomedes com as conquistas dos antepassados deste,
relacionadas a expedi¢do dos sete contra Tebas. Esténelo, o companheiro de Diomedes,
entretanto, rejeita tal comparacio, pois cré que o episédio aludido por Agamenon é de menor

monta: “Conscientemente, Agamenon, torces os fatos veridicos./Temos orgulho de ser mais

prestantes que os nossos maiores./De sete portas, foi Tebas por nds facilmente expugnada,/com



94

ofensa praticada por Agamenon, retorna aos campos de batalha e muda a sorte a favor

dos gregos.

Relevo romano do século II d.C. que representa Aquiles arrastando o corpo de Heitor. A sombra

de Patroclo aparece ao fundo.

Além disso, a dedicacdo de José Dias em ajudar Bento a se livrar do semindrio
ndo tem uma motivacao das mais nobres. O agregado, dissimulado como era, trabalhava
também em beneficio préprio, ao aderir a causa do rapaz. Isso porque, além do desejo
de viajar a Europa, Dias ja antevia a época em que Bentinho ocuparia o lugar de D.
Gloéria. Gledson (1991, p. 89) atesta o fato de que José Dias € movido por interesses

pessoais, ao contrario da imagem subserviente e leal que o agregado procura transmitir:

Seus pontos de vista estio em inteira concordancia com seu
cardter. Sabemos que o servidor aparentemente devotado a familia
é, na maioria das vezes, fiel por cdlculo, e ndo por lealdade, o que
ndo o impede de ser um romantico pomposo e sentimental. Certo, a
impraticabilidade e a flexibilidade de suas opinides sdo o resultado

de sua subordinacdo inveterada, porém ressentida e calculista.

Em torno dessa questdo, Schwarz (1997), retomando idéias freyrianas, afirma

que José Dias pertence 2 amostragem variada, oferecida dentro do D. Casmurro™, de

pouca gente, lancada de encontro as possantes muralhas, [...] Nao queiras, pois, comparar a dos
nossos avos a nossa gléria.” (HOMERO, 2002, p. 129).
B A questdo aqui levantada — das relacdes sociais e familiares baseadas em interesses pessoais -

ndo aparece apenas no D. Casmurro. Belo exemplo disso estd no Esaii e Jaco. Joao de Melo,



95

tipos que se beneficiam com a protec@o paternalista da persistente estrutura da “grande
familia rural da Col6nia em condi¢des de cidade e europeizagdo oitocentista” (1997, p.
23). Dentre essas figuras, segundo o autor, estariam agregados, vizinhos, parentes de
poucas posses, entre outros, boa parte deles aspirantes a protecao oferecida por aqueles
de melhor situacdo. A atitude de José€ Dias representaria, nessa perspectiva, uma adesao
ao partido de seus senhores que, consoante Schwarz, a0 mesmo tempo em que garante
certas “delicias”, “compensando em imagina¢do o desvalimento social efetivo” (1997,
p. 22), elimina, por outro lado, “a formagao do critério proprio e a reflex@o a respeito”.

Bosi (1999) também se inclina sobre a andlise de ligacdes como a existente entre
José Dias e D. Gléria. Segundo o autor, € possivel reconhecer, nas narrativas do escritor
carioca, um “quadro” (1999, p. 153), no qual é mostrada uma “teia de relacdes sociais,
quer intrafamiliais (na ampla acepcao de parentesco, compadrio e agregacdo), quer de
vizinhancga, profissdo e vida publica entre pares ou entre pessoas situadas em niveis
distintos” (1999, p. 153). O que chama a atencdo de Bosi € o fato de que tais relagcdes
estdo marcadas pela assimetria e pela disparidade, as quais sdo bem ilustradas pela
imagem bosiana da escada de degraus de diferentes alturas. Como numa escada, nessa
teia de relagdes, os participantes “nunca podem olhar-se ou falar-se como verdadeiros
pares” (1999, p. 153), como € caso de Dias e Bentinho.

Dessa forma, da mesma maneira que ha um abismo entre a cena recuperada da

lliada por Bentinho e a situacdo em que ele e o agregado estdo envolvidos, um largo

parente pobre do outrora também pobre Santos, deseja que este lhe consiga um emprego. Os
propdsitos de Melo, entretanto, frustram-se, visto que Santos tomava as suas ‘precaucdes”
quanto a possiveis aborrecimentos dessa natureza: “[Santos] Casou em 1859 com esta
Natividade, que ia entdo nos vinte anos e ndo tinha dinheiro, mas era bela e amava
apaixonadamente. A Fortuna os abengoou com a riqueza. Anos depois tinham eles uma casa
nobre, carruagem, cavalos e relagdes novas e distintas. Dos dous parentes pobres de Natividade
morreu o pai em 1866, restava-lhe uma irma. Santos tinha alguns em Maricd, a quem nunca
mandou dinheiro, fosse mesquinhez, fosse habilidade. Mesquinhez nio creio, ele gastava largo e
dava muitas esmolas. Habilidade seria; tirava-lhes o gosto de vir cd pedir-lhe mais. Ndo lhe
valeu isto com Jodo de Melo, que um dia apareceu aqui, a pedir-lhe emprego. Queria ser. como
ele, diretor de banco. Santos arranjou-lhe depressa um lugar de escrivao no civel em Marici, e

despachou-o com os melhores conselhos deste mundo.” (ASSIS, 2004, p. 954.)



96

fosso social existe entre o seminarista e futuro chefe da familia e o homem que vive de
favores na casa de sua mae.

Dentro do D. Casmurro, Homero também € citado no capitulo “CXXV: Uma
comparacao”. Escobar havia morrido por afogamento e Bento Santiago escrevera, para
serem lidas durante o enterro, algumas palavras de louvor e despedida. Entretanto,
tomado pelo ciime da maneira como Capitu contemplara o caddver do amigo morto,
Bento muda seus sentimentos em relagdo ao ex-companheiro de seminério e se compara
a Priamo, que foi obrigado a prestar reveréncia a Aquiles, ap0s ter este matado o seu

filho amado Heitor.

Cabeca de Priamo em marmore, circa 380-370 a.C, na qual se v€ a expressao de dor da

personagem diante de seu destino terrivel.

Taca 4tica com figura de Priamo, suplicando a Aquiles a devolug@o do corpo do filho Heitor.

Note-se que o caddver de Heitor se encontra embaixo do leito de banquete.

Na lliada, o resgate do corpo desse herdi troiano € narrado no canto XXIV.
Como vinganga por ter Heitor matado Patroclo, Aquiles faz sucumbir o filho de Priamo

e comete um ultraje ao cadaver do principe morto: em redor do timulo de Patroclo,



97

arrasta o corpo inanimado do guerreiro. Os deuses se chocam diante de tal cena e
intervém: Tétis é mandada para acalmar o Pelida e Iris orienta Priamo a ir buscar o filho
morto, mediante o oferecimento de presentes a Aquiles, que aceita a proposta. Na tenda
do guerreiro grego, Priamo suplica pelos despojos de Heitor, como narra Homero (2002,

p- 539), no trecho abaixo:

Sem pelos outros ser visto, entra o grande monarca, e de Aquiles/
aproximando-se, abraga-lhe os joelhos e beija as terriveis/ maos

homicidas, que muitos dos filhos lhe havia matado.

Bento cré que, assim como Priamo, estava saudando alguém que lhe roubara um

bem precioso:

Priamo julga-se o mais infeliz dos homens, por beijar a mao
daquele que lhe matou o filho. Homero é que relata isto, e € um
bom autor, ndo obstante contd-lo em verso, mas hd narragcdes
exatas em verso, e até mau verso. Compara tu a situa¢io de Priamo
com a minha; eu acabava de louvar as virtudes do homem que
recebera, defunto, aqueles olhos... E impossivel que algum Homero
ndo tirasse da minha situagdo muito melhor efeito, ou quando
menos igual. Nem digas que nos faltam Homeros, pela causa
apontada em Camdes; ndo, senhor, faltam-nos, é certo, mas é
porque os Priamos procuram a sombra e o siléncio. As ldgrimas, se
as tém, sdo enxugadas atrds da porta, para que as caras aparecam
limpas e serenas, os discursos sdo antes de alegria que de

melancolia, e tudo passa como se Aquiles ndo matasse Heitor.

(ASSIS, 2004, p. 928.)

A proépria citagdo de Homero j4 traria, em si, elementos para a sua compreensao.
Bento afirma que a sua situag@o poderia ser narrada com a mesma elevacao com a qual
as circunstancias enfrentadas por Priamo foram relatadas. Se isso ndo ocorre, ndo €
porque faltem “Homeros”, mas pelo fato de Bento ter sido obrigado a dissimular os seus
reais sentimentos em relacdo a Escobar. Haveria, dessa forma, uma insinuagdo de

parddia, ja que fica sugerido o aproveitamento do formato do texto homérico, mas numa



98

direcdo diferente daquela presente na Iliada, j4 que Bento ndo € Priamo e ndo precisara
enfrentar tudo o que a morte de um filho amado, valoroso (especialmente num momento
terrivel como a Guerra de Troéia) e leal implica. A desgraca de Bento € pessoal e talvez
uma armadilha engendrada por ele mesmo, contaminado pela mentalidade do meio em
que foi gerado.3 4

Bakhtin (2002b, p. 194), aponta, justamente como um dos tragos da parddia, a
utiliza¢do do texto de outrem numa perspectiva de afastamento em relacdo ao discurso
original, assim como faz Machado ao conferir um novo significado para o poema
homérico citado.

Outros autores também enfatizam o sentido de afastamento, em relacdo ao texto
fonte da citacdo, que a parddia contém. Hutcheon (1989, p. 54) baseia a sua definicao de
parddia na mudanga, quando afirma que a repeti¢do calcada na diferenga ou na inversao,
numa atitude transformadora do modelo, é o alicerce da construcao parddica.

Também segundo a autora, como ja foi comentado, a parddia pode conter uma
critica ou representar uma atitude de homenagem ao texto citado. No caso machadiano,
flagramos um uso irreverente e irdnico das alusdes, ressaltando que a desconstrug¢ao
empreendida por Machado atinge, sobretudo, a personagem ou situacdo do romance em
que a referéncia aparece. Isso ndo significa, contudo, que a obra, quando citada, passe
incélume por esse processo. Como € natural no caso de referéncias, ha uma adaptagao
ao novo contexto em que elas surgem. Contudo, € muito provavel que o trabalho
machadiano de citacdo ndo seja dedicado simplesmente a reveréncia ou a critica do
texto usado: este se converteria numa ferramenta, num instrumento, artificio ou recurso
para discutir, retratar ou analisar determinada situa¢do. Assim sendo, a ironia ou outro
efeito decorrente da alusdo recai, em maior medida, sobre o assunto em pauta no
momento em que ha a intertextualidade.

Outro ponto relevante a ser destacado reside no papel do leitor no que toca a

percepcdo da parddia. Assim como HUTCHEON, acreditamos que a capacidade

¥Refiro-me, nesse ponto, as idéias defendidas por Schwarz (1997, p. 41). Segundo o autor, na
narracdo “capciosa” do D. Casmurro, estd expresso, dentre outros aspectos, “o enlouquecimento
do proprietdrio em face de seus dependentes”. A atitude de Bento Santiago, ao longo do livro,
estaria permeada de grosseria e de autoritarismo patriarcal, conforme Schwarz. Dai a

possibilidade de se falar numa armadilha montada pelo préprio narrador-autor.



99

hermenéutica do leitor tem papel crucial nesse processo. Basta pensarmos que os efeitos
gerados pelas citacdes s6 podem ser percebidos se a instancia receptora tem algum
conhecimento sobre a referéncia em uso. Sem uma nocdo, pelo menos, do que
representa o texto parodiado, a parddia se esvazia. Assim sendo, ela sé se “realizaria”
por meio do leitor semidtico proposto por Eco (2003) ou por meio do leitor capaz de
voltar ao texto-origem.

A parédia ao texto homérico representaria aqui também uma intertextualidade
com a tradi¢do da sdtira menipéia, pois faz parte da concepcdo desse género evocar
textos, retirando-os de seu tom original e conferindo-lhes um uso irdnico. Dessa forma,
prolonga-se um dialogo iniciado no Memdrias postumas.

Um sinal de que Luciano teria um lugar relevante no D. Casmurro estd no
capitulo LXVI — Uma Idéia e um escripulo, no qual o autor é claramente referido e
usado, segundo Rego (1989, p. 91), num momento de grande importincia dentro da

obra.

3.3.2. Luciano

REGO (1989), em seu ja citado estudo sobre a stira menipéia, aponta o capitulo
LXVI (“Uma idéia e um escrupulo™) do relato de Bento Santiago como um dos pontos
da obra machadiana em que ha intertextualidade com a tradi¢ao lucianica. No fragmento
do D. Casmurro em questdo, o entdo seminarista Bentinho, junto a janela, reflete sobre
os sonhos, em virtude de ter ele visto Capitu num deles. A natureza fugaz dos sonhos

chama a atencdo do jovem, que, neste momento, refere-se, por duas vezes, a Luciano:

Antes de concluir este Capitulo, fui a janela indagar da noite por
que razdo os sonhos hdo de ser assim tdo ténues que se esgarcam
ao menor abrir de olhos ou voltar de corpo, e ndo continuam mais.
A noite ndo me respondeu logo. Estava deliciosamente bela, os
morros palejavam de luar e o espago morria de siléncio. Como eu

insistisse, declarou-me que os sonhos ji ndo pertencem a sua



100

jurisdicdo. Quando eles moravam na ilha que Luciano lhes deu,
onde ela tinha o seu paldcio, e donde os fazia sair com as suas
caras de vdria feicdo, dar-me-ia explicacdes possiveis. Mas os
tempos mudaram tudo. Os sonhos antigos foram aposentados, € 0s
modernos moram no cérebro da pessoa. Estes, ainda que quisessem
imitar os outros, ndo poderiam fazé-lo; a ilha dos sonhos, como a
dos amores, como todas as ilhas de todos os mares, sdo agora
objeto da ambicao e da rivalidade da Europa e dos Estados Unidos.
Era uma alusio as Filipinas. Pois que ndo amo a politica, e ainda
menos a politica internacional, fechei a janela e vim acabar este
capitulo para ir dormir. Nao pego agora os sonhos de Luciano, nem
outros, filhos da memdria ou da digestdo; basta-me um sono quieto

e apagado. (ASSIS, 2004, p. 876.)

De acordo com Rego (1989, p. 91), no fragmento acima, existe uma alusdo, em
discurso indireto livre, a obra Historia verdadeira, de Luciano, na qual estd a ilha dos
Sonhos a que Bentinho alude. Ainda segundo o estudioso, ocorre, nesse ponto da
narrativa, uma das “digressoes tipicas dos romances machadianos”, com a associa¢ao
entre a “necessidade dos sonhos para dar unidade a vida e o objetivo que confessara ser
o de seu livro: ligar as duas pontas da vida”, visto que, “assim como 0s sonhos servem
para ‘continuar pela noite velha o sonho truncado da noite moga’, o livro de Bento
Santiago € sua tentativa de atar as duas pontas da vida”. Dessa forma, a referéncia a
Luciano representa tanto um didlogo com a obra deste autor quanto um momento de
reflexdo sobre os propdsitos do narrador-autor Bentinho.

Rego defende ainda que, no trecho em pauta, reside um tema comumente tratado
na tradi¢@o lucidnica — “a novidade da banalidade” (1989, p. 91), expresso na seguinte
afirmacdo de Bentinho, contida na abertura do capitulo: “Relendo o Capitulo passado,
acode-me uma idéia e um escrapulo. O escripulo € justamente de escrever a idéia, ndo a
havendo mais banal na terra, posto que daquela banalidade do sol e da lua, que o céu
nos da todos os dias e todos os meses” (ASSIS, 2004, p 875). A idéia que Bento
considera banal € a citacdo de Luciano por ele mesmo utilizada.

A pertinéncia das observacdes de Rego quanto a presenca da sétira menipéia no

D. Casmurro poderia ter sido ampliada se o autor tivesse levado em consideragdo o



101

tratamento parddico conferido por Machado aos textos de Homero e Plutarco no
romance em andlise. Dessa forma, a sdtira menipéia e suas influéncias seriam
percebidas ndo apenas num plano mais visivel — como Rego faz —, mas também como
elemento entrelagado a tessitura do romance. Isso ajudaria a entender, por exemplo, a
ocorréncia de parddias, ndo s6 aquelas feitas em relacdo aos autores latinos e gregos —

nosso objeto de estudo —, como também aquelas que dizem respeito a outras literaturas.

3.3.3. Plutarco

Assim como no Quincas Borba, as Vidas paralelas de Plutarco também figuram
entre as obras mencionadas por Machado ao longo do D. Casmurro. Desta feita, a
alusdo se refere i parte da obra dedicada ao politico romano Catdo de Utica, ou Marco
Pércio Catdo, ou ainda Catdo, o Jovem (para diferencid-lo de seu bisavd homénimo
Cato, o Censor).

A referéncia ocorre quando, atormentado pelas suas desconfiangas, Bento
planeja se matar. Ele relata como pensou em fazé-lo no capitulo CXXXVI — “Uma
xicara de café”. Recolhido ao gabinete, o narrador do D. Casmurro tinha, nas maos, um

volume da obra de Plutarco:

O meu plano foi esperar o café, dissolver nele a droga e ingeri-la.
Até 14, ndo tendo esquecido de todo a minha histéria romana,
lembrou-me que Catdo, antes de se matar, leu e releu um livro de
Platdo. Nao tinha Platdo comigo; mas um tomo truncado de
Plutarco, em que era narrada a vida do célebre romano, bastou-me
a ocupar aquele pouco tempo, e para em tudo imitd-lo, estirei-me
no canapé. Nem era sé imitd-lo nisso; tinha necessidade de incutir
em mim a coragem dele, assim como ele precisara dos sentimentos
do filésofo, para intrepidamente morrer. Um dos males da
ignordncia € ndo ter este remédio a ultima hora. H4 muita gente

que se mata sem ele, e nobremente expira, mas estou que muita



102

mais gente poria termo aos seus dias, se pudesse achar essa espécie
de cocaina moral dos bons livros. Entretanto, querendo fugir a
qualquer suspeita de imitacdo, lembra-me bem que, para nio ser
encontrado ao pé de mim o livro de Plutarco, nem ser dada a
noticia nas gazetas com a da cor das calcas que eu entdo vestia,
assentei de pd-lo novamente no seu lugar, antes de beber o veneno.

(ASSIS, 2004, p. 935.)

Mesmo nao conseguindo repetir o gesto de Catdo, o narrador se compara a ele,
pois o politico romano se mata apds uma grande desventura. Ao contrdrio de Bentinho,
as razdes de Catdo sdo relacionadas a vida publica: Jalio César, a quem fortemente o
politico se opunha, vence a Batalha de Tapso, motivando o ato. Narra Plutarco que,
dotado de forte integridade moral, Catdo planejou meticulosamente dar cabo de sua
propria vida, do que alguns familiares e companheiros desconfiaram, devido ao ardor
com que foram abracados pelo futuro suicida. O filho e um dos criados de Catao
esconderam dele a espada, numa tentativa de evitar o mal. Entretanto, ele reage com
indignacdo, os expulsa e leva seus propédsitos adiante, depois de, segundo Plutarco, ter
lido “mais da metade de um volume de Platio” (PLUTARCH, 2005).”

E interessante notar que esse nio é Unico momento da narrativa em que é
possivel perceber um desejo de aproximagdo de Bentinho tanto com figuras romanas
importantes quanto com a obra de Plutarco. No capitulo II — Do livro, Bento tenta
explicar a finalidade de sua narrativa, o que faz desse trecho um ponto de fundamental
importancia dentro do livro: “Agora que expliquei o titulo, passo a escrever o livro.
Antes disso, porém, digamos os motivos que me pdem a pena na mao” (ASSIS, 2004, p.

810).

Segue-se, entdo, a descricdo de sua atual casa, na qual ele tentara recriar o
aspecto daquela em que vivera durante a infancia: “Um dia, h4 bastantes anos, lembrou-
me reproduzir no Engenho Novo a casa em que me criei na antiga Rua de Mata-

Cavalos, dando-lhe o mesmo aspecto e economia daquela outra, que desapareceu”.

**Trecho de Vidas paralelas, extraido de http://www.gutenberg.org/dirs/etext96/plivs10.txt e

por nds traduzido.



103

Constam, nessa reproducdo, dentre outros objetos, “os medalhdes de César, Augusto,
Nero e Massinissa, com os nomes por baixo”. Bentinho afirma repetir apenas a
disposicao da residéncia anterior, sem saber a razao para a escolha de tais personagens,
talvez ocorrida porque “Naturalmente era gosto do tempo meter sabor cldssico e figuras

antigas em pinturas americanas”. (ASSIS, 2004, p. 811)

Trés elementos sdo muito significativos nessa passagem. O primeiro deles é
haver implicitamente, na reconstru¢do da residéncia de outrora, o mesmo propdsito do
livro: “O meu fim evidente era atar as duas pontas da vida, e restaurar na velhice a
adolescéncia” (ASSIS, 2004, p. 810). Os projetos da casa e do relato sdo irmaos nas

motivagdes, o que faz crer que eles “partilham™ recursos de construcao.

O segundo deles € crermos haver, nas imagens de romanos expostas tanto numa
como noutra casa, uma citacdo indireta das Vidas paralelas, pois todos eles sao
imperadores que, excluindo Massinissa, t€ém suas histdrias narradas por Plutarco na obra
em questdo. Se a casa € uma representacdo do livro, fica insinuado que, tanto quanto a
sala de Bentinho, a narracdo elaborada por ele também pode querer se aproximar do
universo contemplado pela obra de Plutarco. Pensemos que o narrador-escritor do D.
Casmurro torna conhecida uma tragédia pessoal, num cruzamento do publico e do
privado talvez similar ao que se tem no texto do autor grego, ja que este combinava

essas duas esferas da vida ao comentar a trajetéria de homens notaveis.

O terceiro elemento é Bentinho admitir que repetiu a forma da casa de Mata-
Cavalos, numa sugestdo de que, para ele, ndo seria problema também reproduzir, num

livro, o feitio de alguma obra lida, ocorrendo, dessa maneira, a parddia.

Fica sugerido, desse modo, que o D. Casmurro, relato biografico em primeira
pessoa, parodia a forma dos relatos, de teor biogréfico, feitos por Plutarco nas Vidas
paralelas. Além de uma parddia, essa e outras citagdes também poderiam ser um dos
artificios usados por Bento Santiago para atenuar os propdsitos suspeitos — a defesa de
uma perspectiva que ele aponta como verdade, sem que a outra parte envolvida tenha
possibilidade de defesa ou argumentacdo. Ao comparar o seu drama pessoal com o de
Priamo, Bento estaria tentando velar o jogo de dominagdo por ele conduzido, do qual se

pretende vitima, mas, na realidade, desempenha o papel de algoz.



104

3.4. A voz da Grécia no Esaii e Jaco

Virias sdo as referéncias a literatura greco-latina no Esaii e Jaco, cada uma delas
com pesos e relevancias diferentes entre si. Algumas ocupam um papel crucial quanto
ao eixo temdtico da obra, calcado fundamentalmente na idéia do duplo e da oposicio. E
o que se dd no capitulo XLV do romance, intitulado “Musa, canta...”. Nele,
encontramos referéncia as duas epopéias homéricas —- Iliada e Odisséia —, usadas por
Aires para ilustrar o temperamento antagdnico de Pedro e Paulo, personagens capitais

do romance em questao:

No fim do almocgo, Aires deu-lhes uma citacio de Homero, alids,
duas, uma para cada um, dizendo-lhes que o velho poeta as cantara
separadamente, Paulo no comego da lliada: — Musa, canta a célera
de Aquiles, filho de Peleu, célera funesta aos gregos [...] Pedro
estava no comeco da Odisséia: — Musa, canta aquele herdi astuto,

que errou por tantos tempos [...]. (ASSIS, 2004, p. 1002.)

Os gémeos t€m uma relacdo conturbada, que se inicia no ventre materno e se
estende até a vida adulta. Eles divergem em tudo: posi¢des politicas, carreira,
personalidade. O irremedidvel espirito de antagonismo, marcante na relacdo dos dois
irmaos, fard com que até as questdes mais banais se tornem motivos freqiientes de
desentendimentos. Apenas uma coisa, em comum, os dois rapazes apresentam: o
sentimento nutrido pela jovem Flora, que, na impossibilidade de fazer dos dois um so,
evade-se precocemente da vida.

Aires menciona Homero, durante o almog¢o em que busca atender ao pedido de
Natividade, mae dos rapazes: “trabalhar” pela unido dos dois. Por isso, o tom
conciliatério e ameno assumido pela citacdo. O propdsito de Aires seria fazé-los
reconhecer, por meio do texto homérico, que aquilo que cada um dos irmaos condenava
no outro, nos poemas de Homero e sob um olhar “épico”, eram virtudes dos dois
grandes herdis gregos aqui mencionados. Dai, o comentdrio do narrador referindo o

sentimento intimo de orgulho nos gémeos, despertado pelas palavras de Aires. E



105

interessante notar que os irmaos ndo deixam de conferir um sentido deprimente ao que é

atribuido ao outro:

Era um modo de definir o carater de ambos, € nenhum deles levou
a mal a aplicacdo. Ao contrdrio, a citacdo poética valia por um
diploma particular. O fato é que ambos sorriam de fé, de aceitacdo,
de agradecimento, sem que achassem uma palavra ou silaba com
que desmentissem o adequado dos versos. Que ele, o conselheiro,
depois de citd-los em prosa nossa, repetiu-os no proprio texto
grego e os dous gémeos sentiram-se ainda mais épicos, tdo certo é

que tradugdes ndo valem originais. O que eles fizeram foi dar um

sentido deprimente ao que era aplicdvel ao irmio: — Tem razao,
Sr. conselheiro. — disse Paulo, — Pedro € um velhaco... — E vocé
€ um furioso... — Em grego, meninos, em grego e em verso, que ¢

melhor que a nossa lingua e a prosa do nosso tempo. (ASSIS,

2004, p. 1002.)

Paulo é comparado a Aquiles, pelo impeto e furia, e Pedro a Ulisses, pela
dissimulacdo e engenho. Na Iliada, ilustram o temperamento implacdvel e furioso de
Aquiles, pelo menos, trés eventos: o abandono de seu posto, junto as tropas gregas,
como represdlia a ofensa que sofre por parte de Agamenon; o tratamento cruel e
desmedido dado ao principe troiano Heitor pela culpa deste na morte de Patroclo e o
assassinato de Tersites. Este ultimo ato foi cometido pelo Atrida, durante um acesso de
ira: tendo morto Pentesiléia, a bela rainha das amazonas, Aquiles manifesta o seu pesar,

tornando-se alvo do escdrnio de Tersites, punido severamente pelo herdi grego.

25. Pentesiléia, rainha das Amazonas, sendo morta por Aquiles.
Anfora dtica com figuras negras assinada por Ezequias, c. 540 a. C.

Pentesiléia sendo morta por Aquiles. Cena mostrada em anfora atica.



106

A témpera arrebatada de Aquiles se opde o cariter astuto de Ulisses. Em varias
passagens da obra de Homero, Ulisses € descrito como dotado de grande sagacidade,
notdria entre os que o cercam: como exemplo, temos, no livro XXIII da Iliada, o heréi
pai de Telémaco, mostrado como aquele que € “nos ardis fecundo” (HOMERO, 2003, p.
504).

Dentre os intimeros exemplos que poderiamos lembrar, destacaremos apenas um
para ilustrar a indole sagaz do pai de Telémaco: o episédio envolvendo o ciclope
Polifemo, monstro antropdfago filho de Poséidon. Ulisses desembarca na ilha que tal
criatura habitava, juntamente com doze companheiros e carregando jarros de vinho para
presentear possiveis moradores daquele lugar. Apds terem o herdi e seu grupo
explorado a ilha, chegam a caverna de Polifemo, que, ao retornar dos pastos com seu
rebanho, enfurece-se com a “visita indesejada” e devora um dos acompanhantes do
guerreiro errante.

E ai que o engenho de Ulisses entra em cena: o heréi embriaga Polifemo com
vinho, diz a0 monstro que se chama Ninguém e fura seu tnico olho. Os demais ciclopes
sao iludidos quando, ao indagarem a Polifemo sobre quem o ferira, a criatura lhes
responde: Ninguém! Para fugir da gruta com seus acompanhantes, o guerreiro usa outra
artimanha: certo de que Polifemo s6 apalparia o dorso dos animais durante a saida deles
da caverna, Ulisses instrui sua comitiva a agarrar-se ao ventre dos carneiros enquanto o
rebanho deixasse o local pela manha. Assim o grupo consegue se livrar da ameaga do

filho monstruoso de Poséidon.

Célebre representacdo de Ulisses e as sereias em vaso dtico datado de 490 a. C. O episddio nele
ilustrado é outro, dentre os muitos, que também demonstra o cardter astuto do herdi grego:

quando a embarcacdo de Ulisses precisou passar ao longo da ilha das sereias, ele tapou os



107

ouvidos dos seus companheiros com cera — para livra-los dos efeitos nefastos do canto de tais
criaturas —, e pediu que fosse amarrado ao mastro do navio, com receio de também perecer. Ao

se verem derrotadas, as sereias langam-se ao mar.

Fragmento de cratera policroma argiva, de meados do século VII a.C., que mostra Ulisses

cegando Polifemo.

Os versos iniciais da Odisséia resumem bem a personalidade de Ulisses: ™

Canta, 6 Musa, o vardo que astucioso, /Rasa Ilion santa, errou de

clima em clima ...(HOMERO, 2004, p. 27).

O uso da passagem em andlise apresenta um tom irdnico e parddico. Aires, na sua
comparagdo, recorre a dois textos da tradi¢do épica — um género grandiloqiiente, usado
para narrar grandes feitos de grandes her6is —, com o objetivo de falar de querelas
banais. Os dois jovens sdo individuos comuns, ndo dotados da superior forca, tanto
fisica quanto psiquica ou moral, que um herdi epopéico costuma apresentar. H4,
portanto, um novo sentido para o texto homérico.

Dessa forma, as consideracdes feitas, em torno da parddia e de sua presenga, na
referéncia a Iliada contida no D. Casmurro, podem ser retomadas, pois aqui se instala

um processo similar ao que temos na outra passagem comentada.

% Outras traducdes da Odisséia ddo a mesma descricdo para a personalidade de Ulisses: “Musa,
reconta-me os feitos do herdi astucioso que muito/peregrinou, dés que esfez as muralhas

sagradas de Tréia...” (HOMERO, 2002, p. 28).



108

Por outro lado, ainda em torno da citagdo do Esaii e Jacd, gostariamos de
destacar que Machado aproveita a oposicado tdo patente e difundida, entre os dois herdis
gregos, para enfatizar a 16gica de dualidade, segundo a qual o romance estd estruturado.
Na obra em questao, muitos elementos possuem um duplo ou opdem-se. Podemos citar
duas sugestoes, dentro do texto, da estrutura dual criada por Machado. A primeira delas
estd presente no capitulo I —*“Cousas futuras”, que narra o episédio em que Natividade,
a mae dos gé€meos, procura a cabocla do Castelo para tentar conhecer o destino dos
filhos. Os nimeros da senha recebida por Natividade — 1.012 —, ao serem somados,
resultam em quatro. O ndmero quatro € divisivel por dois, o que € bastante sugestivo se
levarmos em conta as dualidades do romance. Essa passagem, como veremos adiante,
também se encontra relacionada a uma das mengdes a literatura greco-latina ocorridas
na obra.

A segunda sugestdo desse jogo de dualidades ocorre no capitulo V — “Teste
David cum Sybilla”, quando Santos consulta Placido, seu conselheiro espiritual, a

respeito dos gémeos Pedro e Paulo terem brigado no ventre materno:

O doutor foi a estante e tirou uma Biblia [...] Abriu a Epistola de S.
Paulo aos Gélatas, e leu a passagem do capitulo 2, versiculo 11, em
que o apdstolo conta que, indo a Antioquia, onde estava S. Pedro,
“resistiu-lhe na cara”. Santos leu e teve uma idéia. [...]
Deslumbrado, ergueu a mdo e deu uma palmada na folha,
bradando: — Sem contar que este nimero onze do versiculo,
composto de dois algarismos iguais, 1 e 1, ¢ um nimero gémeo,
ndo lhe parece? — Justamente. E mais: o capitulo é segundo, isto &,
dous, que € o préprio niimero dos irmaos gémeos. (ASSIS, 2004, p.

968.)

A fala de Placido, em réplica a observacdo de Santos, ¢ uma das intimeras
evidéncias que Machado dissemina, ao longo do Esaii e Jaco, do jogo dual por ele
estabelecido. Esse mesmo jogo de dualidades contamina também a citagdo de Homero
acima mencionada. Conforme SILVA (2001, p. 16), essa estratégia — de estruturar a
narrativa com base em dicotomias — permitiu “reconstituir, no romance em questio, a

atmosfera de um momento importante da histdria brasileira — a transicdo da Monarquia



109

para a Republica —, recorrendo a simbolismos que deixam transparecer a dualidade de
posicdes da época”.37

Como parte das citagdes a textos literarios gregos no Esaii e Jaco, é possivel
encontrar uma mencao a uma das pecas da trilogia de Orestes — As Euménides- ocorrida
no capitulo I da obra. Nesse capitulo, Natividade estd a espera da cabocla do Castelo,
adivinha de larga fama no Rio de Janeiro da época, segundo o narrador. A mae dos
gémeos Pedro e Paulo 14 estd, porque, como mencionamos hd pouco, deseja saber o
futuro de seus filhos. Na sala da casa da vidente, Natividade recebe, do pai da cabocla,

uma senha para ser atendida. Machado justifica essa pritica como um recurso antigo e

muito utilizado e sugere a leitura d’As Euménides para que o leitor possa confirmar isso:

Natividade deu o nome de batismo somente, Maria, como um véu
mais espesso que o que trazia no rosto, e recebeu um cartio,
porque a consulta era s6 de uma, — com o nimero 1.012. Nao ha
que pasmar do algarismo; a freguesia era numerosa, e vinha de
muitos meses. Também ndo hé que dizer do costume, que € velho e
velhissimo. Relé Esquilo, meu amigo, relé as Euménides, 14 verds a
Pitia, chamando os que iam a consulta: "Se hd aqui Helenos,
venham, aproximem-se, segundo o uso, na ordem marcada pela
sorte"... A sorte outrora, a numeracdo agora, tudo € que a verdade
se ajuste a prioridade, e ninguém perca a sua vez de audiéncia.

Natividade guardou o bilhete, e ambas foram a janela. (ASSIS,

2004, p. 948.)

Natividade tinha consciéncia de que visitar a cabocla, para inquiri-la sobre seus
filhos, era um ato reprovavel aos olhos de muitos, visto que outras crengas diferentes do
catolicismo ndo eram bem aceitas. Atestam isso os expedientes usados por Natividade:

ela oculta o rosto e omite uma parte de seu nome. Além disso, ha o didlogo dela, com

"Dixon (1998, p. 20) salienta que, em nenhum outro texto machadiano, o contexto social estd
mais presente do que no Esaii e Jacd, a despeito de seu “desenho abstrato, apresentando

simetrias, dicotomias e outras estruturas bindrias num jogo de formas”.



110

Santos, no capitulo VIII. Nesse trecho, o marido de Natividade desdenha dos propalados

dons da cabocla, comentados pelas amas dos gémeos. Segundo as criadas, a cabocla:

... adivinhava tudo, o que era e o que viria a ser; conhecia o nimero
da sorte grande, ndo dizia qual era nem comprava bilhete para nao
roubar os escolhidos de Nosso Senhor. Parece que era mandada de
Deus. A outra ama confirmou as noticias e acrescentou novas.
Conhecia pessoas que tinham perdido e achado jéias e escravos. A
policia mesma, quando nio acabava de apanhar um criminoso, ia
ao Castelo falar a cabocla e descia sabendo; por isso é que ndo a
botava para fora, como os invejosos andavam a pedir. Muita gente
ndo embarcava sem subir primeiro ao morro. A cabocla explicava
sonhos e pensamentos, curava de quebranto... (ASSIS, 2004, p.

960.)

Natividade relata a Santos as palavras das amas e ele, a principio, mesmo sendo
espirita, rejeita a crenga nos poderes da adivinha. A essa rejeicdo, ele acrescenta o
comentdrio de um desembargador sobre a questdo, segundo o qual, “enquanto a policia
ndo pusesse cobro ao escandalo...” (ASSIS, 2004, p. 960).

A passagem recuperada d’As Euménides também contém uma “profetisa’, mas
numa situacdo bastante diferente. A sacerdotisa da obra de Esquilo pertence a um
contexto oficial, ao contrdrio da cabocla, acusada de representar uma farsa (apesar de,
segundo as amas dos gémeos, haver uma relacao de tolerancia entre ela e as autoridades,
que, de vez em quando, recorriam aos seus poderes divinatérios para encontrar
criminosos). A Pitia pertencia ao templo de Apolo, um dos mais adorados deuses
gregos, e era responsavel pela manuteng@o do dom oracular do deus, sendo-lhe delegada
também a func¢do de proferir o futuro por meio da interferéncia de Apolo.

A situagdo em que a sacerdotisa Pitia se envolve difere bastante do contexto da
cabocla. A vidente do Esaii e Jaco é chamada a predizer o futuro dos protagonistas do
romance, numa atmosfera bem diversa daquela encontrada em Esquilo. Na visita de
Natividade ao morro do Castelo, predominam as suas ambigdes flteis e levianas. A mae
dos gémeos anseia ardorosamente por um futuro grandioso para seus filhos e,

juntamente com parentes e amigos, especula qual serd a carreira escolhida pelos dois



111

garotos. As suposicdes sao muitas, mas colocam os dois meninos em altos postos, o que
daria, 2 mae deles, a possibilidade de galgar uma posicdo social ainda mais elevada.
Seria aqui interessante lembrar, como demonstracao do desejo de Natividade por uma
boa situacao social, o capitulo XX, intitulado “A jéia”. Nele, ao receber, como presente
de aniversario, o titulo de Baronesa de Santos, Natividade muito se comove™®. No
capitulo seguinte (XXI, “Um ponto escuro”), o narrador fala da importancia que o
evento tinha tanto para Santos quanto para Natividade: “Resta saber (¢ o ponto escuro)
como € que Santos pode calar por longos dias um negdcio tdo importante para ele e para

a esposa.” (ASSIS, 2004, p. 976)

Por outro lado, a descricdao da figura da cabocla e dos seus trejeitos confere um
carater um tanto ridiculo a visita de Natividade ao morro do Castelo. Barbara, a vidente,
¢ mostrada como uma “‘criaturinha leve e breve”, dona de olhos misteriosos e com “os
cabelos, apanhados no alto da cabeca por um pedaco de fita enxovalhada”, que “faziam-
lhe um solidéu natural, cuja borla era suprida por um raminho de arruda. J4 vai nisto um
pouco de sacerdotisa”. Quando o narrador comenta o processo por meio do qual a
adivinha executa seu oficio, evidencia-se ainda mais como pode ser considerada risivel

a cena que Natividade e a cabocla protagonizam:

Custa-me dizer que acendeu um cigarro, mas digo, porque ¢é
verdade, e o fumo concorda com o oficio. [...] Enquanto o fumo do

cigarro ia subindo, a cara da adivinha mudava de expressdo,

*Eis o trecho que mostra isso: “Defronte o marido espreitava a mulher, sem absolutamente
importar-lhe o que parecia ler. Assim se passaram alguns minutos. De repente, Santos viu uma
expressdo nova no rosto de Natividade; os olhos dela pareciam crescer, a boca entreabriu-se, a
cabeca erguesse, a dele também, ambos deixaram a cadeira, deram dous passos e cairam nos
bragos um do outro, como dous namorados desesperados de amor. Um, dous, trés, muitos
beijos. Pedro e Paulo, espantados, estavam ao canto, de pé. O pai, quando pdde falar, disse-lhes:
—Venham beijar a mdo da Senhora Baronesa de Santos. Nao entenderam logo. Natividade nao
sabia que fizesse; dava a mao aos filhos, ao marido, e tornava ao jornal para ler e reler que do
despacho imperial da véspera o Sr. Agostinho José dos Santos fora agraciado com o titulo de
Bardo de Santos. Compreendeu tudo. O presente do dia era aquele; o ourives desta vez foi o

imperador.” (ASSIS, 2004, p. 975)



112

radiante ou sombria, ora interrogativa, ora explicativa. Bérbara
inclinava-se aos retratos, apertava uma madeixa de cabelos em
cada mdo, e fitava-as, e cheirava-as, e escutava-as, sem afetacdo
que porventura aches nesta linha. Tais gestos ndo se poderiam

contar naturalmente. (ASSIS, 2004, p. 948.)

z

Contudo, na peca esquiliana, o ambiente é sombrio. Na abertura da tragédia, a
‘profetisa” grega presencia a puni¢do que as Euménides procuram lancar a Orestes pelo
matricidio por ele cometido. O infeliz Orestes mata a prépria mae, Clitemnestra, como
conseqiiéncia de ter ela assassinado seu marido Agamenon, pai do matricida, quando
este retornou do conflito de Tréia. O ressentimento da mulher de Agamenon decorre de
ter ele sacrificado a filha do casal, Ifigénia, para conseguir lancar-se a guerra contra os
troianos™. Vale lembrar que a Pitia é quem transmite a Orestes a terrivel missdo da qual
ele foi encarregado por Apolo.

A nota de terror e perdi¢do que a peca, em parte, carrega — ao contrario do tom do
texto machadiano — é dada pela presenga das Euménides, com as quais a Pitia interage
na abertura da obra. As Euménides eram deusas primitivas, anteriores aos deuses
olimpicos, representadas, as vezes, com cobras na cabeca, e em outras, como mulheres
aladas. Podiam ser mostradas também como belas figuras de mulher, bem ao contririo
do que se d4 na peca de Esquilo em questdo. Nascidas do sangue derramado de Urano
quando este foi dilacerado por seu filho Crono, assumiam a responsabilidade de punir
quem havia se portado de maneira a perturbar a ordem do universo, seja por ignorancia
seja por orgulho. Dirigiam seu 6dio particularmente a quem havia praticado algum
crime contra o préprio sangue, como foi o caso de Orestes. Atrapalhavam os adivinhos e
oriculos para que o destino fosse cumprido. Sdo também mencionadas no Edipo Rei, de
Soéfocles, e na Andromaca, de Racine. Implacdveis, seus nomes sdo revelados em
Virgilio: Alectd, Megaira e Tisifone. Também chamadas de Furias, o termo
‘Euménides’ significa ‘as benévolas’(algo que elas estavam longe de ser) e era usado

como forma de atenuar a puni¢do sempre terrivel aplicada por essas entidades.

* Na peca de Esquilo em questdio, Orestes, por interferéncia de Apolo, é submetido a um
julgamento organizado por Atena. Orestes consegue ser absolvido, ao contrdrio do que ocorre

na Andromaca de Racine, em que ele enlouquece perseguido pelas Euménides.



113

Ao mencionar a obra de Esquilo no episédio referente a cabocla do Castelo,
busca Machado opor, de forma irdnica e parddica, as duas passagens. A dimensao das
questdes tratadas, nos dois excertos, € bem diferente: no Esaii e Jaco, temos, sobretudo,
a curiosidade materna a respeito do fatum dos filhos. Mas essa curiosidade ajuda a
revelar, por outro lado, um destino marcado também pela constante oposicao entre 0s
gémeos, € que tem sua origem no ventre materno, como a cabocla informara a
Natividade. N’As Euménides, ha o julgamento de um crime nefasto. Por meio de tal
julgamento, faz-se uma apologia as institui¢des, na medida em que se recorre a elas para
saber o rumo a ser tomado por um individuo, ao inverso do que faz Natividade, que se
serve de um expediente extra-institucional para informar-se sobre o percurso dos filhos
ao longo da vida.

Noutra perspectiva, mencionar uma tragédia grega dedicada a um heréi de
destino dos mais dramdticos ajuda também a compor uma espécie de ‘mistica do
predestinamento’, ou por outros termos, a no¢do de que os dois irmdos estdo marcados
por forcas antagdnicas — e superiores a eles — que ndo permitirdo, sob qualquer
hipétese, a unido entre os dois. A recuperagdo do tom solene do ambiente d” As
Euménides, por meio da citacdo, ajudaria a construir a atmosfera necessdria para esse
efeito.

Os afastamentos e as oposicdes sdo condizentes com um dos tracos mais
importantes contidos nas relagdes intertextuais: o carater atualizante que 0s novos usos
dos textos ostentam. Tendo em vista esse principio, Brait (1996, p. 20) chama a aten¢do
para a funcdo critica que a intertextualidade desempenha, notadamente quando se trata
de citacdes que contém sentidos irdnicos. A autora cita ainda Bertrand para ilustrar o
apagamento do sentido original sofrido pelo intertexto ao ser inserido numa composi¢ao
irdnica (apud BRAIT, 1996, p. 21). Desse angulo, o fendmeno da ironia torna-se
bastante ilustrativo do que se dd no espago intertextual, como sugerido na passagem a

seguir:

O fato é que para haver ironia h4d necessariamente a
opacificagdo do discurso, ou seja, um enunciador produz um
enunciado de tal forma a chamar a atencdo ndo apenas para o
que estd dito, mas para a forma de dizer e para as contradi¢des

existentes entre as duas dimensoes. Nesse sentido, a ironia €:



114

uma citagdo, ou seja, o ironista convoca em seu enunciado, sob
forma de alusdo ou parddia, um universo axiolégico (coletivo
ou individual) estabelecido em outros discursos e com o qual

ele ndao compartilha. (BERTRAND apud BRAIT, 1996, p. 21)

A convocacgdo desse “universo axioldgico”, presente tanto na ironia quanto, em
termos mais amplos, na intertextualidade, pressupde uma nova leitura e compreensao da
referéncia utilizada. Entre os fatores que motivam essa mudanca, pode-se apontar o
“acento de valor ou apreciativo” (BAKHTIN, 1997, p. 132) natural a cada enunciagdo.
O uso de cada palavra traria ndo apenas o que, na concepcao bakhtiniana, representa o
sentido objetivo de contetido, mas questdes de valoragcdo intrinsecas a todo processo

enunciativo.



115

3.5. Vozes gregas e latinas no Memorial de Aires.

Assim como seus antecessores, o romance crepuscular de Machado de Assis —
0 Memorial de Aires — também traz referéncias a autores gregos. Nesse caso, sao
recuperados Plinio, o Jovem, e Tedcrito de Siracusa (316-260 a.C), poeta grego, num
ambiente um tanto diverso dos romances anteriores, como, por exemplo, o Memdrias
postumas e o Quincas Borba.

A primeira das citacdes aparece na pagina dedicada ao dia 25 de julho de 1888
do didrio de Aires. Trata-se de uma mencdo a Plinio, o Jovem. Nesse ponto, narra o
conselheiro que ndo fora ainda ver Tristdo, o afilhado querido do casal Aguiar e recém-
chegado de Lisboa, porque estivera ocupado, rasgando cartas antigas. Delas, Aires
conservou apenas “oito ou dez para reler algum dia e dar-lhes o mesmo fim” e, para
ilustrar o valor que tais cartas tinham para ele, cita, entdo, Plinio: “Nenhuma delas vale
uma s6 das de Plinio, mas a todas posso aplicar o que ele escrevia a Apolindrio:
"teremos ambos 0 mesmo gosto, tu em ler o que digo, e eu em dizé-lo". Os meus
Apolindrios estao mortos ou velhos; as Apolindrias também” (ASSIS, 2004, p. 1133).

Aires lembra, dessa forma, um dos grandes nomes do género epistolar nas
letras latinas: Caio Plinio Cecilio Segundo, alcunhado de Plinio, o Jovem, para
diferencid-lo de seu tio homodnimo Plinio, o Velho, também escritor, cuja morte,
ocorrida nos arredores de Pompéia, durante a funesta erup¢do do Vesuvio (79 d. C), o
sobrinho narrou numa de suas cartas.

A colecdo epistolar de Plinio, o Jovem, concentra-se em As cartas, obra
composta de dez livros, dividida em duas partes: os nove primeiros livros contém 247
epistolas que tratam de assuntos muito variados e sdo dedicadas a diversas
personalidades, dentre elas, Domicio Apolindrio, o destinatdrio da carta de Plinio
mencionada por Machado de Assis. A segunda parte € constituida pelo décimo livro, no
qual estdo 122 cartas escritas por Plinio para Trajano, incluindo as respostas deste a
correspondéncia daquele. As cartas de Plinio, segundo Carlo (1995, p. 165), despertam
um interesse apaixonante pelo relato dos costumes, leituras, vida literdria e da existéncia

intima de seu autor, “que foi um espirito seleto e cultivado”.



116

Estdo presentes, em suas epistolas, além de uma espécie de inventdrio de
costumes, descricdes de ambientes e cenas pitorescos, como ocorre no caso da carta
dedicada a Domicio Apolindrio e citada por Machado. Nessa epistola, Plinio, num tom
afdavel e terno, convida Apolindrio a visitd-lo em sua propriedade, localizada na regiao
da Toscana. Plinio descreve longamente o lugar, mencionando o clima, com verdes
frescos, o solo fértil, as vinhas imensas, os campos floridos e a 4gua em abundancia. Ha
também uma detalhada descri¢ao da casa do escritor, dotada de espagos agraddveis para
o descanso e a contemplacio. E entdo que, por conta da exposi¢io demorada, Plinio
justifica-se a Apolindrio, afirmando que ndo deveria ter se alongado tanto em sua tarefa
descritiva, pelo perigo de tornar-se cansativo: “Eu ndo deveria ter me estendido tanto,
pelo receio de me tornar palrador, ndo tivesse eu me proposto, com essa carta, a dar-lhes
todos os angulos das cercanias™*.

Apesar disso, Plinio acredita que seu interlocutor ndo pensard ser um problema
ler a descricdo de um lugar que certamente muito o agradard. A empolgacdo de Plinio
pode ser percebida ao longo de todas as descri¢des realizadas na carta, mas a convic¢ao
de que suas palavras serdo recebidas, com igual satisfacdo, por Apolindrio, fica bem
evidente nesse trecho: “Também ndo o vejo pensar que seja trabalhoso ler o que a ti
escrevi”. ' Aires reproduz a justificativa de Plinio ao afirmar que “teremos ambos o
mesmo gosto, tu em ler o que digo, e eu em dizé-1o” (ASSIS, 2004, p. 1133).

A atmosfera de valorizacdo dos prazeres da vida privada — visivel na carta de
Plinio a Apolindrio — também estd presente nas duas citacdes a Tedcrito presentes no
Memorial de Aires. A primeira das citagdes ao poeta grego se encontra na anotacao
didria de Aires de 29 de janeiro. Relata o conselheiro, nesse ponto de seu registro, o
pedido de casamento feito por Tristdo a Fidélia e a resposta afirmativa desta ao jovem.
Apesar da grande felicidade de ambos, decide Tristdo anunciar seu matrimonio a apenas
uns poucos amigos intimos, até que seus pais, residentes em Lisboa, possam lhe dar

assentimento para sua decisdo. Entre esses amigos estd Aires, a quem Tristdo havia

“ Segue o trecho do original para cotejo: “Vitassem iam dudum ne viderer argutior, nisi
proposuissem omnes angulos tecum epistula circumire” (Extraido de
www.thelatinlibrary.com/pliny.ep5). A vers@o para o portugués € nossa.

*! Consta aqui outro trecho do original latino: “Neque enim verebar ne laboriosum esset legenti

tibi...”. A traducdo € nossa. (Extraido de www.thelatinlibrary.com/pliny.ep5).



117

confidenciado seu amor pela viiva. O conselheiro registra, em seus escritos, a noticia
recebida de Tristdo e os termos que teriam sido usados pelo noivo — idilio e elegiaca.

Tais palavras fazem Aires reconhecer uma quase alusio ao poeta Tedcrito:

Referindo-me o que se passou hd cinco dias, Tristdo explicou esta
comunicacdo nova: sentia-se obrigado a contar-me o final de um
idilio, cujo principio me confiara em forma elegfaca. Usou dessas
mesmas expressoes, e quase me citou Tedcrito. Eu apertei-lhe a

mao com sincero gosto, e prometi calar. (ASSIS, 2004, p. 1179.)

Em segundo, Tedcrito é novamente aludido na anotacdo do didrio do conselheiro

do dia 13 de fevereiro. Nesse trecho, narra Aires que:

Mandei saber do Aguiar; amanheceu bom; nio sai para se ndo
arriscar, mas estd bom. Escreveu-me que v4 jantar com eles.
Respondi-lhe que a doenca foi um pretexto para passar o dia de
hoje ao pé da esposa, e por isso mesmo nao me € possivel ir
contemplar de perto esse quadro de Tedcrito. Realmente, ndo
posso, tenho de ir jantar com o encarregado de negdcios da

Bélgica. (ASSIS, 2004, p. 1181.)

Em resposta ao bilhete de Aires, Aguiar também menciona Tedcrito:

N

“Quadro de Tedcrito, escreveu-me Aguiar em resposta a minha
recusa, quer dizer alguma cousa mais particular do que parece.
Venha explicar-mo amanha, entre a sopa e o café, e contar-me-a
entdo os planos secretos da Bélgica. Tristdo diz-me que jantard
também, se V. Ex.* vier. Veja a que ponto chegou este ingrato, que
s0 janta conosco, se houver visitas; se ndo, some-se. Vird,

conselheiro?” (ASSIS, 2004, p. 1182.)

A associacdo feita por Aires decorre do contetido apresentado pela obra de
Tedcrito: de “idilios” se costumam chamar os poemas de sua autoria. E bem provavel
que o termo tenha sido empregado, pela primeira vez, pelo mesmo Plinio ha pouco

mencionado, para indicar poemas de curta extensdo. Consoante Lesky (1995), o



118

vocédbulo € de origem obscura e ndo teve, a principio, relacdo com a poesia pastoril ou
“em geral com aquilo a que chamamos de idilico” (p. 760). Apenas posteriormente a
palavra passa a designar parte da producdo poética teocritiana.

Nesses idilios, segundo Bowra (1983, p. 181), Tedcrito tratou de assuntos como
os deleites da vida, a rotina dos pastores na Sicilia e um mundo de arte pura, em que a
beleza possui espaco. Entre os temas teocritianos, assim como Bowra, Gual & Guzman
(2004, p. 187) também incluem os momentos familiares e o amor, além do gosto pela
evocagdo de cenas idilicas, as quais se reporta Aires quando fala de “um quadro de
Tedcrito”. Consoante os autores, amor € paisagem campesina se entrelacam em cenas de
jovens pastores, dotadas de ambientacdo lidica e de uma “arte refinada e sensual”
(2004, p. 187). O cendrio pastoril, dessa forma, se converteria tdo somente em mote
para o tratamento de um tema de cunho privado, como € o caso das relacdes amorosas
na poesia de Tedcrito.

Acreditamos que as alusdes a Plinio e a Tedcrito fariam parte do tom conciliador
que Bosi (1999, p. 129) percebeu na tessitura do Memorial de Aires. Arquitetado em
forma de didrio, o Memorial traz as impressoes de Aires, registradas apds o seu retorno
ao Rio de Janeiro, depois de ter ele passado anos representando o pais no exterior.
Segundo o autor, nesse arranjo, de relato pessoal de um sexagendrio, ex-diplomata e
aposentado, estariam as “trés condi¢Oes ideais para quem se quer afastado da praia, mas
com os olhos na gente que fica”. Nao haveria mais, no dizer de Bosi, “aquele poder
terrorista de tudo dizer, logo, sem pejo, nem pregas” concedido pela morte a Bras Cubas
no Memdrias postumas. O momento vivido por Aires é de busca pela serenidade, sem o
combate que o espirito critico e a andlise dos acontecimentos sdo capazes de gerar. Ha
uma espécie de trégua, em que “o alvo € gozar um pouco de paz, pois o tempo da vida é
roaz, o tempo € ministro de morte e cimplice de atentados; e o pouco que se tem nao
pode ser dissipado em querelas vas” (BOSI, 1999, p. 132).

Esse clima j4 havia sido percebido por Miguel-Pereira (1988, p. 72) quando
afirma que: “Se seu ultimo livro, o Memorial de Aires, patenteia apaziguamento, é que

de fato traduz uma reconciliacio do artista com sua velha e cara inimiga, a vida”.**

Do derradeiro romance de Machado de Assis, ainda segundo Miguel-Pereira (1988, p. 98),

seria possivel extrair o seguinte ensinamento: “S6 na velhice, com o recolhimento e as rentincias



119

Prossegue a autora, nessa direcao, ao falar que o caminho descoberto por Machado, para
a compreensdo da existéncia, baseia-se na ternura “expandindo-se livremente,
envolvendo e suavizando todas as coisas”. Acrescenta Miguel-Pereira que o abrigo
oferecido pela vida privada apareceria, no ultimo romance machadiano, como

compensac¢do ao desgaste causado pelas adversidades:

O contato de umas poucas criaturas generosas também paga a pena
de viver: de divertido, o espetdculo passa a ser comovente; a voz
humana ja ndo se perde na vastiddo de um universo indiferente,
mas ao contrdrio ecoa no aconchego de uma sala bem abrigada,
fechada as ddvidas como as intempéries. (MIGUEL-PEREIRA,
1988, p. 72.)

Em convergéncia com Miguel-Pereira, Bosi (1999, p. 133) situa, no plano das
experiéncias privadas, a solu¢cdo machadiana para “os antagonismos da vida social”. O
autor apresenta, como lenitivos para os conflitos e embates da arena social, a “memoria,
a musica e, sobretudo, o amor”. Dois desses aspectos da vida estdo diretamente
relacionados com as citacdes aos autores gregos presentes no romance derradeiro de
Machado: a memoria e o amor.

Quanto ao primeiro deles, a memoria, lembremos que, quando fala de Plinio, o
ex-diplomata esta destruindo cartas antigas, das quais guardara algumas poucas “para
reler algum dia e dar-lhes o mesmo fim”. Dessa forma, Aires destr6i uma parte de suas
recordacdes, de seu passado, de sua histéria pessoal, mas, a0 mesmo tempo, conserva
parte de tudo isso, para que, talvez, as lembrangas de outrora lhe tragam consolo nos
momentos necessarios.

Assim como a memdria, 0 amor — seja ele recente, como o de Tristdo e Fidélia,
seja ele duradouro e profundo, como o do casal Aguiar — compensa e alivia os
aborrecimentos do convivio social mais amplo. No trecho em que a primeira das
referéncias a Tedcrito aparece, no dia 29 de janeiro, a condicdo da jovem viliva a
impede, da mesma maneira que a Tristdo, de externar seus sentimentos com efusdo, dai,

a atitude discreta do rapaz na revelacdo feita a Aires. Entretanto, os receios de Fidélia

que acarreta, logra a criatura, entdo, em posse de si mesma, liberar o que porventura traz de

bom. Ao menos € esta a licio do Memorial de Aires”.



120

quanto a forma como ela e Tristdio devem conduzir o noivado, por questdes de
convengdo social, sdo compensados pela alegria do amor. Essa alegria é tamanha que
Fidélia mal consegue manter as aparéncias: “A vidva punha certa moderacdo na
ventura, necessdria a contigiiidade dos dous estados, mas esquecia-se algumas vezes, e
totalmente no fim” (ASSIS, 2004, p. 1179). Fica claro, nas entrelinhas, que uma
felicidade pessoal sincera estaria acima de qualquer regra de sociedade, o que
confirmaria o ambiente redentor do Memorial, sugerido por Bosi.

Tal sugestdo também se configura na outra citacdo a Tedcrito. Aires mostra
preferir a companhia dos Aguiares a jantar com o encarregado de negdcios da Bélgica,
que, nesse instante, simboliza a rejei¢do do Conselheiro a assuntos ptblicos de hoje e de
ontem. E macante, para Aires, deixar de contemplar o quadro de Tedcrito e desfrutar do
calor humano do casal. Também € incodmodo lidar com o diplomata belga, fonte de
lembrangas de um tipo de vida que Aires ndo quer mais: “Quero dizer que, cansado de
ouvir e de falar a lingua francesa, achei vida nova e original na minha lingua, e ja agora
quero morrer com ela na boca e nas orelhas. Todos os meus dias vao contados, nao ha
recobrar sombra do que se perder.” O Conselheiro também demonstra impaciéncia,
advinda de sua convic¢do de que nido deve perder suas preciosas horas com questdes
dessa ordem, remetendo ao pacto de paz e de simulacdo do “tempo sem tempo da
felicidade” de que fala Bosi (1999, p. 132)

Com a finalidade de garantir a manutencdo das solu¢des para o antagonismo
social, as quais podem ser comprometidas pelas “rugas da divisdo e a cunha da
negatividade”, consoante Bosi (1999, p. 133), o Aires narrador desenvolve estratégias
de atenuacdo de conflitos e problemas.

De acordo com o autor, “um primeiro modo de atenuar é duvidar, ou fingir que
duvida”, pois a “lingua humana tem formas resvaladi¢as de dizer sem dizer” (BOSI,
1999, p. 133). Em vdrios momentos do Memorial, seria possivel flagrar um Aires a
observar e descrever o que estd a sua volta num tom dibio, como ocorre, por exemplo,
no inicio do romance, quando Fidélia visita o timulo do marido. Bosi destaca tanto o
uso do verbo “parecer” quanto a utilizacdo do advérbio “talvez” no jogo de atenuagao
feito pelo Conselheiro: fala o narrador que a jovem vidva parecia rezar e que talvez
quisesse beijar a lapide do marido morto.

O ex-diplomata volta a usar, conforme nos mostra BOSI, o advérbio “talvez”,

quando descreve os trajes de Fidélia para o jantar de comemoragdo as bodas do casal



121

Aguiar: as joias e um “raminho de miosétis a cinta” portados pela jovem vitdva
apareceriam talvez por homenagem a D. Carmo ou talvez por vaidade. Novamente,
assim como na cena do cemitério, Aires surge como um observador que nos da a
sensacdo de que ndo externa plenamente suas opinides e prefere evitar o julgamento
critico ou qualquer forma de inquietagcdo (BOSI, 1999, p. 133.).

Esses “mecanismos de disfarce e desvio”, no dizer de Bosi (1999, p. 133), foram
interpretados por Gledson (2003, p. 267) de outra forma, notadamente no caso da

personagem Fidélia:

No cerne de qualquer interpretacdo do Memorial de Aires estd
Fidélia. [...] Tristdo € hipdcrita sem rodeios, em comparagcdo com
ela, e ndo é dificil verificar isso, mesmo quando se aceita a versdo
do enredo narrada por Aires [...] Mas estou longe de reconhecer
que seria mais dificil encaixd-la num enredo mais sinistro, pelo
contrdrio, como sugeri, existem muitas coisas em seu retrato tal
como o pinta Machado, que sé adquirem verdadeiro significado

quando se considera essa possibilidade.

O critico inglés preferiu entender o jogo de atenuacdo flagrado por BOSI no
Memorial como um ardil machadiano das propor¢des daquele encontrado no D.
Casmurro. E bom lembrar que Bosi (1999, p. 135) ndo ignora que Aires nota os gestos
dibios da bela vidva, os quais, como vimos, sdo suavizados por uma postura
complacente dele. Entretanto, Gledson atribui, de maneira reducionista, ao modo de ser
de Fidélia, a frieza do célculo e da premeditacdo, renegando o fato de que, tanto quanto
Capitu, a jovem vidva estd sujeita as regras de uma sociedade atrasada e patriarcal
(2003, 267)

As citagdes se configuram como uma estratégia a mais nesse jogo de disfarce e
desvio, engendrado por Aires, do qual fala Bosi. E importante notar que as citacdes
partem de Aires. Ele as recupera e as relaciona com o evento ou circunstancia dos quais
deseje falar.

A nosso ver, a presenca e o uso das citacdes a Plinio e a Tedcrito ajudam a
reforcar a pertinéncia das observacdes de Bosi, em detrimento da leitura pessimista e

antagodnica ao sugerido pelas citacdes oferecida por Gledson.



122

As citacdes aos autores gregos no Memorial ajudam a reforcar o rumo tomado

por Machado de Assis, na sua ultima obra, conforme nos lembra Bosi (1999, p. 141):

A obra final de Machado, sentida as vezes como o amaciamento de
todos os atritos, parece, antes, desenhar em filigrana a imagem de
uma sociedade (ou talvez melhor, de uma classe) que, tendo
acabado de sair de seus dilemas mais espinhosos (a aboli¢do da
escravatura, a queda do Império), quer deter e adensar o seu tempo
proprio, fechando-se ciosamente nas alegrias privadas, que o

narrador percebe valerem mais que as publicas.

O trabalho parddico € deixado de lado e, no Memorial, as citagdes mostram uma

convergéncia de perspectivas entre quem cita e quem € citado.



123

PALAVRAS FINAIS.

A nosso ver, uma das conclusdes mais vélidas para um trabalho como este € a
descoberta de como o tema aqui tratado — as citagdes ao universo literdrio greco-latino
nos romances Memorias postumas de Brds Cubas, Quincas Borba, D. Casmurro, Esaii
e Jaco e Memorial de Aires — mesmo sendo pouco explorado pela critica, se constitui
num vasto e fértil campo de discussoes.

No percurso tedrico, em que conceitos como dialogismo, intertextualidade e
parddia foram examinados sob a 6tica de autores como Bakhtin (2002b), Koch (2001),
Hutcheon (1989), foi possivel perceber que o procedimento de incorporacdo de outros
escritos que Machado adota e defende acaba por revelar uma sintonia com o principio
bakhtiniano de que todo texto absorve e transforma outros textos.

Autores como Koch (2001), Zumthor (1981) e Kristeva (1974) levam adiante o
pensamento de Bakhtin, ao considerarem os textos como objetos sempre heterogéneos e
ao verem a intertextualidade como uma das bases para a definicdo textual. Por essa
razdo, eles também podem ser utilizados para confirmar a pertinéncia do modus
operandi machadiano. Assim sendo, a atitude de Machado, segundo as palavras do
proprio ficcionista, de construir um pectlio comum a partir de haveres novos e antigos —
do que as citacdes as literaturas grega e latina constituem exemplo —, demonstra um
profundo grau de consciéncia sobre o processo de concep¢do textual de uma forma
geral, ndo apenas restrita ao campo literario.

No segundo capitulo, tentamos discutir as opinides de alguns criticos sobre as
citacdes presentes em escritos de Machado de Assis. Foram utilizados autores como
Magalhaes Jr. (1957), Miguel-Pereira (1988), Candido (1993), além do préprio
Machado de Assis (2004). Constatamos que uma parte da critica apresenta um ponto de
vista problemdtico sobre a praitica machadiana de muito citar. E o que se dd com
Magalhaes Jr. (1957), segundo o qual, as referéncias sdo frutos de uma mera
demonstracdo de leituras ou de usos equivocados por parte do escritor.

As melhores observacdes para a compreensao do papel das citagdes emanam do

proprio Machado, que, no seu artigo “Instinto de Nacionalidade”, deixa transparecer a



124

idéia de que, ao mesmo tempo em que se serve das fontes oferecidas pela tradicio,
busca inseri-las num constante movimento de renovacgdo, capaz de conferir-lhes novo
folego e novos sentidos. Dessa maneira, as citagdes aos gregos e latinos estariam
encaixadas num cuidadoso projeto de obra, o qual visa, entre outros aspectos, ao
reaproveitamento de materiais externos, articulando-os, muitas vezes, com temas da
realidade brasileira.

O terceiro capitulo é constituido pela andlise das citagdes aos escritores gregos e
latinos nos cinco romances mencionados. Verificamos que as alusdes parddicas se
configuram como o principal recurso na constru¢do de novos significados para as
referéncias aos textos gregos e latinos utilizadas por Machado de Assis. Na visao dos
trés principais autores do nosso arcabouco tedrico — Bakhtin (2002b), Hutcheon (1989)
e Jenny (1979) —, a parddia € entendida como reproducdo de uma fonte, tendo por base a
repeticdo ou a diferenca, a aproximacdo ou o desvio. Hutcheon ainda ressalta que a
parddia pode ser um sinal de respeito ou de desconstru¢cdo do modelo usado. No caso
das parddias das obras greco-latinas nos romances analisados, percebemos que a nota
predominante é a de afastamento. A parddia que inverte, refaz ou reelabora um dado
texto se constituiria num terreno mais propicio ao sentido de reconstrucio dado por
Machado as citagdes.

Embora subvertam as fontes recuperadas, as parddias aparentam nao visar ao
rebaixamento dos modelos utilizados. Ao contrario disso, elas seriam uma evidéncia da
“distancia”, por fatores culturais e temporais, entre os textos citados € 0 novo contexto
no qual eles aparecem. Por outros termos, o recurso parédico funcionaria como uma
espécie de mediador entre o material greco-latino utilizado e a obra machadiana. Nesse
sentido, € possivel até afirmar que as parddias carregariam um gesto de reveréncia a
tradicdo literdria resgatada. Essa tradi¢do perderia parte de seu cardter pelo uso da
parddia como estratégia de aproximagdo ou instrumento de acesso.

Quando ha criticas insinuadas por meio das parddias, elas se dirigem a outra
direcdo. Como exemplo, podemos retomar o que vimos a respeito da citagdo ao canto
XVII da lliada no D. Casmurro. A comparacao entre o comportamento de José Dias e o
desespero de Patroclo acentua a dissimulacdo presente nas agdes do agregado,
motivada, principalmente, pelo desequilibrio social de sua condi¢do. O fragmento da
epopéia homérica contrasta com o episédio narrado por Bentinho e se converte num

expediente por meio do qual a posi¢ao de José€ Dias é ridicularizada.



125

No ultimo romance — o Memorial de Aires, — em que se sobressaem o tom
conciliador e o cansago diante da vida, materializados na personagem do Conselheiro
Aires, a parddia perde o espaco que teve em escritos anteriores. A atitude critica exigida
pelas parddias vistas nas outras obras analisadas ndo encontraria espaco num romance
em que a busca pela serenidade e o abandono da argucia analitica, como Bosi (1999)
enfatiza, sdo marcas relevantes. As citacdes aos dois autores gregos — Tedcrito e Plinio
— ajudariam a reforcar o arrefecimento do animo combativo encontrado em outros
romances, mas ausente no Memorial.

Por dltimo, apontamos o desejo de voltar a este tema — o didlogo machadiano
com o universo literdrio da Grécia e da Roma antigas — para amplid-lo e aprofundé-lo e
também para analisar como ele ocorre em outros livros de um dos nossos maiores

escritores.



126

RESUMO

Ao estudarem as obras de Machado de Assis, analistas como Passos (1996, p. 10)
identificaram um “belo arsenal literdrio haurido em outras literaturas”. Uma parcela
desse conjunto de referéncias pertence a literaturas grega e latina, cujas citacdes
explicitas, em cinco romances machadianos, sdo tratadas neste trabalho. As obras
constituintes do corpus sdo: Memorias postumas de Brds Cubas, Quincas Borba, D.
Casmurro, Esaii e Jacé e Memorial de Aires. Para analisar os textos sob o enfoque
eleito, lancamos mado de um percurso tedrico integrado por conceitos como dialogismo,
intertextualidade e parddia, conforme trabalhados em escritos de Bakhtin (2002b), Koch
(2001), Hutcheon (1989) et al. Para situar a nossa leitura no plano dos criticos que se
ocuparam das citagdes na obra machadiana, recorremos a Magalhaes Jr. (1957), Miguel-
Pereira (1988), Candido (1993) e ao proprio Assis (2004). Em linhas gerais,
verificamos que, nos romances por nds estudados, as alusdes parddicas se mostram
como o modus operandi mais recorrente, uma vez que Machado de Assis constréi novos
significados para as referéncias aos textos gregos e latinos. Isso nos faz ver que o tom
predominante, nessas parddias, é o de afastamento, conseguido por meio da reinvencao
de uma dada referéncia. Percebemos, assim, que é esse o processo mais propicio ao

sentido de reconstrucdo dado por Machado as citacoes.

PALAVRAS-CHAVE: romance machadiano, literatura grega, literatura latina,

intertextualidade, parddia.



127

ABSTRACT

Critics like Passos (1996, p. 10), when studying the works of Machado de Assis,
identify an “admirable literary wealth taken from other national literatures”. A part of
that group of references belongs to both Greek Literature and Latin Literature. In this
thesis, we analyse the explicit citations of those literatures within five of Assis’s novels.
Memorias postumas de Brds Cubas, Quincas Borba, D. Casmurro, Esaii e Jaco and
Memorial de Aires are the constituent works of our corpus. To enquire those texts
through the chosen bias, our theorical basis takes into consideration the concepts of
dialogism, intertextuality and parody, as treated by authors like Bakhtin (2002b), Koch
(2001), Hutcheon (1989) et al. We also read some commentators — namely Magalhdes
Jr. (1957), Miguel-Pereira (1988), Candido (1993) and the very Assis (2004) — to locate
our position within the scope of critics who study the citations made by Machado de
Assis in his writings. Extensively, we perceived that the parodic allusions, in the novels
we studied, are the commonest way chosen by Assis, because the novelist elaborates
new meanings when referring to Greek and Latin texts. That frame makes possible
observing that the dominant tone of those parodies is the one which establishes a span
between the texts. That is achieved by the reinvention of a given reference. We, then,
conclude that the mentioned process is adequate to the reconstruction of meaning

constructed by Assis in his citations.

KEYWORDS: Machado de Assis’s novels, Greek Literature, Latin Literature,

intertextuality, parody.



128

RESUMEN

Cuando estudian las obras de Machado de Assis, existen analistas que, a ejemplo de
Passos (1996, p. 10), encuentran una “bella fortuna literaria originada de otras
literaturas nacionales”. Parte de esas referencias pertenece a las Literaturas Griega y
Latina, cuyas citaciones explicitas, en cinco novelas de Assis, son abordadas en este
trabajo. Nuestro corpus es compuesto por: Memorias pdstumas de Brds Cubas,
Quincas Borba, D. Casmurro, Esaii e Jacé y Memorial de Aires. Con la intencion de
analizar los textos bajo la lectura propuesta, trillamos un camino tedrico que contiene
los conceptos de dialogismo, intertextualidad y parodia, segin trabajados por Bajtin
(2002b), Koch (2001), Hutcheon (1989) et al. La recurrencia a Magalhaes Jr. (1957),
Miguel-Pereira (1988), Candido (1993) y al propio Assis (2004), por su vez, servio para
situar nuestro examen en el conjunto de los criticos que se ocuparan de las citaciones en
la obra de Machado de Assis. Ampliamente, verificamos que, en las novelas que
estudiamos, las alusiones parddicas si revelan como siendo el modus operandi mas
recurrente, de vez que Assis construye nuevos significados para las referencias a los
textos griegos y latinos. Esto es una comprobacion de que el tono predominante, en
esas parodias, es el de alejamiento, que se consigue por medio de la reinvencion de una
dada referencia. Percibimos, asi, que ese es el proceso mds propicio al sentido de

reconstruccion que Machado de Assis ofrece a las citaciones hechas en sus narrativas.

PALABRAS CLAVES: novelas de Machado de Assis, Literatura Griega, Literatura

Latina, intertextualidad, parodia.



129

Bibliografia



130

Constam, nesta bibliografia, os titulos citados ao longo do trabalho e aqueles
que, mesmo sem terem sido mencionados expressamente, contribuiram de alguma
forma para a elaboracdo desta tese. A op¢do por uma lista conjunta, contendo titulos
citados e ndo citados, obras tedricas e obras literdrias, deu-se por crenca de que, assim, a

consulta a bibliografia se tornaria mais objetiva e dinamica.

ACHCAR, Francisco. Lirica e lugar-comum: alguns temas de Horacio e sua presenca

em portugués. Sao Paulo: EDUSP, 1994.

ADRADOS, Francisco R. Del teatro griego al teatro de hoy. Madrid: Alianza, 1999.

ALESO, Marta. Odisea Homero: una introduccién critica. Buenos Aires: Santiago

Arcos, 2005.

ANDRADE, Mairio de. Aspectos da literatura brasileira. 5. ed. Sdo Paulo: Martins,
1974.

ARISTOFANES. As ris. Lisboa: Edi¢des 70, 1996.

. As vespas. Lisboa: Inquérito, [s.d.]

ARISTOTELES. Poética. 2. ed. Lisboa: Imprensa Nacional; Casa da Moeda, 1990.

. Poétique. Paris: Librairie Générale Francaise, 1990.

ASSIS, J. M. Machado de. Obra completa. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 2004.

BAKHTIN, Mikhail. A cultura popular na Idade Média e no Renascimento: o

contexto de Francois Rabelais. 5. ed. Sdo Paulo: Anna Blume, 2002a.



131

. Problemas da poética de Dostoiévsky. 3. ed. Rio de Janeiro: Forense

Universitaria, 2002b.

. Estética da criacao verbal. 3. ed. Sao Paulo: Martins Fontes, 2000.

. El método formal en los estudios literarios. Madrid: Alianza, 1994.
BARROS, Diana Luz Pessoa de. Contribui¢des de Bakhtin as teorias do discurso. In:
BRAIT, Beth [orgs.]. Bakhtin: dialogismo e constru¢do do sentido. 2. ed. rev.
Campinas: UNICAMP, 2005. p. 25-33.
BARROS, Diana Luz Pessoa de. Dialogismo, polifonia e enunciagdao. In: BARROS,
Diana Luz Pessoa de; FIORIN, José Luiz [orgs.]. Dialogismo, polifonia,

intertextualidade. 2. ed. Sdo Paulo: EDUSP, 2003.

BIBLIA Shedd: Antigo e Novo Testamentos. 2. ed. rev. atual. S3o Paulo: Vida Nova,
1997.

BOITANI, Piero. A sombra de Ulisses. Sao Paulo: Perspectiva, 2005.

BOSI, Alfredo. Machado de Assis e o enigma do olhar. Sio Paulo: Atica, 1999.

BOWRA, C. M. Historia de la literatura griega. Mexico: Fondo de Cultura

Economica, 1983.

BRANDAO, Junito de Souza. Teatro grego: tragédia e comédia. Petrépolis: Vozes,
1985.

BRAYNER, Sonia. Labirinto do espaco romanesco: tradicao e renovacao da literatura
brasileira (1880-1920). Rio de Janeiro: Civilizacdo Brasileira; Brasilia: Instituto

Nacional do Livro, 1979.

BRAIT, Beth. Ironia em perspectiva polifonica. Campinas: UNICAMP, 1996.



132

CALVINO, Italo. Por que ler os classicos. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1993.

CAMARA JR., J. M. Ensaios machadianos. 2 ed. Rio de Janeiro: Ao Livro Técnico,
1979.

CANDIDO, Antonio. Formacao da literatura brasileira. Belo Horizonte: Itatiaia,

1993.

CARDOSO, Zélia de Almeida. A literatura latina. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2003.

CARLO, Agustin Millares. Historia de la literatura latina. Mexico: Fondo de

Cultura Economica, 1995.

CAS, Danilo da. Hesiodo: o mito e a vida. Bauru: EDUSC, 1996.

CATULO. Poesias. 2. ed. Madrid: Alianza, 2003.

CERQUEIRA, Dorine. O espelho de Maria Dusa e outros ensaios: o textual e o
intertextual. [lhéus: Editus, 2003.

CHIAMPI, Irlemar [org.] Fundadores da modernidade. Sao Paulo: Atica, 1991.

CICERO, Marco Tualio. Sobre o destino. Sao Paulo: Nova Alexandria, 2001.

CLARK, Katerina; HOLQUIST, Michael. Mikhail Bakhtin. Sao Paulo: Perspectiva,
1998.

COELHO, Mircia; FLEURY, Marcos. [orgs.] Machado de Assis no espelho: o bruxo
do Cosme Velho. Sao Paulo: Alameda, 2004.

COLOMBANI, Maria Cecilia. Iliada Homero: una introduccion critica. Buenos Aires:

Santiago Arcos, 2005a.



133

. Teogonia Hesiodo: una introduccion critica. Buenos

Aires: Santiago Arcos, 2005b.

COMMELIN, P. Mitologia grega e romana. 2. ed. Sao Paulo: Martins Fontes, 2000.

CORTE, J. C. Férnandez; HERNANDEZ, A. Moreno. Antologia de la literatura
latina. Madrid: Alianza, 2005.

COSTA, Aida. Temas classicos. Sao Paulo: Cultrix, 1978.

CUENCA, Luis Alberto de; ALVAR, Antonio [orgs.] Antologia de la poesia latina.

Madrid: Alianza, 2004.

CULLER, Jonathan. Teoria literaria: uma introduc¢do. Sdo Paulo: Beca, 1999.

CURTIUS, E. R. Literatura européia e Idade Média Latina. Sdo Paulo: Hucitec;
EDUSP, 1996.

DEMOSTENES. A oracao da coroa. Rio de Janeiro: Ediouro, [s.d.].

ECO, Umberto. Sobre a literatura. Rio de Janeiro: Record, 2003

. Seis passeios pelos bosques da ficcdo. Sio Paulo: Companhia das

Letras, 1999.

ESQUILO. Persas. Coimbra: INIC, 1992.

. As suplicantes. Lisboa: Inquérito, [s.d].

. Prometeu acorrentado. Lisboa: Inquérito, [s.d].



134

EURIPIDES. Ifigénia em Aulide. 2. ed. Lisboa: Fundac¢do Calouste Gulbenkian, 1998.

. As bacantes. Lisboa: Inquérito, [s.d.]

EUTROPIO. Resumo de histéria romana. Rio de Janeiro: Flores e Mano, 1929.

. Breviarum historiae romanae. Lisboa: Typographia Nationali, 1891.

FAORO, Raymundo. Machado de Assis: a pirimide e o trapézio. Sao Paulo:
Nacional, 1974.

FIORIN, José Luiz. Polifonia textual e discursiva. In: BARROS, Diana Luz Pessoa de;
FIORIN, José Luiz [orgs.]. Dialogismo, polifonia, intertextualidade. 2. ed. Sdo Paulo:

EDUSP, 2003.

FREDOUILLE, Jean-Claude. Dictionnaire de la civilization romaine. Paris: Larousse,

1968.

GANDON, Odile. Deuses e herdis da mitologia grega e latina. Sido Paulo: Martins
Fontes, 2000.

GLEDSON, John. Machado de Assis: ficcio e histéria. Rio de Janeiro: Paz e Terra,
2003.

. Machado de Assis: impostura e realismo. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 1991.

GRIMAL, Pierre. Historia de Roma. Buenos Aires: Paidés, 2005.

. El Imperio Romano. Barcelona: Critica, 2000.

. La letteratura latina. Roma: Newton Compton, 1994.




135

. Virgilio ou o segundo nascimento de Roma. Sao Paulo: Martins Fontes,

1992.

GRIMBERG, Carl. Histéria universal 3: do apogeu da Grécia classica a civilizagdo

helénica. Lisboa: Europa-América, [s.d.].

GUAL, Carlos Garcia [org.] Antologia de la poesia griega: siglos VII-IV a.C. Madrid:
Alianza, 2001.

GUAL, Carlos Garcia; GUZMAN, Antonio. [orgs.] Antologia de la literatura griega:
siglos VIII a.C. — IV d.C. Madrid: Alianza, 2004.

HAMILTON, Edith. O eco grego. Sao Paulo: Landy, 2001.

HATZFELD, Jean. Historia da Grécia antiga. 3. ed. Lisboa: Europa-América, 1988.

HARVEY, Paul. Dicionario Oxford de literatura classica. Rio de Janeiro: Jorge

Zahar, 1998.

HESIODO. Teogonia trabajos y dias: edicién bilingiie. Buenos Aires: Losada, 2006.

HOMERO. Odisséia. Rio de Janeiro: Ediouro, 2002.

. Odisséia. Sao Paulo: Martin Claret, 2003.

. Odisséia. 2. ed. Portugal: Europa-América, 1990.

. Iliada. Rio de Janeiro: Ediouro, 2002.

. Iliada. Sdo Paulo: Martin Claret, 2003.

HORACIO. Satiras. Madrid: Alianza, 2001.



136

HUTCHEON, Linda. Poética do pds-modernismo: historia, teoria e ficcdo. Rio de

Janeiro: Imago, 1991.

. Uma teoria da pardédia. Lisboa: 70, 1989.

JENNY, Laurent. A estratégia da forma. In: Intertextualidades, Coimbra, Almedina,

1979.

JOBIM, José Luis. Introducdo. In: JOBIM, José Luis. [org.] A biblioteca de Machado
de Assis. Rio de Janeiro: Topbooks, 2001.

JUVENAL. Satiras. Rio de Janeiro: Ediouro, [s.d.].

KOCH, Ingedore. O texto e a construcao de sentido. 5. ed. Sao Paulo: Contexto, 2001.

KRISTEVA, Julia. Introducao a semanalise. Sao Paulo: Perspectiva, 1974.

. Recherches pour une sémanalyse: essays. Paris: Seuil, 1969.

LAERCIO, Diégenes. La secta del perro. Vidas de fil6sofos cinicos. Madrid: Alianza,
2002.

LESKY, Albin. A tragédia grega. 3. ed. Sdo Paulo: Perspectiva, 2001.

. Histéria da literatura grega. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian,
1995.

LINHARES, Temistocles. Dialogos sobre o romance brasileiro. Sio Paulo:

Melhoramentos; Brasilia: Instituto Nacional do Livro, 1978.

LUCIANO. Dialogo dos mortos: edi¢do bilingiie. Sdo Paulo: Palas Athena/EDUSP,
1999.



137

. Didlogo dos mortos: edi¢ao bilingiie. Sdo Paulo: Hucitec, 1996.

. Dialogos de los dioses. De los muertos. Dialogos marinos. Dialogos de

las cortesanas. Madrid: Alianza, 1997.

LUNA, Sandra. Arqueologia da ac¢io tragica: o legado grego. Jodo Pessoa: Idéia,

2005.

MADEIRA, Wagner Martins. Machado de Assis homem lidico: uma leitura de Esau e
Jaco. Sao Paulo: Annablume; FAPESP, 2001.

MAGALHAES JR. R. Machado de Assis desconhecido. 3. ed. Rio de Janeiro:

Civilizacao Brasileira, 1957.

MAINGUENEAU, Dominique. Génese dos discursos. Curitiba, Criar, 2005.
MANGUEL, Alberto. A biblioteca a noite. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2006.
HUGHES, Langston. I too sing America. In: MARQUES, Osvaldino [org.] O livro de
ouro da poesia dos Estados Unidos: coletinea de poemas norte-americanos. Rio de

Janeiro: Ediouro, [s.d.].

MASSA, Jean-Michel. A biblioteca de Machado de Assis. In: JOBIM, José Luis. [org.]
A biblioteca de Machado de Assis. Rio de Janeiro: Topbooks, 2001.

MERQUIOR, José Guilherme. Género e estilo das Memorias péstumas de Bras Cubas.
In: Coléquio Letras. Lisboa, n. 8, p. 12-20, jul. 1972.

MEYER, Augusto. Machado de Assis: 1935-1958. Rio de Janeiro: Sdo José, 1958.

MIGUEL-PEREIRA, Licia. Machado de Assis: estudo critico e biografico. 6. ed. rev.
Belo Horizonte: Itatiaia, 1988.



138

MOISES, Massaud. Diciondrio de termos literarios. 7. ed. Sdo Paulo: Cultrix, 1995.
MONTANELLI, Indro. Histéria dos gregos. Sao Paulo: IBRASA, [s.d.].
MONTELLO, Josué. Machado de Assis. Lisboa: Verbo, 1972.

MORESCHINI, Claudio; NORELLI; Enrico. Histéria da literatura crista antiga
grega e latina. Sdo Paulo: Loyola, 2000. Tomo 2: do concilio de Nicéia ao inicio da
Idade Média.

OVIDIO. Metamorfosis. Madrid: Alianza, 2003.

. Tristes cartas del ponto. Madrid: Alianza, 2002.

PASSOS, Gilberto Pinheiro. Capitu e a mulher fatal: andlise da presenga francesa em

D. Casmurro. Sao Paulo: Nankin, 2003.

. As Sugestoes do Conselheiro: a Frangca em Machado de

Assis: Esat e Jacé e Memorial de Aires. Sdo Paulo: Atica, 1996.

PARATORE, Ettore. Histéria da literatura latina. Lisboa: Fundacdo Calouste
Gulbenkian, 1983.

PEREIRA, Isidro. Dicionario grego-portugués/portugués-grego. 8. ed. Braga:
Apostolado da Imprensa, 1990.

PEREIRA, Maria Helena da Rocha. Estudos de historia da cultura classica. 9. ed.
Lisboa: Fundagao Calouste Gulbenkian, 2003. Vol. 1 — cultura grega.

. Estudos de historia da cultura classica. 3. ed.

Lisboa: Fundagao Calouste Gulbenkian, 2002. Vol. 2 — cultura romana.



139

PERRONE-MOISES, Leyla. Texto, critica, escritura. Sdo Paulo: Atica, 2005.

PETRONIO. O Satiricon. Lisboa: Europa-América, [s.d].

PLATAO. O banquete. Lisboa: Europa-América, 1986.

PLINY. The letters of the young Pliny. London: Penguin, 1969.

PLUTARCH. Parallel Lives. Disponivel em

<http://www.gutenberg.org/dirs/etext96/plivs10.txt.> Acesso em 3.marco.2005.

PLUTARCO. Licurgo: reformador de Esparta. Lisboa: Inquérito, [s.d].

. Solon: legislador de Atenas. 2. ed. Lisboa: Inquérito, [s.d].

POETAS e prosadores latinos: idéias da Antigiiidade. Rio de Janeiro: Ediouro, [s.d.].

QUEIROS, Eca de. Civilizaciio e outros contos. Rio de Janeiro: Ediouro, 1996.

. A cidade e as serras. 4. ed. Lisboa: Ulisséia, 1995.

REGO, Enylton de Si. O calundu e a panacéia: a sitira menipéia e a tradi¢do

lucidnica em Machado de Assis. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 1989.

REIS, Carlos. Evolucdo literdria queirosiana: estudo introdutério. In: QUEIROS, Eca
de. A cidade e as serras. 4. ed. Lisboa: Ulisséia, 1995, p. 11-31.

ROLLIE, Emilio. Odas Horacio: una introduccién critica. Buenos Aires: Santiago

Arcos, 2005.

SALIBA, Elias Thomé. As utopias romanticas. 2. ed. Sdo Paulo: Estacao Liberdade,
2003.



140

SALUSTIO. Guerra Catilinaria. Guerra Jugurtina. Rio de Janeiro: Ediouro, [s.d.].

SANCHEZ, Miximo Brioso [org.]. Bucélicos griegos: Tedcrito, Mosco e Bion.
Madrid: Akal/Clasica, 1986.

SARAIVA, Juracy Assmann. O circuito das memérias em Machado de Assis. Sao

Paulo: EDUSP; Sao Leopoldo: Unisinos, 1993.

SCHROEDER, Alfredo J.; VACCARO, Alberto J. Historia de la literatura latina.
Buenos Aires: Claridad, 1990.

SCHULLER, Donaldo. Caréncia e plenitude: uma anilise das seqiiéncias narrativas na

[liada. Porto Alegre: Instituto Estadual do Livro, 1976.

. A construcao da Iliada. Porto Alegre: L&PM, 2004.

SCHWARZ, Roberto. Duas meninas. 2. ed. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2006.

. Ao vencedor as batatas. 5. ed. Sdo Paulo: Duas Cidades/ 34, 2000.

SENECA. Apocolocyntosis divii Claudii. Disponivel em

<http://www.thelatinlibrary.com/sen/sen.apoc.shtml>. Acesso em 7.ago. 2005.

SENECA. Cartas a Lucilo. Barcelona: Editorial Juventud, 1982.

. Fedra. Lisboa: 70, 2003.

SODRE, Nelson Werneck. Histéria da literatura brasileira. 9. ed. Rio de Janeiro:

Bertrand Brasil, 1995.

SILVA, Patricia Soares. Consideracées sobre o ponto de vista no Esai e Jacé.

Dissertacdo de mestrado. Universidade Federal de Pernambuco, 2001.



141

. O papel da pélis em Edipo Rei e Antigona. In: MALUF; Sheila
Diab; AQUINO; Ricardo Bigi de. [orgs.] Dramaturgia e teatro. Macei6: EDUFAL,
2004.

SILVA, Vitor Manuel de Aguiar e. Teoria da literatura. 8. ed. Coimbra: Almedina,
2002.

SILVESTRI, Leonor. Poemas Catulo: una introduccion critica. Buenos Aires: Santiago

Arcos, 2005.

SOARES, Maria Nazaré Lins. Machado de Assis e a analise da expressdo. Rio de

Janeiro: Instituto Nacional do Livro, 1968.

SOFOCLES. Edipo em Colono. Porto Alegre: LP&M, 2003.

. Edipo Rei. Porto Alegre: L&PM, 2002.

. Antigona. 5. ed. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian, 1992.

. Filoctetes. 3. ed. Lisboa: Fundagao Calouste Gulbenkian, 1987.

SOPHOCLES. Oedipus the Kking. Oedipus at Colonus. Antigone. New York:
Washington Square Press, 1972.

SOTO, Vicente Lopez. Diccionario de autores, obras y personajes de la literatura

latina. Barcelona: Juventud, 2003.

SUETONIO. A vida dos doze Césares. Sio Paulo: Martin Claret, 2004.

TACITO. Anais. Sdo Paulo: W. M. Jackson, 1964.

TERENCIO. A sogra. 2. ed. rev. e atual. Lisboa: Fundagdo Calouste Gulbenkian, 1997.



142

TEZZA, Cristévao. Entre a prosa e a poesia. Rio de Janeiro, Rocco: 2003.

TOLA, Eleonora. Ovidio Metamorfosis: una introduccion critica. Buenos Aires:

Santiago Arcos, 2005.

VERNANT, Jean Pierre. As origens do pensamento grego. 12. ed. Rio de Janeiro:
DIFEL, 2002.

. O universo, os deuses, os homens. S3o Paulo: Companhia das Letras,

2000.

. Mito e pensamento entre os gregos. 2. ed. Rio de Janeiro:

Paz e Terra, 1990.

VERNANT, Jean Pierre; VIDAL-NAQUET, Pierre. Mito e tragédia na Grécia antiga.
Sao Paulo: Perspectiva, 1990.

VIDAL-NAQUET, Pierre. Os gregos, os historiadores, a democracia: o grande
desvio. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2000.

. O mundo de Homero. Sao Paulo: Companhia das Letras,

2002.

VIRGILIO. Eneida. Sdo Paulo: Cultrix, [s.d].

. Eneida. 9. ed. Madrid: Catedra, 2004.

VOLOCHINOV, V.N.; M, BAKHTIN. Discurso na vida e discurso na arte. In:
VOLOCHINOYV, V.N. Freudism. New York: Academic Press, 1976.

. Marxismo e filosofia da linguagem. 10. ed. Sdo Paulo: Hucitec;

Annablume, 2004.



143

WALKER, Joseph M. Histoéria de la Grecia antigua. Madrid: Edimat, 1999.

XENOFONTE. Ciropedia: a educacdo de Ciro. Rio de Janeiro: Ediouro, [s.d.].

ZUMTHOR, Paul. Intertextualité et mouvance. Littérature, Paris, n. 41, p. 8-16, fev.
1981.



