
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 
PROGRAMA DE PÓS­GRADUAÇÃO EM LETRAS 

ONARRATÁRIO: UM ESTUDO DE SEU PAPEL NA CONSTRUÇÃO 
DE JOÃO VÊNCIO: OS SEUS AMORES, DE JOSÉ LUANDINO 

VIEIRA 

JOELMA GOMES DOS SANTOS 

Recife, fevereiro de 2009.



JOELMA GOMES DOS SANTOS 

ONARRATÁRIO: UM ESTUDO DE SEU PAPEL NA CONSTRUÇÃO 
DE JOÃO VÊNCIO: OS SEUS AMORES, DE JOSÉ LUANDINO 

VIEIRA 

Dissertação  de  Mestrado  apresentada 

ao  Programa  de  Pós­Graduação  em 
Letras  da  Universidade  Federal  de 
Pernambuco  para  a  obtenção  do  grau 
de Mestre em Teoria da Literatura. 

Área de Concentração: Teoria da Literatura 
Orientador: Prof.º Dr.º Anco Márcio Tenório  Vieira 

Recife, fevereiro de 2009.



Santos, Joelma Gomes dos 
O  narratário:  um  estudo  de  seu  papel  na 

construção  de  João  Vêncio:  os  seus  amores,  de 
José Luandino Vieira / Joelma Gomes dos Santos. ­ 
Recife: O Autor, 2009. 

107 folhas. 

Dissertação  (mestrado)  –  Universidade  Federal 
de Pernambuco. CAC. Letras, 2009. 

Inclui bibliografia e anexos. 

1.  Ficção  angolana  (Português).  2.  Vieira,  José 
Luandino  ­  Crítica  e  interpretação.  3.  Análise  do 
discurso narrativo. I. Título. 

82.09  CDU (2.ed.)  UFPE 
809  CDD (22.ed.)  CAC2009­32





A Feliciano e Perpétua, tudo; 
A Sanderson e Jeanderson; 
A Tony e Pat; 
A Luandino; 

A uma ausência; 
A Pia.



Agradecimentos 

A Deus; 
A  Fernando Wilson  Sabonete,  por  me  revelar  os  tesouros  sagrados  de  sua 
terra natal; 

A Antony Bezerra e Patrícia Soares, pelo  intenso apoio dado desde os meus 
primeiros vôos; 
A  Antony,  novamente,  cuja  postura  acadêmica  sempre  me  inspirou.  Grande 
mestre  e  amigo agradeço­te  imensamente pelo compromisso e pela acolhida 

de sempre às minhas propostas de pesquisa; 
A Patrícia Soares, mais uma vez, pela atenta e dedicada interlocução; 
A meu orientador, Anco Márcio Tenório Vieira, pela coragem de acompanhar­ 
me durante essa árdua jornada; 

A Walteir, pelos ricos diálogos e pelo espaço cedido no NEBA; 
A Luandino, amigo querido, pelas doces palavras de incentivo; 
A Jack Muíla (F. Edmundo M. Kulikolewa), pelo diálogo e pelas trocas; 
A Maria da Piedade Moreira de Sá, pela mão estendida em todas as horas e 

pela interlocução produtiva na ocasião da pré­banca; 
A Zuleide Duarte, pela sempre alegre receptividade; 
A Rita Chaves, pela prontidão e disponibilidade mesmo nos breves encontros; 
A Adriano Botelho de Vasconcelos e  à União dos Escritores angolanos, pela 

confiante acolhida; 
Às  amigas  de  todas  as  horas:  Anna  Rakhael  A.  Pereira,  Jeammilly  Erik  de 
Sousa, e Maria Alice Porfírio; 
Aos amigos e professores da graduação que acreditaram. 

A  Frederico  Silva,  Rosemary  Fraga,  Wilma,  Clederson  Diego  Montenegro, 
Ariane  Cavalcanti,  João  Batista,  Kleyton  Pereira,  Fabiana  Móes  e  Everardo 
Norões, pelos ombros amigos, ricos ensinamentos, palavras de conforto, trocas 
de experiências, sorrisos, livros, afetos, por tantos laços.



“Nonetheless, it is not only for a typology of 
the  narrative  genre  and  for  a  history  of 
novelistic  techniques  that  the notion of  the 
narratee is important. Indeed, this notion is 
more  interesting,  because  it  permit  us  to 
study  better  the  way  in  which  a  narration 
functions.” (PRINCE, 1980, p.19.) 

“Já  contei:  o  Kaxinjengele  queria  muito  o 
poder. Mas o povo disseram: “Com ‘hoje e 
hoje e mais hoje’ perdeste, Kaxinjengele, o 
poder!  Quem  não  pode  esperar  para  ser 
proclamado  não  é  capaz  de  governar 

condignamente!” 
(VIEIRA, 2007, p.13.) 

“Tem  a  quinda,  tem  a  missanga.  Veja: 
solta,  mistura­se;  não  posso  arrumar  a 
beleza que eu queria. Por  isso aceito sua 
ajuda.  Acamaradamos.  Dou  o  fio,  o 
camarada  companheiro  dá  a  missanga   
adiantamos  fazer  nosso  colar  de  cores 
amigadas.” (VIEIRA, 2004, p.31.)



Resumo 

Investigamos,  por  meio  deste  texto,  o  papel  do  narratário  na  construção  da 
narrativa  João  Vêncio:  os  seus  amores,  de  autoria  do  ficcionista  angolano 

José  Luandino  Vieira.  Procuramos  observar  também  como  o  estudo  de  um 

elemento  estrutural  ―  o  narratário  ―,  dos  sinais  dirigidos  a  ele  e  de  suas 
relações com as personagens pode nos conduzir  a uma caracterização mais 
vasta  do  romance,  e,  fundamentalmente,  da  personagem­narrador  João 
Vêncio. Para  situar­nos no contexto da  literatura  angolana  e na produção de 

Vieira,  utilizamo­nos  das  contribuições  dos  críticos  Laban  (1980),  Ervedosa 
(1979), Chaves (1999), Hamilton (1975) e Trigo (1977). Para uma observação 
do  experimentalismo  empregado  na  obra  do  angolano  e  um  olhar  sobre 
aspectos de sua escritura, como a presença da oralidade, o plurilingüismo, as 

influências e o estilo, tomaremos como base um instrumental oferecido também 
pela  Lingüística,  no  qual  Bakhtin  (1997)  e  Quintão  (1934)  serão  úteis.  Não 
deixando de lado a presença dos temas na obra do ficcionista estudado, como, 
por  exemplo,  a  crítica  ao  colonialismo  e  a  luta  pela  libertação  do  povo 

angolano,  valemo­nos  de  Kaiser  (1958).  Para  problematizar  as  questões 
referentes aos conceitos de mimesis,  ficção, realidade e suas relações com a 
sociedade e a História contaremos com o pensamento de Lima (2006). Como 
instrumental  da  Narratologia  utilizamos  de  forma  problematizadora  e  não 

apenas  para  identificar  elementos,  contribuições  de  teóricos  como  Adam  & 
Revaz (1997), Rimon­Kenan (1987), Scholes & Kellogg (1977). Particularmente 
sobre  a  questão  do  narratário  baseamo­nos  em  Prince  (1973),  Bourneuf  & 
Ouellet  (1981),  Reuter  (1996),  Jouve  (2002),  et  al.  A  partir  da  análise  do 
romance estudado,  foi possível observar como o narratário, do mesmo modo 
que seu narrador, deve ser considerado elemento ativo em uma narrativa; e de 
modo  especial,  componente  influenciador  na  forma  e  no  conteúdo  de  uma 
narrativa literária. 

Palavras­chaves: narratário, narrador,  ficção angolana, João Vêncio: os seus 

amores, José Luandino Vieira, narratologia.



Abstract 

We  investigate,  in  this  text,  the  narratee´s  role  for  the  construction  of  João 
Vêncio: regarding his loves narrative, by the Angolan fictionist José Luandino 

Vieira. We look also noted how the study of a structural element ― the narratee 

―, the signals sent to him and his relationship with the characters can lead us 
to a broader characterization of the novel, and, crucially, the character­narrator 

João Vêncio.  To situate our discussion on Angolan literature context and the 

VIEIRA´s  compositions,  we  make  use  of  the  contributions  of  criticals  Laban 
(1980), Ervedosa (1979), Chaves (1999), Hamilton (1975) e Trigo (1977). To an 
observation of the experimentalism employee in the work of the Angolan and a 

look  over  some  aspects  of  his  written,  as  the  orality  presence,  the 
multilingualism, influences and style, building upon an instrumental also offered 
by Linguistics in which Bakhtin (1997)  and  Quintão (1934)  will be useful. Do 
not leaving behind the themes, and their habitually presence,  for instance,  the 

criticismof colonialism and  the struggle for liberation of the Angolan people, we 
follow  the  words  by  Kaiser  (1958).  In  order  to  problematise  questions  like 
concepts of mimesis, fiction, reality and their relations with society and History 
we  follow  the  thought  of  Lima  (2006).  From  the  narratology  we  use  in  a 

problematiser  manner  and  not  just  to  identify  elements,  contributions  by 
theorists  as Adam & Revaz  (1997),  Rimon­Kenan  (1987),  Scholes & Kellogg 
(1977).  Particularly  about  the  narratee  question  we  base  ourselves  on  the 
studies  of  Prince  (1973),  Bourneuf  &  Ouellet  (1981),  Reuter  (1996),  Jouve 

(2002), et al. From the analysis of novel study, it was possible to observe how 
the narratee,  just as  its narrator, should be considered an active element  in a 
narrative, an in particular,  influencing component  in  the  form and content of a 
literary narrative. 

Keywords: narratee, narrator, Angolan fiction, João Vêncio: regarding his 

loves, José Luandino Vieira, narratology.



Sumário 

Introdução..........................................................................................................09 

1 O Lugar de Luandino Vieira na Literatura Angolana.......................................14 
1.1 A Prosa de Luandino Vieira.............................................................22 

2 Narrativa de Ficção.........................................................................................33 

2.1 Elementos da Narrativa........................................................................36 
2.1.1 Narratário: os sinais....................................................................39 
2.1.1.1 Funções.....................................................................................56 

2.1.1.2 Tipologia.........................................................................................59 

3 João Vêncio: os seus amores.........................................................................64 
3.1 O Papel do Narratário na Construção de João Vêncio: os seus amores....73 

Considerações Finais........................................................................................84 
Bibliografia.........................................................................................................87 
Anexo.................................................................................................................93



9 

Introdução 

“Só  se  escreve  lendo...:  paradoxo  cuja  digna 
contrapartida  reside  no  próprio  ato  da  escritura, 
que  parece  ter  sido  inventado  para  dar  um 
exemplo  perfeito  da  noção  de  impossibilidade. 
Pois a escritura não conhece um “antes”, ela não 
é  expressão  de  um  pensamento  prévio;  mas 
então, que é que se escreve?” ∗ 

Tzvetan Todorov 

É  notório  dentro  das  academias  brasileiras,  atualmente,  o  crescente 
interesse por parte de estudantes e pesquisadores,  sobretudo nos cursos de 
pós­graduação,  pelas  produções  literárias  africanas,  especialmente  as  de 
língua  portuguesa,  como  é  o  caso  das  originadas  em Angola,  Moçambique, 

Cabo Verde, Guiné Bissau e São Tomé e Príncipe. 
É verdade que esse  interesse não  tem sido acompanhado, na mesma 

intensidade, por  trabalhos críticos e  teóricos que dediquem um olhar a essas 
literaturas,  e  a  escassez  de  bibliografia  especializada  é  ainda  um  dado 

alarmante. E não é apenas uma questão de produção, mas ainda uma questão 
de  aquisição.  Nossas  bibliotecas,  infelizmente,  não  dispõem  de  acervo 
competente para suprir a necessidade das pesquisas nessa área. 

A  pequena  parcela  de  trabalhos  que  nos  chega  é  resultado  do 

investimento de todo o tempo e empenho que há por parte dos interessados no 
desdobramento  de  planos  concebidos  em  meio  a  rodas  de  discussão, 
congressos, seminários e encontros que têm acontecido no trânsito entre Brasil 
e África. 

No Brasil, a lei 10.639 de 09 de janeiro de 2003 que torna obrigatório o 
ensino de história e cultura afro­brasileira e africana nos estabelecimentos de 
ensino fundamental e médio, oficiais e privados, em especial nas disciplinas de 
educação  artística,  literatura  e  história,  é  ainda  desconhecida  de  muitos 

professores,  pesquisadores  e  alunos  das  instituições  de  nível  superior.  De 
forma  mais  surpreendente  ainda,  os  cursos  de  licenciatura  ainda  não 
apresentam,  em  suas  grades  curriculares,  disciplinas  que  contribuam  para  o 
preparo  dos  graduandos  que  assumirão  a  regência  das  referidas  disciplinas. 

∗ TODOROV, Tzvetan. As Estruturas Narrativas.  São Paulo: Perspectiva, 2004. p.23.



10 

Ainda, no âmbito das Letras, como constata o professor de literaturas africanas 
lusófonas, Russell Hamilton (2006, p.9), “há quem possa ficar perplexo ao ouvir 

dizer que existe uma literatura africana de língua portuguesa.” 
Não defendemos de modo algum o  fato de que é a  lei que deve  fazer 

com  que  nós,  pesquisadores  e  leitores,  devamos  pesquisar  esta  ou  aquela 
literatura. Muito pelo contrário, acreditamos que o que deve mover, e move de 

fato, nosso olhar para esses textos é a riqueza de seu trabalho­estético, suas 
personagens  de  majestosa  estatura,  seu  modo  de  reconfigurar  de  forma 
problematizadora  e  apaixonante  temas  aparentemente  muito  desgastados;  é 
mesmo,  sobretudo,  o  prazer  de  contemplar obras  que  trazem novas  faces  e 

cores  a  nossos  olhos.  Obras  essas  nas  quais  é  possível  enxergar  em  sua 
tessitura  mais  profunda  ecos  de  muitas  outras,  vindos  de  muitos  outros 
territórios e de uma forma muito peculiar ecos da nossa literatura brasileira. 

O exercício teórico­crítico que propomos é aquele, que do mesmo modo 

dessas  obras,  caminha  para  a  comunhão  de  vozes  dialogantes  e  para  o 
interesse  no  compartilhamento  de  idéias.  Portanto,  é  nosso  intuito  apontar 
possibilidades,  revelar  caminhos  pelos  quais  possa  percorrer  o  leitor 
interessado nessas e noutras literaturas. 

Sobre o romance de José Luandino Viera escolhido para análise, João 
Vêncio:  os  seus  amores,  nada mais  há  que  breves menções  por  parte  de 

alguns críticos, poucos artigos e escassas  teses e dissertações de alunos de 
outras instituições e programas de pós­graduação; teses e dissertações estas 

que  fazem  recortes diferentes daquele proposto neste  trabalho.   Acreditamos 
que  esse  ponto,  por  si  só,  seria  razão  suficiente  para o  desenvolvimento  do 
estudo.  Acresce a isto o fato de, embora a obra de Vieira já ter sido estudada 
sob  algumas  perspectivas  –  no mais  das  vezes,  em  textos  que  se  prendem 

restritivamente  aos  aspectos  lingüísticos  ou  identitários  da  produção  do 
ficcionista angolano –, há poucos trabalhos críticos que problematizem a obra 
do autor do ponto de vista da construção narrativa; notadamente, se se pensar 
no romance que é o corpus de nosso estudo. 

Outro  ponto  que  motiva  nossa  dissertação  é  o  olhar  dedicado  às 

literaturas  africanas  de  língua  portuguesa.  Diferentemente  do  que  se  possa 
pensar,  não  estamos  propondo  um  trabalho  que  apenas  siga  a  onda  de 
estudos  de  produções  africanas  que  vem  se  formando  atualmente,



11 

simplesmente seguindo­a como uma tendência que tem um fim em si mesma. 
O  que  propomos  é  uma  análise  que  se  rende  não  só  aos  encantos,  mas, 

sobretudo, ao trabalho estético realizado pelos autores do referido continente, 
especialmente daquele cuja obra é nosso objeto de estudo. 

A  investigação  que  propomos  do  romance  João  Vêncio:  os  seus 
amores  intenta  revelar  algumas das  técnicas narrativas empregadas na obra 

que  compõe  o  corpus  de  nosso  trabalho.  Apesar  de  muitos  autores  se 
interessarem pela questão, a maior parte deles, diferentemente de nós, acaba 
desenvolvendo estudos que apenas reproduzem os já existentes, dando ênfase 
a aspectos já desgastados. Em nosso trabalho objetivamos realizar, por meio 

de uma utilização do instrumental da Narratologia, uma pesquisa que tome os 
expedientes  narrativos  como  ponto  de  partida  para  que  se  possam  discutir 
questões como a representação ficcional, e a construção da narrativa. 

O recorte que fazemos do objeto de pesquisa direcionou­nos a teorias e 

estudos da Narratologia que  funcionassem como  instrumentos para a análise 
proposta. Escolhemos a análise da narrativa não apenas para servir de base à 
observação  da  configuração  estrutural,  mas  como  instrumento  auxiliador  no 
processo crítico. 

O objetivo particular de nossa dissertação – e, por isso mesmo, o mais 
importante – é a investigação das contribuições do narratário para a arquitetura 
da narrativa de João Vêncio: os seus amores. Procuramos observar também 

como o estudo desse elemento estrutural, dos sinais dirigidos a ele, e de suas 

relações com as personagens pode nos conduzir  a uma caracterização mais 
vasta  do  romance,  e,  fundamentalmente,  da  personagem­narrador  João 
Vêncio. 

Nossa postura está pautada no fato de sermos contrários a adotar uma 

teoria simplesmente como algo com que se deva concordar integralmente, ou 
apenas ajustar­se ao objeto literário a ser estudado; vamos além, utilizando­a 
como ferramenta para o ato de pensar criticamente. 

O recorte que propomos fazer de João Vêncio: os seus amores pauta­ 

se em um instrumental teórico que nos guia no processo analítico. 

Para  situar­nos  no  contexto  da  literatura  angolana  e  na  produção  de 
Vieira  utilizamo­nos  das  contribuições  dos  críticos  Laban  (1980),  Ervedosa 
(1979), Chaves (1999), Hamilton (1975) e Trigo (1977). Para uma observação



12 

do  experimentalismo  empregado  na  obra  do  angolano,  e  um  olhar  sobre 
aspectos de sua escritura como a presença da oralidade, o plurilingüismo, as 

influências e o estilo, tomaremos como base um instrumental oferecido também 
pela lingüística, no qual Bakhtin (1997) e Quintão (1934) serão úteis. 

Não  deixando  de  lado  a  presença  recorrente  dos  temas  na  obra  do 
ficcionista estudado, como, por exemplo, a crítica ao colonialismo e a luta pela 

libertação do povo angolano, nos valemos de Kaiser (1958). Para problematizar 
as  questões  referentes  aos  conceitos  de  mimesis,  ficção,  realidade  e  suas 
relações com a sociedade e a história contaremos com o pensamento de Lima 
(2006). 

Como  instrumental  da  Narratologia  utilizamos  de  forma 
problematizadora  e  não  apenas  para  identificar  elementos,  contribuições  de 
teóricos como Adam & Revaz (1997), Rimon­Kenan (1987), Scholes & Kellogg 
(1977). Particularmente sobre a questão do narratário baseamo­nos em Prince 

(1980), Bourneuf & Ouellet (1981), Reuter (1996), Jouve (2002), et al. 
A partir das  fontes supracitadas, desenvolvemos uma metodologia que 

contempla ainda a leitura de obras de analistas das produções luandinas. 
Para  a  realização  de  nossa  pesquisa,  buscamos,  primeiramente, 

mergulhar no universo da criação das obras do autor angolano, como forma de 
ausentar­nos de um processo simplista ou redutor – é imprescindível a  leitura 
de  tantas  obras  quantas  forem  possíveis,  inclusive  de  contos  e  poemas,  de 
modo a estabelecermos uma familiarização com a obra do ficcionista. No intuito 

de demonstrar os traços marcantes da estética luandina, como os já referidos 
nos  parágrafos  acima,  analisaremos  ainda  outras  obras  de  Vieira,  além 
daquela que integra o corpus de nosso estudo. Realizamos a seleção de obras 
analisadas  ao  longo  da  pesquisa  observando­se  sua  representatividade  no 

tocante ao aspecto que se pretendia realçar. Portanto, é alvo de nosso olhar 
durante o processo de análise, o conto O Despertar, extraído da antologia A 
Cidade  e  a  Infância,  para  investigação  dos  sinais  do  narratário;  na  seção 
Tipologia,  para  uma  aproximação  do  narratário  grau­zero,  realizamos  a 
observação do interlocutor presente na narrativa Kinaxixi Kiami! que integra o 

volume de  estórias  intitulado Lourentinho, Dona Antonia de Sousa Neto & 
Eu; outro narratário referido na mesma seção é o da estória Vavó Xixi e Seu 
Neto Zeca Santos que compõe a obra Luuanda. Para uma análise articulada



13 

de  aspectos  como  o  saudosismo,  tendência  herdada  da  Geração  de 
Mensagem; para nos referirmos a temas marcantes da obra de Vieira, como a 

luta pela libertação do povo angolano; e ainda, para estabelecer relações entre 
história, ficção e literatura a partir de uma leitura problematizadora da obra do 
escritor  angolano, na  tentativa de  levar nossos  leitores a obterem uma maior 
aproximação  de  sua  prosa,  elegemos  também  o  romance  Nós,  os  do 

Makulusu como alvo da investigação proposta. Acreditamos ser essa obra, a 
que melhor abriga os referidos aspectos, além de, ao lado de João Vêncio: os 
seus amores, ser composição reveladora da face mais madura e complexa da 

escritura luandina. 

Também  é  relevante  a  recepção  de  obras  de  analistas,  críticos  e 
estudiosos da obra de Vieira e da literatura africana de expressão portuguesa 
de um modo geral, no sentido de situar nossa visão no âmbito das análises já 
empreendidas sobre sua obra. 

Acreditando que a vivência dessas etapas da pesquisa sirva como base 
capital  para  que  possamos  lançar  luz  sobre  o  objeto  e  promover  sua 
problematização, traçamos tal percurso. Em cada uma das partes que compõe 
nosso  trabalho  estamos  imbuídos  de  uma  interação  entre  teoria  e  análise. 

Desse modo, deter­nos­emos na  análise dos  textos pertinentes aos aspectos 
estudados,  ligando­a  sempre  à  teorização previamente  exposta,  no  intuito de 
alcançar os objetivos propostos. Analisar em que medida se dá a presença do 
narratário,  qual  sua  razão  de  ser,  a  relação  que  estabelece  com  o  narrador 

João  Vêncio  e,  sobretudo,  sua  participação  na  construção  e  caracterização 
tanto  deste  como  da  narrativa,  são,  pois,  tarefas  centrais  às  quais  nos 
propomos.



14 

1 O Lugar de Luandino Vieira na Literatura Angolana 

“[...] Não sou de braço d’anjo, não me alambanzo 
―  Mas  a  arte  não  é  mesmo  o  artista  ou  é  a 
ferramenta de trabalhar com ela?” * 

Luandino Vieira 

José Luandino Vieira é um grande nome não só da ficção angolana, mas 
da ficção moderna em língua portuguesa. Sua proposta estética dialoga com as 
principais tendências literárias de Angola, tendências estas que se relacionam, 

segundo afirmam críticos como Hamilton (1975, p. 63), com escolas  literárias 
consagradas,  como  a  modernista  brasileira  e  a  neo­realista  portuguesa,  as 
quais  serviram  de  fontes  iniciais  de  inspiração  para  os  escritores  do  país 
africano  na  busca  pela  construção  de  uma  estética  literária  genuinamente 

angolana. 
É  necessário  enfatizar  que  ao  falarmos  de  influências  ou  motivações 

vindas, ou melhor, herdadas de outras escolas pelo ficcionista angolano e pela 
literatura  de  seu  país  de  um  modo  geral,  não  temos  o  intuito  de  diminuir  a 

originalidade  de  tais  escrituras,  mas  de  referenciar  propostas  que  muito 
provavelmente tenham constituído faróis de orientação para esses escritores. 1 

Não  é  viável  empreendermos  um  estudo  aprofundado  a  respeito  dos 
movimentos dos quais é possível  identificar  traços nos  textos  luandinos,  pois 

este  não  é  ponto  capital  de  nosso  estudo.  É  por  tal  motivo  que  decidimos 
realizar  uma  incursão  apenas  pelos  movimentos  ou  escolas  literárias 
angolanas que  entendemos  como  sendo  aquelas  com  as  quais os  textos  de 
autoria de Vieira estabelecem maior contato, na tentativa de destacar algumas 
características destes. 

No  intuito  de  demonstrar  traços  marcantes  da  estética  luandina, 
analisaremos fragmentos de outras obras de Vieira, além daquela que integra o 
corpus de nosso estudo. Como já anunciado na introdução dessa pesquisa, a 

* VIEIRA, José Luandino. João Vêncio: os seus amores. Luanda: Nzila, 2004. p.34. 
1 As tendências referidas ao longo deste texto foram apenas pontos de partida para o escritor 
estudado  que  acresceu  a  essas  muito  de  suas  convicções  enquanto  intelectual,  e  suas 
concepções de literatura e de arte angolanas.



15 

seleção de obras analisadas na presente seção e naquela que a segue, foi feita 
observando­se  sua  representatividade  tendo  em  vista  o  aspecto  que  se 

pretende realçar: o papel do narratário. 
A  respeito do surgimento e do amadurecimento da  literatura angolana, 

Chaves (2005, p.20) afirma em seu livro Angola e Moçambique: experiência 
colonial e territórios literários: 

[...]  A  história  das  letras  de  Angola  se  mistura  ostensivamente  à  história  do 
país.  Para  sermos  precisos,  vale  dizer  que  ali  o  processo  literário  se  fez 
seguindo a linha das lutas para conquistar a independência nos mais diversos 
níveis. Surgindo no aperto do contexto colonial, a Literatura Angolana marcou­ 
se  pelo  selo  da  resistência  e,  sobretudo  a  partir  dos  anos  1940,  alinhou­se 
entre as forças decididas a construir a nacionalidade angolana, participando de 
movimentos empenhados na construção de uma identidade cultural. 

No  fim  da  década  de  40,  a  cidade  de  Luanda  vive  um  momento  de 
efervescência cultural e é agitada pela explosão de uma série de movimentos 
culturais  como  surgimento  de  revistas,  concursos  literários,  fundação  de 

cineclubes  e  lançamentos  de  jornais.  Tudo  isso  no  intuito  de  mobilizar  a 
população  para  uma  reflexão  a  respeito  da  situação  colonial.  É  nesse  clima 
bastante  propício  que  haveria  a  eclosão  de  um movimento  literário  que  não 
mais poderia  tardar. Em 1950, surge consciente de sua  tarefa, o Movimento 
dos  Novos  Intelectuais  de  Angola,  que  com  a  ajuda  do  Departamento 

Cultural  da Associação dos Naturais do mesmo país,  dá, no ano seguinte,  o 
pontapé  inicial  lançando  aquela  que  pretendiam  que  fosse  o  veículo  de  sua 
mensagem  ideológica e  literária: a  revista Mensagem – A Voz dos Naturais 
de Angola. Para Ervedosa (1979, p.107): 

O  Movimento  dos  Novos  Intelectuais  de  Angola  foi  essencialmente  um 
movimento de poetas, virados para seu povo e utilizando nas suas produções 
uma  simbologia  que  a  própria  terra  exuberantemente  oferece.  [...]  Os  seus 
poemas trazem o aroma variado e estonteante da selva, o colorido dos poentes 
africanos, o sabor agridoce dos seus frutos e a musicalidade da marimba.



16 

Dentre os escritores participantes do movimento  referido no  fragmento 
acima,  podemos  citar  alguns  nomes  como  António  Jacinto,  Viriato  da  Cruz, 

Mário  Antônio  e  Agostinho  Neto.  Salvato  Trigo  (1979)  realiza  um  estudo  de 
fôlego  a  respeito  deste  que  desponta  como  um  dos  movimentos  de  maior 
repercussão na  fundação da  estética da  angolanidade: o movimento editorial 
impulsionado  pelas  contribuições  dos  Novos  Intelectuais  de  Angola,  que 

viriam a ser chamados mais tarde de A Geração Mensageira.  A respeito das 

composições dessa geração, observa Trigo (1979, p.160): 

Sabendo­se como se sabe que  toda a  literatura africana produzida em pleno 
regime colonial  traduzia um compromisso do poeta  [escritor] com seu povo e 

visava primariamente atingir as bases desse regime, como estranhar que ela 
fosse anticolonialista? 

Em  Luandino  Vieira,  encontramos  muito  dessa  Geração  e  de  seus 

pressupostos  artísticos.  Apesar  de  não  ser  contemporânea  a  ela,  a  obra  do 
escritor  estudado está  sintonizada  com muitas  daquelas  propostas.  Segundo 
Trigo  (1979,  p.7),  o  grupo  de  artistas  literários  da  Geração  Mensageira  da 

literatura angolana 

formou­se na continuidade do “movimento dos Novos Intelectuais” cujo lema – 
“Vamos Descobrir Angola!” ― operaria uma  revolução decisiva na sociedade 
colonial  dos  fins  da  década  de  40.  Mensagem ―  órgão  catalisador  de  um 
punhado de jovens angolanos dispostos a assumirem uma atitude de combate 

frontal ao sistema sócio­cultural vigente na época ―, foi, sem dúvida, o maior e 
mais seguro passo em frente na busca de uma cultura mergulhada em letargia 
de séculos, sobre a qual se arquitectaria uma literatura autêntica, uma literatura 
social, uma literatura participada, como o é aquela que hoje possui já um lugar 
de  destaque  e  em  cuja  passarela  é  possível  fazer  desfilar  nomes  de  real 
capacidade artística. 

A Geração Mensageira  é  também  alvo  do  olhar  de  Ervedosa  (1979), 

que no estudo intitulado Roteiro da Literatura Angolana, visita os principais 

momentos da formação do cânone da literatura do país. A respeito da referida 
Geração,  o  crítico  empreende  um  estudo  aprofundado  das  composições



17 

poéticas  dos  escritores  de  maior  representatividade.  (ERVEDOSA,  1979, 
p.114). Para o crítico angolano: 

Na  obra  dos  escritores  [...]  encontram­se  com  freqüência,  as  evocações  da 
infância associadas a um sentimento de profundo amor à sua  terra natal. As 
suas  criações  poéticas  aparecem­nos  carregadas  de  um  saudosismo  pelo 
paraíso perdido da infância e pela sua antiga cidade, que fora o cenário desses 
tempos. [...]. (ERVEDOSA, 1979, p.114) 

Na obra de José Luandino Vieira, o tom saudosista e o apego ao paraíso 

perdido da  infância,  ao quais  se  refere Ervedosa  (1979) no  fragmento acima 
como  sendo  tão  característicos  da  proposta  estética  da  Geração  da 
mensagem,  são  também  traços  marcantes.  Traços  esses  que  no  romance 
Nós,  os  do  Makulusu,  aparecem  especialmente  salientados  na  voz  do 

narrador. As quatro personagens que protagonizam a narrativa dão vida a essa 
tendência saudosista. Mais­Velho, o narrador, é um sujeito imerso no passado 
de  sua  infância  na  companhia  dos  amigos.  Fica  nítido  o  contraste  entre  a 
infância, leitmotiv no sentido de Kaiser (1958, p.100) ― como sendo o período 

de  sonhos,  aventuras,  bonança  ―,  e  a  fase  adulta,  lugar  da  dúvida,  da 
angústia, da luta, do sofrimento e das imposições. 

Que não é ele que revistarei; não é ele que vou procurar salvar para depois lhe 
matarem com  torturas para  lhe  fazer  falar o que ele não vai  falar. Ele  ficará, 
ficou, fica nos capins soterrados do Makulusu quanto a gente pelejávamos até 
o cansaço e no sangue derramado porque vamos já, lavados de sujos, receber 
quicuerra e micondos de mamã Ngongo. Isto Mais­Velho, é que é difícil e tenho 
de o fazer: o capim do Makulusu secou em baixo do alcatrão e nós crescemos. 
E  enquanto não  podemos nos entender  porque  só  um  lado de nós  cresceu, 
temos de nos matar uns aos outros: é a  razão da nossa vida, a única  forma 
que  lhe  posso  dar,  fraternalmente,  de  assumir  a  sua  dignidade,  a  razão  de 
viver – matar ou ser morto de pé. 2  (VIEIRA, 2004, p.25.) 

2  Da  língua  Kimbunda:  quicuerra: mimo  feito  de  farinha  de  mandioca,  açúcar  e  amendoim. 
(VIEIRA, 2004, p.158); micondo: doce em feitio de argola, muito  rijo; cavaca.  (VIEIRA, 2004, 
p.157) É necessário observar que todos os termos em kimbundo serão traduzidos a partir dos 
glossários contidos na(s) obra(s) ficcionais analisadas.



18 

No excerto, nos deparamos ainda com o desnudamento da ficção. Esta 
vai  colher  elementos  do  real  quadro  de  fragmentação  da  sociedade  colonial 

angolana à luz da experiência vivida pelo autor durante o regime de Salazar e o 
desenrolar  da  luta do  povo  angolano pelo  poder,  para  (re)construir  o mundo 
das personagens. A voz de Mais­Velho surge para resgatar uma conversa que 
teve com Maninho a respeito das diferenças entre ambos. Diferenças político­ 

ideológicas  que,  ao  contrário  do  que  possamos  pensar,  os  colocava  num 
mesmo  nível,  num  mesmo  caminho,  o  único,  por  sinal,  “fraternalmente,  de 
assumir[em]  a  sua  dignidade,  a  razão  de  viver­matar  ou  ser  morto,  de  pé.” 
(VIEIRA,  2004,  p.25.)  Há,  portanto,  o  deflagrar  de  uma  sociedade  reprimida 

pelo  regime ao qual  foi  submetida,  ficando sem o direito de  escolha.  Toda a 
indignação de Maninho, alferes morto, membro do exército colonial português, 
nos  é  revelada  a  partir  da  cena  construída  pela  memória  do  narrador.  O 
fragmento nos dá ainda a idéia de tempo vivido pelas personagens durante o 

período  de  estadia  portuguesa  em  território  angolano.  O  capim  verde  do 
Makulusu que secou em baixo do asfalto – símbolo do império e da dominação 
lusitana na “nossa terra de Luanda”, sinaliza aquilo que foi deixado pra trás e 
assumiu novos ares: os da destruição do ambiente tipicamente makulusense. 

No  fragmento  que  dispomos  abaixo  entendemos  que  Luandino  Vieira 
põe  em  questão  a  mentalidade  de  uma  época:  a  do  início  da  invasão 
portuguesa  a  Angola  fazendo  uma  literatura  que  lança  o  olhar  sobre  vários 
episódios  do  passado,  sem  ser  passadista,  seguindo  do  mesmo  modo  as 
propostas da Geração da efêmera revista Mensagem. 3 

[...] era a época, era a mentalidade, era matar e morrer, era uma lei que nem 
sabiam que  obedeciam,  sei­o  como  tu; mas  tudo  saber  e  tudo  compreender 
não é tudo aceitar; não me venhas pedir para, daqui, do ano 1962, aceitar, na 
nossa terra de Luanda, aceitar, não venhas me pedir para compreender. Era a 
mentalidade da época, mas a época já lá vai e a mentalidade ficou e isso é que 
não pode ser, [...]. (VIEIRA, 2004, p.58) 

3 Efêmera, porque pouquíssimos números vieram a lume antes de sua total diluição. Mas seus 
ideais  e  propostas,  como se nota  ao  longo de nosso  texto,  continuam ativos nas produções 
mais maduras da literatura angolana, a exemplo de Nós, os do Makulusu.



19 

Vieira (2004), como é possível observarmos no  fragmento supracitado, 
propõe­nos  a  renovação  da  mentalidade  da  época  e  de  seus  conceitos 

retrógrados. É hora de lutar por uma nova perspectiva. O autor assume, desse 
modo,  uma  postura  de  intelectual  sintonizado  com  uma  das  características 
essenciais  do  Movimento  fundamentado  pela  Geração  Mensageira  que 

cultivava  “uma  poesia  [literatura]  social,  onde  o  nacionalismo  angolano 

transparece a cada passo, apesar da forma ambígua utilizada algumas vezes e 
como exigiam as apertadas limitações da época.” (ERVEDOSA, 1979, p. 117.) 
Outra  característica  do  Movimento  que  é  levada  às  últimas  conseqüências 

pelo  ficcionista  é  a  inserção  de  expressões  do  dialeto  kimbundo  em  suas 
composições.  Na  ficção,  o  autor  de  Luuanda  desponta  como  sendo  quem 

melhor utiliza o recurso, e declara os motivos pelos quais o adotou: 

[...] Eu pretendi criar uma  língua  literária que  fosse homóloga à  fala popular, 
que se apoderasse dos seus processos, mas sem reproduzi­los. Havia também 
um motivo  político  no  uso  desta  linguagem,  este  português  angolano, muita 

coisa  passava  despercebida.  Na  prisão  isto  ajudou  muito.  Há  passagens 
importantes  de  romances  angolanos  de  forte  conteúdo  político  que  só 
passaram  naquela  época,  ou  seja,  só  puderam  ser  expressos  desta  forma. 
(apud MATOS E FERREIRA, 1992, p. 148.) 

Nos textos luandinos, não é possível observarmos falas escoltadas por 
aspas  como  fazendo  parte  de  um  universo  de  citação  de  onde  os  letrados 
exibem  aos  seus  pares  o  domínio  que  têm  sobre  a  língua  do  outro.  Não  se 

observa o outro sendo subjugado ou trazido ao palco do estilo. O que ocorre é 
a  criação  de  um  lugar  no  qual  o  dominado  ganha  a  oportunidade  de  ter  a 
palavra. E isso não ocorre apenas no nível das personagens. Em Nós, os do 
Makulusu, por exemplo, a própria estrutura do romance assume o tom caótico 

da sociedade fragmentada que é problematizada. 
Mensagem  teve  sua  curta  vida  composta de  apenas dois números da 

revista,  um  concurso  literário  e  uma  pequena  antologia,  mas  deixou  marcas 
profundas,  “apesar  do  fim  rápido,  [...],  ela  permaneceu,  contudo,  como  um 

verdadeiro símbolo.” (ERVEDOSA, 1979, p.125.)



20 

Diluída  a  Mensagem,  juntamente  com  seus  membros  integrantes, 

grandes nomes da luta política, declarada ou clandestina, surge uma nova leva 

de  jovens  escritores  entusiasmados  com  a  causa  da  nação,  dando 
continuidade a tarefa de conscientização de um sentimento nacional através da 
cultura (ERVEDOSA, 1979, p.126). 

Hamilton  (1975,  p.65)  conta­nos  que  de  1945  a  1951,  dezenove 

exemplares de uma outra publicação são o motivo de  intensa movimentação 
cultural entre os intelectuais luandenses. A Sociedade Cultural de Angola inicia 
a publicação de Cultura. Um jornal cultural carregado de artigos que tratavam 

dos mais  variados  temas pertinentes às áreas da  ciência,  da  literatura  e das 
artes. Cultura, nesse primeiro momento, ainda segundo Hamilton (1975, p.65), 
não levou a frente a proposta de um foco regionalista, como o fez Mensagem. 

Eram raros poemas de protesto ou voltados para uma crítica social, como eram 
os  de  autoria  de  alguns  colaboradores  como Agostinho Neto  e  Humberto  da 

Silvan.  A  maioria  das  composições  poéticas  trazia  um  ranço  europeizante 
devido muito provavelmente  à  vivência de seus produtores nesse continente. 
Esse  ranço  fez  com  que  Cultura  mantivesse  em  seus  textos,  conteúdos 

repletos  daquilo  que  Hamilton  (1975,  p.65)  vai  chamar  de  uma  espécie  de 

provincianismo  europeu,  que  se  estendeu  até  a  extinção  temporária  de  sua 
publicação, em 1951. 

Cultura  volta  à  cena em  1957  e,  na mesma  trilha  de Mensagem,  iria 

revelar  novos  nomes  de  contistas,  críticos,  poetas,  etnólogos  e  ilustradores. 

Com doze números editados, durante os anos de 1957 e 1958, a publicação 
continuava recebendo contribuições que iam do âmbito da ciência ao literário. 
E é por meio de suas páginas que nos chegam os primeiros  textos do ainda 
jovem José Luandino Vieira. Ao redor desse movimento editorial se alinharam 
propostas  estéticas  que  levariam  adiante  as  iniciadas  por  Mensagem, 
revelando  novos  valores.  A  seção  dedicada  à  literatura  de  Cultura, 
diferentemente  de  Mensagem,  além  de  poetas,  traz  a  lume  um  lote  de 

prosadores,  se  destacando  Luandino Vieira,  Arnaldo Santos  e Mário Guerra. 
Para  as  contribuições  literárias,  o  jornal  contava  exclusivamente  com  as 

produções  de  escritores  locais,  tendo  o  conto  e  a  poesia  como  as  principais 
formas  saídas  das  penas  de  seus  colaboradores.  Mais  cosmopolita  do  que



21 

Mensagem,  Cultura  reunia  artigos  e  críticas  que  abordavam  os  problemas 

sociais e raciais num contexto internacional. (HAMILTON, 1975, p.65) 
O crítico Carlos Venâncio  (1992), em seu  texto Literatura e Poder na 

África  Lusófona,  a  respeito  dos  colaboradores  das  revistas  Cultura  II, 
Mensagem,  e  outras  publicações  portuguesas  e  angolanas  existentes  na 

época, afirma que: 

Entre  os  colaboradores  destas  revistas,  quer  das  angolanas,  quer  da(s) 
lisboeta(s), é Luandino Vieira, depois de Agostinho Neto, quem leva mais longe 
a ruptura com o universo estético­cultural da metrópole. Iniciando­se com dois 
pequenos contos ainda esteticamente indefinidos, Duas Estórias de Pequenos 
Burgueses,  [...],  passa  depois  a  uma  coletânea  de  contos,  já  esteticamente 
amadurecidos, a que dá o  título de A Cidade e a  Infância,  [...].  (VENÂNCIO, 
1992, p.25) 

Partindo  da  observação  feita por  Venâncio  (1992)  acreditamos  que  foi 
pela  boa  receptividade  de  seus  trabalhos  vinda  da  parte  de  seus  colegas 
integrantes  do  movimento  editorial  Cultura  II  e  pela  identificação  com  as 
propostas político­culturais de Mensagem, que Luandino sintonizou sua obra 

com  as  propostas  dos  respectivos  movimentos,  impulsionando  o 
desenvolvimento  de  seu  projeto  estético  literário.  Projeto  este  que  elegeu 
Angola  como motivo  principal  de  suas  composições  com  vistas  na  criação e 
disseminação de uma estética da angolanidade. 

Há uma observação curiosa a se fazer: apesar de o ficcionista angolano 
estudado estar de fato presente no movimento editorial de Cultura II a partir de 

suas assíduas contribuições enquanto contista  e  ilustrador,  as  características 
mais marcantes no itinerário de suas composições, como foi possível perceber 
ao longo do percurso realizado nesta seção, estão mais fortemente alinhadas 
com as propostas estéticas da Geração de Mensagem. 

Apresentados os principais movimentos angolanos aos quais estiveram 
vinculados o nome e  a obra do escritor  José Luandino Vieira  e  realçadas as 
principais  tendências  de  sua  proposta  estética,  prosseguiremos  com  a 

observação  ampliada  de  alguns  aspectos  de  suas  composições  na  próxima 
seção.



22 

1.1 A Prosa de Luandino Vieira 

“Confirmações. Sinais. Encontro da memória com 
a  matriz,  a  conjunção  não  entre  o  corpo  e  as 
formas,  a  paisagem,  mas  entre  as  margens,  de 
uma paragem breve.” * 

Ruy Duarte de Carvalho 

A obra do ficcionista angolano José Luandino Vieira se alimenta de um 
constante  fluxo  do  passado,  presente  na  memória  do  escritor,  fruto  de  sua 
vivência nos musseques angolanos e de sua forte experiência e envolvimento 
nas questões pela libertação da pátria angolana durante o período da guerra 4 . 

É  preciso  observar  que  não  hesitaremos  em  fazer  uso  de  alguns  dados 
biográficos  sempre  que  se  fizer  necessário,  no  intuito  de  contribuir  para  o 
entendimento de questões pertinentes à obra  e  ao contexto de produção  tão 
especiais do autor. 

Nascido  em  Portugal,  José  Vieira  Mateus  da  Graça  foi  trazido  ainda 
criança por seus pais, colonos portugueses, para Luanda. Cresce no convívio 
com as zonas periféricas da cidade e aos onze anos de idade começa a fazer 
suas primeiras contribuições para um pequeno jornal de bairro como ilustrador 

e tipógrafo — momento em que passa a assinar como Luandino 5 . 
Desde  o  início  do  desenvolvimento  de  seus  dotes  artístico­literários, 

Vieira  era  condenado pelo  fato de  sua  escrita  se  voltar para os assuntos do 
povo:  quando  aluno  secundário  do  Liceu,  o  jovem  chegou  a  ser  penalizado 

diversas vezes pela professora de redação pelo fato de optar por composições 
que já traziam o sabor da fala popular dos musseques. Posteriormente, com a 
circulação  oficial  de  alguns  de  seus  textos  em  Cultura  II,  seus  escritos 

passaram  a  ser  alvo  do  olhar  da  PIDE  (Polícia  Internacional  de  Proteção  do 

Estado),  sob  suspeita  de  que  continham  algo  de  nacionalista  que  pudesse 
perturbar  a  ordem  estabelecida  pelo  regime,  a  exemplo  da  política  de 

* CARVALHO, Ruy Duarte de. Hábito da Terra. Luanda: Maianga, 2004. p.10. 
4 Esta informação foi fornecida pelo próprio autor, em entrevista concedida a nós em novembro 
de  2007,  no  III  Encontro  de  Professores  de  Literaturas  Africanas,  no  campus  da  UFRJ.  A 
entrevista completa está disponível no fim de nosso texto. 
5 Esta informação foi fornecida próprio autor, em entrevista concedida em dezembro de 2007, 
ao jornalista brasileiro Edney Silvestre, nos estúdios da rede Globo de televisão.



23 

assimilação, na qual nativos eram obrigados a aprender a se portar tal como o 
povo colonizador e esquecer suas tradições e crenças. 

Rita  Chaves  (2005),  em  seu  ensaio  José  Luandino  Vieira: 
Consciência Nacional e Desassossego, permite­nos compreender melhor o 

universo em que cresce o pequeno Luandino: 

[...] Com a eclosão dos Novos  Intelectuais de Angola, em fins da década de 
1940,  a  vida  cultural  em  Luanda  é  sacudida  por  uma  série  de  atividades 
(concursos literários, lançamento de jornais e revistas, fundação de cineclubes 
etc.)  cuja  finalidade  era aglutinar  pessoas e mobilizar  as  discussões  sobre a 
situação  colonial,  alimentando  a  consciência  de  necessidade  de  pôr  fim  à 
ordem em vigor. 6  (CHAVES, 2005, p.20.) 

A literatura angolana surge num contexto bastante delicado, assim como 
aquele  referido  por  Chaves  (2005)  no  fragmento  citado,  a  eclosão  do 
movimento dos Novos Intelectuais de Angola. Desde a sua formação, história 

e  literatura  se  constroem  do  imbricamento  de  ambas  as  forças  criadoras. 
“Profundamente  marcada  pela  História,  a  Literatura  dos  países  africanos  de 
língua portuguesa traz a dimensão do passado como uma de suas matrizes de 

significado.”  (CHAVES, 2005, p.45.) Pode­se afirmar, portanto, sem receio de 
desmedido que há um predomínio na  literatura angolana, e africana de modo 
geral, de um fenômeno que poderíamos chamar de encontro do histórico com o 
literário.  Um  tipo  de  (re)invenção  da  memória  da  história  do  país.  Surgem, 

portanto,  textos  que  se  mostram  herméticos  de  forma  que  só  o  profundo 
conhecedor  dessas  culturas  africanas,  das  quais  fazem  parte  os  dialetos,  o 
imaginário e as tradições ou dados históricos pertinentes à formação identitária 
dessas nações africanas, consegue compreendê­los. 

O romance escolhido como alvo de nosso olhar na seção que anterior, 
ainda  nos  será  útil  no  processo  de  análise  que  se  aproxima.  Pois  aquele  é 
também  representante  da  tendência  historicista  tão  presente  nos  romances 
angolanos e em especial na obra de Vieira. 

6 Segundo informação do próprio Luandino, a fundação de cineclubes em Luanda só acontece 
após 1950.



24 

Nós, os do Makulusu foi escrito de 16 a 23 de abril de 1967, no campo 

de concentração do Tarrafal, prisão localizada no arquipélago de Cabo Verde, 

onde o autor permaneceu preso durante longo período. Sua publicação só foi 
permitida posteriormente, no ano de 1974, em Portugal. 

No  texto,  somos  apresentados  a  uma  família  de  colonos  portugueses 
pobres  que,  emigrada  para  a  capital  angolana,  vê­se  submetida  ao  regime 

salazarista, então em vigor, e vivencia o início das lutas de libertação. É nesse 
panorama  que  estão  inseridos  os  quatro  amigos,  personagens  principais  da 
narrativa:  Mais­Velho,  o  narrador,  branco  membro  da  família  de  colonos; 
Maninho,  seu  irmão;  Kibiaka,  o  negro  africano;  e  o  mulato  Paizinho,  meio­ 

irmão de Maninho e Mais­Velho, filho de Paulo, o pai, com a empregada negra 
que  havia  trabalhado  na  casa  da  família  antes  de  eles  terem  chegado  em 
Angola: 

A  tocar a Cumparsita não era Maninho? A  tocar uma comparsita, a bandeira 
que nem vento tem para lhe dar vida, bandeira de morto, a espada e o boné, a 
comparsita  dança  agora  o  teu  cadáver  com  o  passo  dos  passos  diferentes, 
somos quatro de alturas, pesos e andares diferentes, dançamos diferentes o 
nosso  tangozinho  de  angústia  caminhando  no  buraco  aberto  —  rasgados 
passos  com  flores  nos  artelhos,  Maninho;  certos,  medidos,  a  mania  das 
certezas, não é, Mais­Velho?, [...]; Kibiaka, o trivial simples, o dançar, quando 
tem,  é  comer  quando  tem,  simples  dignidade  do  corpo;  e  Paizinho?  [...]. 
Paizinho  nunca  trai,  porque  é  sério  em  tudo  que  em  sua  vida  faz:  mel  dos 
outros na cera dos seus dias tira. 
Somos quatro, de  ritmos e passos diferentes,  carregamos, na  zuna, o alegre 
caixão da nossa infância e os quinjongos saltam e oiço berrar: 
― Mais­Velho! Mais­Velho­é?! (VIEIRA, 2004, p.96­97.) 

No  fragmento  supracitado,  temos  delineadas  algumas  características 
das personagens pela voz do narrador Mais­Velho. O cadáver ao qual se  faz 
referência é de Maninho, ele “era alferes, levou um balázio, andava na guerra e 
deitou a vida no chão, o sangue bebeu.” (VIEIRA, 2004, p.9) Nas palavras de 

Matos e Ferreira (1992, p.64):



25 

A  expressão  e  a  organização  dos  elementos  temáticos  de  Nós,  os  do 
Makulusu,  caracterizam­se  pela  descontinuidade  e  pela  fragmentação.  O 
romance  desenvolve­se  como  uma  seqüência  de  diálogos,  pensamentos, 
imagens e sensações que sucedem na mente de um único narrador  [...],  em 
apenas poucas horas do dia 24 de outubro de 1963. 

Para  o mesmo  autor,  a  narrativa  de Nós,  os  dos Makulusu  funciona 

como uma espécie de rememoração e de avaliação da última fase do período 
da colonização portuguesa em Angola (que abrange meados dos anos 30 até 
meados dos anos 60). Desse modo, defende Matos e Ferreira (1992) que esta 

obra é de fato o primeiro romance angolano a apresentar­se como uma análise 
histórica, podendo ser inserido duplamente tanto na categoria de romance de 
guerrilha, como na categoria mais ampla de literatura de combate — por tratar 
do cotidiano das lutas entre guerrilheiros angolanos e o exército português no 

período da guerra pela libertação nacional. 
Acreditamos que não apenas os  traços históricos e políticos presentes 

no  texto  em  questão,  mas  o  processo  da  transformação  da  experiência  do 
autor  em material  estético­literário,  as  técnicas  por  ele  desenvolvidas  para  a 

configuração do tempo na narrativa em questão, além do emprego e do papel 
da  memória  na  narrativa  poderão  contribuir  valiosamente  para  que  sejam 
discutidas questões de ordem teórico­críticas a respeito da história, da ficção e 
da literatura no contexto da produção luandina. 

É  certo  que  uma  seção  como  esta  não  suporta  a densidade  total  dos 
aspectos  os  quais  nos  propomos  a  analisar.  Daremos  apenas  um  primeiro 
passo dentro da complexa veia historiográfica, característica  tão marcante da 
obra de José Luandino Vieira. Nosso intuito, portanto, será menos o de trazer 

soluções, do que o de problematizar alguns pontos e suscitar questionamentos, 
para  que  sejam  iluminados  caminhos  possibilitadores  de  nossos  percursos 
futuros a essas questões. 7 

Partindo,  observemos  o  termo  historiografia,  isto  é,  história  e  escrita. 
Não somos os primeiros. Luis Costa Lima (2006) referindo­se a L’écriture de 

7  Destinamos, nesta seção, um espaço maior para a articulação da análise que se inicia e que 
tem como alvo de investigação um dos aspectos mais relevantes da obra de Vieira: a presença 
recorrente  de  elementos  que  transitam  do  campo  histórico  ao  ficcional.  Por  motivo  de  tal 
relevância  é  que  se  justifica  a  necessidade  dessa  análise  para  nossa  pesquisa,  e 
especialmente para a seção em que se insere intitulada A Prosa de Luandino.



26 

l’histoire  de  autoria  De  Certeau  (1975),  explica­nos  que  no  século  XIX,  a 

escrita  histórica  fazia  uso  da mímesis,  no  sentido mais  tradicional  do  termo, 

aquele que privilegiava o passado. (LIMA, 2006, p.152.) E provoca: 

Porque real e discurso parecem agora quase oximoros? Porque, por influência 
das ciências da natureza, considerava­se que a memória conservava íntegra a 
lembrança  como se  fosse um dado material,  funcionando  a  linguagem como 
um meio  de  conservação,  incapaz de modificar o  teor  da  lembrança.  (LIMA, 
2006, p.152.) 

É  através  do  discurso  que  se  pode  tentar  apreender  o  real.  Não 

poderíamos,  neste  estudo,  argumentar  a  respeito  de  algo  que  se  propunha 
coerente,  senão  por  meio  do  discurso.  Digamos  que  este  (o  discurso)  é 
duplamente  um  exercício  de  aproximação  e  de  afastamento  daquilo  a  que 
denominamos real. Quando  temos a palavra não temos a coisa. Quando não 

temos a coisa, a palavra  funciona então como um passo em direção à coisa, 
uma tentativa de encontro. 

Durante a análise, distinguiremos duas realidades: a realidade ficcional e 
a  realidade  histórica.  Não  confundamos  realidade  com  o  termo  aporético 

verdade. No plano da ficção entendemos que são criadas realidades, mundos 
do  como  se,  configurados  apenas  no  plano  da  diegese.  Em  se  tratando  da 
realidade histórica abordada, Louis Mink (1987) faz a distinção: 

A história evidentemente se distingue da  ficção enquanto está obrigada a se 
apoiar  na  evidência  do  acontecimento,  no  espaço,  e  no  tempo  reais  do  que 
descreve  e  enquanto  deve  se  desenvolver  a  partir  do  exame  crítico  dos 
materiais recebidos da história, incluindo as análises e interpretações de outros 
historiadores. (MINK apud LIMA, 2006, p.155.) 

E Paul Ricoeur (1994, p.162), numa reflexão mais aprofundada, justifica: 
“[...]  Em  história  os  acontecimentos  recebem  seu  estatuto  propriamente 

histórico do fato de terem sido inicialmente incluídos numa crônica oficial, num 
testemunho ocular, ou numa narrativa baseada em lembranças pessoais.”



27 

Ambos  os  campos,  historiográfico  e  ficcional,  valem­se  do  discurso 
(narrativo ou não) para a realização de suas tarefas. 8 O primeiro se apóia no 

mundo empírico e nos indícios oferecidos por ele e faz uso de seu instrumental 
para tentar explicá­lo apenas. 

“A  ficção,  suspendendo  a  indagação  [...],  se  isenta  de mentir.”  (LIMA, 
2006, p.156.). A mentira é aquilo que se opõe a uma verdade. Diferentemente 

do que entendemos por ficção. O texto ficcional toma o mundo como referente, 
ou  ponto  de  partida  para  que  seja  realizado  um  trabalho  estético  de 
transfiguração do mesmo. 

No  texto  de  Luandino  Vieira,  vemos  uma  espécie  de  comunhão  das 

duas  instâncias  referidas.  Sua  experiência  de  vida  no  contexto  histórico­ 
político­social  da  conturbada  Angola  colonial  recebem  bilhetes  de  passagem 
para a porta do ficcional. 

EmNós, os do Makulusu, vemos, logo na primeira página, surgirem os 

ecos  da  memória  do  narrador  Mais­Velho  evocada  por  meio  da  palavra,  na 
tentativa de trazer para si aquilo que não mais estava por perto: 

Simples, simples como assim um tiro: era alferes, levou um balázio, andava na 
guerra e deitou a vida no chão, o sangue bebeu. E nem foi em combate como 
ele  queria.  Chorou  por  isso,  tenho  certeza,  por  morrer  assim,  um  tiro  de 

emboscada e de borco, como é que ele falava?: “Galinha na engorda feliz, não 
sabe que há domingo.” Como uma galinha, kala sanji, uatobo kala sanji... Tinha 
a mania dos heróis, pensava era capitão­mor e era eu o culpado, deixara ler As 
Guerras do Cadornega para ver se ele aprendia e então me ensinou e devia de 
estar agora no lugar dele porque ele era o melhor de todos nós, aquele a quem 
se estendiam os tapetes da vida. Levado por quatro mãos que são de alturas, 
andares,  passos,  sentimentos,  diferentes  e  ensinam  no  caixão  ondular  de 
barco em mar de calema e o Maninho deve estar mareado, era isso, mareado 
[...] (VIEIRA, 2004, p.9) 

É movido pela saudade dos tempos de outrora que Mais­Velho recorre 
às lembranças e passa a confeccionar toda a atmosfera nostálgica da narrativa 
de Nós, os do Makulusu. A partir da morte e do funeral de seu irmão caçula, 

8 Consideramos a poesia e o drama da mesma forma como sendo textos ficcionais.



28 

Maninho, a nós é permitido, enquanto leitores, (re)viver próximos a Mais­Velho 
algumas poucas horas do dia 24 de outubro de 1963. Essas poucas horas são 

por  ele multiplicadas  pelos  tantos  incontáveis momentos  que  percorre,  pelas 
trilhas da memória, dos anos 30, momento em que sua família chega a Angola, 
até  os  anos  60.  Percorremos  os  caminhos  da  infância  e  da  fase  adulta  do 
personagem­narrador  na  companhia  de  seus  melhores  amigos:  Maninho, 
Paizinho e Kibiaka. 

No excerto supracitado, verifica­se o contexto do domínio colonial e uma 
de  suas  vítimas,  o  alferes  Maninho,  membro  do  exército  português.  É  a 
realidade  histórica  travestida  de  realidade  ficcional.  Outros  dados  do  mundo 

empírico colonial angolano transportados para o mundo esteticamente criado: o 
livro História Geral das Guerras Angolanas do historiador Antonio de Oliveira 

Cadornega e as diferenças entre os quatro amigos citadas na última oração do 
fragmento apresentado. Amigos que se mantêm unidos pelos laços da infância, 

os  quais  a  vida  adulta  se  encarregou  de  tornar  tão  diferentes.  Ao  exército 
colonial português serve Maninho; para a  luta armada da guerrilha nas matas 
se  dirige  Kibiaka;  o  mulato  Paizinho  escolhe  a  resistência  clandestina  pelos 
musseques  luandenses  e  Mais­Velho,  um  questionador  nato,  vale­se  do 
trabalho intelectual em favor de sua nova pátria angolana. 

Na  “nossa  terra  de  Luanda”,  seguimos  a  trilha  de  Mais­Velho  pelas 
mesmas ruas e bairros de lata pelos quais percorreu Luandino Vieira: 

[...]  Sei,  hoje,  24  de  outubro,  aqui,  na  calçada  dura  do  beco  secular  dos 
Mercadores onde vou com o sol a colorir um papagaio saliente numa janela e a 
alegria de não ter lágrimas para o óbito do Maninho [...]. 
Maninho sorri, todo ele se deixa encharcar de sol na ruela, olha­lhe e eu sei o 
que ele está a dizer­lhe nesse riso: que da nossa terra de Luanda, eu gosto só 
os sítios poucos; que, da nossa terra de Luanda, chamo só Luanda à Rua dos 
Mercadores, à Rua das Flores, à Calçada dos Enforcados, aos musseques do 
antigamente... (VIEIRA, 2004, p.11.) 

Os  dados  históricos  presentes  na  obra  em  questão  constroem  uma 
história  que  diferentemente  da  História  não  se  debruça  apenas  no  passado. 
Paul Ricoeur (1994, p.207)), em seu Tempo e Narrativa, afirma que



29 

[...] Não pode existir história do futuro (nem tampouco, [...] história do presente) 
em  virtude  da  natureza  das  frases  narrativas,  que  redescrevem  os 
acontecimentos  passados  à  luz  de  acontecimentos  ulteriores,  desconhecidos 
dos próprios atores. 

Na narrativa de Mais­Velho, é notória a  incrível confluência de  tempos 
que seguem o ritmo frenético do fluxo de sua consciência diante do turbilhão de 
eventos vivenciados. Em um momento, a personagem imersa em lembranças 
se  vê  sentada  na  calçada  do  beco  dos  Mercadores  e  faz  referência  ao 

falecimento  do  irmão.  No  parágrafo  seguinte,  enxerga Maninho  à  sua  frente 
falando  do  gosto  pelas  ruas  de  Luanda.  O  recurso  empregado  pelo  escritor 
para construir Nós, os do Makulusu lança mão de mecanismos de avanço e 

retomada no tempo e no espaço ao longo de todo o texto. O questionamento 
do  passado  e  a  invenção  do  futuro  se  realizam  a  partir  desses  mesmos 

mecanismos: 

Que não é ele que revistarei; não é ele que vou procurar salvar para depois lhe 
matarem com  torturas para  lhe  fazer  falar o que ele não vai  falar. Ele  ficará, 
ficou, fica nos capins soterrados do Makulusu quando a gente pelejávamos até 
o cansaço e no sangue derramado porque vamos já, lavados de sujos, receber 
quicuerra  e  micondos  de  mamã  Ngongo.  Isto,  Mais­Velho,  é  que  é  difícil  e 
tenho  de  o  fazer:  o  capim  do  Makulusu  secou  em  baixo  do  alcatrão  e  nós 

crescemos. E enquanto não podemos nos entender porque só um lado de nós 
cresceu, temos de nos matar uns aos outros: é a razão da nossa vida, a única 
forma que lhe posso dar, fraternalmente, de assumir a sua dignidade, a razão 
de viver — matar ou ser morto de pé. (VIEIRA, 2004, p.20.) 

No fragmento acima temos uma volta a um momento em que Maninho, 
ainda em vida, conversava com o irmão Mais­Velho e expunha suas razões e 
suas opiniões a respeito da divergência de pontos de vista entre ambos, reflexo 

da posição política escolhida por cada um. O uso seqüencial dos  tempos por 
meio da expressão “Ele ficará, ficou, fica nos capins soterrados do Makulusu”, 
aponta para uma concepção estática dos fatos. Para Maninho nada vai mudar 
e  tudo se apresenta muito naturalmente “matar ou ser morto de pé”, Maninho



30 

apenas faz aquilo que  tem de ser  feito mesmo sem compreender muito bem. 
Os  doces  Quicuerra  e  micondos,  com  nomes  provenientes  do  kimbundo, 
surgem  como  prêmio  de  criança  pela  batalhas  vencidas  na  fase  adulta.  A 
evocação da infância também ocorre com freqüência, no intuito de se contrapor 
a fase da bonança e das aventuras infantis às preocupações e contradições da 
vida adulta. 

Nós, os makulusu revisita o contexto sócio­político­histórico de Angola 

no período colonial promovendo uma espécie de (re)construção da História do 
país. O texto além de citar e questionar diversos fatores históricos e sociais que 
condicionavam o combate entre o exército português e os grupos envolvidos na 

luta  anti­colonial,  coloca  claramente  a necessidade de que esse processo de 
luta  se  integrasse  com  o  processo  da  resistência  popular,  personalizado  na 
personagem de Paizinho. 

A  narrativa  analisada  apresenta  claramente  a  concepção  de  História 

como  sendo  algo  que  sempre  se  repete:  guerras,  nações,  disputas,  heróis, 
opressor  e  oprimido.  E  deixa  em  nossa  memória  a  imagem  do  sujeito 
indagador  de  Mais­Velho  imerso  no  universo  contraditório  de  sua  terra.  Nos 
resta  o  eco  da  pergunta  que  finaliza  a  narrativa:  “Nós,  os  do  Makulusu?” 

(VIEIRA, 2004, p. 154) 
A complexa estrutura de Nós, os do Makulusu dialoga com a de João 

Vêncio:  os  seus  amores  por  serem  obras  de  grande  densidade  criativa. 

Ambas  integram  a  chamada  segunda  fase da  obra  de  José  Luandino Vieira. 

Trigo  (1981,  p.205)  estabelece  uma  fronteira  no  trajeto  da  escritura  do 
ficcionista na tentativa de melhor observar como se dá seu desenvolvimento. O 
analista define a primeira fase como aquela que inclui os textos de A Cidade e 
a  Infância,  A  Vida  Verdadeira  de  Domingos  Xavier  e  Vidas  Novas;  e  a 

segunda comportando Luuanda, Velhas Estórias, Nós, os do Makulusu, No 
Antigamente,  na  Vida,  Macandumba  e  João  Vêncio:  os  seus  amores.  O 

crítico explica­nos que “na primeira etapa, Luandino escreve com a finalidade 
de narrar; na segunda, narrar é um pretexto para escrever.” Trigo (1981, p.206) 
nos chama atenção para o status que assume a escrita de Luandino Vieira no 

panorama  das  literaturas  africanas  modernas.  Para  o  crítico,  Luandino 
desponta como um “renovador de estruturas lingüísticas e literárias” a partir de 
sua segunda fase de produção. E justifica seu parecer noutros termos:



31 

[...]  Luuanda  é  o  indício  de  que  Luandino  passará  a  pensar  a  partir  do  se 
escreve  e  não  a  escrever a partir do  que  se  pensa,  o  que  acontecia  na  sua 
primeira  fase  literária. Na verdade, a primeira  fase  literária de José Luandino 
Vieira foi  toda ela planificada,  isto é, pensada,  [...]. Este  tipo de preocupação 
planificadora é comum às outras obras da primeira etapa, o que denota o seu 
apego à tradicionalidade literária. (TRIGO, 1981, p.206­207) 

Ainda segundo Trigo (1981, p. 207), é a partir dessa segunda fase que 
Luandino  liberta­se  das  amarras  canônicas  e  de  estruturas  herdadas.  O 
ficcionista de Luuanda entrega­se ao prazer da experimentação estética que 

vai atribuir liberdade a seus movimentos com a palavra em prol da fundação de 
uma poética que viria a torna­se muito peculiarmente sua. 

O texto luandino, é portanto e em suma, [a partir de Luuanda] uma prática de 

escrita que pressupõe a subversão dos gêneros literários, isto é, a abolição das 
fronteiras  que,  tradicionalmente,  repartiam  a  literatura  por  três  gêneros 
distintos:  o  lírico,  o  dramático  e  o  narrativo.  Assim  o  texto  luandino,  ao 
incorporar simultaneamente essa trilogia genológica, afirma a sua modernidade 
pela  genoclastia,  enquanto  visa  ao  genotetismo,  isto  é,  à  “criação  de  novos 
gêneros”,  o  que,  na  escrita  de  Luandino  Vieira  pode  significar,  em  última 
análise,  a  inexistência de gênero. Daqui  resulta a primeira grande dificuldade 
de  lidar  com  o  texto  luandino,  uma  vez  que  ele  escapa  a  uma  classificação 
genológica: ele é todas as linguagens, ao mesmo tempo. Quer dizer que existe 
nele  sempre  a  impossibilidade  da  unidade  temática  ou  narrativa;  ele  é,  por 
vocação plural. (TRIGO, 1981, p.557­558.) 

Como explicado por Trigo (1981) no excerto, o texto de José Luandino 

Vieira surpreende a nós leitores de olhos desgastados, com uma proposta que 
inova  não  apenas  na  questão  da  estrutura  dos  chamados  gêneros  literários, 
mas na nova roupagem que elabora para temas aparentemente esgotados ― 
como o da infância, analisado anteriormente ― e (re)inventando a História por 

meio do universo ficcional contribuindo para que seja lançando um novo olhar 
sobre aquilo que conhecemos como literatura.



32 

Finalizada a investigação daqueles que entendemos como os principais 
aspectos  caracterizadores  da  prosa  luandina,  daremos  continuidade  a  nossa 

pesquisa adentrando o  terreno das  teorias  relacionadas à narrativa  literária e 
sua  composição,  na  tentativa  de  investigar  alguns  dos  conceitos  usualmente 
empregados a ela e, de modo especial, com o  fito de observar as categorias 
que a compõem.



33 

2 Narrativa de Ficção 

“Minha estória. Se é bonita, se é feia, vocês é que 
sabem. Eu só juro não falei mentira e estes casos 
passaram nesta nossa terra de Luanda.” * 

Luandino Vieira 

É  nosso  propósito,  neste  momento,  problematizar  o  que  se 
convencionou  chamar  narrativa,  e,  mais  especialmente,  narrativa  de  ficção. 
Partamos  indagando: o que é uma narrativa, e o que a  torna uma narrativa? 
Para  nós,  narrativa  é  a  recapitulação,  numa  ordem  temporal,  daquilo  que 

aconteceu,  seja  no  plano  do  ficcional,  seja  no  plano  do  não­ficcional. 
Optaremos por não utilizar o termo real para que não confundamos realidade 
com o termo aporético verdade e ainda porque no plano da ficção entendemos 
que são criadas realidades (ficcionais), mundos possíveis, configurados apenas 

no plano da diegese. 
Adam e Rivaz (1996) traçam o percurso realizado por diversos teóricos 

em  direção  à  narrativa  desde  os  clássicos,  fazendo  uma  apresentação 
metódica  das  noções  fundamentais  da  narratologia.  Os  autores  apontam  a 
Poética  de  Aristóteles  como  uma  primeira  teorização  da  narrativa  (realizada 

através  da  análise  da  epopéia  e  da  tragédia),  mesmo  que  parcial.  Segundo 
Lima (2006, p.208.): “É bem conhecido que o termo ficção,  [que] corresponde 
ao grego plasma, não aparece na Poética.” Mesmo sem a presença explícita 
do termo ficção ao longo de todo o texto da Poética, é na obra do filósofo que 
encontramos  uma  das  primeiras  tentativas  de  definição  daquilo  que  o  poeta 
produz: “[...] A obra do poeta não consiste em contar o que aconteceu, mas sim 
coisas quais podiam acontecer, possíveis no ponto de vista da verossimilhança 

ou  da  necessidade.”  (ARISTÓTELES  et  al,  2005,  p.28.)  No  fragmento 
supracitado,  Aristóteles,  intentando  fazer  a  distinção  entre  o  trabalho  do 
historiador e do poeta, acaba dando um passo à frente em direção aos estudos 
da narrativa de ficção. É, claramente, do mundo criado que trata Aristóteles. 

* VIEIRA, José Luandino. Luuanda. 7.ed. Luanda; Lisboa: UEA; Edições 70, 1978. p.188.



34 

Para  Rimon­Kenan  (1983),  são  muitos  os  tipos  de  narrativas  que 
permeiam  nossas  vidas,  como  as  veiculadas  em  jornais,  filmes,  gibis, 

romances,  dança,  pantomima,  fofoca  e  sessões  psicanalíticas.  O  tipo  de 
narrativa que intitula esta seção e que, em nossa leitura, é o mesmo tratado por 
Aristóteles,  é  também  alvo  do  teórico  em  sua  Poética  Contemporânea.  A 

poética de Rimon­Kenan (1983) realiza um duplo movimento de aproximação e 

de  afastamento  do  texto  do  estagirita.  Partindo  de  alguns  princípios  já 
delineados  pelo  clássico,  Rimon­Kenan  (1983,  p.2)  tenta  nos  dar  sua 
contribuição: 

Por  ‘ficção  narrativa’  entendo  a  narração  de  uma  sucessão  de  eventos 
ficcionais.  Auto­evidente  como  essa  definição  pode  parecer,  ela,  contudo 
implica certos posicionamentos com  relação a algumas emissões básicas na 
poética.  Para  começar,  o  termo  narração  sugere  (I)  um  processo  de 
comunicação  no  qual  a  narrativa  enquanto  mensagem  é  transmitida  de 
remetente  para um destinatário  e  (2)  a  natureza  verbal  do meio  usado para 
transmitir a mensagem. É isso que distingue narrativa de ficção das narrativas 
em outra mídia, tais como o filme, a dança, ou a pantomima. 

O conceito empregado pelo teórico, óbvio, como indica o próprio autor, 

demanda ainda problematizações. Observemos: ao chamar a atenção para os 
dois pontos que, segundo ele, implicam a distinção entre narrativa de ficção e 
os outros tipos de narrativa, o teórico parece reduzir seu conceito à literatura ao 
inserir a narrativa fílmica, por exemplo, na categoria das mídias que comportam 

textos não­ficcionais. 
O  autor  parece  não  perceber  que  a  narrativa  fílmica  pode  ser 

perfeitamente  enquadrável  no  grupo  das  narrativas  ficcionais  mesmo  sendo 
produzida  numa  mídia  distinta.  De  fato,  não  é  “a  natureza  verbal  do  meio 

utilizado  para  transmitir  a  mensagem”  elemento  definidor  de  seu  caráter  de 
ficção ou de não­ficção. 

O que transforma uma narrativa, numa narrativa de ficção? Para nós a 
roupagem de ficção é dada a uma narrativa a partir do pacto que é feito entre 
seu produtor  e  seu(s)  receptor(es). Retomaremos aqui  a discussão  realizada 

por Aristóteles em sua Poética e  já referida por nós a respeito do trabalho do



35 

poeta e do trabalho do historiador, no intuito de fixar a idéia ou os conceitos de 
ficção  e  de  não­ficção  aqui  empregados.  Lima  (1989,  p.16)  afirma  que  “[...] 

limitar seu  tratamento  [da narrativa] aos campos da história e da  ficção seria 
insuficiente  porque  terminaria  por  respeitar  a  velha  distinção  entre  ciências 
nomotéticas e idiográficas.” Portanto queremos alertar nosso leitor para o fato 
de que não é nosso propósito discutir o estatuto das ciências e muito menos as 

variações  de  caráter  que  assume  a  historiografia  ao  longo  dos  anos  e  seus 
critérios a respeito de um fato ou evento tido como verdade ou não. O que aqui 
se  tenta  fazer é examinar como as  relações entre produtor e receptor de um 
discurso  são  peças­chave  para  seu  entendimento,  ou  reconhecimento  (do 

discurso) enquanto ficção ou não­ficção. Ataide (1974, p.13), em um estudo a 
respeito da narrativa de ficção, nos diz que: 

A narrativa ficcional é uma articulação de elementos recriados no plano verbal 
[ou não­verbal], que expõe acontecimentos contados por alguém e vividos por 
pessoas,  animais  ou  coisas,  passados  num  determinado  lugar  e  com  certa 

duração, numa atmosfera própria [ficcional]. 

A partir  do conceito desenvolvido por Ataíde  tentaremos alargar nosso 
horizonte  de  raciocínio.  Quando  se  tem  nas  mãos  um  livro  escrito  por  um 
historiador,  subentende­se  que  não  seja  obra  de  ficção.  É  sabido  que  o 

historiador  se  utiliza  de  critérios  para  selecionar  elementos  ou  eventos  para 
inserir em seu texto 9 , que também pode ser narrativo, algo semelhante à tarefa 
de um escritor. Mas esse algo se distancia bastante quando temos em conta o 
seguinte: o escritor de ficção faz a seleção de elementos existentes no mundo, 

tomando­os apenas como ponto de partida. O historiador seleciona­os e tenta 
manter­se  (ou  deveria  tentar)  o  mais  fiel  possível  a  eles,  para  que  lhe  seja 
possível  atribuir  o  caráter  documental.  Ambos  os  campos,  historiográfico  e 
ficcional,  valem­se  do  discurso  (narrativo  ou  não)  para  a  realização  de  suas 
tarefas. O primeiro se apóia no mundo empírico e nos indícios oferecidos por 

ele e faz uso de seu instrumental para tentar explicá­lo apenas. 

9 Usamos o termo texto num sentido amplo, se referindo não apenas aos verbais, mas também 
aos não­verbais a exemplo da fotografia.



36 

Numa narrativa de ficção observa­se a criação de uma voz para narrar. 
Voz que pode diferir totalmente da do escritor. Este tem a liberdade para criar 

vozes, espaços e tempos.  Isso tudo na medida de sua capacidade criativa. O 
trabalho  do  historiador  requer  um  apego  aos  documentos  e  dados 
cientificamente comprovados ou calculados a partir de um horizonte limitado de 
probabilidades e que se volta para um passado mais ou menos distante. A voz 

que enuncia seu texto, portanto, é a mesma voz de autoridade do escritor que 
estampa  a  capa  do  livro  com  seu  nome.  Acreditamos  que  é  de  fato  o  pacto 
inicial feito entre produtor do texto e receptor que define seu caráter de ficção 
ou de não­ficção. 

2.1 Elementos da Narrativa 

O que torna uma narrativa uma narrativa, é, obviamente, aquilo que de 
modo especial a compõe. Em se tratando de obra literária, Tacca (1983, p.13) 
afirma que “a estrutura [da obra] não é algo de inatingível ou adventício, nem 

uma coisa caprichosamente imposta à realidade. É um modo de a ver (ou de a 
entender) para depois a contar.” Da leitura de Tacca (1983), entendemos que o 
modo de ver a obra é fruto do olhar do analista e este olhar deve partir de uma 
arrumação primeira do texto, estabelecida pelo autor que o compõe. 10 

Nesta  seção,  tentaremos  descobrir,  ou  pelo  menos  observar 
lucidamente, os mecanismos de contar empregados no texto narrativo literário, 
do  ponto  de  vista  da  distribuição  dos  elementos  da  narrativa.  Será,  portanto 
nosso propósito investigar de quais elementos pode lançar mão o autor e ou o 

narrador,  na  tentativa  de  compor  um  texto  narrativo.  Observaremos  que 
elementos  constituem  a  narrativa  de  ficção  e  que  papéis  exercem  no  texto 
literário. 

Scholes e Kellogg (1977, p.2), em seu estudo a respeito d’A Natureza 
da  Narrativa,  nos  dizem  que  “para  uma  obra  literária  ser  narrativa,  não  é 

10 É necessário enfatizar que o uso do verbo partir implica justamente possíveis leituras de um 
texto literário, ou seja, a arrumação primeira feita pelo autor não deve ser algo que prenda ou 
limite a  leitura do analista­leitor, mas essa arrumação primeira deve ser  tomada como ponto 
primordial de partida e de chegada para a melhor compreensão e análise do texto literário.



37 

preciso nada mais nada menos do que uma estória e um contador.” Para nós é 
preciso muito mais do que isso. Um texto narrativo não se limita a uma estória 

e  a  um  contador.    A  afirmação  dos  teóricos  demanda  algumas 
problematizações. O estudo a que nos propomos desenvolver nesse texto por 
si só já desmonta a tese de autoria de Scholes e Kellogg (1977). O narratário, 
como  o  entendemos,  é  um dos  elementos essenciais  para  a  composição  de 

uma narrativa, esteja nas modalidades escrita, oral, ou pictórica. Nas palavras 
de  Bakhtin  (1997,  p.326.):  “É  sob  uma  maior  ou  menor  influência  do 
destinatário  e  de  sua  presumida  resposta  que  o  locutor  [do  texto  narrativo] 
seleciona todos os recursos lingüísticos de que necessita.” Quando produzimos 

um  texto,  estejamos  nós  assumindo  o  papel  de  autores,  narradores,  ou 
locutores,  o  que  temos  em  mente  antes  e  durante  o  trançado  dos  fios 
narrativos é o destinatário de nosso texto — no plano ficcional, o narratário. Por 
ser o narratário um dos elementos por excelência influenciadores e até mesmo 

compositores,  como  veremos  em  nossa  análise,  do  texto  narrativo,  é  que 
damos impulso a este estudo e é por tal motivo que designamos a observação, 
análise  e  caracterização  desse  elemento  estrutural  e  estruturante  para  um 
capítulo especial. 

Sob nosso olhar,  o  texto narrativo  (escrito, oral,  ou pictórico) para que 
seja  considerado  como  tal,  necessita  da  parte  de  seu  gestor,  que  sejam 
desenvolvidos  (mesmo  no  caso  das  narrativas  modernas)  seis  elementos 
essenciais:  enredo,  personagens,  tempo,  espaço,  narrador  e  narratário  (este 

último, como já afirmamos, será analisado em seções posteriores a esta). Faz­ 
se  necessário  observar  que  é  perfeitamente  possível  a  ocorrência  desses 
elementos  de  modo  dilatado  ou  condensado  (tempo,  espaço),  implícito  ou 
explícito  (narrador,  narratário),  em número maior  ou  reduzido  (personagens). 

Passemos ao estudo detalhado de cada um desses elementos. 
a)  Enredo: 

O enredo é a respeito do que o autor conta. Alguns autores consideram 
sinônimos enredo e estória, e é algo com o qual concordamos. Mas, há ainda 
que se fazer uma distinção entre estória e discurso. Segundo Todorov (1971, p. 

214) foram os formalistas russos que primeiro isolaram essas duas noções as 
quais deram o nome de  fábula, designando aquilo que  realmente ocorreu, ou 
seja,  a  estória;  e,  assunto,  a  maneira  pela  qual  o  leitor  toma  conhecimento



38 

disto,  isto  é,  o  discurso.  Enredo  é,  portanto,  sinônimo  de  trama  ou  intriga. 
Aquilo que é a essência do conto, da novela, ou romance. 

b)  Personagem: 
Personagens são seres  ficcionais,  por  assim dizer,  de papel.  11  Vivem 

apenas  no  universo  diegético,  dentro  da  narrativa  contada.  Isto  é,  elas  não 
existem além da  estrutura da obra. Para Ataide  (1974,  p.37.) “a personagem 

[...]  é  um  suporte  para  a  comunicação  da  experiência  do  artista  e  um  dado 
essencial para a completação de sua mundividância. A personagem é capaz de 
provocar  o  enredo,  como  pode  ser  provocada  por  este.”  Tamanha  é  a 
importância da personagem numa narrativa, que Roland Barthes, nas palavras 

de Silva (1974), chegou a apontá­la como um elemento indispensável: 

Sem personagem, [...], não existe verdadeiramente narrativa, pois a função e o 
significado  das  ações  ocorrentes  numa  sintagmática  narrativa  dependem 
primordialmente da atribuição ou referência dessas ações a uma personagem 
ou a um agente. (AGUIAR E SILVA, 1974, p.24.). 

São as personagens, pois, que dão movimento ao enredo. 
c)  Tempo: 

A  temporalidade é, pois, elemento de extrema  importância na narrativa 
(ficcional ou não). E é Paul Ricoeur (apud Adam & Revaz 1997, p.53) que nos 
explica o porquê, lembrando­nos de que 

O  caráter  comum  da  experiência  humana,  que  é  marcado,  articulado, 
clarificado pelo acto de narrar sob todas as suas formas é o temporal. Tudo o 
que se narra acontece no tempo, ocupa tempo, desenrola­se temporalmente; e 
o que se desenrola no tempo pode ser narrado. 

Mas não é o tempo elemento distintivo entre uma narrativa e uma não­ 
narrativa.  Apenas  a  partir  da  temporalidade  não  é  possível  distinguir  uma 
narrativa, de uma receita, de um texto  judicial, ou de um guia de montagem, 
por exemplo. Outras espécies textuais assumem e comportam uma dimensão 

11 No caso de texto literário escrito.



39 

temporal, e não é esta que as torna narrativas. (ADAM & REVAZ, 1997, p.53.) 
Apesar de ser dimensão sem a qual uma narrativa deixa de ser narrativa. 

d)  Espaço: 
Diz respeito, numa narrativa, à construção ou “pintura do meio histórico 

e dos ambientes sociais nos quais decorre a intriga.” (AGUIAR E SILVA, 1974, 
p.22.) É o que denominamos cenário da narrativa. É onde se passa a estória. 

Como  diz  Aguiar  e  Silva  (1974),  este  pode  ser  geográfico  ou  telúrico.  Para 
Bourneuf & Ouellet (1981, p.116.): “Lejos de ser algo indiferente, el espacio de 
una  novela  se  expresa,  pues,  con  ciertas  formas  y  se  reviste  de  múltiples 
sentidos hasta constituirse en ocasiones en la razón de ser de la obra.” 12 

e)  Narrador: 
Dá­se o nome de narrador à voz que enuncia a narrativa. É a entidade 

ficcional  criada  pelo  autor  para  narrar  a  estória.  É,  portanto,  esta  entidade, 
manipulada pelas mãos do autor. Nas palavras de Aguiar e Silva (1974, p.26.), 

“o narrador constitui a instância produtora do discurso narrativo, não devendo 
ser confundido, na sua natureza e na sua função, com o autor, pois o narrador 
é  uma  criatura  fictícia  como  qualquer  outra  personagem.”  O  narrador  pode 
integrar a narrativa localizando­se dentro ou fora da diegese. Daí a designação 

desenvolvida por Gérard Genette (1972): extradiegético e intradiegético. 

2.1.1 Narratário: os sinais 

Tendo em vista o ponto capital  de nosso estudo,  a promoção de uma 
investigação a respeito do papel do narratário, entendemos que para que seja 

possível  compreender  em  que  nível  esse  componente  pode  atuar  numa 
narrativa,  é  necessário  sabermos  como  reconhecer  tal  elemento  no  texto 
literário.  É  com  o  intuito  de  desenvolver  a  habilidade  de  identificação  das 
marcas ou traços que o narratário imprime no texto literário que desenvolvemos 
a presente seção. 

12  Longe  de  ser  algo  indiferente,  o  espaço  de  um  romance  se  expressa,  pois,  com  certas 
formas e se reveste de múltiplos sentidos podendo até constituir­se em alguns casos na razão 
de ser da obra. (tradução nossa)



40 

Refletindo a respeito da especificidade de um emissor e de um receptor 
do discurso escrito, Jouve (2002) em seu livro A Leitura conclui: 

Na  medida  em  que  é  cortado  de  seu  contexto  de  origem,  ele  [o  discurso 
escrito] cria seu universo de referência apenas pelo poder das palavras. Dessa 
forma,  antes  de  serem  indivíduos  concretos,  emissor  e  receptor  deixam­se 
deduzir da escrita. Existe na comunicação  literária, desdobramento das duas 
instâncias. (p.35.) 

No  capítulo  intitulado  Um  Quebra­cabeça  Teórico:  o  leitor  é 

pensável?, o referido autor realiza uma incursão teórico­crítica a respeito dos 

estudos empreendidos em direção a figura do leitor de um texto e os diversos 
níveis que  este  pode  assumir.  Na  tentativa de  responder  à  pergunta  que  dá 
nome a seu texto o autor faz uma análise minuciosa do estatuto do receptor na 
comunicação literária. 

Focalizando  o  do  texto  literário  e  pensando  no  desdobramento  das 
instâncias  referido  por  Jouve  (2002)  no  fragmento  supracitado,  é  necessário 
refletirmos  a  respeito  de  dois  planos:  o  ficcional  e  o  empírico.  Temos,  no 
primeiro, o narrador, instância ficcional criada pelo autor para contar a história. 

É  a  voz  que  enuncia  o  texto.  Esta  sobrevive  apenas  no  universo  ficcional, 
estampando  o  tecido  narrativo.  No  mesmo  nível  diegético,  encontramos  o 
narratário,  alvo  principal  de  nosso  olhar,  à  primeira  vista,  apenas  um 
interlocutor da mensagem do narrador. Tal interlocutor é também uma instância 

ficcional  criada  pelo  autor.  É  uma  espécie  de  receptor  da  mensagem  no 
universo diegético. Escassos são os estudos, no âmbito da teoria literária, que 
se  voltem  para  esse  elemento  tão  importante.  No  plano  do  empírico, 
comumente denominado plano do real  o extra­texto , se encontra o autor, 

cidadão de carne e osso, com uma vida social cuja profissão é a de escritor; e 
o leitor, ser também de carne e osso que vai às livrarias e bibliotecas em busca 
de satisfazer seus desejos de leitura, indivíduo que segura o livro nas mãos e 
que procura a posição mais cômoda para ler o texto de sua preferência. 

Realizar um estudo que analise as entidades ficcionais acima referidas 
implica  trazer  à  tona  não  só  uma  discussão  sobre  o  ato  de  narrar,  mas,  e 
principalmente,  enfatizar  o  significado  de  um  olhar  dedicado  ao  narratário,



41 

figura  aparentemente  esquecida  ao  longo  dos  anos,  para  os  estudos  da 
narrativa. Propomos, portanto, um breve mergulho teórico­crítico nas tentativas 

realizadas por alguns pensadores da compreensão desse elemento narrativo. 
Para tanto contaremos ainda, em alguns momentos, com as palavras de Jouve, 
analista  que  visita  a  obra  de  alguns  dos  teóricos  selecionados  com 
desenvoltura e propriedade. 

É  em  Genette  (1972)  que  encontramos  o  termo  narratário  sendo 
primeiramente  aplicado  na  tentativa  de  uma  definição  da  “figura  do  leitor 
inscrita  no  texto.”  (JOUVE,  2002,  p.39.)  Além  de  defini­la,  Genette  (1972) 
declara que observando o posicionamento do narrador em relação à diegese, 

teremos também situado o posicionamento do narratário: 

Comme le narrateur, le narrataire est un dês éléments de la situation narrative, 
et il se place nécessairement au même niveau diégétique; c’est­à­dire qu’il ne 
se confond pás plus a priori avec lê lecteur (même virtuel) que lê narrateur ne 
se confond nécessairement avec l’auteur. 13  (GENETTE, 1972, p.265.) 

Em Figures III, é minúscula a seção dedicada ao estudo do narratário. 
No capítulo destinado à análise da voz na narrativa, nosso objeto de estudo é 
delineado em algumas linhas. Genette (1972), com um olhar bastante aguçado, 
observa como as duas instâncias  narrador e narratário  aparecem no texto 

narrativo  funcionando  de  forma  interdependente.  E  atribui  inclusive  ao 
narratário  uma  terminologia  já  empregada  para  o  narrador,  levando  em 
consideração  seu  posicionamento  em  relação  à  diegese:  intradiegético  ou 
extradiegético.  Na  seção Tipologia,  desenvolveremos  uma  discussão  acerca 
dessa terminologia e das diversas outras empregadas por outros teóricos. 

Num  famoso  ensaio  a  respeito  das  categorias  da  narrativa  literária, 
Todorov (1971) afirma que: 

A imagem do narrador não é uma imagem solitária; desde que aparece, desde 

a primeira página, ela é acompanhada do que se pode chamar “a imagem do 

13  Como o narrador,  o  narratário  é  um dos  elementos da  situação narrativa,  e  ele  se  coloca 
necessariamente no mesmo nível diegético; isso significa que não se confunde a priori com o 
leitor (mesmo virtual), assim como o narrador não se confunde necessariamente com o autor. 
(tradução nossa)



42 

leitor”.  [...].  Os  dois  encontram­se  em  dependência  estreita  um  do  outro,  e 
desde  que  a  imagem  do  narrador  começa  a  sobressair  mais  nitidamente,  o 
leitor imaginário encontra­se também desenhado com mais precisão. [...]. Esta 
dependência  confirma  a  lei  semiológica  geral  segundo  a  qual  “eu”  e  “tu”,  o 
emissor e o receptor de um enunciado aparecem sempre juntos. (p.248.) 

Observa­se  no  excerto,  o  narrador,  enquanto  instância  ficcional 
enunciadora do discurso literário, sendo representado pelo “eu” e o narratário, 
instância também ficcional, designado pelo “tu”. Explica o teórico que ambas as 
instâncias  só  podem  existir  no  plano  da  ficção  uma  ao  lado  da  outra, 

configurando,  segundo  suas  palavras,  uma  relação  de  dependência  estreita. 
Chamamos  atenção  especial  para  a  sentença  que  encerra  a  citação:  “Esta 
dependência  confirma  a  lei  semiológica  geral  segundo  a  qual  “eu”  e  “tu”,  o 
emissor  e  o  receptor  de  um  enunciado  aparecem  sempre  juntos.”  Dela  é 

possível  perceber  que  a  relação  de  dependência  estreita  reconhecida  por 
Todorov é configurada numa espécie de diálogo horizontal entre as instâncias, 
ou seja, narrador e narratário deverão aparecer, necessariamente, num mesmo 
nível diegético. 

Prince (1980), cuja obra visitamos  intensamente,  reune num ensaio de 
extrema importância para nossa pesquisa, suas primeiras idéias a respeito do 
narratário.  É  necessário  enfatizar  a  consciência  do  teórico  com  relação  ao 
interlocutor  da  narrativa  literária,  num  momento  em  que  grande  parte  dos 

estudos deste tipo de narrativa  já havia sido realizada pelo viés e perspectiva 
do  narrador.  O  estudioso  justifica  de  modo  claro  e  sucinto  o  motivo  de  sua 
jornada pelos caminhos desse esquecido elemento narrativo: 

[…] Nonetheless,  it  is not only  for a  typology of  the narrative genre and for a 
history  of  novelistic  techniques  that  the  notion  of  the  narratee  is  important. 
Indeed, this notion is more interesting, because it permit us to study better the 
way in which a narration functions. 14  (PRINCE, 1980, p.19.) 

14  [...] Não é somente para uma tipologia do gênero narrativo e para uma história das técnicas 
romanescas  que  a  noção  de  narratário  é  importante,  ela  é  talvez  mais  importante  porque 
permite estudar melhor a maneira pela qual uma narrativa funciona. (tradução nossa.)



43 

Bourneuf  e  Ouellet  (1981)  também  percebem  essa  importância  e  nos 
dão sua contribuição emLa Novela, obra na qual afirmam que 

[...] El estudio de una obra narrativa considerada como acto de comunicación, 
como una serie de señales dirigidas a un narratário e interpretadas en función 
de él, de sus relaciones con el narrador, […], puede desembocar en una más 
exacta  caracterización  de  la  narración.  15  (BOURNEUF  &  OUELLET,  1981, 
p.89­90.) 

Os  referidos  autores,  assim  como  nós,  demonstram  enxergar  a 

importância desse elemento estrutural. Tanto Prince (1980) quanto os teóricos 
Bourneuf e Ouellet (1981) valem­se de uma postura questionadora da ausência 
de  estudos  como  este  que  propomos  realizar.  Nas  palavras  desses  últimos: 
“[...]  es  comprensible  que  dé  lugar  a  sorpresas  la  negligencia  con  que  hasta 
hoy  ha  sido  tratada  la  relación  entre  autor  y  lector  virtual,  y  narrador  y 

narratario, de las que depende toda la economía de la novela.” 16  (BOURNEUF 
& OUELLET, 1981, p.90.) 

O  pensamento  desses  teóricos  reflete muito  bem  o  nosso  anseio  e  a 
intenção  de  propor  aqui  a  problematização  da  relação  desses  elementos 

estruturais,  com o objetivo de demonstrar  a  relevância  e  a  funcionalidade de 
tais elementos para a constituição do texto  literário. Após esse breve passeio 
pelo  bosque das  teorias  narrativas  a  respeito  desse  elemento  estrutural,  nos 
voltemos  para  o  que  vem  a  ser  a  principal preocupação  neste momento:  os 

sinais  do  narratário.  Como  é  possível  num  texto  detectarmos  a  presença  do 
interlocutor? 

Bakhtin  (1997, p. 325.) nos alerta para o  fato de que em um discurso, 
mesmo fora do âmbito literário, tudo aquilo que escrevemos ou dizemos, enfim, 

tudo  que  o  emissor  de  um  texto  produz,  é  dedicado,  ou  melhor,  dirigido  a 
alguém.  Quando  escrevemos  uma  mensagem  numa  folha  de  papel  ou  num 
meio  digital,  a  redigimos  tendo  em  mente  nosso  leitor  ou  o  receptor  da 

15 O estudo de uma obra narrativa considerada como ato de comunicação, como sendo uma 
seqüência  de  sinais  dirigidos  a  um  narratário  e  interpretados  em  função  dele,  das  suas 
relações com o narrador, [...], pode nos conduzir a uma caracterização mais vasta da narrativa. 
(tradução nossa) 
16  [...] espanta a negligência com que até hoje tem sido tratada a relação autor ­ leitor virtual, 
narrador ­ narratário, das quais depende toda a economia do romance. (tradução nossa)



44 

mensagem. Mesmo quando compomos um diário pessoal temos em vista um 
possível  leitor.  Ainda  que  o mantenhamos  trancado  a  chave,  é  provável  que 

não externássemos todos os nossos pensamentos e sentimentos nele, se, no 
fundo no fundo, não houvesse o intuito de que alguém, algum dia, o lesse. 17 

O  tripé  locutor/  mensagem/  interlocutor,  e  a  estreita  relação  entre  as 
instâncias  enunciadora  e  receptora,  se  dá  não  apenas  nos  gêneros  textuais 

produzidos manualmente, virtualmente ou de forma impressa, mas também nos 
gêneros orais. Num simples bate­papo buscamos dizer aquilo que interessa a 
quem  nos  “ouve”  e  de  modo  que  este  nos  compreenda.  Nas  palavras  de 
Bakhtin: 

Certos  recursos  lingüísticos  podem  estar  completamente  ausentes;  ainda 
assim o enunciado refletirá, com grande agudeza, a influência do destinatário e 
de sua presumida  reação­resposta. É sob uma maior ou menor  influência do 
destinatário  e  da  sua  presumida  resposta  que  o  locutor  seleciona  todos  os 
recursos lingüísticos de que necessita. (BAKHTIN, 1997, p. 326.) 

É nosso propósito preparar terreno para o que há por vir nos próximos 

momentos de nossa análise. Tentando alargar algumas das idéias de Bakhtin 
(1997) e utilizá­las como ferramenta para a compreensão do texto narrativo é 
possível observar que ainda é comum na academia a idéia de uma linguagem 
considerada  apenas  na  perspectiva  do  locutor,  do  narrador,  como  se  este 

estivesse sozinho. E, no mais das vezes, quando se faz referência ao papel do 
outro, que para a narrativa será o narratário, é como um destinatário passivo 
que se  limita a “ouvir” a  fala do narrador. Retomaremos essa discussão mais 
tarde. 

É  no  problema  da  presença  do  narratário  e  da  identificação  de  seus 
sinais  no  texto  narrativo,  cuja  compreensão  é  essencial  para  que  possamos 
lançar luz sobre nosso objeto, que convém nos determos por ora com vagar. 

Prince  (1980,  p.7),  assim  como  Todorov  (1971,  p.248),  observou  a 

relação  direta  e  interdependente  que  há  entre  o  narrador  e  o  narratário.  O 
teórico parte do princípio de que toda narrativa pressupõe um narrador, e este, 
necessariamente, um narratário: 

17 Mesmo que esse alguém seja nós mesmos.



45 

All narration, whether  it  is oral or written, whether  it  recounts  real or mythical 

events, whether it tells a story or relates a simple sequence of actions in time, 
presupposes not only (at least) one narrator but also (at least) one narratee, the 
narratee being someone whom the narrator addresses.  18  (PRINCE, 1980, p.7.) 

Seu  estudo  é  o  mais  denso  de  que  se  tem  notícia  a  esse  respeito. 
Passados quase dez anos da vinda a lume de sua Introduction to the study 
of narratee, Prince (1980) realiza uma análise sistemática e de maior extensão 

a  respeito  da  forma  e  do  funcionamento  da  narrativa,  como  o  título  da  obra 
indica:  Narratology:  the  form  and  functioning  of  narrative.  Prince  (1980) 

inicia seu estudo estabelecendo relações de alguns elementos textuais com a 
gramática: 

In grammar, a distinction is made among the first person (‘I’,  for example) the 
second person (‘you’) and the third person (‘he’). The first person is defined as 
the one who speaks, the second person as the one who is spoken to, and the 
third person as the being or object that is spoken about. Similar distinctions can 
be made in narratology: we can say the narrator is a first person, the narratee a 
second  person  and  the  being  or  object  narrated  about  a  third  person.  19 

(PRINCE, 1982, p.7.) 

Ainda segundo Prince (1980), numa dada sentença, um ‘eu’ representa 

a voz enunciadora que pode ou não estar evidente, ou seja, pode aparecer de 
forma  explícita  ou  não.  Do  mesmo  modo,  numa  dada  narrativa,  um  ‘eu’ 
representando o narrador pode ou não se mostrar  evidente. O que o  teórico 
explica  é  o  fato  de  a  localização  desse  ‘eu’  revelar  o  narrador  dentro  da 

diegese ou fora dela. O que o classificaria respectivamente como intradiegético 

18  Toda  narrativa,  seja  oral  ou  escrita,  quer  reconte  fatos  reais  ou míticos,  quer  conte  uma 
história ou relate uma simples seqüência de ações no tempo, esta pressupõe não apenas (mas 
pelo menos) um narrador, mas também (pelo menos) um narratário, este como sendo alguém 
para quem o narrador se dirige. (tradução nossa.) 
19 Na gramática, uma distinção é feita entre a primeira pessoa (‘eu’, por exemplo), a segunda 
pessoa  (‘tu’)  e  a  terceira  pessoa  (‘ele’).  A  primeira  pessoa  é  definida  como  a  que  fala,  a 
segunda pessoa como aquela para quem se fala, e a terceira pessoa como sendo objeto sobre 
o qual se fala. Distinções similares podem ser feitas em narratologia: nós podemos dizer que o 
narrador é a primeira pessoa, o narratário é a segunda pessoa e o objeto sobre o qual se narra, 
a terceira pessoa. (tradução nossa.)



46 

ou extradiegético, para  citarmos a  terminologia empregada nesses casos por 
Genette  (1972). A partir  de  tal  explicação,  vemos como necessário  fazermos 

uma breve distinção, e, para  tanto, contamos com a  interessante observação 
de Reuter (1995): 

O escritor é aquele que existe ou existiu, em carne e osso, em nosso mundo. O 
narrador é aquele que parece contar a história no interior do livro mas que só 

existe em palavras no texto. Ele constitui, de alguma maneira, um enunciador 
interno.  Esta  distinção  permite  compreender  que  um  mesmo  autor  possa 
escrever  um  romance  escolhendo  um  narrador  homem ou mulher,  passado, 
presente ou futuro... (REUTER, p.38.) 

Não devemos, de modo algum, confundir ainda os leitores reais, virtuais, 
ideais, e todos os outros do nosso mundo (mundo extra­texto literário), com o 
narratário: “aquele para quem o narrador se dirige, explícita ou implicitamente, 

no universo da narrativa.” (REUTER, 1995, p.39.) 
Muitos  pesquisadores  e  estudantes  sabem  o  que  é  um  autor  e  um 

narrador, mas a grande maioria desses, e, inclusive, muitos críticos confundem 
o narratário com o receptor, e como leitor, e isso se dá possivelmente pelo fato 

de  não  empregarem  a  palavra  narratário  com  freqüência.  Não  somos  os 
primeiros a fazer tal reflexão, Prince (1980, p.7) já a faz em seu pequeno artigo. 
Algumas razões são apontadas pelo teórico na tentativa de  justificar a lacuna 
teórico­crítica  existente nos estudos da narrativa. A explicação se baseia  em 

características do próprio gênero narrativo. A primeira razão é a de que o herói 
ou a personagem dominante, geralmente, é o narrador e não o narratário; outro 
ponto observado por Prince (1980), é o fato de ser o narrador, num nível mais 
profundo, ou mesmo superficial, pelo menos aparentemente mais responsável 

do que seu narratário pela forma e pelo tom da estória. Além disso, o teórico 
alerta para o fato de  também ser o narrador responsável pela maior parte da 
caracterização da estória propriamente dita; uma última justificativa é a de que 
os  problemas  da  poética  narrativa  que  deveriam  ter  sido  abordados  na 

perspectiva  do  narratário  já  terem  sido  estudados  do  ponto  de  vista  do 
narrador. (PRINCE, 1980, p.8.)



47 

Propomo­nos, portanto, antes de verificarmos como é possível identificar 
os sinais do narratário numa narrativa, fazer algumas observações na tentativa 

de evitar equívocos terminológicos e ou conceituais: 
Narratário  –  É  o  destinatário  do  relato  feito  pelo  narrador.  Entidade 

ficcional criada pelo autor para “ouvir” aquilo que conta o narrador. É a soma 
dos signos que o constroem. 

Leitor fictício – Toma lugar na própria trama da história. 
Leitor  ideal  –  Aquele  destinatário  que  é  desejado  pelo  autor  de  uma 

carta, por exemplo, ou mesmo de uma entrevista, ou seja, o autor ao produzir 
seu discurso,  espera que quem o  leia  (ou o  receba de um modo mais geral) 

seja de fato aquele no qual pensou enquanto produzia seu texto. 
Leitor  virtual  –  É  aquele  susceptível  de  ler  o  romance,  o  destinatário 

implícito para o qual o discurso se dirige. Essa imagem do leitor definida pelo 
texto  não  somente  é  instituída  pelo  gênero  ao  qual  a  obra  pertence,  mas 

também pela enunciação particular de cada obra. 
Leitor empírico – Indivíduo concreto, ser de carne e osso que segura o 

livro nas mãos. 
De acordo com as palavras de Jouve (2002): “a idéia de um leitor virtual, 

inscrito no texto e que serve de ponte para o leitor real, teve uma extraordinária 
posteridade. Está no centro de todos os grandes modelos de análise.” (p.43.) 
Numa ordem cronológica, podemos citar alguns termos desenvolvidos nessas 
abordagens  teóricas:  o  leitor  implícito,  de  Iser  (1985);  o  leitor  abstrato,  de 

Lintvelt (1981); e numa perspectiva pragmática, o leitor modelo, de Eco (1985). 
Não nos aprofundaremos no uso e na significação de tais termos empregados 
pelos teóricos citados por não serem nosso alvo nessa pesquisa. 

Observações  feitas,  retomemos  o  estudo  realizado  por  Gerald  Prince 

(1980). Seu  texto demonstra que  toda narração é composta de uma série de 
sinais  dirigidos  ao  narratário  e  que  todo narratário  possui  características  que 
foram  enumeradas  pelo  teórico, mas  admite  que  uma  indicação  do  contrário 
pode ser feita tendo em vista a narração pretendida para ele [para o narratário]. 
(PRINCE, 1980, p.11.) O que o teórico explica é o fato de que a narrativa pode 

se  relacionar  com  essas  características  (observadas  no  estudo  desenvolvido 
por ele) de modo a endossá­las, ou contrariá­las. Em suas próprias palavras:



48 

[...]  a  certain  passage might  underline  the  language­related  difficulties  of  the 
narratee,  another  passage  might  disclose  that  he  suffers  from  amnesia,  yet 
another  passage  might  emphasize  his  knowledge  of  the  problems  being 
discussed. 20  (PRINCE, 1980, p.12) 

Quanto menos o narratário se enquadrar naquilo que  foi previsto pelo 
analista  em  sua  Introduction  to  the  Study  of  the  Narratee,  mais  “[...]  the 
portrait of a specific narratee is gradually constituted.” 21  (PRINCE, 1980, p.12.) 
Portanto,  quanto mais diluída no  texto se  apresenta  a  imagem do narratário, 

mais  esse  se  aproxima daquilo que Prince  (1980,  p.9) denominará narratário 
grau­  zero. 22  A  partir  do  momento  em  que  conseguimos  por  meio  do  texto 
literário  elencar  traços  ou marcas  individualizantes  desse  elemento,  significa 
que este se afasta de tal nomenclatura e poderá assumir maior relevância na 

constituição de uma narrativa. 
O  elemento  estrutural  estudado  será,  num  primeiro  momento, 

identificado pelos sinais dirigidos a um ‘tu’. E mesmo que aparentemente, em 
muitas narrativas, possamos ter dificuldades em encontrar um ‘tu’, porque ele 

pode  ter  sido  simplesmente  apagado  sem  à  primeira  vista  deixar  pistas  ou 
traços,  a  narrativa  por  si  mesma  implicará  em  sua  existência.  Como  afirma 
Todorov (1971, p.248): 

[...] Os dois [narrador e narratário] encontram­se em dependência estreita um 
do  outro,  e  desde  que  a  imagem  do  narrador  começa  a  sobressair  mais 
nitidamente,  o  leitor  imaginário  encontra­se  também  desenhado  com  mais 
precisão.  [...].  Esta  dependência  confirma  a  lei  semiológica  geral  segundo  a 
qual  “eu” e  “tu”, o  emissor  e o  receptor  de um  enunciado  aparecem sempre 
juntos. 

Apoiados no pensamento de Todorov  (1971),  a  nós é possível  afirmar 

que é no comportamento e na voz do narrador que estão ancorados os sinais 
os quais permitirão revelar as faces do narratário de um texto  literário. Prince 

20  [...] certa passagem de uma narrativa pode sublinhar a linguagem relacionada às dificuldades 
do narratário, outra passagem pode revelar que ele sofre de amnésia, ainda outra passagem 
pode enfatizar o conhecimento que ele possui dos problemas discutidos. (tradução nossa.) 
21  [...] o retrato de um narratário específico é gradualmente constituído. (tradução nossa.) 
22 Terminologia que será abordada na seção intitulada Tipologia.



49 

(1980),  em seu estudo,  vai  problematizar  a presença do narratário buscando 
observar  as  possibilidades  de  identificação  do  elemento  citado  que  nos  são 

fornecidas por meio de um  texto. O  “tu”  referido  também por Todorov  (1971) 
nem sempre é percebido a partir das indicações dirigidas a ele. Prince (1980, 
p.12.)  afirma  que  não  é  apenas  a  aparência  física,  a  personalidade,  ou  o 
estado civil que podem ser levados em consideração na tentativa de identificar 

a  presença  do  narratário  em  uma  determinada  narrativa,  mas  ainda  as 
experiências  vividas  por  ele  em  seu  passado  enquanto  entidade  ficcional. 
Ainda  segundo  o  mesmo  teórico,  tais  indicações  podem  simplesmente 
preceder a porção da narrativa a ele pretendida ou mesmo vir posteriormente a 

esta, interrompê­la, ou servir de moldura para a mesma. No caso do romance 
que  compõe  o  corpus  de  nosso  trabalho,  observa­se  um  narratário  que 
estabelece diálogo com o narrador, mas que não é desenhado por este através 
de  características  físicas.  Temos  noções  sutis  a  respeito  de  seu 

comportamento, sua postura, sua idéia de mundo, seu modo de se comunicar, 
mas nada que diga respeito a traços físicos, como cor do cabelo, da pele, ou 
seu nome de batismo. Vejamos como pode ocorrer  tal  fenômeno,  a partir da 
observação  de  um  fragmento  do  texto  literário.  Logo  no  início  da  narrativa 
estudada, João Vêncio: os seus amores, nós leitores percebemos que ambos 

os elementos­personagens, narrador e narratário, estão numa prisão. Cenário 
no qual se estabelece gradativamente a  relação de amizade entre os dois, a 
partir de um diálogo iniciado antes mesmo que começasse a narração que nos 

chega pelas palavras do livro. Temos a sensação de que chegamos atrasados 
para “ouvir” essa conversa. Vejamos as primeiras linhas impressas no texto: 

― Este muadié  tem  cada  pergunta!...Porquê  eu  ando  na  quionga? 23 ...  Meus 
amores meus azares, miondona...Minhas vadiices, rambóias de quilapangas. E 
vosoutro? A­mu­kuta 24 ... [...] Simpatizo­me com o muadié, sua questão não me 
ofende. (VIEIRA, 2004, p.31.) (grifos nossos) 

23 Quionga é expressão que na  língua Kimbunda  (kionga) significa cadeia.  (VIEIRA, 2004, p. 
94.) 
24  A­mu­kuta,  é  uma  expressão  que  na  língua  kimbunda  significa:  foi  apanhado  ou  foi 
amarrado. (VIEIRA, 2004, p.89.)



50 

No  excerto,  observa­se  que  o  narrador  repete  aquilo  que  foi  dito  pelo 
narratário: João Vêncio nos permite saber aquilo que foi dito pelo muadié, pois 
numa espécie de efeito eco provocado por meio de sua fala, nos faz ter acesso 
ao  discurso  do  narratário:  “Porquê  eu  ando  na  quionga?”.  O  narrador  João 
Vêncio  logo  depois  de  repetir  a  pergunta  elaborada  por  seu  interlocutor,  a 
responde: “Meus amores meus azares, miondona [...]”. Na seqüência, o próprio 

João Vêncio lança uma pergunta ao seu narratário: “E vosoutro?”. Contador de 
estórias  que  é,  Vêncio  se  interessa  em  saber  por  que  motivo  o  camarada 
muadié está na mesma situação que ele: numa quionga. E é o mesmo João 
que  repete  a  resposta  dada  por muadié:  “A­mu­kuta...”.  Os  Três  pontos  que 
seguem a  resposta sinalizam para o  fato de que muadié pode  ter dado mais 
informações a Vêncio.  Informações que este prefere apenas sugerir por meio 
do uso do sinal gráfico de reticências. É com base no pensamento de Prince 
(1980) que mantemos a postura assumida: a que destaca o narratário de João 

Vêncio  como  digno  de  uma  análise  como  esta.  Nas  palavras  do  teórico: 
“Certain  indications supplied by  the  text concerning a narratee are sometimes 
found  in  a  section of  the narrative  that  is  not  addressed  to  him.” 25  (PRINCE, 
1980,  p.12.)  Em João  Vêncio:  os  seus  amores,  as  estórias  relatadas  pelo 

narrador não contém  informações sobre a personagem muadié. João conta a 
muadié  vários  episódios  de  suas  aventuras amorosas  desde  a  infância, mas 
em nenhum episódio de seu relato se faz presente a figura de muadié. Muadié, 
o  narratário,  não  é  testemunha  dos  eventos  contados  a  ele  mesmo.  O 

narratário  não  estava  lá  quando  tudo  aconteceu  e  por  isso  ouve  o  relato 
atentamente, mas não passivamente. Seguindo os passos de Prince (1980), de 
acordo  o  último  fragmento  de  seu  pensamento  citado,  poderemos  encontrar, 
em alguns tipos peculiares de narrativa, como é o caso do romance estudado, 

traços caracterizadores da presença do interlocutor do discurso do narrador em 
outros momentos da narração e não apenas no interior dos relatos elaborados 
pelo narrador, ou seja, nas micro­histórias dirigidas ao narratário. 

Prince  (1980,  p.12),  em  seu  artigo,  explica­nos  que  o  retrato  ou  a 
imagem do narratário, de um modo geral, surge da narrativa endereçada a ele. 

Podemos ter uma boa caracterização do narratário se analisarmos atentamente 

25  Certas  indicações fornecidas pelo  texto  relativo a um narratário são às vezes encontradas 
numa seção da narrativa que não é dirigida a ele. (tradução nossa.)



51 

de que forma o discurso do narrador está configurado, pois essa configuração 
realiza­se a partir da idéia que o narrador tem de seu interlocutor. Seguindo o 

raciocínio do teórico: 

[...] If we consider that any narration is composed of a series of signals directed 
to  the narratee,  two major categories of signals can be distinguished. On  the 
one hand there are those signals that contain no reference to the narratee or, 
more precisely, no reference differentiating him from the zero­degree narratee. 
On the other hand, there are those signals that, on the contrary, define him as a 
specific narratee and make him deviate from the established norms. 26  (PRINCE, 

1980, p.12.) 

Em O Despertar, conto que integra a antologia A cidade e a Infância, 

também  de  autoria  do  autor  estudado,  a  sentença  ―  “Com  a  luz  que 
mansamente  vai  invadindo  tudo,  a  face  dele  toma  aspecto  mais  sério  e  os 
olhos não  têm  já  aquele  brilho  que  lhe  dera  o  cantar  dos  pardais.”  (VIEIRA, 

2007, p. 20) ― poderia ser enquadrada na primeira categoria desenvolvida por 
Prince  (1980),  a qual o  fragmento acima de  sua  teoria  faz  referência.   A voz 
que nos chega por meio do conto de Vieira (2007) fala sobre alguém, mas não 
há  pista  alguma  a  respeito  de  para  quem  ele  fala.  Quem  seria  então  seu 

interlocutor?  Quem,  na  superfície  do  texto,  ouve  o  relato  do  narrador?  A 
sentença  não  revela  nenhuma  característica  particular  do  narratário. 
Poderíamos, portanto, denominar o narratário de O Despertar como narratário 

grau­zero, na terminologia empregada por Gerald Prince (1980). Para que um 

narratário  seja  considerado  do  tipo  grau­zero,  não  é  necessário  que  o  texto 
ficcional em análise faça referência alguma a ele. Subentende­se a existência 
de  um  narratário  desse  tipo,  simplesmente  pela  existência  do  texto.  Haverá 
uma entidade que produz o discurso e outra que o recebe num mesmo nível. 

Retomando Todorov  (1971,  p.248.),  concordamos com o  fato de que  “[...]  os 
dois [narrador e narratário] encontram­se em dependência estreita um do outro, 

26  Se  considerarmos que qualquer  narração  é  composta por  uma série  de  sinais  dirigida  ao 
narratário,  também nos será permitido distinguir duas categorias principais de sinais. Por um 
lado há aqueles sinais que não contém referência alguma ao narratário ou, mais precisamente, 
nenhuma referência que o diferencie do narratário grau­zero  [extra­diegético, na  terminologia 
de Genette]. Por outro lado, há aqueles sinais que, ao contrário, o definem como um narratário 
específico e o fazem se afastar das normas estabelecidas. (tradução nossa.)



52 

e desde que a  imagem do narrador começa a sobressair mais nitidamente, o 
leitor imaginário encontra­se também desenhado com mais precisão.” É o que 

acontece  nos  casos  que  se  enquadram  na  segunda  categoria  de  sinais 
analisada por Prince (1980) em seu artigo. Um exemplo é o romance objeto de 
nosso  estudo.  Em João Vêncio:  os  seus  amores,  o  narratário­personagem 
muadié pode ser visto como um interlocutor que se desvia da classificação de 
narratário grau­zero e já veremos por quê. No fragmento: 

Simpatizo­me com o muadié, sua questão não me ofende. Ao  invés, xingava. 
Se me pisam, não grito: mordo. Surucucu também ― é que falou o delegado. 
Eu queria pôr para o senhoro minhas alíneas. Necessito sua água, minha sede 
é ignorância... (VIEIRA, 2004, p.31.) 

No texto lido, percebe­se a presença explícita do narratário. É o próprio 

narrador que afirma simpatizar com ele e diz querer pôr­lhe suas alíneas. E o 
narrador João Vêncio arremata: “necessito sua água, minha sede é ignorância.” 
Vemos no texto a expressão da teoria de Todorov (1971, p.248): “[...] Os dois 
[narrador e narratário] encontram­se em dependência estreita um do outro, [...]. 

Esta dependência confirma a lei semiológica geral segundo a qual “eu” e “tu”, o 
emissor e o receptor de um enunciado aparecem sempre juntos.” No romance 
João  vêncio:  os  seus  amores,  é  notória  a  presença  do  narrador  e  do 

narratário num mesmo nível diegético. O narratário de João­Vêncio, o muadié, 
se afasta de qualquer aspecto que pudesse classificá­lo como narratário grau­ 
zero. O que temos é um narratário específico. De cuja face nos aproximamos 
por meio do discurso do narrador e das reações­resposta do próprio narratário 
diante dos relatos deste. De forma peculiar, será possível encontrar, portanto, 

desenhado  com mais  precisão,  o  narratário­interlocutor  do  narrador  do  texto 
objeto de nosso estudo. Ao contrário do que se possa pensar, os sinais desse 
tipo de narratário, o que se enquadra na segunda categoria desenvolvida por 
Prince  (1980),  não  são  sempre  fáceis  de  reconhecer  ou  interpretar.  Prince 

(1980) nos explica que muitas das informações a respeito de um narratário que 
se ajusta à segunda categoria, ou seja, aquele que difere do narratário grau­ 
zero, como é o caso do narratário analisado, podem ainda se fazer presentes 
no texto de forma implícita ou explícita. Nas palavras de Prince (1980, p. 13):



53 

Obviously, any indication, whether explicit or indirect, should be interpreted on 

the  basis  of  the  text  itself,  using  as  a  guide  the  language  employed,  its 
presuppositions,  the  logical  consequences  that  it  entails,  and  the  already 
established knowledge of the narratee. 27 

As  indicações  referidas pelo  teórico no excerto supracitado podem ser 
encontradas no  texto  literário de  formas muito variadas. Estas serão capazes 
de construir um retrato mais ou menos detalhado do narratário.  Um texto pode, 
portanto, referir­se diretamente ao narratário. Nesses casos, haverá passagens 

do texto em que o próprio narrador fará tais referências, podendo designar seu 
interlocutor  por  meio  de  expressões  como:  leitor,  caro  leitor,  ouvinte,  meu 
querido, meu amigo, camarada, o senhor, entre outras. (PRINCE, 1980, p.13.) 
Em João Vêncio: os seus amores, há diversas passagens desse tipo, como 

podemos observar em: 

[1] Por isso nessa tarde, se fez sol, choveu em mim, camarada companheiro. 
(VIEIRA, 2004, p.38.) (grifo nosso) 

[2] O senhoro vai­lhe relacionar, ela vem hoje  trazer suas  lambetas bailundas 
que eu lhe convido já para assentar comigo. (VIEIRA, 2004, p.32.) (grifo nosso) 

[3]  Muadié  acredite:  eu  recuei  não  foi  o  corpo  dele,  macacão­sagüim  aos 
guinchos na minha marona. (VIEIRA, 2004, p.33.) (grifo nosso) 

[4]  E  a  gente  os  dois  sentados  aqui, muzonga  amiga.  (VIEIRA,  2004,  p.88.) 

(grifo nosso) 

Nos  fragmentos  [1],  [2],  [3]  e  [4],  encontramos  algumas  das  formas 
empregadas  pelo  narrador,  João  Vêncio,  para  dirigir­se  a  seu  narratário: 
camarada companheiro, o senhoro, muadié, a gente, os dois. Nesses casos, os 
sinalizadores  da  presença  do  elemento  estudado  serão  as  expressões  que 

27  Obviamente,  qualquer  indicação,  explícita  ou  indireta,  deve  ser  interpretada  na  base  do 
próprio  texto,  utilizando  como  guia  a  linguagem  empregada,  suas  pressuposições,  as 
conseqüências  lógicas  que  ela  implica  e  o  conhecimento  já  estabelecido  do  narratário. 
(tradução nossa)



54 

fazem  referência  direta  a  este.  Nos  exemplos,  encontramos  pronomes  de 
tratamento como senhoro,  presente no  fragmento de número  [2]; muadié  (do 
kimbundu:  senhor,  patrão)  que  inicia  o  excerto  [3];  a  gente,  sinônimo  da 
primeira pessoa do plural, nós, termo que pode ser visualizado no excerto [4]; o 
numeral  dois,  também no  fragmento  [4],  enfatizando ambas as presenças do 
narrador  e  narratário  sentados  conversando,  como o  próprio  texto  indica  por 

meio da expressão muzonga amiga 28 ; além do pronome oblíquo lhe, que faz 
referência  também  ao  interlocutor  em  companhia  do  narrador  na  referida 
passagem.  Ainda  de  acordo  com  o  pensamento  de  Prince  (1980),  se  o 
narratário  é,  em determinadas  passagens,  identificado  de  alguma  forma,  por 

exemplo, sendo atribuída a ele uma profissão ou nacionalidade, tais passagens 
devem  ser  consideradas  como  reveladoras  de  sinais  pertinentes  a  este 
elemento. Por exemplo, se este, numa narrativa aparece designado como um 
padre ou mesmo como um preso ― como o é o narratário de João Vêncio ―, 

toda  informação  geral  a  respeito  de  padres  ou  presos,  ou  seja,  tudo  que  é 
sabido previamente a  respeito desses  tipos de atividades deverá  também ser 
considerada, segundo o teórico, como informações pertinentes a tal narratário. 
(PRINCE,  1980,  p.  13.) O  narratário,  como  já  referido  por  Todorov  (1971)  e 

Prince  (1980),  pode  ainda  aparecer  designado  pelos  pronomes  da  segunda 
pessoa  do  singular  ou  mesmo  do  plural  quando  houver  mais  de  um, 
obviamente,  e  ainda  pelas  respectivas  formas  verbais  destes.  Mas  faz­se 
necessário observar a existência de passagens em que apesar de não estarem 

escritas  de  forma  a  utilizar  a  segunda  pessoa  pronominal,  mesmo  assim 
implicam a presença do narratário descrevendo­o de alguma  forma, como na 
sentença expressa por João Vêncio: “Acamaradamos.” (VIEIRA, 2004, p.31.) A 
forma  verbal  indicadora  do  uso  da  primeira  pessoa  do  plural,  no  excerto, 

imprime  vários  aspectos  do  narratário  além  de  sua  explícita  detectável 
presença. Camarada ― expressão empregada entre os angolanos para indicar 
um  engajamento  político  nas  causas  de  libertação  de  seu  povo;  pode,  aqui, 
significar  que  a  postura  política  do  narratário  está  sintonizada  com  a  do 
narrador; além de sinalizar para o fato de que a amizade entre ambos cresce e 

28 Muzonga, da língua kimbunda zonga. João Vêncio emprega o referido termo no sentido de 
conversa amena. (VIEIRA, 2004, p.93.)



55 

que podem contar um com a ajuda do outro durante a estada na cadeia. Outro 
aspecto que se pode enxergar por meio dessa curta afirmação é que ambas as 

personagens,  João  Vêncio  e  muadié,  estão  de  acordo  com  a  proposta  que 
segue  a  sentença  analisada:  “Dou  o  fio,  o  camarada  companheiro  dá  a 
missanga ― adiantamos fazer nosso colar de cores amigadas.” (VIEIRA, 2004, 
p.31.) (grifo nosso) 

A  presença  do  narratário  num  texto  pode  vir  assinalada  ainda  por 
alguma expressão impessoal, por travessão, alínea, construções interrogativas, 
respostas  do  narrador  para  possíveis  objeções  ou  questionamentos  de  seu 
interlocutor,  pseudo­perguntas,  justificações  em  excesso  elaboradas  pelo 

narrador,  negações  formuladas  pelo  narrador,  podendo  estas  contradizer  as 
crenças prévias que possa ter o narratário. 

Existem também passagens que podem incluir algum termo que revele 
uma experiência mútua do narrador e do narratário, referindo­se a algo vivido 

por  ambos  no  extra­texto,  ou  seja,  num  momento  anterior  ou  ulterior  à 
narrativa,  como:  a  leitura  em  comum  de  um  outro  texto,  a  vivência  em  um 
mesmo  lugar  ou  cidade,  o  conhecimento  de  uma  língua,  ou  o  domínio  de 
termos técnicos de determinada área. Observamos esse aspecto também em 

passagens do diálogo entre o narrador e narratário do romance analisado. Em: 
“Agora  que  bebo  minha  água  na  frente  da  minha  casa  de  pau­a­pique,  no 
nosso musseque do antigamente [...]” (VIEIRA, 2004, p.35­36.) (grifos nossos), 
é possível perceber que o narratário de João Vêncio, o muadié, conhece bem a 
atmosfera dos musseques angolanos, atmosfera de uma época bem anterior 
ao momento  da  narração,  bem  antes  de  estar  preso.  O  antigamente,  nessa 
passagem, faz referência a um período de calmaria, que resgata o período da 
infância e adolescência do narrador. 

Na  crença  de  termos  observado  satisfatoriamente  os  modos  de 
reconhecimento dos  traços ou marcas  reveladores da presença do narratário 
no texto, e de ter realizado uma visita aos teóricos que servem de base para a 
nossa pesquisa, dedicaremo­nos à próxima seção na tentativa de detectarmos 
que funções o elemento estrutural estudado pode exercer num texto literário.



56 

2.1.1.1 Funções 

De  acordo  com  Aguiar  e  Silva  (1974,  p.28):  “o  narratário  constitui  o 
receptor  do  texto  narrativo,  aquela  criatura  ficcional  a  quem  se  dirige  o 
emissor/narrador.  A  análise  do  seu  estatuto,  da  sua  natureza  e  das  suas 

funções,  encontra­se  ainda  em  fase  incoativa.”  De  fato,  escassos  são  os 
estudos  que  se  debruçam  sobre  esse  elemento  tão  importante.  As  primeiras 
incursões  a  respeito  do  objeto  de  estudo  de  nossa  análise,  como  aquelas 
visitadas nas seções anteriores,  revelam que muito ainda precisa ser  feito no 

intuito  de  que  se  possa  compreender  e  observar  com  propriedade  tal 
componente narrativo. Nesta seção, é nosso objetivo, portanto, contribuir para 
a  melhor  compreensão  do  narratário,  partindo  das  reflexões  iniciadas  por 
Gerald  Prince  (1980),  teórico  que,  até  o  presente,  acreditamos,  mais  se 

dedicou à observação do narratário. Faremos referência freqüente a seus dois 
estudos  mais  profundos  de  nosso  objeto:  Introduction  to  the  study  of  the 
narratee e Narratology: the form and functioning of narrative. Nosso intuito, 

na  presente  seção,  é  o  de  problematizar  os  papéis  atribuídos  ao  elemento 

estudado, no âmbito da narrativa literária. 
Observa  Bakhtin  (1995,  p.113)  que  “toda  palavra  é  o  produto  da 

interação do locutor e do ouvinte. Toda palavra serve de expressão a um em 
relação  ao  outro.  Através  da  palavra,  defino­me  em  relação  ao outro  [...].”  A 

observação  do  lingüista  se  aplica  não  só  ao  discurso  de  modo  geral,  mas 
também ao texto narrativo literário, no qual existe um produtor ou narrador que 
delineia seu texto visando a seu receptor que no plano ficcional é o narratário. 

Mesmo que um “tu” apareça mais ou menos implícito numa narrativa, é 

possível  detectar  a  presença  do  narratário  e  caracterizá­lo  a  partir  de  suas 
marcas,  tornando­se também possível observar que função este desempenha 
na composição da narrativa. Pois como constata Prince (1982, p.17): “[…] any 
‘you’  designating  a  narratee  implies  a  narrator,  any  ‘I’  designating  a  narrator 
implies a narratee.”  29  É a mesma  relação de  interdependência de que havia 

falado Todorov (1971). 

29 “[...] Qualquer ‘tu’ designando um narratário implica um narrador, qualquer ‘eu’ designando 
um narrador implica um narratário.” (tradução nossa.)



57 

Um dos  primeiros  pontos a  serem observados  é  o  de o  narratário  ser 
uma  espécie  de motivo  para  que  o  texto  narrativo  literário  seja  desenvolvido 

pelo narrador. Pois é ao narratário que se destina o  relato. Só se conta algo 
quando se  tem quem o escute ou  leia. É  tendo o narratário em mente que o 
narrador articula todos os elementos necessários à construção de seu texto. A 
esse  respeito,  no  diz  Bakhtin  (1997,  p.320):  “os  outros  não  são  ouvintes 

passivos, mas  participantes  ativos  da  comunicação  verbal.  Logo  de  início,  o 
locutor espera deles uma resposta, uma compreensão responsiva ativa. Todo 
enunciado se elabora como que para ir ao encontro dessa resposta.” Ainda de 
acordo com as palavras de Bakhtin  (1997), o que promove a  constituição do 

enunciado é o fato de dirigir­se a alguém, de estar, portanto, totalmente voltado 
para  o  seu  destinatário.  Esse  destinatário,  no  âmbito  da  narrativa  que 
estudamos,  será  o  narratário.  É  dessa  forte  influência  que  “depende  a 
composição,  e,  sobretudo,  o  estilo  do  enunciado.”  (BAKHTIN,  1997,  p.321.) 

Durante  a  composição  da  narrativa,  o  enunciador  levará  em  conta  a 
expectativa daquele que receberá sua fala. É a partir do grau de conhecimento 
de  mundo  de  seu  interlocutor  que  este  vai  moldando  o  texto,  selecionando 
palavras,  articulando  acontecimentos,  ordenando  eventos,  enfim,  toda  a 

narrativa se desenvolve por, e para ele, de  forma que  tudo é preparado para 
ser absorvido por ele, a seu modo. É esta, a nosso ver, a função por excelência 
do  narratário:  a  de  desencadeador  ou  motivador  primeiro  do  texto  narrativo 
literário. 

Enfatiza Prince (1982), em sua obra, que o papel mais óbvio que pode 
assumir  o  narratário  é  o  de  mediador  do  leitor.  O  narratário  é,  pois,  uma 
espécie de ponte entre narrador e  leitor(es) e mesmo entre autor e  leitor(es). 
(PRINCE,  1982,  p.20­21.)  Todos  os  diálogos,  as  metáforas,  as  situações 

simbólicas, as alusões a um sistema de pensamento, tudo passa por seu crivo 
antes de chegar até nós leitores. O  texto é, portanto, primeiramente  recebido 
por  ele.  E  nós  leitores  sempre  temos  o  nosso  acesso  aos  eventos  narrados 
retardado em relação ao acesso que tem a eles o narratário. Ao lado da tarefa 
de mediador, a nosso ver, é necessário também destacar a de editor. É o que 

acontece, por exemplo, em narrativas literárias epistolares. A(s) carta(s), nesse 
caso, e do modo como percebemos, foi ou foram selecionada(s) e disposta(s)



58 

de acordo com a preferência de quem as leu antes de nós, de quem de fato as 
recebeu ― o narratário. 

Outra  função  desempenhada  pelo  elemento  estrutural  analisado, 
segundo o estudo desenvolvido por Prince (1982, p.22), é a de caracterizador. 
Essa  função  é  exercida  principalmente  quando  há  um narrador­personagem, 
pois  essa  existência  implica  também  a  existência  de  um  narratário­ 

personagem.  É  o  caso  de  ser  estabelecido  um  diálogo  mais  explícito  entre 
ambos os personagens, seja a partir de cartas ou mesmo oralmente. Por meio 
desse  diálogo  que  se  estabelece,  temos  acesso  ao  universo  diegético  de 
ambos. O narratário, assim como nós, enquanto leitores, se apresenta sedento 

por  informações a  respeito do narrador­personagem e dos eventos nos quais 
ele  esteve  envolvido.  E  quanto maior  se  torna  o  interesse  deste  pelo  outro, 
mais nos dá a saber a narrativa. A caracterização do universo narrativo e de 
todos os seus elementos é estimulada, e só é realizada, de fato, numa maior 

ou menor  intensidade  a  partir  do  interesse que  demonstra  o  narratário pelos 
detalhes  da  vida  do  narrador  ou  por  peculiaridades  a  respeito  da  história 
contada por ele: visão de mundo, gostos, conceitos, amores,  lembranças dos 
lugares por onde passou, etc. Tudo pode ser alvo de  interesse do narratário. 

No discurso literário, esse interesse pode aparecer materializado em perguntas 
elaboradas  pelo  próprio  narratário­personagem  e  impressas  no  texto,  ou 
simplesmente  referidas pelo narrador­personagem; e  ainda  a partir  de outras 
manifestações como expressões faciais, gesticulações e tudo aquilo que venha 

a colaborar para que o narrador fale mais e melhor. Concordamos com Prince 
(1982) a respeito da importância de tal papel, quando nos diz que “the relations 
that a narrator­character establishes with his narratee reveal as much ― if no 
more  ―  about  his  character  than  any  other  element  in  the  narrative.”  30 

(PRINCE,  1982,  p.22.)  Sob  nosso  olhar,  o  papel  de  caracterizador  imprime, 
indo além, outra tarefa: a de elemento implicador na economia da narrativa. O 
narratário  contribui  para  o  desenvolvimento  ou  não  da  trama.  Uma  narrativa 
pode tornar­se mais ou menos extensa devido às perguntas do narratário e às 

30  “As relações que um narrador­personagem estabelece com seu narratário revelam tanto ― 
senão  mais  ―  sobre  seu  caráter  do  que  qualquer  outro  elemento  dentro  da  narrativa.” 
(tradução nossa.)



59 

respostas dadas pelo narrador no intuito de extinguir as dúvidas surgidas frente 
a um interlocutor com a curiosidade aguçada em maior ou menor grau. 

É sabido também que o narratário pode exercer influência direta sobre o 
tema da narrativa. Nas palavras de Prince (1982, p.22), “the relations between 
the  narrator  and  the  narratee  in  a  text may  underscore  one  theme,  illustrate 
another,  or  contradict  yet  another.”  31  Nesse  ponto,  voltamos  à  questão  do 

interesse  despertado  no  narratário  em  relação  ao  tema  proposto  por  seu 
locutor.  Um  tema  menos  interessante  ao  narratário  pode  fazer  com  que  a 
narrativa se torne menos atrativa também a nós leitores. O tema é geralmente 
selecionado  pelo  narrador  tendo  em  vista,  portanto,  o  interesse  de  seu 

interlocutor. 
Prince  (1982)  diz  que  as  funções  atribuídas  ao  narratário  podem  ser 

mais  ou  menos  desenvolvidas  dependendo  das  habilidades  também  do 
narrador, o que nos  faz  lembrar  as palavras de Todorov  (1971, p.248.),  para 

quem  “desde  que  a  imagem  do  narrador  começa  a  sobressair  mais 
nitidamente,  o  leitor  imaginário  encontra­se  também  desenhado  com  mais 
precisão [...].” Um narrador pode apresentar­se desprovido do conhecimento de 
técnicas  narrativas  suficientes  para  fazer  revelar  a  face  do  narratário  mais 

nitidamente.  Ou  talvez  essas  nem  interessem  a  ele.  (PRINCE,  1982,  p.23.) 
Partindo, portanto, de uma maior ou menor  familiaridade do narrador com as 
técnicas narrativas empregadas na possível construção de um narratário, pode­ 
se  justificar  a  importância  que  virá  a  ter  esse  elemento  ou  a  quantidade  de 

papéis assumidos por ele num texto. 

2.1.1.2 Tipologia 

Na presente seção, é nosso propósito observar como ao longo dos anos 
vem sendo classificado o narratário pelos teóricos que sobre este elemento se 
debruçaram,  e  analisar  quais  as  implicações  oferecidas  por  essas 

classificações para o seu entendimento. 

31  “As  relações  entre  o  narrador  e  o  narratário  num  texto podem sublinhar  um  tema,  ilustrar 
outro, ou contradizer ainda um outro.” (tradução nossa.)



60 

Gérard  Genette  (1972)  é  o  primeiro  a  ser  visitado  por  nós.  Nesse  já 
referido estudo, o teórico faz a distinção entre dois tipos principais de narratário 

utilizando uma  tipologia  já usualmente empregada para classificar o narrador. 
Intradiegético  é  o  termo  empregado  para  designar  o  narratário  que  aparece 
configurado  no  mundo  da  história,  na  diegese;  distinguindo­se,  pois,  do 
narratário  externo a  esse mundo, o  extradiegético.  (GENETTE apud JOUVE, 
2002,  p.39.)  O  narratário  que  aparece  dentro  da  história,  o  chamado 
intradiegético, é uma personagem. É um narratário que se apresenta de modo 
mais explícito. Assumindo o papel de personagem, esse elemento aparece de 
forma  individualizada  podendo  ter  um  nome  e  ser  caracterizado  mais 

detalhadamente,  assim  como  são  caracterizadas  outras  personagens 
existentes na história. Mesmo sendo uma personagem, é a ele que se destina 
o relato do narrador e como personagem pode tomar parte ou não nos eventos 
a ele contados. O narratário extradiegético é uma entidade que exerce diversas 

funções na narrativa, mas não assume o papel de personagem, não intervindo, 
portanto,  como  ator  na  história  narrada.  Observando  o modelo  tipológico  de 
Genette  (1972)  e  de  outros  estudiosos,  Jouve  (2002),  em  seu  estudo  A 
Leitura,  destacou  três  faces  do  narratário  as  quais  observaremos  mais  de 

perto na presente seção. Segundo esse lingüista: 

A noção de “narratário”, portanto, não tem o mesmo sentido conforme se refere 
ao plano da narrativa (isto é, ao texto como tal) ou ao da história (isto é, aos 
acontecimentos  narrados).  Vários  modelos  foram  propostos  para  melhorar  a 
distinção.  Globalmente,  e  partindo  da  história  para  a  narrativa,  podem­se 
distinguir três tipos de narratário. (JOUVE, 2002, p.41.) 

Uma das faces é a de narratário­personagem, é o mesmo denominado 
por  Genette  (1972)  como  narratário  intradiegético.  Este  sobrevive  dentro  da 
atmosfera  da  narrativa  se  afastando  de  uma  postura  de  observador.  Sua 
postura  é  de  personagem  ativa,  e  portanto  constrúída  para  participar,  de 

alguma  forma,  dentro  da  narrativa.  É  o  caso,  como  veremos,  do muadié  de 
João  Vêncio:  os  seus  amores.  Ainda  sob  o  olhar  de  Jouve  (2002),  nos  é 

apresentado  o  narratário  interpelado.  Em  suas  próprias  palavras:  “trata­se 
desse  leitor  [ou  simplesmente  interlocutor]  anônimo,  sem  verdadeira



61 

identidade,  interpelado  pelo  narrador  durante  a  narrativa.”  (JOUVE,  2002, 
p.41.) Nesse caso, o narratário não é construído no intuito de assumir o papel 

de  uma  personagem,  mas  é  uma  entidade  abstrata,  o  tempo  todo  acionada 
pelo  narrador.  Como  exemplo,  temos  o  narratário  de  Kinaxixi  Kiami!  ― 
narrativa  que  integra  o  volume  de  estórias  intitulado  Lourentinho,  Dona 
Antónia de Sousa Neto & Eu, também de autoria de José Luandino Vieira ― 

o  irmão,  entidade  a quem  se  dirigem os  questionamentos  do  narrador.  Esse 
tipo de narratário pode ser utilizado como um recurso para se provocar a ironia 
ou  criticar  determinado  comportamento  de  uma  época,  não  se  restringindo 
apenas a isso seu papel. 

A última face do narratário, revelada por Jouve (2002), é a de narratário 
oculto.  Aquele  que  segundo  ele  “não  é  descrito,  nem  nomeado,  mas 
implicitamente  presente  pelo  saber  e  pelos valores  que  o  narrador  supõe  no 
destinatário de seu texto.” (JOUVE, 2002, p.42.) Entendemos juntamente com 

o teórico citado que este narratário corresponde ao narratário extradiegético de 
Genette (1972). Este se apresentará de forma semelhante ao narratário que se 
observa na narrativa Vavó Xíxi e Seu Neto Zeca Santos, que integra a obra 
Luuanda, saída da pena de Vieira: 

Tinha mais de dois meses a chuva não caía. Por todos os lados do musseque, 
os  pequenos  filhos  do  capim  de  novembro  estavam  vestidos  com  pele  de 
poeira  vermelha  espalhada  pelos  ventos  dos  jipes  das  patrulhas  zunindo  no 
meio de ruas e becos, de cubatas arrumadas à toa. (VIEIRA, 1978, p.13.) 

É o tipo de narratário que tem sua existência simplesmente implicada na 
existência  de  uma  narrativa.  No  texto  citado,  a  quem  se  dirige  a  voz  que 

enuncia? Para quem se destina a construção de tal cenário? O narratário está 
localizado fora da atmosfera construída por meio da narração, assim como fora 
dela  também está  situado seu narrador. O narratário  vai  se  apresentar  como 
que  imerso  ou  diluído  no  texto  e  com  características  que  pedem  um  olhar 

minucioso para que seja possível identificá­las. Gerald Prince (1980, p.10) deu­ 
lhe o nome de narratário grau­zero e atribuiu a este características negativas e 
positivas. Apresentaremos nas próximas  linhas as características positivas do 
narratário princeano.



62 

Observa  Prince  (1980)  que  o  narratário  grau­zero  é  conhecedor  da 
língua e das linguagens utilizadas pelo narrador. Partindo do princípio óbvio de 

que se um texto ou fala é dedicado a ele e este só pode ser construído numa 
língua ou linguagem de seu domínio, Prince (1980, p.10) ainda observa que: 

In his [the zero­degree narrate] case, to know a tongue is to know the meanings 
(denotations) ― the signifieds as such and, if applicable, the referents ― of all 

the  signs  that  constitute  it  [the  text];  this  does  not  include  knowledge  of 
connotations  (the  subjective  values  that  have  been attached  to  them).  It  also 
envolves a perfect mastery of grammar but not of the (infinite) paragrammatical 
possibilities. 32 

A  partir  do  fragmento  do  pensamento  de  Prince  (1980),  é  possível 
concluir que sendo conhecedor da língua e das linguagens de uma narrativa, o 
narratário grau­zero tem ainda a capacidade de, numa dada sentença ou numa 

série  de  sentenças,  pressupor  conseqüências.  Isso  é  possível  porque  ele  é 
também conhecedor da gramática narrativa, ou seja, das regras nas quais toda 
estória é elaborada. Observa o teórico ainda que o narratário grau­zero possui 
uma  excelente  memória  a  respeito  de  tudo  aquilo  que  lhe  é  contado  pelo 

narrador. (PRINCE, 1980, p.10.) 
Algumas  características  negativas  são  também  estudadas  por  Prince 

(1980).  Negativas,  porque  tornam  essa  face  de  nosso  objeto  de  estudo 
bastante limitada. 33 A primeira delas é a de o narratário grau­zero ter habilidade 

apenas para realizar uma leitura linear da história, seguindo da primeira palavra 
dita  pelo  narrador  até  a  última,  ou  seja,  da  primeira  página  até  aquela  que 
encerra  a  narrativa.  Acompanhando  os  eventos  um  por  um  na  ordem 
estabelecida  pelo  narrador  é  que  esse  tipo  de  narratário  adquire  o 

conhecimento  total da narrativa. E  isso pode ser  justificado pelo  fato de esse 
elemento  apresentar­se  desprovido  de  personalidade  ou  identidade  definida. 
Esse aspecto é ainda fator determinante para que também se façam ausentes 

32  No  caso  dele  [do  narratário  grau­zero],  saber  uma  língua  é  saber  os  significados 
(denotativos) ― os  signos  e  ainda,  se  aplicáveis,  os  referentes ― de  todos os  sinais  que  o 
constituem  [o  texto];  isso não  inclui  conhecimento de  conotações  (os  valores  subjetivos que 
foram agregados a ele). ― Isso também envolve um perfeito domínio da gramática mas não 
das (infinitas) possibilidades paragramaticais. (tradução nossa) 
33 Faz­se referência aqui ao modo limitado utilizado pelo narratário grau­zero para acessar uma 
narrativa.



63 

características  sociais  ou  atitudes  “próprias”  originadas  de  tal  categoria  de 
narratário. Outro ponto considerado negativo é o de o narratário grau­zero não 

saber  absolutamente  nada  a  respeito  aos  eventos  ou  personagens 
mencionados,  ou  melhor,  não  saber  nada  que  diga  respeito  do  universo 
construído  pela  narrativa.  Sem  o  suporte  do  narrador:  suas  explicações, 
descrições,  apresentações  e  todas  as  informações  fornecidas  por  ele,  o 

narratário  grau­zero  se  torna  incapaz  de  realizar  qualquer  interpretação  da 
narrativa. (PRINCE, 1980, p.10­11.) 

O  referido  teórico  também  faz  uma  reflexão  geral  sobre  os modos  de 
classificar  o  narratário.  Dedicando  em  sua  Introduction  to  the  study  of 

narratee  uma  seção  à  classificação  do  elemento,  o  pensador  afirma  ser 

possível caracterizar qualquer narração de acordo com o tipo de narratário ao 
qual se dirige; apesar de, segundo ele, ser essa uma tarefa “inútil porque muito 
extensa,  muito  complicada  e  imprecisa  para  que  se  distingam  as  diferentes 

categorias  de  narratários  de  acordo  com  seu  temperamento,  estado  civil,  ou 
crenças.” (PRINCE, 1980, p.17.) Anteriormente a Jouve (2002), Prince (1980) 
já  havia  utilizado  a  nomenclatura  narratário­personagem  para  designar  o 
narratário  individualizado  que  toma  lugar  em  narrativas  como  as  epistolares, 

por exemplo. Este pode trocar turno com o narrador, assumindo por vezes os 
papéis de narrador quando escreve uma carta, e de narratário quando a tem 
dirigida a ele. Outro exemplo é o romance diário, no qual o narrador tem a si 
próprio como interlocutor. (PRINCE, 1980, p.18.) 

Todas  essas  formas  de  pensar  o  narratário,  desenvolvidas  pelos 
teóricos  visitados,  servem  de  base  para  nosso  estudo.  Ao  lado  do  teórico, 
acreditamos  que  o  modo  mais  fácil,  e  nem  por  isso  menos  louvável,  de  se 
realizar  um  mapeamento  do  elemento  estudado  é  tomando  por  base  sua 

localização, seu posicionamento em relação ao narrador, as personagens, e a 
narrativa e não apenas classificá­lo. Nosso propósito ao longo desta pesquisa é 
o  de  investigar  como  o  narratário  funciona,  analisar  qual  o  seu  grau  de 
relevância para a  construção da narrativa  em questão,  e  ainda  entender que 
relações  estabelece  com  o  narrador,  com  as  personagens  e  que  funções 

desempenha na narrativa em que se insere.



64 

3 João Vêncio: os seus amores 

É no intuito de proporcionar uma maior aproximação de nosso leitor com 
o  texto  de  Vieira  que  propomos  um passeio  pelo  romance  João Vêncio:  os 
seus  amores,  buscando  iluminar  alguns  dos  caminhos  possíveis  a  serem 

seguidos  durante  a  leitura  do  texto. 34  O  romance  é  uma  obra  de  destaque 
dentre as assinadas por José Luandino Vieira, por reunir em sua composição 
as diversas técnicas estético­criativas desenvolvidas pelo escritor ao longo de 
sua vida artística, revelando­nos um modo de escrita madura, correspondente 
a sua segunda fase de produção literária, como já referida na seção A Prosa 
de Luandino Vieira. 35 

João Vêncio: os seus amores foi escrito entre 27 de junho e 1 de julho 

de 1968, período em que o autor estava preso no campo de concentração do 

Tarrafal,  em  Cabo  Verde.  A  obra  permaneceu  privada  do  convívio  de  seus 
leitores até o momento oportuno de sua publicação, acontecida apenas no ano 
de 1979, onze anos após sua escritura, quando é lançada sua primeira edição 
pelo selo da portuguesa, Edições 70. 

Por meio do  título, síntese da obra, João Vêncio: os seus amores, é 

possível  perceber  qual  o  centro  da  narrativa.  O  narrador  é  o  próprio  João 
Vêncio,  e  é,  portanto,  a  partir  dos  seus  sentidos,  que  conhecemos  todo  o 
universo narrativo criado por José Luandino Vieira. A narrativa é iniciada com 

um travessão.  É que o muadié, interlocutor de João Vêncio, a pouco, lhe havia 
feito uma pergunta: 

―  Este  muadié  tem  cada  pergunta!...Porquê  eu  ando  na  quionga?...Meus 
amores, meus azares, miondona...Minhas vadiices, rambóias de quilapanga. E 
vosoutro?  A­mu­kuta...Aprendi  com  senhor  sô  padre  Viera  este  truco  de 
responder pergunta. Simpatizo­me com o muadié, sua questão não me ofende. 
[...] Necessito sua água, minha sede é ignorância... (VIEIRA, 2004, p.31.) 

34  É  óbvio  que  nenhuma  apresentação,  introdução  ou  resumo  de  obra  substituirá 
absolutamente o ato da leitura que, inclusive, é recomendado para o melhor aproveitamento do 
percurso de nosso texto dissertativo. 
35 As diversas técnicas aludidas já foram discutidas no ponto anterior a este (ver capítulo 1 e 
seção 1.1).



65 

O incipt  já é revelador. Por meio dele,  ficamos sabendo que João está 
na  quionga  36 ,  e  seu  interlocutor  também.  A  certeza  a  respeito  dessa 
informação nos é dada a partir da leitura atenta do excerto supracitado. Nele, 
observa­se que muadié havia questionado Vêncio querendo saber o porquê de 
sua estada na cadeia. A pergunta de muadié é repetida por Vêncio: “Porquê eu 
ando  na  quionga?”  (VIEIRA,  2004,  p.31)  Depois  de  justificar­se  ao  muadié 
atribuindo sua presença ali por conta de seus “azares”, João lança a mesma 
pergunta  a  seu  interlocutor:  “E  vosoutro?”  (p.31).  João  Vêncio  também  quer 
saber por que o muadié está na quionga, ou seja, por que motivo se encontra 
na mesma situação que ele, preso. O muadié responde, e sua explicação nos 
chega através da fala de Vêncio que repete a resposta de seu narratário. Esse 
recurso de  repetição das  falas do muadié  é utilizado por Vêncio ao  longo de 
toda  a narrativa. É,  como se pôde observar,  pela  fala de Vêncio,  que  temos 
acesso  também  ao  discurso  do  muadié.  No  romance,  desse  modo,  somos 
jogados  numa  longa  conversa  entre  os  dois  companheiros de  quionga:  João 
Vêncio  e muadié.  As  informações  a  respeito  das  personagens  não  nos  são 
dadas.  Temos  de  colhê­las  ao  longo  do  árduo  caminho  da  leitura  a  subir  e 
descer os  arranha­céus  de  estórias ― os  casos ― nos  quais Vêncio  esteve 

envolvido. 
É  a  inferência,  portanto,  uma  das  nossas  maiores  aliadas  durante  o 

processamento da leitura das estórias contadas por João Vêncio. Partimos das 
primeiras  linhas  do  romance  e  o  que  nos  chega  por  meio  da  voz  do 

protagonista  segue  retrocedendo,  resgatando  [inventando?]  episódios  de  sua 
vida inteira: 

Porque era numa tarde, eu tinha só apenas oito anos ― como é eu me lembro 
assim? Eu  tinha mas é  três amores  que eu  vou  pôr  primeiro para  o muadié 
perceber inteiro. Porque de todos os outros eu não lembro a luz que esses três 
têm em meu coração. Candeia no velador bíblico,  a que  ilumina minha vida, 
esses dias. No ovo já está o pintinho, cada cor é o ar com is... (VIEIRA, 2004, 

p.35.) 

36 Relembrando: Quionga, do Kimbundo, kionga, significa cadeia. (VIEIRA, 2004, p.94)



66 

No fragmento, João volta aos seus oito anos de  idade e não é apenas 
para começar a “pôr” os casos. Vêncio faz o uso de diversos recursos para dar 

roupagem  de  verdade  a  sua  fala.  Isso  se  dá  para  que  consiga  convencer  o 
muadié  de  que  é  uma  pessoa  confiável  e  de  sua  plena  inocência  no 
envolvimento da morte de sua “barona”. Na escrita, a repetição com exatidão 
da  fala dos envolvidos nas estórias é um exemplo desse  recurso, como a do 

pai, “que nunca foi homem de asneiras palavras podres e sempre ele que dizia: 
‘O cabrum! Desliga o contador da luz à desgraçada!... ‘ ”. (VIEIRA, 2004, p.35.) 

Mas  voltemos  a  nossos  amigos  de  cela.  A  empatia  entre  os  dois 
personagens  não  é  apenas  inicial.  Na  quionga,  narrador,  João  Vêncio,  e 
narratário, muadié, realizam a  longa conversa que nos chega por meio dessa 
narrativa  luandina.  E  é  por  meio  dessa  conversa  que  também  nos  chegam 
todas  as  histórias  de  João  Vêncio,  um  contador  nato.  Personagem  fugidia, 
como se nota em ― “Eu gosto muito de mudar de nome. Eu penso que gosto é 

de mudar de vida. Eu não posso viver muito no mesmo sítio. [...] Uso e desuso 
bigode. Mulher também [...].” (VIEIRA, 2004, p.50­51) ― o habilidoso narrador 
constrói uma  teia de histórias para  justificar uma outra:  a de  estar preso por 
motivo  de  “tentativa  premeditada  de  homicídio  frustrado”.  (p.  32)  Mas  antes 

aceita a ajuda do muadié: 

Tem a quinda,  tem a missanga. Veja: solta, mistura­se; não posso arrumar a 
beleza que eu queria. Por  isso aceito sua ajuda. Acamaradamos. Dou o fio o 
camarada companheiro dá a missanga ― adiantamos fazer o nosso colar de 
cores amigadas. [...] Por isso pergunto depoimento do muadié: vida de pessoa 
não é assim a missanga sem seu fio dela, misturada na quindinha dos dias? 
(VIEIRA, 2004, p.31) 

Temos à mão uma narrativa que propõe uma bela imagem: a do colar de 
missangas.  No  excerto  acima,  um  pacto  é  feito:  o  narrador  dá  o  “fio”  e  o 
narratário dá as “missangas”. Um “conta” e o outro “escuta”. 37 O romance será, 
portanto, um grande “colar de cores amigadas.” (p.31). 

37 Utilizamo­nos das aspas porque defendemos que não é esse o único papel do narratário, 
mas essa é uma discussão que será realizada mais a frente.



67 

O  discurso  da  narrativa  é  ancorado  no  momento  em  que  os  dois 
personagens João Vêncio e muadié estabelecem diálogo na cadeia e a partir 
daí somos, enquanto leitores, arremessados aos mais diversos momentos da 
infância e da adolescência do enunciador. A narrativa é alimentada, portanto, 
pelo  fluxo  da  memória  do  herói  (ou  anti­herói?)  narrador.  Esse  fluxo  nos 
transporta para os cenários das “areias mussecais”. Tendo a cidade de Luanda 

como cenário das memórias do contador, nos é dada a oportunidade de visitar 
seus mais  variados  recantos.    João Vêncio ao contar  as histórias,  as  revive: 
“Muadié sente: eu estou outra vez lá no canto, o meu coração pula. A vida não 
é  assim:  o  que  foi  torna  a  ser?  [...]”  (p.38.).  E  o  romance  vai  se  transformar 

naquilo que Helena Riáusova (1980, p.293.) denomina “uma montagem original 
de fragmentos.” Para a mesma autora, 

também a narrativa Nós, os do Makulusu, resultou da mensagem condensada 
do  autor  [narrador],  em que  foram  usadas  técnicas  artísticas  completamente 
novas  para  o  escritor  e  foi  criado  um  tipo  específico  da  narração  que  se 

distingue  pela  estrutura  fechada  da  composição,  dos  retornos  contínuos  aos 
mesmos  acontecimentos  (“movimento  circular”),  realizados  através  de  um 
sistema  de  repetições,  de  frases  ―  imagens­chaves  ―,  de  construções 
baseadas em associações de idéias. (RIÁUSOVA, 1980, p.293.) 

É desse modo que se configura João Vêncio: os seus amores. Modo 

este, que segundo nosso ponto de vista, que dialoga com o de Riáusova, no 
excerto,  se  assemelha  a  uma  estrutura  em  espiral,  e,  portanto,  repleta  de 

antecipações e retomadas. Esse ir e vir é um recurso curioso que brinca com o 
mostrar, o não mostrar e o mostrar de novo, dando à narrativa a sensualidade 
que captura a nós leitores como num jogo erótico que nos envolve até despir­ 
se por completo. 

Os  amores  de  João  Vêncio?  Vamos  apresentá­los.  Eles  estão 
distribuídos  nas  pontas  de  sua  estrela  de  três  pontas.  Expliquemos.  Na 
verdade, são vários os amores de João. Aos oito anos já tinha sua “miondona”. 
Como o próprio Juvêncio diz: “o cheiro húmido e seco desses dias não sai mais 

de meu coração, muadié. Pirsigui­lhe toda a vida, procuro em todas as baronas 
que  eu  tive  e  não  lhe  dou  encontro.  Era  o  paraíso  de  perfumes,  só  dela.”



68 

(VIEIRA,  2004,  p.36.)  O  Mimi,  “ele  era  a  terceira  ponta  da  estrela  que  é  a 
primeira” (p.36.).  Seu “único amigo que existiu, mas não existirá nunca mais”. 

Mimi faleceu depois de ser espancado pela professora do colégio. É com Mimi 
que surgem as “amorizades” de João. “Corpo que [amou] amei, amamos [ele e 
Mimi]” (p.48) O Mimi pertencia a João Vêncio, ninguém podia ofender­lhe, pois 
também  o  ofendia.  Em  suas  palavras:  “ele  era minha  fisga,  meus  alçapões, 

meus  pássaros  e  sardões.”  (p.48)  Personagem  de  uma  rica  pureza,  Mimi 
aparece  como  figura  representante  inocente  do  povo  português.  Com  seus 
“blondes caracóis”, provavelmente Mimi era  já resultado da mestiçagem entre 
angolanos e portugueses. Criado pela mãe viúva (marido provavelmente morto 

em combate), era “o [seu] único filho mimado” (p.49.) Segundo o narrador, Mimi 

Não sabia nada, era o que eu mais gostava nele. Nada de nada, nadinha, para 
fazer  com  as  mãos.  Ele  era  meu,  eu  era  o  dono  ―  e  eu  era  o  escravo 
trabalhador, ele o senhor. Cheguei a desabotoar­lhe para verter suas agüinhas. 
A sabedoria dele era só aquela: beleza de flor de seu pé dela. 
O muadié  tome  nota:  ele  não  sabia  tirar  rolha  numa garrafa,  partia,  ia  para 
dentro.  O  senhoro  ri?  Choraria  como  eu  estou  chorando:  ele  é  a mais  inútil 
beleza de minha vida. Xamavíssimo amigo. (VIEIRA, 2004, p.49.) 

No  fragmento  acima,  se  observa,  da  parte  do  narratário,  um 
comportamento que longe está da passividade geralmente atribuída a esse tipo 
de elemento narrativo. Ao conhecer algumas características de Mimi a partir do 
relato de João Vêncio, o muadié ri. E é também através do discurso de Vêncio 
que  ficamos  sabendo  dessa  sua mudança de  humor:  “O  senhoro  ri?”.  (p.49) 
Vêncio,  sensivelmente  abalado  pelas  lembranças  que  esse  relato  despertou, 
chora de saudade do “Xamavíssimo amigo”. (p.49) 

Todas as aventuras amorosas desse  amigo  luandense eram desforras 

umas  das  outras. O  que  Vêncio  ama,  na  verdade,  é  o  amor,  e  a  beleza  de 
amar.  O  romance  com  Mimi  não  foi  diferente,  era  a  fuga  da  “feieza”  de 
Màristrêla. Vêncio confessa:  “o que eu  tenho medo no mundo só,  é  ficar  só, 
[...]” (p. 48.) A namoradinha caboverdiana parece ter ensinado o prazer da dor 

ao  [então] pequeno Juvêncio a partir da crueldade no  trato com os pássaros. 
“[...] Eu via­lhes  [os olhos de Màristrêla]  luzir o brilho verdiano, espetando as



69 

agulhas de crochê que eu afiava. Que era nosso jogo: cegar os bichinhos para 
eles  cantarem  melhor.”  (p.59)  Bizarrices  à  parte,  Màristrêla,  mesmo  sendo 

“feionga de  todo,  rata pelada de panela do  feijão,  joana­ratona. Até aos doze 
anos.  Feioza  quissungo”  (p.59),  era  a  quem  João  “amava  mais.”(p.59).  O 
centro  da  estrela  é  a  quitata  (prostituta)  Florinha.  Nas  palavras  de  João:  “O 
nome mais bonito que eu vi mulher usar, era a meretriz mais rameira do meu 

musseque [...].” (p.58.) Mas: 

A beleza do nome na feiúra da gente. Nome dela era mesmo Florinda, de cristã 
baptizada. A gente  lhe chamava Florinha para nós; ela era a Dutcha para os 
micaverdes; a Kangüeta para os patrícios, mesmo que era uma preta­fula, alta, 
de  largos  quienzes,  o  corpo  de  vassoura.  Vaidosa  muito  manienta  de  suas 
roupas ― na  cubata, de pé no  chão, pano  na bunda  só.  [...]  Até  sombrinha 
chinesa, sol­e­chuva usava, sem varetas, sempre queria andar com mil fogos. 
(VIEIRA, 2004, p. 68.) 

Mas a grande chave do coração de Juvêncio era a menina Tila. A órfã 
fora recolhida de um asilo pelo “doutoro” que viria a ser seu marido. “Ninguém 
que lhe viu de véu ou de branco laranjeira. Já tinha­se mudado, o casamento 

foi mesmo lá no asilo, só vieram morar na rua­do­melo.” (p.39.) Desde então, 
Juvêncio  Plínio  do  Amaral,  tão  trocador  de  nome  como  de  amante,  nutria 
paixão pela moça. E os encontros aconteciam, e é com os olhos da paixão que 
João a caracteriza com saudosa lembrança daqueles tempos do antigamente: 

[...]  Se  chovia era  sol.  Cabelos muito negros,  lisos,  escorregados  à  volta  da 
carinha redonda. Louça­da­china, moça fina ― e os bigodes negros cofiou com 
as mãos brancas de farinha. Os olhos  também idem­idem, na cor. Uma boca 
― ela dava­me beijos pinicados e eu mexia a minha cara para os apanhar nos 
meus, o gosto de gajajas que eu  queria, de seu cuspio. E ria como a sanga no 
silêncio da casa... (VIEIRA, 2004, p.39.) 

Com a menina Tila se faz completa a estrela de três pontas. É de difícil 

compreensão a  imagem da estrela de  três pontas com um centro, denotando 
quatro amores no total, quando há um quinto, que é evocado a todo o momento 
durante  a  conversa  entre  narrador  e  narratário  na  cadeia.  É  criada  grande



70 

expectativa para a sua chegada. Uma visita especial seria  feita por seu novo 
amor:  “Aí  vem  minha  baronesa,  sulinha.  O  riso  dela,  a  vida.  Biju  supimpa, 

minha  prata  fina...  O  mwenge  wange...”  (p.88)  Numa  leitura  possível, 
entendemos a estrela de  três pontas e um centro como sendo representativa 
apenas dos amores vividos no esplendor da infância de João. Tal seria a razão 
de manter excluída da estrela, sua nova “baronesa”, paixão do universo adulto 

da personagem. 
João  Vêncio:  os  seus  amores  assume  o  caráter,  segundo  a  própria 

obra anuncia, de uma “tentativa de ambaquismo literário a partir do calão, gíria 
e  termos  chulos”.  (p.  27)  Segundo  a Gramática  de Kimbundo  do  professor 

José Luiz Quintão (1934, p.3), o kimbundo 38  está dividido “em dois tipos com 
características  um  tanto  diferentes:  o  tipo  de  Loanda  e  o  tipo  de  Ambaca, 
dialecto  do  Sertão.  [...].”  No  romance  analisado,  observa­se  que  as 
personagens João vêncio e Muadié,  falam kimbundos diferentes: o primeiro o 
de Ambaca e o segundo o de Luanda. Mas o que ganha destaque é o fato de 
ambos  estabelecem  um  diálogo  pleno.  Não  há  interferência  na  gradativa 
aproximação  das  personagens que  se  dá  ao  longo  do  desenrolar  da  história 
por  conta  desse  falar diferente.  Há,  na  verdade  uma  espécie  de  intercâmbio 

lingüístico entre elas. Como se pode observar em ― “Banza­o léxico, o patuá? 
Eu já lhe dei o mote: meus tribunais, a Bíblia, [...]” (VIEIRA, 2004, p.52) ― as 
personagens fazem questão de se fazerem entender uma pela outra, portanto, 
o  fio  narrativo  lingüístico  que  compõe  o  texto  de  João  Vêncio:  os  seus 

amores  é  tecido  de  modo  bastante  diferente  daquilo  que  se  pôde  entrever, 
lingüisticamente falando, na obra de um Assis Júnior por exemplo. O Segredo 
da Morta,  obra  de  sua  autoria,  é  romance  no  qual  nas  palavras  de  Salvato 

Trigo (1981, p.74­75): 

De  facto,  a bivalência cultural  e o bilingüismo que povoam  todo o  “romance” 
são bem reveladores de uma situação vivencial em que duas culturas e duas 
línguas  coexistem  sem,  contudo,  se miscigenarem.  [...]. Prefere manifestar a 

38  “Das línguas Bantu,  foi o Kimbundo, antigamente denominado Ambundu, Bundu ou Bunda 
(língua Bunda), falada no antigo reino de Angola, aquela que primeiramente foi conhecida. A 
área  onde  ela  se  fala,  abrange  os  concelhos  de  Loanda  e  Ambriz;  as  circunscrições  de: 
Malange, Cazengo, Alto Dande, Golungo Alto, Dembos, Encoge, Duque de Bragança, Pungo 
Andongo,  Ambaca,  Icolo  e  Bengo  e  as  povoações  de Massangano  e Muxima.”  (QUINTÃO, 
1934, p.2­3.)



71 

bivalência da sociedade em que  inscreve o  “romance”,  apresentando­nos, às 
vezes, uma personagem a  falar em Kimbundu e a outra a  responder­lhe em 
português.  Do  mesmo  modo  também  não  usa  o  português  pidginizado  e 
angolanizado.  Por  isso,  a  sua  obra  perde,  literariamente,  muito  e  deixa­se 
resvalar  para  uma  afectação  de  linguagem  e  de  estilo,  que  evidencia  a 
despersonalização  das  personagens  e  aquilo  a  que  poderíamos  chamar  de 
inverosimilhança africana. 

Em O segredo da Morta, segundo a observação feita por Trigo (1981) 

no fragmento, dois mundos são opostos de forma paralela sem se misturar: o 
do branco e o do negro. Assis Júnior apresenta, deste modo, na obra analisada 

por Trigo (1981), a fala do povo angolano com o exotismo da literatura colonial. 
A bivalência cultural e a afetação na linguagem, criticadas por Trigo (1981) na 
obra de Assis Júnior, não aparecem em Luandino Vieira. Em João Vêncio: os 
seus  amores  o  que  temos  é  uma  confluência  de  línguas.  “A  angolanidade 

surge assim  irredutível em relação aos outros dois sistemas  [o português e o 
angolano], vivendo duma certa  instrumentalização do português por influência 
das  línguas africanas.”  (VENÂNCIO,  1987, p.16.) O sabor da  fala popular de 
Luanda nos é revelado por meio do tempero com o português de Angola 39 , e 

desse  Kimbundo  do  sertão,  a  respeito  do  qual  nos  esclareceu  o  professor 
Quintão  (1934). O  romance  tem uma postura problematizadora que  relaciona 
os modos de falar luandenses, trazendo à tona o experimentalismo lingüístico 
já  freqüentador dos  textos de Vieira. Luandino  torna perfeitamente possível o 
diálogo  das  personagens  muadié  e  Juvêncio,  mesmo  sendo  ambas 

personagens de nível  intelectual  diferenciado. Enquanto o muadié demonstra 
ter  domínio  de  um  português  padrão,  além  do  conhecimento  da  língua 
kimbunda,  Juvêncio,  mesmo  tendo  freqüentado  um  seminário  e  aprendido 
alguns trucos “com senhor sô padre Viêra”, (VIEIRA, 2004, p.31) antes de ser 

expulso,  faz  uso  de  termos  chulos  e  mescla  seu  Kimbundo  do  sertão,  de 
Ambaca, com o português das ruas dos musseques de Luanda. O modo com 
que  João  trata  seu  interlocutor  deve  ser  também  observado:  “Eu  queria  pôr 
para  o  senhoro  minhas  alíneas.  Necessito  sua  água,  minha  sede  é 

39  Que  apesar  de  ter  origem  também  influenciada  pela  língua  portuguesa  falada  pelos 
colonizadores  portugueses,  o  português  de  Angola  difere  de modo  significativo  daquele,  se 
pensarmos em alguns termos empregados e de modo especial em sua sintaxe.



72 

ignorância...”  (VIEIRA,  2004,  p.31)  Esse momento,  sob  nosso  olhar,  também 
enfatiza a interdependência entre o narrador e o narratário da obra. Há muitas 

coisas que Vêncio não compreende e por isso pede ajuda ao muadié, mesmo 
mantendo  sua  postura  sentencista:  “Doutoros!  Agora,  os  monandengues 
d’agora, língua deles é de açúcar­branco, adoça mas derrete.” (p.32): 

Porquê mais palavras feias na justiça são mais, no amor são menores? O que 
eu fiz mesmo, o que não me deixaram concluir acabar, cabe nesse chavecos 
de palavrosas? [...] 
As palavras mentem. (VIEIRA, 2004, p.34­35) 

Outro  aspecto  que  merece  ser  recortado  para  analisarmos  é  a 
metalinguagem  como  elemento  impulsionador  de  toda  a  postura 
problematizadora das questões pertinentes aos usos das  línguas de Luanda, 

num sentido lato, como já referido. Para João, a palavra utilizada no âmbito do 
judiciário,  se  torna  deficiente,  não  passando  de  meros  “chavecos  de 
palavrosas”.  Como  se  observa  no  fragmento  citado,  para  ele:  “As  palavras 
[essas]  mentem.”  (p.34­35)  É  que  verdadeiro  poeta  é  nosso  herói,  mesmo 

recusando o título: “Poeta? Não insulte, muadié. Sou um poesista, leio Bíblia, 
nunca  deixo  esse  livro”  (p.40)  Ao  contar  a  estória  do  personagem Diodato, 
João  Vêncio  nos  apresenta  mais  problemas:  “  ‘Fraternidade  operaira!’  Não 
esqueço mais esta palavra dele: operaira. Levei dez palmatoadas, num ditado 

escrevi como ele falava, a sô pessora era uma cangunda 40 maniosa, xingou­ 
me  e  bateu­me.”  (p.41)  De  maneira  inteligente,  Luandino  Vieira  (re)constrói 
esteticamente uma personagem que sendo falante da(s) língua(s) angolanas e 
tendo vivenciado a experiência do regime assimilacionista, então em vigor, nos 

relata os casos assombrosos vividos na escola do sistema colonial. O que no 
entender de Trigo revela que “o interesse do autor não é contar a vida marginal 
de João Vêncio,  [...], mas servir­se dela para castigar o sistema colonial pela 
violação  profunda  da  língua,  símbolo  por  excelência  do  poder  colonial 

português.” (TRIGO, 1977, p.158.) 

40  “Cangundo,  do  kimbundo  ngundu:  branco  de  baixa  condição,  ordinário.”  (VIEIRA,  2004, 
p.89.)



73 

João Vêncio: os seus amores é  romance que, para o  crítico Salvato 

Trigo (1981) estaria inserido na chamada segunda fase das produções de José 

Luandino Vieira. 41 Fase na qual “a escrita se apodera do texto, submetendo ao 
seu  movimento  a  função  narrativa  que  deixa  de  ser  primordial,  quer  dizer, 
condicionante  da  actualização  do  sentido.  [...]  Luandino  passará  a  pensar  a 
partir do que escreve e não a escrever a partir do que pensa.” (TRIGO, 1981, 

p.206.) 
Tendo  nos  aproximado  suficientemente,  acreditamos,  do  romance  que 

compõe o corpus deste estudo, e, por conseguinte, do objeto alvo principal de 
nosso olhar  – o narratário ―  temos por  fito dar prosseguimento e  concluir  a 

análise  proposta  por  nossa  pesquisa,  a  partir  de  uma  observação  ampliada 
deste que se estende à próxima seção. 

3.1 O Papel do Narratário na Construção de João Vêncio: os seus amores 

No campo dos estudos da narrativa é freqüente a ocorrência de análises 

que escolhem a perspectiva do narrador como um caminho para se chegar aos 
mais  diversos  elementos  da  narrativa  e  para  o  entendimento  de  seu 
funcionamento. É tomando por base o pensamento dos teóricos já citados, os 
poucos  a  perceberem  a  importância  do  narratário,  que  nos  propomos,  nesta 

seção  de  encerramento  desta  pesquisa,  a  lançar  luz  sobre  esse  elemento 
buscando investigar o seu papel na construção do romance estudado. 

O primeiro ponto a observarmos e tomarmos como alvo de discussão é 
a  relação  de dependência  entre  narratário  e  narrador.  Relembrando  Todorov 

(1971, p.248): “A imagem do narrador não é uma imagem solitária;  [...] desde 
que  a  imagem  do  narrador  começa  a  sobressair  mais  nitidamente,  o  leitor 
imaginário encontra­se também desenhado com precisão. [...].” 

No  romance  que  compõe  o  corpus  de  nosso  estudo,  o  narratário 
aparece configurado na personagem identificada pelo termo kimbundo, muadié, 

41 Estamos fazendo referência a um outro momento do analista Trigo, diferente daquele citado 
anteriormente. Momento este vinculado à sua obra intitulada Luandino Vieira: o logoteta, tese 
de doutorado que viria a lume em 1981, na forma livro, publicado pela Brasília editora.



74 

que significa amo, patrão, senhor. Na obra, é evidente a ênfase dada por João 
Vêncio  à  presença  de  seu  interlocutor,  como  vimos  ao  longo  das  análises 

empreendidas nessa investigação. Narrador e narratário estabelecem um laço 
visível que é fortificado ao longo da narrativa. Há, portanto, um narratário que 
divide a cena com o narrador João Vêncio. Ambos estão localizados no mesmo 
plano diegético e dividem o mesmo cenário, como  já pôde ser observado nos 

fragmentos:  “[...]  Porquê  eu  ando  na  quionga?...Meus  amores, meus  azares, 
miondona...  Minhas  vadiices,  rambóias  de  quilapangas.  E  vosoutro?  A­mu­ 
kuta...”  (VIEIRA, 2004, p.31), que  revela as perguntas  lançadas um ao outro. 
Primeiro, o muadié questiona Vêncio, este repete a pergunta dirigida a ele por 

seu  narratário:  “porquê  eu  ando  na  quionga?”.  Segundo,  após  responder  tal 
questionamento  o  narrador  dirige  a  mesma  pergunta  a  seu  narratário:  “E 
vosoutro?”.  (VIEIRA,  2004,  p.31)  Está  claro,  na  cena  reproduzida  que, 
narrador, João Vêncio, e narratário, muadié, encontram­se ambos na cadeia.  A 
resposta  dada  por muadié  e  que  é  repetida  na  fala  de  João  Vêncio:  “A­mu­ 
kuta...” (VIEIRA, 2004, p.31) não deixa dúvidas, muadié foi mesmo apanhado, 
preso, assim como seu amigo de cela 42 . Impossível analisar um sem referir­se 
ao outro, pois  a  relação entre eles, como  foi  citada em outro momento,  é de 
dependência  estreita. Em João Vêncio: os  seus amores essa dependência 

aparece realçada em diversos momentos: 

[1] Necessito sua água, minha sede é ignorância. (p.31.) (grifo nosso) 

[2] Tem a quinda, tem a missanga. Veja: solta, mistura­se; não posso arrumar a 
beleza que eu queria. [...] Acamaradamos. Dou o fio, o camarada companheiro 

dá  a missanga —  adiantamos  fazer  nosso  colar  de  cores  amigadas.  (p.31.) 
(grifos nossos) 

[3] Muadié  veja:  só de  lhe  pôr  os  casos eu mato­o,  estou  a esperneá­lo,  as 
minhas mãos têm esta sumaúma de apertar... (p.35.) (grifo nosso) 

42 As expressões em Kimbundo: quionga e a­mu­kuta já foram traduzidas em notas anteriores. 
Ver as de número 23 e 24, ambas localizadas na página 49 deste trabalho.



75 

[4]  Não  escreva.  Balelas  de  sungaribengo.  Não  pareço mas  sou.  [...]  Ah! O 
muadié topou? E adivinha? O senhoro é a minha felicidade nas surpresas. Sim, 
ambaquista, mukua­Ngulungu, matuense nada matumbo. (p.39.) (grifo nosso) 

[5]  O  muadié  é  minha  memória —  nas  surpresas  dá  no  vinte.  [...]  Como  o 
senhoro sabe das coisas mais­velhas? (p.41.) 

[6] Que sou lombrosiano, o juiz já falou. Puto dele que eu ainda não engoli. O 
muadié esclareça­me. Depois. Agora eu bebo minha água na frente da minha 
casa de pau­a­pique, no nosso musseque do antigamente [...]. (p.65­36.) 

O próprio  Juvêncio  declara  necessitar  da  água  do muadié  porque  sua 
sede  é  ignorância  no  fragmento  [1];  e  já  entenderemos  por quê.  É o  próprio 

narrador  que  diz  ser  necessária  a  participação  ativa  do  narratário  para  a 
composição  da  narrativa  como  se  observa  no  fragmento  [2].  Utilizando  uma 
espécie de metáfora,  Juvêncio diz  ter  à mão a  kinda  (cesta  em kimbundo)  a 
missanga  e  o  fio,  mas  se  diz  impossibilitado  de  arrumar  a  beleza  que  quer. 
(p.31)  Em uma  leitura  possível  a  kinda  simbolizaria  a  vida  e  a missanga,  as 
estórias,  os  eventos;  e  o  fio,  o  trajeto  a  ser  percorrido  para  contar  esses 
eventos. Mesmo tendo a seu dispor esses três elementos de suma importância 
para que nos contasse sua história  (e montasse o colar), o narrador aceita a 

ajuda  do  narratário  (VIEIRA,  2004,  p.31.):  “Acamaradamos.  Dou  o  fio,  o 
camarada companheiro dá a missanga.” No romance, os atos de dar o fio e a 
misanga,  aparecem  configurados  na  demorada  conversa  entre  as  duas 
personagens principais o narrador, João Vêncio, e o narratário, muadié. Dessa 
observação nota­se um dos papéis que assume o narratário de João vêncio: o 
de  atuante  na  composição  de  uma  parcela  do  discurso  do  narrador.  Sem  a 
execução  dessa  tarefa  do  narratário:  a  de  dar  as  “missangas”,  não  seria 
possível ao narrador montar o “colar” ― a narrativa ― como ele mesmo afirma: 

“[...] Veja: solta [ a missanga], mistura­se; não posso arrumar a beleza que eu 
queria [...]” (VIEIRA, 2004, p.31) 

A interlocução das duas personagens, com vistas na montagem do colar 
narrativo, acontece no tempo presente da narrativa ― se é que se pode falar 

em  tempo  presente  de  uma  narrativa,  já  que  toda  narrativa  conta  uma



76 

experiência passada ― o que queremos dizer é que as personagens e a cena 
de  sua  conversa  na  quionga  aparecem  ancoradas  no  tempo  em  que  se 
apresentam ―  funcionando  como uma  espécie  de moldura,  ou,  ainda,  como 
uma  primeira  camada  de  diegese.  O  tempo  que  as  ancora  a  essa  primeira 
camada de diegese refere­se, portanto, ao momento da conversa , mas ambas 
as personagens se reportam a outros tempos, passados e futuros. Há, portanto 

uma espécie de confluência de tempos, como é possível notar a partir de uma 
observação atenta do fragmento  [3]. Nele, Juvêncio afirma que “só de pôr os 
casos”  (p.35)  ele mata  o  doutoro  da menina  Tila  novamente.  Segundo  Trigo 
(1981), com o qual concordamos, tal confluência de tempos seria fruto 

[...] dum trabalho de imaginação, de recriação estética que bane, em definitivo, 
a  temporalidade própria do gênero narrativo para substituí­la por um discurso 
que  se  sustenta  justamente  pela  destruição  da  espácio­temporalidade,  quer 
dizer, pela anulação do tridimensionalismo temporal e, consequentemente, pela 
assumpção do volumetrismo espacial da escrita. (TRIGO, 1981, p.565.) 

Apoiando­nos no pensamento de Trigo  (1981), podemos afirmar que o 
relato do narrador de João vêncio: os seus amores põe em prática o trabalho 

de anulação do tridimensionalismo temporal da narrativa em questão. Vêncio, 
no fragmento [3], está ali  frente ao muadié contando o episódio acontecido e, 
ao mesmo  tempo,  parece  voltar  ao momento  do  evento  narrado,  em que  se 

punha frente ao doutoro. O que proporciona tal prática, numa perspectiva muito 
nossa, afirmamos ser o ato de contar o episódio ao narratário. Pois é a partir do 
momento que põe os casos para o muadié que o narrador sente­se lá, de volta 
ao  tempo  de  suas  memórias,  no  passado  novamente  (p.  35).  O  narratário 

assume, portanto, ainda, o papel de elemento contribuinte para a anulação do 
tridimensionalismo  temporal da narrativa na qual  está  inserido. Vêncio vive o 
presente ―  sua estadia na  quionga,  por motivo  de  premeditada  tentativa  de 
homicídio ―  imerso  em  seu  passado,  por meio  das  estórias  que  insiste  em 

repetir a seu interlocutor. 
No  fragmento  [4],  é  possível  perceber  que uma  espécie  de  acordo  foi 

feito  entre  narrador  e  narratário.  Para  a  surpresa  de  João Vêncio,  o muadié 
aceitou sua proposta (talvez a de metaforicamente dar a missanga). Ainda no



77 

fragmento de número [4] o narratário demonstra não apenas “ouvir” o relato de 
seu companheiro, mas toma nota de tudo que sai da boca deste que chega a 

solicitar:  “Não  escreva.  Balelas  de  sungaribengo.”  (VIEIRA,  2004,  p.39), 
momento  de  extrema  importância  esse  para  o  entendimento  do  personagem 
João  Vêncio,  pois  nele  nos  é  revelado  que  o modo  de  falar  tão  peculiar  da 
personagem  e  que  como  veremos  mais  adiante,  difere  do  do  muadié,  é 
proveniente de sua origem como ele mesmo anuncia no mesmo fragmento [4]: 
“[...]  Sim,  ambaquista,  mukua­Ngulungu,  matuense  nada  matumbo.”  (p.39.) 
Natural de Ambaca, mais específicamente do Golungo Alto, com a expressão 
matuense  em  sua  fala  sendo  utilizada  para  enfatizar  que  veio  mesmo  do 

interior (interior designando de fato, na sentença, o mato). O “Sim” pressupõe 
uma resposta a uma pergunta do muadié que provavelmente logo de início de 
conversa  nota  o  fluir  diferente  das  línguas  faladas  por  ambos.  Vêncio  é 
indivíduo letrado que teve também formação no seminário, onde aprendeu as 

“teologias  de  padre  sô  Viêra”  (p.32)  No  extrato  [5],  observamos,  como  em 
muitos outros momentos da narrativa, que o que  falta a Vêncio é suprido por 
muadié que por vezes parece ser dono de uma memória melhor que a daquele, 
como ele próprio  afirma:  “O muadié  é minha memória.  [...]. Como o senhoro 

sabe das coisas mais­velhas?” (p.41) Na referida cena, muadié é comparado a 
um  dicole,  pássaro  assobiador,  ao  lembrar  perfeitamente  a  melodia  que, 
segundo o herói do romance, era cantada pelo personagem Diodato todos os 
anos,  no  primeiro  de  maio.  A  memória  é  para  João  Vêncio  elemento 

fundamental, pois é por meio desta que pode (re)viver de passado. Como ele 
mesmo diz: “persigo essas coisas boas que a memória guardou.” (p.42.) É na 
memória  do  narratário  que  se  escoram  as  lembranças  de  Vêncio.  Muadié 
exerce função, portanto, de suplemento da memória do narrador. No fragmento 

[6], nosso herói afirma não entender o Puto 43  que fala o  juiz que o acusa de 
lombrosiano. E é ao muadié que recorre quando isso acontece, como nota­se 
no  excerto:  “O  muadié  esclareça­me.  [...]”  (VIEIRA,  2004,  p.65).  No  referido 
fragmento, mais uma vez, é possível perceber uma das  facetas do narratário 
muadié: a de tradutor. O narrador sempre dirige ao narratário suas dúvidas a 

43  Puto  é  um  termo  Kimbundo  (Putu)  que  significa  “língua  portuguesa  (Kaputu:  Governo 
Português; por extensão: todas as palavras vernáculas ou termos de uso pouco freqüente que 
espantem o auditório).” (VIEIRA, 2004, p.94.)



78 

respeito de qualquer coisa que não compreenda pelo fato de tal coisa não vir 
expressa  numa  língua  ou  linguagem  com  a  qual  esteja  familiarizado,  como 

vimos no excerto supracitado. 
O  herói  de  João  Vêncio:  os  seus  amores  é  uma  personagem 

atormentada  pelos  episódios  amorosos  de  sua  vida  que  teimam  em 
acompanhá­la obsessivamente. Vale lembrar que é por motivo de premeditada 

tentativa  de  assassinato  a  sua  barona  que a  personagem está  onde  está.  E 
tudo aquilo que conta a seu interlocutor acaba estabelecendo alguma relação 
com esse episódio. 

Como  já  foi  observado,  as  duas  personagens  estão  presas  numa 

mesma cela e fazem companhia uma à outra, como podemos notar mais uma 
vez  no  fragmento:  “E  a  gente  os  dois  [narrador  e  narratário]  sentados  aqui, 
muzonga amiga.” (VIEIRA, 2004, p.88), e todo esse contexto serve de motivo 
para  que  se  estabeleça  o  diálogo  (muzonga)  que  impulsiona  a  narrativa  e  a 
crescente amizade entre ambos. 

João Vêncio é personagem escorregadia e multifacetada. É sua voz que 
concebe o texto. É seu modo de contar que constrói a narrativa que nos revela 
as histórias de sua vida. Seus muitos nomes, mulheres e aventuras o tornam 

um ser de difícil  apreensão. Surge, portanto,  uma complexa personagem em 
força e estatura estética que bebe de um paradoxismo atuante como elemento 
construtor  de  suas  feições  e  ações,  como percebemos  no  fragmento  que  se 
segue: 

[7]  Mas  todos  os  dias  a  minha  alegria  era  encher  o  coração  de  ódio,  afiar 
agulhas para a Màristrêla, para as nossas brincadeiras com os pássaros. E só 
tinha  tristeza  se  pensava  o  Mimi.  Quando  eu  estava  a  sofrer  por  ela  [pela 
menina  Tila],  eu  tinha  vergonha  do Mimi,  não  gostava  dele,  achava  pecado. 
Hoje eu sei, já perguntei saber também do muadié: amigo de mulher amante de 
homem,  etecétera,  pode­se?  Não  diga  sua  verdade,  sem  sentir  minhas 
mentiras ― jingongo... (VIEIRA, 2004, p.37­38.) 

Mas o modo de contar juvênciano está escorado no modo de escutar do 
muadié.  Como  observou  Bakhtin  (1997,  p.326.),  “[...]  é  sob  uma  maior  ou 
menor  influência  do  destinatário  e  da  sua  presumida  resposta  que  o  locutor



79 

seleciona  todos  os  recursos  lingüísticos  de  que  necessita.”  O  interlocutor 
assume a postura daquele que, na  terminologia de Genette  (1972),  recebe o 

nome de narratário intradiegético e de narratário­personagem na concepção de 
Prince (1980). Suas marcas no texto podem ser rastreadas por um leitor mais 
atento. No romance, como já foi observado a partir dos fragmentos analisados 
nesta seção, é Juvêncio que, repetindo a fala de seu narratário, nos revela que 

perguntas este elaborou, que expressões esboçou em seu rosto, de que modo 
pensa  o  mundo,  e  qual  a  sua  opinião  em  relação  aos  diversos  eventos 
narrados por João. 

Seguindo  o  pensamento  de  Bourneuf  &  Ouellet  (1976)  a  respeito  da 

influência  que  podem  exercer  sobre  a  narrativa  as  distâncias  maiores  ou 
menores entre o narratário e outros elementos da narrativa como o narrador e 
outras  personagens,  é  que  pomos  em discussão  adiante,  alguns  fragmentos 
que atestam pontos de vista diferentes das duas personagens principais: 

[8]  [...]  Não  aceita,  amizade  e  amor  desinvangélico?  O  muadié  é  do  baixo 
astral...[...] (p.32) 

[9] O sádico, o herejes, sou eu? Malembe­malembe, muadié: os casos só, não 
falavam a verdade; é preciso as idéias. (p. 43) 

[10] Poeta? Não insulte muadié. Sou um poesista, leio Bíblia, nunca deixo esse 
livro ― na minha situação eu quero ver ainda a terra da promissão, o mel e o 
leite da cama da liberdade com minha barona bailundina. (p.40) 

No excerto [8] é possível perceber, por meio da repetição feita por João 
Vêncio  da  pergunta  elaborada  pelo  muadié,  a  insatisfação  de  nosso  herói 
quanto a postura assumida por seu interlocutor. O texto supõe que muadié vai 
de encontro à paixão homossexual que Vêncio revela ter vivido com seu amor 

de  infância ― o Mimi,  a que  se  refere pelo  termo “amor desinvangélico” em: 
“[...] Não aceita, amizade e amor desinvangélico?”  (p. 32) No  fragmento  [9] a 
disparidade  de  pontos  de  vista  aparece  também destacada.  Ao  referir­se  ao 
que  fazia  para  agradar  Màristrêla  pois,  “[..]  não  tinha  mais  pena  deles,  os 

passarinhos. Afiava  [...] agulhas de crochê para ela  [...].”(VIEIRA, 2004, p.43)



80 

João Vêncio tem sua postura condenada pelo muadié como observa­se em: “O 
sádico,  o  herejes,  sou  eu?  Malembe­malembe,  muadié  [...].”  (VIEIRA,  2004, 

p.43) presente no fragmento [9]. João Vêncio fica exaltado com tal julgamento 
a ponto de pedir que o muadié tenha mais cautela com suas conclusões. Isso 
fica  evidente  por  meio  da  expressão  “malembe­malembe,  muadié”.  44  O 
narrador,  portanto,  define  sua  postura  a  partir  da  postura  de muadié.  Numa 
perspectiva bakhtiniana: o enunciador, por meio de seu discurso, define­se em 
relação ao outro. É por meio do discurso que dirige ao narratário que acaba por 
deixar­se  caracterizar  o  narrador.  O  narratário  exerce  aqui  o  papel  de 
caracterizador do herói João Vêncio. Os pontos de vistas discordantes de cada 

uma  das  personagens ― narrador  e narratário ―  realçam  características  de 
ambas e mais  especialmente,  do narrador, João Vêncio. Ao  ir  de  encontro a 
diversas  posturas  do  narrador,  o  narratário,  muadié,  contribui  para  um 
detalhamento maior do narrador­herói do romance. 

Em  lugar  de  disfarçar  as  marcas  do  interlocutor  durante  o  processo 
narrativo,  o  narrador  João  Vêncio  faz  questão  de  realçar  tudo  aquilo  que 
aponta para o narratário. E por que seria? Entendemos  tal ação como sendo 
um recurso utilizado pelo autor para acentuar ou por em evidência também o 

ato de narrar. Vêncio se mantém durante toda a narração, como observamos 
nos excertos acima, interpelando o seu narratário, e sendo interpelado por ele; 
atitude que, obviamente, sublinha essa relação entre ambos os elementos. 

Observamos ainda que os problemas que articulam narrador e narratário 

no romance estudado implicam diretamente nos problemas de organização da 
narrativa  na  qual  ambos  estão  inseridos,  além  de  projetar  questões 
relacionadas ao fazer poético da prosa num sentido mais amplo. A metáfora do 
colar  envolvendo a  kinda e  a misanga,  em nossa  leitura,  por  exemplo,  é um 
reflexo  dessa  projeção.  Luandino  Vieira  põe  abaixo  conceitos  e  formas 
fechadas,  participando  da  fundação  de  uma  escrita  meândrica  que  vai  se 
instalar  em  suas  produções  mais  maduras,  incluindo  o  romance  estudado, 
dando­nos  “a  exacta  idéia  de  que  o  texto  luandino,  não  respeitando  planos 
narrativos,  sobrepondo  deliberadamente  focalizações  espácio­temporais 

distintas,  visa  justamente  à  genoclastia,  à  quebra  da  narratividade,  [...]” 

44 Malembe­malembe: termo originado do kimbundo que significa devagar; com paciência.



81 

(TRIGO,  1981,  p.  589.)  Nessa  perspectiva,  o  muadié  é,  sob  nosso  olhar, 
elemento­chave,  peça  impulsionadora  de  tal  quebra  da  narratividade. 

Assumindo também o papel, não apenas de caracterizador, como diria Prince 
(1980),  mas  de  iluminador  dos  pontos  obscuros  da  narrativa.  A  quebra, 
portanto,  é  um  momento  de  suspensão  do  relato  para  que  sejam  dadas 
maiores  explicações  sobre  determinado  evento  ou  mesmo  para  que  sejam 

articulados  novos  episódios.  Essa  quebra pode  ser  observada mais  de  perto 
em: “O senhoro vai­lhe relacionar, ela vem hoje trazer suas lambetas bailundas 
que  eu  lhe  convido  já  para  assentar­se  comigo.”  (VIEIRA,  2004,  p.32)  No 
fragmento, Vêncio  interrompe um de seus  relatos para explicar ao narratário, 

ou  melhor,  esclarecer­lhe  que  sua  nova  barona  é  aquela  que  virá  trazer  o 
almoço mais tarde e ele será seu convidado para compartilhar o alimento. 

Como elemento implicador na economia do romance, o muadié assume 
ainda  um  papel  mais  relevante.  É  grande  sua  parcela  de  participação  na 

decisão de prolongar ou  reduzir  a  extensão da narrativa,  por permitir­nos  ter 
acesso a mais ou menos detalhes do relato que nos chega através da voz de 
Vêncio. Ao longo da conversa, o referido narrador precisa conquistar e manter 
a atenção de seu interlocutor. E o faz de diversas formas, como se observa em: 

[11] Aceite ainda estes casos, macas dum gueta­de­famorosa, Diodato. (p.40.) 
(grifo nosso) 

[12] Por  isso pergunto depoimento do muadié: vida de pessoa não é assim a 
missanga  sem  seu  fio  dela,  misturada  na  quindinha  dos  dias?  (p.31.)  (grifo 
nosso) 

No  fragmento  [11],  é  João  que  solicita  a  autorização  do muadié  para 
contar mais uma das estórias que compõe a imensa rede tecida com o mesmo 
fio que diz dar para o colar. A fala do narrador aparece explicitamente voltada 
para a personagem do muadié. É Juvêncio que procura, durante a conversa, 
restabelecer, a todo o momento, o contato entre ambos, reavivando o interesse 
de seu interlocutor. Muadié responde a Vêncio de forma bem humorada como 
percebemos  em:  “[...]  ele  não  sabia  tirar  rolha  numa  garrafa,  partia,  ia  pra 
dentro. O senhoro ri?” (VIEIRA, 2004, p.49.) É essa recepção bem humorada



82 

que o narratário tem dos “casos” contados pelo narrador que permite que este 
continue a relatar os episódios de sua vida e, portanto, permite que nós leitores 

continuemos tendo acesso a esse relato. 
Quando o narratário parece ter cansado de fazer perguntas, é sugerido a 

ele  pelo  narrador  o  papel  de  entrevistado,  como  é  possível  observarmos  no 
excerto [12]. Há, portanto, a nossos olhos, uma suposta troca de turno entre as 

personagens.  Muadié  é  convocado  a  dizer  algo.  O  interlocutor  recebe  em 
vários momentos o convite do narrador para dar seu parecer, suas opiniões a 
respeito dos mais variados assuntos relacionados aos “casos” de Vêncio, como 
é possível notar em 45 : 

[13]  O  amor  é  assim muadié,  me  diga  então:  desforra  de  qualquera  coisa? 
(p.40.) (grifo nosso) 

[14] Agora o muadié me diga ainda: ser e não ser, ao mesmo tempo, pode­se? 
Gostar e não gostar, dor e alegria, água e fogo? ― eu odiava a Màristrêla no 
meu amor. (p.45) (grifo nosso) 

A sugerida troca de turno sinaliza ainda uma espécie de parceria durante 

a narração. Os indícios dessa participação ativa do narratário de João Vêncio 
na  composição  do  romance  nos  são  dados  desde  a  primeira  página  da 
narrativa, que traz a imagem do colar de missangas. Lembremos o acordo feito 
entre ambos os elementos estruturais e estruturadores da narrativa: “Dou o fio, 

o  camarada  companheiro dá  a missanga ―adiantamos  fazer  nosso  colar de 
cores amigadas.“ (VIEIRA, 2004, p.34) 

O narratário de João Vêncio exerce, além disso, notória influência sobre 
os temas abordados pelo narrador. Todas as histórias contadas por Vêncio se 

dirigem explicitamente ao muadié e seu foco (do narrador) é mudado de acordo 
com o  interesse deste. Os mais diversos  temas são abordados pelo narrador 
na tentativa de manter a atenção de seu interlocutor. “Religião? Todas! Muadié 
tem cada pergunta!...” (VIEIRA, 2004, p.53); “O amor é assim, muadié, me diga 

então: desforra de qualquer coisa?”  (VIEIRA, 2004, p.40); “Amizade é chuva­ 

45  Suposta porque no romance não consta explicitamente nenhuma das falas deste. Ficamos, 
portanto, no plano das hipóteses apoiadas na inferência que nos permitem as entrelinhas.



83 

de­caju,  é  como penso  [...]”  (VIEIRA,  2004,  p.40);  “Deus, muadié,  é  o  que  a 
gente ainda não viveu.” (VIEIRA, 2004, p.63)



84 

Considerações Finais 

Nosso  intuito,  no  percurso  desta  pesquisa,  como  foi  explicitado  em 
vários momentos durante o processo de sua realização, foi o de ir ao encontro 
de  vozes  críticas  e  teóricas  na  tentativa  de  estabelecer  um  diálogo 
problematizador que desse corpo ao estudo do narratário. Esse diálogo não foi 

buscado  com  o  intuito  de  proporcionar  o  enxergar  de  novas  nuances  nos 
estudos  literários,  mas  de  trazer  novo  ânimo  aos  estudos  iniciados  pelos 
teóricos visitados durante esta investigação. 

Acreditamos  ter  alcançado  o  objetivo  proposto  a  partir  da  análise  do 

narratário:  o  de  apontar  possibilidades,  de  revelar  caminhos  pelos  quais 
pudessem percorrer os leitores e estudiosos da narrativa literária. 

Sobre  o  romance  de  José  Luandino  Vieira,  João  Vêncio:  os  seus 
amores, estivemos debruçados com vistas na realização de uma aproximação 

investigatória do objeto de estudo de nossa pesquisa: o narratário. A  leitura e 

problematização  das  poucas  teorias  fundamentadas  existentes  a  respeito 
desse elemento  revelaram o  tamanho da  lacuna que ainda há no âmbito dos 
estudos da narrativa  literária com relação ao conhecimento da importância do 
referido  elemento,  de  suas  funções,  de  suas  propriedades,  características  e 

faces.  Da  análise  dessas  teorias,  observou­se  a  falta  de  uniformidade 
terminológica, e mesmo uma timidez teórica por parte dos pensadores. Esses 
aspectos  observados  apontam para  a  carência  de  discussão  que  ainda  hoje 
empurra  o  narratário  para  fora  do  centro  das  discussões  empreendidas  a 

respeito  do  fazer  narrativo­literário.  Leia­se  timidez  como  a  expressão  que 
encontramos  para  definir  a  brevidade  notada  nas  tentativas  de  análise 
empreendidas por alguns dos teóricos citados neste estudo. Sob nosso olhar, 
Prince (1980) é o que realizou com mais propriedade a análise do componente 
narrativo. Durante o processo analítico do narratário de João Vêncio os seus 
amores, estivemos amparados por dois estudos de sua autoria:  Introduction 
to  the  Study  of  Narratee  e  Narratology:  the  form  and  functioning  of 
narrative. Ambos os textos serviram­nos de ponto de partida para a análise do 

referido  elemento  por  apresentarem  uma  observação  lúcida  a  seu  respeito, 
mesmo que ainda, a nosso ver, sucinta.



85 

Durante as discussões empreendidas também neste trabalho a respeito 
de algumas das técnicas empregadas por Vieira na construção da estética da 

obra,  aquelas  que  se  vinculam  às  principais  tendências  literárias  ou  escolas 
literárias  angolanas,  também  apresentadas  neste  trabalho,  foi  possível  uma 
aproximação  mais  sensível  do  fazer  literário  luandino.  Esse  caminhar  em 
direção ao texto do referido ficcionista, como o entendemos, foi de grande valia 

para lançar luz sobre o elemento alvo principal de nosso olhar ― o narratário 
―  que  ao  lado  dos  outros,  aqueles  relacionados  aos  aspectos  aludidos, 
compõem o tecido da narrativa João Vêncio: os seus amores.  A nosso ver, 

alargando o horizonte de observação, deixamos de contribuir para o acúmulo 

de  análises  que  apenas  divagam  ao  redor  do  mesmo  ponto.  Para  analisar 
lucidamente uma obra que dispõe de uma estrutura meândrica, como o é a de 
João Vêncio: os seus amores ― segundo afirma TRIGO (1981) e com o qual 

concordamos  ―  foi  necessário  acionar  um  recurso  que  aguçasse  nossos 

sentidos para que não deixássemos nos levar   apenas pelo encantamento de 
cada  momento  do  caminho  percorrido.  A  observação  também  atenta  a 
questões  referentes  ao  conceito  de mimese,  ficção,  realidade,  suas  relações 
com  a  sociedade  e  com  a  história;  além  de  uma  abordagem  a  respeito  da 

escritura  do  ficcionista,  num  viés  mais  lingüístico,  foram  úteis  para  a 
compreensão  de  como  se  dá  a  composição  do  universo  ficcional  no  qual 
desponta João Vêncio: os seus amores como um dos romances de destaque 

na tradição literária angolana, não porque a segue, mas porque a desconserta, 

fazendo com que esta se realinhe para permitir que a obra nela seja inserida. 
Relendo  conceitos  criados  por  teóricos  da  narratologia,  adentramos  o 

pensamento  fundado  por  eles  a  respeito  do  narratário.  Desse  modo, 
acreditamos  ter  realizado  o  diálogo  a  que  nos  propomos,  pretendendo  aliar 

nosso  ponto  de  vista  àquele  construído  pelos  teóricos  visitados  e  ou 
problematizar  aqueles  que  se  fizeram  insuficientes  para  atender  ao  recorte 
proposto por nossa análise. 

O mergulho executado em outras composições  literárias de  autoria de 
José Luandino Vieira, além daquele empreendido numa maior  intensidade no 

romance  que  compõe  o  corpus  deste  estudo,  permitiu­nos  ausentar  de  um 
processo simplista ou redutor.



86 

Através da interação entre teoria e análise na qual estivemos imbuídos 
ao longo da realização desta pesquisa, cremos, foi possível realizar uma lúcida 

observação a respeito de como se apresentam os sinais do narratário no texto 
literário, de como se caracteriza o referido componente, além de ter permitido 
uma  ampla  abordagem  dos  papéis  que  este  pode  assumir  diante  de  seu 
narrador. 

Por meio da análise particular do narratário de João Vêncio: os seus 
amores, percebeu­se o quão importante pode revelar­se um elemento como o 

estudado, para a composição de uma narrativa literária.   O muadié, narratário­ 
personagem  do  romance  de  autoria  do  ficcionista  angolano,  José  Luandino 

Vieira, como demonstrado por meio das análises empreendidas, exerce tarefas 
que  o  colocam  num grau  de  importância  semelhante  ao  do  narrador  para  a 
construção  da  narrativa  analisada.  Acreditamos,  desse modo,  ter  contribuído 
pelo  menos  em  alguma  medida  para  a  ampliação  dos  estudos  desse 

componente narrativo, além de  juntar forças para apartar do pensamento dos 
leitores  e  estudiosos  da  narrativa  literária,  a  idéia  de  passividade  que  vinha 
servindo de rótulo a este elemento.



87 

Bibliografia 

Obras Literárias 

APA, Lívia; BARBEITOS, Arlindo;DÁSKALOS, Maria Alexandre. (Orgs). Poesia 

Africana de Língua Portuguesa. Rio de Janeiro: Lacerda Editores, 2003. 
CARDOSO,  Boaventura.  A  Morte  do  Velho  Kipacaça.  Luanda:  Edições 

Maianga, 2004. 
CARVALHO,  Ruy  Duarte  de.  Hábito  da  Terra.  Luanda:  Edições  Maianga, 

2004. 
COUTO,  Mia.  Na  Berma  de  Nenhuma  Estrada  e  outros  contos.  3.  ed. 

Lisboa: Caminho, 2001. 

MOUTINHO,  J.  Viale.  (org).  Contos  Populares  de  Angola:  folclore 

quimbundo. São Paulo: Landy, 2006. 
NETO, Akiz. A Construção Figurativa do Gesto. Luanda: UEA, 2007. 
ONDJAKI. Os da Minha Rua. Rio de Janeiro: Língua Geral, 2007. 
RUI,  Manuel.  Quem  Me  Dera  Ser  Onda.  Rio  de  Janeiro:  Gryphus;  Lisboa, 

Portugal: Instituto Português do Livro e das Bibliotecas, 2005. 
TAVARES, Ana Paula. Poesia. Luanda: Edições Maianga, 2004. 
_______. Ritos de Passagem. Lisboa: Caminho, 2007. 
VIEIRA, José Luandino. Macandumba. Lisboa: Edições 70, 1978. 

_______. A Vida Verdadeira de Domingos Xavier. São Paulo: Ática, 1984. 
_______. Vidas Novas. Lisboa: Edições 70, 1997 
_______. João Vêncio: os seus amores. Luanda: Nzila, 2004. 
_______. Luuanda. Lisboa: Caminho, 2004. 

_______. Luuanda. Luanda; Lisboa: UEA; Edições 70, 1978. 
_______. Nós, os do Makulusu. Lisboa: Caminho, 2004. 
_______. A Cidade e a Infância. São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 
_______. Velhas Estórias. Lisboa: Caminho, 2006. 
_______. No Antigamente, na Vida. Lisboa: Caminho, 2005. 

_______.  Lourentinho,  Dona  Antónia  de  Sousa  Neto  &  Eu.  Lisboa: 

Caminho, 2006.



88 

_______. Nosso Musseque. Lisboa: Caminho, 2003. 
_______.  A  Guerra  dos  Fazedores  de  Chuva  com  os  Caçadores  de 

Nuvens: guerra para crianças. Lisboa: Caminho, 2006. 
_______. De Rios Velhos e Guerrilheiros: o livro dos rios. Lisboa: Caminho, 

2006. 
_______. Caxinjengele  e o Poder: uma  fábula  angolana.  Leça da Palmeira: 

Letras & Coisas, 2007. 

Obras Teóricas e Críticas 

ADAM,  Jean­Michel;  REVAZ,  Françoise.  A  Análise  da  Narrativa.  Lisboa: 

Gradiva,1997. 
ATAIDE, Vicente. A Narrativa de Ficção. 3.ed. São Paulo: Mcgraw­Hill, 1974. 

p.3­88. 
BAKHTIN,  Mikhail.  Estética  da  Criação  Verbal.  2.ed.  São  Paulo:  Martins 

Fontes, 1997. 
BENJAMIN,  Walter.  Magia  e  Técnica.  Arte  e  Política.  Obras  escolhidas  I. 

4.ed. São Paulo: Brasiliense, 1985. 
BEZERRA, Antony C. Linguagem e Luta  em Vidas Novas de  J.  Luandino 
Vieira. Disponível em: <http://alfarrabio.di.uminho.pt/vercial/zips/bezerra08.rtf>. 

Acesso em 8 jan. 2007. 
BOOTH, Wayne. A retórica da Ficção. Lisboa: Arcádia, 1980. 
BOURNEUF, Roland; OUELLET, Réal . La Novela. 2.ed. Barcelona; Caracas; 

México: Ariel. 1981. 
BRAIT, Beth. Bakhtin: conceitos­chave. São Paulo: Contexto, 2005. 
CANDIDO, Antonio. Literatura e Sociedade. 8.ed. São Paulo: T. A. Queiroz, 

2002. 
CHAVES,  Rita.  Angola  e  Moçambique:  experiência  Colonial  e  Territórios 

Literários. Cotia: Ateliê, 2005. 
CHAVES,  Rita;  MACÊDO,  Tania;  VECCHIA,  Rejane.  (Orgs.).  A  Kinda  e  a 
Missanga: encontros brasileiros com a literatura angolana. São Paulo: Cultura 

acadêmica; Luanda, Angola: Nzila, 2007.



89 

CHAVES,  Rita.  A  Formação  do  Romance  Angolano.  São  Paulo:  Bartira, 

1999. 
CHAVES,  Rita;  MACÊDO,  Tânia.  (organizadoras).  Marcas  da  Diferença:  as 

literaturas africanas de língua portuguesa. São Paulo: Alameda, 2006. 
COMPAGNON, Antoine. O Demônio da Teoria. Belo Horizonte: UFMG, 2001. 
CULLER, Jonathan. Teoria Literária: uma introdução. São Paulo: Beca, 1999. 

DELGADO,  Ignácio G.  et  al.  (Orgs.).  Vozes  (Além)  da África:  tópicos  sobre 

identidade  negra,  literatura  e  história  africanas.  Juiz  de  Fora:  Editora  UFJF, 
2006. 
EAGLETON, Terry. Teoria da Literatura: uma  introdução. SãoPaulo: Martins 

Fontes, 2001. 
ERVEDOSA, Carlos. Roteiro da Literatura Angolana.  2.ed. Lisboa: Edições 

70, 1979. 
FERREIRA,  Manuel  [coord.].  Literaturas  Africanas  de  Língua  Portuguesa. 

Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1997. 
_______.  Literaturas  Africanas  de  Expressão  Portuguesa  I.  Amadora: 

Bertrand, 1977. 
_______.  Literaturas  Africanas  de  Expressão  Portuguesa  II.  Amadora: 

Bertrand, 1977. 
FOWLER, Roger. Crítica Lingüística. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 

1986. 
FREADMAN, Richard; MILLER, Seumas. Re­pensando a Teoria: uma crítica 

da teoria literária contemporânea. São Paulo: UNESP, 1994. 
GENETTE, G. Figures III. Paris: Seuil, 1972. 
_______. Discurso da Narrativa: ensaio de método. Lisboa: Arcádia, 1979. 
GONÇALVES,  Perpétua.  Para  uma  Aproximação  Língua­Literatura  em 

Português  de  Angola  e  Moçambique.  Disponível  em: 

<http://www.fflch.usp.br/dlcv/posgraduação/ecl/pdf/via04/via04_18.pdf> .Acesso 
em 8 jan. 2007. 
HAMILTON, Russel G. Voices from an Empire: a History of Afro­Portuguese 

Literature. Minneapolis: University of Minnesota, 1975. p.129­159. 

_______.  Introdução.  In:  SEPÚLVEDA,  Maria  do  Carmo;  SALGADO,  Maria 
Teresa. (orgs.) África & Brasil: letras em laços. São Caetano do Sul: Yendis, 

2006.



90 

JOUVE, Vincent. A Leitura. São Paulo: Unesp, 2002. 
KAISER, Wolfgang. Análise e Interpretação da Obra Literária. 2.ed. Coimbra: 

Arménio Amado, 1958. 2 v. p. 100­109. 
LABAN, Michel. et al.Luandino: José Luandino Vieira e a sua obra  (estudos, 
testemunhos, entrevistas.Lisboa: Edições 70, 1980. 
LABOV, William.  Language in the Inner City.  Oxford: Basil Blackwell, 1972. 

chap. 9, p. 354­396: The Transformation of Experience in Narrative Syntax. 
LIMA,  Luiz  Costa.História.  Ficção.  Literatura.  São  Paulo:  Companhia  das 

Letras, 2006. 
MARCUSCHI, Luiz Antônio. Fala e Escrita na Grade dos Gêneros Textuais, 

In:  Jornada  de  Estudos  Lingüísticos  do  Nordeste,  18.,  2000,  Salvador. 
Artigo...Salvador: UFBA, 2000. 
MATOS E FERREIRA, Ruy. Aspectos Inovadores em Nós, os do Makulusu 

de  José  Luandino  Vieira.  Recife,  1992.  147  p.  Dissertação  (Mestrado  em 

Teoria da Literatura) – Programa de Pós­graduação em Letras, UFPE, Recife 
1992. 
MACHADO,  Álvaro  Manuel;  PAGEAUX,  Daniel­Henri.  Da  Literatura 

Comparada à Teoria Literária. Lisboa: 70, [19__]. 
MAINGUENEAU,  Dominique.  Elementos  de  Lingüística  para  o  Texto 
Literário. São Paulo: Martins Fontes, 1996. 
MARTINHO, Fernando J. B. Prefácio. In: VIEIRA, José Luandino. João Vêncio: 
Os seus amores: romance. Luanda: Nzila, 2004. p.7­26. 
MEDINA, Cremilda de Araújo. Sonha Mamana África.   São Paulo: Epopéia, 

1987. 
PADILHA, Laura Cavalcante. Entre voz e Letra: o lugar da ancestralidade na 

ficção angolana do século XX. 2.ed. Niterói: Eduff, Rio de Janeiro: Pallas, 2007. 
PINHEIRO,  Layss  H.  T.  João  Vêncio:  os  seus  amores:  escritura 
neopicaresca  e  angolanidade.  Assis,  2003.  110  p.  Tese  (Doutorado  em 

Letras) – Programa de Pós­graduação em Letras, UNESP, Assis, 2003. 
PRINCE,  Gerald.  Narratology:  the  form  and  functioning  of  narrative.  Berlin; 

New York; Amsterdam: Mouton, 1982. 
_______,  Introduction  to  the  Study  of  Narratee.  In:  TOMPKINS,  Jane  P. 
Reader­Response Criticism:  from  formalism  to post­structuralism. Baltimore; 

London: The Johns Hopkins University Press, 1980, p.7­25.



91 

REDINHA, JOSÉ. Museu do Dundo: subsídios para a história, arqueologia e 

etnografia  dos  povos  da  lunda.  Lisboa:  Diamang,  1953.  Disponível  em:  < 

http://memoria­africa.ua.pt/Digital_Show.aspx?q=/diamang/diamang­v18>  . 
Acesso em 26 dez. 2007. 
REUTER,  Yves.  Introdução  à  Análise  do  Romance.  São  Paulo:  Martins 

Fontes. 1996. 

RIÁUSOVA, Helena.  “João Vêncio:  os  Seus Amores”  na Criação  Literária  de 
Luandino Vieira. In: LABAN, Michel. et al.Luandino: José Luandino Vieira e a 
sua obra (estudos,  testemunhos, entrevistas.Lisboa: Edições 70, 1980. p.289­ 
297. 
RIBAS, Óscar. Missosso. Luanda: Tipografia Angolana, 1964. 
RIMMON­KENAN, Shlomith. Narrative Fiction: contemporary poetics. London: 

Methuen, 1983. 
ROSA,  Patrícia  S.  O.  João  Guimarães  Rosa  e  José  Luandino  Vieira:  a 

palavra  em  liberdade.  Disponível  em: 
<http://www.catjorgedesena.hpg.ig.com.br/html/textos/patricia_rosa.pdf> 
.Acesso em 8 jan. 2007. 
RYAN,  Marie­Laure.  The  Pragmatics  of  Personal  and  Impersonal  Fiction. 
Poetics. Amsterdam, v. 10, n. 6, p. 517 – 539, Dec. 1981. 
SALIM,  Miguel.  (org.).  Cartas  D´  África  e  Alguma  Poesia.  Rio  de  Janeiro: 

Topbooks, 2005. 
SANTILLI, Maria Aparecida. Paralelas e Tangentes: entre literaturas de língua 

portuguesa. São Paulo: Arte & Ciência, 2003. 
_______. Estórias Africanas: história e antologia. São Paulo: Ática, 1985. 
SANTOS, Joelma G. Dois Corações, Uma Caligrafia:  a  relação narradores/ 

narratário  no  conto  de  Mia  Couto.  Disponível  em  < 

http://www.abralic.org.br/enc2007/anais/5/1136.pdf> . Acesso em 20 jul. 2008. 
SCHOLES, Robert; KELLOGG, Robert. A Natureza da Narrativa. São Paulo: 

Mc Graw­Hill do Brasil, 1977. 
SECCO,  Carmen  L.  T.  R.  (Org).  Entre  Fábulas  e  Alegorias:  ensaios  sobre 

literatura infantil de angola e moçambique. Rio de Janeiro: Quartet, 2004. 
SEPÚLVEDA,  Maria  do  Carmo;  SALGADO,  Maria  Teresa.  (orgs  ).  África  & 
Brasil: letras em laços. São Caetano do Sul: Yendis, 2006.

http://www.abralic.org.br/enc2007/anais/5/1136.pdf


92 

SILVA,  Patrícia  S.  José  Luandino Vieira:  afirmação  de  uma  real  identidade 

angolana. Disponível em: < http://alfarrabio.di.uminho.pt/vercial/zips/luandino.rtf 

> . Acesso em 19 mar. 2007. 
SOARES, Francisco. Notícia da Literatura Angolana. [?]:  Imprensa Nacional 

– Casa da Moeda, 2001. 
TACCA, Oscar. Las Voces de la Novela. 3.ed. Madrid: Gredos, [19___]. 

TANNEN,  Deborah.  Spoken  and  Written  Language:  exploring  orality  and 

literacy. Norwood: Ablex, 1982. 
TODOROV,  Tzvetan.  As  Categorias  da  Narrativa  Literária.  In:  BARTHES, 
Roland.  et  al.  Análise  Estrutural  da  Narrativa.  Petrópolis:  Vozes,  1971.  p. 
211­ 256. 
_______. As Estruturas Narrativas. São Paulo: Perspectiva, 2004. p.23. 
TRIGO, Salvato. Ensaios de Literatura Comparada Afro­Brasileira. Lisboa: 

Vega, s.d. 
_______.  Introdução  à  Literatura  Angolana  de  Expressão  Portuguesa. 

Porto: Brasília Editora, 1977. 
_______. A Poética da Geração da Mensagem. Porto: Brasília, 1979. 
_______. Luandino Vieira: o Logoteta. Porto: Brasíla, 1981. 

VENÂNCIO,  José  Carlos.  Literatura  e  Poder  na  África  Lusófona.  Lisboa: 

Ministério da Educação; Instituto de Cultura e Língua Portuguesa, 1992. 
_______.  Uma  Perspectiva  Etnológica  da  Literatura  Angolana.  Lisboa: 

Ulmeiro, 1987. 

Anexo

http://alfarrabio.di.uminho.pt/vercial/zips/luandino.rtf


93



94 

Entrevista com o escritor angolano José Luandino Vieira ∗ 

Entrevista realizada no Rio de Janeiro no dia 22 de novembro de 2007. 

por Joelma G. dos Santos 

Pergunta  1  –  Luuanda,  Vidas  Novas,  Velhas  Histórias,  Dona  Antónia  de 
Sousa Neto & Eu são  livros que contém textos os quais o senhor denomina 

estórias. Gostaríamos que nos falasse um pouco a respeito desse gênero e o 
porquê de sua preferência por essa denominação. 

Luandino  Vieira  –  A  minha  preferência  por  essa  denominação  baseia­se  no 

facto  de  dois  grandes  clássicos  também  terem  utilizado  esse  termo  para 
narrativas que são um pouco maiores do que o conto e que são menores que a 
novela ou que o romance. E,  também, pelo caráter dessas narrativas em que 
há  elementos  por  vezes não  realistas  no  sentido  correcto  do  termo. Os  dois 
autores  são  Fernão  Lopez  que  era  cronista  na  Idade  média  da  Literatura 

portuguesa e que ele fala da estória, quando ele era um cronista a quem tinha 
sido dada a tarefa de escrever a História, não estórias. E, depois, o outro  foi 
João  Guimarães  Rosa.  O  João  Guimarães  Rosa,  com  quem  eu  encontrei  a 
justificação para o uso do termo estórias. No caso do João Guimarães Rosa é 

óbvio que não são contos e  também não são  relatos,  são mesmo estórias e 
não  sei  qual  a  proposta  de  vir  a  por  estórias,  seria  talvez  a  pronúncia  da 
palavra  no  sertão.  Eu  legitimei­me  no  uso  de  estórias  com  Fernão  Lopes  e 
João  Guimarães,  mas  também  porque  as  minhas  estórias,  por  exemplo, 
Luuanda são na  língua Kimbunda, que é a minha segunda língua, e que é a 
língua  da  zona  cultural  de  Luanda,  o  que  se  denomina  por  mussosso. 
Mussosso é uma estória em que podem entrar seres, animais que falam com 
as  pessoas,  mas  não  são  fábulas.  O  plural  é  missosso.  São  estórias 

tradicionais  que  envolvem  o  cotidiano  e  factos,  às  vezes  factos  reais  que 
passaram.  Mas  aí  não  deixa  de  entrar  o  elemento,  não  quero  dizer mágico, 
nem maravilhoso, mas algum elemento que não é realista. E, por exemplo, na 

∗ Entrevista  também  publicada  no  vol.21,  nº  I,  de  janeiro/  2008  da  revista  Investigações: 
lingüística e teoria literária, publicação semestral do programa de pós­graduação em Letras 
da Universidade Federal de Pernambuco.



95 

Estória da Galinha e do Ovo, os animais falam com as crianças e as crianças 

falam com os animais, daí eu o ter utilizado. E mesmo a abertura da estória é a 

abertura que  se usa na estória  tradicional mussossoana,  que diz  “tenho aqui 
uma estória”, “vou contar uma estória”. Nisso, quando procurei a tradução para 
mussosso, missosso, dizia “este conto é um conto  tradicional...” eu disse por 
que não estória? Encontrei no antropólogo angolano, o Lopes Cardoso, que a 

propósito que já não lembro o quê, também numa nota de pé de página de um 
livro dele, ele propõe a  tradução de estória para mussosso. Eu disse: “ótimo! 
Estou legitimado pelas autoridades, é isso.” 

Pergunta 2 – É notória a paixão do senhor pela capital de Angola, a começar 
pelo  nome  que  recebeu  de  seus  amigos.  A  maioria  de  suas  narrativas  traz 
como  cenário  principal  a  cidade  de  Luanda,  com  seus  bairros  e  costumes 
sendo  transportados para dentro do  texto  literário. As personagens, brancas, 

negras  e  mulatas,  povoam  todo  esse  universo  ficcional  movimentando  as 
narrativas. Como se dá o processo de elaboração e criação de seus textos? 

Luandino Vieira – Esses textos que se referem ao espaço cultural, mais do que 

físico e humano de Luanda, foram e continuam ― quando são produzidos ― a 
ser produzidos a partir da memória, da minha memória. E a minha memória é 
baseada numa vivência muito  intensa, muito determinada, muito  funda,  eu  ia 
dizer até muito séria para uma criança, que foi a minha infância. Eu era uma 

criança não muito participativa, mas era uma criança muito observativa. Tava 
sempre a observar. Então, tudo quanto se passava com a minha família, com 
as relações com as famílias vizinhas dentro do meu bairro, do meu musseque 
― que é a favela ―, tudo isso se gravou. Não que eu estivesse determinado a 

gravar isso. Não. Duma maneira muito natural tudo isso entrou para dentro de 
mim e é a partir desse material que eu vou elaborando e criando os textos. Às 
vezes, os textos partem duma situação: a questão duma galinha pôr um ovo e 
comer no quintal duma vizinha. Outras vezes, partem duma personagem. Estou 
a falar apenas de Luuanda que é um livro mais centrado na cidade de Luanda. 

Por exemplo, o Zeca Santos. O Zeca Santos é um personagem que trabalhava 
comigo.  E  eu  via  os  seus  problemas  de  relacionamento,  de  namoro,  seus 
problemas de vergonha da miséria, e a vergonha é o primeiro sentimento de



96 

revolta que a gente tem. Uma revolta contra nós próprios, não é? Mas era  já 
um princípio de  revolta,  quando a gente  tem vergonha porque o sapato está 

roto,  ou  a  gente  fez  cinco  quilômetros  a  andar  debaixo  do  sol  e  chega 
transpirado ao  trabalho e  tem o cheiro de suor. Essa vergonha que ele  tinha 
muito entranhada nele fez com que eu meio que adotasse Zeca Santos. Não se 
chamava Zeca santos, obviamente, como um personagem que me doía a mim 

o que se passava com ele, esse é outro processo. Outras vezes, não há dúvida 
que são  restos de  leituras que a gente  fez de outros autores. A Literatura se 
alimenta de Literatura. Ninguém pode chegar a escritor se não foi um grande 
leitor. Esse é um processo. E depois, não sou de grande inspiração. Dantes, eu 

escrevia praticamente assim, durante dias, os textos, sem grande dificuldade. 
Depois, a partir de certa altura eu anoto muito em caderninhos pequeninos e 
vou  elaborando  apenas  na  minha  cabeça.  Então,  um  certo  dia,  eu  sento, 
começo a escrever com maior ou menor dificuldade e sai, fica a estória. Então, 

a partir do momento em que já está no papel é que começa o meu verdadeiro 
tormento, porque aí já estou tranqüilo porque já não foge, está no papel. Mas, 
começa então a luta com uma palavra, com leitura em voz alta. Uuui, que coisa 
horrível! Porque  sempre  privilegio  a  oralidade,  o  ritmo  da  palavra.  Sobretudo 

quando estou a escrever como se fosse para ser lido em voz alta. Primeiro leio 
eu e às vezes diante do espelho que é pra ver a cara feia que eu faço quando 
estou a ler. (risos) 

Pergunta  3  –  Recentemente,  vieram  a  lume  duas  novas  publicações  suas. 
Referimo­nos a O Livro dos Rios e A Guerra dos Fazedores de Chuva com 
os  Caçadores  de  Nuvens.  Como  se  deu  o  projeto  e  a  realização  de  suas 

criações  ao  longo  desses  anos  em  que  o  autor  se  manteve  reservado  do 

convívio com Angola? 

Luandino Vieira – Como já disse, eu trabalho a partir do material da memória. E 
na memória através dos factos vividos, acontecidos, ou que viveram e que me 
contaram, há também o fruto das minhas leituras. Durante esses últimos anos, 

eu  tenho  lido  muito  tudo  quanto  existe  escrito  sobre  a  História  de  Angola, 
evidentemente na perspectiva do colonizador, porque era ele que produzia os 
textos.  Essa  leitura  me  foi  dando  vário  material  e  foi  obrigando  também  a



97 

conquistar a visão desse material, aí, eu a partir de certa altura pensei que o 
material  que  estava  na minha memória  podia  dar  um romance  sobre  aquela 

época  recente  da  nossa  História  que  é  a  luta  de  guerrilha.  Mas  a  luta  de 
guerrilha não surgiu do nada;  a  luta de guerrilha  é uma coisa que vai  interar 
quinhentos anos. Portanto, que era necessário ter uma visão histórica, ter uma 
visão  do  processo,  ter  uma  visão  do  continuo  da  História  e  o  contínuo  é  a 

resistência popular, sempre, todos os anos. Nunca deixou de haver guerra em 
Angola desde há quinhentos anos. E aí eu passei a escrever, e quando estava 
a  escrever  esse primeiro volume d’O Livro  dos Rios,  encontrei  uma grande 

dificuldade em contar uma batalha que na verdade não se passou, passaram­ 

se outras exatamente iguais, muitas repetidas, e eu estava com dificuldade em 
encontrar  a  forma.  “Como  eu  vou  incorporar  neste  texto  que  é  assim  uma 
memória d’um guerrilheiro, d’uma coisa que ele não viveu, não viu, não sabe, 
não  leu?” Então encontrei  aquele  artifício que  foi  contar  a  estória da Guerra 

dos Fazedores de Chuva com os Caçadores de Nuvens sob forma de conto 

tradicional, de facto. E o editor quando viu aquilo disse: “ah, podemos publicar 
em separado.” Mas se reparar a estória está n’O Livro dos Rios. E tem aquela 

edição  para  crianças  com  os  desenhos  que  eu  próprio  fiz,  porque  às  vezes 

para me distrair, eu desenho uns desenhos que ficam no meio do manuscrito, 
ficam a parte. Também, penso eu, pelo menos minha mãe me dizia e meu pai 
que  eu  tinha  muito  jeito  pra  desenho.  Bom,  se  calhar  sou  um  arquiteto 
frustrado. 

Pergunta 4 – E o contato com as editoras continuou mesmo no período de seu 
afastamento? 

Luandino Vieira ­ Não.  Durante o período em que estive afastado, meu editor 
mais antigo, meu editor de sempre, que eram as Edições 70, pouco a pouco foi 
perdendo mercado. Culpa minha que estava afastado e hoje em dia o sistema 
editorial é muito feroz, se você não aparece, não existe. E se não existe, então 
o seu livro não compra, e se não compra, não vende e se não vende, não há 

direitos e se não há direitos o autor some. Bom, felizmente isso não aconteceu 
comigo porque são muito poucos, mas tenho meu grupo de leitores fiéis. Então, 
a partir de certa altura eu me afastei desse editor ou ele me afastou um pouco



98 

e passado uns dois ou três anos quando eu já tinha O Livro dos Rios mais ou 

menos  pronto,  eu  passei para  a  Editorial  Caminho  que  é  quem  está  a  tratar 

agora  e  já  reeditou  tudo  quanto  eu  escrevi  e  é  o  meu  editor  e  tem  estado 
inclusive agora com ligações com o editor brasileiro e eu estou muito satisfeito. 

Pergunta 5 – Temos conhecimento de dois textos seus dedicados às crianças: 
o  já  citado  A  Guerra  dos  Fazedores  de  Chuva  com  os  Caçadores  de 
Nuvens e Kapapa: pássaros e peixes. O primeiro  tem por subtítulo “guerra 

para  crianças”.  Como  é  a  relação  do  Luandino  escritor  com  as  crianças 
leitoras?  Seu  leitor  ideal  é  o  público  infantil  angolano?  Houve  alguma 

preocupação didática durante a produção desses textos? 

Luandino Vieira – Eu penso que, ainda hoje, a minha relação de escritor com 
as crianças é a minha relação de escritor comigo próprio, porque eu continuo 

uma criança. Então, estou muito bem sempre no meio de crianças e sempre 
que via, por exemplo, nos primeiros dias da independência, nos primeiros cinco 
anos, milhares de pequenos atos de vária natureza para as crianças, os piôs, 
como nós chamamos os pioneiros, sempre estive. Tenho tido uma relação fácil, 

e uma relação boa com as crianças. De início, da reação das crianças nunca 
recebi  qualquer  rejeição.  Às  vezes,  brinco  com  amigas  que  têm  crianças  de 
colo que estão a chorar. Eu digo: “dá cá.” E eu pego no colo e ponho sobre o 
meu coração e a criança cala! E eu digo: “bom, está a ver?” Tenho muito boa 

relação. Escrever deliberadamente para criança eu nunca escrevi, porque acho 
que  isso  é  uma  grande­grande  responsabilidade  e  é  preciso  ter  uma  certa 
formação, porque eu me  relaciono com as crianças como se  fosse o pai das 
crianças de todo mundo e pai faz muita asneira, junto dos filhos, não é? E eu 

tenho medo disso. (risos) Não tive preocupação didática com esse texto e esse 
texto  eu  intitulei  Guerra  para  crianças  porque  tinha  que  pôr  um  subtítulo  e 

achei que era um bocado provocatório mesmo. Botar um texto de guerra para 
crianças?  Mas,  a  situação  angolana  acho  que  justifica.  Nós  temos  guerras 
destas  há  quarenta  anos.  Para  as  crianças,  guerra  é  uma  coisa  cotidiana. 

Aquele  menino,  o  Ondjaki,  cresceu  no  meio  da  guerra,  não  é?  E  está  aí, 
Ondjaki, um ser humano pacífico, afetuoso e bom escritor.



99 

Pergunta  6  –  Sua  obra  João  Vêncio:  os  seus  amores  e  a  do  brasileiro 
Guimarães Rosa Grande Sertão: Veredas são textos tecidos a partir da longa 

fala dos narradores diante de seus respectivos interlocutores. Em que medida é 
possível afirmar que há um diálogo entre esses livros? 

Luandino Vieira – Eu não afirmo que haja um diálogo entre esses dois  livros, 
mas é claro, muito sinceramente que nunca teria escrito João Vêncio: os seus 
amores sob aquela forma, se não tivesse como meu mestre e meu defensor, 
quer  dizer,  defendendo  minha  retaguarda.  Grande  sertão:  veredas  que  é 

também uma longa fala intercutada que nunca está expressa, mas é a própria 

interrogação de quem fala que pressupõe a pergunta de quem está a ouvir. Foi 
realmente isso. Sinceramente, é caso mesmo de influência direta no processo 
narrativo  que  é  um  processo  antigo  também  na  literatura,  a  narrativa  na 
primeira pessoa. 

Pergunta  7  – Qual  a  importância  da Literatura  brasileira  para  a  formação  de 
sua obra e da Literatura angolana? 

Luandino Vieira – A minha obra literária baseia­se no meu trabalho a partir da 
minha experiência e das minhas leituras. Grande parte da minha experiência foi 
adquirida através de leituras desde os nove anos. Eu leio desde os nove anos, 
leio literariamente. E aí, nessa vivência, perto da grande literatura universal a 

que tive acesso, está a literatura portuguesa do período neo­realista, sobretudo 
os  neo­realistas  portugueses.  E  está  a  Literatura  brasileira  naquilo  que  ao 
tempo  era  a  verdadeira  Literatura  brasileira que  era  literatura  nordestina que 
era a que nos chegava a Angola. Portanto, na minha formação, tanto entraram 

os  clássicos  portugueses  do  ensino  secundário,  quando  a  gente  está  no 
secundário,  não gosta muito de  ler  e  acha que  ler Camões ou Vieira,  é uma 
chatice. Mas, eu não, eu gostava de ler e li. E minha professora isso tinha em 
conta, e depois, a Literatura brasileira que me chegava por vias legais e outras 
por vias clandestinas: Lins do Rego, Raquel, Jorge amado, Érico Veríssimo; sei 

lá o que eu li, eu li quase tudo que havia disponível naquele tempo, eu fiquei 
quase fixado em Menino de Engenho, Bangüê, os livros do Zé Lins, do ciclo 

da  cana  de  açúcar.  Depois  também  os  romances  do  Érico  Veríssimo.  Eu



100 

lembro que o primeiro  livro que eu comprei,  tinha dezesseis anos. Eu saí de 
casa,  fui  trabalhar,  e  o  primeiro  dinheiro  que  eu  ganhei,  eu  fui  buscar,  eu 
comprei Clarissa, Érico Veríssimo; ainda tenho este livro, que diz: “comprado 

com o meu primeiro dinheiro”. Então, fui formado. O Jorge amado que me deu 
uma visão da humanidade, dos seus personagens, da inclusão de todo o tipo 
de personagem como tão valioso como qualquer outro tipo de personagem e, 
sobretudo, a questão da introdução do negro na Literatura, a partir de Jubiabá 

que  ninguém  pode  mais  esquecer;  e,  depois,  Guimarães  Rosa  por  suas 
personagens, por sua ética. As questões éticas em Grande Sertão, o diálogo 

do bem e do mal, e dum ponto de vista óptico, ontológico... é verdade, eu não 

me  aproximo  muito  da  parte  filosófica.  Tudo  isso  contribuiu  para  minha 
formação. Na formação da Literatura angolana: nos escritores do meu tempo é 
evidente.  Há  poemas  dedicados  a  Manuel  Bandeira,  nós  líamos  Bandeira. 
Bandeira foi um poeta preferido porque só mais tarde descobrimos Drummond. 

Drummond  é  mais  difícil  de  descobrir  do  que  Bandeira.    Seus  poemas 
chegaram a circular quase como panfletos, a gente fazia cópia e passávamos 
horrores. Muito  interessante  isso  porque  se  não  foi muito  ampla,  foi  funda  a 
influência.  Nos  dias  de  hoje:  acho  que  escritores  como  o  João  Melo,  por 

exemplo,  tem  nítida  influência  do  Rubem  Fonseca,  penso  eu.  Mantém  certa 
ponte. Umas vezes, é mais percorrida. Outras vezes, é menos percorrida, mas 
a  ponte  existe  e  não  é  só a  língua;  é  também  toda  a  temática,  é  também o 
universo cultural brasileiro que tem componente angolano e no imaginário dos 

angolanos,  Brasil  é  uma  palavra  que  desperta  logo  outros  tipos  de  imagem, 
imagens muito mais afetivas do que mais familiares.  Costuma­se dizer que os 
angolanos dizem: “ah, deve  ter  lá uns países do outro  lado.” E os brasileiros 
têm avô do outro lado. (risos) 

Pergunta 8 – Grande parte da história da vida do escritor José Luandino Vieira 
confunde­se  com  a  História  da  luta  pela  independência  de  seu  país. 
Gostaríamos que, se possível, o senhor nos falasse um pouco sobre o grau de 
sua  participação  no  processo  de  emancipação  política  de  Angola  e  sobre 

como a Literatura contribuiu para que isso ocorresse.



101 

Luandino  Vieira  –  A  Literatura  angolana  foi,  ou  é,  desde  o  fim  do  século 
dezenove. E os textos literários do jornalismo foram o instrumento fundamental 

para a afirmação de uma identidade cultural, ou de uma diferença cultural que 
tinha sempre no fundo a idéia política da autonomia da independência. Depois 
da  Segunda  Guerra  Mundial,  isso  afirmou­se.  Mas,  também  se  afirmou  a 
presença portuguesa como universal que usava da repressão. Então, podemos 

dizer que o movimento político ideológico que havia levado à independência do 
país teve sempre uma forte componente cultural e a aparecia visível sob essa 
forma  cultural,  porque  a  parte  política  obviamente  era  mais  clandestina.  Eu 
participei de  ambas as coisas. Participei,  e como era muito  jovem,  eu via os 
meus  mais­velhos  fazendo  a  revista  Mensagem  e  o  jornal  Cultura,  e  tudo 
quanto  eram  as  seções  culturais  do  Clube  Botafogo  que  tinha  um  nome 

brasileiro e eu sempre participei disto colaborando com desenhos, com meus 
textos.  E  ao  mesmo  tempo  também  colaborava  no  movimento  político 

traduzindo,  por  exemplo  do  inglês,  poemas  e  textos,  difundindo,  distribuindo 
panfletos, aquela coisa da atividade política básica. Depois, quando começou a 
sério,  com  o  início  da  luta  armada  em  61,  eu  preparei  tudo  para  sair  pro 
estrangeiro que era para, via estrangeiro, ir para o movimento, ir pra guerrilha. 

Fui  preso  e  fui  condenado  a  catorze  anos  de  cadeia,  por  tanto,  minha 
participação  foi  buscando nas  cadeias a  conscientização  junto  de milhares  e 
milhares de angolanos que  tiveram esse destino durante os catorze  anos da 
luta  armada.  Quando  saímos  das  prisões  e  da  guerrilha,  todos  estavam 

irmanados e sacudidos pela luta do exílio. Do exílio interior e do exílio exterior. 
Tudo isto era a marca dos combatentes. Sem grandes discriminações entre os 
combatentes de luta armada e os outros combatentes, são todos combatentes, 
e isso já é um conforto. O retorno disso tudo é que a juventude do meu tempo 

teve essa sorte histórica de ser jovem no momento histórico certo e ter entrado 
numa ação do processo. Podia ter dado derrota no processo. Isso se é nossa 
satisfação, no meu caso, é também o reconhecimento de que eu não fiz nada 
pra isso, eu estava no momento histórico correto e minha juventude estava lá. 
Só tive que escolher e não foi muito difícil escolher, mas tinha algumas coisas 

contra mim: era branco, classe média e queriam me destruir. Mas, estas duas 
componentes  da  luta  da  libertação  de  Angola  estão  ao  longo  da  História.  O 
povo  sempre  com  sua  resistência  popular  e  depois  aqueles  que  podemos



102 

chamar  de  intelectuais,  ou  camadas  cultas,  também  com  sua  resistência 
sempre separados uns dos outros. Só num momento é que as duas correntes 
confluíram  no  MPLA,  obtendo  sucesso  entre  a  luta  popular  das  grandes 

massas, sobretudo, e os intelectuais. Mas, quando se juntaram no movimento, 
deu certo. Enquanto estiveram separadas, as duas forças, não deu. 

Pergunta  9  –  É  sabido  que  a maioria  de  seus  textos  foi  escrita  na  prisão,  a 
exemplo  de  Nós,  os  do  Makulusu,  romance  que,  segundo  suas  próprias 

palavras, foi escrito de “um só jacto” em apenas uma semana. Como se dava o 
processo de criação, armazenamento e publicação de seus manuscritos nesse 

período tão crítico? 

Luandino Vieira  – Como nós  tínhamos  o  tempo  todo  a  nosso  dispor,  porque 
aquele  campo  de  concentração  não  foi  feito  para  nos  pôr  a  fazer  trabalho 

pesado. Porque se houvesse trabalho, como havia muito desemprego em Cabo 
Verde, se houvesse  trabalho a  fazer,  tinha que ser dado aos naturais se não 
havia reclamação porque nós estávamos ali presos. Então, tinha muito tempo e 
eu  com  o  material  que  tinha  armazenado  em  minha  memória,  com  as 

memórias  disso  e  às  vezes  com  o  sofrimento,  por  no  Campo  estar  preso, 
obviamente,  algumas  coisas  eu  só  podia  livrar­me  desse  sofrimento 
escrevendo.  Os  contos  de  No  antigamente  na  vida,  penso  que  se  forem 

pensados, lidos, pensando que foram escritos na cadeia, se percebe que foram 

escritos como forma de libertação d’um espaço. A primeira estória das crianças 
que evadem como se fosse numa nave espacial com um simples papagaio de 
papel, nasceu disso. Agora, não sei quantos anos depois, eu vejo que naquele 
tempo, naquele momento que eu escrevia, eu nem percebia porque que estava 

a escrever. Por isso, é que digo que escrevi de um só jacto.  Até hoje, eu não 
compreendo como é que eu saía de manhã, sentava debaixo de uma árvore 
escrevendo como se fosse um zumbi, uma alma, como se estivesse possuído. 
Porque  quando  acabei,  e  depois  de  umas  semanas  eu  fui  ler  e  disse:  “eu 
escrevi isto?” E aquilo não foi editado. Aquilo foi escrito naquela forma, mesmo. 

Não foi eu peguei um texto e misturei com outro... não. Até hoje essa espécie 
eu nunca consegui explicar muito bem, como é que d’um jacto aquela memória 
saiu com aquelas ligações todas e essas partes. Esse era o meu processo. Na



103 

cadeia,  evitávamos  ter  coisas  escritas  porque  de  repente  havia  uma  rusga, 
entravam, tiravam todos os papéis que nós tínhamos escrito quando viam que 

estávamos  fazendo política ou  fazendo panfleto. E,  portanto  foi  sempre  esse 
trabalho. Nunca fui muito disciplinado, eu não escrevia todos os dias. Quando 
dava  mais  saudade,  quando  estava  mais  triste,  nunca  quando  estava  com 
euforia.  Quando  estava  com  euforia,  eu  ia  jogar  futebol,  ia  andar  a  volta  do 

campo,  ia  lavar minha roupa. Eu lembro que  lavávamos lençóis durante meia 
hora  e  ficava  todo  dia  a  lavar  e  a  conversar  com  os  outros.  Típico  de 
lavadeiras, não é? Conversar com os outros? (risos) e era isso. 

Pergunta 10 – O caminho percorrido pelo senhor em seus textos em busca de 
uma dicção genuinamente angolana surge como uma espécie de mecanismo 
que  se  apodera  da  língua  do  colonizador,  para  a  construção  de  um  contra 
discurso  que  conseguisse  minar  o  discurso  vigente:  o  do  português.  Como 

surgiu  a  idéia  de  fazer  um  trabalho  estético­literário  que  reunisse  a  língua 
portuguesa aos dialetos africanos? 

Luandino Vieira – A idéia surgiu quando eu me dei conta de que para contar a 
estória  do  Zeca  Santos,  da  Galinha  e  do  ovo,  e  aquele  ladrãozinho  do 

papagaio, aquela estória; me dei conta que o português padrão não chegava, 
não servia, e eu tinha que incorporar entre aspas ou em ítalico muito material 
lingüístico que era próprio do que eu queria narrar, e daqueles personagens, 

que não era qualquer coisa que estivesse no dicionário que eu pudesse utilizar, 
para  dar  aquelas  estórias,  não.  Eu  não  podia  dar  aquelas  estórias  àquelas 
pessoas  sem  essa  linguagem.    Foi  quando  eu  percebi  que  a  língua  popular 
falada  em  Luanda  era  também  personagem.  Então,  eu  tive  que  a  ter  como 

personagem e aí veio o problema de como conciliar essa personagem – língua 
popular, linguagem popular – com a outra personagem que estava ali desde o 
início que era o português no texto. Eu vi que eu não estava a fazer a introduzir 
a  linguagem popular  também no  texto  e  não  só  na  fala  das  personagens.  E 
depois, com o Guimarães Rosa percebi que isso era um risco, mas que era um 

caminho;  que  era  construir  uma  linguagem  literária  ou  mola  da  linguagem 
popular que  servisse  aos meus  fins estéticos,  literários,  sem deixar de  servir 
aos outros  fins que  eu queria. Aí,  foi  difícil  lhe  encontrar uma  justificação de



104 

que significado político tem hoje, mas depois me dei conta de que não tinha um 
significado político deliberado. Com  isso,  fiquei  tranqüilo,  porque queria dizer 

que mesmo na  língua portuguesa  que  era  a  língua  do  colonizador,  eu  podia 
contar  uma  estória  em  português,  na  língua  do  colonizador,  que  qualquer 
colonizador podia ler, perceber, e ao mesmo tempo, lia e não percebia. E que 
essa pequena diferença cultural, legitimava minha reivindicação da autonomia. 

Temos  uma  diferença  cultural  que  é  diferença  política.  Isso  foi  posterior  a 
minha razão literária, mas também tinha uma pequena razão política pra fazer 
isso. 

Pergunta  11  –  Em  seus  textos,  encontra­se  estampada  a  estética  da 
angolanidade. Gostaríamos que nos falasse um pouco sobre como se deu sua 
integração à geração do jornal angolano Cultura (II), e sobre a contribuição do 

grupo  de  escritores  então  envolvidos  nesse  projeto  de  nacionalização  da 

Literatura angolana. 

Luandino  Vieira  –  Isso  é  verdade.  Eu  não  participei  do  movimento  anterior, 
Mensagem, dos Novos  intelectuais de Angola, porque eu era muito  jovem, 

mas  estava  lá.  E  as  idéias  de  Mensagem  difundiram­se  aos  poucos  pelos 

pólos.  E  esse  pólo  era  o  pólo  dos  progressistas  portugueses,  sobretudo  a 
sociedade cultural de Angola, e era na parte central, na parte branca da cidade. 
Então,  nós  fomos para  ali  fazer nossa  ação. Quando digo nós,  eu, Henrique 

Guerra,  e  outros,  quer  dizer  angolanos  brancos,  mestiços,  negros,  e  que 
estávamos  ali  naquele  pólo  progressista  português  fazendo  nossa  ação. 
Portanto  era  uma  espécie  de  ligação,  ao mesmo  tempo  colaborávamos  com 
outras  instituições culturais  já da periferia mais nacionalistas, mais afirmadas. 
Inclusive,  joguei  futebol  com o Clube Atlético de Luanda que era um clube 

conhecido por clube dos cozinheiros, porque só tinha negro. Está a ver? Tudo 
isso  teve  um  resultado  político,  ao  tempo,  muito  importante  que  a  polícia 
andava em cima de nós, e uma das coisas que eu fui muito interrogado é por 
que é que eu tinha jogado no Atlético. Por que é que um branco foi jogar no 

Atlético quando havia um clube dos brancos? Por que ali não fica? E havia um 

clube  dos  mestiços.  Não  sei,  é  porque  gosto  de  futebol.  Então,  a  minha 
participação  foi  aí  com  um  grupo  pequeno  de  escritores  que  fez  o  jornal



105 

Cultura  e  por  certo  na  nacionalização  da  Literatura  angolana  que  já  vinha 

desde o século XIX, não é? Novos sistemas, novos personagens. Se alguma 

coisa eu  fiz  foi empurrar um pouco mais a  linguagem popular para dentro do 
sistema literário. 

Pergunta 12 – E começou como ilustrador ou já com os contos? 

Luandino Vieira ­ Não, não. Já com os contos. Eu era ilustrador, mas era num 
jornal de bairro que nós fazíamos manuscrito e que circulava por nós crianças, 
para lermos, para todos lermos. 

Pergunta 13 – O que o senhor acha da produção literária das novas gerações 
de autores angolanos, de gente como Agualusa e Ondjaki, por exemplo? 

Luandino  Vieira  –  Eu  posso  falar  mesmo  claramente,  não  só  das  novas 
gerações angolanas, mas  se  forem  lidas  com um pouco mais  de  atenção,  a 
produção dos antigos escritores, a produção atual dos antigos escritores  tem 
novas propostas. É interessante que nenhum se acomodou ao que tinha feito e 

todos vão avançando ou por outros  territórios, ou por outros personagens ou 
por outras idéias. Isso é bom. Isso quer dizer que mantém uma grande tradição 
da nossa literatura desde o fim do século XIX que é, vamos chamar no mínimo 
intervenção  cívica.  Vamos  chamar  intervenção  cívica,  no  sentido  que  de 

qualquer  modo  dão  testemunho  de  sua  época.  Das  inquietações,  dos 
desassossegos, das  incertezas. Não é preciso discurso  ideológico ou político 
acentuado, é às vezes até negando ou combatendo esse discurso que está a 
marca da época. O interessante em Agualusa que vai buscar a História e vai 

buscar a atualidade, ou Ondjaki que vai buscar essas informações, vai buscar a 
sua  própria  experiência,  e  outros,  é  que  nenhum  deles  quebrou  o  fio  da 
tradição.  Não  se  puseram  de  fora  do  sistema  literário  angolano.  Podem 
conquistá­lo, mas é de dentro, e há uns chamando a si mais um pouco da linha 
da  tradição.  Quer  no  lugar,  quer  no  escritor.  Outros  negando  isso,  mas 

continuando  noutra  direção  a  construir  outras  direções  que  não  mais  se 
acabam na Literatura e é  isso que  faz a  riqueza da Literatura. O  trabalho do 
Agualusa  é  mais  deliberadamente  orientado  para  o  exterior.  Exterior,  no



106 

sentido de que a preocupação dele  com o  nacional não é uma preocupação 
interior dele, não é uma preocupação legítima. E o Ondjaki assume com muita 

actividade  tudo  quanto  é  a  formação  pessoal  dele  naquele  espaço,  naquele 
tempo, naquela angolanidade. Esses caminhos todos são válidos. Não queria 
dizer a famosa frase maoísta de que deixai fluir as não sei quantas mil flores, 
mas  a  Literatura  eu  acho  que  é  assim.  E  eu  aprecio muito  o  trabalho  deles 

todos. Aliás, sou leitor deles. 

Pergunta  14  –  Para  o  senhor  qual  é  o  papel  do  intelectual  na  sociedade 
angolana atual? 

Luandino Vieira – Neste momento, na sociedade angolana atual, aquilo a que 
chama  intelectual está a se referir maioritariamente aos escritores. É, deviam 
ser  jornalistas. A  intervenção, se é que há uma  intervenção política direta ou 

ideológica,  com  a  força  da  prática  social  é  o  jornalista,  é  o  jornalismo.  Até 
porque, o próprio  jornal, ele dá dinheiro,  a pessoa vai  comprando o  jornal. E 
para os livros não há dinheiro. O poder de compra é baixíssimo, e o livro é um 
objeto de luxo e as pessoas não vivem numa situação em que podem se dar ao 

luxo. Não se podem dar às vezes a alimentação, a sáude, e a higiene, mandar 
criança para a escola, quanto mais  luxo de um  livro. A situação para mim do 
intelectual em sociedades como a angolana, é nunca desligar sua atenção dos 
problemas da sociedade e sobretudo, daquela parte da sociedade que é mais 

desprotegida, ou porque se auto desprotege, ou porque está desprotegida pelo 
sistema, qualquer que seja a razão. A sua atenção, a sua reflexão deve ir em 
todos  os  sítios.  Em  qualquer  lugar  ou  de  qualquer  maneira,  deve  dar  pelo 
menos  testemunho  desta  situação.  A  partir  daí,  do  dar  testemunho,  já  são 

opções de natureza política, ideológica, pessoal, que não cabe aos intelectuais 
norma. Sobretudo, ter perante a realidade dos seus concidadãos uma visão um 
pouco menos  pragmática  e  um pouco menos  oportunista,  e  ter  sempre  uma 
posição  ética,  no  fundo  uma  posição  humanista.  Somos  todos  homens  e  os 
problemas de cada um são sempre os nossos problemas. Então, se encaramos 

os problemas dos outros podemos ajudá­los a resolver.


