
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS 

MESTRADO EM TEORIA DA LITERATURA 
CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Derrubando mitos – Alfonsina Storni e a reconstrução da identidade 
feminina no início do século XX 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

KARINE DA ROCHA OLIVEIRA 
 
 
 
 
 
 



 2

Karine da Rocha Oliveira 
 
 
 
 
 
 
 
 

Derrubando mitos – Alfonsina Storni e a reconstrução da identidade 
feminina no início do século XX 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
Dissertação apresentada ao Programa de Pós- 
Graduação em Letras da Universidade Federal 
de Pernambuco, como parte dos requisito para a 
obtenção do grau de Mestre em Letras na área de 
Teoria da Literatura.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 3

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Oliveira, Karine da Rocha 

 

Derrubando mitos - Alfonsina Storni e a 
reconstrução da identidade feminina no início do 
século XX / Karine da Rocha Oliveira. – Recife: O 
Autor, 2009.   

122 folhas 
   

 

Dissertação (mestrado) – Universidade Federal 
de Pernambuco. CAC. Letras, 2009. 

 

  
Inclui bibliografia e anexos. 
 

 

1. Literatura hispano-americana. 2. Poesia 
hispano-americana. 3. Crítica literária feminina. 4. 
Storni, Alfonsina - Crítica e interpretação. I.Título. 

 

 
     82.09 CDU (2.ed.) 

UFPE 
     809 CDD (22.ed.) CAC2009- 37  

 



 4

 
 
 
 
 



 5

RESUMO 
 
 

 
 Entre os séculos XIX e XX, a sociedade argentina vivenciou um 

período de mudanças em diversos setores. Dentro das praticas culturais, a 

modernidade proporcionou a diminuição do analfabetismo, mudanças na estrutura 

dos jornais e revistas (que agora também eram lidos pelas massas urbanas) e a 

“profissionalização” do ato de escrever poemas e romances. No entanto, estas 

alterações não afetavam de maneira igual aos homens e mulheres. Entre estas, 

poucas tinham acesso a universidade, suas leituras eram vigiadas e escrever ainda 

era um ato que colocaria em perigo a honra da mulher. Apesar destas dificuldades, 

alguns nomes femininos começaram a surgir: Victoria Ocampo, Nydia Lamarque, 

Norah Lange e Alfonsina Storni. Nossa pesquisa tem como foco a poesia de 

Alfonsina Storni, por conta de sua capacidade de transgressão. Membro de uma 

família de imigrantes arruinados, Storni lutou contra as adversidades econômicas e 

conseguiu se formar como professora. Feminista confessa, criou sozinha seu filho 

na cidade de Buenos Aires, onde começou a escrever versos e crônicas que 

denunciavam as injustiças sexogenêricas do patriarcalismo. Na vertente de combate 

de sua obra poética podemos ler o chamado da modernidade e do feminismo para 

uma consciência mais ampla das mulheres, suas conquistas de trabalho, sua 

presença no espaço público e as alterações no lar. Ainda podemos encontrar na 

poesia de Storni uma expressão nova do erotismo feminino dentro da literatura 

argentina. Na sua poesia, fala abertamente do desejo carnal, do amor livre, gravidez, 

menopausa e inversão dos papéis usuais na conquista amorosa. Por sua ousadia foi 

vítima de vários preconceitos e sua obra permaneceu negligenciada durante 

décadas. Alguns estudos estão sendo feitos por pesquisadoras na Argentina e EUA, 

mas ainda não podemos encontrar um estudo mais aprofundado de sua obra 

poética. 

 

Palavras-chave: gênero, literatura argentina, modernidade. 

 
 
 
 
 



 6

 
 
 
 

RESUMEN 
 
 

 
 Entre los siglos XIX y XX, la sociedad argentina vivenció un periodo de 

cambios en diversos sectores. Dentro de las prácticas culturales, la modernidad 

proporcionó la disminución del analfabetismo, cambios en la estructura de los 

periódicos y revistas (que ahora también eran leídos por las masas urbanas) y la 

“profesionalización” del acto de escribir poemas y novelas. Sin embargo, esos 

cambios no afectaban de manera igual a los hombres y las mujeres. Entres esas, 

pocas tenían acceso a la universidad, sus lecturas eran vigiladas y escribir aún era 

una actividad que ponía la honradez en peligro. A pesar de estas dificultades, 

algunos nombres femeninos comenzaron a surgir: Victoria Ocampo, Nydia 

Lamarque, Norah Lange y Alfonsina Storni. Nuestra pesquisa tiene cómo foco la 

poesía de Alfonsina Storni, por cuenta de su capacidad de transgresión. Miembro de 

una familia de inmigrantes arruinados, Storni luchó contra las adversidades 

económicas y logró licenciarse maestra. Feminista confesa, crió sola su hijo en la 

ciudad de Buenos Aires, dónde empezó a escribir poemas y crónicas que 

denunciaban las injusticias sexogenéricas del patriarcalismo. En la vertiente 

combatiente de su obra poética podemos leer el llamado de la modernidad y del 

feminismo para una conciencia más amplia de las mujeres, sus conquistas laborales, 

sus presencias en el espacio público y las modificaciones del hogar. Aún podemos 

encontrar en la poesía de Storni una expresión nueva del erotismo femenino dentro 

de la literatura argentina. En su poesía, ella habla abiertamente del deseo carnal, 

amor libre, embarazo, menopausia e inversión de los papeles usuales en la 

conquista amorosa. Por su osadía fue víctima de varios prejuicios y su obra 

permaneció negligenciada durante décadas. Algunos estudios están siendo hechos 

por pesquisadores en Argentina y EEUA, pero aún no podemos encontrar una 

pesquisa más profundizada de su poesía.  

 

 

Palabras-llave: género, literatura argentina, modernidad. 



 7

 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“(…)then I longed for a power of vision 
which might overpass that limit; which might 
reach the busy world, towns, regions full of 
life I had heard of but never seen: that then 
I desired more of practical experience than I 
possessed; more of intercourse with my kind, 
of acquaintance with variety of character than 
I was here within my reach”(Charlote 
Brontë) 
 

 



 8

 
 
 
 

SUMÁRIO 
 

 
Introdução ....................................................................................................... 08 
 
1. A outra voz da modernidade: o lugar do feminino na literatura 

Argentina ......................................................................................................13 
 
1.1 Formação intelectual feminina: as leitoras ............................................20 

1.2 Damas das Letras: escritoras na modernidade ......................................27 
1.2.1Norah Lange: a musa da vanguarda .....................................................32 
 
1.2.2 Alfonsina Storni: soy uma flor perdida ...............................................35 
1.3 Recepção crítica à obra de Alfonsina Storni ..........................................36 
2. Alfonsina Storni e a busca por uma nova subjetividade para 

a mulher .....................................................................................................45 
 
2.1 No rastro da primeira onda: por uma nova postura no espaço 

 privado..........................................................................................................52 
2.2 Alfonsina Storni: uma flâneuse nas ruas portenhas .............................59 
2.3 Por uma reconstrução da imagem feminina através da ironia ............69 
3. Alfonsina Storni e o universo erótico feminino cantado em versos........80 
3.1 Mulher ideal x Mulher real...........................................................................87 
3.2 Mulher ativa do século XX ..........................................................................99 
Conclusão ........................................................................................................109 
Anexos .............................................................................................................112 
Referencial bibliográfico................................................................................11 8 

 
 

 
 
 
 

 
 
 
 



 9

 
INTRODUÇÃO 
 

 
 

Um dia o acaso me trouxe a seguinte declaração soy un alma desnuda en 

estos versos, alma que ha de morir de una fragancia, de un suspiro, de un verso en 

que se ruega, Sin perder, a poderlo, su elegancia. A delicadeza do poema me 

despertou a curiosidade para saber quem havia sido Alfonsina Storni, nome até 

então completamente desconhecido para mim. Lendo outros poemas acabo por 

descobrir que de suas mãos saíram versos que revelavam as lentas alterações do 

cotidiano das mulheres que viveram nas primeiras décadas do século XX. Filha de 

imigrantes falidos, Alfonsina Storni chega à cidade de Rosário com apenas três anos 

de idade e aí vive até os dezenove, quando decide se mudar para Buenos Aires. 

Chega sozinha na capital argentina, onde viverá grande parte de sua vida, que se 

transformará em um mito. A vida de Alfonsina Storni foi fascinante por sua coragem, 

mas seu maior mérito não foi ter sido mãe solteira e adepta do amor livre em uma 

época onde muitas mulheres ainda tinham como único horizonte de expectativa o 

ideal burguês de felicidade: um casamento onde encontrasse proteção e uma casa 

harmoniosa. O maior mérito de Alfonsina foi ter vencido os obstáculos financeiros, 

ter se tornado uma escritora que tinha seu nome reconhecido (positiva ou 

negativamente) e usado seu conhecimento em prol dos direitos femininos. Alfonsina 

Storni se fez uma exceção por vir de uma condição social precária e ter sentido na 

pele todas as turbulências da modernidade nas ruas portenhas. Derrubando todos 

os obstáculos, conseguiu se transformar em uma intelectual e atuar em prol da 

mulher. Sem esconder-se atrás de um pseudônimo escreveu artigos importantes em 

diversos jornais locais, publicou livros de poesia e peças de teatro, sentiu o 

preconceito tanto masculino quanto feminino. Hoje, ela é conhecida por sua vida 

transgressora e mitificada por conta de seu suicídio em Mar del Plata. Quando se 

fala em Alfonsina, qualquer argentino logo se lembra da música Alfonsina y el mar; 

inúmeras biografias estão sendo publicadas ajudando a cultuar e mitificar sua vida. 

No entanto, sua obra encontra-se um pouco esquecida. Nos propomos a estudar a 

obra de Alfonsina Storni por esta ter cantado em versos de boa qualidade literária a 

vida de Buenos Aires e de sua sociedade. Dentre as vertentes de sua obra, ficamos 

com a que nos levará ao quadro social da mulher argentina do início do século XX e 



 10

recorremos a uma análise de cunho histórico-social baseada em teorias de gênero 

que levam em consideração a presença da mulher e seu papel dentro da sociedade.  

Para que tal objetivo fosse cumprido no primeiro capítulo fizemos uma 

busca sobre as condições sócio-culturais da mulher dentro da sociedade argentina. 

Retrocedemos no tempo para que fosse possível entender a época na qual 

Alfonsina viveu. Nos séculos que antecederam o período conhecido como 

Modernidade, encontramos uma posição extremamente marginal da mulher em 

relação à sua educação. Não havia escolas com o objetivo de instruir eruditamente 

as meninas, tais estabelecimentos apenas criavam donas-de-casa. Com a chegada 

do governo de Sarmiento, ocorre uma profunda alteração no sistema educacional e 

as mulheres começam a se instruir. Algumas se atrevem a escrever poemas e 

romances, mas sempre escondidas atrás de um pseudônimo masculino. Com a 

chegada do século XX, já se pode encontrar nos corredores das universidades a 

presença feminina, ainda de forma tímida. Esta presença feminina se deu também 

graças ao surgimento da Primeira Onda Feminista, que aproveitou a chegada da 

Modernidade para lutar por um espaço mais justo para as mulheres. Assistimos 

neste período uma reformulação nos jornais, o surgimento de uma classe média e 

baixa letrada, a alfabetização dos filhos de imigrantes, uma maior abertura editorial e 

o aparecimento de uma cultura massificadora. Para expor tais alterações culturais, 

levamos em conta, principalmente, as pesquisas desenvolvidas por Beatriz Sarlo em 

Una modernidad periferica e El império de los sentimientos. Apesar de tratar do 

assunto de gênero de uma maneira parcial, em Una modernidade periférica, Sarlo 

nos deixa vários caminhos a serem desbravados sobre a questão da formação de 

leitoras e escritoras na modernidade argentina. Através de seus estudos sobre as 

alterações culturais ocorridas no início do século XX, aliados a outras pesquisas, 

pudemos detectar que algumas mulheres aproveitaram as brechas da modernidade 

para começar a se instruir e escrever assumindo sua identidade feminina. Nesta 

época surgem diante do público leitor nomes como os de Nydia Lamarque, Norah 

Lange, Delfina Bunge e Alfonsina Storni. Os três primeiros nomes saíram da 

aristocracia local e escreviam poemas de uma forma esperada para uma mente 

feminina. Encerradas nos limites do espaço privado, estas mulheres confeccionavam 

poemas recatados, onde figuravam a busca de um amor transcendental. Ganharam 

a simpatia de vários críticos e escritores da época, pois não ultrapassaram as 

fronteiras da decência moral. O nome de Alfonsina Storni apareceu destoante neste 



 11

grupo de escritoras. Não freqüentava os salões da aristocracia, trabalhava para se 

manter e criar o filho, além de escrever versos de teor erótico e feminista. Destoar do 

esperado por uma mulher lhe rendeu o ataque agressivo da crítica contemporânea e 

o descaso de muitos. Mesmo assim, ainda conseguiu fazer parte do grupo Nosotros 

e posteriormente convive com escritores de nome aceito pela crítica. Mas a sua 

presença entre estes intelectuais era uma espécie de curiosidade, todos queriam 

conhecer aquela mulher atéia, que vivia sozinha e queria a igualdade dos gêneros, 

como revelou Delfina Bunge em seu diário.  

Completamente envolvida com o feminismo, Alfonsina transfere para sua 

obra poética os pressupostos deste movimento e o choque social proporcionado 

pelos mesmos. No segundo capítulo tratamos de pontuar vários aspectos temáticos 

de sua obra que fizeram com que Alfonsina destoasse das demais escritoras de sua 

época e reivindicasse uma nova forma de dizer-se mulher, para isso dividimos a 

análise dos poemas em três partes. A primeira delas diz respeito às alterações no 

espaço privado, proporcionadas tanto pelo surgimento do feminismo quanto pela 

modernidade. Em seguida analisaremos a nova postura da mulher dentro do espaço 

social e que se faz presente na obra de Storni através de vários recursos, entre elas 

a ironia e a parodia.  

 Em seus versos podemos sentir as alterações no cotidiano feminino e a 

dificuldade destas mudanças para se estabelecer em uma sociedade impregnada 

pelo patriarcalismo e pela Igreja Católica. Encontramos a inquietação das primeiras 

feministas em busca de uma maior liberdade para a mulher, para isso usamos obras 

como Woman and Labour, de Olive Schreiner e A room of one’s own, de Virginia 

Woolf.  Vamos encontrar um chamado para que as mulheres andem ao lado do 

homem e não atrás dele. Em seus versos de teor social encontramos um apelo para 

que as mulheres se instruam, trabalhem e alcancem sua liberdade financeira. Este 

seria o primeiro passo rumo à liberdade, já que ganhando o espaço público, várias 

alterações ocorreriam no lar. O espaço público irá aparecer pela primeira vez em 

poemas saídos de uma mão feminina. Alfonsina não se contenta mais em olhar o 

mundo através das janelas da casa, ela quer mais e se deixa levar pela multidão. 

Iremos ver que em seus poemas, ela reivindica que todas as mulheres tenham 

direito de usufruir a vertigem da modernidade. Entrega-se às ruas como Oliverio 

Girondo e Roberto Arlt fizeram. Perdida no meio dos desconhecidos, deixa-se 

embriagar pelo som do tango, pelo gosto da champagne, pelas linhas do corpo de 



 12

um homem com quem divide o espaço do coletivo.  Alfonsina cria para si uma 

versão feminina do flaneur estudado por Walter Benjamin. Encerrando o capítulo 

analisaremos um recurso fortemente presente na obra de Alfonsina, a ironia. 

Utilizada como forma de desestruturação dos alicerces patriarcais, a ironia nos seus 

poemas acaba por reforçar o surgimento de uma nova identidade feminina. Aqui 

articulamos as idéias feministas da Primeira Onda com os estudos bakhtinianos 

sobre bivocalidade e estudos realizados por Linda Hutcheon sobre ironia e paródia.  

Chegando ao terceiro capítulo vamos tratar da temática que mais 

perturbou os contemporâneos da escritora, o erotismo. Trilhando a história da 

literatura de autoria feminina, podemos apontar Alfonsina Storni como uma das 

poetas fundacionais do erotismo feminino mais explícito na América Latina, ao lado 

das uruguaias Delmira Agustini e Juana de Ibarbourou. A temática erótica em versos 

femininos desenvolveu-se tardiamente graças a diversos fatores que serão 

apontados na introdução do capítulo, que ajudará a contextualizar a obra de 

Alfonsina. Logo em seguida analisaremos a obra da autora dividindo em dois pólos: 

a tensão entre o modelo do eterno feminino e uma nova identidade que começava a 

surgir; e a nova postura assumida por algumas mulheres nos jogos da conquista 

dentro da modernidade. 

No primeiro ponto analisado encontraremos a constante tensão entre o 

que se espera que seja uma mulher e os desejos que ela esconde. Nesta etapa 

veremos que a autora enfraquece o discurso patriarcal mostrando a disparidade 

entre o tratamento dado sobre a temática sexual em ambos os gêneros. Mais 

adiante analisaremos como esta nova identidade feminina que acaba de surgir se 

comporta diante do sexo, já que a atitude patriarcal não mais a satisfaz. Aqui iremos 

recorrer a Michel Foucault para explicar o motivo pelo qual tal discurso encontrou 

abertura na época vivida pela autora e a Simone de Beauvoir. Apesar de O Segundo 

Sexo ser o marco do início da Segunda Onda do feminismo, nos utilizamos desta 

obra, já que foram detectados nos versos de Alfonsina temas que só seriam 

abordados a partir de 1945, como menopausa, menstruação, fertilidade, métodos 

anti-conceptivos e o despertar do desejo feminino vinculado a uma questão orgânica 

e não à presença de um corpo masculino.  

Achamos pertinente esta forma de analisar a obra, pois o objetivo seria 

apontar a nova maneira de se dizer mulher, expondo assim, o motivo pelo qual a 

autora foi relegada ao ostracismo. O reconhecimento do valor da obra de Alfonsina 



 13

não pôde ser vislumbrado pelas pessoas de sua época, este só seria descoberto 

várias décadas mais tarde. No entanto, mesmo com o valor agora reconhecido, os 

estudos acerca da obra de Alfonsina Storni continuam sendo insuficientes, por se 

tratar em sua maioria de artigos que vinculam ainda a vida à obra.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 14

A OUTRA VOZ DA MODERNIDADE: O LUGAR DO FEMININO NA 
LITERTURA ARGENTINA 

 
 
 

When the long struggle for the enffranchisement of women is over,  
those who read the history of the movement will wonder at the blindness 

 that led the Government of the day to obstinately resist so simple and  
so obvious a measure of justice. 

(Ronald Read, 1972) 
 
 

 No ano de 1912 chega a Buenos Aires, com alguns versos de autoria 

própria, um livro de Darío e pouca roupa, uma jovem de 20 anos, filha de imigrantes 

suíços, solteira, grávida, fugindo da pacata Rosário na esperança de poder traçar 

seu destino sem as amarras de uma sociedade conservadora. Saindo da Estação de 

Retiro, Alfonsina Storni ansiava por ser tragada pela população de 1.575.814 

habitantes. No meio de tantas pessoas, tinha esperanças de se transformar em mais 

um flâneur anônimo, que olha e é visto nas ruas com indiferença.  

 A sociedade encontrada por Alfonsina Storni já começava a ter 

fincadas as raízes da modernização e do fluxo migratório oriundo de meados do 

século XIX. O final da construção do novo porto reformulou a distribuição geográfica 

da cidade. As famílias mais ricas abandonavam a zona sul e rumavam em direção 

aos bairros do norte. O sul passa a ser ocupado por famílias pobres e de imigrantes. 

Estima-se que a Argentina tenha sido o país que mais sentiu o impacto do grande 

fluxo migratório europeu e que ocupou o segundo lugar entre os países americanos 

que mais receberam imigrantes entre o século XIX e primeiras décadas do século 

XX. Os navios europeus vinham abarrotados de famílias miseráveis, jogados à 

margem da sociedade pela Revolução Industrial, perseguidos por suas crenças 

religiosas ou políticas. Na capital argentina do final do século XIX estas pessoas 

misturavam-se a outras vindas do interior do país. Pelas ruas de Buenos Aires 

ouviam-se junto com o espanhol, o francês, o polaco, o russo, o italiano, diversas 

nacionalidades se esbarravam nas ruas.  

No ano em que Alfonsina Storni chega a Buenos Aires, o processo de 

urbanização já tinha feito com que os filhos das primeiras levas de imigrantes se 

encontrassem absorvidos pela nação que os acolheu, numa tentativa do governo de 



 15

acabar com a fragmentação lingüística espalhada pelas ruas. Este fato ocorreu 

graças à Lei de Educação Comum 1420, criada no ano de 1884. O objetivo do 

governo era amortecer, através da educação, os conflitos de ordem social e político 

causado pelos estrangeiros. Desta forma, a elite argentina permitiu que imigrantes 

tivessem acesso ao ensino do castelhano e da historia argentina, numa tentativa de 

disciplinar os revoltosos, fazendo-os se sentir parte da nação.  Quando Alfonsina 

chega a Buenos Aires encontra uma cidade que propicia mais oportunidades aos 

novos imigrantes. Estes, de certa forma, não eram mais obrigados a trabalhar como 

ambulantes nem nos portos, a urbanização permitia que se misturassem com maior 

fluidez às massas dos arrabaldes e que seus filhos aprendessem a língua local. 

Em 1912, a cidade ainda não tinha capacidade imobiliária suficiente para 

abraçar tantos imigrantes que chegavam ao “celeiro do mundo”, muitos destes iam 

moram em um conventillo, casas divididas por várias famílias. Com Alfonsina Storni 

não foi diferente. Da Estação de Retiro a jovem aspirante a poeta partiu em direção 

ao bairro Flores, onde dividiu uma casa com um jovem casal. Da casa nesse bairro 

afastado do Centro, Alfonsina pode sentir e viver as mudanças que aconteciam 

pelas ruas portenhas. Viu no ano em que iniciava uma nova etapa da sua vida, a lei 

Sáenz Peña remodelar o sistema eleitoral, tornando o voto obrigatório e secreto para 

todos os homens do país. Viu o tango iniciar seu período clássico, saindo das zonas 

portuárias de Buenos Aires para ser degustado pelos aristocratas locais e depois 

conquistar Paris. A partir de 1912, o tango passa por um aburguesamento, 

desaparecendo o teor pornográfico das letras para dar espaço ao choro do eu-lírico 

masculino abandonado pela Milonguita. O tango já não era uma dança tão perigosa 

e as suas letras ajudavam os recém-chegados na cidade, como Alfonsina Storni, a 

entender uma nova espécie de gíria criada pelos imigrantes na babel portenha, o 

lunfardo.  

Alfonsina também entrou em contato com as idéias feministas que 

começavam a circular na América do Sul, vindas nas malas das imigrantes 

européias ou através de algumas mulheres abastadas que conheciam de perto as 

sociedades norte-americana, inglesa e francesa. Trajando roupas mais soltas e 

leves, as mulheres gradativamente começam a ocupar o espaço público, tornando-

se freqüentadoras de cafés, teatros, cinemas, praticam esportes e andam pelas 

ruas, embora muitas ainda precisassem de uma dama de companhia. Ao ganhar o 

espaço público, a mulher não restringe sua presença apenas aos ambientes de 



 16

lazer, muitas passam a enfrentar os preconceitos de gênero e convidam-se a entrar 

no mercado de trabalho. Professoras, médicas, atrizes, cantoras, advogadas, 

comerciarias, jornalistas, escritoras surgem no seio da sociedade portenha, 

proporcionando a estas mulheres uma vivência maior das transformações do 

período em que viviam. Alfonsina Storni, mãe solteira em uma cidade grande, foi 

uma dessas mulheres que saíram dos umbrais do ambiente privado do lar para 

sentir de perto a turbulência das ruas, atuando em diversas ocupações até chegar 

ao mundo dos jornais e das editoras.  

Em 1916, Hipólito Yrigoyen1 assume a presidência da República e abre 

espaço para que alguns setores das camadas mais pobres possam ser incorporados 

à política e ter um maior acesso à educação. Cria o projeto de Reforma Universitária 

que possibilitará a presença de membros da classe média no Ensino Superior e dá 

um avanço no ensino de base. Os resultados dessa Reforma serão sentidos em um 

tempo relativamente curto, quando em 1930, o número de analfabetos em Buenos 

Aires será de apenas 6,64%. Vale a pena ressaltar que grande parte dos ditos 

alfabetizados possuía apenas uma capacidade de leitura e escrita básica, mas que 

de certa forma serviu para ampliar a camada de leitores que consumiam revistas e 

jornais.  

Com o aumento do número de leitores surge uma nova forma de se fazer 

jornalismo. Textos curtos para serem lidos de maneira ágil enquanto o consumidor 

se encaminhava para o trabalho, formato que não exigia uma leitura feita na poltrona 

de casa, e cadernos com informações que iam desde notícias policiais até poesia. 

Este era o novo jornal que surgia dentro da Argentina batendo de frente com o 

jornalismo tradicional e adaptando-se às mudanças culturais e sociais da época. 

Revistas como Caras y Caretas, Mundo Argentino, El Hogar, abriam espaço em 

suas páginas para anúncios publicitários com influência hollywoodiana fortemente 

marcada. Pelas revistas desfilam mulheres fumando nos cafés, consumindo álcool, 

dirigindo, aproveitando o espaço urbano despreocupadamente sem suas respectivas 

damas de companhia além de um pequeno espaço para artigos com idéias 

feministas. Editoriais com este perfil também tiveram suas páginas freqüentadas por 

vários escritores vanguardistas, como Roberto Arlt e Benito Lynch. Publicar livros em 

                                                 
1 Hipólito Yrigoyen era membro do Partido Radical, fundado em 1891. Formado por membros da classe média, 
o principal objetivo deste partido era a luta contra a hegemonia oligárquica e se caracterizou como um 
movimento em busca da democratização social e cultural argentina.   



 17

Buenos Aires ainda era uma tarefa difícil e estes jornais e revistas serviam de porta 

de entrada para autores que acabavam de estrear no mundo das letras. As 

mudanças trazidas pela modernidade podiam ser encontradas nestas novas revistas 

e jornais, mas é dentro da revista Martín Fierro que será proposta uma poética de 

teor cosmopolita e com a utilização dos ismos da vanguarda européia com ares 

argentinos, dando uma nova tonalidade à literatura local.   

Martín Fierro teve sua primeira publicação no ano de 1924, proclamando 

as idéias vanguardistas da elite intelectual argentina. Os membros da Martín Fierro 

pregavam o concurso literário para a divulgação de novos escritores e que era 

obrigação do Estado proteger seus artistas. Declaravam-se contra o lucro 

proveniente da arte e acreditavam que uma nova espécie de leitor poderia ser criada 

se estes fossem afastados da arte mercantilizada e tivessem seus gostos lapidados 

pelos verdadeiros artistas. Fundado por Evar Méndez, esta revista pretendia reunir 

as cabeças consideradas mais avançadas da intelectualidade argentina, 

desmistificando as instituições tradicionais e cantando os avanços trazidos com a 

modernidade. Podemos observar tais aspectos no manifesto escrito por Oliverio 

Girondo no primeiro número da revista:  

 

Frente a la funeraria solemnidad del historiador y del  catedrático, 
que momifica cuando toca (...) MARTÍN FIERRO siente la necesidad 
imprescindible de definirse y de llamar a cuantos sean capaces de 
percibir que nos hallamos en presencia de una NUEVA sensiblidad y 
de una NUEVA comprensión que, al ponernos de acuerdo con 
nosotros mismos, nos descubre panoramas insospechados y 
NUEVOS medios y formas de expresión. (GIRONDO, 1924)2  

 

Ainda no manifesto escrito por Girondo encontramos um sentimento de 

credibilidade em relação à tentativa de independência defendida por Ruben Darío, 

mas nos lembra ironicamente que não podemos nutrir tão utopicamente este 

sentimento: 

 

MARTÍN FIERRO cree en la importancia del aporte intelectual de 
América, previo tijeretazo a todo cordón umbilical. Acentuar y 

                                                 
2 Apud 
http://www.library.nd.edu/rarebooks/collections/rarebooks/hispanic/southern_cone/girondo/martin_fierro.shtml  



 18

generalizar, a las demás manifestaciones intelectuales, el 
movimiento de independencia iniciado, en el idioma, por Ruben 
Darío, no significa, empero, que habemos de renunciar, ni mucho 
menos, finjamos desconocer que todas las mañanas nos servimos 
de un dentrífico succo,  de unas toallas de Francia y de un jabón 
ingles. (GIRONDO, 1924) 

 

 

Apesar desta maneira meio negativa de enxergar a independência 

nacional, os martinfierristas acreditavam no nacionalismo lingüístico e na fonética 

nacional, renegando, desta forma, os estrangeirismos que atracavam em Buenos 

Aires na boca de pessoas oriundas de diversas partes do mundo.  É em relação à 

linguagem e ao modo de ver a literatura como produto lucrativo que os martifierristas 

se opunham à outra importante revista argentina, Claridad.  

As revistas Claridad e Los Pensadores agrupavam escritores do grupo 

conhecido por Boedo. Os membros deste setor literário não assumiram uma posição 

elitista frente ao mercado editorial e foram fortemente hostilizados pela vanguarda 

martinfierrista. O espaço aqui era aberto para uma literatura argentina de teor social, 

e por suas páginas se faziam sempre presente artigos e novelas assinadas por 

Roberto Arlt e Horacio Quiroga, por exemplo. Com uma tiragem relativamente alta 

para a época, Claridad e Los Pensadores, de acordo com Beatriz Sarlo em Una 

Modernidad Periférica, alimentavam o desejo de contato cultural das camadas média 

e baixa da população:  

 

Claridad, editorial y revistas, Los Pensadores, Los Intelectuales, 
publican de todo: ficción europea, ensayo filosófico, estético y 
político. Arman la biblioteca del aficionado pobre; responden a um 
nuevo público que, al mismo tiempo, están produciendo, 
proporcionándole una literatura pedagógica, accesible tanto 
intelectual como económicamente. Estas editoriales y revistas 
consolidan un circuito de lectores que, también por la acción del 
nuevo periodismo, está cambiando y expandiéndose: se trata de una 
cultura que se democratiza desde el polo de la distribuición y el 
consumo. (SARLO, 2003: 19) 
 
 
 

Pode-se dizer que os escritores de Boedo se destacaram mais por suas 

tendências sociais, influenciados pelos russos Gorky e Tolstoi, do que por um 

posicionamento estético. Suas obras retratavam o cotidiano dos bairros humildes, 



 19

dos imigrantes e utlizavam-se da arte para reivindicar mudanças sociais. A presença 

de uma militância política dentro da literatura, o uso do lunfardo e as altas tiragens 

da revista causavam constantes choques com os martinfierristas, também 

conhecidos como grupo Florida. Estes, por sua vez, queriam uma literatura 

cosmopolita, de teor mais refinado para pulverizar o lunfardo do idioma falado na 

Argentina. Mas uma coisa estes dois grupos tinham em comum, o descaso contra a 

chamada literatura de kiosco. 

Esta modalidade literária conhecida por literatura de kiosco também surge 

junto às mudanças operadas no interior do jornalismo argentino e circula 

principalmente pelos subúrbios de Buenos Aires. Este tipo de produto cultural 

representa o surgimento de uma nova camada de leitores e, criando a ilusão de que 

se está consumindo cultura, estes editoriais conseguiram somar uma larga margem 

de lucro. O formato era economicamente mais acessível e o conteúdo de fácil 

alcance para a população menos letrada. Os principais leitores deste produto 

cultural eram jovens estudantes e mulheres que se deslocavam às bibliotecas dos 

bairros em busca de alguns momentos prazerosos. A leitura destes textos era ainda 

mais ágil do que a das revistas e jornais como Los Pensadores, as tiragens eram 

altas, o preço era baixo, os artigos contemplavam toda a família e o valor literário 

praticamente nulo. As formas estéticas que circulavam neste tipo de produto eram 

de teor modernista ou neo-romântico, condenadas pelos vanguardistas. No espaço 

reservados à mulher encontravam-se textos de teor moralizante que alimentavam os 

velhos sonhos do príncipe encantado, lições de como conseguir um marido, dicas de 

moda, receitas culinárias, instruções de boas maneiras e versos vigiados pelos 

editores. Como uma forma de propaganda contra a literatura de kiosco e suas 

histórias folhetinescas, fala a revista Los Pensadores, já na primeira edição:  

 
“Muy especialmente recomendamos (esta) lectura (...) 
particularmente a las mujeres que tienen por costumbre leer los 
‘cuentuchos’ que se publican en esas novelas semanales que 
abundan tanto como POCO VALEN”. 3  

 

Do outro lado do mundo jornalístico ainda estavam os jornais que seguiam 

os moldes tradicionais e, obviamente, apresentavam uma resistência às novas 

                                                 
3 Apud MANGONE, 1989. 



 20

idéias trazidas pela modernidade. Jornais como La Nación de certa forma acabaram 

por sucumbir às mudanças e na década de 1920 criara-se um espaço à parte 

dedicado à cultura, era o suplemento cultural que saía uma vez por semana.   Suas 

páginas são dedicadas a autores já consagrados e alguns que começam a surgir, 

não há espaço para idéias feministas, o divórcio é fortemente negado e o tema mais 

discutido é o amor. O movimento de vanguarda não é muito bem visto e não 

encontramos ecos das disputas literárias entre os grupos de Florida e Boedo. De 

acordo com Carlos Mangone em La Republica Radical: Entre crítica y el mundo, os 

suplementos dos jornais mais tradicionais viram as costas para a produção 

contemporânea, demonstrando pouco caso: 

Durante este período el suplemento no contiene un sistema de 
lecturas, ya que la parte bibliográfica permanece en el cuerpo del 
diário y su lugar natural lo ocupa una sección, ‘La vida literária’ ( a la 
manera de la revista de Anatole France) que consiste más em um 
anecdotário y um conjunto de miscelâneas que en comentário de 
libros. De esta manera el suplemento pone poco en juego sus 
relaciones com la literatura contemporánea y, por supuesto, con la 
producción argentina. El único punto de contacto son los poemas y 
relatos que se publican en sus páginas. (MANGONE, 1989: 96) 

 

Jornais e editorias que assumiam o mesmo posicionamento negligente 

diante dos vanguardistas eram escassos. Por esta época os vanguardistas já 

haviam conseguido seu espaço dentro do cenário cultural portenho. As mudanças 

ocorridas ao longo das primeiras décadas do século XX fizeram com que o ambiente 

literário sofresse modificações drásticas que ajudaram os vanguardistas a fincarem 

suas idéias. Na década de 1920 as relações literárias haviam se metamorfoseado, 

não se via mais com tanta freqüência relações baseadas na amizade (até então 

exclusivamente masculina) e no sobrenome. Com o surgimento de novas formas 

culturais, o cenário intelectual abre uma fenda para indivíduos antes marginalizados, 

o espaço literário se desloca dos salões aristocráticos para os cafés e a literatura 

passa a ser uma profissão, graças ao espaço cedido pelos jornais. A figura do 

escritor se modifica, de forma alguma se assemelha ao aristocrata dos séculos 

anteriores que escrevia como hobby, como nos afirma Fermín Estrella Gutiérrez: 

 
Antes de ahora, ser escritor era un lujo ocioso al lado de otras 
preocupaciones consideradas como más sérias. Presidentes de la 
República, militares, oradores forenses, clubmen, encontraban tiempo, 
al margen de su intensa vida social, para escribir a vuela pluma 



 21

poesía, novelas, crónicas de viaje, artículos de crítica, ensayos. El ser 
escritor no constituía el destino central de sus vidas.4  

 

Com as mudanças surgidas nos centros cosmopolitas do mundo, o 

escritor já não sofria tanto com a indiferença e poderia ser lido em qualquer lugar. A 

modernidade proporcionou que estes escritores profissionais pudessem cantar com 

notas vanguardistas a vertigem tecnológica em diferentes focos, sob diferentes 

pontos de vista e romper com os academicismos. Com a modernidade novas vozes 

se fizeram ouvir, os grupos vanguardistas abriram espaços para que algumas 

mulheres pudessem se expressar, como foi o caso de Norah Lange inserida no 

grupo Martín Fierro e Alfonsina Storni que foi membro do grupo Nosotros.  

Mas qual foi o caminho trilhado por estas mulheres até ganharem a 

aceitação dos vanguardistas? Quais as condições que a sociedade lhes oferecia 

para que este caminho pudesse ser trilhado? Como a vertiginosa modernidade 

afetou suas vidas culturalmente?  

 

1.1 Formação intelectual feminina: as leitoras 

Para atingirmos a abertura dada pelos vanguardistas a algumas escritoras 

faz-se necessário voltar alguns séculos na história argentina. Chegando ao século 

XVIII, iremos encontrar os primeiros movimentos de acesso ao mundo das letras. É 

certo que a educação feminina que aqui encontramos é ainda muito rudimentar. 

Logo no início do século a instrução se restringia, geralmente, a uma educação 

doméstica com aulas de artesanato e noções de escrita. Nos anos de 1796 e 1797, 

Manuel Belgrano entre seus projetos educacionais, aconselha que sejam abertas 

escolas gratuitas onde as mulheres possam ter acesso a uma educação cristã, 

costura, bordado e aprimoramento da leitura. O público alvo deste projeto eram 

jovens pobres que corriam o risco de cair no mundo da prostituição. A 

precariedade do ensino permanecerá a mesma durante anos, até que em 1823 

Rivadavia traz da França algumas professoras para trabalhar em estabelecimentos 

de ensino oficiais. Ao redor do país as meninas começam a estudar francês, 

inglês, espanhol, história, geografia, filosofia, costura e bordado. Apesar do 

avanço, a educação que estas adquiriam ainda era muito pobre e a maioria 

                                                 
4 Apud SALOMONE, 2006. 



 22

termina seus estudos levando consigo uma bagagem de falhas ortográficas e 

dificuldades de leitura.  

Apenas nas últimas décadas do século XIX, a educação argentina ganha 

ares mais sérios, com os diversos projetos criados pelo presidente Sarmiento, 

defensor de um ensino igualitário entre os sexos: 

 

Si la educación general de los varones no fuese todavía un 
desiderátum entre nosotros – dice- ¿conceberíase en efecto la idea 
de dar instrucción aun elemental a los niños varones y no a las 
mujeres? ¿Al hermano y no a la hermana? ¿Al que ha de ser el 
esposo y padre y no a la que ha de ser esposa y madre? ¿Por qué 
perpetuar deliberadamente en el uno la barbarie que quiere 
destruirse en el otro?5  

 

Com o objetivo de acabar com a barbárie intelectual feminina, Sarmiento 

traz dos Estados Unidos cinqüenta professoras para ajudá-lo na reforma 

educacional. Cria Escolas Normais, onde além de terem acesso à educação um 

pouco mais refinada, as mulheres também poderiam se formar professoras. Antes 

de Sarmiento, muitos professores que circulavam pelas escolas do país eram 

autodidatas e nem sempre possuíam o conhecimento necessário para ocupar tal 

cargo.  

Várias Escolas Normais começam a ser construídas nas capitais das 

províncias e em algumas cidades do interior, mas o resultado alcançado logo de 

início não é muito gratificante. O número de alunas é escasso, chegando a oscilar 

entre duas ou dez alunas por turma. Destas poucas mulheres freqüentadoras das 

Escolas Normais, muitas estavam ali pela curiosidade do novo, para adquirir 

cultura e estarem preparadas para um “imprevisto futuro”. Para ver seu projeto 

seguir adiante e ser fincado na sociedade argentina, Sarmiento conta com a ajuda 

de diversos seguidores, entre eles Juana Paula Manso, Francisca Jacques, Raquel 

Camaña e Rosário Peñaloza. Destas, a que mais se destacou foi Juana Manso, 

convidada a dirigir diversos estabelecimentos de ensino, primeira mulher a ocupar 

um cargo público na história do país (ficou adiante do Departamento de Escolas, 

criado por Avellaneda). Também foi fundadora de um dos mais importantes jornais 

femininos da época, Álbum de Señoritas. 

                                                 
5 Apud NEWTON, 1967. 



 23

Com o passar do tempo, o número de alunas aumenta, muitas perdem o 

temor de abraçar uma profissão e outras encaram a Escola Normal como uma via 

de acesso ao Ensino Superior, já que aqui será preenchido de uma maneira mais 

proveitosa o tempo dedicado ao desenho e ao bordado. O número de anos 

dedicados a esta etapa da formação intelectual também aumenta de três para 

quatro anos e adentra-se no século XX já com algumas mulheres ocupando vagas 

nas universidades. 

 Mesmo com todos estes avanços, muitas famílias abastadas ainda 

preferiam que os primeiros passos da educação das filhas fossem realizados em 

casa. O acesso à cultura ainda era visto como prioridade masculina e poucas 

famílias se interessavam em oferecer uma educação sólida às filhas. Em sua 

autobiografia, Cadernos de Infância, Norah Lange recorda a educação que recebeu 

até entrar na Escola Normal: 

 
Diariamente Miss Whiteside reunia-se no seu quarto para as aulas, 
prosseguindo os cursos de inglês, geografia, história e religião. 
Minhas irmãs estudavam conscienciosamente. Suzana e eu 
começávamos mais tarde e lembro-me ainda do livro de Manet, no 
qual li as primeiras coisas. Da Argentina, sabíamos muito pouco. De 
tarde, enquanto minhas irmãs praticavam escalas no piano ou 
aprendiam a cerzir meias em grandes ovos de madeira que ninguém 
já quase não utilizava, sentada no chão distrai-me num 
passatempo preferido. (LANGE, 1947: 35) 
 
 

  Assim era a rotina educacional das meninas cujas famílias tinham 

recursos suficientes para contratar alguma professora, que em sua maioria eram 

estrangeiras. Aqui reside um grave problema na formação intelectual feminina. 

Tendo em vista que as profissionais mais procuradas eram francesas ou inglesas, o 

conhecimento do idioma espanhol era escasso, fazendo com que muitas tivessem 

dificuldades para se expressar no idioma pátrio. Victoria Ocampo em seu artigo 

Palabras francesas, publicado na Revista Sur, defende-se da acusação de escrever 

em francês por puro esnobismo de elite, afirmando que: 

 

Muchos de nosotros empleábamos el español como esos viajeros 
que quieren aprender ciertas palabras de la lengua del país por 
donde viajan, porque esas palabras les son útiles para sacarlos de 
apuros en el hotel, en la estación y en los comercios, pero que no 



 24

pasan de ahí. Sin embargo, pese a las apariencias, no podíamos 
dejar de pensar y para esto necesitábamos palabras. Educadas por 
institutrices francesas y habiéndonos nutrido de literatura francesa, 
buen número de entre nosotras iba naturalmente a tomar sus 
palabras de Francia. Pero las institutrices de nuestra infancia y las 
abundantes lecturas no justifican totalmente nuestro reflujo 
obstinado hacia el francés, al menos en la mayoría de los casos. 
(OCAMPO, 1931: 22)  

 

O ensino do espanhol só acontecia quando as meninas entravam em 

alguma Escola Normal, mas como Victoria Ocampo nos revelou, muitas já estavam 

familiarizadas com idiomas estrangeiros. Mesmo ainda com algumas dificuldades, 

como o domínio do idioma e nivelamento cultural, em 1882, a Argentina ganha a 

primeira mulher com nível superior da história da nação, Cecília Grierson. Formada 

em medicina, depois de largos anos trabalhando no Hospital Rivadavia, resolve 

fundar uma escola de enfermeiras, que custeia com seu próprio dinheiro. Depois de 

Cecília Grierson, algumas mulheres resolveram seguir o mesmo caminho. Pouco a 

pouco as universidades argentinas começam a ser freqüentadas por mulheres, 

graças também às idéias feministas que chegam ao país em meados do século XIX 

e início do século XX.6 Os números ainda eram muito tímidos e mesmo com estas 

conquistas, ainda existiam muitas barreiras a serem derrubadas 

Uma destas barreiras pode ser sentida dentro da literatura da época, tanto 

nas dificuldades que as mulheres esbarravam ao tentar escrever quanto para se 

constituírem como leitoras. Embora pelo centro de Buenos Aires existissem muitas 

bibliotecas e livrarias, o acesso a estas era quase exclusivamente de intelectuais 

masculinos pertencentes à aristocracia. No artigo, Las Lectoras, publicado em 1920 

no jornal La Nación, Alfonsina Storni, sob o pseudônimo de Tao Lao, revela ao seu 

público como era a relação do universo feminino com a leitura. Tendo como foco 

aquelas leitoras consideradas formadas, deixando de lado as consumidoras de 

folhetins e revistas, afirma que o acesso às obras literárias era vigiado. Seu alvo de 

estudo freqüenta livrarias acompanhado pela mãe, que nunca permite que suas 

filhas adquiram obras de autores novos. A grande maioria procura sempre leituras 

canônicas de conteúdo místico, sentimental e romântico. A leitura é encarada como 

um momento de deleite, não devendo exigir grandes teorias filosóficas ou científicas. 

                                                 
6 O feminismo será tratado no capítulo seguinte.  



 25

Atendendo a estes requisitos, figura um grande número de autores na lista branca, 

entre eles: Balzac, Juan Ramón Jiménez, Marcelle Tinayre, Jacinto Benavente, 

Ruben Darío e os argentinos Manuel Gálvez e Martínez Zuviría.  Entre as elites 

existia uma espécie de index literário, no qual muitas obras eram mal vistas e sua 

leitura proibida para mulheres, um destes livros proibidos era De Profundis, de Oscar 

Wilde. Sobre a lista negra, Victoria Ocampo, desta vez em sua autobiografia, nos 

conta alguns episódios de suas dificuldades para ler tudo o que queria: 

 

Yo era una lectora fácil, también voraz y omnívora. Lo malo era 
que no podía ir a una librería a comprar cualquier libro que me 
interesara ... Muchísimos libros estaban en el índex caseros. 
Algunos de manera incomprensible, ... Ejemplo de esta censura 
sin motivos aparentes fue el secuestro de mi ejemplar de De 
profundis (Oscar Wilde) encontrado por mi madre debajo de mi 
colchón, en el Hotel Majestic (París). Yo tenía diecinueve años. 
Por supuesto que hubo una escena memorable en que yo 
declaré que así no seguiría viviendo y que estaba dispuesta a 
tirarme por la ventana. Mi madre no se dejó inmutar por la 
amenaza, no me devolvió el libro y salió de mi cuarto diciendo 
que yo tenía compostura. Le di inmediatamente la razón, tirando 
medias por la ventana. (OCAMPO, 2006: 61) 

 

As mulheres só podiam ler revistas que as educassem para a vida 

conjugal, dessem dicas de culinária, moda, versos e obras de autores canonizados, 

de estilo literário clássico e romance “cor-de-rosa”, para alimentar o sonho do 

casamento como ideal de vida. Se por acaso alguma delas quisesse ter acesso 

àqueles livros feitos para serem lidos por homens, deveria fazê-lo clandestinamente, 

para não cair no ridículo nem ter atritos com os familiares.  Sobre estas dificuldades 

de acesso ao mundo literário, Manuel Galvéz em seu livro Amigos y Maestros de mi 

juventud, confessa: 

 
 Pero en aquellos tiempos, una joven distinguida no podía tampoco 
leer o dejar entender que leía. Se toleraba que las jóvenes leyesen 
por pasar el tiempo, siempre que fuesen libros que poco tuviesen 
que ver con la literatura.  
 

 

 Mulher que consumia literatura corria o risco de perder a beleza, a 

suavidade feminina e a elegância. Entre as mulheres das camadas populares o 



 26

acesso ao livro era ainda mais restrito, devido às condições econômicas e a 

distância entre o subúrbio e o centro de Buenos Aires. Estas consumiam a já 

mencionada literatura de kiosco e suas aventuras folhetinescas semanais. As 

mulheres consumidoras deste produto cultural não sofriam a mesma vigilância que 

as mais abastadas em relação à leitura. Esta modalidade literária era compartilhada 

por todos os membros da família, lá não iríamos encontrar material “obsceno” que 

poderia desvirtuar as jovens. Então, circulava livremente pelos subúrbios argentinos, 

folhetins, revistas e jornais recheados de gravuras e textos que ensinavam boas 

maneiras, como conseguir um marido, como cuidar do corpo e da casa, além de 

versinhos tecidos com metáforas delicadamente perfeitas para arrancar suspiros das 

donzelas. O encarregado de adquirir estes exemplares era sempre um homem, 

como nos revela Beatriz Sarlo em El Império de Los Sentimientos (2000), que se 

dirigiam até a banca mais próxima e depois tratava de passar a revista para suas 

irmãs e namorada.  Reproduziremos aqui um trecho da revista Para Ti, de abril de 

1926 que aparece no livro Alfonsina Storni, mi casa es el mar, de Tânia Pleitez: 

 

...si en la calle encuentra algunas amigas, es natural que las salude 
y que hable com ellas; pero debe evitar reír de modo bullicioso y 
hablar en voz alta. En caso de que sus amigas olviden esa regla de 
buen tono, se les recordará esa regla y se procurará que no chillen y 
no hagan que la gente se fije en el grupo que forman. Yendo por la 
calle no debe volver nunca la cabeza para mirar mejor a una 
persona – hombre o mujer – que haya pasado por su lado.7  

 

Mas não eram estas dicas de bom comportamento que faziam o sucesso 

da literatura de kiosco. Toda semana, suas leitoras esperavam ansiosamente pelas 

próximas aventuras de suas personagens folhetinescas, presente em La Novela 

Semanal. As histórias que por aqui passam, criam um ambiente propício para que as 

leitoras esqueçam de seus problemas do dia-a-dia. Filhos, trabalho, afazeres 

domésticos cedem lugar a um cotidiano regido pelo amor e pelos desejos que este 

sentimento acarreta. Beatriz Sarlo afirma que estes textos são textos de felicidade e 

que proporcionam felicidade aos seus leitores: 

 

Su modelo de felicidad es moderado y se apoya sobre dos 
convicciones. Que existe, en primer lugar, una felicidad al alcance 

                                                 
7 Apud PLEITEZ, 2003. p. 32. 



 27

de la mano, anclada en el desenlance del matrimonio y la familia; 
que, en segundo lugar, el mundo no necesariamente debe ser 
cambiado para que los hombres y las mujeres sean felices. (SARLO, 
2000: 22) 

 

Pode-se dizer então, que a felicidade proporcionada por estes textos 

encontra-se vigiada pela moral e regras sociais. A estrutura desses romances 

guarda as características dos folhetins melodramáticos surgidos no século XIX. 

Alicia Salomone (2006) citando Peter Brooks, nos lembra que este gênero surgiu no 

Antigo Regime como forma de instituir novas formas morais e sociais. Sua estrutura 

é sempre concentrada em dois pólos, um positivo (bem, inocência) e um negativo 

(mal, perversão) que se apresentam na tentativa de revelar que a felicidade é uma 

justiça alcançada quando se segue à boa moral. Um exemplo deste fator é sentido 

tanto na maneira como a mulher é desenhada quanto na maneira como o erotismo é 

representado. Os folhetins portenhos apresentam está mesma estrutura, tendo o 

casamento como principal fonte de segurança para mulher, sendo este o principal 

desejo feminino. Para alcançar esta felicidade suprema dever-se-ia seguir os 

mesmos passos das heroínas que se resignavam diante da sociedade e não 

tentavam mudar a ordem já estabelecida no mundo. 

As personagens femininas encontram-se encurraladas numa situação 

entre ceder e resistir aos seus desejos. Desejos encenados de maneira um tanto 

inocente nas histórias. O roçar de pernas e a trocar de olhares que preparam o 

ambiente para um futuro romance e atendem à exaltação das leitoras sobre o 

mundo íntimo de um homem e uma mulher. As heroínas folhetinescas não podem 

avançar nos seus desejos. Mulheres insatisfeitas com suas vidas, com ânsias iguais 

às de Madame Bovary, mulheres que não resistem e que se entregam aos deleites 

só permitidos no casamento, são arrastadas para um final de infortúnios.  

Para que tal idéia ficasse bem amarrada na mente das leitoras, as 

heroínas criadas eram moradoras dos subúrbios portenhos, originárias das classes 

médias e baixas, solteiras que ocupavam o tempo olhando a rua pela janela, 

passeando em companhia da mãe e das irmãs e sonhando com o futuro casamento. 

Através de um processo de identificação ficava arraigado na mente destas leitoras 

de bairro, o ideal de mulher cristã, inocente, pura, dificultando a aceitação das 

mudanças que se operavam no universo feminino do início do século XX.  



 28

 É fácil notar que formar-se leitora era uma missão complicada. O acesso das 

mulheres à cultura era ainda muito difícil, tanto para as mais ricas quanto para as 

mais pobres. Leitoras de classe abastada sofriam de vigilância e censura, enquanto 

que as demais leitoras sofriam da ilusão de estar se consumindo cultura. O espírito 

da época ainda acreditava que os homens haviam nascido para o racional, enquanto 

as mulheres eram seres delicados e sem grandes inclinações intelectuais.  Sobre a 

condição intelectual da mulher no início do século XX, escreveu Alfonsina Storni no 

seu artigo Derechos civiles femeninos: 

 
Nuestra vida intelectual femenina es todavia lerda; si aisladamente 
algunas mujeres se han destacado en el pensamiento, la gran 
mayoría, sobre todo en las províncias, permanece viviendo 
espiritualmente una vida colonial (...).  

 

 Se o acesso à leitura era tarefa árdua, o que dizer das mulheres que 

resolveram transgredir as regras e exteriorizar o talento para produzir literatura? 

Como se deu a aceitação destas poucas mulheres que conseguiram adentrar no 

mundo literário e ter seu nome reconhecido?  

 

1.2 Damas das Letras: escritoras na modernidade 

 
Quem conhece o mínimo sobre a história da relação da mulher com a 

escrita sabe o grau de marginalização que estas sofriam entre o século XIX e início 

do século XX. Embora na época tenha havido um grande número de mulheres 

aventurando-se na carreira literária o sucesso que estas poderiam obter esbarrava 

no pensamento androcêntrico. A sociedade vetava o acesso feminino a uma 

educação mais requintada e ao contato com o mundo exterior. No entanto, mesmo 

com estes obstáculos, no século XIX, começam a surgir ao redor do mundo 

ocidental, vários jornais nos quais moças de famílias tradicionais podiam escrever 

poesia como forma de passar o tempo. Estes jornais eram geralmente bancados 

pelos parentes ou sobreviviam do dinheiro arrecadado pela venda dos exemplares. 

La Aljaba, La Carmelia, Álbum de Señoritas, La Ondina del Plata são nomes de 

alguns dos jornais femininos que circularam entre as décadas do século XIX em 

Buenos Aires. Todos eles tinham em comum o fato de serem vetados aos homens e 

um tempo de vida muito curto, alguns chegando a ter apenas um número publicado.  



 29

Estes jornais serviram de treinamento literário para mulheres que 

começavam a ter acesso à cultura. Para obter certo sucesso e um tempo de vida 

mais longo, fazia-se necessário não expor idéias agressivas sobre a posição das 

mulheres dentro da sociedade. Quem praticava o exercício da escrita deveria tecer 

versos inocentes, quando um desejo era exteriorizado deveria ser feito de um modo 

discreto, camuflado por diversas metáforas que já haviam caído em lugar-comum. 

Delfina Muschietti (1989: 134) ao fazer um levantamento dos jornais e revistas 

femininos da segunda metade do século XIX até o início do século XX, afirma que o 

tema principal dos poemas e artigos eram inspirados no ideal feminino cristão. 

Enquanto donzela, os escritos refletiam um comportamento espiritualizado, suave e 

uma mente povoada por sonhos amorosos. Sendo promovida ao patamar de mulher 

casada, a inspiração deveria surgir do lar, da caridade, dos filhos e do marido, 

revelando abnegação. Rainhas do lar ou candidatas ao posto, estas mulheres 

revelavam em seus versos devotamento ao sexo masculino. Destas escritoras não 

poderíamos exigir muito. A educação recebida por elas ainda estava em processo 

de lapidação, o acesso à leitura era vigiado. Estes empecilhos educacionais 

retardaram, de certo, o alargamento de uma visão de mundo.  

Apesar de se encontrarem em um terreno ainda pouco propício para 

horizontes mais amplos, algumas mulheres conseguiram, ainda no século XIX, fazer 

da escrita uma forma de protesto. É o caso de Rosa Guerra, que em 1852, afirma: 

 

No faltará quien exclame 
Leyendoos¡ hábil pluma! 

Y hasta habrá tal vez alguno 
Que porque sois periodistas 
Os llame mujeres públicas 
Por llamaros publicistas8 

 
 

Aqui encontramos um exemplo que extrapola o limiar permitido pela moral 

da sociedade. Os versos de Rosa Guerra mostram uma maneira rara na época para 

se usar a cultura recebida. Não encontramos apenas um exercício inocente de 

escrita, mas sim, alguém se valendo de sua bagagem cultural para se rebelar contra 

os valores sociais passados por diversas gerações. Podemos encontrar claramente 

o preconceito que estas periodistas e também as primeiras romancistas sofreram ao 

                                                 
8 Apud AUZA, 1988. 



 30

tentar participar da vida pública. Escrever era um ato público e à mulher ainda lhe 

cabia o ambiente privado do lar. Escrever equivaleria a despir-se diante dos olhos da 

sociedade. O que fazer, então? 

Esconder-se atrás de um pseudônimo. Este esconderijo tornou-se um 

fenômeno no mundo ocidental entre as mulheres que se dedicavam à literatura. Nos 

jornais, o pseudônimo ajudava a guardar a identidade e manter a tranqüilidade social 

de suas autoras, nos primeiros romances que começavam a surgir, facilitava a 

aceitação das editoras, que a exemplo dos editores inglês “were not disposed to 

publish the Ms”. (BRONTË, 1994:7) A verdadeira identidade de muitas destas 

pioneiras das letras femininas argentinas tornou-se impossível de ser descoberta. 

Outras tiveram suas identidades reveladas enquanto escreviam, como foi o caso de 

Eduarda Mansilla, que se escondia atrás do pseudônimo masculino Daniel. Esta 

parecia ser a única saída para evitar comentários como o feito por Lucio Mansilla, 

irmão de Eduarda: 

 
Outra mujer. ¡Literata y poetisa! ¡Y argentina por añadidura, al 
parecer! ¿Cuándo se convencerán nuestras familias que en América 
es precario el porvenir de las literatas y que es mucho más 
conducente el logro de ciertas aspiraciones que escribir con suma 
gracia, saber coser, planchar, cocinar? ¿Y cuándo se fundará un 
gran estabelecimiento de educación en el que estas cosas se 
enseñan cientificamente bien?9  
 
 

Tal pensamento era muito difundido no século XIX, raros eram os casos 

de homens que apoiavam as letras femininas. Poucas mulheres conseguiam o apóio 

familiar. Encurraladas pelo preconceito, muitas escritoras seguiam o exemplo de 

Jane Austen, escondendo seus escritos para que ninguém desconfiasse de tal 

atrevimento.  

No século XX este terreno começa a sofrer algumas modificações, graças 

às mudanças da modernidade. Como já vimos anteriormente, as condições 

educacionais haviam sofrido alterações e o Ensino Superior pode ser vislumbrado 

como um caminho a ser percorrido pelas jovens. No entanto, as mudanças no 

universo feminino não possuem uma velocidade tão vertiginosa como nas demais 

áreas da sociedade. O que podemos presenciar neste período é o choque entre 

diversos setores da sociedade que apóiam ou continuam negligenciando os dons 

                                                 
9 Apud Ibdem 



 31

literários femininos. Revistas que não eram dirigidas por mulheres, como Caras y 

Caretas, começam a publicar a produção feminina e encorajam suas autoras a 

assinarem com seus nomes legítimos. Um bom exemplo é o de Delfina Bunge, 

escritora que conseguiu ganhar certo prestígio intelectual, mas que escrevia 

seguindo a receita para não ferir os brios masculinos. Em 1905, revela Manuel 

Gálvez, a revista Caras y Caretas resolve publicar um texto de Delfina junto com sua 

foto. Tal proposta é recusada tanto pela ala masculina da família quanto pela ala 

feminina. Publicar um texto ainda era visto como um ato que traria péssima 

repercussão para a imagem de uma moça de família, seria o mesmo que se 

comparar a uma atriz ou coisa pior. Victoria Ocampo (2006) em suas memórias 

revela que ao publicar seu primeiro artigo em La Nación fora vista com receio pelos 

demais membros da sociedade, chegando a ser taxada de mulher que 

escandalizava as ruas.  Poucos eram os pais que apoiavam tão empreitada e 

desejavam um futuro literário para suas filhas.  

Mesmo ainda existindo uma resistência, a sociedade portenha presencia 

uma explosão de escritoras nas primeiras décadas do século XX, muitas ainda 

escondidas atrás de um pseudônimo. Concursos literários também são feitos para 

que as jovens das classes mais abastadas pudessem divertir o público. Em um 

destes concursos para mulheres, Victoria Ocampo ouviu de um admirador que era 

muito bonito da parte dela escrever versos, que ela era “como los perritos que se 

paran en las patas traseras”. Apesar do clima de desdém, surgem vários romances 

escritos por mulheres e poemas publicados em jornais. Carlota Garrido de La Peña, 

Victoria Malharro, Mercedes Pujato Crespo, María Torres Frias, Norah Lange, 

Alfonsina Storni, Nydia Lamarque, a lista é extensa, mas e a qualidade das obras? 

Muitos intelectuais da época acreditavam que a prática da literatura entre as 

mulheres era apenas um estilo de vida social. Quando alguma delas publicava um 

livro ou um poema, a crítica se pronunciava afirmando que a obra era de estilo e 

conteúdo intelectual incompleto, delicado, inocente, um velho assunto conhecido da 

sociedade, mas que serviria para encantar os salões com talento amável. Algumas 

críticas que saiam nos jornais reforçavam bem esta idéia, como a publicada por José 

Gabriel nas páginas de El Hogar do ano de 1921 : 

 
(...)no conocen outro mundo que el de los amores, ya em forma 
idílica o pasional. (..) sucede que, obedientes únicamente a su 



 32

infantil imaginación ya esa actitud espiritual primitiva de lo subjetivo 
puro en que la complejidad de la vida real cede el puesto al 
simplismo de la ficción, todas imaginan lo mismo, todas expresan lo 
mismo y todas, por lo tanto, vienen a converger en motivos, en 
formas, hasta en frases y locuciones y términos. 10  
 
 

O que José Gabriel e outros críticos da época não conseguiram enxergar 

é que a precariedade da maioria das escritoras do início do século XX deve-se ao 

fato de estarem ganhando o espaço público há pouco tempo e não uma 

característica inerente ao gênero. O desejo feminino de escrever não surgiu de 

maneira repentina, estava latente e sufocado pelas faltas de possibilidades. O 

acesso a uma forma mais requintada de conhecimento fora dado já no século XIX 

com Sarmiento, mas faltava liberdade. Liberdade para ultrapassar os limiares do lar 

e poder desfrutar novas experiências. Decerto pelo espírito destas mulheres presas 

no ambiente doméstico passavam-se anseios como os de Jane Eyre: 

 
Eu ansiava por um poder de visão que ultrapassasse aqueles 
limites, que pudesse alcançar o mundo agitado, cidades, regiões 
plenas de vida de que eu ouvira falar, mas nunca vira: e então eu 
aspirava por mais experiência prática do que possuía, mais 
intercambio com gente como eu, mais conhecimento com uma 
variedade de pessoas do que estavam ao meu alcance. 11 
 
 

Também no ano de 1921, Alfonsina Storni em um artigo publicado em La 

Nación critica a precariedade das obras femininas, mas se mostra crédula diante do 

talento da mulher. Para ela o que falta é uma experiência prática, como a descrita 

por Jane Eyre. O início do século XX, para Alfonsina Storni é palco de um “despertar 

nervioso de la curiosidad y la observación femenina”. Um grande romance escrito 

pelas mãos de uma mulher seria difícil de surgir neste período, mas Storni tinha 

certeza de que no futuro isto mudaria e existiria igualdade entre a literatura 

produzida por ambos os sexos.  

Todavia, não precisamos esperar tanto para alcançar tal igualdade. 

Durante as três primeiras décadas do século XX, surgiram algumas escritoras 

capazes de ultrapassar a tão falada mediocridade da literatura feminina. Embora a 

maioria tenha se deixado enfraquecer por todas as conveniências sociais que regia 

                                                 
10 Apud MUSCHIETTI, 1989. 
11 Apud WOOLF, 1985.  
 



 33

os bons costumes, encontramos algumas mulheres que foram mais ousadas. Dentro 

da sociedade argentina destacamos Alfonsina Storni na poesia e Norah Lange, na 

prosa.  

 

1.2.1 Norah Lange: a musa da vanguarda 

 
Filha de uma família respeitada na sociedade portenha, Norah Lange 

inicia-se na literatura no ano de 1924, com apenas 15 anos. Seu livro inaugural La 

calle de la tarde ganha a simpatia de diversos intelectuais da época, entre eles, 

Jorge Luis Borges, responsável pelo prólogo da obra. Este mesmo Borges, no ano 

de 1925, em um artigo sobre as escritoras que surgiram na época, assim se refere à 

Norah Lange: 

 
¿Acaso no nos basta, en una muchacha o en una estrofa, la 
certidumbre de que es linda? El sujeto es la espera del querer, la 
víspera segura del corazón, las luces sabatinas encendidas 
aguardando la fiesta. Es el idéntico sujeto que hay en La Calle de la 
tarde por Norah Lange, tanto más grato cuanto menos enfatizado. 
(...) A nosotros, varones, obligados al verso pensativo y a la palabra 
austera, nos conmueven esos trebejos que tan justamente se 
avienen con la hermosura de las muchachas y que florecen en sus 
versos con la misma naturalidad que en las quintas. 12  

 

La espera del querer é a essência da poesia de Norah Lange, como de 

tantas outras poetas contemporâneas sua. Lange não nos traz nenhuma inovação 

em relação à temática: 

 

El sol se había caído 
                              con las alas rotas 

                                         sobre un Poniente. 
Tus ojos se llenaron de crepúsculos pálidos. 

 
Vino el vacío eterno de tu presencia 
          y todas mis horas se llenaron  

                        de distancias. 
 

Tus lágrimas se deslizan 
          por la pendiente de un recuerdo. 

El rosario de tus besos 
                              de tus huellas 

                                                 
12 Apud MUSCHIETTI,1989, p. 143.  



 34

                                         aguarda tus pasos. 
Vuelve. 

                    Acaso en tu ventana 
                              un verso mío se desangra. 

 
 

Versos amorosos que choram pelo abandono do amado, única fonte de 

felicidade, e sofrem com a solidão é temática ainda muito freqüente na literatura 

produzida por mulheres no início do século XIX. Quando o assunto é o desejo, 

encontramos versos formados por palavras que já se cristalizaram no discurso da 

maioria das escritoras da época e que camuflam o desejo sexual, transformando-o 

em um sentimento inocente:  

 

Tus dedos destrenzan el silencio 
Y el amor sube como uma marea 

Hasta el corazón 
Y yo me abandono con los ojos apretados de amor 

 

O que explica então a admiração de Borges e a aceitação da escritora no 

grupo vanguardista Martín Fierro?  Lange pode não ter inovado tematicamente, mas 

se destacou pela maneira hábil que criava seus versos. A avalanche de poesia feita 

por mulheres na época era composta por falta de estilo, rimas óbvias e metáforas 

gastas. O estilo poético de Norah Lange se destacou por trazer em muitos casos, 

rimas inusitadas, pequenos poemas em prosa e versificação irregular. Alguns 

críticos consideram que sua poesia abriu o ultramodernismo feminino na Argentina.  

Entretanto, seu maior mérito parte da prosa. Aqui, Lange consegue 

inaugura uma nova fase no romance escrito por mulheres, reformulando o 

imaginário e os padrões estéticos. Quando falamos em romances femininos da 

época, nos referimos às tramas folhetinescas. Norah Lange nos traz já no seu 

primeiro romance, Voz de la vida (1927), modificações no comportamento feminino 

em relação ao casamento e suas normas sociais. Pode-se dizer que a trama ainda 

beira ao discurso folhetinesco. O enredo é composto pelas cartas escritas por Mila 

para Sérgio, homem que a abandona para viver na Europa. Depois de várias cartas 

recheadas de melodrama, Mila decide-se casar com o melhor amigo de Sérgio. No 

final, esta abandona o marido e opta por seu amante. Tanto o final quanto a 

linguagem são algo inovadores para a época. Lange põe na boca de sua 

protagonista, expressões de um desejo carnal só permitidas ser pronunciadas por 



 35

uma voz masculina. Grande parte da crítica não viu com bons olhos esta façanha, 

como podemos observar no artigo de Ramón Dol, em 1928: 

 
Mila habla generalmente un estilo insexuado y cuando no, usa 
expresiones y giros varoniles. El afán de imitar a los escritores 
neosensibles, ha producido la lamentable consecuencia de que Mila, 
novia y virgen, diga a todo pasto en su libro que ‘desea’, que ‘siente 
urgencia de Sergio’, que ‘lo necesita’. Si hay un lenguaje que debe 
embeberse de sexo, es el del amor y así, palabras como las 
transcriptas son demasiado precisas, demasiado masculinas...Todo 
eso que no es gramática ni retórica, sino fisiología, es lo que del 
lenguaje de Mila puede decirse; lenguaje aprendido en una literatura 
sin sexo o del sexo masculino; lenguaje que en labios de mujer, no 
tiene interés para el hombre, que tanto busca en estas confidencias 
femeninas lo más intímo del ser de la mujer en sus fases de virgen, 
casada o amante.  
 

 
Expressar-se eroticamente ainda se fazia uma atividade perigosa entre as 

mulheres. Este primeiro romance de Lange não logrou muito sucesso, talvez pelo 

preconceito ainda vigente de que a mulher, no mundo de Eros, ocuparia apenas a 

posição de musa impassível. Mesmo com a recepção negativa, em 1933 vem à 

público outro romance da autora, 45 días y 30 marineros. Fazendo uma viagem 

rumo a Oslo, Noruega, a protagonista Ingrid, observa a maneira como o corpo 

feminino é tornado objeto. Depois de sentir o peso de tantos olhares em sua direção, 

Ingrid resolve inverter o jogo e tornar-se o elemento ativo, degustando os corpos dos 

marinheiros, libertando-se do seu destino tradicional de mulher.  

Ao remodelar os padrões estéticos e temáticos da prosa feminina, Lange 

se fez mais do que a esposa de Oliverio Girondo, o amor de juventude de Borges ou 

a musa dos martinfierristas. Lange ajudou a abrir espaço para que escritoras não 

mais se contentassem com “la espera del querer”, incentivando um mergulho no 

interior feminino em busca do auto-conhecimento de seu erotismo e uma 

conseqüente exteriorização do mesmo. A obra de Norah Lange caiu no ostracismo 

literário e lá permaneceu durante décadas, até ser resgatada no ano de 2005.  

 

1.2.2 Alfonsina Storni: soy uma flor perdida 

 
Mulheres que conseguiam participar dos concursos literários e ver seus 

livros publicados vinham da classe mais abastada da sociedade argentina. Alfonsina 



 36

Storni é exemplo único dentro da literatura da época, por ser a única mulher pobre 

que conseguiu adentrar no circuito literário. Como vimos anteriormente, o acesso 

que as mulheres das camadas mais pobres da sociedade tinham em relação à 

cultura criava uma atmosfera ilusória de se estar consumindo literatura de qualidade. 

A bagagem destas leitoras era abarrota de histórias folhetinescas. Alfonsina Storni 

conseguiu ultrapassar a barreira econômica e adquirir para si uma cultura sólida. 

Escreveu poesia, teatro e artigos jornalísticos.  

Ousou quebrar com a atmosfera inocente dos versos femininos da época, 

afirmando ser mulher, falando de desejos sexuais, despindo-se por inteiro diante da 

sociedade, e sem medo afirmou ter direitos iguais aos dos homens. Alfonsina cantou 

abertamente o amor livre, a capacidade da mulher em sustentar um filho sem a 

ajuda do homem, o direito ao voto e ao divórcio. Em sua obra encontramos o cenário 

social de sua época e as tribulações femininas escancaradas pelo feminismo. 

Feminista assumida, Storni estréia na literatura em 1916, com o livro de poesia La 

Inquietud del Rosal. Presa no impasse entre sufocar seus ideais ou vender 

exemplares para pagar o aluguel, Alfonsina cria um livro de teor ameno, poemas de 

amores fracassados e espera. No entanto, seu silêncio é rompido em alguns 

poemas nos quais se assume como mãe solteira ou afirma ser a sexualidade uma 

necessidade fisiológica.   

   A sensação incômoda que Alfonsina deixou na leitura de muitos dos 

seus contemporâneos se deve graças ao seu claro posicionamento de combate, 

levantando-se contra as convenções e hipocrisias da sociedade. Sua poesia golpeia 

o duelo entre amor espiritual e desejo carnal, convida às mulheres ao carpe diem. 

Sua poesia sai da sacada do lar e ganha as ruas bonarenses, onde o cotidiano 

suburbano é palco para a vida dos imigrantes. Nos últimos poemas e peças teatrais 

insere a linguagem das ruas que sai da boca dos marginalizados, assemelhando-se 

com a linguagem dos romances de Roberto Arlt. Em Uno13, presente no livro Mundo 

de siete pozos, esta nova forma de ser mulher atravessa a cidade em um ônibus, 

misturando-se à massa, flertando, imaginando com seus olhos o corpo masculino, 

expondo seu desejo de uma maneira nunca antes vista em poesia de autoria 

feminina: 

 

                                                 
13 Todos os poemas citados nesta dissertação foram extraídos da edição organizada por Delfina Muschietti: 
Storni, Alfonsina. Obras / Poesía, tomo I. Editorial Losada: Buenos Aires, 1999.  



 37

Desde mi asiento, inexpresiva, espio 
Sin mirar casi, su perfil de cobre. 

¿Me siento acaso? ¿Sabe que está sobre 
Su tenso cuello este deseo mío 

De deslizar la mano suavemente 
Por el hombro potente? 

(p.360) 
 

 

A poesia de Alfonsina inicia uma genealogia de poetas que enfraquece o 

discurso patriarcal, começando a enraizar na sociedade uma ideologia combatente 

da opressão, desenvolvendo uma consciência coletiva na qual a mulher deveria 

libertar tudo o que em sua alma estava aprisionado durante séculos e mostrar para a 

sociedade o que era realmente uma mulher. Por seu posicionamento feminista, 

Alfonsina acabou recebendo um lugar peculiar no meio literário. Conseguiu o 

respeito de muitos intelectuais, chegando inclusive a ser membro da Revista 

Nosotros, e ao mesmo tempo foi marginalizada por contemporâneos como Borges, 

por exemplo. O mesmo Borges, que tanto elogiou a poesia de Norah Lange, referia-

se à poesia de Alfonsina Storni como o lamento de uma cumadrita histérica14. Esta 

posição ambígua de sua obra se prolongou nas décadas posteriores, tornando 

dificultosa a demarcação do seu lugar. A crítica norte-americana Janice G. Titiev, em 

seu artigo Alfonsina Storni: In and Out of the Canon, afirma que Alfonsia Storni é 

uma autora canonizada, mas dona de uma obra negligenciada. Sustenta seu 

argumento no fato de Storni possuir um poema incluso em algumas antologias de 

literatura hispano-americana. Seria Alfonsina uma autora canonizada por ter apenas 

Hombre Pequeñito figurando nos livros? A recepção crítica deu suporte para que a 

autora saísse das margens canônicas e tivesse sua obra revisitada?  

 

 

1.3 Recepção crítica à obra de Alfonsina Storni  
 
Alfonsina Storni criou uma obra que violava a percepção de mundo dos 

leitores, batendo de frente com as regras da sociedade androcêntrica, ainda 

fortemente acentuada nas primeiras décadas do século XX. A transparência e 

desnudamento, através de seus versos, do interior feminino desconhecido pelos 

                                                 
14 MUSCHIETTI, 1989. 



 38

homens (e por que não dizer também das mulheres?), causou escândalo entre seus 

contemporâneos, que a classificaram de serpente enlouquecida em convulsões, 

neurótica, autora indicada para homens que já provaram a vida. Os leitores e a 

crítica especializada da época não estavam prontos para receber versos eróticos 

vindos das mãos de uma mulher. Alfonsina Storni recebeu a seguinte sugestão de 

um jornalista da época: 

 
Y el cultivo de esta no es próprio de la mujer. Una mujer que se 
entrega por completo a las efusiones de su lirismo erótico es una 
mujer que se desnuda ante ojos extraños. No os afanéis, pues, por 
destacaros en una tarea que es tan impropria de vosotras como es 
impropria del hombre mecer una cuna. Sí, por cierto, señorita; le 
aconsejo en bien suyo que no prosiga cultivando la poesía. En vez 
de escribir versos, procure inspirar-los. Es más femenino y a usted 
será más fácil conseguirlo. 15   
 
 
 

A sociedade contemporânea de Alfonsina sofria varias alterações, como já 

vimos anteriormente, mas a reformulação do universo feminino andava em passos 

um pouco lentos. Alicia Salomone (2006: 52) divide a crítica contemporânea de 

Storni em três categorias: biográfica, vanguardista e produzida por mulheres, sendo 

as duas primeiras mais correntes. 

Críticos como Manuel Gálvez, Roberto Giusti e Arturo Capdevila são os 

primeiros a reconhecer a presença feminina no espaço literário ao publicarem textos 

que brindam as escritoras da época. Estes intelectuais costumavam determinar o 

valor literário de uma obra de acordo com o gênero sexual ao qual pertencia o autor. 

Sendo biologicamente mulher, a literatura produzida por esta carregava traços que 

refletiam o que se considerava até então própria da natureza feminina. Emotividade, 

melodrama, temática amorosa, desconhecimento de um mundo exterior, falta de 

racionalidade regeriam a obra de qualquer escritora. A obra de Alfonsina, assim 

como a de Marta Brunet, Gabriela Mistral e Delmira Agustini, destoava da essência 

considerada própria do feminino. Discursos que traziam outra tonalidade começaram 

a ser encarados como produzidos por mulheres perturbadas, este “desarranjo” 

estilístico e temático era reflexo de uma natureza histérica e infeliz: 

 

 
                                                 
15 apud PLEITEZ,2003, p. 129 



 39

Su despreocupación era solo aparante. Sin duda trabajaba en su 
espíritu la inquietud que da título a su primer libro. La conocisteis: no 
era hermosa, aunque la transfiguraba el don de simpatía que de ella 
irradiaba. Lo sabía, y como también sabía qué es lo que más se 
precia en la mujer, lloraba íntimamente la ausencia del hada que 
había faltado en su nacimiento. Otra desventura la afligió: sus 
nervios enfermos que le daban escasos períodos de tregua y 
reposo.16  
 
 
 

Roberto Giusti afirma, desta forma, que todo o estranhamento existente na 

obra de Alfonsina poderia ser compreendido se utilizássemos a sua biografia como 

ferramenta interpretativa. A vida determina a obra. Esta escritura nervosa é fruto de 

problemas psicológicos, o mau-gosto dos versos é proveniente de sua condição de 

mulher do povo.  

Sua classe social também será fator preponderante na crítica produzida 

pelos escritores vanguardistas. Um dos vários inimigos da poesia de Alfonsina era 

Jorge Luis Borges. A Buenos Aires cantada por Storni se chocava com a Buenos 

Aires de Luna de enfrente. Os olhos de Alfonsina viam a urbe por um ângulo muitas 

vezes entediante, uma cidade cosmopolita fria e indiferente aos problemas sociais. 

Buenos Aires era un hombre que tiene grande las piernas / grandes los pies y las 

manos / y pequeña la cabeza. Para Borges esta cidade era concebida por 

seguidores de Darío, poeta rechaçado pelos vanguardistas: 

 
De la Storni y de otras personas que han metrificado su tedio de vivir 
en esta ciudad de calles derechas, sólo diré que el aburrimiento es 
quizás la única emoción impoética...y es también, la que con 
preferencia ensalzan sus plumas. Son rubenistas vergozantes, 
miedosos. 17  
 
 

O segundo livro da poeta, Ocre, foi recebida pelos críticos vanguardistas 

como uma obra medíocre, composta por um ritmo fraco, produzida por uma pessoa 

inteligente mas pobre de cultura refinada. Os vanguardistas afirmavam que Alfonsina 

só conseguiu ganhar certa notoriedade entre os portenhos porque na classe média e 

baixa havia muitas mulheres que se identificavam com sua poética e sua vida, que 

sofriam dos mesmos preconceitos, mas não tinham coragem suficiente para fazer 

ouvir sua revolta. Alguns chegaram a reconhecer o talento de Alfonsina, como foi o 

                                                 
16 Apud SALOMONE, 2006, p. 55 
17 Ibdem, p. 61 



 40

caso de Eduardo González Lanuza. Este por sua vez afirmou que a poeta se 

encontrou tardiamente, quando abandona de vez a oscilação entre versos de amor 

melosos e versos de denúncia. Mas revela que a admiração que nutria pela escritora 

partia mais de sua personalidade forte do que de seu talento literário.  

Finalmente chegamos à crítica produzida por mulheres. Aqui encontramos 

os estudos de Gabriela Mistral, Maria Luz Morales, Teresa Orosco e Graciela Peyró. 

Alicia Salomone (2006: 65) afirma que a crítica produzida por estas mulheres faz 

parte de uma espécie de nascente da crítica universitária e circulava em jornais e 

revistas. Com elas a obra de Alfonsina passa a ser vista por outro ângulo. Seus 

poemas não são interpretados como um discurso virilizado ou fruto de uma histeria, 

mas como reflexo de uma mulher moderna e urbana. Para estas críticas a obra de 

Alfonsina Storni revela uma pessoa que vivencia a modernidade, toma consciência 

de seu papel social e questiona a subjetividade feminina, revelando novas formas de 

ser mulher. A circulação dos textos destas críticas abre caminho para que a obra de 

Storni seja conhecida em outros países e passe a ser estudada nos Estados Unidos, 

entre as décadas de 1940 e 1960.  

No ano de 1945, Sidonia Carmen Rosenbaum publica Modern Women 

Poets of Spanish America. Fazendo uma abordagem geral da obra de Alfonsina 

Storni, a americana revela em seu artigo que os livros da escritora apresentam uma 

característica que seus contemporâneos não puderam alcançar. A poética de 

Alfonsina Storni não é puramente subjetiva, mas sim coletiva.  Ao desnudar seus 

desejos e angústias, ela tenta libertar as demais mulheres. Afirma também que o 

primeiro livro da escritora sofria de carência estilística, mas que esta fora lapidada 

nas obras posteriores. Enxerga o conjunto da obra de Alfonsina como um marco na 

literatura escrita por mulheres na Argentina, pois com ela, a poesia tomou outra 

direção. Rosenbaun (1945: 208) também interpreta estes versos como o de uma 

mulher cosmopolita, que conhecia as ruas e o espírito de Buenos Aires, 

compartilhando da mesma crença das primeiras críticas mulheres. Em Recurring 

themes in Alfonsina Storni’s Poetry (1950) Gabriela Von Munk Benton prefere 

acreditar que a visão que Alfonsina tinha de Buenos Aires é uma visão universal, 

que se encaixaria em qualquer cidade cosmopolita: 

 
(...) she sees nature, the city, the sea, human relationship, not from 
the standpoint of any particular country or continent but as the land 



 41

of reality seen through a poet’s imagination and vision, anywhere on 
this planet. No special knowledge of any particular country with its 
traditions is necessary to understand her poetry. As a cosmopolitan 
she distinctly belongs to the twentieth century; consequently she is 
much, but not exclusively, concerned with the evolution in the 
position of women in human society. (BENTON, 1950: 151)  
 
 

A tensão presente na obra de Alfonsina dos ideais feministas na 

sociedade é um fator indiscutível, mas afirmar que sua visão de cidade é universal 

nos parece equivocada, principalmente ao generalizar os países a ponto de 

homogeneizar o mundo ocidental e oriental. A modernidade pode ter tido 

semelhanças em diversos países, mas cada um guarda consigo suas 

peculiaridades. Embora a atmosfera cinzenta e a indiferença dos habitantes seja 

fator comum em qualquer cidade cosmopolita, Alfonsina nos mostra características 

únicas da sociedade portenha. Em seus versos encontramos uma cidade 

remodelada pelo forte impacto da imigração, subúrbios com casa feitas de lata onde 

habitavam imigrantes europeus frustrados e uma linguagem próxima do dia-a-dia, 

com expressões criadas pela classe popular bonarense. Além do mais, a 

preocupação com a posição da mulher na sociedade não é um traço que se pode 

entender em qualquer parte do mundo nos dias atuais, quiçá no início do século XX. 

Edna Funes em artigo publicado na Western Humanities Review no ano 

de 1957 ajuda a dar continuidade à abordagem feminista da obra de Alfonsina 

Storni, afirmando que a autora estava inserida numa escritura racional política e 

urbana. Nos anos subseqüentes alguns outros artigos são publicados revelando 

traços que não puderam ser enxergados pelos contemporâneos de Alfonsina, como 

a ironia, a busca pela libertação da forma fixa e do ritmo clássico.  

 Alicia Salomone chama nossa atenção para o fato de que na 

atualidade ainda se produz poucos estudos fragmentados sobre Alfonsina Storni. 

Estas pesquisas, em sua maioria, são artigos curtos ou capítulos de livros que não 

se aprofundam na obra da autora. Merece destaque alguns estudos feitos por 

Beatriz Sarlo, Gwen Kirkpatrick, Martha Morello-Frosch, Delfina Muschietti e a já 

citada Alicia Salomone. Tem-se estudado também sua obra jornalística atrelada a 

um estudo da cultura de massa, comprovando que esta vertente de sua obra possui 

muitos aspectos em comum com a temática de sua poesia (independência 

financeira, direito ao voto e aprimoramento intelectual das mulheres). Também 

devemos lembrar as inúmeras biografias da autora que estão sendo publicadas, a 



 42

partir do ano de 2000. A primeira delas foi publicada em 2002 por Ana Silvia Galán e 

Graciela Gliemmo, La outra Alfonsina. Nesta abordagem biográfica as autoras 

aproximam a obra de Alfonsina aos entraves sociais, políticos e culturais da época, 

no que toca o tema mulher dentro da sociedade. Entre as mais significativas 

podemos citar Mi casa es el mar, de Tânia Pleitez, publicada em 2003, onde a 

autora tenta quebrar com a lenda que foi transformada a vida de Storni e mostrar o 

lado frágil de uma mulher que ao mesmo tempo em que lutava por seus ideais sofria 

com os preconceitos. Outro levantamento biográfico importante foi feito por Josefina 

Delgado, Alfonsina Storn, uma biografia esencial, mas que peca  ao tentar explicar 

sua obra através de sua vida, revelando ainda ranços dos tempos de Roberto Giusti 

e Manuel Galvéz. O que todas as críticas têm em comum é o reconhecimento da 

importância de Alfonsina Storni dentro da literatura argentina e a afirmação de ser 

necessário um estudo mais apurado de sua obra. 

A recepção crítica deu suporte para que a autora saísse das margens 

canônicas e tivesse sua obra revisitada? Esforços estão sendo feitos para que a 

obra de Alfonsina Storni ganhe a notoriedade que merece. Tal trabalho é favorecido 

pelo movimento de desconstrução dos discursos da história literária aliado às 

correntes críticas feministas. Para Micheal Foucault devemos procurar as 

descontinuidades e contradições dos discursos. Muitas idéias e elementos que 

foram (ou ainda são) encarados como negativos podem sofrer um processo de 

reversão, que lhes darão um valor positivo.  

 
O fato de haver sistemas de rarefação não quer dizer que por baixo 
deles e para além deles reine um grande discurso ilimitado, contínuo 
e silencioso que fosse por eles reprimido e recalcado e que nós 
tivéssemos por missão descobrir restituindo-lhe, enfim, a palavra. 
(FOUCAULT, 2005: 52) 

 

Está missão de restituir a palavra é abraçada pela crítica feminista, que 

ganha força na década de 1970, notoriamente nos países anglo-saxões e na França. 

Dos países anglo-saxões nos vem a corrente de estudos que denunciava o modo 

como a imagem feminina era representada na tradição literária, expondo desta 

forma, a ideologia patriarcal que determina a construção do cânone literário através 

da idéia de um falso universalismo, além de firmar um compromisso com a 

recuperação de trabalhos de mulheres relegados ao ostracismo da história e da 

literatura. A crítica anglo-saxônica nos apresenta um panorama embasado em 



 43

circunstâncias culturais e históricas, fazendo com que seja possível apresentar a 

mulher em suas diferentes classes, raças, crenças, nacionalidade e opção sexual. 

Elaine Showalter (1994) afirma que o trabalho que esta corrente crítica propõe divide 

o papel da mulher em duas categorias: a de leitora e escritora. O papel das leitoras 

estaria focalizado numa tarefa revisionista, que daria outras interpretações a figura 

feminina desenhada ao longo dos séculos e ao valor literário das obras escritas por 

mulheres. Já as escritoras fariam o que Showalter define de ginocrítica, construindo 

personagens femininas e narrativas que difeririam dos destinos outrora vigentes 

para as mulheres no cenário literário. Através de uma ideologia emancipatória, as 

escritoras teriam a opção de denunciar a submissão feminina, ficcionalizando o 

contexto histórico e cultural no qual suas personagens estariam inseridas.     

  Já os estudos franceses são voltados para a psicanálise. Tal corrente tem 

como preocupação partir em busca da identificação de uma subjetividade feminina, 

enxergando na teoria falocêntrica freudiana um meio capaz de promover através dos 

estudos do inconsciente a emancipação da identidade da mulher. As bases da 

corrente feminista francesa se firmam na década de 70 quando os pensamentos de 

Lacan e Derrida ganham força. Destes dois teóricos as feministas francesas se 

apropriam do conceito de differance (base da desconstrução do binarismo vigente 

entre os estruturalistas) e de imaginário da fase pré-edipiana. Com estes dois 

conceitos, as francesas partem em busca de uma possível escrita e dicção feminina, 

tentando ligar sexualidade e textualidade, buscando no texto as articulações do 

desejo da mulher. A escrita feminina passa a ser encarada como um local de 

errância, silêncio, falta, impossibilidade e que muitas vezes se aproximaria da 

linguagem infantil, de acordo com Beatrice Didier. As adeptas da dicção feminina 

afirmam que é possível identificar nos textos literários várias formas de construções 

lingüísticas com traços sexuais e o feminino seria a busca por algo perdido e 

obscuro. As principais representantes desta busca pela dicção feminina são Luce 

Irigay, Julia Kristeva e Hélène Cixous. Elas afirmam que a escrita feminina seria uma 

forma de linguagem que se desenvolve na sociedade patriarcal como um 

contraponto ao discurso centrado no homem. Esta escrita surge como uma espécie 

de reencontro da mulher com seu corpo, numa tentativa de recuperar a sua 

sexualidade e definir sua identidade através de experiências como gestação e 

menstruação. Sobre a corrente psicanalítica Heloísa Buarque de Hollanda (1994) 

afirma que existe uma falha na preocupação exacerbada com a linguagem e com a 



 44

chamada escrita do corpo, quando as pesquisadoras se esquecem de fazer uma 

articulação com as práticas sociais, que são responsáveis pela elaboração da 

linguagem.  Heloísa Buarque de Holanda afirma que detectar as marcas e temas 

que constroem a tal escrita feminina e que dão a ela o tom de contra-discurso, não é 

suficiente. Deve-se partir em busca de uma avaliação das condições e dos contextos 

tanto históricos quanto sociais diante dos quais as obras foram criadas.   

Os estudos lançados sobre a obra de Alfonsina Storni partem geralmente 

da corrente crítica feminista anglo-saxônica. Inserida na modernidade, a escritora é 

analisada levando-se em consideração as profundas mudanças sociais que estavam 

se operando no interior da sociedade portenha graças às idéias feministas. Através 

do choque ideológico no qual se vivia nas décadas em que foram escritos os livros 

de Alfonsina, reconstrói-se a leitura de sua obra, que passa a revelar não mais um 

eu-lírico neurótico, mas sim dotado de uma ideologia emancipatória. 

Alfonsina Storni escreveu contra o discurso androcêntrico, subverteu o 

discurso passivo que saía dos livros de mulheres e ganhou a antipatia dos seus 

contemporâneos. O curioso é que vários autores que se levantaram contra o 

discurso hegemônico da época hoje são largamente estudados e têm o seu valor 

reconhecido, como é o caso de Roberto Arlt. Alfonsina Storni ainda encontra-se 

esquecida, não diríamos totalmente jogada ao ostracismo, mas em um lugar ainda 

um pouco obscurecido. Ao contrário do que diz Janice Titiev, Alfonsina não é uma 

escritora canonizada por ter um poema figurando em antologias. O que vemos na 

atualidade é um esforço, ainda tímido, de verticalizar a crítica sobre Alfonsina Storni. 

Não se trata aqui de mais um exercício do que Harold Bloom chama de escola do 

ressentimento, mas de admitir que algumas obras de valor estético, hoje 

reconhecido, foram negligenciadas no passado por não propagarem a ideologia 

dominante. Trata-se de seguir o alerta deixado por Foucault (2005) e no lugar de 

simplesmente glorificarmos escritores já canonizados, levarmos em consideração as 

condições e circunstâncias externas, as estruturas sociais, culturais e ideológicas 

que permitiram que determinado modelo discursivo se impusessem e obscurecesse 

outros discursos. Trata-se de dar ao dono de uma obra de valor estético reconhecido 

o lugar que ele merece dentro da história literária.  

 
 



 45

ALFONSINA STORNI E A BUSCA POR UMA NOVA SUBJETIVIDADE 
PARA A MULHER 

 
 

 
MÁXIMA 
En verdad en verdad les digo: 
No hay nada más poderoso en el mundo 
que una mujer. 
 
Por eso nos persiguen. 
    Gioconda Belli 

 
 
 

Em meio ao turbilhão de mudanças proporcionadas pela modernidade, 

assiste-se ao surgimento de uma nova palavra, feminismo. Quando Alfonsina Storni 

chega a Buenos Aires, a sociedade local encontra-se agitada pelas mudanças 

sugeridas por esta palavra que havia sido criada há menos de cem anos e que 

começava a ganhar força. Muitos estudiosos admitem que as raízes do pensamento 

feminista encontram-se interligadas com o Iluminismo, graças às idéias de 

Rousseau. Em seu Do Contrato Social, Rousseau, ao expor o seu ideal democrático 

defendia a idéia de que a igualdade de direitos era apenas um bem concedido aos 

homens e reforça o papel da mulher como propriedade masculina:  

 
Por mais leves que se queiram supor as indisposições próprias da 
mulher, sempre constituem uma interrupção de atividade para esta, 
e isto é uma razão suficiente para excluí-la desta proeminência; de 
fato, quando o equilíbrio é perfeito, basta uma palha para fazer a 
balança pender para um dos lados. Por outro lado, o marido deve ter 
o direito de controlar a conduta da mulher; interessa-lhe realmente 
assegurar-se de que os filhos, que deve reconhecer e nutrir, 
pertençam somente a ele. A mulher, que não tem nada de similar a 
temer, não tem o mesmo direito sobre o marido. (ROUSSEAU, 
1994: 151) 

 
 
Tal pensamento era apoiado na história dos sentimentos que ligavam os 

gêneros. Rousseau afirma que a divisão de papéis sociais surgiu quando os dois 

sexos começaram a manter vínculos afetivos. Com o surgimento da família e a 

dissolução da comunidade primitiva, a mulher, que vive períodos de 

“impossibilidade” devido à gravidez, ficou incumbida de cuidar dos filhos e manter a 

harmonia do lar, enquanto o homem saía em busca de alimentos. Assim, muito 



 46

naturalmente, desde os primórdios, afirmava, ao homem cabia o espaço público 

enquanto à mulher cabia o espaço privado. Contra este pensamento, poucas 

mulheres se rebelaram, como foi o caso de Mary Wollstonecraft, que em 1792 

publica A vindication of the right of woman, obra considerada como gérmen do 

pensamento feminista. Apoiada na Ilustração, reivindica igualdade de direito entre os 

gêneros, almejando a recuperação da dignidade das mulheres. A existência de uma 

desigualdade entre os sexos não vem de um fator natural, como afirma Rousseau, 

mas sim de uma manipulação social masculina: 

 
A profound conviction that the negleted education of my fellow-
creature is the grand source of the misery I deplore, and that women, 
in particular, are rendered weak and wretched by a variety of 
concurring causes, originating from one hasty conclusion. The 
conduct and manners of women, in fact, evidently prove that their 
minds are not in healthy state; for, like the flowers which are planted 
in too rich a soil, strength and usefulness are sacrificed to beauty; 
and the flauting leaves, after having pleased a fastidious eye, fade, 
disregarded on the stalk, long before the season when they ought to 
arrived at maturity. One cause of this barren blooming I attribute to a 
false system of education, gathered from the books written on this 
subject by men who, considering females rather as women than 
human creatures, have been more anxious to make them alluring 
mistresses than affectionate wives and rational mothers; and the 
understanding of the sex has been so bubble by this specious 
homage, that the civilized women of the present century, with a few 
exceptions, are only anxious to inspire love, when they ought to 
cherish a nobler ambition, and by their abilities and virtues exact 
respect. (WOLLSTONECRAFT, 2004: 1, 2) 
 
 

A solução para tal problema, afirma Wollstonecraft, mais adiante, 

encontra-se no fim do bloqueio que impede a formação intelectual feminina. Com 

uma educação igual à masculina, as mulheres teriam condições de abraçar uma 

profissão e serem economicamente independentes. Ampliando seus horizontes, não 

sonhariam apenas com a existência de um casamento perfeito, onde pudessem 

encontrar a proteção do marido para qualquer eventualidade em suas vidas. O 

pensamento de Wollstonecraft não encontrou grande ressonância entre seus 

contemporâneos, poucos membros da sociedade tinham condições de aceitar seu 

posicionamento.  

No mesmo rastro de Wollstonecraft encontramos na França, Olympe de 

Gouges, que em 1791 publica a Declaração dos direitos da mulher e da cidadã e 

apresenta à Assembléia Nacional da França. Em seu documento, afirma que 



 47

qualquer Constituição que exclua grande parte dos membros da sociedade não pode 

ser considerada. Desta forma, exige a inclusão feminina na vida pública, dando-lhe 

direito inclusive, de ser eleita para qualquer cargo governamental, educação 

igualitária, direito ao divórcio e partilha de bens entre o casal, reconhecimento legal 

de filhos bastardos e leis iguais para reger os crimes cometidos tanto por homens 

quanto por mulheres. Olympe de Gouges conseguiu aprovação da Assembléia 

Nacional. 

Embora no século XVIII algumas mulheres já houvessem erguido a voz 

em favor dos seus direitos, o nome feminismo só foi criado na década de 1840, na 

França, chegando aos Estados Unidos e Grã-Bretanha. Nesta mesma década várias 

mulheres se organizam para reivindicar modificações na legislação que garantisse 

às mulheres liberdade para governar suas vidas. Nos Estados Unidos o surgimento 

do feminismo está atrelado ao Movimento Abolicionista, tendo como principais 

representantes Elizabeth Cady Stanton e Susan B. Anthony. Impedidas de participar 

da Convenção Mundial Anti-escravatura, apresentam o manifesto Declaration of 

Sentiments no Seneca Falls Convention em 1848, na cidade de Nova Iorque. No 

manifesto encontramos o retrato da degradação feminina pela sociedade patriarcal 

que usurpou das mulheres o direito à educação, à liberdade financeira e o acesso à 

esfera pública. Anos mais tarde, Elizabeth C. Stanton, Susan B. Anthony e Lucy 

Stone criam a Women’s Suffrage Association com foco no direito para as mulheres 

entrarem no campo político. 

A sociedade moderna via nascer, desta forma, o que entraria para a 

história como a primeira onda feminista. As integrantes deste movimento tinham 

como objetivo criar progressivamente novas formas de identidade feminina. Suas 

principais reivindicações tinham como base os direitos materiais da mulher. 

Afirmavam que o patriarcalismo havia transformado a mulher em objeto de uso 

masculino e que a identidade feminina construída pelo sistema em vigor era um erro 

social, mostrando que ambos nutriam necessidades iguais, como já demonstrou 

Charlotte Brontë no século XIX, em uma passagem do romance Jane Eyre: 

 
Women are supposed to be very calm generally, but women feel just 
as men feel; they need exercise for their faculties and a field for their 
efforts as much as their brothers do; they suffer from too rigid a 
restraint, too absolute a stagnation, precisely as men would suffer; 
and it is narrow-minded, in their more privileged fellow-creatures to 
say that they ought to confine themselves to making puddings and 



 48

knitting stockings, to playing on the piano and embroidering bags. It 
is thoughtless to condemn them, or laugh at them, if they seek to do 
more or learn more than custom has pronounced necessary for their 
sex. (apud WOOLF, 2004: 80) 

 

 

Nos Estados Unidos e na Inglaterra o feminismo adotou um 

posicionamento social focalizado no sufrágio e na vida econômica das mulheres. 

Muitas destas feministas reclamavam do preconceito sofrido dentro do mercado de 

trabalho, onde exerciam os mesmos cargos que os homens e tinham salários mais 

baixos. A maioria das feministas da primeira onda exigia igualdade de tratamento 

tanto no espaço público quanto no espaço privado. Acreditavam que a mudança 

social deveria começar a ser operada dentro do lar, onde as mães podariam em 

seus filhos os preconceitos de gênero e em suas filhas a antiga identidade feminina. 

O objetivo era fazer nascer o que Olive Schreiner (1911) chamou de Nova Mulher. A 

“Nova Mulher” recusou a passividade que a sociedade havia imposto ao sexo 

feminino e lutou pela construção de igualdade entre os gêneros dentro da 

sociedade. Quebrou com os mitos culturais que rodeavam a aura feminina e libertou 

a natureza humana que havia sido aprisionada dentro da alma das mulheres. Em 

seu livro Woman and Labour, considerado por suas contemporâneas como a bíblia 

do feminismo, Olive Schreiner denuncia o parasitismo das mulheres que enxergam o 

casamento como único objetivo de vida e fonte de renda. Para a autora, isto seria 

uma forma de transformar o casamento em uma espécie de prostituição legalizada. 

Seguindo os passos da nova identidade feminina a relação matrimonial passaria por 

profundas mudanças, deixando de existir o binômio opressor-oprimido e o homem 

não mais revelaria seu caráter indulgente ao satisfazer todas as necessidades 

matérias de sua esposa. Com a nova mulher surgiria o novo homem e uma relação 

baseada no companheirismo, na qual os dois dividiriam os trabalhos domésticos e 

as contas: 

 

Not merely is the Woman's Movement of our age not a sporadic and 
abnormal growth, like a cancer bearing no organic relation to the 
development of the rest of the social organism, but it is essentially but 
one important phase of a general modification which the whole of 
modern life is undergoing. Further, careful study of the movement will 
show that, not only is it not a movement on the part of woman leading 
to severance and separation between the woman and the man, but 



 49

that it is essentially a movement of the woman towards the man, of the 
sexes towards closer union. (Schreiner, 1911: 100) 

 

Esta era uma das preocupações das feministas da primeira onda, mostrar 

que o movimento não se tratava de um ideal de reversão, no qual os homens 

passariam a ser subalternos, mas sim um veículo que levaria às mulheres a fazer 

seu trajeto ao lado do homem. Virgínia Woolf (2004) acreditava nesta transformação 

na maneira como os gêneros eram definidos pela sociedade. Junto com outras 

feministas, Woolf lutou a favor do divórcio, acesso igualitário à educação, direito da 

mulher de votar e ser eleita, a criação de um jornal e uma faculdade feminina. 

Acreditava que o feminismo estava abrindo uma brecha para que as mulheres 

pudessem falar e em um futuro não tão distante pudessem decidir o que fazer de 

suas vidas. Com liberdade plena, Virginia Woolf acreditava que se poderia saber o 

que era uma mulher, conceito que até então não poderia ser formado. A brecha 

aberta pelo feminismo modificaria também a ficção produzida por mulheres, que se 

encontrava podada pelo preconceito masculino, conferindo maior liberdade de 

expressão: “(...) ela tinha pensado em algo, algo sobre o corpo, sobre as paixões 

que para ela, como mulher, não seria apropriado dizer. Os homens, sua razão dizia, 

ficariam chocados” (WOOLF, 1997: 48). Enfraquecendo o discurso patriarcal, as 

primeiras feministas começaram a enraizar na sociedade sua ideologia que 

combatia a opressão, desenvolvendo uma consciência coletiva de que a mulher 

deveria se libertar de todos os mitos que pairavam ao redor do seu sexo. 

As argentinas não estavam alheias aos ideais pregados pelas americanas 

e européias. Desde as primeiras décadas do século XIX, várias mulheres 

agrupavam-se em organizações conhecidas como Sociedad de Beneficência com 

objetivo de participar da vida pública. Estas sociedades dividiam-se em duas 

categorias: paroquiais (com tarefas voltadas para a caridade cristã) e públicas e 

estatais (vinculadas ao dever patriótico). Um das principais defensoras dos direitos 

femininos no século XIX é Juana Manso. Na década de 1860, ela inicia uma 

campanha que reivindica igualdade educacional entre os gêneros, fazendo surgir 

várias obras que ajudam a fortalecer o ensino na Argentina e aprimorar as escolas 

destinadas às meninas.  No final do século XIX, o país contava com mais de 200 

associações femininas que lutavam paralelamente em prol dos direitos civis das 

mulheres. Estes inúmeros grupos nos ajudam a contar a história do feminismo na 



 50

Argentina, que pode ser dividido em duas categorias iniciais. Primeiramente 

contamos com a presença das mulheres da aristocracia. Um número considerável 

de mulheres da elite havia conseguido se beneficiar da reforma educacional do país 

e entrar na universidade. Formadas, podiam abraçar uma profissão, mas se 

quisessem administrar seus bens deveriam manter-se solteiras. Em suas viagens 

pela Europa e Estados Unidos, as aristocratas conheceram os ideais feministas que 

começavam a tomar corpo nestes locais. Voltando à Argentina, reuniam-se com o 

intuito de trocar idéias e procurar uma forma de pô-las em prática. A segunda via 

chegou através dos navios abarrotados de imigrantes européias. Muitas destas 

imigrantes traziam consigo idéias anarquistas e socialistas. Tais mentes irão se 

erguer contra a submissão das mulheres hispano-americanas e lutar à favor dos 

direitos políticos, civis e sociais das mesmas.  

No ano de 1899, Cecília Grierson participa do Congresso Internacional de 

Mulheres em Chicago e retorna ao seu país com a idéia de reunir todas as 

associações feministas argentinas. Ao lado de Alvina van Praet de Sala, cria o 

Conselho Nacional de Mulheres, onde em meio a uma diversidade de pontos de 

vista, professoras, escritoras, profissionais liberais, anarquistas e aristocratas 

passariam a lutar juntas em prol dos direitos civis femininos.  Grande número das 

feministas definia-se como moderadas, não entrando em choque com o Estado nem 

questionando a diferença dos papéis sociais entre homens e mulheres, nem a 

questão do sufrágio. O que las matronas, como eram conhecidas, queriam era uma 

educação consistente que acarretaria em benefício para a família e a sociedade. A 

maternidade era vista como uma missão natural da mulher e uma atividade que 

beneficiaria à pátria, já que a mulher é responsável pela formação das gerações 

vindouras. Acreditavam também que o sufrágio não era um assunto que 

demandasse tanta importância, as argentinas não estavam preparadas para o voto e 

se este fosse instituído entre as mulheres, apenas algumas deveriam usufruir deste 

direito. Carolina Muzilli afirmava que este tipo de feminismo se preocupava apenas 

com a intelectualidade da mulher, esquecendo-se de lutar em prol dos direitos 

políticos e das mulheres trabalhadoras. Tal descaso de las matronas e os diferentes 

interesses que antes uniram às feministas, acabaram por causar uma ruptura no 

movimento. 

Contrapondo o feminismo moderado, existia o pensamento de esquerda, 

que foi a corrente mais forte do movimento feminista argentino. Acreditavam que o 



 51

feminismo havia surgido para procurar soluções diante das desvantagens sofridas 

pelas mulheres em relação aos homens. Alicia Moreau, Elvira Rawson, Julieta 

Lanteri, Sara Justo e Carolina Muzilli uniram-se para exigir uma reforma no Código 

Civil que incluía igualdade de direitos civis e políticos para ambos os sexos, divórcio 

absoluto, reconhecimento da mãe como funcionária do Estado, autonomia para as 

mulheres casadas, direito à guarda dos filhos, igualdade de direito entre filhos 

legítimos e ilegítimos, proteção para as mulheres no mercado de trabalho, proteção 

para acidentes de trabalho, direito de votar e de ser eleita. Contando com o apoio do 

Partido Socialista, a luta em prol do sufrágio feminino intensificou-se e em 1919, esta 

ala do feminismo argentino consegue fundar o Partido Feminista Nacional. Gwen 

Kirkpatrick (1995) afirma que mesmo não tendo ganhado as eleições, as feministas 

causaram um importante impacto simbólico dentro do sistema patriarcal por levar 

para toda a esfera pública seus debates sobre sufrágio feminino e direitos civis.  

Embora não sendo membro ativa do Partido Feminista Nacional nem do 

Partido Socialista, Alfonsina Storni estava impregnada pelos ideais de Alicia Moreau 

e Julieta Lanteri. Ajudou na luta em prol dos direitos das mulheres através de seus 

artigos de jornais e grande parte de sua poesia. Escreveu para o Nuestra Causa, 

jornal fundado por Moreau, La Nacion, La Nota e Caras y Caretas. Através de sua 

escrita ajudou a divulgar na sociedade portenha as dificuldades encontradas pelas 

jovens vindas do interior, as principais ocupações das mulheres e sua capacidade 

intelectual, o papel da mulher dentro da cultura e da tradição local, o caráter anti-

feminista da Igreja, o preconceito sofrido pelas mães solteiras e os diversos modelos 

de mãe e mulher que circulavam por Buenos Aires. Em seus versos e artigos, 

Alfonsina convoca as mulheres para unirem-se na conquista de um horizonte mais 

amplo e um espaço maior dentro da literatura. Beatriz Sarlo em Una Modernidad 

Periferica afirma que: 

 
Al trabajar con una retórica fácil y conocida, hace posible que esa 
moral diferente sea leída por un público mucho más amplio que el 
de las innovaciones de la vanguardia, por un público que, en verdad, 
desborda los límites del campo intelectual. No practica una doble 
ruptura, formal e ideológica, sino una ruptura simple pero 
inmediatamente comunicable, ejemplar y exitosa. (SARLO, 1988: 
81) 
 

 



 52

Retórica fácil que foi densamente recriminada pela crítica da época, mas 

que apesar disto conseguiu encontrar ressonância. Alfonsina ultrapassa os limites 

de uma elite intelectual e atinge a grande massa urbana que se beneficiava das 

mudanças editorias trazidas pela modernidade. Aristocratas, funcionários públicos, 

imigrantes, professoras puderam, desta forma, ler o discurso de Storni contra a 

hipocrisia patriarcal.  Susan Gubar e Sandra Gilbert em The Madwoman in Attic18, 

afirmam que dentro do patriarcalismo a mulher teve seu direito de definir uma 

imagem para si mesma negado, tendo que aceitar o modelo criado pelo homem e 

traduzido nas figuras de Beatriz e Gretchen, por exemplo. Para as mulheres 

escritoras os modelos patriarcais se tornam um empecilho para a criatividade 

durante séculos, mas com o advento do feminismo surgiu o outro lado da mulher. A 

mulher, outrora tida como anjo, passa a mostrar seu lado temido. Surgem escritoras 

que rejeitam a submissão do seu sexo e afirmam ter uma história para contar. 

Alfonsina Storni é um exemplo destas mulheres tidas como um elemento maléfico, 

pois, como iremos demonstrar, em grande parte de seus poemas, especialmente 

nos primeiros livros, encontramos um trabalho que objetiva mostrar que a imagem 

criada pela sociedade acerca da mulher é um delírio falocêntrico. 

 

   

2.1 No rastro da primeira onda: por uma nova postura no espaço privado 
 

O discurso que permeia os versos de Alfonsina Storni ganha rapidamente 

a simpatia dos grupos feministas e de algumas jovens provenientes das classes 

mais baixas. Como observamos nas considerações que abriram este capítulo, uma 

das principais preocupações das feministas e de Storni estava centrada nas 

conquistas dos direitos civis da mulher. Logo em seus primeiros livros, Alfonsina 

revela esta temática e anuncia a chegada da Nova Mulher, que irá se levantar contra 

o silêncio feminino passado entre as gerações:  

 
 

Pudiera ser que todo lo que en verso he sentido 
No fuera más que aquello que nunca pudo ser, 

No fuera más que algo vedado y reprimido 
De familia en familia, de mujer en mujer.. 

                                                 
18 Apud MOI, Toril. Feminist Literary Theory. Routledge, Taylor and France Group: London, 2002.  



 53

 

Dicen que en los solares de mi gente, medido 
Estaba todo aquello que se debía hacer... 

Dicen que silenciosas las mujeres han sido 
De mi casa materna... Ah, bien pudiera ser...... 

 
A veces en mi madre apuntaron antojos 

De liberarse, pero se le subió a los ojos 
Una honda amargura, y en la sombra lloró. 

 

Y todo eso mordiente, vencido, mutilado, 
Todo eso que se hallaba en sua alma encerrado, 

Pienso que sin quererlo lo he libertado yo. 
(p. 209) 

 
 
 

O poema Bien Pudiera Ser, de El Dulce Daño (1919), desenrola o cenário 

social da mulher e dá luz a certos aspectos da condição histórico-social feminina, 

revelando tanto a ideologia patriarcal em relação à imagem da mulher, quanto a 

ideologia feminista que eclodiu em fins do século XIX.  “Aquilo que nunca pôde ser”, 

o que fora “vedado e reprimido” é conseqüência da ideologia judaico-cristã que 

deturpou a imagem da mulher ao longo das gerações.  No século XI a Igreja passou 

a desenvolver junto às cortes européias um movimento de espiritualização, no qual 

um dos objetivos seria reformular a natureza feminina. De acordo com a Igreja para 

uma mulher ser feliz e realizada, ela deveria abrir mão de sua liberdade e adotar 

uma vida de reclusão, enquanto seu desejo deveria ser convertido em amor 

espiritual. Ainda nesta época, o latim atravessa as fronteiras do continente europeu 

e inicia-se a tradição escrita.  

 

 
Nas sociedades européias, isto determinou uma defasagem entre a 
tradição e o saber oral local – que pertencia a todos os membros da 
comunidade, mulheres e homens – e uma elite masculina que se 
utilizou do latim e da tecnologia da escrita para impor suas visões de 
mundo e criar centros elitistas de cultura escrita. Nas sociedades 
medievais, as mulheres foram, progressivamente, sendo excluídas 
destes centros de cultura escrita. (LEMAIRE, 1994: 62/ 63).  
 
 

 
Gradativamente as mulheres vão interiorizando o dogma da castidade e 

adquirindo uma natureza passiva, além de serem excluídas da vida intelectual. 



 54

Dando um salto na história, saímos da Idade Média e chegamos ao século XVIII. 

Aqui encontramos a sociedade burguesa empenhada em reforçar a idéia da mulher 

casta e passiva, consolidando na sociedade um modelo que dividia a natureza 

feminina em dois pólos, o maternal e delicado, contra o das mulheres maléficas. O 

modelo ideal seria o de uma mulher encantadora, que tinha como principal função 

criar uma atmosfera de harmonia para o lar, que tinha por centro de seu universo a 

vida do marido. Assim, a relação entre os gêneros foi ideologicamente construída de 

forma que a mulher acreditasse ter uma essência compassiva, abnegada e as 

tarefas sociais passaram a ser definidas de acordo com a natureza masculina e 

feminina19.  

No primeiro terceto, Alfonsina Storni contesta se o destino “casamento – 

maternidade”, que a sociedade impunha para a mulher, era realmente o natural. O 

terceto deixa evidente que tal caminho não leva necessariamente à felicidade. As 

mulheres não eram tratadas como seres humanos, mas seres submissos sem 

desejos, anseios, liberdade. O “anseio de liberar-se” é detectado em vários 

momentos da história da mulher, Aphra Behn, Catarina de Lancastre, Marquesa de 

Alorna, Mary Wollstonecraft, são alguns exemplos. Mas nem todas foram ousadas 

como as mulheres citadas, muitas preferiam chorar na sombra. Tal atitude tornou a 

libertação feminina um processo lento, processo que só veio eclodir no fim do século 

XIX, com o Primeiro Movimento Feminista, batizado por Olive Schreiner de Nova 

Mulher.  E é este grupo de mulheres, no qual Alfonsina está inserida, que liberta o 

que havia sido reprimido na alma das mulheres ao longo dos séculos. Alfonsina 

liberta as mulheres de sua família lutando contra as idéias conservadoras que 

vigoravam até então, e defendendo a independência econômica, social e sexual 

feminina.   

Esta luta pela independência encontramos já em seu primeiro livro, La 

inquietud del rosal, no poema La Loba onde  afirma que tem um cérebro capaz de 

                                                 
19 Tal divisão de tarefas já se encontrava presente na Antiguidade, onde em sua obra Política, Aristóteles, ao  
analisar a instituição família a associa com o Estado. Desta forma, alega que dentro do núcleo familiar existem 
os sujeitos que nasceram para governar e os que nasceram para serem governados.  Justifica a inferioridade da 
mulher através da constituição do universo que assim, a fez. Também dentro das sociedades encontramos uma 
divisão de tarefas similar a das sociedades cristãs e burguesas. Dentro da sociedade asteca, o batismo era visto 
como um momento de extrema importância, pois definiria o destino da criança e seu papel dentro da hierarquia 
social. O cordão umbilical das meninas era enterrado embaixo do fogão e o dos meninos nos campos e 
montanhas. Esta cerimônia marcava a separação entre os gêneros, dando aos homens o mundo e às mulheres o 
espaço doméstico.  
 



 55

trabalhar para garantir seu sustento e do seu filho, que uma mulher não precisa de 

um homem para sobreviver. Este poema tem um caráter nitidamente autobiográfico, 

onde revela sua experiência de mãe solteira.  Alfonsina Storni chegou a Buenos 

Aires aos 19 anos, grávida de um político da cidade de Rosário. Diante da 

impossibilidade de construir uma relação enraizada nos moldes tradicionais, já que o 

pai de seu filho era um homem casado, Alfonsina resolve ir para a capital do país e 

criar sozinha a criança. Acreditava que uma cidade modernizada como Buenos Aires 

iria aceitar mais facilmente uma mulher que se desgarrou do rebanho, afastando-se 

da tradição católica. Em fins do século XIX e início do século XX, a Igreja numa 

tentativa de frear as idéias liberais que começavam a surgir, empenhou-se no ofício 

de revitalizar a importância da virgindade, recorrendo à figura de Maria como o 

modelo que definiria melhor a condição de ser mulher, virgem imaculada quando 

solteira e mulher abnegada quando casada. Em seu livro Canibalismo Amoroso 

(1993: 70,71) Affonso Romano de Santan’anna afirma que o Marianismo procurou 

colocar a mulher num pedestal, transfigurando nela o culto à Virgem Maria. Para 

este movimento da Igreja a feminilidade deveria ser cultuada como algo sagrado e 

protegida da perversidade mundana. O homem se apresenta como individuo inferior 

e constrói verdadeiros templos imaginários para as mulheres, para controlá-las, 

impondo o modelo de mulher santa e bondosa que é a coluna de sustentação do lar. 

Em Buenos Aires este modelo ideal cristão também possuía adeptos e Alfonsina, 

que tinha mais semelhanças com Lilith do que com a virgem Maria, não conseguiu 

fugir do preconceito. Ela era como um lobo que ameaça a paz do rebanho.  

 
Yo soy como la loba 

Quebré con el rebaño 
Y me fui a la montaña 

Fatigada del llano. 
 

Yo tengo un hijo fruto del amor, de amor sin ley, 
Que yo no pude ser como las otras, casta de buey 

Con yugo al cuello; libre se eleve mi cabeza! 
Yo quiero con mis manos apartar la maleza. 

 
 

O preconceito sofrido por uma mulher que não pode ser como as outras, 

era amparado pelas leis do Estado. Filhos que não eram frutos de um casamento 

legalizado não gozavam de nenhum dos direitos que protegiam os filhos legítimos. 

Ao afirmar yo quiero com mis manos apartar la maleza, podemos encontrar uma das 



 56

lutas da Primeira Onda. Entre as preocupações das feministas no que toca à 

maternidade estava a legitimação de filhos gerados fora do casamento. Seu 

argumento principal era o de que estas crianças no futuro serviriam ao Estado da 

mesma forma que um filho legítimo e isto seria motivo suficiente para que fossem 

amparados pela lei e aceitos pela sociedade. Outro agravante diz respeito às 

conseqüências sofridas pelo casal. As mães das crianças de um amor sem lei eram 

obrigadas a se esconderem da sociedade e muitas vezes a entregar seus filhos à 

adoção, enquanto o homem não sofria nenhuma seqüela legal nem moral. Em um 

quarteto mais adiante, Storni afirma que a verdadeira culpada pela marginalização 

das mães solteiras é a própria mulher: 

 
 

Id si acaso podéis frente a frente a la loba 
Y robadle el cachorro no vayáis en la boba 

Conjunción de un rebaño ni llevéis un pastor... 
Id solas! Fuerza a fuerza oponed el valor! 

 
Ovejitas, mostradme los dientes. Qué pequeños! 
No podréis, pobrecitas, caminar sin los dueños 

Por la montaña abrupta, que si el tigre os acecha 
No sabréis defenderos, moriréis en la brecha. 

 
 
A fraqueza feminina diante das regras impostas pela sociedade é a 

principal responsável pela sua submissão.  Em artigo publicado no jornal La Nación 

no dia 22 de maio de 1921, Alfonsina Storni comenta o preconceito das mulheres 

casadas em relação à mãe solteira, afirmando que esta desavença feminina é fruto 

de uma ausência de educação filosófica. Revela que a moral e piedade feminina é 

um assunto controverso pois, enquanto choram sensibilizadas com o destino trágico 

de heroínas transgressoras folhetinescas, viram às costas marginalizando mulheres 

que na vida real não se encaixam no modelo ideal cristão. Alguns anos depois 

Simone de Beauvoir também comentará esta falta de solidariedade feminina, 

afirmando que: 

 

 
(...) as mulheres nunca constituíram uma sociedade autônoma e 
fechada; estão integradas na coletividade governada pelos homens 
e na qual ocupam um lugar de subordinadas; estão unidas somente 
enquanto semelhantes por uma solidariedade mecânica: não há 



 57

entre elas essa solidariedade orgânica em que assenta toda uma 
comunidade unificada (BEAUVOIR: 1967, 363)  
 
 
 

Pode-se entender esta falta de solidariedade orgânica como uma limitação 

do campo intelectual e moral feminino. Governadas pelos homens seu campo de 

visão lhes mostra um mundo que não podem domar, uma realidade que lhes diz 

serem submissas e incapazes de “caminar sin los dueños”. Acreditando em sua 

fraqueza natural, criaram uma genealogia feminina baseada na obediência. 

Defendiam as feministas da Primeira Onda que só através de uma reforma na 

educação, esta genealogia poderia ser derrubada. A educação deveria ser 

igualitária, dando oportunidade para que as mulheres ganhassem o espaço público e 

adentrassem no mercado de trabalho. As feministas reivindicavam a independência 

como princípio da dignidade humana. 
 

Yo soy como la loba. Ando sola y me río 
Del rebaño. El sustento me lo gano y es mío 

Donde quiera que sea, que yo tengo una mano 
Que sabe trabajar y un cerebro que es sano. 

 
La pude seguirme que se venga conmigo. 
Pero yo estoy de pie, de frente al enemigo, 

La vida, y no temo su arrebato fatal 
Porque tengo en la mano siempre pronto un puñal. 

 
El hijo y después yo y después...lo que sea! 
Aquello que me llame más pronto a la pelea. 

A veces la ilusión de un capullo de amor 
Que yo sé malograr antes que se haga flor. 

 
 

A primeira onda do movimento feminista pregava o trabalho como forma 

de separar a distância social entre o homem e a mulher. Sua independência 

financeira derrubaria a crença em uma fraqueza inerente ao sexo feminino e ela não 

precisaria mais do amparo masculino para viver. O problema enfrentado por 

mulheres que acreditavam ter um cérebro saudável tinha como centro a questão 

familiar. A função de garantir o sustento da família ainda era vista como obrigação 

masculina e a mulher que trabalhasse passava a ser vista como um elemento que 

desestruturava a organização familiar. O pensamento social era o que de todas as 

mulheres deveriam dedicar-se exclusivamente ao espaço privado e proteger o lar 



 58

das idéias liberais vindas com a modernidade.  De acordo com Mirta Zaida Lobato 

(2000: 101) a mulher só ganhava uma pequena aprovação quando seu trabalho 

tinha como objetivo ajudar a família em caso de uma necessidade passageira. 

Acabada a turbulência econômica, a mulher voltaria ao seu lugar de origem, o lar.  A 

visão do trabalho feminino como um afastamento do destino natural da maternidade 

e as precárias condições de uma dupla jornada de trabalho, fez com que muitas 

“ovelhas” não quisessem seguir ao chamado “das lobas”.   

Em seus versos Alfonsina tenta acordar as mulheres de seu século, 

exigindo que voltem seus olhares para o mundo em que vivem. O parasitismo 

feminino era uma das grandes preocupações da primeira onda e foi um dos 

principais temas do livro Woman and Labour, de Olive Schreiner. Mudanças sociais 

estavam acontecendo e lentamente as mulheres ganhavam espaço no mercado de 

trabalho e no mundo intelectual. No entanto, muitas ainda olhavam com indiferença 

ou medo para estas mudanças e preferiam continuar seguindo o modelo de vida 

tradicional feminino, como observamos em Siglo XX: 

 

 
Me estoy consumiendo en vida, 

Gastando sin hacer nada, 
Entre las cuatro paredes 
Simétricas de mi casa. 

 
Eh, obreros! Traed las picas! 

Paredes y techos caigan, 
Me mueva el aire la sangre, 

Me queme el sol las espaldas. 
 

Mujer soy del siglo XX; 
Paso el día recostada 

Mirando, desde mi cuarto 
Cómo se mueve una rama. 

 
Se está quemando la Europa 
Y estoy mirando sus llamas 
Con la misma indiferencia 

Con que contemplo esa rama(...) 
(p.256) 

 
 

Alfonsina crítica as mulheres que consumiam suas vidas esperando o dia 

em que sairiam dos domínios paternos para construir uma relação passiva com seu 



 59

novo senhor. Ao lado do marido construíam para si uma vida alienada, encerrada no 

ambiente doméstico. No segundo quarteto pede que as fronteiras do ambiente 

privado sejam derrubadas para que possam sentir a nova vida que surgia no século 

XX. Vemos um pedido de esquecimento da subjetividade e uma conseqüente 

introdução no coletivo, olhando ao redor e enxergando os problemas sociais. A 

modernidade e o feminismo exigiam uma nova postura da mulher. O mercado de 

trabalho já havia começado a ser conquistado, a educação feminina estava sendo 

quase igual à masculina e o espaço público não era mais um local muito proibido. 

Storni desejava que os ruídos produzidos pela modernidade adentrassem os lares 

portenhos, alterando o núcleo privado e abrindo as portas para uma nova formação 

familiar. Modificada esta célula social, não mais poderia se reproduzir a ideologia 

patriarcal, pondo fim à passividade feminina, tanto no espaço privado quanto no 

espaço público.  

 

 
2.2 Alfonsina Storni: uma flâneuse nas ruas portenhas 
 
 

A modernidade convida as pessoas a perambular pelas ruas, a sentir o 

caos do trânsito, a acotovelar-se com a multidão, misturar-se com as massas. Este 

período histórico traz em si mudanças na anatomia das cidades e das relações 

sociais, originando dentro da literatura um novo personagem, o flâneur. Este sujeito 

esconde-se na multidão, transformando a paisagem da cidade em sua morada. 

Habitante do espaço coletivo, o flâneur estuda, observa, profetiza a multidão e o 

agito da urbe. No ensaio Paris do segundo império, presente no terceiro volume de 

suas Obras Escolhidas, Walter Benjamin nos lembra uma das definições, criadas por 

Baudelaire, da essência da flânerie, encontrada em L’art romantique:  

 

 
Para o perfeito flâneur... é um prazer imenso decidir morar na 
massa, no ondulante...Estar fora de casa; e, no entanto, se sentir 
em casa em toda parte; ver o mundo, estar no centro do mundo e 
ficar escondido no mundo, tais são alguns dos menores prazeres 
desses espíritos independentes, apaixonados, imparciais (!) que a 
língua só pode definir inabilmente. O observador é um príncipe que, 
por toda parte, usufruiu de seu incógnito... O amoroso da vida 



 60

universal entra na multidão como se em um imenso reservatório de 
eletricidade. Também podemos compará-lo a um espelho tão 
imenso como essa multidão, a um caleidoscópio dotado de 
consciência que, a cada movimento, representa a vida múltipla e a 
graça comovente de todos os elementos da vida. 
 
 
 

O flâneur deixa que o fascínio da multidão atue sobre ele sem perder, no 

entanto, a sua individualidade, desfrutando do caos sem deslumbrar-se. 

Constantemente atento ao que passa ao seu redor, este sujeito deixa que uma 

palavra solta, um gesto, um barulho conduza sua imaginação à confecção do 

destino de um outro desconhecido que por ele passa. Cria uma literatura calcada em 

uma crônica da cidade e de seus habitantes, tanto para celebrá-los como para 

criticá-los. A Buenos Aires do início do século XX era uma cidade convidativa à 

flanerie e prontamente encontramos esta presença na obra de autores como 

Roberto Arlt, Oliverio Girondo e Jorge Luis Borges. Beatriz Sarlo afirma que as ruas 

se transformaram em um espaço hipersimbolizado dentro da literatura portenha 

entre os anos de 1920 e 1930, onde seus escritores sentiam o tempo como uma 

mescla de passado e presente: 

 
En la calle se percibe el tiempo como historia y como presente: si, 
por un lado, la calle es la prueba del cambio, por el otro puede 
convertirse en el sustento material que hace de la transformación un 
tema literario. Y, más todavía, la calle atravesada por la electricidad 
y el tranvía puede ser negada, para buscar detrás de ella el 
fanstasma huidizo de una calle que la modernización no habría 
tocado todavía, rincones del suburbio inventado por Borges bajo la 
figura de las orillas, lugar indeciso entre la ciudad y el campo. A la 
fascinación de la calle céntrica donde se tocan los aristócratas con 
las prostitutas, donde el vendedor de diarios desliza el sobre de 
cocaína que le piden sus clientes, donde los periodistas y los poetas 
frecuentan los mismos bares que los delincuentes y los bohemios, 
se opone la nostalgia de la calle de barrio, donde la ciudad se 
resiste a los estigmas de la modernidad, aunque el barrio mismo 
haya sido un producto de la modernización urbana (SARLO, 
2000:12) 
 

 

 Dos subúrbios portenhos, Roberto Arlt nos conduz a uma Buenos Aires 

ácida. Andar por suas ruas em Aguafuertes porteñas, Los siete locos e Los 

lanzallamas é experimentar um fenômeno ideológico que nos conduz a uma cidade 

de crimes, um inferno aberto para anomalias morais e dilapidação das relações 



 61

humanas.  Para o flâneur artliano a cidade levantada pela modernidade criou uma 

obsessão pelo poder que transforma a grande massa em vítima de uma 

desigualdade social. Pela primeira vez a literatura argentina visita prostíbulos, 

cadeias, hospitais, revelando de maneira crua o outro lado da modernidade. Através 

dos olhos de Roberto Artl, a cidade se apresenta ultramoderna e pestilenta, um 

projeto futurista que consome os imigrantes que se deslocam em direção a vida 

agitada do centro, mas vivem desgraçadamente abarrotados nos conventillos:   

 
Asqueado, avanza por el corredor del edificio, un abovedado, a 
cuyos constados se abren rectángulos enrejados de ascensores y 
puertas que vomitan hedores de águas servidas y polvos de arroz. 
En el umbral de un departamento, una prostituta negruzca, con los 
brazos desnudos y un batón a rayas rojas y blancas, adormece a 
una criatura. Otra morena, excepcionalmente gorda, con chancletas 
de madrea, rechupa una naranja (...) Los departamentos están 
separados por tabiques de chapas de hierro. En los ventanillos de 
las cocinas fronteras, tendidas hacia los patios, se ven cuerdas 
arqueadas bajo el peso de ropas húmedas. Delante de todas las 
puertas, regueros de cenizas y cáscaras de bananas. De los 
interiores escapan injurias, risas ahogadas, canciones mujeriles y 
broncas de hombres. (ARLT, 2005: 23) 
 
 

Injúrias, gargalhadas, odores e visões naturalistas povoam os sentidos do 

flâneur de Roberto Arlt, revelando que a modernidade não traz vantagens para a 

sociedade em geral. Nem todos os anônimos que se esbarram na multidão têm 

motivos para celebrar a modernidade, como fazia o flâneur Oliveiro Girondo. Com 

este, vagar pelas ruas é uma experiência antagônica à do personagem artliano que 

cruzava a cidade no ônibus. Para Girondo a modernidade era sinônimo de festejar o 

presente sem se preocupar com o passado ou o porvir: 

 
Sobre las mesas,  

botellas decapitadas de «champagne» con corbatas blancas de payaso,  
baldes de níquel que trasuntan enflaquecidos brazos y espaldas de 

                                                                                                  «cocottes» 
El bandoneón canta con esperezos de gusano baboso,  

contradice el pelo rojo de la alfombra,  
imana los pezones, los pubis y la punta de los zapatos. 

Machos que se quiebran en corte ritual, la cabeza hundida entre los 
                                                                                                  hombros, 

la jeta hinchada de palabras soeces. 
Hembras con las ancas nerviosas,  

un poquito de espuma en las axilas y los ojos demasiado aceitados. 
De pronto se oye un fracaso de cristales.  

Las mesas dan un corcovo y pegan cuatro patadas en el aire.  



 62

Un enorme espejo se derrumba con las columnas y la gente que tenía 
                                                                                                   dentro;  

mientras en un oleaje de brazos y de espaldas estallan las trompadas,  
como una rueda de cohetes de bengala. 

Junto con el vigilante, entra la aurora vestida de violeta20. 
 

 

Vagar pelos cenários da modernidade resultou para a poesia de Girondo 

em uma reformulação do erotismo, os corpos não mais se escondiam através de 

metáforas. Pernas, axilas, púbis aparecem descobertas ao som do tango, molhados 

de champagne, cheirando à nicotina. A modernidade desacralizou os corpos, 

libertando-os da moral rumo ao carpe diem. Esta dessacralização dos corpos faz 

parte de um projeto anti-romântico que busca reificar os sujeitos, sem deixar espaço 

para a individualização dos mesmos. O ato sexual não é mais algo intimista, mas 

sim um ato público, como revela Jorge Schwartz em Vanguarda e Cosmopolitismo: 
 

Qualquer possibilidade de individualização fica negada pelo caráter 
anônimo e coletivo dos atos. Essa negação do sexo como ato 
individual e recluso fica corroborada na reação maquinal da mulher21 
aos ‘piropos’ a quem respondem automaticamente com um gesto 
pop, onde o elétrico se impõe, desloca e elimina o humano. (1983: 
133) 
 

 

A agitação noturna e a boêmia são glorificadas. Girondo caminhava pelas 

ruas procurando prazer e imagens que estimulassem sua poética. Imagens 

encontradas nos edifícios, luzes de neon, rapidez dos meios de transporte, 

eletricidade, cinema, jazz e cafés. A paisagem urbana deve ser apreciada, 

degustada, sem haver espaço para a natureza, característica comum entre os 

poetas que sentiam a multidão. O ar que queriam respirar estava contaminado pela 

poluição das fábricas e coletivos, o chão que queriam sentir era feito de concreto, a 

natureza e o ar puro os sufocavam. Beatriz Sarlo (2000: 63) revela que Girondo não 

tem um sentimento de posse diante da cidade, esta existe apenas para satisfazer 

sua percepção imediatamente, sem preocupações com o desgaste do tempo ou 

tentativas de adequar-se ao passado, como podemos observar no livro Veinte 

poemas para ser leídos en el tranvía. Suas ruas foram feitas para o presente e isto é 

                                                 
20 http://amediavoz.com/girondo.htm#MILONGA 
21 Vale a pena ressaltar que os mulheres presentes nos poemas de Girondo, que se permitem interagir com os 
galanteios masculinos, são oriundas especialmente do bairro de Flores. As mulheres provenientes da elite 
portenha ainda encontram-se enclausuradas em suas casas, lugar onde Girondo prefere guardá-las. 



 63

tudo o que importa. É na atmosfera caótica que Girondo se deixava abandonar para 

apreciar as inovações arquitetônicas, passando a ser parte indissolúvel da cidade. 

Em Veinte poemas para ser leídos en el tranvía o sujeito principal é a multidão 

diluída na paisagem urbana, tornando o eu-lírico da obra ubíquo e cosmopolita, 

como assim o definiu Guillermo de Torre.22O estilo como a cidade é representada 

nas obras de Girondo, fragmentário e cubista, lhe dá a aclamação dos escritores do 

grupo Martín Fierro, ajudando o autor a alimentar seu espírito cosmopolita. Para os 

martinfierristas a visão cosmopolita de Girondo era um espetáculo poético para ser 

apreciado, ao contrário da poesia saudosista e anti-cosmopolita de Borges, com 

suas ruas e costumes suburbanos. 

Enquanto estes e tantos outros escritores perambulavam pelas ruas, a 

literatura produzida por mulheres ainda limitava-se ao espaço das quintas com suas 

janelas sendo o único ponto de contato com as ruas. Embora a modificação do 

sistema educacional e o acesso das mulheres ao mercado de trabalho terem feito 

com que uma parcela desta população ganhasse as ruas, é comum encontrar na 

poesia escrita na década de 1920 um eu - lírico feminino preso nos umbrais do 

espaço privado, esperando o homem chegar da rua. Um dos exemplos que 

encontramos é o poema Ventana, presente no livro La calle de la tarde (1924), de 

Norah Lange: 

 

Ventana abierta sobre la tarde 
Con generosidad de mano 
Que no sabe su limosna 

 

Ventana, que has ocultado en vano 
Tanto pudor de niña 

 

Ventana que se da como un cariño 
A las veredas desnudas de niños 

 
Luego, ventana abierta al alba 

Con rocío de júbilo riendo en sus cristales 
 

Cuántas veces el sosiego 
De su abrazo amplio 

Dijo mi pena 
Su verso cansado! 

                                                 
22 Apud SCHWARTZ, 1983.  



 64

 

 

No cenário crepuscular, janelas e jardins são lugares recorrentes na 

poesia de Lange. A rua, principal tema da obra, era um elemento desconhecido. O 

seu eu - lírico ainda não havia ganhado as ruas, apesar dos efeitos da modernidade. 

Beatriz Sarlo (1988: 76) afirma que entre a década de 1920 e 1930, as meninas das 

classes mais abastadas eram donas de uma liberdade vigiada. As moças da família 

Lange, por exemplo, tinham permissão para sair durante o dia, acompanhadas por 

algum responsável e vetadas de participar dos eventos noturnos. A cidade não era 

local apropriada para uma mulher descente, este espaço urbano só poderia ser 

freqüentado por homens e mulheres do povo. Os poemas de La calle de la tarde 

sintetizam a experiência compartilhada por diversas meninas em relação ao espaço 

público. Versos ambientados no interior doméstico, na Igreja, na janela e nas portas 

mostram um desejo frustrado por não ter acesso às ruas da cidade. Para a literatura 

escrita por mulheres a rua existia para ser apreciada de longe, até que surge a 

destoante poesia de Alfonsina Storni. 

Com Alfonsina as ruas ganham outra conotação para a mulher. Os limites 

do espaço privado não são mais suficientes para o eu - lírico feminino, que agora 

quer experimentar todas as sensações que a rua e a multidão podem oferecer. 

Aventurar-se no espaço público, transformou Alfonsina Storni na primeira flâneuse 

da literatura argentina. Sua experiência assemelha-se com a vivenciada por Charles 

Baudelaire. De acordo com Walter Benjamin (2000:55), na obra de Baudelaire o 

flâneur era alguém que encarava a cidade como um mal necessário. A sociedade 

que compunha a multidão era terrível, criadora de humilhações diversas, mas era no 

meio desta massa humana que se encontrava o remédio para as angústias. Nesta 

multidão inóspita, Alfonsina queria se diluir, esconder-se. Vagar pelas ruas de 

Buenos Aires tornou-se uma atitude constante a partir do livro Ocre. As ruas 

retratadas por Alfonsina Storni eram representadas como um ambiente pouco 

amigável e monótona, exemplo disto é o poema Versos a la tristeza de Buenos 

Aires:  

 

Tristes calles derechas, agriadas e iguales, 
Por donde asoma, a veces, un pedazo de cielo, 

Sus fachadas oscuras y el asfalto del suelo 
Me apagaron los tibios sueños primaverales. 



 65

 
Cuánto vagué por ellas, distraída, empapada 
En el vaho grisáceo, lento, que las decora. 
De su monotonía mi alma padece ahora. 

-Alfonsina! – No llames. Ya no respondo a nada. 
 

Si en una de tus casas, Buenos Aires, me muero 
Viendo en días de otoño tu ciclo prisionero 

No me será sorpresa la lápida pesada. 
 

Que entre tus calles rectas, untadas de su río 
Apagado, brumoso, desolante y sombrío, 

Cuando vagué por ellas, ya estaba yo enterrada. 
(p.292) 

 
 
As ruas de Buenos Aires são retratadas através de elementos que 

sugerem uma atmosfera melancólica, tais como o negro, o sombrio, apagado, 

brumoso e o outono. A infinidade de edifícios que encobrem o céu demonstra que o 

sonho da modernidade muitas vezes se torna algo negativo, gerando desilusão. Os 

edifícios a sufocam, não deixando entrever um momento de esperança. Alfonsina foi 

atraída para o centro da modernidade na esperança de ser entendida, mas o que 

encontrou foi a indiferença, quando não o preconceito que apagaron los tíbios 

sueños primaveriles. A vivência da flanerie em Versos a la tristeza de Buenos Aires 

revela uma experiência marcada pela tristeza e pela desilusão, nos sugerindo que a 

tristeza da cidade se confunde a do eu – lírico do poema. As ruas cinzas de Buenos 

Aires são testemunhas de uma alma desolada que melancolicamente agoniza no 

meio da massa que por ela passa indiferente. Ruas iguais, escuras, banhadas pelo 

rio, desolantes, prédios sem vida dão um ritmo monótono a arquitetura da cidade. A 

geografia da cidade mais uma vez se confunde com o interior da escritora, que já 

não encontra motivos que a façam desejar a vida, transformando sua existência 

monótona. A flâneuse de Ocre é um sujeito que ao vagar pelas ruas, sente-se vazio 

por não encontrar um mundo com o qual se identifique. Este traço será trabalhado 

de uma maneira menos negativa nos livros que se seguem, onde perdida na 

multidão a poeta resolve prostituir sua alma com tantas outras, como bem fez 

Baudelaire e acima de tudo, lançar uma olhar crítico sobre a cidade: 

 

Buenos Aires es um hombre 
Que tiene grandes las piernas, 
Grandes los pies y las manos 



 66

Y pequeña la cabeza 
 

(...) 
Ponle muy cerca el oído; 

Golpeando están sus arterias: 
-Ay, si algún día le crece 
Como los pies, la cabeza! 

(p.261 / 263) 
 
 

Através destes trechos do poema Buenos Aires, podemos encontrar a 

contradição sentida por Alfonsina dentro das ruas modernas da cidade. As ruas 

portenhas pulsavam com as novidades tecnológicas e a velocidade nunca antes 

experimentada, mas carregava dentro de si antigos preconceitos. Percorrendo a 

cidade, Alfonsina pode sentir que apesar do ar cosmopolita, Buenos Aires tinha uma 

cabeça pequena. O seu olhar crítico traz em si um discurso marcado pela luta de 

gênero. Aqui nos lembramos dos versos produzidos por Norah Lange que retratam a 

vida comum das meninas contemporâneas de Storni. Meninas que em sua maioria 

não podem desfrutar totalmente das luzes de neon e de tardes nos cafés, atividades 

cotidianos da parcela masculina da população. A cabeça pequena de Buenos Aires 

não aceitava ainda o divórcio e não dava total liberdade para que a mulher 

desenvolvesse sua identidade feminina, tal como ocorria em países como os 

Estados Unidos.  Perambulando pelas ruas da cidade, Storni exige o fim da época 

de clausura das mulheres para que o progresso da capital ande de forma 

equilibrada. No poema Siglo mio, Alfonsina se joga na multidão e deixa ser invadida 

pela modernidade: 

 

 

Siglo mío: concentra tu alma em uma criatura. 
Ya la veo: haz de nervios, casi sin envoltura. 
Y en la mano, cargada de elegantes anillos, 

Un frasco inmundo lleva de ungüentos amarillos, 
 

Viene hacía mí, me toma la mano descarnada, 
Pues mi gran risa aguda, ocre y desesperada, 

Dice bien y se entiende con sus frases procaces. 
 

Yo la invito: - Del brazo vamos por esas calles, 
Jovencitas precoces, de delicados talles, 

No vírgenes, y hombres fatigados veremos. 
 



 67

Sigamos la ola que el tango descoyunta, 
Por entre rascacielos la astuta luna apunta, 

Ea! Al compás gangoso de una jazz-band, bailemos! 
(p.293) 

 
 

O que encontramos claramente presente no poema Siglo mío é o tom 

profético da flâneuse storniana. Walter Benjamin (2000: 195) afirma que a profecia é 

uma das conseqüências encontradas no espírito daqueles que se deixam arrastar 

pela cidade inebriante. Qualquer detalhe simples do presente pode se transformar, 

dentro da imaginação de alguns adeptos da flânerie, uma criação do futuro. A 

experiência nas ruas de uma mulher de olhar aguçado nos mostra que as pequenas 

mudanças encontradas na sociedade argentina lhe fizeram entrever sobre um futuro 

mais igualitário para os gêneros.  O possessivo mío que encontramos atrelado ao 

substantivo siglo acarreta a certeza de que o século XX trará consigo todas as 

condições necessárias para que a mulher goze da multidão assim como o homem e 

a cidade se abrirá para o sexo feminino como um espaço sem limites. A 

modernidade, este ser representado de uma maneira grotesca com suas mãos cruas 

cheias de anéis, trará consigo o ungüento que amenizará as diferenças sociais. De 

mãos dadas com a modernidade, a mulher irá conseguir libertar-se de antigos mitos 

e preconceitos que a rodeava. A experiência que se segue no poema, lembra-nos os 

versos de Milonga, de Oliverio Girondo. Em Siglo mio o eu - lírico feminino 

compartilha as mesmas experiências masculinas. Sai das janelas no final da tarde 

para ganhar a agitação noturna das ruas. A mulher do século XX será feminina, 

como seus trajes indicam, mas liberada andando lado a lado com o homem. Juntos 

poderão experimentar a sinestesia moderna que mistura pela noite os sons do jazz 

com o tango, pondo fim a genealogia das mulheres nascidas para servir.  

 

Viaja en el tren en donde viajo. Viene 
Del Tigre, por ventura? 

Su carne firme tiene 
La moldura 

 
De los varones idos y en su boca 

Como en prieto canal, 
Se le sofoca 

El bermejo caudal... 
Su piel 

Color de miel 



 68

Delata el agua que baño la piel. 
(Hace un momento, acaso, las gavillas 
De agua azul, no abrían sus mejillas, 

Los anchos hombros, su brazada heroica 
De nadador? 

 
No era una estoica 

Flor 
Todo su cuerpo elástico, elegante, 

De nadador, 
Echado hacia adelante 

En el esfuerzo vencedor? 
 

La ventanilla copia el pétreo torso 
Disimulado bajo el blanco lino de la pechera. 

(En otras vidas, remontaba el corso 
Mar, la dulce aventura por señuelo, 

Con la luna primera? 
 

Luce, ahora, un pañuelo 
De fina seda sobre el corazón, 

Y sobre media delicada cae su pantalón.. 
Desde mi asiento, inexpresiva, espío 

Sin mirar casi, su perfil de cobre. 
Me siente acaso? Sabe que está sobre 

Su tenso cuello este deseo mío 
De deslizar la mano suavemente 

Por el hombro potente? 
(p.360) 

 
 

O poema contido em Mundo de siete pozos nos permite entrever a 

experiência de um encontro casual que desperta desejos eróticos, terreno outrora 

aberto apenas para a população masculina. O encontro casual com este 

desconhecido só foi possível graças à tecnologia trazida pela modernidade. Vagar 

pelas ruas em um ônibus ou trem é uma atitude que brinda o ser humano com um 

novo tipo de relação baseada na recíproca troca de olhares por certo tempo sem ter 

que necessariamente trocar alguma palavra, como nos lembra Benjamin (2000:36). 

Olhar a figura do homem de aparência mediterrânea refletida pela janela não é uma 

experiência de amor romântico, mas de um sentimento fascinante que ascende um 

desejo carnal. Uno nos faz lembrar o poema baudelariano A uma passante23, onde o 

                                                 
23 A rua em derredor era um ruído incomum / Longa, magra, de luto e na dor majestosa / Uma mulher passou e 
com a mão faustosa / Erguendo, balançando a barra do vestido. / Nobre e ágil, tendo a perna assim de estátua 
exata. / Eu bebia perdido em minha crispação / No seu olhar, céu que germina o furacão / A daçura que embala e 
o frenesi que mata / Um relâmpago e após a noite! – Aérea beldade / E cujo olhar me fez renascer de repente / Só 



 69

eu – lírico degusta com os olhos e a imaginação, o corpo de uma desconhecida que 

anda pela rua. O arrebatamento que acomete Baudelaire pode ser muito bem 

acomodado na voz de Alfonsina. Este arrebatamento, afirma Benjamin (2000:43), 

não é o do amor à primeira vista, mas da impossibilidade do nunca, que poderia 

frustrar, mas que, no entanto, desperta o desejo do poeta. Alfonsina não tem certeza 

se o seu objeto de admiração sente o peso do olhar que desliza sobre o seu corpo, 

mas mesmo assim deixa-se arrastar para uma fantasia solitária. Seus olhos traçam 

um corpo perfeito, descrita com elementos que transforma o desconhecido na 

atlética figura de um guerreiro clássico. Sua imaginação depõe no seu objeto de 

desejo todas as experiências do herói grego, que sofria construindo um corpo 

perfeito para lançar-se nas aventuras marítimas. Com Uno, a flâneuse storniana 

novamente nos mostra outra forma de subjetividade feminina, longe de corresponder 

a de uma mulher inocente e doce. Finalmente, a mulher não se apresenta 

unicamente no cenário urbano para ter seu corpo apalpado pelos olhos masculino. 

Dentro desta cena erótica que transcorre no trem, o sujeito feminino não se 

apresenta silencioso, mas dono dos artefatos necessários para conduzir a situação. 

Agir como um flâneur pelas ruas portenhas revelou uma nova forma de se dizer 

mulher, criada pela modernidade juntamente com o movimento feminista.  Mulheres 

como Alfonsina, abriram caminho para que a postura da mulher tanto no espaço 

privado quanto no espaço público fosse modificada. Alterar a essência do lar e vagar 

pelas ruas forçava a sociedade a ultrapassar os antigos mitos herdados ao longo da 

história. Uma das estratégias da poesia de Alfonsina para alterar os antigos valores 

patriarcais foi a ironia.  

 

 

 
2.3 Por uma reconstrução da imagem feminina através da ironia 
 

 
Junto a Delmira Agustini, Juana de Ibarbourou, Gabriela Mistral e Dulce 

María Loynaz, Alfonsina Storni faz parte do que Elaine Showalter detecta como 

segunda fase da literatura produzida por mulheres, rotulada como feminista e que 

                                                                                                                                                         
te verei um dia e já na eternidade? / Bem longe, tarde, além, jamais provavelmente! / Não sabes meu destino, eu 
não sei aonda vais / Tu que eu teria amado – e o sabias demais! 



 70

nasce em meados do século XIX. As autoras que se agrupam nesta categoria 

passam a rejeitar as regras que conduzem a literatura produzida por homens, 

usando a escritura como forma de protesto e reivindicação de seus direitos civis. 

Neste momento, as escritoras percebem que a pureza do discurso é uma criação 

masculina e o que existe na verdade é uma mistura de vozes e de pontos de vista 

que revelam sob diferentes perspectivas a sociedade na qual estamos inseridos. 

Encontramos dentro da poesia escrita por estas mulheres uma bivocalidade que 

acaba por revelar uma postura crítica que tem por finalidade exigir uma 

reorganização da cultura patriarcal vigente. Assim, vêm à tona outras formas de 

subjetividade feminina que foram invisibilizadas.  De acordo com Bakhtin(1998:127) 

na bivocalidade encontramos simultaneamente duas vozes correlacionadas, 

dialogando entre si. Este diálogo está centrado em duas visões de mundo e duas 

linguagens divergentes. No caso da escritura de Alfonsina Storni encontraríamos 

presente as vozes patriarcais e feministas em constante diálogo. Utilizando-se da 

bivocalidade, Alfonsina lança outro olhar sobre o binômio homem-mulher e exige 

uma reforma na maneira como os gêneros se relacionam. Esta exigência se ergue, 

freqüentemente, nos poemas através de estratégias lingüísticas permeadas por uma 

retórica irônica, na qual se utiliza da simbologia e do pensamento androcêntrico para 

desestabilizar os mesmos e formular assim uma nova identidade feminina.  

 

Venid, muchachas bellas, 
El parque alegre está, 
Formemos una ronda 
Y demos em cantar. 

 
Venid, el cuerpo envuelto 

En un blanco sayal, 
Venid, los ojos bajos 
En divina humildad. 

 
Cegaremos el fauno 

Que curioseando está, 
Y luego rodearemos 
El mármol Castidad; 

 
Y bajo el cielo limpio 

La ronda cantará: 
-Dioses, os damos gracias 

De cómo nos tratáis. 
 



 71

Desde viejas edades, 
Quién se puede quejar? 
Nos crían muy rosadas 
Para el buen gavilán. 

(p.254) 
 
 

O poema cria uma atmosfera de ingenuidade, leveza e alegria, em um 

cenário que representa a felicidade das meninas que crescem envoltas pela 

castidade, rosadas e saudáveis para conseguir um casamento. Dar graças a Deus 

pelo destino que lhes fora dado, a sua divina humildade e ingenuidade que serão 

ofertadas ao buen gavilán dão um ar de ironia ao poema. Em Ironia, Sátira e 

Paródia24, Linda Hutcheon afirma que a ironia é um recurso semântico e pragmático 

que engloba a intencionalidade do autor e a capacidade que os leitores possuem 

para decifrar esta intenção. Desta forma, estudar apenas as características 

semânticas da ironia não é suficiente, correndo-se o risco de cair em uma análise 

puramente verbal. Para entender um texto globalmente, deve-se recorrer ao tropos 

pragmático com o intuito de contextualizar a obra, transformando assim, o dito e o 

não dito em uma resposta do sujeito, emocionalmente e intelectualmente engajados 

e não apenas em um objeto onde se deposita ou não algum significado. Em Irony, 

Nostalgia and Postmodern25, Hutcheon afirma que: “irony ‘happens’ for you (or, 

better, you make it ‘happen’) when two meanings, one said and the other unsaid, 

come together, usually with a certain critical edge”. La ronda de las muchachas, 

presente no livro Languidez, retrata a educação doméstica feminina que nutre nas 

mulheres o casamento como único ideal. À mulher, por ser vista como um ser frágil e 

intelectualmente inferior aos homens, cabia-lhe as obrigações domésticas e desde 

pequena era treinada para o seu destino natural: ser uma dona-de-casa exemplar, 

mãe dedicada e esposa perfeita do buen gavilán. Os aspectos ideológicos que 

envolviam a sociedade determinavam que era próprio do feminino sonhar com o 

príncipe encantado, aquele ser idealizado que trazia consigo todas as realizações da 

mulher. Assim, desde cedo as meninas dormiam embaladas por histórias de 

príncipes que resgatam princesas, arrancando-as de uma existência cruel e 

conduzindo-as ao “felizes para sempre”. Atingindo a mocidade passavam a suspirar 

ansiosamente pela chegada do amor. O casamento deveria ser encarado como o 
                                                 
24 Todas as informações referentes ao texto de Linda Hutcheon foram tiradas das notas do livro Alfonsina Storni: 
Mujeres, Modernidad y literatura.  
25 Artigo disponível em http://www.library.utoronto.ca/utel/criticism/hutchinp.html  



 72

único caminho para a realização dos ideais da mulher. A mulher ideal não deveria 

ter idéias próprias, nem ansiar por conquistas intelectuais, o seu horizonte deveria 

se resumir aos domínios do lar, o mundo deveria ser visto silenciosamente através 

dos olhos do homem. Sua sexualidade deveria ser castrada em prol do ideal da 

musa de mármore, mulher pálida, que não dava vazão aos seus impulsos sexuais, 

cantada pelos poetas e que se constituía como perfeita para o casamento.  Mas a 

culpa por tal situação não é apenas masculina, como revela Storni. Ao agradecer 

aos deuses por sua situação, a mulher se fez algoz de seu posicionamento dentro 

da sociedade. Se fora educada para o casamento e enclausurada pela castidade, a 

culpa também é sua por não questionar os padrões que regem as relações de 

gênero.  

Octavio Paz (1999: 177) afirma que a ironia é uma das características da 

poesia produzida na modernidade e que este recurso se apresenta como uma forma 

de lidar com os desafios da sociedade na qual o sujeito está inserido.  Assim, pode-

se afirmar que a ironia é um traço indissociável da literatura de caráter feminista, já 

que através deste recurso emprega-se um valor pejorativo ao androcentrismo, 

buscando mostrar uma nova forma de realidade para as mulheres, construída com 

alicerce de valores díspares do predominante. Através de um discurso jocoso, Storni 

constrói um trabalho que de certo modo é parecido com o dos autores da Comédia 

dell’arte em relação às crenças da sociedade vigente: 

 
(...)permite associar elementos heterogêneos, aproxima o que está 
distante, ajuda a liberar-se do ponto de vista dominante sobre o 
mundo, de todas as convenções e elementos banais e habituais, 
comumente admitidos; permite olhar o universo com outros olhos, 
compreender até que ponto é relativo tudo o que existe, e portanto, 
permite compreender a possibilidade de uma ordem totalmente 
diferente de mundo. (BAKHTIN, 1987:30)  

 

Alfonsina Storni recorreu diversas vezes à ironia como forma crítica para 

questionar o cenário social de sua época, caricaturando os anseios presente na 

maioria das mulheres e a imagem do eterno feminino cantada pelos poetas.  O 

recurso mais utilizado por Alfonsina Storni para criar uma escrita irônica é a 

intertextualidade. Seus poemas dialogam constantemente com escritores e 

personagens literários consagrados, além de histórias folhetinescas. Utilizando-se 

de uma intertextualidade irônica Alfonsina desmistifica a figura tanto masculina 



 73

quanto feminina, além de pôr em cheque o mundo romântico idealizado pela maioria 

das mulheres. Um dos exemplos que podem citar é o poema Olvido, presente no 

livro Ocre:  

 

Lidia Rosa: hoy es marte y hace frío. En tu casa, 
De piedra gris, tú duermes tu sueño en un costado 
De la ciudad ¿Aún guardas tu pecho enamorado, 

Ya que de amor moriste? Te diré lo que pasa: 
 

El hombre que adorabas, de grises ojos crueles, 
En la tarde de otoño fuma su cigarrillo. 

Detrás de los cristales mira el cielo amarillo 
Y la calle en que vuelan desteñidos papeles. 

 
Toma un libro, se acerca a la apagada estufa, 

En el toma corriente al sentarse la enchufa 
Y sólo se oye un ruido de papel desgarrado. 

 
Las cinco. Tú caías a esta hora en su pecho, 
Y acaso te recuerda...Pero su blando lecho 
Ya tiene el hueco de otro cuerpo rosado. 

(p.287 / 288) 
 

 

Lidia, nome que do latim sugere racionalidade e Rosa, nome muito 

comum entre as admiradas heroínas folhetinescas, são unidos aqui com o objetivo 

de desmistificar a literatura sentimental. Neste tipo de literatura, a mulher é 

representada como objeto do desejo masculino, desejo que não deve ser realizado. 

A impossibilidade de consumação é a força-motriz da narrativa. O amor físico é um 

vilão que deve ser combatido em prol da honra da mulher. A figura feminina ideal é 

construída em torno de uma dignidade inigualável, um ser ausente de defeitos. Lídia 

Rosa não se contentou com o papel de heroína que apenas inspirava os desejos 

masculinos e foi mais além. Ao longo do poema notamos que ela era uma daquelas 

jovens que vivia para o amor e consumida pelo desejo se deixou conduzir para o 

blando lecho de seu amado. No capítulo anterior mencionamos que os folhetins da 

época estavam recheados de figuras femininas condenadas à morte por terem 

cedido aos seus impulsos sexuais. O fim de Lídia Rosa foi o mesmo, por entregar-se 

às praticas só permitidas na vida matrimonial teve por destino a piedra gris.  Diante 

do túmulo da infeliz heroína, Alfonsina derruba o mundo folhetinesco, revelando para 

as “Lídia Rosa” a verdade imagem do conquistador.  



 74

O homem que Lidia Rosa adorava está longe de ser o Conde Vronski 

que enfrentará o mundo para ficar ao lado de sua Anna Karenina e que chorará a 

morte desta.  Ao contrário, o amado de olhar frio, troca o remorso e a dor da perda 

pela ansiedade de seu próximo encontro sexual que se realizará às cinco da tarde, 

horário outrora reservado à Lídia Rosa. No mundo real, afirma Storni, o universo 

folhetinesco não passa de desteñidos papeles e os poemas de amor são usados 

como meio de arrastar o objeto de cobiça para a alcova. Desta forma, o modelo do 

eterno feminino cultuado por poetas e narrativas folhetinescas não deve ser levado à 

sério. Visto por este ângulo, condenar-se ao túmulo por não resistir aos impulsos 

sexuais não se apresenta como uma alternativa gloriosa, mas ingênua. O universo 

folhetinesco esconde a desigualdade dos gêneros, onde um pólo deve reprimir seus 

desejos enquanto o outro pode dar vazão aos mesmos sem que com isto sofra 

alguma conseqüência negativa.   

A intertextualidade utilizada por Alfonsina muitas vezes é levada ao 

extremo, atingindo o nível da paródia. Ao longo do livro Ocre encontramos diálogos 

com Ruben Darío, Shakespeare, Baudelaire, Byron e Corneille. O seu uso aqui se 

difere da paródia medieval, onde não havia preocupação com os aspectos negativos 

do elemento parodiado. As imperfeições de determinadas instituições ou crenças 

não eram tratadas como objeto de destruição das mesmas, mas sim como uma 

maneira de levar o leitor ou a platéia ao riso despreocupado (BAKHTIN, 1987: 41). 

Em Ocre, Alfonsina recorre às cenas narradas e encadeamentos de figuras de 

linguagem utilizados por autores canonizados para subvertê-los. Encontra nas 

figuras de linguagem e em determinados temas consagrados da literatura uma 

maneira de derrubar crenças tidas como universais, mostrando-as frágeis. Um dos 

vários exemplos encontrado em Ocre é o poema Respuesta de la marquesa a las 

estâncias de Corneille, paródia do poema Marquesa26, escrito por Corneille para 

Mme. Duparc: 

 

                                                 
26 “Marquesa, se o meu semblante / Tem traços envelhecidos, / Pensai que na minha idade/ Não sereis muito 
melhor. / O tempo as mais belas coisas / Tem prazer  em afrontar, / E murchara vossas rosas / Como enrugou 
minha fronte / Igual curso dos planetas / rege-nos dias e noites. /Já fui o que sois agora / Sereis o que sou agora / 
Mas conto com alguns encantos / Refulgentes o bastante /Pr’a não ter tantos cuidados / Com estes estragos do 
tempo / Vós o tendes, adoráveis, / Mas os que mais desprezais / Poderiam durar ainda / Depois que esses se 
estragarem. / Poderão salvar a glória / De uns olhos que eu veja afáveis, / E em mil anos fazer crer / O que de vós 
me aprouver. / E junto a esta nova raça / Que me dará certo crédito, / Vós só passareis por bela / Tanto quanto eu 
vos descrever. / Pensai bem, bela marquesa, /Embora um velho amedronte, / Sempre convém cortejá-lo, / 
Quando ele é assim como eu.” 



 75

  Me decís, gran talento, en palabras de mofa,   
  Com una voz galante y perversa, que, un dia,   
  Mis líneas seductoras, mi desdén de vacía,   
            Pasarán...si no quedan en vuestra bella estrofa. 
 
  Un ligero despecho orgulloso refleja    

   Vuestra finta a esta vana marquesita elegante   
   Y, a cambio de la estrofa, inmortal, que me cante,  
             Me proponéis un beso a vuestra boca vieja. 

 
  ¿Tenéis una fe ciega en la vida del verso?   

   Yo medito en que el Todo será un día disperso...                    
   Oh, dejadme que mire distraída esa rosa; 

 
  Soy mujer ante todo, del presente me encanto.  

   Perdonadme, poeta, si a vuestro grave canto                                      
   Prefiero el beso joven de una boca jugosa. 

(p.281) 
 

 No poema de Corneille o argumento para conquistar a marquesa é a 

eternização da beleza através dos versos. Recorre ao argumento de que o tempo 

devasta a juventude, nos lembrando as idéias pregadas por Ovídio em seu segundo 

livro de A Arte de Amar. Aqui, Ovídio alerta que “os anos passam como a água que 

corre; a onda que passou na sua frente não voltará mais de onde ela veio. Dia virá 

em que você que agora manda os apaixonados embora, velha e abandonada, ficará 

sozinha à noite sobre seu leito frio”. (p.82). Em seu poema Corneille afirma que as 

gerações vindouras o lerão e eternizado seus versos, se eternizará a beleza e 

juventude da marquesa. Parodiando Corneille, Alfonsina toma como alvo a idéia de 

que a poesia é eterna. Uma das crenças do romantismo francês, por exemplo, era a 

de que poesia nunca perecerá, que a criação poética é o princípio de tudo. 

Dialogando com Corneille e os românticos, Alfonsina pergunta se realmente os 

versos são eternos. Quebra esta crença ao afirmar que tudo passa. A poesia, assim 

como tudo que existe, sucumbe ao poder do tempo, e será arrastada para o 

esquecimento. Se nenhum verso é imortal, então que a marquesa olhe 

distraidamente as rosas que um dia murcharão. Mais vale aproveitar os amantes 

jovens e divertir-se sem grandes preocupações, do que entregar-se a um velho na 

esperança de que sua beleza seja eternizada.  



 76

Mas nem sempre o caráter irônico de Alfonsina é sinônimo de riso e 

protesto. A ironia, utilizada pela escritora também a conduz por diversas vezes à 

descrença. Em Los hijos del limo, Octavio Paz afirma que a ironia pode levar à 

angustia, pondo o sujeito diante de seu próprio vazio em um contexto onde não 

parece haver mais saída. Na obra de Alfonsina Storni percebemos por muitas vezes 

este aspecto negativo que a ironia acarreta ao poeta: 

 

La crítica y la ironia llevadas al límite, sin embargo, conducen a la 
hablante a la duda y al descreimiento frente a esa misma posibilidad 
transformadora que la impulsaba en otros momentos. Así, llevada 
por el dolor y la angustia que provoca en ella el desencuentro con un 
mundo que una y otra vez se experimenta como inmodificables, más 
allá de los discursos y de las acciones, se instala en la hablante una 
postura nihilista (...) donde la crisis y la muerte aparecen como el 
final casi inevitable de un proyecto liberador individual y colectivo 
que, desde esta mirada, se visualiza como imposible. (SALOMONE: 
2006, 125) 
 

 

Assim, o tom de protesto irônico, o ideal utópico de uma sociedade 

igualitária cede lugar a um discurso cansado, no qual a ordem do mundo se 

apresenta imutável e sua luta não encontra eco: 

 

Cada dia que pasa, más dueña de mí misma, 
Sobre mí misma cierro mi morada interior; 

En medio de los seres la soledad me abisma. 
Ya ni domino esclavos, ni tolero señor. 

 
Ahora van pasando mujeres a mi lado 

Cuyos ojos trascienden la divina ilusión. 
El fácil paso llevan de un cuerpo aligerado: 
Se ve que poco o nada les pesa el corazón. 

 
Algunas tienen ojos azules e inocentes; 

Van soñando embriagadas, los pasos al azar; 
La claridad del cielo se aposenta en sus frentes 

Y como son muy finas se las oye soñar. 
 

Sonrío a su belleza, tiemblo por sus ensueños, 
El fin tul de su alma ¿quién lo recogerá? 

Son pequeñas criaturas, mañana tendrán dueños, 
Y ella pedirá flores...y él no comprenderá. 

 
Les llevo una ventaja que place a mi conciencia: 



 77

Los sueños que ellas tejen no los super tejer, 
Y en manos ignorantes no perdí mi inocencia. 

Como nunca la tuve, no la pude perder. 
 

Nací yo sin blancura: pequeña todavía 
El pequeño cerebro se puso a combinar; 

Cuenta mi pobre madre que, como comprendía, 
Yo aprendí muy temprano la ciencia de llorar. 

 
Y el llanto fue la llama que secó mi blancura 

En las raíces mismas del árbol sin brotar, 
Y el alma está candente de aquella quemadura. 

¡Hierro al rojo mi vida! ¿Cómo pude durar? 
 

Alma mía, la sola; tu limpieza, escondida 
Con orgullo sombrío, nadie la arrullará; 

Si en música divina fuera el alma adormida, 
El alma, comprendiendo, no despertara ya. 

 
Tengo sueño mujeres, tengo un sueño profundo. 

Oh humanos, en puntillas el paso deslizad; 
Mi corazón susurra: me haga silencio el mundo, 

Y mi alma musita fatigada: ¡callad!... 
(p. 242 / 243) 

 
 

Em Van pasando mujeres, Alfonsina olha com pesar as representações 

femininas que vão passando ao seu lado, inocentes, ligeiras, sonhadoras e se vê 

isolada desta multidão. Storni não consegue encaixar-se no que a sociedade 

acreditava ser a  subjetividade feminina. Nunca fora inocente, não almejara um 

casamento. Para ela o amor cantado por poetas e sonhado pelas jovens é uma 

ilusão que se dissolve na realidade cotidiana. Sente que sua identidade é diferente e 

tem como sonho construir sua personalidade alicerçada no que acredita ser um novo 

modelo de mulher. O isolamento é, então, resultado de uma consciência ampliada 

pelos ideais feministas que já havia tomado corpo. Idéias que encontraram 

resistência entre homens e mulheres. O eu - lírico do poema já não tem escravos, 

como as figuras femininas definidas como torpes e lascivas. Também não possui 

senhor, como a grande maioria que cobiçava ser o anjo do lar. O eu - lírico do 

poema é uma mulher que quer igualdade na relação, como almejavam as feministas 

da primeira onda: 

 



 78

The New Man and Woman do not resemble two people, who, 
standing on a level plain, set out on two roads, which diverging at 
different angles and continued in straight lines, must continue to take 
them farther and farther from each other the longer they proceed in 
them; rather, they resemble two persons who start to climb a spur of 
the same mountain from opposite sides; where, the higher they climb 
the nearer they come to each other, being bound ultimately to meet 
at the top. (SCHREINER: 1911: 109) 

 

Podemos ler o lamento de uma mulher que construiu para si um sonho 

diferente dos demais, um sonho que ia mais além de ser a rainha de um lar perfeito 

porque sabe que o modelo feminino ideal pregado pelos homens não passa de uma 

mentira, que a verdadeira mulher fora apagada pela ideologia patriarcal.  A 

aspiração de Alfonsina era, para a época, utópico. Deixando-se, por ora, vencer pelo 

cansaço, atende a solicitação de sua alma e se cala. No entanto, vale a pena 

ressaltar que em Ocre estes momentos de desânimo são muito escassos. A 

predominância é de um eu - lírico irônico e crítico que se desprende por completo 

dos modelos femininos vigentes, abrindo espaço para que uma nova subjetividade 

feminina venha à tona. Os poemas que compõem esta obra mostram um sujeito 

feminino que se lança nas ruas de Buenos Aires para experimentar a vida e as 

mudanças da modernidade com um olhar crítico. Ocre é considerada uma obra de 

ruptura tanto estética quanto temática. 

Em sua primeira obra, La inquietud del rosal (1916), encontramos 

predominantemente versos românticos tardios, cantados por uma voz feminina que 

se mostra na maioria das vezes submissa e entregue aos braços do amado, que é 

retratado como seu senhor. Em apenas dois momentos, La loba e Fecundidad, 

encontramos uma voz destoante, reivindicando um espaço dentro da sociedade e 

mostrando-se capaz de governar a sua vida. Alfonsina Storni reconhece a fragilidade 

de La inquietudad del rosal e recusa-se a publica-lo novamente, pedindo inclusive, 

que os poemas deste livro não fizessem parte do volume de sua obra completa 

publicada em 1938. Nas obras seguintes, El dulce daño (1918); Irremediablemente 

(1919) e Languidez (1920), o tom dos poemas vai se afastando gradativamente da 

temática romântica tradicional, revelando uma personalidade pouco convencional, 

ávida por desejo e por degustar o amor livre da hipocrisia social. Seus versos 

começam a se voltar para as problemáticas sociais e ganham uma tonalidade mais 

rebelde até que em Ocre (1925) atinja o nível da ironia e delineie os traços de uma 



 79

nova forma de ser mulher. É neste momento que Alfonsina deixa eclodir uma 

personalidade feminina que se apresentava timidamente nos seus primeiros livros. O 

erotismo e o corpo são descritos de uma forma que beira o paganismo e são 

encarados como mais um caminho que ajudará no descobrimento de uma nova 

personalidade.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 80

ALFONSINA STORNI E O UNIVERSO ERÓTICO FEMININO CANTADO 
EM VERSOS 

 
 

Yo no creo en la indecencia de la desnudez.  
Ni en la  indecencia de escribir lo que se siente. 

(Victoria Ocampo) 
 
 
 

  
Desde a Antiguidade da História Ocidental encontramos dentro da 

literatura um desejo de expressar as vivências eróticas humanas. Sob a guarda da 

musa Érato, os gregos cantaram livremente estas experiências, apesar de o gênero 

literário erótico não ser considerado tão nobre quanto a tragédia e a epopéia. Em 

prefácio ao livro Poesia erótica em tradução, João Paulo Paes nos lembra que a 

sexualidade entre estes povos da Antiguidade não era vista nem como secretum 

nem como pudendum. Com um vasto vocabulário, seios, pernas, nádegas eram 

descritas pelos poetas sem nenhuma condenação que não fosse o excesso. A 

Antiguidade nos deu o primeiro nome da literatura erótica feminina, Safo.  Nascida 

por volta de 640 a.c. na Ilha de Lesbos, esta  poeta conseguiu ultrapassar as 

fronteiras da rotina doméstica destinada às mulheres gregas, alcançando 

notoriedade de contemporâneos como Platão, que afirmava reconhecer em Safo a 

décima musa protetora e inspiradora das Artes. Criou uma escola para meninas, 

Casa das Musas, onde através da poesia e da música as preparava para o 

casamento e a iniciação sexual. O material passado para suas alunas pode ser lido 

nos Epitalamios, onde podemos conhecer a visão que a escritora tinha do universo 

sexual e amoroso. Nos versos não encontramos nenhum conselho sobre a 

maternidade, mas sim uma celebração do amor, dos prazeres sexuais e da beleza. 

Suas alunas aprendiam que o papel da mulher nas relações sexuais não deveria ser 

o de uma humilde serva do marido, mas sim a de uma sacerdotisa de Afrodite, que 

ensinaria ao homem as regras dos rituais amorosos. Da leitura dos fragmentos de 

seus poemas, que sobreviveram aos ataques da Igreja medieval, extraímos versos 

sensuais e de amor escritos de maneira simples e natural, dedicados, muitas vezes 

às mulheres: 

 
Ditosa que ao teu lado só por ti suspiro! 



 81

Quem goza o prazer de te escutar, 
Quem vê, às vezes, teu doce sorriso. 

Nem os deuses felizes o podem igualar. 
 

Sinto um fogo sutil correr de veia em veia 
Por minha carne, ó suave bem querida, 

E no transporte doce que a minha alma enleia 
Eu sinto asperamente a voz emudecida. 

 
Uma nuvem confusa me enevoa o olhar. 

Não ouço mais. Eu caio num langor supremo; 
E pálida e perdida e febril e sem ar, 

Um frêmito me abala... eu quase morro...eu tremo. 
 

  
Os versos de A uma mulher amada nos mostram um eu-lírico entregue 

ansiosamente de corpo e alma aos seus desejos, que deveriam ser concretizados 

de maneira imediata. Ouvimos uma voz que perde toda a racionalidade para 

entregar-se por completo àquela que tem o dom de percorrer todo o corpo da 

amante com seus prazeres até atingir o gozo, que a desequilibrará.  Ao citar Skinner 

em seu artigo Mulheres de Lesbos27, Zilma Gesser Nunes nos lembra que a poesia 

de Safo é de “caráter aberto, fluido, polissêmico e não-fálico de expressão do desejo 

sexual feminino”, criando desta forma, um conjunto simbólico que iria reger as 

praticas sexuais das mulheres de Lesbos. A poesia de Safo deixou para as 

civilizações vindouras um retrato único do cotidiano das mulheres de sua Ilha, 

exaltando a fertilidade e a sexualidade feminina. Depois de Safo encontramos no 

início da Idade Média alguns poemas conhecidos hoje por Canções de 

Malmaridadas. Neste período, mulheres se reuniam nas florestas para juntas 

cantarem suas vidas, revelando-se ativas, sensuais e capazes de satisfazer suas 

fantasias eróticas. Estas celebrações eram regadas à cantigas e danças nas quais 

as mulheres insatisfeitas com seus respectivos maridos, nem sempre por elas 

escolhidos, relatavam suas aventuras extraconjugais: 

 
Early in the morning handsome Alice got up 

Sleep, jealous husband, please sleep! 
She puts nice ornaments and dresses beautifully 

Under the branch 
That’s how a married woman must go to her lover 

That’s how a handsome married woman goes to her friend 28 

                                                 
27 Apud http://www.latim.ufsc.br/Mulheres%20de%20Lesbos.html Acessado em 23/09/2008.  
28 Apud A Mulher na Literatura v. II, 1990. 



 82

 

 

Esta liberdade, no entanto, vai sendo podada gradativamente pela Igreja, 

como já mencionamos anteriormente, na analise do poema Bien pudiera ser, no 

segundo capítulo. Mas mesmo com a liberdade roubada pela Igreja, no século XVI 

surgem os versos eróticos de Louise Labé. A escritora francesa ficou famosa por 

suas idéias em prol da emancipação feminina, além de ser dotada de uma ousadia 

capaz de revelar toda a paixão ardente que uma mulher pode conter embaixo dos 

enormes vestidos. Por conta da sua ousadia, recebeu de poetas contemporâneos o 

título de “Nova Safo”: 

 

Beijai-me agora, e muito, e outra vez mais,  
Dai-me um de vossos beijos saborosos  
E depois, dai-me um desses amorosos  

E eu pagarei com brasa os que me dais.  
Virei vos socorrer, se vos cansais,  

Com mais dez beijos longos, langorosos,  
E assim, trocando afagos tão gostosos,  
Gozemos um do outro, em calma e paz.  
Vida em dobro teremos, sendo assim;  
Eu viva em vós e vós vivendo em mim.  

Deixai que vague, pois, meu pensamento:  
Não dá prazer viver bem-comportada;  
Bem mais feliz me sinto, e contentada,  

Quando cometo algum atrevimento.  
 

Seus versos são de uma mulher completamente diferente do modelo 

imposto pela Igreja Católica na Idade Média. Louise Labé se apresenta como 

alguém que exala sexualidade, alguém que em nada se assemelhava a imagem da 

mulher como a Virgem Maria, feita apenas para ser contemplada.  Por conta de suas 

idéias avançadas e do seu erotismo revelado em versos, Louise Labé foi fortemente 

perseguida por inúmeros reacionários.  Depois dela outro vazio se faz na literatura 

erótica feminina, mostrando que seu desenvolvimento é acidentado. O período entre 

os séculos XVII e XIX também é infértil para este tipo de produção literária entre as 

mulheres29. Surgem ocasionalmente alguns nomes como os de Claudine de Tencin 

e Céleste de Mogador. A ausência de escritos femininos sobre sua sexualidade fez 

com que vários homens passassem a criar romances contados falsas memórias 

                                                 
29 As causas para esta infertilidade serão apontadas algumas páginas mais à frente. 



 83

femininas sobre as suas vidas na alcova. Um celebre exemplo é o livro Journal d’une 

enfant vicieuse atribuído durante anos à Mme. De Morency. Muito criticado na época 

por sua linguagem cheia de floreios, o romance foi tido como a prova de que 

mulheres não sabiam escrever sobre erotismo. Pouco tempo depois se descobriu 

que a autoria era de Huges Rebell e o romance não passava do que Alexandrian 

(1997, p.285) classificou de “elucubrações de um gagá que se excita imaginando 

adolescentes fazendo suas necessidades”. 

Em meados do século XIX e início do século XX ocorrem várias rupturas 

nas sociedades, por conta do surgimento da modernidade e do feminismo. É em 

meio a estas mudanças que o erotismo feminino passa a ser expresso de maneira 

mais contínua dentro da literatura.  O centro que irradiou esta temática entre as 

escritoras é Paris. No início do século XX um grupo de mulheres passa a expressar 

em prosa e versos os seus desejos mais libidinosos, chegando, inclusive, a tratar 

abertamente da homossexualidade. Entre os vários nomes que surgiram nesta 

época encontramos os de Renée Vivien, Gabriele Colette e Renée Dunan, que 

através de seus romances narravam as desventuras de mulheres independentes, 

divorciadas, entregues aos vícios do prazer numa tentativa de reformular, através do 

erotismo, a identidade feminina.  

Na América Latina expressar abertamente seus desejos carnais foi uma 

atividade inaugurada em Montevidéu no ano de 1907 com a publicação de El libro 

blanco de Delmira Agustini. A publicação de versos eróticos de autoria feminina no 

Uruguai se deu de maneira mais fluida do que no resto da América Latina. Embora 

entre meados do século XIX e primeiras décadas do século XX, o governo uruguaio 

tenha iniciado uma campanha de disciplinamento sexual, as idéias feministas e o 

ideal do amor livre foram até bem acolhidos. Nesta época vários jornais anarquistas 

recheados de artigos que denunciavam a submissão feminina e apontavam a 

necessidade de rever a estrutura patriarcal da família burguesa, foram fundados em 

Montevidéu. É graças a esta maior liberdade de expressão que veio do Uruguai uma 

maneira de versar sobre erotismo jamais vista na América Latina, tanto por homens 

quanto por mulheres, através da poesia de Delmira Agustini. O erotismo agônico de 

Delmira Agustini derruba de um só golpe o estereotipo da mulher casta e angelical. 

Suas formas não aparecem como uma estátua de mármore para ser contemplada, 

mas sim como uma serpente lasciva.  

 



 84

En mis sueños de amor, ¡yo soy serpiente! 
gliso y ondulo como una corriente; 

dos píldoras de insomnio y de hipnotismo 
son mis ojos; la punta del encanto 

es mi lengua... ¡y atraigo con mi llanto! 
soy un pomo de abismo. 

 
Mi cuerpo es una cinta de delicia, 
glisa y ondula como una caricia... 

Y en mis sueños de odio ¡soy serpiente! 
mi lengua es una venenosa fuente; 

mi testa es la luzbélica diadema, 
haz de la muerte, en un fatal soslayo 
son mis pupilas; y mi cuerpo en gema 

¡es la vaina del rayo! 

Si así sueño mi carne, así es mi mente: 
un cuerpo largo, largo, de serpiente, 
vibrando eterna, ¡voluptuosamente! 

 (p. 294) 

 As imagens apresentadas em Serpentina, pouco convencionais para a 

época, são recorrentes em sua obra. Delmira Agustini descreve o corpo e a alma 

feminina de maneira completamente oposta à imagem de mármore cantada pelos 

homens. A mulher não é estática, gélida, feita para ser observada de longe, mas 

carnal, envolvente, febril e vibrante. Delmira dá vazão aos seus impulsos eróticos e 

mostra que a mulher pode participar ativamente no jogo do prazer, inverte os papéis 

sociais e coloca o homem como objeto a ser conquistado e conduzido pelos desejos 

latentes da mulher conquistadora. Apesar de tais versos terem surgido em meio a 

um Uruguai em mudança, causaram escândalo. Nesta época, havia em Montevidéu, 

entre os intelectuais, um movimento iconoclasta com o objetivo de rever a moral 

burguesa, proclamar o amor livre e o fim do casamento tradicional. O ambiente 

parecia propício para que uma mulher pudesse falar abertamente da sexualidade 

feminina, mas tal fato não ocorreu.  Quando os intelectuais iconoclastas uruguaios 

decidiram apoiar a literatura de autoria feminina, não imaginavam que pudesse 

surgir uma obra que afrontasse a virilidade do homem, dando-lhes um papel 

secundário nos jogos eróticos. O fato é que os versos de Delmira foram tidos como 

uma afronta ao universo masculino: 

 



 85

No era posible, ni aceptable, este discurso abiertamente erótico de 
la sexualidad femenina. Desafiaba la creatividad masculina, viril, 
vigorosa, de la experiencia sexual femenina articulada en voz de 
mujer pero desde el imaginário masculino, es decir, precisamente, 
desde la experiencia erótica falocentrica, siempre considerada 
provincia masculina. (PINTO: 2006, p.37-38) 
 
 

Para resolver tal problema os críticos da época resolveram minimizar o 

erotismo obsessivo de Agustini dando-lhe um caráter espiritualizado, encarado-o 

como a visão de alguém que só tem uma vaga idéia da realidade.  Idéia vaga da 

realidade ou não, o certo é que Delmira Agustini abriu caminho para que outras 

escritoras pudessem falar abertamente sobre a sexualidade feminina. Poucos anos 

depois da morte de Delmira, surge a poesia de Juana de Ibarbourou.  Os versos 

eróticos de Ibarbourou não nos mostram um eu-lírico feminino que deseja conduzir 

Eros e tornar o homem sua caça. Em uma das vertentes de sua poesia erótica, 

assistimos a um deixar-se seduzir enquanto seduz, com ela tanto o homem quanto a 

mulher são convidados a desfrutar dos jogos amorosos de maneira igual. Juana de 

Ibarbourou deixa que o homem a ame, que ele explore as possibilidades de amar e 

ao mesmo tempo se permite ser ativa, seduzindo e desfrutando do gozo.  

Te doy mi alma desnuda  
Como estatua a la cual ningún cendal escuda  

 
Desnuda con el puro impudor,  

de un fruto una estrella o una flor,  
de todas esas cosas que tienen la infinita  

serenidad de Eva antes de ser maldita  

de todas estas cosas  
frutos astros y rosas  

que no tiene vergüenza del sexo ni celajes  
y a quienes nadie osara fabricarles ropajes  

 
sin velos como el cuerpo de una diosa serena  
que tuviera una intensa blancura de azucena!  

 
Desnuda y toda abierta de par en par  

Por el ansia de amar 

 



 86

O sexo nos versos de Ibarbourou se apresenta de uma maneira natural, 

livre dos pecados e do castigo cristão, o que encontramos nesta vertente de sua 

poesia é uma mulher livre, consciente de sua sexualidade. Através destes versos 

Juana nos diz que seu corpo e sua alma encontram-se livres das roupagens judaico-

cristãs que inculcaram na sociedade a idéia de que sexo sem a finalidade de 

procriação é pecado e todo o desejo sexual da mulher deveria ser convertido em 

amor espiritual. Juana se diz livre de máscaras, para ela sexo é algo puro, divino e 

um direito de qualquer ser vivo. Seus desejos sexuais não carregam o peso da culpa 

de quem lascivamente conduziu o homem para a imperfeição, como nos prega as 

escrituras sagradas. Podemos afirmar que rastreando a obra de Juana de 

Ibarbourou percebemos que ela trouxe duas contribuições de suma importância para 

a literatura de autoria feminina, trazendo leveza ao erotismo cantado por mulheres. 

Os desejos deveriam ser concretizados de uma maneira imediata, não existia o 

ontem, nem o amanhã, apenas o agora. Graças ao hedonismo encontramos em 

Juana de Ibarbourou uma maneira diferente de consumar o erotismo entre as 

escritoras da época. Para a grande maioria das escritoras do início do século XX, o 

erotismo se concretizava através da tão ansiada morte, encarada como meio de 

transcender. Juana, ao contrário, acredita que o prazer se concretiza em vida, numa 

liberdade compartilhada com o seu parceiro. Com ela, o sexo perde a atmosfera 

culposa, o duelo interior, a ânsia da morte, a dor além de não abrir espaço para um 

erotismo agressivo, obsessivo, desesperado, como observamos em Delmira 

Agustini.  Juana de Ibarbourou nos traz uma roupagem natural ao sexo, com ela só 

há espaço para a busca franca, suave e luminosa de um prazer que lhe é de direito 

porque independente de ser mulher, ela está viva.  

Foram dos versos de Delmira Agustini e Juana de Ibarbourou que 

Alfonsina Storni se inspirou para trazer o universo da alcova para sua poesia. 

Alfonsina utiliza-se desta vertente em sua obra para reclamar da hipocrisia social em 

relação ao desejo feminino, mostrando-se ora agressiva ora sutil. Podemos ler 

versos com um teor fortemente irônico e agressivo onde a autora opõe o 

comportamento sexual que a sociedade espera de uma mulher e o comportamento 

que seria ideal. Aqui, Alfonsina brinca com imagens clássicas, com o ideal burguês e 

cristão e tenta deixar as possíveis leitoras em dúvida em relação a sua vida sexual. 

Quando versa sobre erotismo de uma maneira mais amena, encontramos uma 

mulher independente, liberta de todas as regras que podam tanto a relação amorosa 



 87

quanto sexual. Ao colocar corpo e sexualidade em forma de poesia, Alfonsina Storni 

abordou temas nunca antes mencionados como fertilidade e menopausa, além de 

declarar-se adepta do amor livre e do divorcio, reivindicando igual liberdade entre os 

gêneros para expressar a sua sexualidade.  

 

 

 

3.1 Mulher ideal x Mulher real 
 

De acordo com Michel Foucault (2007, p.127) os séculos XVII e XVIII 

representam um momento de repressão da sexualidade, trazendo consigo pudores 

de linguagem, preservação do corpo e valorização das praticas sexuais 

exclusivamente no espaço matrimonial. Esta repressão, diz Foucault, pode ser vista 

como um reflexo da era das penitências e do ascetismo medieval, quando os 

religiosos passam a rejeitar o corpo. Para a Igreja Medieval a maneira natural como 

o sexo era encarado entre a população carente seria uma blasfêmia contra Deus.  

Incomodada com esta situação, no século XIV a Igreja decide tomar uma atitude 

drástica para controlar a sexualidade, principalmente a feminina. Inicia-se o período 

de caça às bruxas, guiados por manuais de Inquisição como o Fornicarius e o 

Malleus Maleficarum. Para justificar o maior número de mulheres entre os hereges, a 

Igreja afirma que o sexo feminino era imperfeito por ter sido criado à partir da costela 

de Adão. Sendo a costela um elemento curvo, a mulher se entregaria mais fácil às 

seduções diabólicas e prazeres carnais. A curvatura da costela também definiu a 

natureza feminina: malévola, caprichosa, luxuriosa e vingativa. Consideradas 

bruxas, estas mulheres tinham o poder de enfeitiçar os homens, despertar neles o 

desejo carnal, induzi-los a paixões desenfreadas, porque tinham copulado com o 

demônio, e este as ensinou todas as artimanhas necessárias para enlouquecer o 

homem. As bruxas eram identificadas entre aquelas mulheres que exerciam sua 

sexualidade livremente, conseguiam sentir prazer sexual e despertar a libido de 

alguns membros do clero. Através da manipulação do Antigo Testamento, das 

praticas de torturas e das fogueiras, os Inquisidores começaram a infiltrar na mente 

feminina a idéia de que elas carregavam em si o gérmen de todos os pecados do 

mundo. Politicamente bem estruturada, a ordem religiosa começa a transformar as 

mulheres em figuras perturbadas com sua sexualidade.  



 88

Outro agravante na relação mulher/sexualidade dá-se no século XVIII, 

com a criação de uma tecnologia do sexo pela sociedade burguesa. De acordo com 

Michel Foucault (2007, p.132) os burgueses, através da pedagogia, medicina e 

economia transformaram o corpo num objeto de constante vigilância. A figura da 

mulher foi a primeira a sofrer com tal procedimento. Tida como elemento frágil, a 

sexualidade feminina começa a ser vítima de receitas medicinais diversas que iriam 

preservar o seu corpo para que dele saísse uma prole saudável. Desta preservação 

surge uma mulher afetada pela histeria e que tanto fora estudada pela psicanálise. 

Qualquer elemento do sexo feminino estaria predestinado a garantir a saúde de sua 

família e conseqüentemente de toda uma nação. Uma série de regras passaria a 

conduzir com mais vigor a conduta feminina, que deveria conservar-se perfeita para 

o casamento: 

 

Una voz em mi oído graves palabras vierte: 
- Porqué, me dice, no eres, oh tú, la mujer fuerte? 

 
Es bella la figura de la mujer heroica 

Cuidando el fuego sacro con su mano de estoica. 
 

Y yo sonrío y digo: la vida es una rueda. 
Todo está bien. Lo malo con lo bueno se enreda. 

 
Si unas no parecieran desertoras vestales, 

En fuga hacia las dulces, paganas bacanales, 
 

Las otras no tendrían valor de mujer fuerte: 
La vida, al fin de cuentas, se mide por la muerte. 

 
Ya ves: con mis locuras en verso yo he logrado 
Distraerte un momento y hacerte más amado 

 
El fino y blanco nombre de la mujer que quieres 

Reservada y discreta: espuma de mujeres. 
 

Qué más pides? Con algo contribuí a tu vida, 
Pensaste, comparaste; voló el tiempo en seguida. 

 
Mas ni con eso tengo yo tu agradecimiento. 

Oh, buen género humano: nunca quedas contento” 
(p.258) 

 

Esta mulher forte representa o modelo ideal para o Estado burguês e se 

opõe à mulher liberada e às jovens pobres que precisavam trabalhar para se manter. 



 89

O poema descreve esta mulher forte através de elementos mitológicos que 

representam pureza e austeridade, como vestales, fogo sacro e mano estoica. 

Podemos afirmar então que o ideal feminino seria a personificação de uma das 

dezoito vestais, encarregadas de manter sempre acesso o fogo sagrado, que 

representa o ambiente doméstico. O trabalho era feito de uma maneira estóica, ou 

seja, austeramente impassível, imperturbável. Assim como as vestais romanas, as 

mulheres fortes, contemporâneas de Alfonsina, deveriam conservar sua natureza 

casta como forma de honrar a memória de seus antepassados e de não macular 

com a impureza de seus atos as gerações futuras. Mais adiante no poema, 

encontramos as modificações que a modernidade trouxe para o universo feminino 

através da fuga destas vestais rumo à reunião das bacantes. Representadas com 

serpentes envoltas no pescoço, as bacantes, por tentarem provar a superioridade 

feminina sobre o homem passaram a representar um elemento mitológico de teor 

negativo. Estas sacerdotisas que habitavam vales distantes e selvagens tornaram-se 

sinônimo de mulheres luxuriosas e prostitutas.  Dentro da modernidade argentina as 

bacantes poderiam ser encontradas nos diversos ambientes operários. O governo 

argentino estava preocupado com a integridade moral destas mulheres que 

trabalhavam fora do espaço doméstico e se viam em constante proximidade com o 

sexo oposto. Este contato com a figura masculina poderia representar um desvio 

moral nas mulheres. Estas passariam a abdicar da virgindade e se tornariam, para 

os olhos do governo, um elemento social tão perigoso quanto às prostitutas. A 

deserção das mulheres de seus lares poderia apagar o fogo sagrado, dando lugar à 

proliferação de doenças venéreas. 30 Dentro do poema, estas novas figuras 

femininas que surgiam na sociedade são encaradas como um elemento positivo, já 

que Alfonsina Storni ao falar das bacantes utiliza-se de adjetivos como dulce. 

Mulheres liberadas, que ganham o espaço público, assim como a autora dos versos, 

existem para reforçar a pureza da mulher forte. Alfonsina se coloca presente no 

poema ao afirma que con mis locuras en verso yo he logrado distraerte un momento, 

mas que também servia apenas para isto. Sua loucura, seus desejos sexuais não 
                                                 
30 Karin Grammático em Obreras, prostitutas y mal venéreo nos fala da Ley 12.331 de Profilaxis de Las 
Enfermedades Venéreas criada pelo governo argentino no período entre – guerras, que tinha por objetivo 
proteger a saúde da população e garantir a integridade moral das jovens, que deveriam permanecer virgens até o 
dia do matrimônio. Os artigos 5 e 13 da referida lei obrigavam às fábricas e demais estabelecimentos à 
realizarem periodicamente exames para descobrir entre seus empregados quais seriam portadores de alguma 
doença venérea. Caso fosse detectado, o doente estaria proibido (a) de se casar durante o período de tratamento.  
Assim, o governo encontrou uma forma legal de tentar controlar a sexualidade das mulheres que se afastavam do 
lar.  



 90

atendiam aos sonhos masculinos de possuir uma mulher reservada e discreta para 

constituir uma família. Mulheres liberadas sofriam penas tão duras quantos às 

vestais romanas ao se esquecerem que sua natureza deveria ser casta, pois só 

assim serviriam para manter o fogo sagrado acesso. Tentava-se a todo custo manter 

a idéia de virgindade como sinônimo de honra, para as mulheres, já que os homens 

possuíam total liberdade. A diferença na maneira como a sexualidade era definida 

entre os sexos pode ser lida ironicamente no poema Tú me quieres blanca: 

 

Tú me quieres alba, 
me quieres de espumas, 

me quieres de nácar. 
Que sea azucena 

sobre todas, casta. 
De perfume tenue. 

Corola cerrada. 
 

Ni un rayo de luna 
filtrado me haya. 
Ni una margarita 

se diga mi hermana. 
Tú me quieres nívea, 
Tú me quieres blanca, 
Tú me quieres alba. 

 
Tú que hubiste todas 

las copas a mano, 
de frutos y mieles 

los labios morados. 
Tú que en el banquete 
cubierto de pámpanos 

dejaste las carnes 
festejando a Baco. 

Tú que en los jardines 
negros del Engaño 

vestido de rojo 
corriste al Estrago. 

 
Tú que el esqueleto 
conservas intacto 

no sé todavía 
por cuáles milagros, 
me pretendes blanca 
-Dios te lo perdone-, 
me pretendes casta 
-Dios te lo perdone-, 



 91

¡me pretendes alba! 
 

Huye hacia los bosques, 
vete a la montaña; 
límpiate la boca; 

vive en las cabañas; 
toca con las manos  

la tierra mojada; 
alimenta el cuerpo 
con raíz amarga; 

bebe de las rocas; 
duerme sobre escarcha; 

renueva tejidos 
con salitre y agua: 

         
Habla con los pájaros 

y llévate al alba. 
Y cuando las carnes 

te sean tornadas, 
y cuando hayas puesto 

en ellas el alma 
que por las alcobas 
se quedó enredada, 

entonces, buen hombre, 
preténdeme blanca, 
preténdeme nívea, 
preténdeme casta. 

(p.143/144) 

 

Presente no livro El Dulce Daño (1918), Tú me quieres blanca foi escrito 

após uma decepção amorosa com um dos poetas do grupo que freqüentava. O 

interesse do rapaz dissipou-se quando este soube que Alfonsina não era mais 

virgem e ainda cuidava sozinha do filho, fruto de uma união ilegal. O poema ganhou 

rapidamente a simpatia das feministas e de muitas jovens das classes média e 

pobre que sofriam preconceitos ao tentarem se liberar. Em Tú me quieres blanca, 

Alfonsina expõe abertamente que o comportamento masculino não confere a este, o 

direito de exigir a castidade feminina. Nas duas primeiras estrofes do poema de 

Alfonsina, podemos encontrar vários elementos típicos do discurso androcêntrico 

que servem para transformar o elemento feminino em um mito de pureza. A flor 

açucena, por exemplo, é um elemento cristão que representa a inocência, sendo 

utilizado em diversas figuras da Virgem Maria. O substantivo adjetivado nácar é 



 92

usado freqüentemente entre os poetas como metáfora de esfriamento, de acordo 

com Affonso Romano de Sant’Anna (1993, p. 4). O objetivo, desta forma, seria 

enclausurar o desejo da mulher até o ponto em que ela transpareça uma espécie de 

anestesia sexual. Está idéia é reforçada pela presença de adjetivos como cerrada. A 

espuma nos lembra a figura de Afrodite, que de acordo com a interpretação 

junguiana simboliza a fonte da vida, como nos lembra também Affonso Romano de 

Sant’Anna. A espuma, no pensamento junguiano, faz parte do grupo de elemento 

que nos remetem a figuras divinas e semi-divinas do universo pagão e cristão. 

Assim, dentro do imaginário masculino descrever a mulher através de elementos 

como a espuma, seria o equivalente a defini-la como algo extraterreno e sagrado.       

       Na estrofe seguinte encontramos elementos do comportamento masculino 

que se contrapõem ao desejo que estes sentem de encontrar na mulher a pureza. 

Aqui encontramos a figura do homem percorrendo embriagada às festas do deus 

Baco, representante no Olimpo da libertinagem e do vinho.  Mas adiante Storni 

afirma que o único elemento do corpo e alma masculina que ainda permanece 

intocado do mundo boêmio é o esqueleto, fazendo-se, desta forma, um sujeito 

completamente livre para extravasar toda a sua sexualidade. Diante de tal fato é 

inserido dentro do poema o verso: Dios te lo perdone, trazendo para este um teor 

irônico. A partir daí, abundam no poema verbos no imperativo exigindo que o 

homem vá encontrar a natureza. Lá, em meio aos bosques e rios, ele poderá ser 

purificado, porque este ambiente seria o único que não fora contaminado pela 

hipocrisia do sistema patriarcal. Além disso, banhar-se nas águas dos rios sugere 

uma idéia de frescor, e é esta sensação que materializa na mente do ser humano a 

idéia de purificação e renovação, como demonstra Bachelard (2002, p.151). Esta 

metáfora transforma a água, então, na substância das substâncias, capaz de 

exterminar com qualquer impureza. Limpo de todas as práticas que o homem 

considera impróprias para a mulher, este poderá retornar e exigir que esta seja 

blanca, nívea, casta.  

A virgindade é um tema presente dentro da poesia de Alfonsina desde o 

seu primeiro livro, La Inquietud del Rosal (1916). Aqui encontramos um poema que 

fala abertamente do tema, Fecundidad. Nestes versos a poeta tenta derrubar o mito 

da anestesia sexual feminina e da virginidade forçada recorrendo ao uso de palavras 

até então inéditas no vocábulo literário, como óvulo. Francine Masiello (1997: 245) 



 93

afirma que trazer o corpo para dentro da poesia é um processo que dá para a 

palavra uma compreensão mais material do mundo, distanciando-se de qualquer 

idealismo em verso. O corpo, dentro da literatura de autoria feminina, pode ser 

usado como um ponto de partida para a redefinição de seu espaço dentro da 

sociedade. E é exatamente isto que Alfonsina Storni faz ao trazer para dentro do 

poema elementos fisiológicos unicamente femininos. O poema abrange o período 

fisiológico no qual a mulher está habilitada para procriar. Este período, ansiado pelas 

jovens, seria o anúncio de que elas estariam prontas para o matrimônio, único 

caminho digno para o exercício de sua sexualidade e que muitas vezes se fazia uma 

experiência traumática. 31 O início da fase fértil da mulher é visto como um sinal de 

feminilidade e torna-se um período de constantes preocupações que giram em torno 

da presença mensal de um óvulo. 

Mujeres!...La belleza es una forma 
Y el óvulo una idea-. 

Triunfe el óvulo! 
 

Dentro de la mentira de la vida 
Existe una verdad 
Y hay que seguirla. 

 
La verdad es que nada en la Natura 

Debe perderse. 
 

La tierra que es moral porque procrea 
Abre las entrañas a la simiente y brota 

Dándonos trigo. 
 

El vientre que se da sin reticencias 
Pone un soplo de Dios en su pecado. 

 
Son para él las rosas que abre el sol. 

Él vibrará como una cuerda loca 
Que el Misterio estremece. 

 
El vientre que se niegue será atado 

Al carro de la sed eternamente. 
 

Mujeres! Sobre el grito de lo bello 

                                                 
31 Simone de Beauvoir, em O Segundo Sexo / A experiência vivida, transcreve inúmeros casos do livro A Mulher 
Fria de Stekkel e Sex, life and faith de Rom Landau, de mulheres infelizes em sua vida sexual dentro do 
casamento. Os relatos revelam que por não terem todas as suas fantasias de amor ideal realizadas pelos maridos, 
além do desconhecimento do próprio corpo e ausência de uma educação sexual, estas mulheres apresentavam 
sérios problemas em relação a sua sexualidade, afetando negativamente vários setores da vida.  



 94

Grite el impulso fuerte de la raza. 
Cada vientre es un cofre! 

Qué se guarda en las células que tiene? 
Cuántos óvulos viejos han rodado 

Guardándose el misterio que encerraban? 
 

Estaba en ellos quien hacía falta? 
 

Mujeres! La belleza es una forma 
Y el óvulo una idea... 

(p.90/91)  
 

 
Fecundidad nos fala das barreiras que impedem a iniciação sexual 

feminina. A ruptura com todo um passado, o medo de uma gravidez indesejada32, o 

temor de ser taxada de “mulher de vida fácil” pelos demais, retardam esta iniciação, 

muitas vezes contra a vontade da mulher. Triunfe el óvulo nos passa a mensagem 

de que o sexo feminino deve seguir os seus desejos e o apelo de seus hormônios, 

deixando de lado a hipocrisia da sociedade. Para Alfonsina os apelos hormonais não 

são pecado e para comprovar sua tese, utiliza-se da comparação com a natureza e 

a fecundidade da terra. Terra que outrora fora apreciada pelos povos da antiguidade, 

que viam ali a representação maior da fecundidade e maternidade, que do seu 

interior gerava vida e alimentava todos os homens. São as modificações do corpo 

que despertam o desejo na mulher. As alterações hormonais inserem no corpo das 

virgens apelos carnais, independente da figura ou do toque masculino, como diz 

Simone de Beauvoir (1967: 114). Podar seus desejos, retardá-lo em prol de uma 

forma legalizada de extravasá-lo equivale a ir contra as leis da natureza e seguir 

uma das mentiras da vida. Mentiras que rodeavam o patriarcalismo, onde o destino 

da mulher é garantir sua virgindade até o dia do casamento: 

 
O "destino anatômico" do homem é, pois, profundamente diferente 
do da mulher. Não o é menos a situação moral e social. A civilização 
patriarcal votou a mulher à eastidade; reconhece-se mais ou menos 
abertamente ao homem o direito a satisfazer seus desejos sexuais 
ao passo que a mulher é confinada no casamento: para ela o ato 
carnal, em não sendo santificado pelo código, pelo sacramento, é 

                                                 
32 Entre aquelas que conseguiam ceder aos apelos de seu corpo, passava a vigorar uma espécie de neurose 
mensal. Karina Felitti (2000:157) em El placer de eligir afirma que entre 1890 e 1930 na Argentina começara-se, 
entre casados e solteiros, as práticas anticonceptivas como o coitus interruptus e a camisinha. Estes métodos 
representavam o controle masculino diante da concepção, mas havia homens que se negavam a tais métodos. 
Nestes casos, cabia à mulher recorrer ao aborto ou abandono de crianças. Todas estas práticas eram condenadas 
pelo governo e pelos médicos, por receio que tais pudessem degenerar a raça argentina 



 95

falta, queda, derrota, fraqueza; ela tem o dever de defender sua 
virtude, sua honra; se "cede", se "cai", suscita o desprezo; ao passo 
que até na censura que se inflige ao seu vencedor há admiração. 
Desde as civilizações primitivas até os nossos dias sempre se 
admitiu que a cama era para a mulher um "serviço" que o homem 
agradece com presentes ou assegurando-lhe a manutenção: mas 
servir é ter um senhor; não há nessa relação nenhuma 
reciprocidade. A estrutura do casamento como também a existência 
das prostitutas são provas disso: a mulher dá-se, o homem a 
remunera e a possui. (BEAUVOIR: 1967, p.112) 

 

  

Alfonsina Storni afirma em seu poema que seguir o destino que o 

patriarcalismo impôs às mulheres é condenar-se a viver eternamente com vontade 

de saciar aos apelos do óvulo, já que a sexualidade feminina não se resume apenas 

a satisfazer passivamente aos desejos carnais masculinos. Assim como defendia 

Beauvoir, Alfonsina incita as mulheres a aventurar-se no mundo erótico do mesmo 

jeito que os homens e que consigam, assim como estes, desfrutar dos momentos de 

prazer e relaxamento que o erotismo proporciona. Tal ideal, entretanto, era uma 

utopia longe de ser concretizada nas décadas que Alfonsina Storni viveu. Ao 

publicar O Segundo Sexo, no ano de 1949, três décadas depois da publicação de La 

Inquietud del Rosal, Simone de Beauvoir nos relata as dificuldades encontradas 

pelas mulheres, suas contemporâneas, consideradas independentes para usufruir 

de sua sexualidade. Mesmo ganhando o suficiente para se manterem, viverem 

sozinhas e serem intelectualizadas, estas mulheres não se sentiam confortáveis o 

bastante para terem uma vida sexual plena. Para Simone de Beauvoir (1967: 456, 

457), a questão acaba por ir mais além de satisfazer apenas seus desejos e atinge a 

manutenção de sua dignidade como ser humano. No final da década de 1940, 

mulheres liberadas sexualmente corriam risco de perder seu emprego, de sofrerem 

agressão física e de serem ridicularizadas caso decidissem tomar a iniciativa dentro 

de qualquer relacionamento. Recusar-se a submissão sexual era, em muitos casos, 

transformar-se em algo inútil, alguém que havia perdido a essência de sua 

feminilidade. Ao pedir que as mulheres de sua década se libertassem da submissão 

sexual, Alfonsina Storni atiçou a ira da sociedade da época e ganhou várias críticas 

negativas em relação a sua obra, como já vimos no primeiro capítulo. A 

receptividade negativa da crítica e os inúmeros preconceitos com o qual teve que 

pagar por sua ousadia no cotidiano, deixa em sua obra alguns momentos de 

cansaço. Cansaço por uma luta que lhe parece ser em vão, fazendo com que a 



 96

escritora declare em alguns raros poemas33 que desejaria ser uma mulher como a 

grande maioria. Entre seus poemas onde chama a grande massa feminina para uma 

revolução em sua maneira de ser, encontramos versos destoantes como os de El 

extraño deseo, do livro El Dulce Daño:  

 

Ser de oro, de una pieza trabajada al cincel, 
Con ojos de turquesas y rubíes por boca, 
Los dientes burilados sobre cristal de roca 
Y en la frente esmeraldas imitando laurel. 

 
El todo de un aspecto fantástico y cruel; 

Algo como una estatua con aspecto de loca; 
Una mujer de oro, cuyo desnudo evoca 
Al Diablo contemplando telas de Rafael. 

 
Sin corazón, sin alma. Fría como el misterio. 
Una muerta que nunca logrará el cementerio. 
Una muerta que espera frente a la Eternidad. 

 
Cuyos ojos de piedra, ciegos pero brillantes, 

Sean faros extraños fijos y alucinantes 
Símbolo de la incógnita de la felicidad. 

(p.157) 
 
 

Alfonsina Storni utiliza-se de vários elementos corriqueiros nos poemas 

escritos por homens para descrever o ideal de mulher, olhos de turquesa, rubi, corpo 

de ouro, cristal. Seu desejo é ser como uma daquelas mulheres estátuas tão 

cantadas pelos parnasianos, por exemplo. O desejo que pode ser lido neste poema 

transformaria o eu-lírico em um corpo que apenas se ocuparia da beleza, que seria 

exibida pelas ruas. Transformar-se em estátua, ser talhada pelas mãos masculinas, 

representa desistir de sua eroticidade e deixar-se entregar ao olhar contemplativo do 

homem. Seu corpo passivo despertaria a cobiça masculina com o mesmo ardor que 

o demônio desejaria possuir carnalmente e desvirtuar uma das imagens angelicais 

pintadas por Rafael. Affonso Romano de Sant’Anna (1996, p. 74) explica que 

metaforizar a figura feminina como estátua confere-lhe um caráter de imobilidade 

onde esta apenas recebe um olhar contemplativo e os gestos do amante, mas não 

                                                 
33 Aqui não levamos em consideração o primeiro livro La Inquietud del Rosal, obra que a autora escreveu com o 
único objetivo de saldar algumas dívidas atrasadas. Para conseguir a soma que desejava, Alfonsina sabia que 
seus versos deveriam ser escritos de uma maneira que agradasse a todos os leitores, mostrando-se, então uma 
mulher que ansiava unicamente pela satisfação do amor romântico.  



 97

participa em momento algum do jogo sedutor. O homem quer aproximar-se, a 

imobilidade feminina o distancia e, desta forma, os desejos não são consumados. 

Cabe a mulher estátua o dever de frustrar as pulsões eróticas. Alfonsina, ao 

travestir-se com esta imagem, revela um momento de fraqueza, deixando 

momentaneamente de lado o estereotipo da mulher que desejava livrar-se das 

amarras patriarcais, cedendo lugar a um corpo que desperta o prazer do homem, 

mas que se cala quando o desejo é o seu.  

No entanto, um adjetivo nos salta aos olhos, extraño. Ela admite seu 

desejo de ser como as mulheres tradicionais, talvez sua vida fosse mais fácil. Mas 

ao classificar seu desejo como estranho, Alfonsina dá um tom negativo para todos 

os signos que regem a mulher que no momento gostaria de ser. Rubis, ouro, cristal, 

turquesa, elementos canonizados para revelar o sonhado ideal feminino têm seu 

significado invertido. Desejar ser fria como uma estátua que espera eternamente, ser 

um símbolo de uma felicidade incógnita é estranho. Estranho porque transformaria 

seu corpo em uma mercadoria para ser arrebatada pelo homem que aparentasse 

ser o marido ideal. Ser impassível representaria abdicar da eroticidade que 

naturalmente transpirava de seu corpo e policiá-la sempre, por medo do binarismo 

patriarcal que dividia as mulheres em puras e transviadas. Esta forma de encarar a 

sexualidade transforma-se então, em algo insano.  

Quando Alfonsina Storni debruçou sua criatividade literária para escrever 

versos sobre erotismo recorreu por diversas vezes a oposição entre o que a 

sociedade determinava como sendo próprio do feminino e o que seu corpo exigia. 

Acabamos por encontrar um choque entre o ideal de mulher e os desejos de uma 

mulher real. Tal embate só foi possível graças às transformações proporcionadas 

pela modernidade e o surgimento do feminismo no século XIX. Estes dois momentos 

da história deram ao início do século XX um caráter de ruptura com os pensamentos 

opressores que até então vigoravam: 

É o momento em que os mecanismos da repressão teriam 
começado a afrouxar; passar-se-ia das interdições sexuais 
imperiosas a uma relativa tolerância a propósitos das relações 
pré-nupciais ou extra-matrimoniais; a desqualificação dos 
perversos teria sido atenuada e, sua condenação pela lei, 
eliminada em parte (...) (FOUCAULT: 2007,  p. 126) 

 



 98

Com a chegada do século XX, pouco a pouco o tabu da virgindade 

começava a ser derrubado, o espartilho tornou-se peça ultrapassada, as roupas 

davam mais mobilidade à mulher e o comprimento das saias e vestidos começou a 

subir.  Determinadas amarras começavam a se afrouxar e Alfonsina Storni soube 

como aproveitar esse momento à seu favor. Em entrevista realizada pelo jornalista 

Pedro Alcázar Civit no jornal El Hogar, no dia 11/09/1931, Alfonsina Storni revela 

que entrou em contato com a vida da maneira mais direta possível e por conta disto 

não podia pensar e muito menos agir como uma moça que fora criada nos limites do 

lar. Sua experiência de vida, afirma, se reflete na literatura e através desta, 

reivindica para si uma liberdade igual à masculina. Ela sabe, também, que tudo o 

que almeja só será aproveitado pelas mulheres em um futuro mais distante, já que 

na sociedade na qual vive o que existe é apenas o começo da reformulação de 

padrões antigos.  

 

3.2 Mulher ativa do século XX 

 

O que seria uma mulher? Quais seriam os seus reais anseios? Do choque 

entre a mulher ideal e o que Alfonsina Storni acreditava ser a verdade sobre a 

sexualidade surge um novo modelo feminino. Em uma de suas vertentes poéticas 

encontramos um novo discurso dentro da literatura argentina, onde abertamente 

desnuda seu mundo íntimo e mostra para a sociedade que outra forma de se dizer 

mulher é possível. Aqui encontraremos uma voz feminina que se mostra senhora de 

seu corpo, falando abertamente de métodos anticoncepcionais, gozo feminino, 

reformulação da conquista amorosa. No poema Veinte Siglos, de 

Irremediablemente, Alfonsina Storni declara ter se libertado da tradição milenar 

judaico-cristã que podou a mulher e dá-se ao direito de assumir publicamente sua 

posição de sujeito que deseja: 

 
 

Para decirte, amor, que te deseo, 
Sin los rubores falsos del instinto, 

Estuve atada como Prometeo, 
Pero una tarde me salí del cinto. 

 



 99

Son veinte siglos que movió mi mano 
Para poder decirte sin rubores: 

“Que la luz edifique mis amores”. 
Son veinte silgos los que alzó mi mano! 

 
Pasan las flechas sobre mis cabellos. 
Pasan las flechas, aguzados dardos... 

Son veinte silgos de terrible fardos! 
Sentí su peso al libertarme de ellos. 

(p.193/194) 
 
 

Os vinte séculos de terríveis fardos que moveram a mão da poeta, nos 

confirmam a afirmação de Simone de Beauvoir de que ninguém nasce mulher, 

apenas se transforma em uma. Ao analisar a afirmação de Beauvoir, Judith Butler, 

em Actos performativos y contituición de gênero nos mostra que a idéia de gênero 

não é uma construção estável, mas um conceito que se configura fragilmente na 

história através de repetições de atos identitários. Várias gerações crescem ouvindo 

o discurso de que pela lei da Natureza a homem é superior, que a mulher tem uma 

essência voltada para a delicadeza dos sentimentos, que era dever feminino cuidar 

da ordem moral do lar.  Desta maneira podemos concluir que os séculos que 

antecederam Alfonsina Storni haviam construído uma mulher frágil, inocente e 

humilde diante do homem. Uma mulher que encerrada em seu mundo íntimo, 

temerosa de seus desejos carnais. No entanto, este discurso que construiu a mulher 

pôde começar a passar por um processo de reformulação, já que: 

 
Significativamente, el género es constituído por actos internamente 
discontinuos, la apariencia de sustancia es entonces precisamente 
eso, una identidad construida, un resultado performativo llevado a 
cabo que la audiencia social mundana, incluyendo los proprios 
actores, ha venido a creer y actuar como creencia. Y si el cimiento 
de la identidad de género es la repetición estilizada de actos en el 
tiempo, y no una identidad aparentemente de una sola pieza, 
entonces, en la relación arbitraria entre esos actos, en las diferente 
maneras posibles de repetición, en la ruptura o la repetición 
subversiva de este estilo, se hallaran posibilidades de transformar el 
género. (BUTLER: 1990, p. 297) 
 
 

A possibilidade de transformar o que seria a mulher, permitiu que 

Alfonsina se libertasse de seu destino de Prometeu e combatesse todas as mentiras 

dadas como própria do feminino. A última estrofe do poema deixa claro o tom de luta 



 100

do momento histórico no qual a autora está inserida. Com a virada do século XIX 

para o século XX, gradativamente vão surgindo algumas mulheres com o desejo de 

alterar a ordem de mundo vigente durante várias gerações. Estas figuras ousadas 

começaram a derrubar os alicerces da ideologia cristã de amor espiritual e cortês, 

criando através do exercício de sua sexualidade novas formas de se dizer mulher. 

Dentro da América Latina, Delmira Agustini, Juana de Ibarbourou, Alfonsina Storni, 

Dulce María Loynaz e Gilka Machado utilizaram-se da pena para, em versos, 

escrever uma nova mulher. Esta nova figura feminina dizia-se dona de seu corpo, 

conhecia seus desejos e sabia como saciá-los. Mulheres como Alfonsina Storni 

acreditavam que o único pecado que poderiam cometer era silenciar seus anseios e 

humildemente entregarem-se aos domínios do homem: 

Dame tu cuerpo bello, joven de sangre pura, 
No moderno en el arte de amar, como en la hora 

Que fue clara la entrega, en mi boca demora 
Tu boca, de otra boca negada a la dulzura. 

Si tu sabiduría no me obliga a malicia, 
Ni tu mente cristiana me despierta rubores, 
Ni huellas de hetaíras enturbian tus amores 
En mi franqueza blanca todo será delicia. 

 
Y así como a la Eva, cuando, cándida y fiera, 
Las verdades supremas le fueron reveladas, 

Me quedará en las manos, a tu forma entregadas, 
La embriagante dulzura de la fruta primera. 

(p.318) 
 
 

Podemos observar claramente em Palabras de una vírgen moderna, a 

inversão dos papéis no momento da conquista. A mulher apresenta-se como a 

conquistadora, agindo transgressoramente. A voz feminina do poema apresenta-se 

como dona de si ao ponto de enfraquecer a posição hierárquica que a separava do 

homem, objeto almejado. No entanto, fica explícito que para efetivar sua conquista 

ela necessita do consentimento masculino, pois não quer ser a sua dona, quer dividir 

com o sujeito desejado os prazeres que ambos podem proporcionar. Para que isto 

aconteça, o homem precisará agir de maneira igualmente transgressora. A voz que 

conquista pede ao conquistado que ele se desamarre de sua mente cristã. Seria 

necessário que o homem não encarasse a atitude ativa feminina como uma prova de 

lascívia, atitude de uma mulher perversa tão condenada pelas sagradas escrituras. 



 101

Em artigo publicado no dia 27/07/1919 no jornal La Nota, Alfonsina Storni declara 

abertamente ser a Bíblia um livro antifeminista. Para ela os vários exemplos de como 

uma mulher cristã deve comportar-se acabou por deformar a natureza feminina, 

condenando-a à submissão intelectual e sexual. Alfonsina pede que o homem não 

confunda sua atitude de conquistadora com a de uma hetaira, prostituta altamente 

intelectualizada da Grécia Antiga, independente e que podia gerenciar sozinha seus 

bens. Despido de todos esses preconceitos milenares que transformavam a mulher 

independente numa figura perigosa dentro da sociedade, o homem conquistado 

poderia aproveitar plenamente dos prazeres que Alfonsina Storni teria a oferecer. 

Prazeres que ela afirma estarem livres do pecado, pois os metaforiza como 

franqueza blanca. No final do poema, Alfonsina Storni diz que dará e receberá os 

prazeres carnais da mesma maneira que Eva, antes de receber uma conotação 

negativa pela Igreja. Eva, antes de morder a fruta, não carregava dentro de si a 

maldade e estava destinada, assim como Adão, a viver sem sofrimentos. Ao 

sucumbir às tentações, Eva torna-se à fonte de todos os males da humanidade. 

Para Alfonsina, Eva apenas mostrou ao homem o que era o prazer e isto não 

constitui pecado algum. Podemos concluir desta forma que, aos olhos de Alfonsina, 

uma vez libertos da moral cristã tanto o homem quanto a mulher poderiam exercer 

de maneira mais plena a sua sexualidade. Não havia mais regras rigidamente 

impostas, onde a mulher seria conquistada enquanto o homem seria o conquistador. 

A única regra seria o prazer mútuo. Despir-se da moral cristã e burguesa tornaria a 

mulher em um ser intelectualmente mais independente, deixando de ser uma presa 

fácil que vive sonhando com a chegada de um príncipe encantado. Sua postura 

diante do amor e da conquista seria outra, como também nos mostra o poema 

Divertidas Estâncias, do livro Ocre: 

 

Noctámbulo mochuelo, 
Por tu fortuna tu estás 

Bien dormido em el suelo 
Y no me despertarás. 

 
Si tu sombra se alzara 

Vería a la mujer 
Midiendo con su vara 
Tu aventura de ayer. 

 
La flaca doña Elvira, 



 102

La casta doña Inés, 
Hoy leen a Delmira, 

Y a Stendhal, en francés. 
 

Caballeros sin gloria, 
Sin capa y sin jubón, 

Reaniman tu memoria 
A través de un salón. 

 
No escalan los balcones 
Tras el prudente aviso, 
Para hurtar corazones 

Imitan a Narciso. 
 

Las muchachas leídas 
De este siglo de hervor 
Se mueren aburridas 
Sin un cosechador. 

 
Más que nunca preciosas, 

Oh gran coloso, están. 
Mas no ceden sus rosas. 
No despiertes, don Juan. 

 
Que no ha parado en vano 

La aventura luna: 
Hoy tu castigante mano 

No hallaría fortuna. 
 

Y hasta hay alguna artera. 
Juguetona mujer, 

Que toma tu manera 
Y ensaya tu poder. 

( p.307) 
 
 

O poema nos mostra os efeitos das alterações sócio-culturais 

proporcionadas pela modernidade. Como já fora relatado no primeiro capítulo, é na 

época em que viveu Alfonsina Storni que as mulheres conseguem uma maior 

abertura no que se refere à educação, chegando inclusive ao universo acadêmico. O 

acesso ao ensino e a conquista de uma profissão modificaram aos poucos a 

identidade feminina. É certo que desprender-se de mitos ancestrais não é uma 

tarefa de conclusão imediata, mas algumas alterações já podiam ser sentidas. Certo 

número de mulheres no início do século XX já conseguia atrair pra si uma vivência 

que lhes garantia uma visão menos ingênua do amor, não cedendo tão facilmente 

aos galanteios de um conquistador qualquer. Assim, ao ver de Alfonsina Storni, 



 103

graças a uma maior liberdade conferida às mulheres, estas não mais morreriam de 

tristeza, como Doña Inés, nem largariam tudo por conta de palavras de amor, como 

Doña Elvira. As mulheres agora liam os versos eróticos de Delmira Agustini, portanto 

não mais se alimentavam de sonhos de um amor cortês. 

A modificação da atitude feminina passaria a ser um obstáculo na vida de 

qualquer seguidor de Don Juan e seu discurso gasto. Estas mulheres que se 

permitiram conhecer uma nova identidade feminina não mais se deixariam levar pela 

astúcia de um homem que procura apenas um alívio imediato de seus desejos 

carnais para em seguida abandoná-las. Este personagem burlador, tão admirado por 

alguns homens e irresistíveis para algumas mulheres, acaba por ganhar um tom 

patético dentro do poema de Alfonsina Storni. Don Juan passa a ser visto como um 

vaidoso, à moda de Narciso, interessado apenas em sua beleza e sua própria 

satisfação. Nos versos finais do poema, a autora dá o golpe final no mito do homem 

conquistador ao afirmar que se pode encontrar dentro da modernidade, mulheres 

com um poder de sedução capaz de enganar o próprio Don Juan. Não existe apenas 

um modelo único feminino, o da mulher tradicional, mas sim, outras formas 

espalhadas pelas ruas que não buscam mais o ideal neoplatônico de amor. A mulher 

juguetona e artera também se dá ao direito de não suspirar com o desejo de amar e 

ser amada, mas de exercer plenamente seus impulsos sexuais e galantear o 

homem, invertendo os papéis tradicionais. Este tipo de mulher é aquela que atende 

ao chamado de seu corpo e sabe como burlar a natureza, evitando que o apelo do 

seu corpo seja concretizado com uma gravidez, como podemos observar em 

Canción de la mujer astuta, do poemário Mundo de siete pozos: 

 

Cada rítmica luna que pasa soy llamada, 
Por los números graves de Dios, a dar mi vida 

En otra vida, mezcla de tinta azul teñida, 
La misma extraña mezcla con que he sido amasada. 

 
Y a través de mi carne, miserable y cansada, 

Filtra un cálido viento de tierra prometida, 
Y bebe, dulce aroma, mi nariz dilatada 
A la selva exultante y a la rama nutrida. 

 
Un engaño canto de sirena me cantas, 

Naturaleza astuta! Me atraes y me encantas 
Para cargarme luego de alguna humana fruta… 

 



 104

Engaño por engaño: mi belleza se esquiva 
Al llamado solemne; y de esta fiebre viva, 

Algún amor estéril y de paso, disfruta. 
 

(p. 386) 
 
 
 

Aqui a mulher se apresenta completamente liberta do temor que a 

assombrava no poema, analisado anteriormente, Fecundidad. Em Canción de La 

mujer astuta não encontramos mais a presença da mulher que teme a gravidez ou 

de ser taxada como “mulher fácil”. O binarismo presente em Fecundidad foi vencido 

e encontramos apenas a voz da mulher que conhece e sabe gerenciar seu corpo em 

prol de seus desejos sexuais. O talento iconoclasta de Alfonsina Storni se faz 

presente em Canción de la mujer astuta ao trazer a tona experiências como 

menstruação, fertilidade e métodos anti-conceptivos. O poema é aberto com a 

presença da lua, dando a idéia de integração da mulher com a natureza em 

movimento cíclico mensal. Este ciclo representando pelos números graves de Deus, 

que aqui se apresenta em uma concepção panteísta, seria a fertilidade da mulher, 

capaz de gerar outra vida. Esta capacidade é representada através da metáfora 

“tinta azul teñida”, que entrelaça o ato de procriar com a idéia de labor poético. O eu-

lírico do poema não resiste aos apelos, a sua fertilidade é um convite à saciar seus 

desejos sexuais. Seu corpo apresenta-se como uma terra prometida, mas longe de 

ter um significado religioso. O aroma doce e o vento cálido desta terra é um convite 

a desfrutar potencialmente todos os prazeres que do corpo se pode extrair.  

No primeiro terceto, aparece a temível figura da sereia que, produtora de 

uma fascinação mortal do desejo, atraía suas vítimas ao naufrágio. O naufrágio da 

mulher astuta se concretizaria na forma de uma gravidez indesejada, presente no 

poema como “humana fruta”. Aqui, cai a regra que obrigava às mulheres a manter 

relações sexuais apenas com o objetivo de procriar. A gravidez aparece como 

elemento indesejado, já que não detectamos no poema nenhum elemento que 

designe a relação sexual com apenas um parceiro. Este dado pode ser facilmente 

detectado no último verso do poema, no qual o pronome indefinido adjetivo algum 

aparece acompanhando o substantivo amor. E já que o apelo do corpo é mensal, 

pode-se concluir que este amor indefinido é algo constante na vida do eu-lírico do 

poema e não algo que acontece esporadicamente. Por fim, encontramos no último 



 105

verso do poema o adjetivo estéril ligado ao substantivo amor, carregando com esta 

ligação uma referência explícita ao uso de métodos anticonceptivos. Alfonsina 

Storni, com isto, mostra que a mulher deve sempre que quiser atender aos apelos 

da carne porque enganar a natureza é possível. A presença dos métodos 

anticonceptivos acaba com a exaltação do mito da maternidade, dando a 

sexualidade feminina uma inteligência capaz de derrubar com o poder da natureza.  

Outro poema inovador de Alfonsina Storni é Tiempo de esterilidad, 

presente no livro Mascarilla y trébol, no qual pela primeira vez se pode ler uma voz 

poética falando de menopausa. Aqui os números cíclicos e a lua novamente 

reaparecem, mas desta vez, Alfonsina Storni lhes dá uma conotação negativa:  

 

A la Mujer los números miraron 
Y dejáronle un cofre en su regazo: 

Y vio salir de aquél un río rojo 
Que daba vuelta en espiral al mundo. 

 
Extraños signos, casi indescifrables, 
Sombreaban sus riberas, y la luna 
Siniestramente dibujada en ellos, 
Ordenaba los tiempos de marea. 

 
Por sus crecidas Ella fue creadora 

Y los números fríos revelados 
En tibias caras de espantados ojos. 

 
Un día de su seno huyóse el río 
Y su isla florecida de hombres 

Quedó desierta y vio crecer el viento. 
(p.405) 

 
 

Ao contrário do poema anterior, Tiempo de esterilidad não é escrito em 

primeira pessoa, conferindo ao poema um caráter de experiência feminina coletiva 

em relação à menopausa. Todos os verbos do poema estão conjugados no 

passado, criando um tom depressivo para este momento da vida de toda mulher. É o 

passado, então, o paraíso perdido onde a fertilidade abundava. O período fértil 

ligava à mulher ao mundo, transformando-a em um instrumento gerador de homens. 

As luas com seus números frios passaram e transformaram o ventre fecundo em um 

espaço deserto e frio. O esvaziamento do ventre tira tudo da mulher, como afirma 

Janice Titiev em Women’s language in poems by Alfonsina Storni: 



 106

 
The last line of “Tiempo” presents the sudden emptiness in a similar 
landscape created by the flight of the river and loss of fertility. Not 
only the potential children, but everything else too is gone. The 
woman is not only inactive in the final stanza, but after the 
possessive in the penultimate line, she is completely replaced as 
subject by the capacity, or lack of it, to become pregnant. (TITIEV, 
1990:236)34 
 
 

Esta visão negativa da menopausa era comum entre as mulheres 

contemporâneas de Alfonsina e das gerações subseqüentes. Em O Segundo Sexo, 

Simone de Beauvoir relata detalhadamente este temor pelo fantasma da 

menopausa. Para a autora, o amadurecimento feminino a transforma em uma 

pessoa inativa, que perdeu sua função dentro da sociedade. Os filhos já foram 

gerados e criados, o lar está vazio, seu corpo delata todos os anos vividos e isto é 

interpretado como uma perda da feminilidade: 

 
(...) a sociedade patriarcal deu a todas as funções femininas a figura 
de uma servidão; a mulher só escapa da escravidão no momento 
em que perde toda eficiência. Por volta dos cinqüenta anos, está em 
plena posse de suas forças, sente-se rica de experiências; é mais 
ou menos nessa idade que o homem ascende às mais altas 
posições, aos cargos mais importantes: quanto a ela, ei-la 
aposentada. Só lhe ensinaram a dedicar-se e ninguém reclama mais 
sua dedicação. Inútil, injustificada, contempla os longos anos sem 
promessa que lhe restam por viver e murmura: "Ninguém precisa de 
mim!” (BEAUVOIR, 1967: 351) 
 

 
Em Tiempo de esterilidad, Alfonsina mostrou-se inovadora apenas em 

relação ao tema abordado, já que até então as experiências vivenciadas pelo corpo 

feminino encontravam-se silenciadas, muitas vezes pela falta de conhecimento da 

própria mulher em relação a sua fisiologia. Esta visão negativa da maturidade 

feminina só será alterada a partir da década de 1970, quando escritoras passam a 

encarar o tema como algo positivo. A feminilidade não é mais sinônimo de 

componentes fisiológicos, mas algo que se constrói ao longo dos anos, permitindo-

se gozar à vida. No ano de 1998 a escritora nicaragüense Gioconda Belli publicou o 

livro Apogeo, onde o tema principal é a menopausa. Todos os poemas reforçam a 

idéia de que é na maturidade que a mulher atinge o ápice de sua vida, onde o corpo 

                                                 
 



 107

é reflexo das experiências vividas, embora tenha perdido o vigor da juventude. Seria 

muito pedir que Alfonsina Storni tivesse esta mesma visão, já que viveu em uma 

sociedade que jogava ao ostracismo mulheres que tinham ânsias de libertar-se. Mas 

enquanto esta fase, que na opinião da autora era negativa, não chega, Alfonsina 

pediu que homens e mulheres aproveitassem o amor e os prazeres sexuais sem se 

deixarem podar pela sociedade burguesa cristã, como em Hombre Pequeñito: 

Hombre pequeñito, hombre pequeñito,  
suelta a tu canario que quiere volar...  
yo soy el canario, hombre pequeñito,  

déjame saltar. 

Estuve en tu jaula, hombre pequeñito,  
hombre pequeñito que jaula me das.  

Digo pequeñito porque no me entiendes,  
ni me entenderás. 

Tampoco te entiendo, pero mientras tanto  
ábreme la jaula, que quiero escapar;  

hombre pequeñito, te amé media hora,  
no me pidas más.  

(p.117) 
 
 
 

Em uma atmosfera irônica, Alfonsina, ao compara-se com um canário 

preso, reivindica a liberdade da mulher. Embora pesquisadoras como Janice Titiev 

afirmem que o poema expresse apenas um desejo feminino de libertar-se do 

claustro doméstico: 

 
Hombre Pequeñito is a depressing poem: it’s the plea of a caged 
womam/bird to be set free, to be alowed to ‘fly’. (…)Hombre 
Pequeñito doesn’t really break any new ground as far as bringing 
women’s unspoken experience to poetry. There is no freeing of 
silence experience: thematically the poem is essentially just a protest 
from an ‘imprisioned’ being. Everyone knew that this was the way 
things were, whether or not they should be so, and that at least some 
women, sometimes, were unhappy with this situation. (TITIEV, 1997: 
311) 

 

A liberdade que Alfonsina exige não se limita ao ambiente doméstico, vai 

mais além. Com o avançar do poema, ela reivindica liberdade para que homens e 

mulheres sejam libertos do relacionamento, quando neste não existe mais amor e 



 108

desejo. Através da metáfora da jaula, Alfonsina mostra a realidade de vários 

amantes que continuam presos uns aos outros mesmo depois que o amor e o 

desejo se esvaíram. O homem aparece aqui como uma figura inferiorizada e 

medíocre pelo simples fato de querer levar adiante uma relação falida. Tal idéia nos 

dias de hoje se apresentam óbvias, mas numa sociedade no início do século XX, 

isso representava uma afronta ao modelo de união pregado pela sociedade 

burguesa católica. Além do mais ao afirmar que amou o seu homem por apenas 

meia hora e que depois disso deveria ser liberta, Alfonsina se mostra adepta do 

amor livre, ideal que estava longe de passar pela cabeça da maioria das suas 

contemporâneas.  

Através de sua vertente erótica Alfonsina Storni colocou diante do modelo 

ideal feminino uma nova maneira de se dizer mulher. Este eu-lírico que expôs seus 

desejos em público, enfraquecendo o que até então se acreditava ser próprio do 

gênero feminino. Alfonsina Storni faz parte do bloco fundacional de escritoras que 

amorteceram o discurso patriarcal. Através de seus versos começou a enraizar na 

sociedade idéias para combater a opressão, a desenvolver uma consciência coletiva 

na qual a mulher deveria libertar tudo o que em sua alma estava aprisionado durante 

séculos e mostrar para a sociedade o que era e o que realmente queria uma mulher.  

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 109

CONCLUSÃO 
 
 
 

Nos versos de Alfonsina podemos encontrar um caminho que ajuda a 

encontrar a resposta para a pergunta feita em 1931 por Virginia Woolf e na década 

de 1940 por Simone de Beauvoir: o que é uma mulher? Ambas as escritoras 

afirmavam que ainda era impossível despir em verso e prosa o que seria uma 

mulher, pois faltava experiência e ainda havia um temor em relação ao sexo oposto 

que paralisava a mente feminina. Sobre tal fato Virginia Woolf em seu artigo Killing 

the Angel of the house, afirma:  

 
Sua imaginação disparou. Buscou as lagoas, as profundezas, os 
lugares escuros onde cochila o maior peixe. E de repente, um 
estrondo. Uma explosão. Espuma e confusão. A imaginação havia 
se lançado contra algo duro. A garota foi despertada de seu sonho. 
Ela estava na verdade no estado de mais aguda e difícil aflição. 
Para falar sem meias-palavras, ela tinha pensado em algo, algo 
sobre o corpo, sobre as paixões que para ela, como mulher, não 
seria apropriado dizer. Os homens, sua razão dizia, ficariam 
chocados. A consciência do que os homens diriam de uma mulher 
que falasse a verdade sobre suas paixões havia a despertado do 
estado de inconsciência da artista. Ela não podia mais escrever. O 
transe tinha acabado. (WOOLF: 1997, 48) 

 
 
 

Depois de nos debruçarmos sobre a obra de Alfonsina Storni concluímos 

que esta aproveitou o momento de transformações proporcionadas pela 

modernidade para se instruir e utilizar seu talento literário para construir novas 

formas de subjetividade femininas. Vimos ao longo deste ensaio que grande parte 

de sua obra voltou-se para a luta dos direitos da mulher, destoando dos versos de 

salão de suas demais companheiras de pena. Sua consciência não temeu a opinião 

masculina, seu transe não foi interrompido pelo medo da censura. O estalo chegou e 

ela deixou-se entrar no estado de inconsciência artístico e escrever sobre o corpo e 

suas paixões. Graças a sua coragem de não se autocensurar, Alfonsina ajuda a 

matar o estereotipo da mulher estátua e expõe os desejos do corpo feminino. Sua 

experiência poética mostrou às mulheres que estas independiam de um homem 

específico para timidamente extravasarem seus apelos hormonais. Em vida, 

Alfonsina deixou-se entregar às sensações corporais, penetrou em sua carne e se 



 110

fez dona de seu próprio corpo. Em poesia deixou transparecer esta experiência 

intima mostrando que uma mulher poderia flertar tranquilamente nas ruas, percorrer 

alcovas desconhecidas como os homens faziam, falar das experiências que 

mantinha com seu corpo tais como menopausa, métodos anticonceptivos, fertilidade. 

Mas para atingir tal patamar de liberdade, Alfonsina sabia que a mulher deveria se 

instruir, ter independência financeira e além de tudo libertar sua mente das regras 

patriarcais e cristãs que ao longo dos séculos construíram o feminino como 

elemento limitado.  

No entanto, a questão de gênero é apenas um dos caminhos a serem 

percorridos na obra de Storni. Ficaram de fora desta pesquisa caminhos que nos 

levam à temática da morte, à presença do mar, um estudo mais aprofundado sobre 

suas crônicas de jornais e as peças de teatro. As crônicas de jornal foram usadas 

em alguns momentos apenas como suporte para a análise dos poemas, mas seu 

estudo merece uma atenção maior. Através de suas crônicas podemos ler não 

apenas as alterações do universo feminino, mas da sociedade argentina como um 

todo. Suas crônicas são um retrato de uma sociedade afetada pela imigração, pela 

modernidade, pela abertura dos meios de propagação cultural. Através das crônicas 

de Alfonsina, podemos rastrear as novas identidades sociais e políticas que se 

formavam, a instabilidade da vida do imigrante dentro da sociedade e o surgimento 

de uma classe média e baixa alfabetizada. Através de uma linguagem irônica e bem-

humorada, Alfonsina fez de suas crônicas um meio de despertar nestes segmentos 

da sociedade uma consciência mais ampla dos benefícios que começavam a 

chegar. Tentou alertar as massas para a busca de formas literárias mais cultas, para 

que soubessem valer do beneficio da alfabetização para se instruir e não para 

apenas consumir literatura de kiosko. Para a classe feminina, fez de suas crônicas 

uma forma de enxergar as mudanças que estavam acontecendo e convocar para 

uma luta de gênero. Todos estes temas são reforçados em sua obra teatral, onde 

encontramos um vasto campo ainda por ser explorado.  

No que diz respeito a sua poesia, encontramos no último livro, Mascarilla y 

trébol um eu - lírico despido de suas lutas sociais, que outrora marcara sua escritura. 

A temática é puramente subjetiva, a atmosfera depressiva, a morte uma saída e o 

mar uma obsessão. Marcada pelo câncer Alfonsina Storni volta seu olhar para o que 

significaria a vida e suas ilusões. Esquecida pela crítica durante anos, este livro de 

Alfonsina merece um estudo especial por marcar a maturidade artística da poeta, 



 111

tanto na maneira como expõe a temática quanto pela forma escolhida, anti-soneto, 

como ela mesma batizou. Nos seus últimos poemas encontramos uma atitude 

extremamente pessimista diante da vida, que é um caminho que nos leva até a 

morte. Este caminho é descrito de maneira amarga, apagando qualquer ilusão que 

se possa criar em vida, exorcizando suas dores, seus sonhos e medos. A vida nos 

leva ao abismo da morte e, de acordo com Mascarilla y trébol, com esta 

encontraremos o vazio. A vida eterna não existe, portanto, para a humanidade não 

há esperança nem em vida nem em morte.  

Discriminada pela vanguarda por escrever em sonetos, discriminada pela 

crítica e pela sociedade por sua audácia, aceita por alguns por mera curiosidade, 

Alfonsina, por fim, acabou sendo o primeiro elemento dentro de uma genealogia de 

escritoras argentinas que trabalhariam principalmente na questão: o que é ser 

mulher? Através de seus versos começou a enraizar na sociedade idéias para 

combater a opressão, a desenvolver uma consciência coletiva na qual a mulher 

deveria libertar tudo o que em sua alma estava aprisionado durante séculos e 

mostrar para a sociedade o que era e o que realmente queria uma mulher. Os 

versos eróticos de Alfonsina Storni contribuíram para que décadas depois várias 

mulheres tivessem a liberdade plena para escrever sobre suas experiências 

amorosas e sexuais, sem que uma coisa estivesse necessariamente interligada com 

a outra.  Infelizmente, vencida pelas dores do câncer, desiste de viver e no dia 25 de 

novembro de 1938, caminha na chuva até o Club  Argentino de Mujeres,                

de onde se atira às ondas da praia de La Perla, sem ter presenciado as conquistas 

femininas pelas quais tanto lutou.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 112

ANEXO 
 

Anexo I 
 

DECLARAÇÃO DOS DIREITOS DA MULHER E DA CIDADÃ 
Olympe de Gouges 

 
PREÂMBULO 
 
Mães, filhas, irmãs, mulheres representantes da nação reivindicam constituir-se em 
uma assembléia nacional. Considerando que a ignorância, o menosprezo e a ofensa 
aos direitos da mulher são as únicas causas das desgraças públicas e da corrupção 
no governo, resolvem expor em uma declaração solene, os direitos naturais, 
inalienáveis e sagrados da mulher. Assim, que esta declaração possa lembrar 
sempre, a todos os membros do corpo social seus direitos e seus deveres; que, para 
gozar de confiança, ao ser comparado com o fim de toda e qualquer instituição 
política, os atos de poder de homens e de mulheres devem ser inteiramente 
respeitados; e, que, para serem fundamentadas, doravante, em princípios simples e 
incontestáveis, as reivindicações das cidadãs devem sempre respeitar a 
constituição, os bons costumes e o bem estar geral. Em conseqüência, o sexo que é 
superior em beleza, como em coragem, em meio aos sofrimentos maternais, 
reconhece e declara, em presença, e sob os auspícios do Ser Supremo, os 
seguintes direitos da mulher e da cidadã: 
 
Artigo 1º 
 
A mulher nasce livre e tem os mesmos direitos do homem. As distinções sociais só 
podem 
ser baseadas no interesse comum. 
 
Artigo 2º 
 
O objeto de toda associação política é a conservação dos direitos imprescritíveis da 
mulher e do homem: Esses direitos são a liberdade, a propriedade, a segurança e, 
sobretudo, a resistência à opressão. 
 
Artigo 3º 
 
O princípio de toda soberania reside essencialmente na nação, que é a união da 
mulher e do homem: nenhum organismo, nenhum indivíduo, pode exercer 
autoridade que não provenha expressamente deles. 
 
Artigo 4º 
 
A liberdade e a justiça consistem em restituir tudo aquilo que pertence a outros, 
assim, o único limite ao exercício dos direitos naturais da mulher, isto é, a perpétua 
tirania do homem, deve ser reformado pelas leis da natureza e da razão. 
 
Artigo 5º 



 113

As leis da natureza e da razão proíbem todas as ações nocivas à sociedade: tudo 
aquilo que não é proibido pelas leis sábias e divinas não podem ser impedidos e 
ninguém pode ser constrangido a fazer aquilo que elas não ordenam. 
 
Artigo 6º 
 
A lei deve ser a expressão da vontade geral: todas as cidadãs e cidadãos devem 
concorrer pessoalmente ou com seus representantes para sua formação; ela deve 
ser igual para todos. Todas as cidadãs e cidadãos, sendo iguais aos olhos da lei. 
devem ser igualmente admitidos a todas as dignidades, postos e empregos públicos, 
segundo as suas capacidades e sem outra distinção a não ser suas virtudes e seus 
talentos. 
 
Artigo 7º 
 
Dela não se exclui nenhuma mulher: esta é acusada. presa e detida nos casos 
estabelecidos pela lei. As mulheres obedecem, como os homens, a esta lei rigorosa. 
 
Artigo 8º 
 
A lei só deve estabelecer penas estritamente e evidentemente necessárias e 
ninguém pode ser punido senão em virtude de uma lei estabelecida e promulgada 
anteriormente ao delito e legalmente aplicada às mulheres. 
 
Artigo 9º 
 
Sobre qualquer mulher declarada culpada a lei exerce todo o seu rigor. 
 
Artigo 10 
 
Ninguém deve ser molestado por suas opiniões, mesmo de princípio; a mulher tem o 
direito de subir ao patíbulo, deve ter também o de subir ao pódio desde que as suas 
manifestações não perturbem a ordem pública estabelecida pela lei. 
 
Artigo 11 
 
A livre comunicação de pensamentos e de opiniões é um dos direitos mais preciosos 
da mulher, já que essa liberdade assegura a legitimidade dos pais em relação aos 
filhos. Toda cidadã pode então dizer livremente: "Sou a mãe de um filho seu", sem 
que um preconceito bárbaro a force a esconder a verdade; sob pena de responder 
pelo abuso dessa liberdade nos casos estabelecidos pela lei. 
 
Artigo 12 
 
É necessário garantir principalmente os direitos da mulher e da cidadã; essa 
garantia deve 
ser instituída em favor de todos e não só daqueles às quais é assegurada. 
 
Artigo 13 
 



 114

Para a manutenção da força pública e para as despesas de administração, as 
contribuições da mulher e do homem serão iguais; ela participa de todos os 
trabalhos ingratos, de todas as fadigas, deve então participar também da distribuição 
dos postos, dos empregos, dos cargos, das dignidades e da indústria. 
 
Artigo 14 
 
As cidadãs e os cidadãos têm o direito de constatar por si próprios ou por seus 
representantes a necessidade da contribuição pública. As cidadãs só podem aderir a 
ela com a aceitação de uma divisão igual, não só nos bens, mas também na 
administração pública, e determinar a quantia, o tributável, a cobrança e a duração 
do imposto. 
 
Artigo 15 
 
O conjunto de mulheres igualadas aos homens para a taxação tem o mesmo direito 
de pedir 
contas da sua administração a todo agente público. 
 
Artigo 16 
 
Toda sociedade em que a garantia dos direitos não é assegurada, nem a separação 
dos poderes determinada, não tem Constituição; a Constituição é nula se a maioria 
dos indivíduos que compõem a nação não cooperou na sua redação. 
 
CONCLUSÃO 
 
Mulher, desperta. A força da razão se faz escutar em todo o Universo. Reconhece 
teus direitos. O poderoso império da natureza não está mais envolto de 
preconceitos, de fanatismos, de superstições e de mentiras. A bandeira da verdade 
dissipou todas as nuvens da ignorância e da usurpação. O homem escravo 
multiplicou suas forças e teve necessidade de recorrer às tuas, para romper os seus 
ferros. Tornando-se livre, tornou-se injusto em relação à sua companheira. 
 
FORMULÁRIO PARA UM CONTRATO SOCIAL ENTRE HOMEM E MULHER 
Nós, __________ e ________ movidos por nosso próprio desejo, unimo-nos por 
toda nossa vida e pela duração de nossas inclinações mútuas sob as seguintes 
condições: Pretendemos e queremos fazer nossa uma propriedade comum 
saudável, reservando o direito de dividi-la em favor de nossos filhos e daqueles por 
quem tenhamos um amor especial, mutuamente reconhecendo que nossos bens 
pertencem diretamente a nossos filhos, de não importa que leito eles provenham 
(legítimos ou não)e que todos, sem distinção, têm o direito de ter o nome dos pais e 
das mães que os reconhecerem, e nós impomos a nós mesmos a obrigação de 
subscrever a lei que pune qualquer rejeição de filhos do seu próprio sangue 
(recusando o reconhecimento do filho ilegítimo). Da mesma forma nós nos 
obrigamos, em caso de separação, a dividir nossa fortuna, igualmente, e de separar 
a porção que a lei designa para nossos filhos. Em caso de união perfeita, aquele que 
morrer primeiro deixa metade de sua propriedade em favor dos filhos; e se não tiver 
filhos, o sobrevivente herdará, por direito, a menos que o que morreu tenha disposto 
sobre sua metade da propriedade comum em favor de alguém que julgar apropriado. 



 115

(Ela, então, deve defender seu contrato contra as inevitáveis objeções dos 
"hipócritas, pretensos modestos, do clero e todo e qualquer infernal grupo". 
 
 
 
 
 
 
 
 
ANEXO 2 
 
 

The Declaration of Sentiments 

When, in the course of human events, it becomes necessary for one portion of the 
family of man to assume among the people of the earth a position different from that 
which they have hitherto occupied, but one to which the laws of nature and of 
nature's God entitle them, a decent respect to the opinions of mankind requires that 
they should declare the causes that impel them to such a course. 

We hold these truths to be self-evident: that all men and women are created equal; 
that they are endowed by their Creator with certain inalienable rights; that among 
these are life, liberty, and the pursuit of happiness; that to secure these rights 
governments are instituted, deriving their just powers from the consent of the 
governed. Whenever any form of government becomes destructive of these ends, it 
is the right of those who suffer from it to refuse allegiance to it, and to insist upon the 
institution of a new government, laying its foundation on such principles, and 
organizing its powers in such form, as to them shall seem most likely to effect their 
safety and happiness. Prudence, indeed, will dictate that governments long 
established should not be changed for light and transient causes; and accordingly all 
experience hath shown that mankind are more disposed to suffer. while evils are 
sufferable, than to right themselves by abolishing the forms to which they are 
accustomed. But when a long train of abuses and usurpations, pursuing invariably 
the same object, evinces a design to reduce them under absolute despotism, it is 
their duty to throw off such government, and to provide new guards for their future 
security. Such has been the patient sufferance of the women under this government, 
and such is now the necessity which constrains them to demand the equal station to 
which they are entitled. The history of mankind is a history of repeated injuries and 
usurpations on the part of man toward woman, having in direct object the 
establishment of an absolute tyranny over her. To prove this, let facts be submitted to 
a candid world. 

The history of mankind is a history of repeated injuries and usurpations on the part of 
man toward woman, having in direct object the establishment of an absolute tyrranny 
over her. To prove this, let facts be submitted to a candid world. 

He has never permitted her to exercise her inalienable right to the elective franchise. 



 116

He has compelled her to submit to laws, in the formation of which she had no voice. 

He has withheld from her rights which are given to the most ignorant and degraded 
men--both natives and foreigners. 

Having deprived her of this first right of a citizedn, the elective franchise, thereby 
leaving her without representation in the halls of legislation, he has oppressed her on 
all sides. 

He has made her, if married, in the eye of the law, civilly dead. 

He has taken from her all right in property, even to the wages she earns. 

He has made her, morally, an irresponsible being, as she can commit many crimes 
with impunity, provided they be done in the presence of her husband. In the covenant 
of marriage, she is compelled to promise obedience to her husband, he becoming, to 
all intents and purposes, her master--the law giving him power to deprive her of her 
liberty, and to administer chastisement. 

He has so framed the laws of divorce, as to what shall be the proper causes, and in 
case of separation, to whom the guardianship of the children shall be given, as to be 
wholly regardles of the happiness of women--the law, in all cases, going upon a flase 
supposition of the supremacy of man, and giving all power into his hands. 

After depriving her of all rights as a married woman, if single, and the owner of 
property, he has taxed her to support a government which recognizes her only when 
her property can be made profitable to it. 

He has monopolized nearly all the profitable employments, and from those she is 
permitted to follow, she receives but a scanty remuneration. He closes against her all 
the avenues to wealth and distinction which he considers most homorable to himself. 
As a teacher of theoloy, medicine, or law, she is not known. 

He has denied her the facilities for obtaining a thorough education, all colleges being 
closed against her. 

He allows her in church, as well as state, but a suborinate position, claiming apostolic 
authority for her exclusion from the ministry, and, with some exceptions, from any 
public participation in the affairs of the church. 

He has created a false public sentiment by giving to the world a different code of 
morals for men and women, by which moral delinquencies which exclude women 
from society, are not only tolerated, but deemed of little account in man. 

He has usurped the prerogative of Jehovah himself, claiming it as his right to assign 
for her a sphere of action, when that belongs to her conscience and to her God. 

He has endeavored, in every way that he could, to destroy her conficence in her own 
powers, to lessen her self-respect, and to make her willing to lead a dependent and 
abject life. 



 117

Now, in view of this entire disfranchisement of one-half the people of this country, 
their social and religious degradation--in view of the unjust laws above mentioned, 
and because women do feel themselves aggrieved, oppressed, and fraudulently 
deprived of their most sacred rights, we insist that they have immediate admission to 
all the rights and privileges which belong to them as citizens of the United States.  

Elizabeth Cady Stanton 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 118

BIBLIOGRAFIA 
 

 
AGUSTINI, Delmira. Poesías Completas. Madrid: Catedra Letras Hispánicas, 1993.  
ALEXANDRIAN.  História da literatura erótica. Rocco: Rio de Janeiro, 2004.  
ALTAMIRANO, Carlos. SARLO, Beatriz. Ensayos Argentinos: de Sarmiento a la 

Vanguardia. Ariel: Buenos Aires, 1997.  
AMIGO, Roberto Bonada. El lirismo erótico em Delmira Agustini. Em 

http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=899025. Acesso: 1/07/2008. 
ARLT, Roberto. Los lanzallamas. Centro Editor de Cultura: Buenos Aires, 2005.  
AUZA, Newton Tomás. Periodismo y feminismo en la Argentina (1830 – 1930). 

Emecé editores: Buenos Aires, 1988. 
BENTON, Gabriele Von Munk. Recurring themes in Alfonsina Storni’s Poetry. 

Hispanica, vol. 33, nº2, 1950. 
BACHELARD, Gaston. A água e os sonhos. Ensaio sobre a imaginação e a matéria. 

Martins Fontes: São Paulo, 2002.  
BAKHTIN, Mikail. Cultura popular na Idade Média e Renascimento: o contexto de 

François Rabelais. Editora Hucitec: São Paulo, 1987.  
_______________. Questões de literatura e estética. UNESP: São Paulo, 1998.  
BARRANCOS, Dora. Inferioridad jurídica y encierros domésticos. In: Historia de las 

mujeres en la Argentina. Colonia y Siglo XIX. Taurus: Buenos Aires, 2000. 
BAUDELAIRE, Charles. As flores do mal. Difusão Européia do Livro: São Paulo, 

1958. 
BEAUVOIR, Simone. O segundo sexo. Fatos e mitos. Difusão européia do livro: São 

Paulo, 1970. 
_________________. O segundo sexo. A Experiência vivida. Difusão européia do 

livro: São Paulo, 1967. 
BEN, Pablo. Cuerpos femeninos y cuerpos abyectos. La construcción anatómica de 

la feminidad en la medicina argentina. In: Historia de las mujeres en la Argentina. 
Colonia y Siglo XIX. Taurus: Buenos Aires, 2000. 

BENJAMIN, Walter. Obras Escolhidas III. Charles Baudelaire, um lírico no auge do 
capitalismo. Editora brasiliense: São Paulo, 2000. 

BENTON, Gabriele Von Munk. Recurring Themes in Alfonsina Storni’s Poetry. In 
Hispania, vol. 33, nº2, 1950, p. 151 -153. 

BUTLER, Judith. Actos performativos y constituición de género. In: Performing 
feminisms: feminist critical theory and theatre. Johns Hopikings University Press: 
1990. 

DELGADO, Josefina. Alfonsina Storni, una biografía esencial. Planeta Singular: 
Buenos Aires, 2001.  

EAGLETON, Terry. Teoria da Literatura: uma introdução. Martins Fontes, São Paulo, 
2003. 

FERREIRA, Luzilá Gonçalves. Florbela e Louise: entre o amor e a palavra. In: 
Estudos sobre Florbela Espanca. Associação de Estudos Portugueses Jor]ao 
Emerenciano: recife, 1995. 

FISHBURN, Evelyn. Alfonsina Storni: A feminist reading of her poetry. In: Feminist 
reading on Spanish and latin American literature. Edwin mellen Press: Lewiston, 
1991.  

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Edições Loyola: São Paulo, 2005.  
_________________. História da sexualidade. Vol.1. Graal: São Paulo, 2007. 



 119

FURNESS, Edna Lue. A Woman and the world. In Western Humanities Review. Vol. 
11, nº1, 1957, p.96 – 98. 

GALÀN, Ana Silvia. GLIEMMO, Graciela. La otra Alfonsina. Aquilar: Buenos Aires, 
2002. 

GIRONDO, Oliveiro. Manifiesto de Martín Fierro. In: 
http://www.library.nd.edu/rarebooks/collections/rarebooks/hispanic/southern_cone/gir
ondo/martin_fierro.shtml Acessado em: 5/5/2008.  
_________________. Veinte poemas para ser leídos em el tranvía / Calcomanías. 

Losada: Buenos Aires, 1968. 
GOUGES, Olympes. Declaração dos direitos da mulher e da cidadã. In: 
GRAMMÁTICO, Karin. Obreras, porstitutas y mal venéreo. Un Estado en busca de la 
profilaxis. In: Historia de las mujeres en la Argentina. Siglo XX. Taurus: Buenos 
Aires, 2000. 
HUMM, Maggie. Modern Feminisms. Political, Literary. Cultural. New York: Columbia 

University Prees, 1992.  
HUTCHEON, Linda. Irony, nostalgy and postmodernism. In: 
http://www.library.utoronto.ca/utel/criticism/hutchinp.html Acessado em: 03/09/2008. 
KIRKPATRICK, Gwen. The creation of Alfonsina Storni. In: A dream of light and 

shadow: portraits of latin american women writers. University of New Mexico: 
Albuquerque, 1995. 

LANGE, Norah. Cadernos de Infância.Instituto Progresso Editorial: São Paulo, 1947. 
_____________. Obras Completa, v. I. Beatriz Viterbo: Buenos Aires, 2005.  
LOBATO, Mirta Zaida. Lenguaje laboral y de género. Primera mitad del siglo XX. In: 
Historia de las mujeres en la Argentina. Siglo XX. Taurus: Buenos Aires, 2000.  
JULIEN, Nadia. Dicionário Rideel de mitologia. Editora Rideel:São Paulo, 2005. 
MANGONE, Carlos. La Republica Radical: Entre Crítica y el Mundo. In: Historia 

Social de la literatura argentina – Yrigoyen entre Borges y Artl (1916 – 1930). 
Editorial Contrapunto: Buenos Aires, 1989. 

MANSIELLO, Francine. Entre civilización y barbarie. Mujeres y cultura literaria en la 
Argentina moderna.Beatriz Viterno editora: Buenos Aires, 1997. 

MOI, Toril. Feminist Literary Theory. Routledge, taylor and France Group: London, 
2002.  

MUSCHIETTI, Delfina. Prólogo. In: Obras: poesia, ensayo, periodismo, teatro. 
Losada: Buenos Aires, 1999. 

____________________. Mujeres: Feminismo y Literatura. In: Historia Social de la 
literatura argentina – Yrigoyen entre Borges y Artl (1916 – 1930). Editorial 
Contrapunto: Buenos Aires, 1989. 

NARI, Carcela María Alejandra. Maternidad, política y feminismo. In: Historia de las 
mujeres en la Argentina. Siglo XX. Taurus: Buenos Aires, 2000. 

NEWTON, Lily Sosa. Las Argentinas de ayer a hoy. Zanetti: Buenos Aires, 1967. 
NUNES, Zilma Gesser. Mulheres de Lesbos. In:     

http://www.latim.ufsc.br/Mulheres%20de%20Lesbos.html Acessado em 
23/09/2008. 

OCAMPO, Victoria. Palabras Francesas. In: 
http://www.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/acadLetArg/01475171100425
351932268/p0000001.html Acessado em 10/03/2008. 

________________. Autobiografia, I, II e III. Ediciones Fundación Ocampo: Buenos 
Aires, 2005.  

OLIVEIRA, Ana Paula. O sujeito poético do desejo: Uma leitura da poesia de Gilka 
Machado. UFSC: Florianópolis, 2002. 



 120

OVIDIO. A arte de amar. L&PM Editores: São Paulo, 2000.  
PAES, João Paulo. Poesia Erótica em tradução. Círculo do livro: São Paulo, 1992. 
PAZ, Octavio. Los hijos del limo. In Obras Completas I. Fondo de Cultura: Ciudad de 

Mexico, 1999. 
PHILLIPS, Rachel. Alfonsina Storni: from poetess to poet. Tamesis Books: London, 

1975. 
PLEITZ, Tania. Alfonsina Storni: mi casa es el mar. Espasa: Madrid, 2003.  
PIZARRO, Ana. Vanguardia y modernidad en el discurso cultural. In: América Latina, 

palavra, literatura e cultura.vol. 3. Editora UNICAMP: Campinas, 1995. 
ROMO, María del Rocio. El placer de la palabra o la palabra del placer. Revista de 

estudios literarios. Universidad Complutense de Madrid: Madrid, 2000. 
ROSENBAUM, Sidonia Carmen. Modern Woman Poetas of Spanish America. 

Hispanic Institute: New York, 1945, p. 205 – 227. 
SANT’ANNA, Afonso Romano. Canibalismo amoroso. Rocco: Rio de Janeiro, 1993.  
SALOMONE, Alicia. Alfonsina Storni: Mujeres, modernidad y literatura. Corregidor: 

Buenos Aires, 2006. 
SARLO, Beatriz. Una Modernidad Periferica: Buenos Aires 1920 y 1930. Ediciones 

Nueva Visión: Buenos Aires, 1988. 
_____________. El Imperio de Los Sentimientos. Grupo Editorial Norma: Buenos 

Aires, 2000. 
_____________. Borges, un escritor en las orillas. Ariel: Buenos Aires, 1995. 
SCHREINER, Olive. Women and labour. South Africa, 1911.  
SCHWARTZ, Jorge. Vanguarda e Cosmopolitismo. Editora Perspectiva: São Paulo, 

1983.  
STANTON, Susan. Anthony, Susan B. Declaration of Sentiments no Seneca Falls 

Convention. In: 
http://womenshistory.about.com/od/suffrage1848/a/seneca_declartn.htm  

STORNI, Alfonsina. Obras: poesía. Tomo I. Editorial Losada: Buenos Aires: 1999 
_______________. Obras: ensayo, periodismo, teatro. Tomo II. Editorial Losada: 

Buenos Aires, 2002. 
TITIEV, Janice G. Alfonsina Storni: In and Out of the canon. Monographic Reviwe, 

vol XIII, 1997, p. 310-318. 
______________. Alfonsina Storni’s Poemas de amor: submissive woman. Liberated 

Poet. In: Journal of spanish Studies. Vol. 8, n 3, Winter, 1980.  
_____________. The poetry of dying in Alfonsina Storni’s last book. In: Hispania, vol. 

68, September, 1985.  
_____________. Women’s language in two poems by Alfonsina Storni. In: 

monographic reviwe, vol. VI, 1990. 
VASSALLO, Alejandra. Entre el conflicto y la negociación. Los feminismo argentinos 

en los inicios del Consejo Nacional de Mujeres, 1990-1910. In: Historia de las 
mujeres en la Argentina. Siglo XX. Taurus: Buenos Aires, 2000. 

VERANI, Hugo. Estrategias de la vanguardia. In: América Latina, palavra, literatura e 
cultura.vol. 3. Editora UNICAMP: Campinas, 1995. 

WILLIAMS-OLIVEIRA, María Rosa. Feminine Voices in Exile. In: Engendering the 
word: feminist essays in psychosexual poetics. University of Illinois Prees: 
Chicago, 1989. 

WOLLSTONECRAFT, Mary. A vindication of the rights of woman. Penguin Books: 
London, 2004. 

WOOLF, Virginia. Um teto todo seu. Nova Fronteira: Rio de Janeiro, 2005.  



 121

YURKIEVICH, Saúl. Los signos vanguardistas: el registro de la modernidad. América 
Latina, palavra, literature e cultura.vol. 3. Editora UNICAMP: Campinas, 1995. 

 
 

 


