
1 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS­GRADUAÇÃO EM LETRAS 

REPRESENTAÇÕES DA DIÁSPORA, MEMÓRIA E 

TRANSCULTURAÇÃO EM BELOVED E THE TORTILLA CURTAIN 

DENISE LORENZONI PIERROTTI FARIA 

RECIFE 

2010

PPGL
AVISO
AVISO 

O autor é o titular dos direitos autorais da obra que você está acessando.
Seu uso deve ser estritamente pessoal e/ou científico.
Fica proibido qualquer outro tipo de utilização sem autorização prévia do titular dos direitos autorais.




2 

DENISE LORENZONI PIERROTTI FARIA 

REPRESENTAÇÕES DA DIÁSPORA, MEMÓRIA E 
TRANSCULTURAÇÃO EM BELOVED E THE TORTILLA CURTAIN 

Dissertação  apresentada  ao  Programa  de 
Pós Graduação em Letras, da Universidade 
Federal  de  Pernambuco,  como  parte  dos 
requisitos  para  a  obtenção  do  título  de 
mestre em Teoria da Literatura. 

Orientador: Prof. Dr. Roland Walter 

Recife 

2010



Faria, Denise Lorenzoni Pierrotti 
Representações  da  diáspora,  memória  e 

transculturação em Beloved e The Tortilla Curtain  / 
Denise  Lorenzoni  Pierrotti  Faria.  – Recife: O Autor, 
2010. 

82 folhas. 

Dissertação  (mestrado)  –  Universidade  Federal 
de Pernambuco. CAC. Teoria da Literatura. 2010. 

Inclui bibliografia. 

1. Literatura americana 2. Diáspora. 3. Memória. 
4.Literatura  e  sociedade.  5.  Aculturação.  6. 
Fronteiras – Estados Unidos – México.  I. Título. 

820(73)  CDU (2.ed.)  UFPE 
810  CDD (22.ed.)  CAC2010­27



3



4 

AGRADECIMENTOS 

Agradeço a Deus Todo Poderoso por haver me ensinado a amar indiscriminadamente. 

Aos meus pais e irmãos que se fazem presentes em todos os momentos de minha vida. 

Ao meu esposo e minhas filhas que são a minha razão de viver. 

Ao meu orientador Prof. Dr. Roland Walter, por sua dedicação, orientação e disposição. 

Ao Prof. Dr. Aldo de Lima que durante a graduação foi quem primeiro me mostrou a 
importância dos Estudos Culturais e Antropológicos na Literatura. 

Aos Professores e Funcionários da Pós­Graduação em Letras que acompanharam minha 
caminhada durante os dois últimos anos. 

A TODOS os meus queridos amigos, companheiros e colegas de curso pela amizade e 
solidariedade. 

A  Ariane  da  Mota,  Henrique  José  Pereira  da  Silva  e  Audrey Weir  pela  dedicação  e 
apoio incondicional. 

A Capes que proporcionou minha dedicação ao mestrado.



5 

Dedico  este  trabalho  aos  meus 
queridos  avós: Armando  Lorenzoni, 
Amélia  Vitielo,  José  Pierrotti  e 
Clara  Heitzmann  ­  e  a  ancestral 
busca pelos sonhos no Novo Mundo.



6 

SUMÁRIO 

Resumo  07 

Abstract  08 

Introdução  09 

Capítulo I 

Notas sobre Diáspora, Memória e Transculturação  17 

1.1.  Contextualização Histórica e Teórica  24 
1.1.1  O Europeu e o Africano  24 

1.1.2  O Europeu e os Astecas  27 

1.1.3  Estados Unidos – A Guerra contra o México, 

o Manifest Destiny, e a Guerra da Secessão  31 

1.1.4  A Fronteira entre México – Estados Unidos, 
Aztlán e o American Dream  33 

Capítulo II 

BELOVED (Amada): diáspora, memória e transculturação  39 

Capítulo III 

THE TORTILLA CURTAIN: (América): diáspora, memória e 

transculturação  54 

Capítulo IV 

Beloved e The Tortilla Curtain: uma análise comparativa  68 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  73 

BIBLIOGRAFIA  77



7 

RESUMO 

Este  trabalho  tem por  finalidade  a  análise  das  representações  da diáspora, memória  e 

transculturação nas obras Beloved de Toni Morrison (1986) e The Tortilla Curtain de T. 
C. Boyle  (1995). Analisando  comparativamente de que maneira, via  ficção, cada obra 

problematiza  estética  e  ideologicamente  essas  temáticas  dentro  de  seus  contextos 

históricos e sociais. O  foco de estudo principal é a diáspora  involuntária e  forçada do 

africano  para  os  Estados  Unidos  devido  à  escravidão,  e  a  diáspora  voluntária  do 

Mexicano que diariamente  tenta atravessar a  fronteira que une e separa o México dos 

Estados Unidos em busca do American Dream. 

Palavras chave: diáspora, memória, transculturação, fronteira, American Dream.



8 

ABSTRACT 

The purpose of this paper is to analyze the representations of the diaspora, memory and 

transculturation  in  the  works  of  Beloved  by  Toni  Morrison  (1986)  and  The  Tortilla 
Curtain by T. C. Boyle (1995). It comparatively analyzes in what way, through fiction, 
each work aesthetically sees these themes as a problem within their historical and social 

context.  The  focus  of  the main  study  is  the  involuntary  and  forced  diaspora  of  the 

African  to the United States of America due  to  slavery, and  the voluntary diaspora of 

the Mexican, who daily  try  to cross  the border  that  unites and separates Mexico  from 

the United States of America, in search of the American Dream. 

Keywords: diaspora, memory, transculturation, border, American Dream.



9 

INTRODUÇÃO 

I'm nobody! Who are you? 
Are you nobody, too? 
Then there's a pair of us — don't tell! 
They'd banish us, you know. 
How dreary to be somebody! 
How public, like a frog 
To tell your name the livelong day 
To an admiring bog! 

Emily Dickinson



10 

Este trabalho consiste na análise entre os romances: Beloved de Toni Morrison 

(1986)  e  The  Tortilla  Curtain  de  T.  C.  Boyle  (1995),  tendo  como  foco  de  estudo  a 

temática  da  diáspora  africana  e  mexicana  para  os  Estados  Unidos.  Nas  duas  obras 

encontram­se os traços humanos e comportamentais decorrentes do processo diaspórico, 

sendo que o  primeiro  romance  encena um deslocamento  que  se  realiza  involuntária  e 

forçadamente, ao passo que outro tematiza um deslocamento voluntário. Partindo dessa 

perspectiva,  serão  demonstradas  as  particularidades  estéticas  e  ideológicas  com  que 

cada  obra  problematiza  as  temáticas  da  diáspora,  da  memória  e  da  transculturação. 

Devido à complexidade dos romances, existe a possibilidade de análises muito amplas, 

contudo  procurarei  me  concentrar  apenas  nos  aspectos  citados,  fazendo  recortes  nas 

obras e deixando em aberto para estudos futuros as diferentes temáticas que surgem no 

decorrer  da  leitura  crítica  de  cada  obra.  Neste  sítio  dissertativo  as  duas  narrativas 

também serão analisadas sob o aspecto da existência de uma complexa interação entre a 

oralidade (permeada pela memória) e a escrita literária, observando­se os traços de re­ 

memorização, trauma, transculturação, levando­se em conta os valores estéticos, sociais, 

econômicos e psicológicos dentro dos respectivos romances. 

Toni  Morrison,  laureada  na  década  passada  (1996)  com  o  Nobel  por  seu 

romance  Beloved,  começa  a  demonstrar  nos  anos  60,  em  declarações  públicas,  sua 

consciência  como  “escritora afro­americana de que o descaso editorial  branco com as 

obras de escritores negros sofreria um golpe a partir da emergência de teorias críticas no 

novo  campo  de  pesquisas  denominado  Black  Studies,  questionando  os  pretensos 

fundamentos científicos da hegemonia branca no cânone literário e reterritorializando o 

espaço acadêmico. Nos Estados Unidos a partir do movimento em prol dos direitos civis 

dos  anos  60,  desenvolveu­se  em  escritoras  negras  a  consciência  desta  estreita 

articulação  entre  sua  militância  política  anti­racista,  sua  atuação  acadêmica  e  o 

desenvolvimento  de  sua  obra  literária  em  progresso.  1  Dessa  forma,  a  postura  de 

Morrison enquanto ficcionista vai dialogar com esse contexto e intervir com mudanças 

significativas. No romance da autora, a história se passa no final do século XIX, época 
em  que  os  Estados  Unidos  começavam  a  lidar  com  as  feridas  da  escravidão  recém­ 

abolida,  ela,  então,  abre  um  espaço  para  abordar  o  passado  dos  negros  africanos  via 

memória, proporcionando vir à tona as representações do imaginário silenciado da raça. 

1 Fonte: Campos, Maria Consuelo. 
http/:www.amulhernaliteratura.ufsc.br/06julho/artigo_maria_consuelo.htm. Acesso em 10/03/2008.



11 

Inserido numa outra conjuntura, o romance de T. C. Boyle se refere ao momento 

histórico  atual  e  “problematiza  a  fronteira  cultural,  etnoracial  e  geográfica  dinâmica 

que une  e  separa  os mexicanos  e  os  norte­americanos  na Califórnia”  (Walter,  2007, 

p.209). Em The Tortilla Curtain ocorre uma  imigração  (in) voluntária devido à busca 
por  melhores  condições  de  vida,  o  dito  American  Dream.  As  diversas  espécies  de 
simbologias ligadas ao imaginário mexicano, inclusive na sua relação com o imaginário 

dos  Estados  Unidos,  encontram­se  na  obra.  As  dimensões  metafóricas  na  história  ­ 
aquelas  que demonstram os  sonhos  do mexicano  que  se  sente  inferiorizado  diante  do 

anglo­americano;  aquelas  que  redescobrem  o  universo  alterado  dos  mexicanos  que 

cruzam a  fronteira  ­ se apresentam no trabalho de T. C. Boyle como um vasto campo 

para análises teóricas e críticas. 

A  literatura  e  a  representação  das  temáticas  sociais  do  pós­colonialismo  serão 

abordadas  e  o  contexto  histórico  terá  relevância  nesse  estudo,  através  da  formação 

étnica de cada povo a partir de sua ancestralidade, possibilitando dessa forma conhecer 

e problematizar os aspectos de cada nova etnia formada – que reflete e refrata a cultura, 

os  costumes  e  o  comportamento  de  cada  grupo  em  um  contexto  social  comum.  Os 

questionamentos que surgem a partir de uma nação colonizada e, por sua vez, formada 

por povos dominadores e dominados, também estão presentes no modo como os povos 

dominados e explorados colaboram e modificam a característica dessa mesma nação. De 

que  forma  a  literatura  mostra  e  enfatiza  as  problemáticas  referentes  à  etnia,  aos 

problemas sociais e à transculturação no processo de formação de uma nação nova e de 

que forma isso é conduzido levando­se em conta o estilo de cada autor? 

Os  mitos,  a  busca  pelo  “lar”,  as  diversas  espécies  de  simbologias  ligadas  ao 

imaginário específico de cada grupo,  inclusive na sua relação com o imaginário norte­ 

americano, entre outros temas, são comuns nas duas obras. 

A importância desse estudo reside no fato de ele se propor a pensar sobre de que 

maneiras estéticas e ideológicas particulares a diáspora (que sempre esteve relacionada 

a alguma forma de intolerância: perseguições étnicas, religiosas, raciais e lutas sociais) é 

problematizada  pelas  obras  dos  dois  autores  norte­americanos.  Faz­se  importante 

indagar  como  cada  romance  trabalha  ficcionalmente  os  efeitos  da  diáspora  enquanto 

questão social e global. As obras evidenciam que os efeitos foram múltiplos, como por 

exemplo, o “desenraizamento”  2  ­ uma ruptura em relação ao tecido social e cultural 

2 Ver Ecléa Bosi em Memória e Sociedade ­ Lembranças de Velhos, 2003.



12 

materno que chegou a ocasionar em determinados casos dificuldade na aprendizagem da 

língua estrangeira e certos distúrbios no comportamento psicológico. 

Esta análise comparativa traz contribuições crítico­literárias a partir da discussão 

de:  1)  as  dificuldades  ocasionadas  pela  diáspora  nas  vidas  dos  personagens  das  duas 

obras,  isto  é,  o  fato  de  sofrerem  discriminação  racial  e  étnica  de  maneira 

semelhantemente cruel, apesar de serem personagens situados em momentos históricos 

diferentes  (séculos  XIX  e  XX);  2)  como  história  e  discurso  conferem  plasticidade  e 
valores a essa temática. Em Beloved será analisado o ficcionalizar do deslocamento dos 
negros africanos para os Estados Unidos e a busca de sua identidade através da memória 

e do esquecimento; em The Tortilla Curtain será estudada a ficcionalização da diáspora 

no modo como ela se relaciona com a procura por uma vida melhor; a procura infinita e 

talvez  inatingível pelo  “lar” e  ainda a  busca  inconsciente dos mexicanos pela  terra de 

seus ancestrais, quando se arriscam diariamente ao cruzar a fronteira que os separa dos 

Estados Unidos  o  qual,  sempre  quis  ser  “‘a  cidade  brilhante  no  topo  da montanha’” 

(Atwood,  apud Walter,  1998,  p.221).  A  problematização  do  “American  Dream”  e  a 
busca do mexicano por uma vida melhor que resulta, na verdade, em descriminação e 

humilhação  e  que  é  na  verdade  uma  ferramenta  importante  para  o  desenvolvimento 

capitalista dos Estados Unidos onde os cidadãos  norte­americanos caucasianos não se 

submetem às tarefas ditas “inferiores” e mal remuneradas, terá uma grande importância 

neste estudo. 

Para chegar ao momento histórico de cada um dos  romances, é  necessário  um 

estudo  da  formação  da  nação  norte­americana  e  seus  povos  fundadores,  sendo  o 

principal  foco  desse  estudo:  o  nativo  indígena  asteca:  a  problematização  da  herança 

cultural  de  seus  povos  e  seus  direitos  legítimos  à  referida  nação;  os  africanos: 

compreender  e  analisar  a  sua  trajetória,  em que  condições  os  africanos  saíram de  seu 

continente  e  como  este  povo  se  posiciona  socialmente  nos Estados Unidos  no  século 

XIX,  a  conquista  de  direitos  legítimos  na  sociedade  de  chegada  através  de  alguns  de 

seus  principais  representantes  e  a  importância  dos  Black  Studies  no  século  XX;  os 

mexicanos: sua formação étnica, sua ancestralidade e a perda de seu território durante a 

guerra contra os Estados Unidos; e  finalmente o europeu: que também faz parte dessa 

diáspora para o “Novo Mundo” – diáspora considerada voluntária – ainda uma questão 

a  ser  problematizada:  existiria  diáspora  voluntária?  –  um  povo  dominador  que  se 

considera o “descobridor” das terras e que se coloca como raça superior que oprime os 

povos nativos, submete os africanos a um tratamento desumano em Beloved e não aceita



13 

e  ao  mesmo  tempo  se  aproveita  da  mão  de  obra  dos  mexicanos  para  trabalhos 

considerados “inferiores” em The Tortilla Curtain. A problematização dessa  condição 

de  “raça  superior  e  dominante”  do  europeu  nesse  trabalho  é  inevitável,  bem  como  a 

complexidade  das  relações  das  fronteiras  que  separam  as  nações  e  os  povos,  a 
alteridade e a interação entre as diferentes culturas que se encontram e se fundem. 

Pelo  fato  dos  romances  sustentarem  tais  silhuetas,  as  maneiras  como  seus 

valores  ideológicos  dialogam  e  constituem­se  em  forma  literária  é  visivelmente  uma 

questão importante a ser discutida, pois se tratam de dois tipos de processos diaspóricos 

distintos: um forçado, outro (in) voluntário, vivenciados por grupos particulares (negros 

e  mexicanos),  em  tempos  históricos  específicos  (séculos  XIX  e  XX).  Logo, 

encontramos um terreno fértil para a pesquisa, que suscita várias questões e caminhos 

de  respostas.  É,  sem  dúvida,  relevante  estudar  os  significados  das  várias  simbologias 

que  os  romances  trazem  suas  implicações  culturais  e  ideológicas  dentro  da  estética 

literária, suas singularidades, diferenças e peculiaridades. 

Será analisado como cada um dos romances trata a problemática da diáspora. De 

que  forma  a  diáspora  do  negro  no  século XIX  é “demonstrada” por  uma  escritora  do 

século XX e de que maneira a diáspora mexicana que ocorre em vias contemporâneas 

adquire  contornos  ficcionais.  A  partir  de  uma  análise  baseada  na  teoria  da  diáspora, 

serão  verificados  os  elementos  que  evidenciam  a  representação  da  memória  e  da 

transculturação na situação da imigração nos Estados Unidos. 

O  objetivo  específico  dessa  análise  foi  demonstrar  como  os  dois  romances 

trabalham esteticamente e ideologicamente as seguintes questões: 1) A aculturação e a 

assimilação pela sociedade de chegada; 2) A memória ­ problematizando a constituição 

ou perda da identidade; 3) A formação de novas etnias e a transculturação por meio da 

presença e/ou o  recalque do Outro; 4) A  (re)  construção do passado e da pátria como 

tempo e espaço míticos (o mito do paraíso perdido, o mito da infância perfeita, o mito 

da América como o novo Éden), 5) a relação entre história e memória na reconstrução 

da trajetória diaspórica nos Estados Unidos. 

Os estudos relacionados à história e à memória cultural, à literatura e à história 

da  imigração,  representadas  no  texto  escrito  e  suas  referências  à  cultura  oral  são  as 

bases  dessa  análise.  A  justificativa  para  o  uso  dos  conceitos  de  diáspora, memória  e 

transculturação  recai  na  indicação da necessidade de pesquisar marcas duradouras, ou 

sintomas,  no  comportamento  dos  imigrantes  (personagens),  denominando  como 

traumática  uma  vivência  que  traz  em  um  determinado  período  de  tempo,  distúrbios



14 

duradouros que deixam na memória marcas e restos de recordação. A respeito da análise 

teórica  as  obras  que  se  destacaram  e  forneceram  subsídio  para  a  elaboração  desse 

estudo,  obras  que  discutem  e  problematizam  a  relação  entre  história,  literatura  e 

memória  foram  principalmente:  Da  Diáspora:  Identidades  e  Mediações  Culturais  – 
Stuart Hall; O Labirinto da Solidão e Post Scriptum – Octávio Paz; O Local da Cultura 
–  Homi  K.  Bhabha;  Narrative  Identities:  (Inter)  Cultural  In­Betweenness  in  The 

Americas – Roland Walter; Afro­América: Diálogos Literários Na Diáspora Negra das 
Américas – Roland Walter; Transferências Interculturais: Notas sobre Trans­Cultura, 
Multi­Cultura, Diásporas e Encruzilhadas – Roland Walter; O Atlântico Negro – Paul 
Gilroy;  As  Américas  e  a  Civilização  ­  Processo  de  formação  e  causas  do 

desenvolvimento desigual dos povos americanos – Darcy Ribeiro; O Povo Brasileiro – 
Darcy Ribeiro. Pretende­se estudar os romances seguindo a perspectiva interdisciplinar 

entre  literatura  e  sociedades  articulando  o  processo  de  criação  ficcional­literária  ao 

contextual­histórico de uma maneira equilibrada, isto é, entendendo que a literatura não 

se trata de um espelho do real social, mas de uma instância que através de um trabalho 

estético veicula esse real problematizado. 

Os textos estudados colaboraram na argumentação geral a respeito da diáspora, 

memória,  transculturação  e  da  existência  de  um  duplo  esquecimento:  o  primeiro, 

inconsciente, causado pelo trauma em si (ferida aberta, ruptura, catástrofe existencial); o 

segundo  causado  pela  tendência  à  mimetização  do  imigrante  nos  Estados  Unidos, 

privilegiando  o  mito  da  ascensão  social  e  o  American  Dream,  através  de  sua  plena 
integração e aceitação na sociedade de chegada. Repensar esse fenômeno não significa, 

portanto, empreender um estudo do passado como algo que "realmente aconteceu", mas, 

partindo  da  análise  do  contexto  histórico  e  social  do  romance,  trata­se  de  analisar  a 

relação entre o trauma causado pelo êxodo forçado e o voluntário e sua representação na 

memória  cultural  e  na  ficção  literária.  Concebendo  a memória  como  a  instância  que 

estabelece  uma  conexão  entre  nosso  passado  individual  e  nosso  passado  coletivo 

(nossas  origens,  heranças  e  história).  O  passado  está  sempre  conosco,  e  ele  define  o 

nosso presente; ele ressoa em nossas vozes, paira sobre nossos silêncios, e explica como 

nos tornamos nós mesmos e habitamos no que chamamos ‘nossa casa’. Assim, “‘o que 
nós chamamos de passado é apenas uma função e produção de um presente contínuo e 

seus discursos’” 3  (Hirsch e Smith, apud Agnew, 2005, p.2). Dentro dessa perspectiva é 

3 Tradução da autora dessa dissertação.



15 

que serão utilizadas as idéias de "impossibilidade" de narrar o acontecido, como ocorre 

em  Beloved,  quando  a  mãe  busca  no  fantasma  da  filha  morta  a  necessidade  e  a 

compulsão obsessiva de repetir o relato dos acontecimentos, a angústia e a dificuldade 

em relação ao ato de relatar o evento traumático, a problemática da testemunha e suas 

aporias. 

A  formação  das  nações  através  dos  povos  que  se  transfiguraram  também  será 

objeto desse estudo: como se dá a formação de uma nação economicamente dominante 

e como o  resultado dessa  força econômica é  refletida  imediatamente através do  poder 
que  é  legitimado pelo  resto  do mundo? Sua  relação  com a produção  da verdade  e  as 

resistências  que  suscita:  como o  poder  age  através  de um povo novo,  constituído  por 

etnias  diferentes  ainda  em  busca  de  sua  identidade  onde  a  diáspora  teve  um  papel 

primordial para a sua formação? Um aspecto importante analisado nas relações entre a 

diáspora  na  formação  de  um  povo­nação  será  a  alteridade.  Partindo  do  pressuposto 
básico de que todo o homem social interage e interdepende de outros indivíduos, muitos 

estudiosos  afirmam  que  a    existencia  do  eu  individual  só    é  permitida  mediante  um 

contato com o Outro. 

“A noção  de  outro  ressalta que  a  diferença  constitui  a  vida  social,  à 

medida que esta se efetiva através das dinâmicas das relações sociais. 

Assim sendo, a diferença é, simultaneamente, a base da vida social e 

fonte permanente de tensão e conflito” (Peirano, apud G. Velho, 1996, 

p.10). 

Dessa  forma  eu  apenas  existo  a  partir  do  outro,  da  visão  do  outro,  o  que me 

permite também compreender o mundo a partir de um olhar diferenciado, partindo tanto 

do diferente quanto de mim mesmo, sensibilizado pela experiência do contato. A partir 

do  conhecimento  da  cultura  do  outro  reconhecemos  que  somos  possíveis  entre  tantas 

outras culturas. 4  Problematizar a chegada do outro, a alteridade e a transculturação no 
estudo  da  diáspora  e  como  essa  interação  ocorre  na  formação  da  personalidade  e 

caracteristica de um povo será um aspecto fundamental na elaboração dessa análise. 

A pesquisa está disposta em cinco etapas,  incluindo a presente Introdução e as 

Considerações  Finais.  O  primeiro  capítulo,  “Notas  sobre  a  Diáspora,  Memória  e 

Transculturação”  é  resultado  das  leituras  dos  teóricos  apontando  várias  concepções  e 

4 Fonte: Peirano, Mariza: http://www.unb.br/ics/dan/Serie255empdf.pdf ­ acesso em 14/10/2008



16 

definindo quais serão seguidos. No segundo capítulo serão tratados os fatores estéticos e 

ideológicos em Beloved  de Toni Morrison envolvendo a diáspora dos escravos através 

dos personagens da obra, a mémória pela busca da identidade dos afro­americanos, via 

oralidade e mitos e a transculturação, a transfiguração étnica e a formação da nação. O 

terceiro  capítulo  trata  do  romance  de  T.C.  Boyle,  The  Tortilla  Curtain,  os  fatores 
estéticos e ideológicos da obra envolvendo a diáspora (in) voluntária do povo mexicano 

para  os  Estados  Unidos  problematizando  a  fronteira  e  mostrando  os  caminhos  dos 

personagens e as escolhas do autor; a memória será problematizada através do direito 

dos  mexicanos  pela  terra  dos  ancestrais,  o  povo  nativo  que  se  encontrava  na 

Mesoamérica antes e durante a chegada de Cortéz; a transculturação étnica sofrida pelos 

mexicanos permeada pela influência européia (hispânica), priorizando como referencial 

teórico Octávio Paz  e  ainda  a  busca  pelo Américan Dream. No quarto  capítulo  essas 
imagens  interpretativas  que  marcam  o  movimento  dos  sentidos  dos  romances  são 

tomadas como balisas para a análise comparativa: as diferenças e semelhanças entre os 

romances  recortados  como  corpus  de  análise;  isto  é,  a  diáspora,  a  memória  e  a 

transculturação,  que  serão  os  elementos  selecionados  para  serem  averiguados  de  que 

maneiras particulares eles retornam em Beloved e The Tortilla Curtain. 
Feitos  os  devidos  esclarecimento  iniciais,  abre­se  então,  a  partir  de  agora  uma 

reflexão sobre  história e  literatura através da diáspora, memória e  transculturação nos 

romances  citados.  Bem­vindos  a  bordo  dessa  viagem  através  do  Oceano  Atlântico, 

cenário da diáspora para o Novo Mundo.



17 

CAPÍTULO I 

NOTAS SOBRE DIÁSPORA, MEMÓRIA E TRANSCULTURAÇÃO 

“Por  todo  o  globo,  os  processos  das  chamadas  migrações  livres  e  forçadas  estão  mudando  de 
composição,  diversificando  as  culturas  e  pluralizando  as  identidades  culturais  dos  antigos  Estados­ 
nação dominantes, das antigas potências imperiais, e, de fato, do próprio globo.” – Stuart Hall. 

“A memória funciona enquanto interstício traiçoeiro entre a memorização e o esquecimento muitas vezes 
no  âmbito  do  subconsciente.  Mais  subjetiva  do  que  objetiva  e  concreta,  ela  é  distorcida  e  ambígua 
porque sempre é inventada, reimaginada e reconstruída. A memória é um lugar de negociação cultural 
por um lugar na história.”  – Roland Walter. 

“A  transculturação,  afirmo,  deve  ser  compreendida  como modo  polivalente  que  abrange  um 
diálogo  incômodo  entre  a  síntese  e  a  simbiose,  a  continuidade  e  a  ruptura,  a  coerência  e  a 
fragmentação, a utopia e a distopia, o consenso e o dissenso, a desconstrução e reconstrução.”  
– Roland Walter.



18 

1.  Notas sobre Diáspora, Memória e Transculturação. 

Nesse  capítulo  darei  voz  à  teoria  que  foi  tomada  como base  para  as  reflexões 

sobre as obras estudadas. Começando pela diáspora que é o foco principal de estudo e 

da qual derivam todas as outras reflexões teóricas nesse campo dissertativo, pois sendo 

a  diáspora  o  ponto  de  partida  para  a  (trans)  formação  das  nações  onde  se  passam  as 

histórias dos romances a serem analisados, é fundamental que nos debrucemos em seu 

significado e sua  importância nos estudos dos  indivíduos que  ilustram cada povo e/ou 

etnia representados nos romances através de seus personagens. 

A  partir  dos  estudos  culturais  grupos  marginalizados  começam  a  obter 

“legitimidade acadêmica” e a serem reconhecidos na sociedade.  Além disso, os estudos 

culturais ajudam na compreensão das nações (trans) formadas durante e após o período 

colonial.  Autores  como:  Hommi  Bhabha,  Stuart  Hall,  Roland  Walter,  Octávio  Paz, 

Darcy Ribeiro, Paul Gilroy, entre outros nos ajudam a compreender a formações dessas 

nações  sob  um  olhar  crítico,  problematizando  a  alteridade,  a  memória  e  a 
transculturação que são resultados de um fenômeno conhecido e difundido nos estudos 
culturais como diáspora.  A  formação ou a transformação das nações  nas Américas  é 
objeto  da  análise  desses  autores  e  a  partir  deles  me  debruço  para  problematizar  o 

resultado  dessa  transformação  étnica  –  ou  transculturação  ­  e  das  problemáticas 
insurgentes desse acontecimento através da analise comparativa dos romances Beloved 
de  Toni Morrison,  em  português:  Amada  e  The  Tortilla  Curtain  de  T.  C.  Boyle  em 
português: América. 

O termo diáspora (que vem do grego antigo “speiro” que significa "disseminar") 
define  o  deslocamento,  normalmente  forçado  ou  incentivado,  de  grandes  massas 

populacionais  originárias  de  uma  zona  determinada  para  várias  áreas  de  acolhimento 

distintas. É  também usado  com muita  freqüência  para  fazer  referência  à  dispersão  do 

povo  judeu  no  mundo  antigo  a  partir  do  exílio  na  Babilônia  no  século  VI  a.C.  Em 

termos  gerais,  diáspora  pode  significar  a  dispersão  de  qualquer  povo  ou  etnia  pelo 

mundo,  no  entanto,  ele  foi  originalmente  cunhado  para  designar  a  migração  e  a 

colonização,  por  parte  dos  gregos,  de  diversos  locais  ao  longo  da  Ásia  Menor  e 

Mediterrâneo, de 800 a 600 a.C 5 . Associada ao destino do povo hebreu,  a palavra  foi 

5 Fonte: DIÁSPORA. In: WIKIPÉDIA, a enciclopédia livre. Flórida: Wikimedia Foundation, 2010. 
Disponível em: <http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Di%C3%A1spora&oldid=19201061 
>. Acesso em: 12/11/2008. Esse trecho se encontra em diversos sites na Internet, a autora dessa

http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Di%C3%A1spora&oldid=19201061


19 

utilizada na tradução da Bíblia onde se inscrevia como uma maldição: "Serás disperso 
por  todos  os  reinos  da  terra"  (Deuteronômio  28:25).  Na  versão  Bíblica  no  Velho 

Testamento a diáspora se dá desde o início quando Adão e Eva são expulsos do Jardim 
do  Éden.  Essa  representação  metafórica  de  ruptura  e  de  deslocamento  reaparece  no 
Êxodo  logo após o povo hebreu ser escravizado  no Egito, quando Moisés os  liberta e 

lidera seu povo através do deserto em busca da redenção e da “terra prometida”. 

Em estudos recentes sobre a diáspora, Bhabha, Walter, Hall, Gilroy entre outros, 

demonstram que esse  fenômeno determina e molda culturas heterogêneas que acabam 

por  conviver  no  mesmo  espaço,  e  que  a  chegada  diaspórica  acaba  se  tornando  algo 
“sempre  adiado”,  uma  vez  que  o  indivíduo  pertencente  à  diáspora  encontra­se  na 

verdade  no  entre­lugar  e  traz  consigo  um  sentimento  de  não­pertencimento. Em  seus 
estudos a respeito da diáspora, Roland Walter afirma que: 

“A palavra sugere redes de  relações  reais ou  imaginadas entre povos 

dispersos  cuja  comunidade  é  sustentada  por  diversos  contatos  e 

comunicações  que  incluem  família,  negócio,  viagem,  cultura 

compartilhada  e  mídia  eletrônica,  entre  outros.  Ao  ligar  as 

comunidades  de  uma população  dispersa  em  e  através  de  diferentes 

nações,  e/ou  regiões,  a  diáspora  constitui  uma  das  formas 

transnacionais  par  excellence. (...)  A  existência  diaspórica,  portanto, 
designa  um  entre­lugar  caracterizado  por  desterritorializaçāo  e 

reterritorializaçāo  e  a  implícita  tensão  entre  a  vida  aqui,  e  tanto  a 

memória  quanto  o  desejo  por  lá.  Neste  sentido,  os  que  vivem  na 

diáspora  (migrantes,  imigrantes,  exilados,  refugiados,  Gastarbeiter, 
entre outros)  compartilham uma dupla,  senão múltipla consciência e 

perspectiva  caracterizadas  por  um  diálogo  difícil  entre  vários 

costumes  e  maneiras  de  ver  e  agir.”  (Walter,  2006,  p.  5,  grifos  do 

autor). 

A dificuldade de diálogo entre as culturas distintas que pertenceram à diáspora 

foi  fundamental para  a  formação  das  nações  Americanas  –  América  Latina,  América 

Central, América do Norte, Caribe – onde a diáspora desempenhou um papel primordial 

que  transfigurou  e  transformou  as  características  de  cada  nação. Através  da  diáspora 

houve  uma  ruptura  com  os  povos  originais,  por  meio  do  genocídio,  exploração  e 

dissertação escolheu essa fonte de citação, uma vez que se colocarmos o termo Diáspora em qualquer site 
de busca será encontrada a mesma definição.



20 

escravidão  impostos  pelo  imperialismo  colonial.  O  que  ocorreu  nas  Américas  foi  a 

(trans) formação de povos­nação híbridos descendentes não de um único povo, mas de 

diferentes  povos  e  culturas  que  chegaram  através  do  Oceano  Atlântico.  O  resultado 

desse  hibridismo  entre  povos  –  não  apenas  entre  os  povos  oprimidos,  mas  com  a 

participação  dos  povos  opressores  –  pode  ser  chamado  de  transculturação;  vale 
ressaltar que a transculturação nunca é realizada enquanto resultado fixo, os povos e as 

culturas são permeáveis e sempre serão influenciados pelo contato do outro. 
Neste  estudo, o  termo  transculturação  será  aplicado  para  demonstrar  como os 

povos se modificaram e sofreram influências diversas, e como preservaram sua cultura 

via memória a partir dos primeiros contatos entre civilizações de culturas distintas no 

continente  americano.  O  que  ocorreu  na  história  da  formação  das  nações  no  Novo 

Mundo através da diáspora não pode ser definido apenas como aculturação. O cubano 

Fernando Ortiz em 1940 propôs substituir o termo “aculturação” por “transculturação”, 

pois para ele esse vocábulo representa com mais eficácia o encontro de culturas distintas 

e os diversos processos transitivos de uma cultura a outra, porque estes não consistem 

apenas em adquirir uma cultura nova em detrimento da cultura anterior que é o que em 

rigor  indica  o  termo  “aculturação”,  e  sim  que  o  processo  implica  em  diversas  etapas 

através  da  transformação  e  transfiguração  dessas  culturas.  Grosso  modo  podemos 

definir  o  termo  transculturação  como  o  processo  que  ocorre  quando  um  indivíduo 

gradativamente adota uma cultura diferente da sua, podendo ou não implicar uma perda 

cultural.  A  transculturação  está  ligada  à  transformação  de  padrões  culturais  locais  a 

partir da adoção de novos padrões vindos através das fronteiras culturais em encontros 

interculturais  ou  migrações  transnacionais,  envolvendo  sempre  diferentes  etnias  e 

elementos  culturais  transformando  ou  alterando  padrões  a  partir  do  elemento  externo. 

Nas  Américas  cada  novo  povo  formado  carregava  na  memória  coletiva  traços  e 

características  culturais  de  “outros­lugares” .  A  conseqüência  dessa  busca  gerou  um 

sentimento  de  não­pertencimento,  como  já  foi  dito  anteriormente,  e  a  formação  de 
pequenos “guetos” ou grupos marginalizados que se expandiram e que buscaram através 

da  memória  –  muitas  vezes  via  oralidade  ­  sua  identidade.  Vale  salientar  que  a 

transculturação  não  significa  esquecimento,  ela  ocorre  através  da  rememória  e  da 
alteridade: um indivíduo se encontra com outro indivíduo com características culturais 

e  memórias  distintas,  e  desse  encontro  (muitas  vezes  traumático)  com  o  decorrer  do 

tempo ocorre a transculturação.



21 

Memória  e  transculturação  são  temas  que  estão  ligados  e  entrelaçados  à 
diáspora: não se pode falar em diáspora sem ser remetido à memória, da mesma forma a 

transculturação ocorre em decorrência da diáspora. Além disso, esse “entre­lugar” , esse 
“não pertencimento”  encontra seu alento na memória que, como escreve Homi Bhabha, 
“vê o futuro no passado” (2007, p. 219). Essa redenção que é a busca por um futuro de 
reconhecimento e acolhimento social, faz­se através de fluxos de memória em busca das 

origens ancestrais dos povos. O Oceano Atlântico, por muito tempo rota dessa dispersão 

de povos,  com o  fluxo  e  o  fluir  de  suas  águas  e  o  ritmo  imposto  por  suas marés  fez 

emergir  nos  povos  diaspóricos  a  busca  pela  sua  identidade  e  a  negação  do  “não­ 
pertencimento”. Sobre a memória dos afro­americanos, Bhabha em sua obra O Local da 

Cultura se refere às minorias e em determinado momento cita as palavras de uma negra 
de Lozells Road no filme Handsworth Songs 6 , que metaforiza o fluir das águas como a 
busca da identidade e a impossibilidade da negação das origens ancestrais via memória, 

“I walk with my back to the sea, horizons straight ahead 
Wave the sea way and back it comes, 
Step and I slip on it. 
Crawling in my journey’s footsteps 
When I stand it fills my bones.”  

“[Caminho de costas voltadas para o mar, horizontes bem à frente. 
Afasto o mar e de volta ele vem, 
Um passo e nele escorrego 
Arrastando­me nas pegadas de minha jornada 
Quando me ergo ele me enche os ossos.]  “(Bhabha, 2007, p.221). 

Uma característica marcante na memória é o desejo pela volta à terra natal, uma 

nostalgia  que  é  passada  através  das  gerações,  um  sentimento  comum  aos  povos 

diaspóricos:  o  desejo  de  retorno  à  suas  origens,  demonstrado  por  Stuart Hall  em  sua 

obra:  Da  Diáspora:  Identidades  e  Mediações  Culturais:  “Mas  cada  disseminação 

carrega  consigo  a  promessa  do  retorno  redentor.”   (2003,  p.  28), e  quando o  retorno 
acontece o sujeito diaspórico sente que não pertence mais àquele lugar, ele não é mais o 

6 “Handsworth Songs, trata­se de um filme realizado pelo Black Audio and Film Collective durante os 
protestos de 1985 no bairro de Handsworth, em Birmingham, Inglaterra. Rodado em meio aos protestos, é 
assombrado por dois momentos: a chegada da população migrante nos anos 50 e a emergência de povos 
negros britânicos na diáspora. E o próprio filme é parte da emergência de uma política cultural negra 
britânica.” (Bhabha, p. 219/220)



22 

mesmo devido ao seu contato com o outro: “Ao voltar para a terra, essa mesma terra 
nos é irreconhecível” (2003, p.27). 

Ao ler Hall imediatamente nos remetemos a Heráclito, filósofo grego conhecido 

com o pai da Dialética, e sua máxima “Panta rhei”, que significa “tudo flui”, “tudo se 
move”,  que  afirmou:  “não  se  pode  banhar  duas  vezes  no  mesmo  rio,  porque,  ao 
entrarmos  pela  segunda  vez,  não  serão  as mesmas  águas  que  estarão  lá,  e  a mesma 

pessoa  já  será  diferente” .  7  Concordamos  com  o  filósofo  e  reafirmamos  que  esse 
retorno é impossível, pois o indivíduo diaspórico não será mais o mesmo, uma vez que 
tenha  contemplado  a  face  do  outro.  Nesse  sentido  Hall  responde  ao  questionamento 
sobre sua diáspora individual, a saber: 

"Conheço  intimamente  os  dois  lugares, mas  não  pertenço  a  nenhum 

deles.  E  esta  é  a  experiência  diaspórica,  longe  o  suficiente  para 

experimentar  o  sentimento  de  exílio  e  perda,  perto  o  suficiente  para 

entender  o  enigma  de  uma  'chegada'  sempre  adiada"  (Hall,  2003, 

p.393, grifos do autor). 

Diáspora  e memória  caminham  de mãos  dadas  e  a  justificativa  para  o  uso  do 

conceito de memória recai na indicação da necessidade de pesquisar marcas duradouras, 

ou  sintomas,  no  comportamento  dos  imigrantes,  denominando  como  traumática  uma 

vivência  que  traz  em  um  período  de  tempo,  distúrbios  duradouros  que  deixam  na 

memória  marcas  e  restos  de  recordação.  Como  esquecer  o  sofrimento  imposto  aos 

escravos  quando  de  sua  partida  da  África  em  navios  negreiros?  Esse  sofrimento  foi 

passado  oralmente  aos  seus  descendentes,  que  por  sua  vez  também  sofriam  e  se 

apegavam às recordações de seus pais, recordações que foram passadas de geração em 

geração. 

Ao  tratarmos  especificamente  da  diáspora  negra  para  as  Américas,  o  contato 

com os outros indivíduos pertencentes a esse deslocamento resultava em estranhamento 
e  a  partir  desse  primeiro  contato  com  o  outro  surgia  então  à  consciência  de  cada 
indivíduo  a existência de alguma outra possibilidade cultural além do conhecimento e 

da cultura individual. A bordo dos navios negreiros, ocorre o contato do eu com o outro 
e se dá o  inicio  da busca pela  identidade. Desse  caldeamento de culturas de povos de 

etnias diversas, deu­se o início da troca e do entrelaçamento de culturas, e dessa forma, 

7 Fonte: www.mundodosfilosofos.com.br/heraclito.htm. Acesso em 20/10/2009.

http://www.mundodosfilosofos.com.br/heraclito.htm


23 

o  início  da  transculturação,  pois  os  descendentes  dos  povos  diaspóricos  continuam 

sofrendo interferências culturais. 

Partindo  do  pressuposto  que  a  “memória  é  a  faculdade  de  reter  idéias  ou 
reutilizar  sensações,  impressões ou quaisquer  informações adquiridas anteriormente”  
como nos apresenta o Novo Dicionário Aurélio da Língua Portuguesa (Ferreira, 1989, 
p.334),  percebe­se  que  a memória  proporciona o  lembrar  da  própria  lembrança  e  não 

deixa  que  se  apaguem  as  experiências  adquiridas  por  todos  os  envolvidos  em 

determinado  episódio.  Filosoficamente  memória  significa  a  capacidade  de  reter  um 

dado da experiência ou conhecimento adquirido e trazê­lo à mente. Toda produção do 

conhecimento se dá a partir de memórias de um passado que é consolidado no presente. 

Hilton Japiassú, no Dicionário de Filosofia afirma: 

“A memória pode ser entendida como a capacidade de relacionar um 

evento atual com um evento passado do mesmo  tipo, portanto como 

uma capacidade de evocar o passado através do presente”. (Japiassú, 

1996, p.178). 

Por  muito  tempo  o  esquecimento  foi  imposto  aos  povos  transplantados.  O 
lembrar  não  era  produtivo  e  poderia  ser  um  retrocesso  no  projeto  “utópico”  de 
construção do Novo Mundo. Ao processo civilizatório europeu opunha­se a cultura dos 

povos  nativos  e  a  dos  povos  diaspóricos.  O  esquecimento  seria  um  componente 

importante  na  formação  de  uma  nação  homogênea.  Faz­se  necessário  que  exista  um 

colapso de identidade para apaziguar os ânimos e tornar o “povo escolhido” mais dócil, 

e essa docilidade, ideologicamente falando, está no esquecimento. 

Homi Bhabha  ao  discorrer  sobre  a  necessidade  do  esquecimento  na  formação 

dos  povos  diaspóricos  diz  que  “a  identidade  da  parte  do  todo,  passado  e  presente  é 
atravessada pela ‘obrigação de esquecer’, ou esquecer para lembrar.”  (Bhabha, 2007, 
p. 226). Portanto a presença fantasmagórica do passado deve ser exorcizada.



24 

A metáfora  do  quilting 8  é muito  apropriada  quando  falamos  sobre memória  e 
esquecimento: como uma artesã que faz uma colcha de retalhos, a memória seleciona o 

que é mais bonito e/ou agradável, e descarta o que não vale a pena ser  lembrado para 

montar uma bela peça de tecido. Através desse trabalho com retalhos podemos pensar 

na  formação  da  identidade  dos  povos  diaspóricos.  Assim  como  os  retalhos  feios  ou 

rasgados que não servem para montar uma  colcha aparecem entre os mais  bonitos ou 

adequados, as lembranças que desejamos esquecer voltam para nossas mentes. 

Ao  falarmos  em  memória  e  esquecimento  na  (trans)  formação  dos  povos 

diaspóricos  faz­se necessária uma contextualização histórica para a aplicação da teoria 

estudada  no  decorrer  desse  trabalho  analítico  sobre  a  diáspora  para o Novo Mundo  e 

seus povos fundadores e (trans) formadores. 

1.1. Contextualização Histórica e Teórica 

Na análise dos romances  serão utilizados os elementos da diáspora, memória  e 

transculturação dentro de uma perspectiva histórica onde as narrativas ocorrem. Muitas 

vezes  faz­se  necessário  um  retorno  ao  passado  para  uma  melhor  compreensão  do 

presente. Nesse campo dissertativo os três objetos de estudos estão diretamente ligados 

à história da formação dos povos e das nações a serem estudadas dentro dos respectivos 

romances. Como falar da diáspora e transculturação dos mexicanos sem antes conhecer 

os conflitos históricos pelos quais eles passaram? E ainda como explicar a memória e a 

transculturação  sem  pensar  historicamente?  Não  pretendo  me  estender  em  longas 

explanações  sobre  dados  históricos.  Serão  levantados  apenas  os  períodos  e  fatos 

históricos  que  considerei  relevantes  para  a  formação  dos  povos,  das  nações  e  dos 

indivíduos representados nas obras literárias que me disponho a analisar. 

1.1.1 O Europeu e o Africano 

8 A palavra quilt provém do latim culcita, uma espécie de colchão ou almofadão preenchido com algo 
macio e quente (assim como penas, lã ou cabelos) e usado para deitar ou cobrir. Quilting, que significa 
acolchoamento, e Patchwork são parceiros no mundo do artesanato, e têm estado juntos por milhares de 
anos. Na América do Norte, especialmente nos Estados Unidos, o quilting e patchwork faziam parte da 
cena social, particularmente nas áreas rurais, onde eram praticados desde os tempos da colonização. 
Serviam como ferramenta de sobrevivência, de escape social devido à cooperação na montagem de itens 
grandes e, em geral, eram a única forma de expressão criativa de mulheres que muitas vezes viviam em 
lugares isolados. Para saber mais sobre quilting ver Rosemary Wilkinson (2004).



25 

Na  diáspora  africana  milhões  de  individuos  provenientes  de  diferentes  etnias 
foram arrebatados de seu local de origem à força e escravizados. No primeiro momento 

por outras nações africanas, e depois pelos europeus que os  transportaram nos  navios 

negreiros, devido à necessidade de contingente de mão de obra para a exploração das 

terras ditas “descobertas” e dessa forma foram trazidos para as Américas. Darcy Ribeiro 

ilustra o momento da “caça e aprisionamento” do negro africano: 

“Apresado aos quinze anos em sua terra, como se fosse uma 

caça apanhada numa armadilha era arrastado pelo pombeiro – 

mercador  africano  de  escravos  –  para  a  praia,  onde  seria 

resgatado  em  troca  de  tabaco,  aguardente  e  bugigangas.” 

(Ribeiro, 2008, p.107). 

Antes  desse  momento  descrito  por  Ribeiro,  havia  um  indivíduo  com  desejos, 

sonhos  e  identidade  própria,  dentro  de  uma  comunidade  familiar  culturalmente 

homogênea,  por  menor  que  essa  comunidade  fosse.  Portanto  a  chegada  do  negro  no 

Novo  Mundo  traz  consigo  uma  carga  de  memória  represada  que  é  passada  adiante 

através das gerações. 

A  história  da  escravidão  e  colonização  está  marcada  pela  ruptura  violenta  e 

abrupta  dos  africanos  para  com  sua  pátria  ou  sua  “tribo”.  Trazidos  para  trabalhar  na 

colonização  das  Américas,  a  esses  povos  diaspóricos  foram  negados  o  direito  a 

liberdade  e  dignidade  enquanto  seres  humanos. A  África  da  época  da  escravidão  era 

como ainda hoje o é, um continente com uma grande diversidade lingüística e cultural 

formado por povos e tribos distintos uns dos outros, muitas vezes hostis entre si devido 

a conflitos internos. Contudo com o passar do tempo esses indivíduos foram compelidos 

a  conviver  apesar  das  diversidades  culturais  e  lingüísticas  e  fundir­se  através  da 

memória prestando culto aos seus ancestrais e ao seu continente de origem: a África. 

Os povos dominadores do período histórico em que ocorre a diáspora africana, 

colonizadores e co­responsáveis pelo comércio de escravos tratavam erroneamente essa 

população  diaspórica  como provinda de uma  cultura  ou  etnia  unitária  ou  homogênea, 

não obstante tendo esses povos muitas vezes  como única  similaridade a cor da pele e 

alguns  traços  físicos  particulares. Os  descendentes  desses  africanos  que  aportaram  na 

América  do  Norte,  mais  precisamente  nos  Estados  Unidos,  se  denominaram  afro­ 

americanos e nesta rede de interação as múltiplas culturas africanas que foram trazidas 

nos navios negreiros preservaram marcas visíveis dos seus traços étnicos, e fundiram­se,



26 

transfigurando  e  manifestando  traços  comuns  marcantes  não  apenas  na  semelhança 

física como na música e  na dança, na culinária e na preservação dos mitos através da 

religião. 

Por  mais  que  sua  cultura  fosse  represada  e  aniquilada  os  descendentes  de 

africanos  deram  inicio  a  um  processo  de  criação,  invenção  e  re­criação  da  memória 

cultural para preservação de  laços mínimos de  identidade. O escravo recém trazido da 

África, que  fora  represado  junto a outros membros através de uma  viagem macabra  e 

trágica  pelo  Oceano  Atlântico,  que  Paul  Gilroy  chama  de  o  Atlântico  Negro  ­  uma 

metáfora  ao  racismo  e  a  transculturação  dos  povos  dentro  do  navio  negreiro,  onde  o 

sentimento  de desterritorialização  da  cultura  encontra­se  em oposição  à  idéia  de  uma 

cultura territorial fechada e codificada no corpo. 

"Sob a chave da diáspora nós poderemos então ver não a raça, e sim 

formas  geopolíticas  e  geoculturais  de  vida  que  são  resultantes  da 

interação  entre  sistemas  comunicativos  e  contextos  que  elas  não  só 

incorporam,  mas  também modificam  e  transcendem"  (Gilroy,  2001, 

p.25). 

Gilroy  elege  o  navio  como  sua  principal  unidade  de  análise,  a  importância 

histórica  e  teórica  do  mesmo  provém do  fato  de  haver  funcionado  como  o  principal 

canal  de  comunicação  dos  povos  africanos.  O  navio  representa  "um  sistema  vivo, 

microcultural e micropolítico em movimento que coloca em circulação, idéias, ativistas, 
artefatos culturais e políticos”   (Gilroy, 2001, p.38). O escravo  trazido por esse  navio 
encontra­se  na  chegada  com  outros  indivíduos  aniquilados  e  enfraquecidos 

culturalmente. Darcy Ribeiro em sua obra O Povo Brasileiro descreve a necessidade de 

integração dos povos africanos nas terras novas, 

“Encontrando­se dispersos na terra nova, ao lado de outros escravos, 

seus  iguais na cor e na condição servil, mas diferentes na língua, na 

identificação  tribal  e  frequentemente  hostis  pelos  referidos  conflitos 

de origem, os negros foram compelidos a incorporar­se passivamente 

no universo cultural da nova sociedade.” (Ribeiro, 2008, p.103). 

Durante  o  período  colonial  é  importante  ressaltarmos  que  os  povos  que 

participaram  da  diáspora  não  foram  apenas  os  africanos,  afinal  os  europeus  também



27 

atravessaram  o  Oceano  Atlântico  impulsionados  por  desejos  individuais  e  coletivos. 

Nessa diáspora ocorreu o encontro entre povos distintos, dominados e dominadores. 

“Uma  só  geração,  na  passagem  do  quinhentos,  que  conhece 

descobridores  como  Colombo,  Vasco  da  Gama,  Cabral  e Vespúcio; 

conquistadores  ferozes  como  Cortez,  Pizarro  e  Jimenez;  humanistas 

como  Thomas  Morus,  (...)  entre  outros  e  logo  depois  épicos  como 

Camões e místicos como Santa Teresa (...)”. (Ribeiro, 2007, p.48) 

Quando  pensamos  nesses  descobridores,  conquistadores,  humanistas,  épicos 

entre  tantos outros,  somos  levados  a  problematizar  o  fato  de não  haver  uma diáspora 
“voluntária” para as Américas: o desejo do ser humano, seus sonhos e aspirações, sua 

necessidade pelo  novo, pelas conquistas, pelo poder,  e também pelo desconhecido, os 

impulsionaram  a  atravessar  as  águas  do  Oceano  Atlântico  e  os  levaram  a  conhecer 

outras  culturas  e  a  fazerem  parte  da  transformação  dos  povos  e  das  nações  que 

encontraram.  Como  resultado  dessa  diáspora  e  do  encontro  de  povos  e  de  culturas 

diversas, Hall explica os laços mínimos de identidade, 

“Na  situação  da  diáspora,  as  identidades  se  tornam múltiplas.  Junto 

com os elos que as ligam a uma ilha de origem específica, há outras 

forças centrípetas (...). Existem as semelhanças com outras populações 

ditas de minoria étnica, identidades “britânicas negras” emergentes, a 

identificação  com  os  locais  dos  assentamentos,  também  as 

reidentificações  simbólicas  com  as  culturas  “africanas”   e,  mais 
recentemente  com  as  “afro­americanas”   ­  todas  tentando  cavar  um 
lugar junto (...)” (Hall, 2009, p.27, grifos do autor). 

Retomando a problemática da diáspora e suas aporias é pertinente continuarmos 

com  o  olhar  sobre  o  conquistador  europeu,  figura  relevante  na  transformação  e 

transculturação dos povos no Novo Mundo. Observaremos a seguir o que ocorreu com a 

chegada do europeu na Mesoamérica. 

1.1.2. O Europeu e os Astecas 

A  expansão  européia  ocidental  se  lançou  sobre  todos  os  povos  nos  últimos 

séculos,  principalmente  durante  o  colonialismo,  em  ondas  sucessivas  de  violência,



28 

cobiça  e  opressão.  Todos  os  povos  acabaram  de  alguma  forma  sendo  atingidos  pelo 

sistema  econômico  europeu,  contudo  os  povos  americanos  “descobertos”  e 

“colonizados” por eles foram os que mais se transformaram e transfiguraram. Portanto, 

podemos dizer que povos americanos e europeus se encontraram nessa diáspora para o 

Novo  Mundo  e  que  ambos  sofreram  influencias  múltiplas  devido  ao  contato  com  a 

cultura  do  outro.  Obviamente  o  colonizador  encontrava­se  em  posição  vantajosa 

impondo sua cultura sobre o povo dominado e colonizado. Torna­se  importante nessa 

análise estabelecer que nos territórios de chegada – no caso desse campo dissertativo a 

região  que  hoje  compreende  o  território  do México,  anteriormente  denominada  como 

Mesoamérica  –  já  existiam  civilizações  nativas  e  muitas  vezes  tecnologicamente 

avançadas  como os Astecas  e  os Maias  com populações muito maiores  do  que  as  da 

própria  Espanha 9 .  Essas  populações  foram  denominadas  por  Darcy  Ribeiro  como 
“povos testemunho” . Esses povos testemunho eram nativos das Américas e na época da 
chegada do europeu ostentavam uma pluralidade de cidades e culturas. Vejamos o que 

Darcy Ribeiro nos diz a propósito dos “povos testemunho”: 

“Designamos  como  povos  testemunho  as  populações  mexicanas, 

mesoamericanas  e  andinas,  enquanto  sobreviventes  de  antigas 

civilizações – asteca, maia e incaica – que desmoronaram ao impacto 

da expansão européia, entrando num processo secular de aculturação e 

de reconstituição étnica, ainda  inconcluso para  todas elas.”  (Ribeiro, 
2007, p.97, grifo meu). 

É  sobre  esses  povos  e  através  da  literatura  e  da  análise  do  romance  de  T.  C. 

Boyle  juntamente  com  teorias  dos  estudos  culturais  que  analisaremos  a  diáspora  (in) 

voluntária dos mexicanos para os Estados Unidos em busca do American Dream ­ um 

9 É hoje uma questão muito polêmica a dimensão alcançada pela população indígena americana antes da 
conquista européia. As estimativas variam de menos de dez a mais de cem milhões, para uma população 
européia contemporânea de 60 a 80 milhões. Por outro  lado, é certo que a população do continente no 
início  do  século XVII  foi  da  ordem de  dez milhões  e  isso  dá  uma  conotação  política  à  questão:  se  os 
números mais elevados  estão  corretos, o massacre da população  indígena das Américas  foi de  longe  o 
pior genocídio da história, com o qual aqueles promovidos por Hitler e Stálin mal se comparam. 

Fonte:  Antonio  Luiz  Monteiro  Coelho  da  Costa  ­  Colaborador  da  revista  Carta  Capital  ­. 
http://antonioluizcosta.sites.uol.com.br/Historia1500.htm#%C3%ADndice  acesso  em  15  de  janeiro  de 
2010.

http://antonioluizcosta.sites.uol.com.br/Historia1500.htm


29 

povo que sofreu o processo da transculturação através dos séculos desde a chegada do 

europeu. 

Quando os espanhóis chegaram à região da Mesoamérica,  liderados por Hernán 

Cortés,  encontraram  os  Astecas  liderados  por  Moctezuma  II  e  deram  início  à  sua 

campanha para subjugar os nativos. Essa ocupação promoveu incontáveis modificações 

étnicas e foi causadora de um genocídio de proporções incalculáveis dentro da história 

da  humanidade. Octávio  Paz  em  seu  livro  O Labirinto  da  Solidão,  faz  uma  reflexão 
sobre o México na época da chegada do europeu, na figura do conquistador Cortés, 

“Quando refletimos no que era o nosso país, na época da chegada de 

Cortés,  surpreende­nos  a  pluralidade  de  cidades  e  culturas,  que 

contrasta  com  a  relativa  homogeneidade  de  seus  traços  mais 

característicos. A diversidade  dos  núcleos  indígenas  e  as  rivalidades 

que os dilaceravam indica que a América Medial era constituída por 

um  conjunto  de  povos  nações  e  culturas  autônomas,  com  tradições 

próprias,  exatamente  como  o Mediterrâneo  e  outras  áreas  culturais. 

Por si mesma, a América Medial era um mundo histórico.” (Paz, 1984, 

p.84). 

Paz ao se  referir  à chegada do espanhol a mais poderosa de todas as cidades 

astecas, Tenochtitlán, questiona o motivo pelo qual Moctezuma cede e abre as portas da 

cidade  ao  inimigo.  Para  compreender  a  derrota  do  povo  asteca  pelos  espanhóis  é 
necessária antes uma elucidação e contextualização das sociedades encontradas naquela 

região. A América Medial ou Mesoamérica – era composta por cidades com costumes e 
culturas muito parecidos que tinham em comum o aspecto teocrático “Aquelas cidades 
estavam impregnadas de religião” (Paz, 1984, p.85). Em As Américas e a Civilização, 
Darcy Ribeiro descreve as especificidades da região, 

“No México,  os  conquistadores  espanhóis  depararam  com  o  último 

foco destas civilizações: os astecas de língua náhuatl, então em pleno 

vigor  de  sua  criatividade  e  de  seu  domínio.  Estavam  estruturados 

numa confederação integrada por três povos, Tenochtitlán, Texcoco e 

Tlacopán,  sob  a  hegemonia  dos  primeiros,  que  tinham  a  chefia  do 

exército e do culto e cuja capital era a sede das decisões. Cada povo se 

dividia  em  parcialidades  de  organização  clânica  e  contava  com 

instituições  de  autogoverno.  A  confederação  mexicana  levara  seu



30 

domínio  a  uma  área  correspondente  à maior  parte  dos  territórios  do 

México e da Guatemala atuais, cujos povos havia subjugado, obrigado 

a  pagar  tributos  em  bens  e  em  pessoas  e  unificado  num  sistema 

mercantil comum.” (Ribeiro, 2007, p.106). 

Uma prática comum entre os astecas era os sacrifícios humanos, que tinham sua 

explicação na concepção mítico­religiosa da destinação que se atribuía como Povo do 

Sol,  esse  era  certamente  o  elemento  integrador mais  importante  do  ethos  asteca. Eles 
acreditavam que a luz solar e o calor eram providos através desses sacrifícios. Para tanto 

as  vítimas  para  esses  sacrifícios  eram  encontradas  entre  os  cativos,  matavam­se, 

portanto,  muitas  pessoas  aumentando  os  conflitos  e  sua  atividade  como  guerreiros. 

Sendo os astecas o povo “mantenedor do sol” fica clara sua supremacia sobre as outras 

cidades  e  os  outros  povos,  o  que  gerava  conflitos  internos.  Ainda  a  crença  em 

numerosas divindades que  exigiam  sacrifícios e  oferendas, era  também muito apoiada 

em presságios. Uma divindade adorada em Texcoco era Quetzalcóatl, 

“(...) uma divindade mais benigna, definida como um ser supremo que 

devia ser cultuado através da oração do canto e da poesia, e a quem 

repugnavam os sacrifícios humanos. Acresce que este Quetzalcóatl era 

descrito  como  um  homem  de  tez  branca  e  longas  barbas,  que  se 

esperava viesse  viver um dia entre os homens, como reformador dos 

costumes”. (Ribeiro, 2007, p.108) 

Talvez  isso explique a passividade com que  foram recebidos os conquistadores 

espanhóis no momento de sua chegada e também a alegria que alguns demonstravam ao 

observar a queda de Tenochtitlán. Claro que depois desse primeiro momento os astecas 

reagiram aos ataques, é nesse momento de entrega e submissão que o questionamento 

de Octavio  Paz  a  respeito  da  atitude de Moctezuma  ao  abrir  as  portas  da  cidade  para 

Cortés se faz pertinente. 
“Quando Moctezuma abre as portas de Tenochtitlán aos espanhóis e 

recebe  Cortés  com  presentes,  os  astecas  perdem  a  partida.  Sua  luta 

final é um suicídio, e assim dão a entender todos os textos que temos 

sobre  este  acontecimento  grandioso  e  sombrio.  (...)  Por  que 

Moctezuma  cede?  Por  que  se  sente  estranhamente  fascinado  pelos 

espanhóis e experimenta diante deles uma vertigem que não é exagero 

chamar de sagrada – a vertigem  lúcida do suicida diante do abismo? 

Os  deuses  o  abandonaram. A grande  traição  que  inicia a história  do



31 

México  não  é  a dos  tlaxcaltecas, nem a de Moctezuma  e  seu  grupo, 

mas  sim  a  dos  deuses. Nenhum outro  povo  se  sentiu  tão  totalmente 

desamparado quanto se sentiu a nação asteca em face dos avisos, das 

profecias e dos signos que anunciaram sua queda.” (Paz, 1984, p.86­ 

87). 

Os  povos  que  foram  dizimados  e  conquistados  pelos  espanhóis,  sofreram 

diversos processos de aculturação e transformação devido ao encontro com o europeu. 

A  partir  desse  encontro  nações  foram  formadas  e  o  México  surge  então  como  uma 

nação onde antes haviam vivido as populações astecas. A sua capital foi edificada sobre 

as ruínas de Tenochtitlán e hoje é uma das mais prodigiosas cidades do continente. 

1.1.3. Estados Unidos – A Guerra contra o México, o Manisfest Destiny e a 

Guerra da Secessão. 

Para compreender o que ocorre na fronteira do México com os Estados Unidos, 

é importante saber que se trata de um local historicamente conflituoso, devido a Guerra 

Mexicano­Americana  que  ocorreu  entre  os  Estados  Unidos  da  América  e  o México, 

entre  1846  e  1848.  Uma  guerra  que  foi  desencadeada  pela  anexação  do  Texas  – 

anteriormente  parte  do México  –  pelos  Estados Unidos. O México  não  reconheceu  a 

anexação e reivindicou a região, alegando que o Texas era um Estado rebelde. Ao final 

da  guerra,  o  México  foi  obrigado  a  ceder  grandes  regiões  do  norte  do  país  para  os 

Estados  Unidos.  Estas  regiões  compreendem  os  atuais  Estados  americanos  da 

Califórnia,  Nevada,  Texas  e  Utah,  o  Novo México  e  áreas  dos  Estados  do  Arizona, 

Colorado  e Wyoming. 10  Os  mexicanos  consideraram  esse  conflito  como  um  conflito 

entre  oligarquias  que  não  beneficiaram  o  povo  em  nada.  Os  mexicanos  residentes 

naqueles  territórios  não  tiveram  direito  à  cidadania  americana.    Em  acréscimo  às 

debilidades  mexicanas,  o  México,  saído  da  colonização  espanhola,  nunca  funcionou 

como  uma  entidade  única,  “um  país  constituído  por  povos  de  origens  étnicas 

completamente diferentes e até mesmo antagônicas” . 11  Para os mexicanos essa perda 
ainda hoje é uma ferida aberta, e principalmente para os habitantes da região próxima à 

fronteira, que trazem em si traços de identidades diversos. 

10 Para mais detalhes sobre a Guerra do México e Estados Unidos ver: Vicentino, Cláudio. História Geral, 
1997. 

11 Fonte: BLOG ÁREA MILITAR: http://www.areamilitar.net/HISTbcr.aspx?N=47 acesso em 
13/08/2009

http://www.areamilitar.net/HISTbcr.aspx?N=47


32 

O  fator  que  levou  o  povo  anglo­americano  para  a  “conquista  do Oeste” ,  que 
culminou na guerra entre os dois países e na dominação cultural e racial  imposta pelos 

anglo­americanos  sobre  os  povos  nativos,  tem  sua  base  no  Manisfest  Destiny.  O 
Manifest Destiny no século XIX se referia à conquista do território norte­americano em 
direção  ao oeste  para  que o  país  pudesse  alcançar o Oceano Pacífico,  dessa  forma  se 

realizaria a crença  na  idéia de ser o  “povo escolhido por Deus”,  idéia que deveria ser 

disseminada por todo o continente americano e além. A influência das idéias puritanas 

nos  anglo­americanos  que  se  consideram  um  povo  escolhido  por Deus,  e  a  “missão” 

salvacionista norte­americana culminou por cunhar o termo American Dream. 

“A missão  civilizadora  em  direção  ao Oeste  se  explica  pelo  fato  de 

que muitos  anglo­americanos  acreditavam  ser  destinados  por Deus  a 

possuir, ocupar e cultivar toda a terra do Este ao Oeste e para o além.” 

(Walter, 1998, p.213). 

Da mesma forma que a guerra entre México e Estados Unidos é importante para 

a  compreensão  da  situação  dos  mexicanos  nos  Estados  Unidos,  a  Guerra  Civil 

Americana  que  ocorreu  entre  1861  e  1865  –  também  conhecida  como  A  Guerra  da 

Secessão  –  e  foi  decisiva  para  os  afro­americanos  devido  à  abolição  da  escravatura. 

Onze  estados  escravistas  do  Sul  declararam  a  sua  separação  dos  Estados  Unidos  e 
formaram  a  Confederação  dos  Estados  da  América  (os  Confederados);  liderados  por 

Jefferson Davis  lutaram contra os Estados Unidos (a União) que era apoiada por todos 

os Estados livres e cinco “border states” escravistas – Delaware, Kentucky, Missouri e 

West Virginia.  Os Estados da União ficaram conhecidos como o Norte – estes Estados 

eram  constituídos  na  sua maioria  por  pequenas  propriedades  que  funcionavam com  a 

agricultura  de  subsistência  familiar  e  sem  a  utilização  da  mão­de­obra  escrava.  No 
Norte a expansão industrial também se encontrava em desenvolvimento 12 . Ocorreu que 
durante  a  eleição  presidencial  de  1860,  o Partido Republicano  liderado  por Abraham 

Lincoln fez sua campanha contra a expansão da escravidão para além dos estados onde 

ela  já  existia. Devido  à  vitória  dos Republicanos  sete  estados  do  Sul  declararam  sua 
separação do Norte mesmo antes de Lincoln tomar posse. A legalidade dessa separação 
foi  rejeitada  e considerada uma rebelião  e assim deu­se  início à Guerra Civil  entre os 

Estados do Sul e os do Norte. Com o  final da Guerra e a derrota do Sul escravista,  a 

12  Idem



33 

abolição  dos  escravos  nos  Estados  Unidos  foi  inevitável.  Os  problemas  sociais, 

políticos, econômicos e raciais decorrentes dessa guerra, trouxeram inúmeras mudanças 

que  posteriormente  ajudariam  a  tornar  o  país  uma  superpotência,  embora  os  afro­ 

descendentes,  apesar  de  haver  conquistado  a  liberdade,  continuariam  a  ser 

discriminados. 

1.1.4. A Fronteira  entre o México os Estados Unidos, Aztlán e o American 
Dream 

Devido  ao  fato  do  México  ser  um  país  fronteiriço  com  os  Estados  Unidos, 

milhares  de mexicanos  atualmente  atravessam  a  fronteira  que  “une  e  separa”  os  dois 

países em busca do American Dream, um sonho utópico 13  por melhores condições de 

vida. Podemos questionar se esses indivíduos não estariam tentando resgatar uma terra à 

qual eles acreditam ter direito por haver pertencido a seus ancestrais? 

Viver na fronteira pode significar transgredir quaisquer definições rígidas, sejam 

elas de gênero, sexo, raça ou etnia. A fronteira é definida em alguns dicionários como: 

zona de um país que confina com outra do país vizinho;  limite ou linha divisória entre 

dois países, dois Estados etc. 14 , mas além dos significados dos dicionários a fronteira ao 

contrário de  funcionar como divisão atua como significação da  ligação entre povos, e 

não  como  separação  geográfica,  cultural  e  etnoracial.  A  região  ao  redor  da  fronteira 

entre  o  México  e  os  Estados  Unidos  tem  sido  uma  área  de  crescimento  e 

desenvolvimento  dinâmico  durante  os  últimos  cinqüenta  anos.  Nessa  região  onde  os 

dois  países  dividem  uma  herança  comum,  línguas  e  culturas  se  encontram  e  se 

misturam. A respeito dessa divisão e da perda de parte de seu território para os Estados 

Unidos, Octavio Paz demonstra o sentimento de perda e impotência dos mexicanos, é o 

lamento de um povo que se culpa por suas perdas: 

13 A palavra Utopia (literalmente o não lugar, o lugar de nenhum lugar) foi cunhada por Tomas Morus, 

humanista  e  jurista  inglês,  que  inspirado  pelas  grandes  descobertas  feitas  pelos  navegadores  durante  o 

século XVI, editou em 1516 uma obra, primeiramente em latim, com o título: De optimo reipublicae statu 
decque  nova  insula  Utopia.  Inspirados  por  Morus  muitos  escritores  e  filósofos  pensaram  em muitos 

modelos sociais ideais sendo por isso, chamados de utopistas. Os projetos utópicos buscam a felicidade 

plena dos indivíduos que vivem em sociedades imaginárias. Toda a sociedade utópica é uma reconstrução 

uma reorganização do mundo real, um projeto social. 

14 Fonte: Michaellis Dicionário da Língua Portuguesa. Ed. Nova Fronteira,1986.



34 

“Nós (...) chegamos atrasados em todos os lugares, nascemos quando 

já era tarde na história, também não temos um passado ou, se o temos, 

cuspimos  sobre  os  seus  restos,  nossos  povos  ficaram  dormindo 

durante um século, e enquanto dormiam foram roubados – agora estão 

em farrapos; não conseguimos sequer o que os espanhóis deixaram ao 

ir embora (...).” (Paz, 1984, p.197). 

O inconformismo com relação a essa perda pode ser entendido como uma nova 

busca pelo Eldorado. A América que por muito tempo foi vista como o novo Éden para 
os colonizadores, acaba por se tornar um sonho para os mexicanos que se dirigem para o 

norte. Para muitos o direito às terras que um dia pertenceram ao seu povo pode se tornar 

realidade através de um movimento originado pelos “Chicanos”  (denominação dada aos 
descendentes  de mexicanos  que vivem  nos Estados Unidos)  –  “El  Plan Espiritual  de 

Aztlán”   –  um  manifesto  que  defende  o  nacionalismo  chicano.  Esse  movimento  foi 
lançado durante a First National Chicano Liberation Youth Conference, em março de 
1969 organizada pela Cruzada de Justiça de Rodolfo Gonzales 15 em Denver, Colorado. 
O “Movimento Chicano”  foi um dos muitos movimentos ocorridos entre as décadas de 

1960 e 1970 em prol dos direitos de minorias étnicas – ainda é importante salientar que 

na mesma década também ocorreram os movimentos em favor dos negros. 

Na área que  foi  “comprada” do México após a Guerra, os mexicanos nascidos 

nos Estados Unidos  sofreram descriminação e segregação, desse modo, a  idéia de um 

programa  contra  a  segregação  racial  e  a  favor  da  igualdade  de  direitos  obteve  uma 

repercussão especial entre os jovens ativistas chicanos. A reconfiguração da idéia mítica 
de Aztlán teve um papel importante nesse movimento e El Plan Espiritual de Aztlán foi 
uma extensão a essa idéia. 

Grosso modo Aztlán seria uma  lendária  terra ancestral dos povos Nahua: Aztec 
então seria a palavra Nahuatl para o “povo de Aztlán” 16 . Diz a lenda que os astecas, ou 

15 Rodolfo González  foi um boxeador, poeta e ativista político “Mexican American” que em março de 
1969 reuniu a juventude Chicana em uma conferência que contou com a participação de muitos futuros 
ativistas  e  artistas  Chicanos.  É  considerado  muitas  vezes  como  um  dos  fundadores  do  Movimento 

Chicano. Para mais informações sobre o assunto, ver: Acuña (1972), Alarcón (1992), Anzaldúa (1987), 

Leal (1981) e Montoya (1986). 

16 Para mais informações sobre Aztlán ver: Andrews (2003:496–616) e Kunstler (2005:275–279).



35 

Mexicas,  ancestrais  dos  mexicanos,  eram  originários  de  uma  região  ao  norte  da 
Mesoamérica  de  localização  incerta:  Aztlán.  A  representação  de  Aztlán  é  importante 

para o pensamento social e intelectual do mexicano e seus descendentes que vivem nos 

Estados Unidos. O sentimento de uma dupla significação ressoa em “El Plan Espiritual 
de Aztlán”: 

“Brotherhood unites us and  love  for our brothers makes us a people 

whose  time  has  come  and  who  struggle  against  the  foreigner 

‘Gabacho’, who exploits our riches and destroys our culture. With our 

heart  in  our  hands  and  our  hands  in  the  soil,  We  Declare  the 

Independence of our Mestizo Nation. We are a Bronze People with a 

Bronze Culture. Before the world, before all of North America, before 

all our brothers in the Bronze Continent, We are a Nation, We are a 

union of free pueblos, We are Aztlán.” 

[A  irmandade  e  o  amor  por  nossos  irmãos  nos  une  e  nos  torna  um 

povo  cujo  tempo  chegou  um  povo  que  luta  contra  o  estrangeiro 

‘Gabacho’, que explora nossas riquezas e destrói nossa cultura. Com 

nossos  corações  em  nossas  mãos  e  nossas  mãos  na  terra,  Nós 

Declaramos a Independência de nossa Nação Mestiza. Somos o Povo 
de  Bronze  com  uma Cultura  de  Bronze.  Antes  do mundo,  antes  de 

toda a América do Norte, antes de todos os nossos irmãos na Cultura 

de Bronze. Somos uma Nação, Somos uma União de Pueblos livres, 

Somos Aztlán.] 17 . 

Segundo Rafael Pérez­Torres “dentro de um contexto Chicano, Aztlán como  a 
terra natal  asteca mítica  tem servido como uma metáfora para a  conexão  e unidade. 

(...)  Examinar  a  idéia  de  Aztlán  nos  ajuda  a  focar  nas  noções  de  ‘fronteira’  e  suas 
múltiplas  teorizações  (...)”  (2000, p.103) 18 . Ainda para Pérez­Torres a  idéia de Aztlán 
pode  ser  usada  como um “ ícone  da  consciência  utópica”   (2000,  p.103). O que pode 
significar que para os habitantes e  imigrantes da  região da  fronteira México  ­ Estados 

Unidos,  sejam  eles Mexicanos,  Chicanos  ou Mexican  American,  o  sonho  de  obter  o 

17  Trecho retirado  de Pérez­Torrez  (2000,  p.106), que  faz  referência ao  “Plan  espiritual  de Aztlán”  IN 

Aztlán: An Antolhology of Mexican American Literature. Luís Valdez and Stan Steiner, Eds. New York: 

Knopf, 1973, p. 403. Tradução minha, grifos meus. 

18 As traduções de Pérez­Torres são da autora dessa dissertação.



36 

direito  de  viver  em  uma  terra  que  um  dia  pertenceu  a  seus  antepassados,  e  obter 

condições  de  vida  dignas  e  igualitárias  pode  se  tornar  realidade  através  da  luta  e  da 

busca por sua legitimação e aceitação na sociedade estadunidense. 

Essa  Aztlán  mítica  ou  o  Movimento  que  busca  os  direitos  legítimos  dos 
antepassados mexicanos reforça a idéia da diáspora do povo mexicano desde as épocas 

ancestrais. Portanto, podemos inferir que a região da fronteira, foi no passado e ainda é 

no  presente,  uma  região  diaspórica,  um  lugar  onde  culturas  e  povos  se  cruzam  e/ou 

entrelaçam  e  onde  a  problemática  do  pertencimento  e  do  não­pertencimento  faz­se 
presente. Aztlán para os chicanos  representa o  reconhecimento de seu direito  legítimo 
sobre  uma  terra  que  foi  violada  e  usurpada  e  onde os  herdeiros  “por  direito”  não  são 

reconhecidos e tampouco aceitos como cidadãos. 

A partir da metade do século XX, os esforços para atravessar a fronteira e ir ao 

encontro desse sonho foram tão intensos, e os obstáculos tão grandes, que na mente do 

imigrante, viver nos Estados Unidos tornou­se um sonho utópico. Eles não ignoram os 

maus  tratos  e  a  exclusão  social  à  que  serão  submetidos,  e  sabem  perfeitamente  as 

perseguições e abusos que sofrerão, mas para o imigrante mexicano, chegar aos Estados 

Unidos  representa  mais  que  uma  realização,  talvez  seja  a  busca  por  sua  identidade 

perdida,  deixada  lá  atrás  juntamente  com  seus  ancestrais,  identidade  que  foi 

transformada,  transfigurada, modificada  inúmeras vezes. Octavio Paz demonstra como 

essa “ferida aberta” faz parte da transculturação do povo mexicano. 

“(...) Em nosso território, convivem não só raças e línguas diferentes, 

mas  também  vários  níveis  históricos.  (...)  As  épocas  ancestrais  não 

desaparecem nunca e  todas as  feridas, mesmo as mais antigas, ainda 

minam  sangue.  Às  vezes,  como  as  pirâmides  pré­cortesianas  que 

quase  sempre  escondem  outras,  numa  única  cidade  ou  numa  única 

alma misturam­se e superpõem­se noções e sensibilidades inimigas ou 

distantes” (Paz, 1984, p.15). 

O American Dream  utópico  e  idealizado  acaba  por  se  tornar  o  “pesadelo”  de 
muitos mexicanos que tentam cruzar a fronteira. Essa busca pelo sonho americano e por 
uma  vida  melhor  que  resulta,  na  verdade,  em  descriminação  e  humilhação  é  uma 

ferramenta importante para o desenvolvimento capitalista dos Estados Unidos onde seus 

habitantes não se submetem às tarefas ditas “inferiores” e mal remuneradas. Guillermo 

Gómez­Peña,  escritor  e  artista  performático  que  atua  na  fronteira  do México  com  os



37 

Estados Unidos ilustra a dor e o sofrimento da experiência dos imigrantes e dessa busca 

pelo American Dream, em seu trabalho Border Brujo: 

“I  came  following  your  dream & your  dream became my nightmare 
once here, I dreamt a map without borders where the Latin American 

archipelago  reached  all  the  way  (...)  &  when  I  dream  like  this  you 
suffer, my  dream  becomes  your  nightmare…”  (Gomes­Peña,  1993, 

p.77). 

[Eu  vim  seguindo  o  seu  sonho,  e  seu  sonho  virou  meu  pesadelo 

quando cheguei aqui, Eu sonhei com um mapa sem fronteiras onde o 

arquipélago  da América  Latina  alcançava  todos  os  caminhos  (...) & 
quando  eu  sonho  com  isso  você  sofre,  e meu  sonho  se  torna  o  seu 
pesadelo...] 19 . 

Afinal como surgiu o termo American Dream? Essa expressão foi utilizada pela 

primeira vez por James T. Adams em seu livro The Epic of America que foi escrito em 

1931. O American Dream é descrito como o sonho de uma terra na qual a vida deveria 
ser melhor, mais  rica  e  completa  para  todos,  com oportunidades  iguais  para  todos  de 

acordo com as habilidades e o desenvolvimento pessoal de cada um. 

“Não é apenas um sonho com carros de luxo e bons salários, mas um 

sonho de ordem social no qual cada homem e mulher poderá realizar 

aquilo  que  é  naturalmente  capaz  de  fazer  e  será  reconhecido  pelos 

outros  pelo  que  são  independentemente  das  circunstâncias  de 

nascimento ou posição." (Adams, 1940, p.214­215). 

O American Dream pode ser descrito como uma crença na liberdade que permite 

a  todos  os  cidadãos  e  residentes  dos Estados Unidos  a  atingir  seus  objetivos  na  vida 

através  do  trabalho,  não  sobre  uma  estrutura  de  classe  rígida,  embora  o  sentido  da 

expressão tenha mudado durante a história da América. Para alguns é a oportunidade de 

alcançar mais  prosperidade do  que  teriam  em  seus  países  de  origem;  para  outros,  é  a 

oportunidade  para  seus  filhos  crescerem  com  melhores  oportunidades  de  educação  e 

conseqüentemente  melhores  oportunidades  profissionais;  ou  para  outros  ainda,  é  a 

oportunidade de ser um indivíduo sem as restrições impostas pela classe, raça, gênero e 

etnia. 

19 Tradução da autora desse trabalho.



38 

Quando falamos na diáspora (in) voluntária do mexicano para os Estados Unidos 

queremos demonstrar que ele se sente impulsionado a cruzar a fronteira em busca desse 

“padrão  de  vida”,  e  que  como  veremos  através  da  memória  e  das  experiências  dos 

personagens  do  romance  The  Tortilla  Curtain,  seu  retorno  ou  sua  permanência  no 
México  lhes  parece  impossível  devido  às  péssimas  condições  de  vida que  tinham em 

suas pequenas cidades no interior do país. 

A partir  das  idéias  e  elucidações  apresentadas  até  esse momento,  com  relação 

aos povos que serão representados nos romances, seguiremos com as análises dos livros 
Beloved  e  The  Tortilla  Curtain,  observando  os  aspectos  relacionados  à  diáspora, 

memória  e  transculturação. Não devemos,  porém nos  esquecer  que  se  tratam de duas 

obras  literárias  e  que  apresentam  diversos  aspectos  e  características  importantes  que 

serão mostrados e analisados no decorrer desse estudo.



39 

CAPÍTULO II 

BELOVED (AMADA): Diáspora, memór ia e tr ansculturação. 

The night is beautiful, 
So the faces of my people. 
The stars are beautiful, 
So the eyes of my people 
Beautiful, also, is the sun. 
Beautiful, also, are the souls of my people. 
Langston Hughes ­ My People 

I Have but four, the treasures of my soul, 
They lay like doves around my heart; 
I tremble lest some cruel hand 
Should tear my household wreaths apart. 
Frances E. W. Harper ­ The Slave Mother – A Tale of Ohio. 

“(...)  nas  menores  como  nas  maiores  felicidades  é  sempre  o  mesmo  aquilo  que  faz  da  felicidade 
felicidade:  o  poder  esquecer  (...)  Quem  não  se  instala  no  limiar  do  instante,  esquecendo  todos  os 
passados, quem não é capaz de manter­se sobre um ponto como uma deusa de vitória, sem vertigem e 
medo,  nunca  saberá  o  que  é  felicidade  e,  pior  ainda,  nunca  fará  algo  que  torne  os  outros  felizes.”  

Friedrich Nietzsche 

“Esta não é uma história para passar adiante.” ­ Toni Morrison ­ Amada.



40 

2.  Beloved (Amada): Diáspora Memória e Transculturação 

“Seu  amor  é  grosso  demais”   diz Paul D para Sethe  e  ela  responde:  “Grosso 
demais? Amor é ou não é. Amor ralo não é amor.”  (Morrison, 2007, p.223). É a partir 

desse diálogo de Paul D com Sethe, personagens de Beloved, que inicio minha análise 
desse romance. Qual é a forma de amor ideal? Existe uma forma específica de amar? A 

quem é dado o direito de amar? Existe alguma diferença entre o amor da mãe branca ou 

o  da mãe  negra?  Esses  questionamentos  são  levantados  através  da  história  de  Sethe, 

personagem do romance de Toni Morrison, que mata sua filha “por amor” para que ela 

não  seja  levada  pelo  senhor  branco  de  volta  à  condição  de  escrava.  Preferível  vê­la 

morta a  ser  tirada de  seus  braços, uma criança que ainda não  tinha nome e estava  “já 

engatinhando?”.  “‘Para um bebê ela  tem bastante força’, disse Denver. ‘Não mais do 
que a força do meu amor por ela’, Sethe respondeu (...).” (2007, p.19). 

Toni  Morrison  em  Beloved  problematiza  a  situação  dos  escravos  e  de  seus 

descendentes,  via  memória,  nos  Estados  Unidos  no  século  XIX.  As  feridas  da 

escravidão  recém abolida ainda  não estavam completamente cicatrizadas,  suas marcas 

eram evidentes como a “árvore” que Sethe trazia nas costas – marcas do açoitamento a 

que  foi  submetida quando ainda era escrava na  fazenda em que trabalhava e morava e 

que  ironicamente  era  chamada  de  “Doce  Lar”.  No  prefácio  de  seu  livro  Morrison 

explica a escolha do tema, 

“Entra em cena Amada. (...) o que poderia significar ser “livre” para 

as  mulheres.  Nos  anos  80,  esse  debate  ainda  estava  em  curso  (...). 

Casar  ou  não.  Ter  filhos  ou  não.  (...),  essas  idéias  me  levaram  à 

história  diferente  das  mulheres  negras  neste  país  –  uma  história  na 

qual o casamento era desestimulado, impossível ou ilegal; em que era 

exigido ter filhos, mas “ter” os filhos, ser responsável por eles (...) ser 

mãe  deles  –  era  tão  fora  de  questão,  quanto  à  liberdade.  (...)  Um 

recorte  de  jornal  do  The  Black  Book  [O  Livro  Negro]  resumia  a 

história  de Margareth Garner,  uma  jovem que,  depois  de  escapar  da 

escravidão,  foi  presa  por matar  um de  seus  filhos  (e  tentar matar  os



41 

outros),  para  impedir  que  fossem  devolvidos  à  plantação  do  senhor. 

Ela  se  transformou  numa  cause  célébre  da  luta  contra  as  leis  dos 
Escravos  Fugitivos,  que  determinava  que  os  que  escapavam  fossem 

devolvidos a seus donos. O equilíbrio e a ausência de arrependimento 

dela chamaram a atenção dos abolicionistas, assim como dos  jornais. 

Ela  era,  sem  dúvida,  determinada  e,  a  julgar  por  seus  comentários, 

tinha  a  inteligência,  a  ferocidade  e  a  vontade  de  arriscar  tudo  por 

aquilo que, para ela, era a necessidade de liberdade.” (Morrison, 2007, 

p.11). 

O romance conta a história de Sethe uma ex­escrava. Enquanto  escrava, Sethe 

vivia numa propriedade chamada Doce Lar juntamente com seu marido Halle e seus três 

filhos. Nessa mesma propriedade viviam outros cinco escravos entre eles Paul D e sua 

sogra Baby Suggs. Quando o antigo dono da propriedade morre sua viúva chama um 

parente  próximo  e  seus  sobrinhos  para  ajudá­la  na  administração.  Esse  homem  é 

conhecido  pelos  escravos  como  Professor,  o  típico  homem  branco  racista  que  não 
reconhece  os  negros  como  seres  humanos.  Os  escravos  planejam  uma  fuga,  mas 

somente Sethe  é  bem  sucedida  nessa  empreitada. Grávida  ela manda  seus  três  filhos: 

dois meninos – Howard e Buglar – e um bebê que ainda não tinha nome ­ uma menina 

“engatinhando” ­ na frente para se encontrarem com a avó Baby Suggs, cuja liberdade 

fora  comprada  por  seu  filho Halle  com trabalho  árduo  aos  domingos  por  cinco  anos. 

Durante a fuga Sethe dá à luz Denver, uma menina, com a ajuda de uma mulher branca 

chamada Amy Denver. Ao atravessar o Rio Ohio com a ajuda de Selo Pago – um negro 

ex­escravo – e chegar a casa onde residia sua sogra ­ ajudada desta vez por Ella (uma 

negra também ex­escrava) – Sethe reencontra seus filhos e consegue fazer o que sonhou 

desde que mandou as crianças na  frente: dar o leite de seu peito para sua filhinha que 

ainda estava engatinhando. Sethe passa vinte e oito dias completamente felizes ao lado 
de seus quatro filhos, até que o Professor chega à casa da Rua Bluestone 124 onde ela 

estava vivendo para recapturar Sethe e seus filhos. Desesperada Sethe mata sua terceira 

filha (a bebê que estava ainda engatinhando) cortando seu pescoço com uma serra e em 

seguida  tenta matar os outros  três, mas é  impedida pela sogra e por Selo Pago. Sethe 

então é presa e cumpre sua pena. Durante o funeral de sua filha, ela ouve o pastor dizer: 

Dearly Beloved  (Bem Amada),  decidida  a  homenagear  a  filha,  a mãe  paga  com “dez 
minutos  de  sexo”  ao  entalhador  de  lápides,  para  ele  esculpir  o  nome  BELOVED 

(Amada) na lápide do túmulo de sua filhinha morta. A narrativa tem início dezoito anos 

depois do ocorrido com a presença do bebê morto assombrando a casa e com a chegada



42 

de Paul D à Rua Bluestone 124, o bebê deixa de assombrar a casa e retorna na forma de 

uma  jovem que  irá  trazer à tona nas memórias de Sethe, Paul D e Denver, um  tempo 

que todos desejariam esquecer, mas que retorna como um turbilhão na memória de cada 

um dos personagens. 

Ao analisar  a elaboração narrativa da obra observamos que a autora utiliza  em 

sua maior parte o narrador na terceira pessoa. A narração na terceira pessoa permanece 

quase que constantemente no romance, mas a perspectiva pela qual a história é contada 

varia com o decorrer da trama sem pontos fixos de tempo e espaço. Não se trata de uma 

narrativa  linear, que  tem  início e  fim. Trata­se de uma história que abrange diferentes 

níveis  do  passado,  que  sugere  a  memória  a  partir  do  início  da  escravidão  até  as 

recordações da Doce Lar e o retorno ao presente. Muitas vezes o passado é contado por 

meio  de  flashes  de  memória,  juntamente  com  a  coexistência  de  diferentes  vozes, 
compostas  por  fragmentos  de memória,  outras  vezes  é  narrado  como histórias  ­  e  em 

outros momentos o passado é descrito como se estivesse ocorrendo no presente. 

Esses  fragmentos  de  memória  surgem  através  de  histórias  vivenciadas  em 

conjunto ou recontadas algum tempo depois, como um quebra cabeças que o  leitor vai 

montando.  Essas  histórias  não  tomam  forma  na  linguagem  de  maneira  direta  e 

cronológica, ela é circular e ao mesmo tempo começa e termina em diferentes pontos, a 

justaposição do passado com o presente serve para reforçar a idéia de que o passado está 

vivo  no presente através desses  fragmentos. Morrison  nos mostra a história como um 

todo complexo que deve ser examinado. Ao forçar o leitor a juntar as peças, Morrison 

também  nos  leva  a  pensar  sobre  cada  um  desses  fragmentos  e  considerar  a  sua 

importância. A  estrutura  da obra  é  composta  através  de uma perspectiva  dinâmica.  A 

força da narrativa de Morrison através dos  fragmentos do passado demonstra essa não 

linearidade  em  sua obra. Num momento Sethe  está  “copulando  com o  entalhador  de 
lápides” no outro está com “o sangue do bebê morto nas mãos”  (Morrison, 2007, p.19). 

A  autora  demonstra  no  decorrer  da  narrativa  a  ausência  de  arrependimento  na 

construção da personagem que acredita que seu ato não foi criminoso, mas um ato de 

amor:  “Mas  o  que  ela  havia  conseguido,  que  escolhera,  era  a  única  palavra  que 
importava” (2007, p.19). Percebe­se que Sethe não se arrepende do que fez, ela apenas 
se  “recorda”  dos  momentos  que  se  sucederam  após  a  morte  de  sua  filha,  e  ainda 

demonstra certo descaso com relação aos sentimentos de Amada, a vítima de um amor 

materno que não lhe permitiu as possibilidades do futuro:



43 

“Aquilo  com certeza  devia  bastar. Bastar  para  responder  a mais  um 

pregador,  a mais  um  abolicionista  e  a  uma  cidade  cheia  de  aversão. 

Contando com a quietude de sua própria alma, ela esquecera a outra: a 

alma  de  sua  filha  bebê.  Quem  haveria  de  dizer  que  um  velho 

bebezinho pudesse abrigar tanta raiva?” (Morrison, 2007, p.20). 

Todos  os  personagens,  até  mesmo  os  mortos,  contam  partes  da  história.  A 

diversidade de perspectivas e de pontos de vista cria uma rede de interação que une os 

personagens  através  do  passado  e  do  presente,  essa  não  linearidade  é  traduzida  em 
Beloved  na  construção  da  memória  dos  negros.  Morrison  utiliza  diferentes  formas 

narrativas como o fluxo de consciência e o verso; acreditamos que uma narrativa rígida 

e  direta  não  seria  suficiente  para  capturar  os  sentimentos  de  seus  personagens. 

Utilizando­se  dessas  ferramentas  a  autora  problematiza  a  questão  da  memória  e  do 

trauma  na  comunidade  afro­descentente.  Homi  Bhabha  faz  a  seguinte  observação  a 

respeito da construção desse passado em Beloved: 

“Beloved (Amada), de Toni Morrison, revive o passado da escravidão 

e  seus  rituais  assassinos  de  possessão  e  auto  possessão  a  fim  de 

projetar a fábula contemporânea da história de uma mulher, que é ao 

mesmo  tempo a narrativa de uma memória afetiva, histórica de uma 

esfera  pública  emergente,  tanto  de  homens  como  de  mulheres.” 

(Bhabha, 2007, p.25). 

Para  exemplificar  essa  forma  de  narrativa  não  linear,  onde  a  memória  se  faz 

presente, podemos destacar o nascimento de Denver – a filha mais nova de Sethe – que 

nasce  durante  sua  fuga  da  Doce  Lar  e  é  ajudada  por  uma  mulher  branca.  Nesse 

momento  a  narrativa  toma  contornos  de  oralidade  devido  ao  fato  ser  descrito muitas 

vezes e narrado através de perspectivas distintas. A menina gosta dessa história que fala 

de  seu passado  junto  com o  de  sua mãe,  então  ela  reconstitui  essa  lembrança;  depois 

Sethe  conta  para  Paul  D  como  se  deu  o  nascimento  de  sua  filha  durante  sua  fuga 

acrescentando informações novas; Denver, por sua vez conta para Beloved o acontecido 

acrescentando muitos detalhes; e ainda há a versão do narrador. A respeito disso Pérez­ 

Torres escreve em seu artigo “Knitting and Knotting the narrative Thread – Beloved as 
Postmodern Novel” , o seguinte sobre a oralidade e a repetição nas formas de narrativas 

relacionadas ao nascimento de Denver:



44 

“Cada narrativa, cada versão do nascimento de Denver, compartilha 

frases  e  imagens  similares:  as  cebolas  silvestres  onde  Sethe  cai;  as 

costas  cheias  de  sangue  da  escrava  fugitiva,  os  pés  inchados,  o 

nascimento no rio. Nenhuma narrativa tem prioridade absoluta sobre a 

outra.  Cada  uma,  ao  contrário  acrescenta  informações  durante  a 

narrativa.  Essas  repetições  e  variações  criam  um  sentido  como  se  a 
história  estivesse  sempre  presente  e  quem  escuta  esteja  ouvindo 

novamente uma história que já lhe é familiar. Sobre essa consideração, 

a estratégia sugere a qualidade da oralidade. A repetição e a variação 
também sugerem que não há uma visão autoritária pela qual julgar o 

nascimento de Denver. Não obstante o desejo potencial da parte de um 

leitor  disposto  a  visualizar  os  elementos  da  oralidade  em  Beloved 
como um discurso privilegiado, sua presença dentro da narrativa serve 

incessantemente  para  romper  a  autoridade.”  (Pérez­Torres,  1997, 

p.107) 20 . 

Essas características do discurso oral estão presentes por toda a obra: umas vezes 

nas  falas  dos  personagens,  outras  na  oralidade  das  histórias  repetidas.  Os  fatos  são 

contados e recontados pelos personagens, são revividos pelos personagens via memória. 

Na  realidade  são  fatos  que  os  personagens  desejam  esquecer,  mas  isso  lhes  é 
impossível. Os acontecimentos do passado voltam no presente às vezes gradativamente 

outras tantas com a força destruidora de um tsunami. Os eventos na maioria das vezes 

não são narrados durante o seu acontecimento, mas  lembrados e relembrados o tempo 

todo pelos personagens que dessa forma vão construindo a história. Cada um dando sua 

contribuição através de suas recordações proporcionando ao leitor diversas perspectivas 

da mesma história. 

Muitas  recordações  e  relatos  dos  acontecimentos  passados  ocorrem  dentro  da 

casa número 124 da Rua Bluestone, uma casa assombrada pelo fantasma do bebê morto. 
Cenário  e  personagem do  romance  a  casa  pode  ser  analisada  como uma metáfora  do 

navio  negreiro  –  um  lugar  de  estranhamento  cheio  de  memórias  de  sofrimento  de 

negros. 

“Embora  o  “estranho”  seja  uma  condição  colonial  e  pós  colonial 

paradigmática,  tem  uma  ressonância  que  pode  ser  ouvida 

distintamente  –  ainda  que  de  forma  errática  –  em  ficções  que 

20 Tradução da autora dessa dissertação, grifos meus.



45 

negociam os  poderes  da  diferença  cultural  em uma gama de  lugares 

trans­históricos.  (...)  casas  murmurantes  como  o  número  124  da 

Bluestone  Road,  ouviremos  a  linguagem  indecifrável  dos  negros 

mortos  e  raivosos,  a  voz  da  Amada  de  Toni  Morrison,  ‘Os 
pensamentos das mulheres do 124, pensamentos impronunciáveis, não 

pronunciados. ’” (Bhabha, 2007, p.30). 

“O  124  era  rancoroso.  Cheio  de  veneno  de  bebê.”   (Morrison,  2007,  p.17). 

Assim como o navio negreiro, o 124 da Rua Bluestone é um “sistema vivo”, carregado 
de recordações e desejo de esquecimento. Muito se discute sobre a relação numérica do 

124. Podemos observar a falta do número 3 (a seqüência numérica seria 1, 2, 3, 4) o que 

poderia  simbolizar  a  terceira  filha  de  Sethe  –  Amada,  que  está  morta.  Contudo  se 

somarmos os números 1+2+4 obteremos o número 7. É sabido  que os números 3 e  7 

possuem  significados  sagrados  e  esotéricos.  Aldo  de  Lima  em  seu  livro  –  DANTE 
ALIGHIERI:  conteúdos  de  um  trajeto  antropológico  –  demonstra  que  na  Divina 

Comédia essa relação sagrada dos números três e sete foi utilizada por Dante, a saber, 

“A  Comédia  é  um  poema  composto  por  três  partes  que  são,  pela 
ordem o Inferno, o Purgatório e o Paraíso. Cada uma dessas partes é 
formada  por  cantos,  cabendo  ao  Inferno,  trinta  e  quatro;  ao 
Purgatório, trinta e três; ao Paraíso, trinta e três. O primeiro canto do 
Inferno é o prólogo; sendo assim, cada parte tem trinta e três cantos e 
o  total,  com  o  prólogo,  forma  cem  cantos  o  que  corresponde  ao 

esoterismo numérico, de origem pitagórica, adotado parcialmente pelo 

Cristianismo,  em  torno  dos  números  três  e  sete,  integrando­se  tudo 

numa  cifra  igual  a  dez,  ou  seu  múltiplo,  cem,  que  é  o  símbolo  da 

perfeição” (Lima, 2007, p.17). 

Em culturas africanas os Dogons ­ habitantes da República de Mali, que vivem 

na  região  central  do  Rio  Niger  na  África  Oriental  –  atribuem  ao  numero  sete  uma 
importância especial:  “Os Dogons associam o número três com o homem e o número 
quatro com a mulher; assim o número sete simboliza a perfeição”  21 . Da mesma forma 

observamos  que o Cristianismo  também utiliza  esse  número  como uma  representação 

sagrada: “E abençoou Deus o sétimo dia, e o santificou; porque nele descansou de toda 
a sua obra, que Deus criara e fizera”  (Gênesis: 2,3); 

21 Fonte: Revista Galileu nº 103. http://galileu.globo.com/edic/103/con_livro2.htm acesso em 15/12/2009.

http://galileu.globo.com/edic/103/con_livro2.htm


46 

O número sete é recorrente em Beloved – a começar pelo nome da personagem 
principal Sethe (pronuncia­se SETH­E). Em língua portuguesa ao ouvirmos lembramos 

imediatamente do número sete, já em inglês (idioma em que foi originalmente escrito o 
romance)  seven  é  o  correspondente  ao  número  sete  que  em  latim  é  septem  e o  nome 
Sethe se parece com todos em sua sonoridade. Ainda, na  fazenda Doce Lar havia sete 
escravos; seis homens e uma mulher (Sethe). 

Ao  analisarmos  os  nomes  desses  escravos  percebemos  a  significação  que 

Morrison pretende dar a cada um deles: há quatro Pauls – Paul A, Paul C, Paul D, Paul 

F,  ­  todos carregando o  sobrenome do dono da  fazenda: Garner. A esses personagens 
podemos  sugerir  que  representam  a  perda  da  identidade  de  cada  indivíduo  que  foi 

escravizado  na América.  Já Halle  o  filho  de Baby Suggs  –  se  destaca  com um  nome 
diferente, por haver trabalhado aos finais de semana para comprar a liberdade da mãe – 
Seiso (Sixo, em inglês) cujo nome lembra o número 6 e há a sétima escrava que carrega 
esse número em seu nome: Sethe. Seiso surge na narrativa como um escravo que reluta 

em  aceitar  a  cultura  a  qual  foi  submetido,  trata­se  de  um  personagem  que  suscita 

analises mais aprofundadas por demonstrar sua resistência à cultura do europeu, 

“(...) A (árvore) escolhida ele (Paul D) chamara de Irmão, e  sentava 
embaixo dela, às vezes sozinho, às vezes com Halle e os outros Pauls, 

mas  quase  sempre  com  Seiso,  que  era  delicado  na  época  e  ainda 
falava inglês. (...)” (Morrison, 2007, p.40, grifos meus). 

Observemos  mais  atentamente  a  casa  “personagem  e  cenário”  da  Bluestone 
Road  124.  A  casa  está  carregada  de  memórias  e  de  esquecimentos,  é  um  local  de 

encontro e de estranhamento. A morte de uma criança negra nesta casa nos arredores de 

Cincinnati  causa  horror  aos  negros  da  comunidade.  A  casa  representa  um  “espaço 
intersticial”   (Walter, 2003, p.222) entre o presente e o passado. Para Roland Walter o 

lugar, 

“(...) becomes a site of hybrid chronotopes, where the suppressed pain 

of the traumatic experiences of the past clashes with lived present and 

haunts the yearning for a new beginning.” (Walter, 2003, p.224).



47 

[(...) se torna um lugar de cronotopos 22 híbridos, onde a dor reprimida 

das  experiências  traumáticas  do  passado  vai  de  encontro  com  o 

presente vivido e assombra o desejo por um novo começo] 23 

Localizada  entre  o  Rio Ohio  e  um  riacho  que  passa  pelos  fundos,  a  casa  é  o 

ponto  de  encontro  das  lembranças  dos  personagens,  é  para  lá  que  Amada  retorna 

reencarnada  saída  das  águas  do  riacho.  É  também  para  lá  que  Paul D  se  dirige  após 
vagar  durante  muitos  anos  depois  de  deixar  a Doce  Lar. É  de  lá  que Denver  sai  em 

busca de ajuda, depois que percebe que Sethe está totalmente controlada por Amada. 

Da mesma forma que os personagens, a casa sofre mudanças de humor: O 124 
era  rancoroso,  (Morrison,  2007,  p.17); O  124  estava  ruidoso,  (2007,  p.227); O  124 
estava  quieto,  (2007,  p.317).  A  casa  assombrada  pelo  espírito  de  Amada  e  depois 

habitada pela personagem reencarnada é o palco da ligação do passado com o presente e 

ao mesmo  tempo  a  arena  onde  se  dá  a  luta  dos  personagens  através  da memória  em 

busca de sua redenção por meio do esquecimento. “O 124 se fechou e teve que agüentar 
o  veneno  de  seu  fantasma”   (2007,  p.127). O  trauma  e  o  estranhamento  vivido  pelos 

personagens  é  relembrado  a  todo  o momento  dentro  do  124. Hommi Bhabha  analisa 

esse estranhamento e trauma causado pelo assassinado da filha pela mãe no romance, 

“O momento  do  estranho  relaciona as  ambivalências  traumáticas  de 

uma  história  pessoal,  psíquica,  às  disjunções  mais  amplas  da 

existência  política.  Beloved,  a  criança  assassinada  por  Sethe,  sua 

própria mãe, é uma repetição endemoniada, extemporânea, da violenta 

história  das  mortes  das  crianças  negras  durante  a  escravidão  em 

muitas partes do Sul, menos de uma década depois que o número 124 

da  Bluestone  Road  tornou­se  mal  assombrado.  (Entre  1882  e  1895, 

entre  um  terço  e  a  metade  da  taxa  de  mortalidade  negra  anual 

compunha­se de crianças de menos de cinco anos de idade).” (Bhabha, 

2007, p.32). 

Bhabha demonstra que a morte de crianças durante e após a escravidão era uma 

realidade  da mesma  forma que Morrison  se  inspirou  em um  fato  real  para  escrever  o 

22 Bakhtin utilizou o termo chronotope (cronotopo) para designar a origem espaço­temporal que governa 
a condição base de todas as narrativas e outros atos linguísticos. O termo vem do grego χρόνος ("tempo”) 
e τόπος (”espaço”), pode ser traduzido como “tempo­espaço”. Para mais informações buscar em: 
BAKHTIN (1981). 

23 Tradução de responsabilidade da autora dessa dissertação.



48 

romance. Ao nos aprofundarmos na cultura africana, especialmente na cultura Yorubá – 

de onde vieram muitos dos escravos africanos para as Américas em geral, inclusive para 

a América do Norte, que é o local onde esse estudo dissertativo se concentra, poderemos 

observar  que  às  crianças  que  morrem  antes  de  seus  pais  os Yorubás  dão  o  nome  de 

Àbikú, acredita­se que: 

“São crianças que terão passagem curta pela terra, ou seja, não viverão 

por muitos anos. A tradução literal é “nascida para morrer” (a bi ku) 

ou  “o  parimos  e  ele  morreu”  (a  bi  o  ku),  designando  crianças  ou 

jovens que morrem antes de seus pais”. 24 

Para Carole Boyce Davies “o conceito de Àbikú fornece outra estratégia para a 
leitura de Beloved”   (1994, p.139) 25 . Na narrativa  de Morrison podemos  verificar um 

traço  da  transculturação  ao  considerarmos  Amada  como  uma  criança  Àbikú,  isto  é, 

Morrison não cita esse mito da cultura africana, mas ao pesquisarmos os mitos Yorubá, 

observamos que a ocorrência de Àbikú numa mãe, invariavelmente repete uma história 

familiar que podemos  reconhecer procurando os  seus  antecedentes. Ou  seja, podemos 

procurar  nos  antecedentes  familiares  da  mãe  para  constatar  que  este  Àbikú  vem  se 

fazendo  presente  na  família,  geração  após  geração,  em  linha  direta  ou  não 26 .  Em 

Beloved essa ocorrência existe uma vez que a mãe de Sethe também mata seus filhos na 

travessia do Oceano Atlântico, 

“(...) Contou a Sethe que sua mãe e Nan tinham vindo juntas pelo mar. 

Ambas  foram usadas muitas  vezes  pela  tripulação.  ‘Ela  jogou  todos 

fora, menos você. O da tripulação ela jogou fora na ilha. Os outros de 

outros  brancos,  ela  também  jogou  fora.  Sem nomes,  ela  jogou  eles. 

Você ela chamou com o nome do negro. Ele ela abraçou. Os outros ela 

24 Fontes: http://biblioafrogriot.blogspot.com/2009/11/sikiru­salami­king­cantico­dos­orixas.html 

http://www.lendas.orixas.nom.br/artigos_jose_ribas.htm 

http://ocandomble.wordpress.com/2008/05/17/abiku/ ­ Acesso em 15/12/2009. 

25 Tradução de responsabilidade da autora dessa dissertação. 

26 Sobre Àbikú ver RONILDA IYAKEMI RIBEIRO (1996,  p.241 ­250)

http://biblioafrogriot.blogspot.com/2009/11/sikiru-salami-king-cantico-dos-orixas.html
http://www.lendas.orixas.nom.br/artigos_jose_ribas.htm
http://ocandomble.wordpress.com/2008/05/17/abiku/


49 

não  abraçou. Nunca. Nunca. Estou  lhe  dizendo. Estou  lhe contando. 

Sethe, menininha. ’” (Morrison, 2007, p.94). 

No romance de Morrison pode­se  fazer uma  leitura  ligando o fato das crianças 
Àbikú  aos  acontecimentos  narrados  como  uma  característica  transcultural  –  o  mito 
estaria presente no inconsciente dos personagens. O trauma causado pela escravidão dos 

africanos e a aculturação a que os escravos foram submetidos são demonstrados nesses 

trechos da narrativa. Observamos ainda o fenômeno da transculturação no aprendizado 

do  inglês  como  já  foi  demonstrado  anteriormente  através  de  Seiso  (citação  p.43),  e 
agora no exemplo de Sethe que não se lembra mais do idioma falado por sua mãe, 

“(...) O que Nan lhe contou ela esqueceu, junto com a língua em que 

foi  contado.  A  mesma  língua  que  sua  mãe  falava  e  que  nunca 

relembraria. Mas a mensagem estava ali e sempre estivera. Segurando 

os  lençóis molhados  contra  o  peito,  estava  captando  significados  de 

um código que não entendia mais.” (Morrison, 2007, p.94). 

A problemática da diáspora prevalece na narrativa de Morrison. A fuga de Sethe 

da Doce Lar e sua travessia pelo Rio Ohio é uma representação diaspórica. A presença 

recorrente da água em Beloved demonstra a sua importância para os estudos da diáspora 
africana.  As  águas  do  rio  simbolizam,  no  romance,  a  divisão  entre  a  liberdade  e  a 

escravidão:  "Assim  que  Sethe  chegou  perto  do  rio,  sua  própria  bolsa  de  água  vazou 

para  se  juntar  a  ele”   (Morrison,  2007,  p.20).  No  momento  em  que  Sethe  chega  às 

margens do rio ela dá início ao seu trabalho de parto e com a ajuda da “mulher branca”, 

Amy Denver, Sethe rasteja até um pequeno barco onde é “batizada”  pelas águas do Rio 
Ohio  uma  vez  que  seu  corpo  fica  submerso  no  barco  inundado:  "(...)  a  água  do  rio, 

entrando  por  todos  os  buracos  que  escolhia,  estava  se  espalhando  pelo  quadril  de 
Sethe”  (2007, p.120).  Assim como o nascimento de Denver sinaliza um novo começo 
para Sethe, uma vida  livre do outro  lado do  rio, a água simboliza um espaço sagrado 

que  lava  e  renova:  depois  de  Amy Denver  “ lavar  as mãos  e  o  rosto  no  rio”   (2007, 
p.122), Sethe ainda bebe a “água sagrada”: "Ela  implorou água e ele [Selo Pago] lhe 

deu um pouco do Ohio numa caneca" (2007, p.129). 
Diferente do Rio Ohio, o Oceano Atlântico não significa um lugar de liberdade e 

sim emerge como um local ancestral sagrado, como um “cemitério” para os negros que 
morreram  durante  sua  travessia.  Amy  Denver  enfatiza  simbolicamente  a  relação  de



50 

Sethe com a escravidão quando a compara com um homem afogado: "Bom, eu estava 
pescando  lá  e veio um negro boiando perto de mim. Eu não gosto de gente afogada, 

você gosta? Seu pé me lembrou dele. Todo inchado assim”  (2007, p.59). As palavras de 
Amy Denver guardam um significado profundo, pois reforçam a água como o lugar do 

enterro  daqueles  indivíduos  que morreram  durante  a  travessia. De  forma  semelhante, 

Sethe em seu solilóquio  sobre Amada conclui: “ (...) agora eu posso. Eu posso dormir 

como os afogados, que benção”. (2007, p. 274). 
O movimento da memória no romance onde os fatos são contados e recontados 

pelos personagens, cada lembrança a partir do ponto de vista de quem está re­lembrando 

retoma o movimento do mar que vai e volta, sobe e desce de acordo com as marés. Esse 

fluxo de memória na diáspora – esse movimento – pode ser metaforicamente comparado 

ao movimento do navio  negreiro  sobre o Oceano Atlântico. Esse movimento de  ida  e 

vinda,  que  é  característico  das  águas  é  o  movimento  que Morrison  utiliza  através  da 

memória em todo o romance. 

Amada, representando a personificação da história afro­americana simboliza não 

somente Sethe e seu passado trágico, mas também o horror coletivo da escravidão, para 

Roland Walter, Amada seria o “inconsciente coletivo da diáspora negra” (Walter, 2009, 

p.249). Ela representa tanto o afro­americano escravo como o africano acorrentado no 

navio negreiro. Morrison evoca a presença das águas através de  fluidos e  líquidos que 

são derramados nas páginas de Beloved: o líquido amniótico, a incontinência urinária, o 
leite, e o sangue; bem como as águas propriamente ditas: a chuva, o oceano, os rios e o 

riacho. 

Como já foi dito anteriormente a diáspora sempre carrega consigo alguma forma 

de  intolerância e opressão. O negro diaspórico sofreu com essa  intolerância  em graus 

tão  elevados  que  isso  feriu  irremediavelmente  sua  condição  humana.  A  loucura  é 

mostrada no romance como o resultado desse sofrimento. 

“(...) Durante, antes  e  depois  da Guerra  [Paul D]  tinha  visto  negros 
tão  tontos,  ou  esfaimados,  ou  cansados,  ou  desolados  que  era 

surpreendente eles lembrarem ou dizerem qualquer coisa. Gente que, 

como  ele,  tinha  se  escondido  em  cavernas  e  disputado  comida  com 

corujas; que como ele  roubara de porcos; que como ele, dormira em 

árvores de dia e caminhara de noite; (...) Uma vez encontrou um negro 

(...) que morava sozinho no bosque e dizia que não conseguia lembrar 

de nenhum outro lugar. Viu uma negra maluca presa e enforcada por



51 

roubar patos que acreditava serem seus bebês” (Morrison, 2007, p. 98­ 

99). 

A  estagnação  ou  o  sedentarismo  contribui  sobremaneira  para  a  loucura  e 

consequentemente  o  sofrimento  por  isso  Paul  D  representa  essa  necessidade  de 

mobilidade. É preciso estar sempre em movimento para não pensar, para não lembrar: 

“Circular.  Andar.  Correr.  Se  esconder.  Roubar  e  continuar.  Apenas 

uma vez foi possível para ele ficar num lugar só – com uma mulher 

ou  uma  família  –  durante  não  mais  que  uns  poucos  meses.” 

(Morrison, 2007, p.99). 

A  chegada  de  Paul  D  e  o  retorno  de  Amada  ao  124  da  Rua  Bluestone 

desencadeiam  a  “rememória”  dos personagens. Sethe explica para Denver o  que para 
ela significa a “rememória” , 

“Eu  pensava  que  era minha  rememória.  Sabe.  Algumas  coisas  você 
esquece. Outras você não esquece nunca.  Lugares ainda estão la´. Se 

a casa pega  fogo, desaparece, mas o  ligar  – a imagem dela –  fica, e 

não  só  na  minha  rememória,  mas  lá  fora,  no  mundo.  Quer  dizer, 
mesmo que eu não pense, mesmo que eu morra, a imagem do que eu 

fiz, ou do que eu sabia , ou vi, ainda fica lá. Bem no lugar onde a coisa 

aconteceu.” (Morrison, 2007, p.60, grifos meus) 

O  romance  respira  e  transpira  memória.  Amada  volta  ao  convívio  de  Sethe  e 

Denver para relembrar tudo o que Sethe deseja esquecer “(...) para Sethe, o futuro era 
uma  questão  de  manter  o  passado  a  distancia” .  (2007,  p.69),  e  tudo  o  que  Denver 
precisa saber para encontrar sua própria identidade. O encadeamento de lembranças de 

Sethe e sua ânsia pelo esquecimento são descritos pela personagem em um momento em 

que ela demonstra seu desejo de esquecer tudo o que passou, mas seu cérebro se recusa, 

“(...)  Por  que  não  havia  nada  que  seu  cérebro  recusasse?  Nenhuma 

miséria, nenhuma tristeza, nenhuma imagem odiosa detestável demais 

de  se  aceitar?  Igual  a  uma  criança  gananciosa,  seu  cérebro  agarrava 

tudo.  Uma  vez  só  não  poderia  dizer:  não,  obrigada? Detestei  e  não 

quero mais, não? Estou cheia, droga, de dois rapazes com musgo nos 

destes,  um  chupando meu  peito,  o  outro me  segurando,  o  professor



52 

leitor de livros olhando e escrevendo. Ainda estou cheia disso, droga, 

não  posso mais  voltar  atrás  e  juntar mais  coisas.”  (Morrison,  2007, 

p.104) 

. 

Entendemos como memória as representações seletivas de experiências reais ou 

imaginárias  que  nos  ajudam  a  dar  sentido  à  nossa  existência  enquanto  sujeitos 

pertencentes a uma determinada sociedade e/ou grupo social. Em Beloved, memória  é 
uma  faculdade  perigosa  e  debilitante  da  consciência  humana.  Sethe  convive  com  a 

tirania  imposta  pela  memória  que  a  aprisiona.  Sua  obsessão  por  suas  memórias  é 

insaciável  a  ponto  de desejar  desesperadamente  alguma  coisa  além de  si  mesma:  sua 

filha Amada. Observamos  que  a  personagem  “necessita”  da  presença  de Amada para 

exorcizar  os  fantasmas  que  habitam  sua  mente.  Embora  Amada  se  torne  uma 

manifestação  física  dessas  memórias,  esse  desejo  e  necessidade  são  definidos  pela 

ligação com suas lembranças, experiências e emoções. 

Morrison  ainda  procura  mostrar  a  resistência  dos  escravos  à  cultura  do  outro 
através de Seiso – um personagem que representa uma forte resistência à cultura norte­ 

americana e deseja negar a influência dessa cultura sobre a sua através da resistência à 
língua inglesa. Ele se nega a falar inglês e procura manter abertas as “linhas de sangue” 
com seus antepassados através da dança, 

“(...) Seiso ia para o meio das árvores durante a noite. Para dançar, ele 

dizia, para manter abertas suas linhas de sangue, dizia. Em particular, 

sozinho ele fazia isso. Nenhum dos outros o vira em ação, mas podiam 

imaginar (...). Mas isso foi antes de ele parar de falar inglês porque o 

inglês não tinha futuro.” (Morrison, 2007, p.46). 

Sethe acredita que Seiso enlouquecera e dessa forma Morrison demonstra que a 

resistência  à  outra  cultura  seria  um  fator  traumático  que  poderia  levar  o  indivíduo  à 

loucura.  Fato  importante  a  ser mencionado por  tratar­se  da  transculturação  dos  povos 

transplantados para o Novo Mundo é o de Seiso  ser o único personagem que se refere 

ao primeiro habitante das terras no Novo Mundo: o índio. 

“(...) Uma estrutura de pedra deserta que os peles­vermelhas usavam 
na época em que achavam que a terra era deles. (...) Lá dentro, depois 
de sentir como era, pediu a Presença Pele­Vermelha se podia levar lá 
sua  mulher.  A  resposta  foi  sim  (...)  Ele  entrou  no  abrigo  pele­ 
vermelha deserto.” (Morrison, 2007 p. 45, grifos meus).



53 

Outro  aspecto  representativo  sobre  a  memória  personificada  por Amada  surge 

quando  as  vozes  de Sethe, Denver  e Amada  se  fundem em  três  solilóquios,  que para 

Roland  Walter  se  tratam  da  “confluência  de  vozes  e  consciências”   (Walter,  2009, 

p.158), 

“Amada, ela minha  filha. Ela minha.  (...) ela veio para mim por sua 

livre vontade" (Morrison, 2007, p.268); 

“Amada  é  minha  irmã.  Engoli  o  sangue  dela  junto  com  o  leite  de 

minha mãe.” (2007, p.275); 

“Eu sou Amada e ela é minha (...) o rosto dela é meu e quero estar ali 

no lugar onde o rosto dela está (...)" (2007, p.282). 

Essa  memória  em  forma  de  mulher  se  apresenta  a  Paul  D  em  determinado 

momento  do  romance  quando  da  mesma  forma  que  Eva  levou  Adão  a  pecar  ao 

provarem do  fruto proibido (ou do fruto do conhecimento do bem e do mal),  faz algo 

semelhante  com  o  personagem  quando  pede  a  ele  “Quero  que  você me  toque  lá  por 
dentro e chame meu nome" (2007, p.162). Poderíamos analisar esse momento como a 
tomada de consciência de Paul D, conhecendo e nomeando suas próprias memórias. 

Ao final da narrativa Morrison discorre mais uma vez a respeito da solidão, do 

esquecimento  e  das  lembranças,  sobre  o  balanço  do mar  como  um  alento  e  também 

sobre  os  esquecidos,  sobre  a  dor  e  a  história.  É  um  momento  de  reflexão  e 
questionamentos  quando  afirma que  “Esta  não  é  uma história  para  passar  adiante.”  
(2007, p.363).



54 

CAPÍTULO III 

THE  TORTILLA  CURTAIN  (AMÉRICA):  Diáspor a,  Memór ia  e 

Transcultur ação 

“Pobre México, tan lejos de Dios, tan cerca de Norteamérica.”  ­ Ditado popular mexicano 

”Alguma  coisa  semelhante  acontece  com  os  mexicanos  que  encontramos  pela  rua.  Embora  estejam 
vivendo ali há muitos anos, usando a mesma roupa, falando o mesmo idioma e sentindo vergonha da sua 
origem, ninguém os confundiria com os norte­americanos autênticos.” – Octavio Paz. 

Nós, mexicanos, não criamos nenhuma forma que nos expresse. Portanto, a mexicanidade não 
pode se identificar com nenhuma forma ou tendência histórica concreta: é uma oscilação entre 
vários projetos universais, sucessivamente transplantados ou impostos e, todos, hoje, inúteis. A 
mexicanidade, assim, é uma maneira de não sermos nós mesmos, uma reiterada maneira de ser e viver 
outra coisa. Em suma, às vezes uma máscara e outras vezes uma súbita determinação de procurar a nós 
mesmos, um repentino abrir o peito para encontrar nossa voz mais secreta. – Octávio Paz.



55 

3.  THE  TORTILLA  CURTAIN  (AMÉRICA):  Diáspora,  Memória  e 

Transculturação 

Neste capítulo será feita uma reflexão a respeito das características do mexicano 

que vive na fronteira entre o México e os Estados Unidos na obra de T. C. Boyle, The 
Tortilla  Curtain  (América),  enfatizando  e  problematizando  a  fronteira  e  a  busca  pelo 

American  Dream,  a  diáspora  (in)  voluntária  do  imigrante  mexicano  para  os  Estados 
Unidos,  a  memória  e  a  transculturação  dos  mexicanos  que  muitas  vezes 

inconscientemente  sentem que  têm direitos  sobre  uma  região  que um dia  pertenceu  a 

seus  ancestrais.  O  American  Dream  é  demonstrado  com  perspectivas  diferentes  para 

cada  personagem.  Nesse  estudo  observaremos  que  os  personagens  mexicanos  e 
americanos  acreditam  nesse  sonho,  embora  sua  realização  envolva  valores  muito 
diferentes para cada um. 

T. C. Boyle é um escritor anglo­americano que vive na Califórnia e suas obras 

são  caracterizadas  pela  influencia  da  geração  conhecida  como  “Baby  Boom”  – 
denominação utilizada para definir a geração nascida após a Segunda Guerra Mundial. 

É interessante observarmos que apesar de ser de origem anglo­americana Boyle escreve 

uma obra sobre os mexicanos da fronteira. 

“O que Boyle sugere em seu romance (...) é marcado por uma dupla 

dinâmica: um controle fronteiriço crescente para impedir a entrada de 

imigrantes e refugiados e uma tolerância semi­oficial de trabalhadores 

ilegais de baixa renda.” (Walter, 1998, p. 210). 

Os  temas  tratados  pelo  autor  na  narrativa  estão  relacionados  ao  homem  e  a 

natureza,  a  saber:  o  descaso  do  ser  humano  com  o  meio  ambiente,  a  crueldade  e  a 

imprevisibilidade da natureza e o modo como a humanidade (in) conscientemente trata 

o meio ambiente. The Tortilla Curtain se caracteriza ainda por uma mescla de humor e 

exploração social. A ironia e a sátira também são características recorrentes na obra. A 

narrativa  é  linear  embora,  alternadamente,  cada  capítulo  trate  de  um  personagem, 

mecanismo  que  prende  a  atenção  do  leitor  e  cria  muitas  expectativas  durante  toda  a 

leitura  do  romance.  Segundo o  autor o  título  do  livro  tem origem em uma  expressão 

muito comum na fronteira Mexicana, “A Cortina de Tortilha”. O autor explica a escolha 

do título:



56 

“O  título  provém  de  um  nome  comum  na  fronteira  do  México,  A 

Cortina de Tortilha”, e eu a imagino dessa forma. Existe a Cortina de 

Ferro,  que  como  imagem é  impenetrável.  (…) Com relação  à China 

encontramos  a Cortina  de Bambu. O que a meu ver, não  se  trata  de 

algo  tão  impenetrável  quanto  a  Cortina  de  Ferro,  pois  poderemos 

encontrar  algumas  brechas  com  muita  facilidade.  Então  temos  a 

Cortina de Tortilha que é o oposto do impenetrável. (…) 27 

A  história  se  passa  nos  arredores  de  Los  Angeles  –  Califórnia,  próximo  à 

fronteira do México com os Estados Unidos nos anos 90. Os personagens principais da 

obra são dois casais: Cândido  e América, um  casal de mexicanos que entra nos EUA 

ilegalmente em busca de melhores condições de vida – ele um homem de 33 anos que já 

viveu e  trabalhou uma vez nos Estados Unidos como  imigrante e América  sua esposa 

uma jovem de 17 anos que está grávida. Os mexicanos vivem em péssimas condições, 

acampados  em  um  cânion  próximo  ao  condomínio  de  luxo  Arroyo  Blanco.  O  outro 

casal  é  Delaney  e  Kyra  Mossbacher,  americanos  de  classe  média  alta  que  moram 

próximos aos mexicanos, mas numa bela casa em Arroyo Blanco com o filho único de 

Kyra,  Jordan. A vida dos protagonistas  se cruza quando Delaney atropela Cândido  no 

momento em que o mexicano esta voltando para sua “casa”. Delaney dá ao mexicano 
uma nota de vinte dólares para ressarcir o dano causado a sua  integridade  física. Dias 

depois um coiote invade o quintal da casa dos Mossbacher e mata um dos cães de Kyra 

e Delaney. Este acontecimento faz com que a família coloque uma cerca para proteger 

sua residência, mas logo percebem que a proteção foi ineficaz, então providenciam uma 

cerca mais alta. A nova cerca  também não protege suficientemente a  residência e  seu 

outro  cão  também  é  atacado  pelo  coiote.  A  solução  encontrada  pelos  moradores  do 

condomínio  para  se  protegerem  dos  animais  selvagens,  dos  imigrantes  ilegais  e  dos 
negros entre outros, é a construção de um muro e um portão, para dessa forma, evitar a 
entrada dos “invasores indesejados”. No decorrer da narrativa Delaney vai se tornando 

um  inimigo  ferrenho dos  imigrantes  ilegais e direciona toda sua  fúria contra Cândido. 

Delaney culpa o mexicano por todos os problemas que os  imigrantes  ilegais causam à 

sociedade em que ele vive e num  impulso decide matá­lo. O romance termina quando 

ocorre um deslizamento de terra e uma enchente causada por uma chuva muito forte, a 

27 Fonte: Entrevista com T. C. Boyle em http://www.tcboyle.com/index.html?2 . Acesso em 20/10/2009. 
Tradução da autora dessa dissertação.

http://www.tcboyle.com/index.html?2%20


57 

cabana onde estavam vivendo os mexicanos e a casa de Delaney e Kyra são soterradas. 

Cândido salva sua esposa América do afogamento iminente. Socorro, a filhinha do casal 

mexicano, desaparece no meio das águas e da lama. A cena final da narrativa descreve 

Cândido segurando a mão de uma pessoa branca que está prestes a se afogar, levando o 

leitor a imaginar que se trata de Delaney. 

O autor utiliza vários símbolos e metáforas na narrativa para demonstrar o efeito 

da  presença  do  imigrante  ilegal  na  sociedade  estadunidense.  A  todo  o  momento  é 

mostrado  no  romance  que  os  “invasores”  podem  ser  encontrados  dentro  e  fora  dos 

muros de proteção  e que o American Dream pode  representar  tanto um sonho quanto 
um pesadelo  para  os  personagens  do  romance. A personagem América  pode  ser  uma 

metáfora  da  nação  que  Cândido  sonha  em  conquistar:  “Ele  se  lembrou  de  tudo  a 
respeito dela: (...) era perfeita e linda (...) era América, esperança de seu futuro (...)”  
(Boyle, 1998, p.33). 

A  diáspora  do  povo  mexicano  para  os  Estados  Unidos  no  romance  é 

representada pelo casal Cândido e América, em sua busca pelo “American Dream como 
mito vivo, distorcido por uma dinâmica interesseira de subalternalização do outro que 
afirma  a  identidade  anglo­americana.”   (Walter,  1998,  p.209)  As  dificuldades 

enfrentadas  pelos  personagens  no  processo  diaspórico  demonstram mais  uma  vez  que 

toda  diáspora  está  acompanhada  por  alguma  forma  de  intolerância,  discriminação  e 

violência e que da mesma forma como ocorreu com os africanos – que primeiro foram 

escravizados  por  seus  próprios  “irmãos”  na  África  –  os  mexicanos  são  roubados  e 

sofrem  violência  ao  serem  atacados  pelos  próprios  conterrâneos  no México  antes  de 

atravessarem a fronteira, 

“(...)  Todo  o  aconchego  que  sentira  antes,  toda  a  sensação  de 

irmandade desaparecera de repente;  só conseguia pensar no pesadelo 

das  faces  daqueles  animais  da  fronteira  –  animais mexicanos  –  que 

surgiram  no  meio  da  noite  para  atacá­la  [América]  e  a  Cândido, 
quando tentavam atravessar. Mexicanos. Sua própria gente. Quando a 

luz  iluminou  seus  rostos,  ela  não  viu  nada  –  nem  respeito,  nem 

piedade.” (Boyle, 1998, p.68, grifos meus). 

O  romance  como  já  foi  mencionado  é  permeado  por  símbolos  e  metáforas. O 
coiote é uma metáfora  recorrente e ao mesmo  tempo um dos  símbolos mais  fortes na 

narrativa.  Ele  surge  em  diferentes  momentos  às  vezes  como  o  agente  mexicano  que 
cobra  dos  imigrantes  para  ajudá­los  a  atravessar  a  fronteira,  depois  como  o  animal



58 

“real”  que  invade  e  mata  os  cães  do  casal  americano  e  mais  tarde  representando 
metaforicamente os imigrantes ilegais. 

Podemos  problematizar  a  presença  do  “coiote  enquanto  invasor  de 
propriedades” levantando a seguinte questão: quem seria o verdadeiro invasor? Afinal 
o  coiote vivia em  seu habitat natural e os  seres  humanos  teriam invadido esse  habitat 
para construir suas moradias. Nesse caso o coiote seria uma vítima do ser humano que 

além de invadir seu território, construiu cercas para mantê­lo do lado de fora. 

Essa problemática nos leva a pensar a respeito da realidade da região da fronteira 

do  México  com  os  Estados  Unidos.  Afinal  a  diáspora  do  mexicano  para  o  “norte” 

através da  fronteira, pode se tratar da busca por sua terra ancestral. Terra que  lhes  foi 

tomada e  invadida pelos  anglo­saxões. A busca por esse sonho utópico, por um novo 
Eldorado,  faz  com  que  o  mexicano  que  vive  na  fronteira  sinta  que  sua  identidade 
perdida  por  meio  da  aculturação  e  ainda  não  realizada  totalmente  pelo  processo  da 

transculturação  ainda  esteja  em  processo  de  (trans)  formação  desde  a  chegada  dos 

espanhóis ao seu território e, portanto, sinta­se compelido a ir à busca de suas raízes no 
norte, onde uma vez viveram seus ancestrais. 

Observamos  que  diferentemente  do  personagem  mexicano,  comparado  a  um 

coiote, o  personagem anglo­saxão, Delaney,  se  trata  do  típico  cidadão  “politicamente 

correto” e que se descreve como um “humanista  liberal” . Ele escreve uma coluna em 
um  periódico  sobre  natureza  e  meio  ambiente.  No  decorrer  da  narrativa  Delaney  se 

mostra tolerante com os animais e intolerante com os seres humanos, principalmente os 
imigrantes  ilegais.  Essa  preocupação  com  o  coiote  pelo  humanista  liberal  e  a 

ambigüidade do caráter do personagem, demonstra a ironia utilizada por T. C. Boyle na 

construção da narrativa juntamente com uma metáfora ao invasor. 

“(...) (afinal de contas, o coiote habitava estas colinas muito antes que 

o Homo sapiens fizesse sua primeira aparição precária no continente), 
embora  o  autor  [Delaney]  (...)  concorde  que  alguma  espécie  de 
controle deva ser aplicada, caso continuemos a diminuir o território do 

coiote, com a expansão urbana e suburbana. Se invadimos o território 

dele, por que tanta surpresa quando ele invade o nosso?” (Boyle, 1998 

p.219, grifos meus). 

A consciência demonstrada por Delaney com relação à “invasão” do ser humano 
ao território do coiote, logo é desconstruída através de suas atitudes. Então encontramos



59 

no  romance um  terreno  fértil para analisar  e problematizar a  situação do México com 

relação  aos  Estados  Unidos.    Afinal,  se  pensarmos  na  (trans)  formação  da  nação 

mexicana  poderemos  concluir  que  os  Estados  Unidos  invadiram  um  território  que 
anteriormente pertencia ao México. É claro que isso ocorreu por meios “legais” e que os 

territórios  agora  pertencentes  aos  Estados  Unidos  foram  “devidamente  pagos”  aos 

mexicanos. Mas como compreender essa relação entre países vizinhos? Por que manter 

do lado de fora os antigos proprietários dessa terra? Até que ponto cercas e muros nos 

protegem  do  invasor  indesejado?  Quem  seria,  nesse  caso,  o  invasor  indesejado?  Por 

outro  lado  ainda  podemos  levantar  a  seguinte  questão:  os  Estados  Unidos  teriam  a 

obrigação  e/ou o  dever  de  aceitar  os  imigrantes mexicanos  em  seu  território? Estes  e 

outros questionamentos são levantados no decorrer do romance muitas vezes por meio 

de símbolos e de metáforas. 

Boyle  utiliza  o  coiote  como  uma  metáfora  ao  imigrante  ilegal.  Os  coiotes  – 
assim  como os  imigrantes  ilegais  –  desejam  sobreviver  a  qualquer  custo, mesmo que 

isso  inclua entrar em um território desconhecido ou perigoso para ele. Ao comparar o 
coiote com o imigrante ilegal  fica claro que os americanos 28  sabem que os mexicanos 
sempre darão um jeito de entrar em seu território.  Da mesma forma que os Mossbacher 

querem manter  os  coiotes  afastados, os moradores  xenófobos  do  condomínio  também 

tentam manter fora de seus domínios os imigrantes ilegais, os negros 29 e outros tipos de 
“ameaças”. 

“A  natureza,  contudo,  era  o  menor  de  seus  problemas.  Os  seres 

humanos  preocupavam  os  moradores  mais  ainda.  Salvadorenhos, 

mexicanos, negros, membros de gangues e tribos (...).” (Boyle, 1998, 

p.49). 

No romance Cândido faz a mesma coisa que o coiote e entra sorrateiramente no 

condomínio onde vive Delaney. É um momento de desespero: após Cândido provocar 

acidentalmente  um  incêndio  no  cânion,  América  dá  à  luz  a  uma menina  no meio  da 

28 Ao usarmos o adjetivo “americano” estamos nos referindo aos cidadãos nascidos nos Estados Unidos – 
e  em  geral  –  aos  caucasianos  (ou  anglo­saxões).  Apesar  de  ser  observado  que  mexicanos,  mexican­ 
americans e chicanos, sofrem discriminação também por parte dos afro­americanos. 

29 Na nota anterior foi dito que os cidadãos afro­americanos discriminam os mexicanos e seus descentes, 
mas isso não exclui o fato dos afro­americanos e outros grupos étnicos sofrerem igual discriminação por 
parte dos anglo­saxões no território dos Estados Unidos.



60 

fumaça e das chamas e pede água ao companheiro. Como um animal selvagem fugindo 

da  morte  Cândido  procura  uma  brecha  no  muro  do  condomínio  onde  vivem  os 

Mossbacher em busca de água. 

“(...) O que haveria do lado de lá dos muros? (...) não teriam feito um 

muro  em  volta  de  nada.  Precisava  entrar  para  descobrir.  (...)  viu, 

saindo  do  muro,  à  sua  direita  (...)  uma  torneira  e  uma  mangueira 

verde,  (...)  encontrou  uma  xícara  no  abrigo  e  bebeu  três  xícaras  de 

água, antes de enchê­la para América.” (Boyle, 1998, p.286­267). 

A diáspora na região da fronteira pode ser simbolizada nesse trecho da narrativa 

ainda como uma espécie de curiosidade, natural no ser humano, com relação a tudo o 
que  é  proibido.  Fica  claro  que  a  construção  de  uma  barreira  física,  além  de  não  ser 
eficaz para impedir a entrada de indivíduos indesejados, suscita a curiosidade de quem 

está do outro lado do muro. 

Tudo o que Delaney escreve em sua coluna sobre o coiote pode ser aplicado à 

vida de Cândido e América nos Estados Unidos: “Um coiote, que vive na periferia da 
comunidade onde vivo, (…) aprendeu a morder até conseguir furar canos plásticos de 

irrigação sempre que sente sede”  (Boyle, 1998, p.221). Assim como o coiote, Cândido 
se  torna  um  oportunista  e  pega  o  que  conseguir,  ele  não  é  um  ladrão,  muito  pelo 

contrário, deseja trabalhar, mas quando sua filha nasce o personagem se dispõe a fazer 

qualquer  coisa  para  levar  alimento  para  casa,  mesmo  que  isso  signifique  roubar,  “O 

coiote não tem culpa: apenas tenta sobreviver, cuidar de sua vida, tirar vantagem das 
oportunidades que lhe são oferecidas.”  (1998, p. 222). Assim começa a ficar claro que 
Cândido está se adaptando ao meio ambiente da mesma forma que o coiote. 

“Colocar  armadilhas  é  inteiramente  inútil  –  mesmo  que  as  colocássemos  em 
todos os quintais do país – como já demonstraram inúmeras pesquisas.”  (1998, p.221). 

Analisando a situação do imigrante e comparando o mesmo ao coiote, Delaney poderia 

estar  se  referindo  ao  problema  da  proteção  da  fronteira  entre  os  Estados Unidos  e  o 

México.  Concluindo,  fica  claro  que  no  romance  o  coiote  é  um símbolo  definitivo  da 

imigração  ilegal.  Ainda,  o  coiote  demonstra  o  comportamento  e  o  estilo  de  vida  de 

Cândido: ambos vivem à margem da sociedade. 

Os  mexicanos  não  têm  uma  casa  para  morar,  portanto  eles  acampam  em  um 

cânion, próximo a mata onde vive o coiote. Além disso, por não conseguir trabalho, em 

uma determinada ocasião se vê forçado a procurar comida dentro de latas de lixo como 

um  animal.  Mais  tarde  invade  o  condomínio  Arroyo  Blanco  para  pegar  objetos  que



61 

possa levar para dar um pouco de conforto para sua esposa e filha: comportamentos que 

podem ser comprados aos do coiote. Talvez a comparação mais forte entre os dois seja o 

fato de nenhum deles ser bem vindo na cidade e de ambos serem “caçados”. 

A hipocrisia do multiculturalismo liberal americano com relação aos imigrantes 

é  evidente  no  romance,  a  saber:  a  exploração  e  submissão  às  quais  o  imigrante  é 

submetido  nos  Estados Unidos;  a  conduta  dos  cidadãos  americanos  que  na  realidade 

também fizeram parte de uma diáspora quando se dirigiram para o oeste e invadiram os 
territórios  que pertenciam ao México;  a  busca  talvez  inconsciente  do  povo  americano 
por sua identidade uma vez que fazem parte de um melting­pot cultural e se trata de um 
povo  resultante  de  outra  diáspora  durante  a  “descoberta”   e  “colonização”   do  Novo 

Mundo.  Essa  hipocrisia  com  relação  aos  povos  da  fronteira  é  descrita  por  Roland 

Walter, 

“Boyle,  portanto,  desmistifica  a  fachada  hipócrita  do  chamado 

multiculturalismo  liberal  norte­americano  e  a  política  neoliberal 

baseada em condições coloniais de exploração, denunciando o estado 

da mão­de­obra desterrada e móvel perseguindo um sonho americano 

construído  para  manter  o  sujeito  pós­industrial  em  movimento.  Em 

vez  de  ser  símbolos  do  chamado melting­pot  norte­americano  esses 
espaços  fronteiriços  (...)  são  zonas  de  exílio  nas  quais  os  imigrantes 

não são nem insiders nem outsiders (e, no entanto, ambos), flutuando 
entre  territórios  e  ordens  de  saber  diferentes,  condenados  a 

identidades­em­processo  e  em  busca  de  raízes  culturais.”  (Walter, 

1998, p.211). 

Através  das  lembranças  de  Cândido  e América  a  respeito  de  sua  vida  antes  e 

durante a travessia da fronteira para os Estados Unidos, podemos observar os traços da 
memória  dentro  da  narrativa.  Sobre  a  primeira  tentativa  de  travessia  da  fronteira, 

América  relata  algumas  recordações  amargas  quando  ela  e Cândido  tentavam passar 

para os Estados Unidos pela primeira vez. Ela se lembra que os dois ficaram escondidos 

“ao  lado  da  cerca  de  ferro  corrugado”   (Boyle,  1998,  p.69),  a  espera  do  sinal  do 
coiote 30 para que eles corressem e passassem através do buraco da cerca, mas o dinheiro 

30  Como  já  foi  explicado  anteriormente  “coiote”  pode  se  tratar  da  denominação  dada aos  indivíduos  – 
normalmente mexicanos – que em troca de dinheiro ajudam os imigrantes ilegais a atravessar a fronteira 
do México com os Estados Unidos.



62 

que pagaram para atravessar a fronteira “dois terços de sua economia”  (1998, p.69) foi 
em vão. 

“Foi então que os animais atacaram. (...) Uma gangue inteira, armada 

com facas, tacos de beisebol e um revólver. (...) Jogaram Cândido no 

chão  e  cortaram  os  bolsos  das  calças  dele.  Depois  com  ar  sombrio 

caíram em cima dela (...) Cândido gritou e eles o espancaram. (...). o 

helicóptero  surgiu  com  suas  luzes;  (...)  e  os  vermes  se  espalharam. 

‘Corra!  ’  Cândido  gritou.  ‘Corra!  ’  E  ela  correu  nua.  (...)  Passou  a 

noite  mais  humilhante  de  sua  vida.  Ela  ficou  lá,  parada,  nua  e 

sangrando.  Todos  a  olharam  a  vontade,  até  que  alguém  lhe  deu  um 

cobertor  para  se  proteger.  Vinte  minutos  depois,  estava  de  volta  ao 

lado mexicano da cerca.” (Boyle 1998, p.69). 

Podemos observar  neste  trecho do  romance,  em que América se  recorda desse 

episódio  humilhante  e  compara  os  saqueadores  mexicanos  com  animais,  e  que  a 

fronteira é uma zona de guerra: vemos os americanos “defendendo” seu território contra 
a  invasão  dos  povos  do  “sul”;  os  coiotes,  moradores  da  região,  que  se  aproveitam  e 
saqueiam os indivíduos que buscam incansavelmente o sonho da conquista do “norte” ; 
e o mexicano e sua corrida desesperada em busca do American Dream. 

Retomando  mais  uma  vez  às  diversas  simbologias  utilizadas  no  romance 

encontramos os muros que representam também uma metáfora à fronteira. Um muro é 
uma  barreira  física  que  pode  separar  pessoas  e  culturas.  Há  dois  muros  reais 

mencionados no livro. Um deles não é propriamente um muro de pedras ou tijolos, mas 

uma cerca no quintal dos Mossbacher como já foi dito anteriormente a fim de evitar a 

entrada  dos  coiotes.  No  entanto  conforme  se  torna  óbvio  que  as  cercas  não  são 

adequadas  para  tal propósito  eles  decidem construir  um muro. O que Boyle  pretende 

representar com a construção desse muro é a Cortina de Tortilha: a cerca de ferro que 
separa os Estados Unidos do México, uma cerca  que simboliza a  intolerância de uma 

nação com relação à outra. Uma cerca que na verdade não é eficaz porque da mesma 

forma que os coiotes continuam entrando nos quintais, os imigrantes ilegais continuarão 

encontrando meios de atravessar essa barreira. 

Além  desses  muros  “reais”  existem  ainda  “muros  simbólicos”  que  surgem  no 

decorrer da narrativa. Para tornar mais clara essa idéia do muro simbólico ou invisível, 

basta  observar  onde  os  personagens  vivem:  a  comunidade  anglo­americana  mora  na 

parte alta da montanha, enquanto que os mexicanos ilegais vivem no cânion aos pés da



63 

montanha. Essa oposição geográfica demonstra a diferença social, etnoracial e cultural 

que  separa  os  dois  grupos.  Além  disso,  esse  muro  imaginário  não  divide  apenas 

fisicamente  essas  duas  culturas,  também  reflete  seus  diferentes  status  dentro  da 

sociedade. Cândido e América por se tratarem de imigrantes ilegais pertencem à camada 

inferior  da  sociedade  e  a  comunidade  de  Arroyo Blanco  compõe  a  camada  superior. 

Assim um paralelo  pode ser  traçado com a  realidade atual da sociedade americana no 

que  se  refere  às  oportunidades  oferecidas  aos  seus  cidadãos.  Em  geral  à  população 
anglo­americana são oferecidas melhores oportunidades no que se refere aos diversos 
aspectos  sociais,  como o acesso  à educação  e ao  trabalho,  sendo muito difícil para os 

imigrantes  e  seus  descendentes  melhorarem  seu  status  na  sociedade.  Esse  contraste 

surge no  início do romance onde ainda podemos observar a  ironia utilizada pelo autor 

na  descrição  do  condomínio  Arroyo  Blanco  comparativamente  ao  acampamento  no 

cânion. 

“No  trecho  superior  do  cânion,  aninhado  na  depressão  em  forma de 

leque (...), encontra­se (...) Arroyo Blanco. Trata­se de um condomínio 

fechado,  com  campo  de  golfe,  dez  quadras  de  tênis,  centro 

comunitário e cerca de duzentas e cinqüenta casas, todas em terrenos 

de  seis mil metros  quadrados  (...) As  casas  seguem,  sem  exceção,  o 

estilo missão espanhola,  sendo pintadas num dos  três  tons de branco 

permitidos com telhados na cor de laranja” (Boyle, 1998, p.40). 

“Completaram três semanas de acampamento no cânion. Não podiam 

ficar expostos à vida nas ruas do centro de Los Angeles (...). Embora 

não  tivessem  um  teto  sobre  suas  cabeças,  nem  segurança  alguma, 

sentia­se  feliz,  pela  primeira  vez  desde  que  saíram  de  casa.  A  água 

ainda corria, a areia era limpa e o céu lá no alto era deles, só deles.” 

(Boyle, 1998, p.37) 

Ainda  com  relação  aos  muros  metafóricos  que  separam  os  imigrantes  e  os 
cidadãos  anglo­americanos  demonstrando  o  estilo  de  vida de  cada um,  destacamos:  a 
comida, o  racismo, o  “American way of  life”   e até  a  sorte  e/ou  a  falta  dela. Como  a 
comida atua como uma separação entre dois mundos que dividem o mesmo território? 

Seria  possível  responder  com  outro  questionamento:  Que  tipo  e  que  quantidade  de 

comida  pessoas  de  classes  diferentes  podem  comprar?  O  autor  contrasta  os  hábitos 

alimentares das duas famílias protagonistas: os Mossbacher fazem escolhas com relação



64 

aos  alimentos,  podem  decidir  o  quê  e  que  em  que  quantidade  desejam  comer,  essa 

fartura de alimentos é demonstrada no trecho a seguir, 

“(...)  Delaney  se  levantou  (...)  para  coar  o  café  de  Kyra,  alimentar 

Jordan com frutas, granola e biscoito com fibras (...). voltou a cozinha 

para  espremer  laranjas  (...)  enquanto Kyra  tomava  café  e  engolia  as 

doze vitaminas e os diversos suplementos minerais com meio copo de 

suco  de  laranja  espremido  na  hora.  (...)‘você  pode  escolher  o  seu 

biscoito  de  fibras:  cranberry  nut  ou  honeyberry  supreme.  Qual  dos 

dois  prefere?  Jordan  com  a  boca  cheia  de  kiwi:  ‘Papaya  coconut’. 

Kyra insistia numa dieta balanceada para o filho, com ênfase no café 

da  manhã:  frutas  frescas,  granola  com  leite  desnatado  e  levedo, 

biscoito com fibras (...).” (Boyle, 1998, p.40­41). 

Em  oposição  a  essa  fartura  a  falta  de  alimentos  é  um  problema  na  vida  de 

Cândido  e  América.  Devido  ao  desemprego,  eles  não  têm  dinheiro  suficiente  para 

comprar  comida  e  assim  não  têm  a  oportunidade  de  escolher  o  que  comer.   Eles  são 

forçados  a  comprar  alimentos  baratos  e  que  na  maioria  das  vezes  não  são  muito 

saudáveis. A situação fica ainda pior quando em determinado momento o desespero e a 

fome leva Cândido a procurar comida numa lata de lixo. O autor com isso deseja causar 

um  impacto  no  leitor  demonstrando  a  batalha  constante  pela  sobrevivência  dos 

imigrantes e a comida em abundância que está disponível para os anglo­americanos. 

“’Está  com  fome?  ’  Cândido  sussurrou,  (...)  ‘Um  latão  metálico  os 

esperava  ali,  do  lado  de  fora  da  porta  dos  fundos  e,  pelo  cheiro,  ela 

percebeu imediatamente do que se tratava. Cândido (...) avançou para 

a lata, tirou a tampa (...) Entendeu tudo: lixo iam comer lixo. Revirar a 

lata,  como  os  basureros  no  depósito  de  lixo,  pegar  os  restos  dos 
outros,  cheios  de  cuspe,  vermes  e  formigas.  Estava  louco?  (...)  Ele 

olhou em torno, rapidamente com aquela expressão preocupada, tensa 

por  um momento. Depois  relaxou.  Sua  voz  se  enterneceu.’Coma mi 

vida’  (...).  ‘Precisa  comer,  para  manter  as  forças.’”  (Boyle,  1998, 

p.244­245) 

Uma característica decorrente da diáspora é o sentimento de não­pertencimento 

que o indivíduo diaspórico procura amenizar através da busca pelo “lar”. Essa busca é 

demonstrada no romance comparativamente através das diferentes moradias dos anglo­ 
americanos e dos mexicanos ilegais. Os Mossbacher habitam em uma casa própria com



65 

quintal  e  garagem,  e  ainda  Kyra  que  trabalha  como  corretora  de  imóveis  sonha  em 

comprar  uma  casa  ainda  maior:  a  propriedade  Da  Ros.  Por  outro  lado  Cândido  e 

América acampam a céu aberto no cânion e depois de um incêndio na mata, vão morar 

em uma cabana feita por Cândido na encosta da montanha. O sonho de América é viver 

em uma casa com geladeira e fogão ­ quatro paredes e um teto – nada mais que isso. Ao 

refletirmos  a  respeito  da  insatisfação  de  Kyra  que  deseja  morar  em  uma  casa  mais 

luxuosa e na insatisfação de América que deseja morar em uma casa, percebemos que 
as aspirações das duas mulheres se aproximam e se afastam brutalmente. 

O  “muro  invisível”  que  separa  os  Mexicanos  ilegais  dos  cidadãos  anglo­ 

americanos torna­se cada vez mais visível. Além disso, Delaney que representa o ideal 

anglo­americano termina por demonstrar a discrepância entre seu discurso politicamente 

correto e suas atitudes ao generalizar o imigrante como um povo irresponsável e pouco 

civilizado:  “gente  irresponsável,  estúpida,  gente  ansiosa  para  transformar  o  mundo 
inteiro  num depósito  de  lixo,  numa  imensa Tijuana.”   (Boyle,  1998,  p.21) Sua atitude 

politicamente  correta  é  desafiada  quando  ele  atropela  o  mexicano  e  dá  a  vitima  uma 

nota de vinte dólares. 

“’O sujeito ficou bem. Quero dizer, só sofreu uns arranhões... Só isso. 

Foi embora e pronto. Dei­lhe vinte dólares’. ‘Vinte? ’ [disse Kyra]  ‘ 
antes que as palavras queimassem em sua boca, ele falou: ‘Já disse... 

era um mexicano! ’” (Boyle, 1998, p.25, grifos meus). 

O impacto causado por esse diálogo entre Delaney e Kyra é utilizado pelo autor 

para  demonstrar  o  racismo  presente  na  cultura  americana  com  relação  a  qualquer 

indivíduo  que  não  pertença  à  hegemonia  anglo­saxã.  Nesse  discurso  percebemos  o 

descaso  do  personagem  com  relação  não  só  ao  mexicano  como  a  todos  os  outros 

indivíduos que participam dessa sociedade­nação. Delaney reflete o sentimento de medo 

e aversão do americano com relação ao invasor estrangeiro, 

“Acampado.  Morando  ali.  Escondido.  Fazendo  das  árvores,  dos 

arbustos  e  do  habitat  do  parque  estadual  de  Topanga  seu  domicílio 

particular,  defecando  no  mato,  jogando  o  lixo  atrás  das  pedras 

poluindo  o  riacho,  arruinando­o  para  todos  os  fins.  Aquele  local 

pertencia ao Estado, (...) para garantir a preservação da natureza, não 

para servir de gueto ao ar livre.” (Boyle, 1998, p.20­21).



66 

O racismo é uma barreira poderosa contra os indivíduos que não fazem parte da 

hegemonia americana e esse sentimento é demonstrado na narrativa através de diversos 

personagens  incluindo  Delaney,  que  procura  esconder  esse  sentimento  em  seu 

posicionamento politicamente correto com relação à imigração, procurando demonstrar­ 

se consciente de que os próprios americanos são descendentes de imigrantes: 

“Não percebe  o  que  está  dizendo? Os  imigrantes  são  a  força motriz 

deste  país.  Somos  uma nação  de  imigrantes. Nenhum de  nós  estaria 

aqui agora, se fosse diferente.” (Boyle, 1998, p.110). 

No  discurso  de  Delaney  com  relação  aos  imigrantes  anglo­saxões  podemos 

observar  a  ideologia  presente. A  tendência  em  não  considerar  outros  descendentes  de 

imigrantes  que  participaram  da  diáspora  formadora  da  nação  está  implícita  nesse 

discurso. 

“’Nossa  sociedade  já  não  é  como  antes  –  e  não  será,  enquanto  não 

conseguirmos controlar as fronteiras. ’ As fronteiras. Delaney recuou 

(...)  vendo  aqueles  rostos  morenos  nas  esquinas  (...)  todos  eles 

gritando  suas  necessidades  humanas  com  as  bocas  cheias  de  dentes 

podres. ‘Isso é racismo Jack, e você sabe muito bem. ’” (Boyle, 1998, 

p.110). 

O fator sorte e azar são problematizados no romance, demonstrando a inversão 

de valores entre as diferentes classes sociais, “(...) seria  típico de seu ‘azar’ se o bebê 
nascesse  agora,  na  pior  hora  possível.”   (Boyle,  1998,  p.283,  grifo  meu).  Cândido  o 
tempo  todo  se  sente  assombrado  pela  “mala  suerte”  o  que  no  decorrer  do  romance 

demonstra  ser  um  fato  recorrente,  pois  o  leitor  testemunha  os  diversos  acidentes  e 

infortúnios pelos quais o personagem é submetido. Ao mesmo tempo a ironia utilizada 

pelo autor é notada mais uma vez quando o leitor percebe os diferentes sentidos de sorte 

para  Delaney  e  Cândido.  Por  exemplo,  quando  Delaney  atropela  Cândido  com  seu 

carro, Cândido acha que a culpa é de sua “mala suerte”  e Delaney se preocupa com o 

prejuízo  material  e  com  seu  “bônus  de  bom motorista” . O  contraste  e  a  inversão  de 
valores  demonstram  como  uma  sociedade  pode  ser  injusta  com  os  que  nada  têm: 
enquanto  o  casal  mexicano  vive  como  animais  selvagens  e  fica  satisfeito  quando 

consegue  o  suficiente  para  comer,  Delaney  fica  arrasado  ao  atropelar  Cândido  por 

perceber que seu “carro japonês” ficou amassado.



67 

Boyle  demonstra  como  as  atitudes  materialistas  dos  personagens  são  injustas 

quando  comparadas  ao  estilo  de  vida  do  casal  mexicano  e  demonstra  a  eterna 

insatisfação  do  ser  humano.  O  sonho  utópico  por  uma  sociedade  justa  e  melhor  é 

desconstruído  pelo  autor  durante  todo  o  romance,  o  que  Boyle  nos  mostra  é  que  o 
American Dream é uma ilusão. Podemos finalmente afirmar que o American Dream, se 
tornou hoje  o  sonho  e  o  pesadelo  de muitos,  tanto  dos  anglo­saxões,  como de outros 

cidadãos “hifenizados” que vivem nos Estados Unidos legal ou ilegalmente. A tentativa 
de conter a imigração na fronteira pulsante com o México torna esse sonho ainda mais 

real e presente no imaginário do mexicano e de cada indivíduo que arrisca sua vida na 

tentativa de transpor a Cortina de Tortilha.



68 

CAPÍTULO IV 

BELOVED e THE TORTILLA CURTAIN: uma análise compar ativa 

“Dentre os grupos de gente de cada sociedade, as pessoas distinguem aqueles que são minha gente, ou são 

mais minha gente, dos que não são tanto minha gente. Esta distinção entre nós e o eles, de certa forma, 

ordena os elementos humanos no cenário universal.” – Rober t Redfield. 

I, too, sing America. 

I am the darker brother. 
They send me to eat in the kitchen 
When company comes, 
But I laugh, 
And eat well, 
And grow strong. 

Tomorrow, 
I'll be at the table 
When company comes. 
Nobody'll dare 
Say to me, 
"Eat in the kitchen," 
Then. 

Besides, 
They'll see how beautiful I am 
And be ashamed­­ 

I, too, am America. 

Langston Hughes – I too, Sing Amer ica.



69 

4.  BELOVED e THE TORTILLA CURTAIN: uma análise comparativa 

Apesar dos dois romances se desenrolarem nos EUA, a diáspora, a memória e a 

transculturação se apresentam de maneiras distintas no romance de Morrison e de Boyle 

à  medida  que  não  somente  os  personagens  se  encontram  em  épocas  diferentes,  mas 

também  carregam  uma  historia  cultural  que  não  estão  igualmente  dispostas.  A 

autonomia  de  cada  grupo  étnico  representado  nos  romances  é  determinada  pela 

alteridade  devido  à  fragmentação  das  paisagens  culturais  de  classe,  gênero,  etnia  e 

nacionalidade. A diáspora vivida pelo casal em The Tortilla Curtain e pelos africanos e 
seus descendentes em Beloved difere por  se tratar de povos distintos e principalmente 
pela questão geográfica e histórica. 

Os  dois  povos  –  africano  e  mexicano  –  dentro  dos  contextos  históricos  e 

culturais  que  são  apresentados  nos  romances  passaram por  transformações,  devido  ao 

contato com o  outro nos processos diaspóricos durante o período colonial. Esses dois 
povos  –  ou  o  resultado  nunca  realizado  dos  encontros  multiculturais  formadores  dos 

mesmos  –  colaboram  sobremaneira  para  a  formação  étnica  do  povo  norte­americano, 

embora sejam discriminados e não sejam bem aceitos na sociedade estadunidense. 

No que tange a similaridades no modo como os povos mexicanos e africanos se 

enxergam no rol da memória diaspórica,  faz­se  importante observar  também a questão 

da  condição  de  colonizado.  Os  europeus  impuseram  costumes  a  partir  da  relação  de 

poder  intrínseca  a  sua  condição  de  "dominadores".  Embora  a  relação  de  poder  se 

perpetue  na  memória  diaspórica  e  ao  longo  das  várias  transformações  pelas  quais 

passaram, ostentam uma tradição a partir da qual se identificam ou buscam se identificar 

no entrelaçamento dos costumes. A partir deste ponto de vista, há uma semelhança na 

memória diaspórica do mexicano e do africano ou do afro­descendente que dividem ao 

longo da historia a condição de povos colonizados e oprimidos. 

A presença do descendente do europeu representado pelo anglo­saxão nos dois 

romances determina essa relação de poder. A hegemonia do caucasiano sobre as etnias 

“colonizadas”  é  problematizada  nos  dois  romances.  Os  tratamentos  abomináveis  aos 

quais os mexicanos os africanos e seus descendentes são submetidos demonstram que: 

no  processo  de  expansão  européia  milhões  de  indivíduos  que  originalmente  não 

participavam  de  uma  cultura  homogênea  “ foram  conscritos  em  um  único  sistema 

econômico  e  altamente  uniformizado  em  seus modos  de  ser  e  viver”   (Ribeiro,  2007,



70 

p.70)  –  esses  indivíduos  diaspóricos  que  também passaram –  e  ainda  passam –  pelo 

processo  de  transculturação  se  colocaram  como  o  ideal  estético  e  social,  oprimindo 

aqueles que lhes são diferentes na língua e na cor da pele. 

A memória ocorre nos romances de maneira distinta: em Beloved a personagem 
Sethe deseja esquecer o passado, mas  sua mente se  nega a  fazê­lo, o passado  retorna 
sempre como o movimento das águas e das marés;  já em The Tortilla Curtain a busca 

por  um  futuro  melhor  através  do  American  Dream  faz  com  que  os  personagens  se 
lembrem das dificuldades e dos infortúnios vividos antes de atravessarem a fronteira do 
México com os Estados Unidos e desejem ardentemente permanecer no  lado  norte da 
fronteira para alcançar seu sonho de prosperidade, para Roland Walter, 

”O sonho de assimilação cultural de Cândido e América colidem com 

o monoculturalismo anglo, o nacionalismo xenófobo que afirma uma 

imagem  racialmente  codificada  de  norte­americanidade”  (Walter, 

1998, p.210). 

A impossibilidade de esquecer em Beloved torna­se um obstáculo para qualquer 
possibilidade de  futuro. Por outro  lado, Cândido em The Tortilla Curtain  vislumbra o 
futuro  através  do American Dream. A  esperança  e  a  crença  no  sonho  americano  não 
permitem que o personagem de Boyle desista desse sonho e tampouco atenda aos apelos 

de América para que eles voltem para o México. 

Existem  ainda  outros  aspectos  em  comum –  como  a  existência  das  filhas  dos 

personagens que morrem ainda bebês, a saber: Amada (Beloved) e Socorro (The Tortilla 
Curtain). Amada é assassinada de forma trágica pela mãe. América – a mãe de Socorro 

– perde a filha na enchente. Observamos que as duas meninas estavam nos braços das 

mães  quando morreram. Há  ainda  outro  ponto  em  comum:  Socorro  morre  afogada  – 
como morreram muitos africanos durante a  travessia do Oceano Atlântico – enquanto 

Amada retorna reencarnada de dentro das águas do riacho – representando a memória 

coletiva dos  negros afogados e/ou escravizados. A presença da água é  importante nos 

dois romances: Cândido e América vivem no cânion à beira de um rio; Sethe atravessa o 

Rio  Ohio  para  chegar  à  casa  da  Rua  Bluestone,  124.  Os  afogados  são  citados  em 
Beloved  relembrando  os  muitos  indivíduos  que  foram  jogados  ao  mar  durante  a 
travessia  do  Oceano  Atlântico.  A  memória  dos  africanos  diaspóricos  está  repleta  de 

afogados.  Portanto,  a  morte  de  Socorro,  afogada  durante  a  enchente  na  região  da



71 

Califórnia,  nos  possibilita  uma  relação  entre  os  dois  romances.  Além  disso,  ao 

pensarmos  na  diáspora  observamos  que  apesar  do mexicano  não  atravessar  o  oceano 

para  se  dirigir  aos  Estados  Unidos,  foi  através  do  Oceano  Atlântico  que  seus 

antepassados europeus chegaram à terra de seus ancestrais astecas. 

Nas  narrativas  analisadas  existe  um  “personagem”  igualmente  importante:  a 
casa.  Em Beloved  a  casa  da  Rua  Bluestone  124  é  uma  presença  viva. Morrison  lhe 

atribui sentimentos humanos como o rancor, a agitação, e a quietude. A casa onde vive 

Sethe, Denver, Amada  e Paul D,  é  um “abrigo”   carregado de memórias  de  negros  e 
onde  os  personagens  se  protegem  e  são  atacados  por  diversos  tipos  de  intempéries: 

psicológicas, sociais e até as climáticas. Em The Tortilla Curtain há a ausência da casa 

para  os  personagens  mexicanos.  O  American  Dream  para  os  personagens  mexicanos 
pode ser representado pelo desejo e pela busca inatingível do “lar”, uma casa com água 

corrente, banheiro, quatro paredes e um teto. 

Outra semelhança é o fato dos personagens serem perseguidos e caçados – Sethe 

durante sua  fuga da Doce Lar, e Cândido quando está acampado na encosta do morro 

próximo ao condomínio Arroyo Blanco. A morte de Amada e de Socorro acontece no 

momento  em  que  Sethe  e  Cândido  são  encontrados  por  seus  perseguidores  nos 

respectivos romances. 

A  discriminação  e  os  maus  tratos  pela  sociedade  de  chegada  são  temas 

recorrentes nas duas obras. O  fato de Toni Morrison ser uma mulher afro­americana e 

ter  sido  premiada  com  o  Nobel  de  Literatura  pelo  romance  Beloved  nos  mostra  que 
diferentemente  dos  mexicanos  e  seus  descendentes,  os  afro­americanos  por  meio  de 

seus representantes mais significativos e de muitas  lutas “sócio­culturais” conseguiram 

algum  reconhecimento  na  sociedade  estadunidense  e  se  encontram  em  “melhor” 

situação que os mexicanos ilegais, e principalmente não podemos deixar de nos referir à 

eleição ocorrida em 2008 que colocou pela primeira vez na história dos Estados Unidos 

um presidente afro­descendente – Barack Obama – na Casa Branca. 

Podemos inferir ainda que, devido ao fato de T. C. Boyle ser anglo­americano e 

tratar  em  seu  romance  dos  problemas  dos  mexicanos  ilegais,  algumas  camadas  da 

sociedade norte­americana já demonstram preocupação com a problemática da diáspora 

dos  mexicanos  em  direção  aos  Estados  Unidos.  A  discriminação  sofrida  pelos 

mexicanos e seus descendentes que vivem na Califórnia é tema recorrente na literatura 

norte­americana  através  de  alguns  de  seus  representantes  como:  Glória  Anzaldúa, 

Rafael  Pérez­Torres,  Guillermo  Gómes­Peña  entre  outros.  Ainda,  muitos  filmes



72 

atualmente  demonstram  essa  intolerância  na  fronteira  fortemente  militarizada  que 

protege os Estados Unidos contra os imigrantes  ilegais 31 , essa  luta por seus direitos, e 

principalmente  pelo  direito  de  atravessar  a  “Cortina  de  Tortilha”  que  os  fere  e 
envergonha é um projeto em curso que devagar está chegando à mente e aos corações 

de muitos cidadãos norte­americanos. 

31 Podemos citar: A Day Without a Mexican (2004) de Sergio Arau; Spanglish (2004) de James L. 
Brooks; Crossing­Over (2009) de Wayne Kramer; entre outros.



73 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

“Devemos enxergar o Outro em nós mesmos, para tomarmos consciência de sua presença, necessária e/ou 

muitas vezes incômoda, mas acima de tudo, uma presença profundamente real”. – Octávio Paz



74 

Através  das  análises  dos  romances  Beloved  e  The  Tortilla  Curtain,  podemos 
destacar a existência de um ponto em comum demonstrado nas narrativas: a tendência a 

separar  as  pessoas  por  raça,  gênero,  etnia  ou  classe  social.  Uma  das  problemáticas 

levantadas  na  introdução  desse  campo  dissertativo  foi:  como  se  daria  a  formação  de 

uma nação economicamente dominante e como o poder que é legitimado pelo resto do 

mundo  se  relaciona  com  a  produção  da  verdade  e  age  através  de  um  povo  novo 

constituído por etnias diferentes ainda em busca de sua identidade? 

Para tentarmos dar uma resposta admissível a esse questionamento teríamos que 

buscar na  história da humanidade o papel que o europeu designou na colonização das 

nações  no  Novo Mundo.    Pois  devemos  compreender  “que  a  história  do  homem  nos 

últimos  séculos,  é  principalmente,  a  história  da  expansão  da  Europa  Ocidental”  
(Ribeiro,  2007,  p.47). O projeto  colonizador  da  Europa  através  de ondas  de  cobiça  e 
violência atingiu em diversos níveis  sociais, políticos e econômicos cada povo e cada 

indivíduo que entrou em contato com seus ideais de poder, de riqueza e de justiça entre 

outros. 
“Nenhum processo  civilizatório  anterior  se  revelara  tão  vigoroso  em 

sua  energia  expansionista,  tão  contraditório  em  suas motivações,  tão 

dinâmico  em  sua  capacidade  de  renovar­se,  tão  eficaz  em  sua  ação 

destrutiva, nem tão fecundo como matriz de povos e nacionalidades.” 

(Ribeiro, 2007, p. 47). 

Partindo do que Ribeiro nos demonstra com relação ao povo europeu, passamos 

a nos referir como povos transplantados 32 : os povos que participaram da diáspora para 

as  Américas,  formados  por  contingentes  de  europeus  que  vieram  com  suas  famílias, 

com  a  intenção  de  reconstruir  sua  vida  econômica  e  social  e  que  partilhavam  dos 

mesmos ideais estéticos – através da brancura da pele – e linguísticos – principalmente 

através  da  língua  inglesa.  Esses  povos  transplantados  tiveram  uma  característica 

peculiar:  não  se  “misturaram” ,  ou  melhor,  não  se  “entrecruzaram”   com  os  povos 
nativos  ou  povos  testemunho  nem  com  os  escravos  africanos  e  procuraram  se 
estabelecer em regiões de clima temperado – similar ao clima europeu. Em geral esses 

povos obtiveram melhores  chances  de prosperidade.  Fica  claro  que  foi  o  que ocorreu 

com os países norte­americanos, a saber: Estados Unidos e Canadá. 

32 Para saber mais sobre povos transplantados, povos novos e povos testemunho ver Ribeiro (2007).



75 

Apesar  de  essa  explicação  ser  recorrente  a  respeito  do  “desenvolvimento” dos 

Estados  Unidos  em  comparação  ao  “subdesenvolvimento”  dos  outros  países  que 

pertencem  às  Américas,  Ribeiro  nos  ajuda  a  desconstruir  essa  explicação  “simplista” 

com relação à formação dos Estados Unidos, sem negar, porém a veracidade dos fatos 

descritos acima. 

“(...)  devemos  assinalar  outros  fatores  gerais  de  diferenciação  ou 

aproximação  dos  povos  transplantados  em  relação  às  demais 
configurações  histórico­culturais  das  Américas,  provavelmente  mais 

explicativos  dos  respectivos  modos  de  ser  do  que  os  tão  alegados 

diferenciadores  climáticos,  raciais  e  religiosos.  Dentre  eles 

sobressaem,  no  caso  dos  povos  transplantados  do  norte,  o  fato  de 
serem resultantes de projetos de autocolonização de novas  áreas, em 

oposição ao caráter exógeno dos empreendimentos que deram lugar às 

outras  configurações:  a  subjugação  e  o  avassalamento  de  sociedades 

culturalmente  muito  avançadas,  sobre  as  quais  o  conquistador  se 

implantou  como  uma  nova  classe  dominante,  no  caso  dos  povos 
testemunho;  e  o  povoamento  através  da  escravização  de  índios  e 
negros  aliciados  para  a  exploração  agrícola  ou mineira, no  caso  dos 
povos novos.” (Ribeiro, 2007, p.367). 

Concordando  com  Ribeiro  no  que  diz  respeito  da  autocolonização  dos  povos 
transplantados,  e  a  ocorrência  de  outro  tipo  de  hibridismo  na  formação  da  nação 
estadunidense  –  uma  vez  que  os  povos  que  lá  se  estabeleceram  procuraram  não  se 

miscigenar com os povos nativos e africanos – observamos então que ocorreu a crença 

na superioridade e na hegemonia caucasiana em detrimento dos povos diferentes a eles 

na  cor  da  pele  e  no  idioma  falado. Crença  que  é  reforçada pelo  poder  econômico  da 

nação norte­americana, atingido através do desenvolvimento industrial e capitalista. 

Devido  aos  Estados  Unidos  terem  se  tornado  uma  superpotência  mundial,  a 

produção  da  verdade  é  legitimada  no  mundo  “globalizado”  através  de  seu  poder 
econômico.  Esse  poder  econômico  atrai  milhares  indivíduos  provenientes  de  nações 

mais pobres – como no caso dos mexicanos – em busca da prosperidade que pode ser 

traduzida pelo dito American Dream. 

Retomando á  formação das nações americanas e sua relação com a chegada do 
outro  –  através  da diáspora  –devemos  ressaltar  a  importância  da  alteridade  como  foi 
dito anteriormente, partindo do pressuposto básico de que todo homem social interage e



76 

interdepende de outros indivíduos. Darcy Ribeiro em entrevista para o documentário O 
Povo Brasileiro 33 ,  afirmou que  “não há nada mais  forte que uma etnia” . No entanto, 

através  da  análise  dos  romances  e  através  do  fenômeno da  transculturação  é  possível 

afirmar  que  uma  etnia  pode  apresentar  aspectos  vulneráveis.  Tal  vulnerabilidade  se 

mostra  no  momento  em  que  uma  cultura  entra  em  contato  com  outra  e  há  o 

entrecruzamento  entre  elas.  Nesse  entrecruzamento  a  etnia  se  transfigura  e  passa  a 

perder parte de sua identidade e a fundir­se com a outra. A partir de então forma­se algo 

novo transformado e transfigurado e em constante processo de transformação. 

No  decorrer  dessa  dissertação  procurei  demonstrar  entre  outras  coisas  a 

importância  do  Oceano  Atlântico  na  formação  e  na  identidade  dos  povos  afro­ 

americanos e mexicanos através da ficção de Morrison e Boyle. Muito também foi dito 

a respeito da  fronteira que une e separa os mexicanos dos norte­americanos. Podemos 

ainda pensar no Oceano Atlântico como uma metáfora a todas as fronteiras que unem e 

separam  nações  e  culturas.  Através  de  uma  “literatura  revisionista”   (Walter,  2009, 

p.260), autores como Toni Morrison e T. C. Boyle procuram resgatar a  identidade e a 

dignidade  de  povos  transculturados  por  meio  da  “história,  memória,  identidade, 
cultura,  discurso  e  episteme”   (Walter,  2009,  p.260). A  literatura  ainda  pode  ser  uma 

ferramenta elucidativa que complementa a história e possibilita uma série de reflexões a 

respeito  da  condição  humana. Beloved  e The Tortilla Curtain,  portanto  nos  oferecem 
um diálogo entre culturas e nos permitem visualizar um espaço transcultural através das 

utopias das sociedades americanas. 

Concluo  levantando  as  seguintes  questões:  Como  evitar  as  perdas  e  a  dor 

causadas  pela  diáspora  e  o  decorrente  encontro  de  povos  e  etnias  diferentes?  Como 

apagar  da  memória  dos  povos  diaspóricos  os  traumas  vivenciados  por  seus 

antepassados?  Como  manter  os  laços  de  sangue  e  de  identidade  com  os  povos 

dizimados pelo conquistador europeu? E finalmente deixo aberta a discussão a respeito 

de  que  maneira  a  literatura  nos  ajuda  a  compreender  os  povos  (trans)  formadores  e 
(trans) formados pela da diáspora através do Oceano Atlântico? 

33  DVD:  O  POVO  BRASILEIRO  da  obra  de  Darcy  Ribeiro  ­  Uma  co­produção  da  Superfilmes,  TV 
Cultura, GNT e Fundar,  documentário  que  foi  transformado  e que  traz  os  10  programas  de  uma  série 
baseada no livro de Darcy Ribeiro: O Povo Brasileiro, onde o autor investiga a formação do nosso povo.



77 

BIBLIOGRAFIA 

ADAMS, James T. The Epic of América. New York: Simon Pubns, 2001. 

______________.  A  Epopeia  Americana.  São  Paulo:  Companhia  Editora  Nacional, 
1940. 

AGNEW, V. Diaspora, Memory and Identity: a search  for Home. Toronto: University 
of Toronto Press, 2005 

ANZALDÚA,  Gloria.  Borderlands  /  La  Frontera:  The  New Mestiza.  San  Francisco: 
Aunt Lute Books, 1987. 

BAKHTIN, MIKHAIL. The Dialogic Imagination. Trans. Caryl Emerson and Michael 

Holquist. Ed. Michael Holquist. Austin: University of Texas Press, 1981. 

BHABHA, HOMI K. O Local da Cultura. Tradução de Myriam Ávila, Eliana Lourenço 

de Lima Reis, Gáucia Renate Gonçalves. Belo Horizonte. Ed. UFMG, 1998 

BOSI,  ECLÉA.  Memória  e  Sociedade:  Lembranças  de  velhos.  10ª  Ed.  São  Paulo: 
Companhia das Letras, 1994. 

BOYCE  DAVIES,  CAROLE.  Black  Women,  Writing  and  Identity.  New  York: 
Routledge, 1994. 

BOYLE T. C. The Torilla Curtain. New York: Penguin, 1996. 

___________.  América.  Tradução  de  Celso  Nogueira.  São  Paulo.  Companhia  das 
Letras,1998. 

BRUNEL, P.; PICHOIS, C. & ROUSSEAU, A. M. Que é literatura comparada? Trad. 
C. Berretini. São Paulo: Editora Perspectiva, 1993. 

CALDERÓN,  HECTOR;  SALDÍVAR,  JOSÉ  DAVID  (org.).  Criticism  in  The 
Borderlands: Studies in Chicano Literature, Culture, and Ideology. 2ª ed. USA: Duke 
University Press, 1994. 

CAMPOS, MARIA CONSUELO CUNHA. Escrita e militância: a escritora negra e o 
movimento negro brasileiro.



78 

http/:www.amulhernaliteratura.ufsc.br/06julho/artigo_maria_consuelo.htm. Acesso em 

10/03/2008. 

CÂNDIDO, A. Literatura e Sociedade. 3 a ed. São Paulo: Cia Nacional, 1973 

.O estudo analítico do poema. São Paulo, FFLCH­USP, s/d. 

CARVALHAL, T. F. Literatura comparada. São Paulo: Ática, 1998. 

_______. Literatura comparada no mundo: questões e métodos. Porto Alegre: L&PM 

Ed., 1997. 

CHURCHWARD,  JAMES. O Continente  Perdido  de MU.  Livraria  Editora HEMUS. 

São Paulo. 

CLIFFORD,  James.  Routes:  Travel  and  Translation  in  the  Late  Twentieth  Century. 
Cambridge: Harvard UP, 1997. 

CORDIVIOLA,  ALFREDO.  (org.).  Um  projeto  Inacabado:  identidades  latino­ 
americanas no ensaio do século 20. IN: PINHO, KÁTIA. América Latina: Ed. Bagaço. 
Recife. 2001. 

COSTA, ANTONIO LUIZ MONTEIRO DA  ­ Colaborador da revista Carta Capital ­. 

http://antonioluizcosta.sites.uol.com.br/Historia1500.htm#%C3%ADndice.  Acesso  em 

15 de janeiro de 2010. 

COSTA, SÉRGIO. Dois Atlânticos. Teoria Social, anti­racismo, cosmopolitismo. Belo 
Horizonte. Ed. UFMG, 2006 

COUTINHO, E. F. & CARVALHAL, T. F. Literatura comparada – textos fundadores, 
Rio de Janeiro: Rocco, 1994. 

DERRIDA, JACQUES. Gêneses, genealogias, gêneros e o gênio. Porto Alegre: Sulina, 
2005. 

EAGLETON, TERRY. A Idéia de Cultura. Editora Unesp. São Paulo, 2005 

ELIADE, MIRCEA. Mito e Realidade. Debates. 4ª. Ed. São Paulo: Perspectiva, 1994. 

FOUCAULT, MICHEL. Org.  e Trad. MACHADO, ROBERTO. Microfísica do Poder. 
8ª ed. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1979.

http://antonioluizcosta.sites.uol.com.br/Historia1500.htm


79 

GARCÍA, ALMA. M. (org.). Chicana Feminist Thought: the Basic Historical Writings. 
London: Routledge. 1997. 

GILROY, PAUL. O Atlântico Negro. Modernidade e dupla consciência, São Paulo, Rio 

de  Janeiro,  34/Universidade  Cândido  Mendes  –  Centro  de  Estudos  Afro­Asiáticos, 

2001. 

GUEDES  DE  OLIVEIRA,  M.  (org.).  Brasil  e  EUA  no  Novo  Milênio.  Núcleo  de 
Estudos Americanos – NEA/UFPE. Recife­PE, 1998. 

GÓMES­PEÑA,  GUILLERMO.  Warrior  for  the  Gringostroika.  Canadá:  Graywolf 
Press,1993. 

HALL,  STUART.  Da  diáspora:  identidades  e  mediações  culturais.  Belo  Horizonte: 
Editora da UFMG, 2003. 

_______________.  Cultural  Identity  and  Diaspora.  IN:  MIRZOEFF,  NICHOLAS. 
Diáspora and Visual Culture. Ed. Routledledge. London/New York. 200. Cap.1.p. 21 – 
33. 

HUA, ANH. Diáspora and Cultural Memory. IN: AGNEW,V. Diáspora, Memory and 
Identity:  a  search  for Home. Toronto: University  of Toronto Press,  2005. Cap.  7.  p. 
191­207. 

IANNI, OCTAVIO. Teoria de  la Globalización. http://books.google.com/books?hl=pt­ 

BR&lr=&id=BUqzdv­07i0C&oi=fnd&pg=PA3&ots=Zc_1UlnLfR&sig=XC­ 

rCkeX8k8aB0­T0fpodvTiVqE#PPA7,M1. Acesso em 11 de abril de 2009. 

LAPLANTINE, FRANÇOIS. Marie­Agnès Chauvel, Maria  Isaura Pereira  de Queiróz 

(colaboradoras) Aprender Antropologia. Editora Brasiliense 2000. 

LEON­PORTILLA,  MIGUEL.  Visión  de  los  vencidos.  Relaciones  indígenas  de  la 
Conquista, Mexico. 1959. 

_____________. Imagen del México antíguo, Buenos Aires. 1963. 

LIMA, ALDO de. DANTE ALIGHIERI: conteúdos de um trajeto antropológico. Recife: 
Editoria Universitária da UFPE, 2007.

http://books.google.com/books?hl=pt-BR&lr=&id=BUqzdv-07i0C&oi=fnd&pg=PA3&ots=Zc_1UlnLfR&sig=XC-rCkeX8k8aB0-T0fpodvTiVqE


80 

MADJAROF,  ROSANA.  IN:  O  Mundo  dos  Filósofos:  Heráclito  de  Éfeso. 

www.mundodosfilosofos.com.br/heraclito.htm. Acesso em 20/10/2009 

MORRISON, T. Beloved. New York: Alfred A Knopf, 1998. 

MORRISON, T. Amada. Trad. José Rubens Siquiera, São Paulo: Compañía das Letras, 
2007. 

NITRINI, S. Literatura comparada. São Paulo: EDUSP, 1997. 

ORTIZ, F. Contrapunteo Cubano del Tabaco y el Azúcar. Madrid: Cátedra, 2002. 

PAZ, OCTAVIO. O Labirinto da Solidão e Post. Scriptum.  2ª ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1984. 

PEIRANO, MARIZA: A Alteridade em Contexto: A Antropologia como Ciência Social 
no Brasil. http://www.unb.br/ics/dan/Serie255empdf.pdf ­ acesso em 14/10/2008 

PÉREZ­TORRES,  RAFAEL.  “Refiguring  Aztlán” .  Post  Colonial  Theory  and  The 
United  States:Race,  Ethnicity,  and  Literature.  Ed. Amritjit  Singh  and  Peter  Schmidt. 
Jackson: University  Press of Mississippi, 2000. 103­121. 

PERRONE­MOISÉS, L. Altas Literaturas. São Paulo: Companhia das Letras, 2003 

RIBEIRO, DARCY. As Américas e a Civilização – Processo de formação e causas do 
desenvolvimento  desigual  dos  povos  americanos.  São  Paulo:  Companhia  das  Letras, 
2007. 

__________________. O Povo Brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. 5ª ed. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

RIBEIRO,  RONILDA  IYAKEMI.  Cosmic  Time  and  Individual  Time  in  Yoruba 

Thought and Life. África ­ Revista do Centro de Estudos Africanos, São Paulo, n. 18:19 
(1), p. 241­250, 1996. 

SILVA,  TOMAZ  TADEU  (org),  Stuart  Hall,  Kathryn  Woodward.  Identidade  e 
Diferença. A Perspectiva dos Estudos Culturais. Petrópolis, RJ: Vozes, 2000. 

SINGH, AMRITJIT; SCHMIDT, PETER  (org.). Postcolonial Theory  and The United 
States: race, ethnicity, and literature. University Press of Mississippi. USA, 2000.

http://www.mundodosfilosofos.com.br/heraclito.htm


81 

TODOROV,  TZVETAN.  Perroni­Moisés,  Beatriz  (col.).  A  Conquista  da  América  a 
Questão do Outro. 3ªed. Martins Fontes. 2003. 

TYRRASCH,  D.  Toni  Morrison’s  Beloved  and  Postmodern  Feminism.  Revista 
Investigações, UFPE. Recife, 5:20­28. 1995 

UREÑA, PEDRO HENRIQUEZ. História de La Cultura em La América Hispânica. 8ª 
ed. Fondo de Cultura Econômica. México. 1966. 

WALTER,  ROLAND.  Narrative  Identities:  (Inter)  Cultural  In­  Bettweenness  in  the 
Americas. Peter Lang. Bern. 2003. 

___________________.  Afro­América:  Diálogos  Literários  na  Diáspora  Negra  das 
Américas. Coleção Letras. Bagaço, 2009. 

___________________.  Fronteira  e  Espaços  Fronteiriços  Interamericanos. Disponível 

em  <http://www.er.uqam.ca/nobel/gricis/actes/utopie/Walter.pdf>.  Acesso  em:19 

nov.2007. 

____________________.  Rosto  Colado:  A  Dança  Fronteiriça  do  Contraditório 

Processo de Significação nos Estados Unidos . IN: Guedes Oliveira, Marcos. Brasil no 
Novo Milênio. Núcleo de estudos Americanos – NEA/UFPE. Recife­PE. 1998. p. 209 – 
231. 

______________________. Magical  Realism  in Contemporary Chicano  Fiction:  Ron 
Arias,  The  road  to  Tamanzuchale  (1975); Orlando Romero, Nambé­year  one  (1976); 

Miguel Méndez M. The dream of Santa María de las Piedras (1989)/ Roland Walter. – 

Frankfurt am Main: Vervuert, 1993. 

______________________.  Transferências  Interculturais:  Notas  sobre  Trans­Cultura, 
Multi  Cultura,  Diásporas  e  encruzilhadas.  Revista  Sociopoética,  vol.1,  Art.  5.  2006 

Disponível: 

http://www.uepb.pb.gov.br/eduep/sociopoetica/publicacoes/v1n1/v1n1_artigo05.html 

Acesso em: 19.nov.2007.

http://www.er.uqam.ca/nobel/gricis/actes/utopie/Walter.pdf
http://www.uepb.pb.gov.br/eduep/sociopoetica/publicacoes/v1n1/v1n1_artigo05.html


82 

SITES NA INTERNET: 

BLOG ÁREA MILITAR: http://www.areamilitar.net/HISTbcr.aspx?N=47 acesso em 

13/08/2009 

BOYLE, T. C. Website: http://www.tcboyle.com/index.html?2 . Acesso em 20/10/2009. 

CULTURA YORUBÁ: 

http://biblioafrogriot.blogspot.com/2009/11/sikiru­salami­king­cantico­dos­orixas.html 

http://www.lendas.orixas.nom.br/artigos_jose_ribas.htm 

http://ocandomble.wordpress.com/2008/05/17/abiku/ ­ Acesso em 15/12/2009. 

REVISTA GALILEU. nº 103. http://galileu.globo.com/edic/103/con_livro2.htm acesso 

em 15/12/2009.

http://www.areamilitar.net/HISTbcr.aspx?N=47
http://www.tcboyle.com/index.html?2%20
http://biblioafrogriot.blogspot.com/2009/11/sikiru-salami-king-cantico-dos-orixas.html
http://www.lendas.orixas.nom.br/artigos_jose_ribas.htm
http://ocandomble.wordpress.com/2008/05/17/abiku/
http://galileu.globo.com/edic/103/con_livro2.htm

