
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS – GRADUAÇÃO EM LETRAS 

MESTRADO EM TEORIA DA LITERATURA 

O OLHAR MODERNO SOBRE TEMAS 

RECORRENTES 

O AMOR E O TEMPO NA POESIA DE MURILO MENDES 

SALMO SÓSTENES PONTES 

RECIFE – 2007

Aviso
AVISO 

O autor é o titular dos direitos autorais da obra que você está acessando.
Seu uso deve ser estritamente pessoal e/ou científico.
Fica proibido qualquer outro tipo de utilização sem autorização prévia do titular dos direitos autorais.




UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS – GRADUAÇÃO EM LETRAS 

MESTRADO EM TEORIA DA LITERATURA 

O OLHAR MODERNO SOBRE TEMAS 

RECORRENTES 

O AMOR E O TEMPO NA POESIA DE MURILO MENDES 

Dissertação  apresentada  à  Universidade  Federal  de 

Pernambuco,  Centro  de  Artes  e  Comunicação, 

Departamento de Letras,  como  requisito  para  obtenção  do 

título de Mestre em Teoria da Literatura,  sob a orientação 

da Profª. Dra. Lucila Nogueira 

SALMO SÓSTENES PONTES



Pontes, Salmo Sóstenes 
O olhar moderno sobre temas recorrentes: o amor 

e  o  tempo  na  poesia  de  Murilo  Mendes  /  Salmo 
Sóstenes Pontes.  –  Recife : O Autor, 2007. 

114 folhas 
Dissertação  (mestrado) – Universidade Federal  de 

Pernambuco. CAC. Teoria da Literatura, 2007. 
Inclui bibliografia. 
1.  Literatura  brasileira.  2.  Amor.  3.  Tempo.  I. 

Mendes, Murilo – Crítica e interpretação. II. Título. 

869.0(81) 
CDU (2.ed.) 

UFPE 
869 

CDD (22.ed.) 
CAC2007­ 26



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS – GRADUAÇÃO EM LETRAS 

MESTRADO EM TEORIA DA LITERATURA 

O OLHAR MODERNO SOBRE TEMAS 

RECORRENTES 

O AMOR E O TEMPO NA POESIA DE MURILO MENDES 

Dissertação apresentada à Universidade Federal de Pernambuco, 

Centro de Artes e Comunicação, Departamento de Letras, como 

requisito  para  obtenção  do  título  de  Mestre  em  Teoria  da 

Literatura, sob a orientação da Profª. Dra. Lucila Nogueira



Tudo  cura  o  tempo,  tudo  faz  esquecer,  tudo  gasta,  tudo  digere,  tudo 
acaba.  Atreve­se  o  tempo  à  colunas  de  mármore,  quanto mais  a  corações  de 
cera! São as afeições como as vidas, que não há mais certo sinal de haverem de 
durar  pouco,  que  terem  durado  muito.  (...)  Por  isso  os  antigos  sabiamente 
pintaram  o  amor menino:  porque  não  há  amor  tão  robusto  que  chegue  a  ser 
velho.  De  todos  os  instrumentos  com  que  o  armou  a  natureza,  o  desarma  o 
tempo. Afrouxa­lhe o arco, com que já não atira; embota­lhe as setas, com que já 
não fere; abre­lhe os olhos, com que vê que não via; e faz­lhes crescer as asas 
com que voa e foge. A razão natural de toda essa diferença é porque o tempo tira 
a novidade às coisas, descobre­lhe os defeitos, enfastia­lhe o gosto, e basta que 
sejam usadas  para  não  serem  as mesmas. Gasta­se  o  ferro  com o  uso,  quanto 
mais o amor? O mesmo amar é causa de não amar e ter amado muito, de amar a 
menos. 

Padre Antônio Vieira



AGRADECIMENTOS 

Profª.  Drª.  Lucila  Nogueira  pela  orientação  firme,  porém 
compreensiva,  e,  sobretudo,  por  revelar  a  essência  de  uma  verdadeira 
professora: mestra e companheira; 

Profª.  Drª.  Ermelinda  Ferreira  pela  leitura  atenta,  crítica  e 
afetiva  do  texto  e,  principalmente,  por  ter  proporcionado,  durante  a  sua 
disciplina Bases  da Teoria Literária,  a  realização de um antigo projeto de 
trabalho; 

Prof.  Dr.  Francisco  Roberto  Silveira  de  Pontes Medeiros  pelas 

valiosas  contribuições  dadas ao  texto  e por  ter mostrado que a postura de 
avaliador não exclui a conduta de respeito ao ser humano; 

Amigos  e  Amigas  (anônimos  nos  coletivos mas  não  omitidos  na 
lembrança): muito por vocês cheguei onde cheguei, terminei o que comecei. 
Cada  encontro  ou  reencontro  tornou  possível  superar  as  decepções  e  os 
desencantos da “Vida em comunidade” ; 

José  de  Souza  (Amigo  das  horas  difíceis  e  presença  inesperada 
quando a ausência e o silêncio pareciam justos e definitivos) por ter tornado 

possível e concreto o que antes era apenas projeto.



RESUMO 

O Amor e o Tempo configuram­se como experiências marcantes 

da  existência  humana.  A  literatura,  por  ser  criação  e  recriação  humana, 

impregna­se desses temas e compõe junto com outros discursos o mosaico de 

idéias que marcou a relação do ser humano com esses dois temas. A presença 

dessas duas temáticas na modernidade será analisada neste estudo no discurso 

filosófico, com um percurso teórico sobre os dois temas; e no literário a partir 

da análise da poesia de Murilo Mendes. 

Palavras­chave: Murilo Mendes. Amor. Tempo.



ABSTRACT 

Love  and  Time  figure  as  one  of  the  most  important  ways  of 

human  experience.  By  the way,  the  Literature  is  full  of  theses  themes  and 

produce (with others discourses) a mosaic of ideas that emphasizes the human 

behavior with  both  themes. The  appearance  of  these  aspects  in  our modern 

life will be analyzed in this paper based on Philosophic Discourse, as well on 

the literary analyses of Murilo Mendes poetry. 

Word – power: Murilo Mendes. Love. Time.



SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO.........................................................................................................................................  9 

CAPÍTULO 1 
MODERNIDADE E MODERNISMO...............................................................................................................  12 

BREVE PANORAMA DO MODERNISMO MINEIRO..................................................................................  24 

MAPA DA POESIA: INFLUÊNCIAS E CONFLUÊNCIAS DA POÉTICA MURILIANA...........................  27 

CAPÍTULO 2 – PEQUENO MAPA DO TEMPO 
TEMPO E FILOSOFIA.....................................................................................................................................  34 

TEMPO E MODERNIDADE............................................................................................................................  48 

O POETA E O TEMPO: CONTEMPLAÇÃO E ANGÚSTIA.........................................................................  54 

CAPÍTULO 3 – AMOR E SEUS OUTROS NOMES: EROS E ÁGAPE 
EROS: DIVINO E LAICO.................................................................................................................................  64 

ÁGAPE: SAGRADO E HUMANO.................................................................................................................... 79 

EROS E ÁGAPE: A TÔNICA BARROCA NA LÍRICA MURILIANA..........................................................  87 

CONCLUSÃO..........................................................................................................................................  104 

NOTAS.......................................................................................................................................................... 107 

BIBLIOGRAFIA.....................................................................................................................................  109



INTRODUÇÃO 

A análise crítica da obra de um autor não se baseia exclusivamente 

na  observação  do  tratamento  dado  aos  temas  recorrentes  no  seu  período 

literário. Esta pode utilizar como ponto de partida a abordagem das temáticas 

cujos  traços  gerais  não  se  associam  especificamente  a  nenhuma  escola  ou 

estilo literário. 

Alguns  temas são  universais  e  recorrentes,  ou  seja,  estiveram na 

“alça  de mira”  de  autores  de  várias  escolas  pela  sua  capacidade  de  sempre 

despertarem no artista a “chama” do algo novo a ser dito – verdadeiro fogo 

criador  da  poesia  –  e  também  por  nunca  deixarem  de  estar  presentes  na 

vivência do poeta. De todos esses temas, o Amor e o Tempo são, com poucas 

margens para contestação, os mais presentes na tradição literária. 

Com  a  poesia  modernista  não  foi  diferente  e  esses  temas 

garantiram presença ao  lado das  temáticas práxis da escola. É mais comum 

avaliar o Modernismo dentro da tradição da ruptura, segundo a expressão de 

Octávio Paz, pois nossa formação crítica e teórica acerca da modernidade – e 

também do Modernismo – sempre esteve impregnada por uma consciência de 

quebra, de iconoclastia consciente dos valores do passado. 

Do vasto painel literário da poesia modernista brasileira, a escolha 

de Murilo Mendes baseou­se e justificou­se por dois critérios: a necessidade 

de realimentar a fortuna crítica deste poeta e a constatação da forte presença 

dessas  temáticas  na  sua  obra.  A  escolha  do  autor  leva  inevitavelmente  à 

seleção das obras a serem analisadas. E nesta seleção reforça­se o caráter não 

programático desses temas, pois o conjunto de poemas escolhidos ­ extraídos 

dos  livros Poemas  (1930), Tempo e Eternidade (1935), A poesia em pânico 

(1938),  O  Visionário  (1941),  As  Metamorfoses  (1944)  e  Mundo  Enigma 

(1945)  ­  compõe  justamente  o  perfil  de  sua  obra  mais  afastado  das



experimentações modernistas. 

A  estruturação  do  trabalho  obedeceu  à  linha  teórica  proposta  de 

analisar a relação da poesia moderna com as temáticas do Amor e do Tempo. 

O primeiro  capítulo  é  dedicado  a  uma  reflexão  teórica  sobre o  conceito  de 

modernidade,  a  um  breve  balanço  teórico  do  Modernismo  no  Brasil  com 

destaque para a repercussão do movimento em Minas Gerais – terra natal de 

Murilo Mendes e uma caracterização geral das principais  influências de sua 

poesia com maior ênfase para o Surrealismo. 

O  segundo  capítulo  apresenta  a  abordagem  sobre  o  tempo  e 

divide­se  em  três  partes.  A  primeira  parte  apresenta  um  percurso  teórico 

acerca do tempo intitulada – numa direta alusão à letra da canção homônima 

de Belchior – Pequeno Mapa do Tempo e também aborda a relação do tempo 
com  a  literatura,  ou  mais  precisamente,  de  que  forma  as  concepções 

modernas  sobre o  tempo  influenciaram os  processos  artísticos  da Literatura 

Moderna. A segunda parte encerra as reflexões teóricas com a abordagem da 

relação entre  tempo e modernidade. Por fim, a  terceira parte trata da análise 

do tema na poesia muriliana. 

A  relação  do  poeta  com  o  tempo,  de  certa  forma,  reatualiza  a 

concepção  agostiniana  da  hierarquia  temporal  e  em  outro  sentido  repercute 

poeticamente as inquietações humanas diante do seu fluir inexorável e da sua 

ação  sobre  a  vida  e  sobre  o  mundo.  O  tempo  em  sua  poesia  também 

possibilita  a  crítica  aos  caminhos  de  avanço  e  progresso  a  qualquer  custo 

proposto  no  século  passado  ao  se  enfatizar,  num  discurso  poético 

genuinamente  cristão,  a  inutilidade  de  todo  esforço  humano  diante  do  seu 

destino de transformação e perda. 

O  terceiro  capítulo  enfoca  o  Amor  em  suas  manifestações  ou 

denominações  básicas  ­ Eros  e Ágape  ­  e  a  relação da modernidade  com  a 

prática  amorosa.  Seja  no  sentido  de  adoção  ou  superação,  substituição  ou 

revalorização,  procuro  frisar  neste  capítulo  que  a  experiência  ou  conduta 

amorosa em qualquer esfera não foi assunto de pouca relevância na ordem do 

dia da modernidade. 

Neste terceiro capítulo estabeleço uma dicotomia didática entre os 

dois pólos, ou outros nomes, do amor. Na primeira parte do capítulo, Eros é



considerado  como  divino  e  laico  por  ter  sido  revestido  de  uma  condição 

divina  na  Antigüidade  clássica  e  nunca  ter  perdido  o  seu  referencial  de 

experiência essencial e definitiva na formação da individualidade, apesar de 

ter sido negada em sua existência ou até mesmo em sua especificidade, como 

na filosofia de Schopenhauer. 

Em relação à Ágape, sua caracterização como sagrado e humano é 

a  tentativa de mostrar que esse sentimento é por excelência o Amor de Deus 

pelos homens e para os homens e  não restrito a alguma prática  religiosa. O 

humano,  então,  está  no  sentido  de  referente  ao  ser  humano  como  criatura 

livre e dotado de amor e fraternidade e não necessariamente e exclusivamente 

comprometido com alguma doutrina religiosa. No tocante às duas partes, se 

na primeira trabalhei na mesma perspectiva do panorama teórico realizado na 

primeira parte do segundo capítulo; no tópico referente ao amor Ágape efetuo 

uma análise de contraponto, na medida do possível, com Eros. 

A última parte do capítulo é reservada para a análise da presença 

das duas instâncias amorosas na poesia de Murilo. A temática amorosa na sua 

poesia  foi  contemplada com a ênfase da presença  feminina  no seu universo 

poético. A perspectiva dilemática e barroca de sua obra foi ressaltada com a 

análise do choque entre a matéria (Eros) – forma, apego ao erotismo da carne 

– e a transcendência (Ágape) – amor cristão, ligação com Deus. 

Cabe, por fim, destacar que a proposta deste estudo é não apenas 

colaborar com o debate crítico em torno da obra de um poeta referencial da 

poesia brasileira; mas, também, realizar uma análise que apresente a visão da 

modernidade sobre os temas recorrentes da experiência humana e, com isso, 

contribuir para uma revisão da historiografia literária, ainda tão arraigada aos 

determinismos  teóricos  e  didáticos  da  sucessão  de  escolas  e  movimentos 

quase sem relação entre si.



CAPÍTULO 1 

MODERNIDADE E MODERNISMO 

Traçar  um  perfil  e,  até  mesmo,  um  panorama  do  período 

historicamente  considerado  como  moderno  requer  um  esforço  de 

esclarecimento conceitual,  para não deslizarmos e afundarmos no movediço 

teórico  representado  pelas  terminologias.  O  risco  apresentado  é  tomar  as 

aparências como fatos, isto é, considerar os laços de semelhança etimológica 

como relações de sinonímia teórica. 
Moderno,  modernidade  e  Modernismo  respondem  por  estágios 

diferentes  de  um  processo  histórico  que,  ensaiado  no  século  XVIII,  se 

consolida  no  século  XIX  e,  não  sem  alguma  controvérsia,  encerra­se  na 

primeira metade do século XX. Estabelecer as diferenças e definir os limites 

conceituais desses termos é, portanto, tarefa de primeira ordem. 
Moderno é um termo que nomeia algo sob o prisma valorativo da 

atualidade,  da  contemporaneidade.  Por  sua  vez,  a  modernidade  é  um 

processo de reflexão e crítica da atualidade tanto do ponto de vista histórico 

quanto  artístico.  É,  enfim,  a  reflexão  sobre  o  fato  concreto  do  período:  o 

modernismo.  O  último  termo  dessa  tríade  corresponde  ao  estilo  ou  a  um 

código,  sistema  de  signos  com  suas  normas  e  unidades  de  significação  no 

campo artístico. 

Neste  estudo,  os  pólos  a  serem  contemplados  serão  a 

modernidade,  considerada  como  período  histórico  e  numa  perspectiva  de 

essência  ou  espírito  de  um  tempo  e  o  modernismo  como  manifestação



artística e concreta dessa essência. Obedecendo a uma hierarquia de causa e 

efeito,  começo  esse  panorama  reflexivo  pela  modernidade  e  por  seus 

condicionantes históricos. 

Os  componentes  básicos  da  estética  da  modernidade,  como  a 

recusa e a conseqüente negação da autoridade da tradição artística e  literária 

com  o  seu  ideal  de  beleza  transcendente,  universalmente  inteligível  e 

atemporal;  a  compulsão  à  inovação  da  forma  e  do  sentido  motivada  pela 

busca  do  transitório  e  imanente,  cujos valores máximos são  a  novidade  e  a 

mutabilidade,  a  invenção e a  subversão do sentido e, por  fim,  a negação da 

modernidade burguesa, com sua ênfase no progresso, evolução e tecnificação 

da vida; por terem um acentuado caráter de ruptura encontram suas origens na 

seqüência  de  momentos  que  marcaram  o  século  XVIII:  o  Iluminismo  e  a 

Revolução Francesa. A menção a esses dois  fatos  históricos  justifica­se por 

não  se  poder  questionar  o  desempenho  fundamental  do  racionalismo 

iluminista na avaliação crítica da tradição literária. Muito menos ignorar, do 

ponto  de  vista  prático,  a  função  histórica  da  Revolução  Francesa  de 

concretizar a idéia do novo no campo político e social. 

Mesmo ressaltando a importância desses dois eventos históricos, a 

compreensão da formação da modernidade só será completa se  levarmos em 

consideração dois processos de modernização com conseqüências  em várias 

esferas da sociedade: a modernização social, resultado da separação da esfera 

econômica  (capitalista)  da  política  (o  Estado  moderno);  e  a  modernização 

cultural,  efetuada com a diferenciação das esferas axiológicas – a  ciência,  a 

moral  e  a  arte  ­  antes  subordinadas  à  religião  e  à  metafísica.  Na  base  do 

segundo processo de modernização esteve o desmembramento de três campos 

antes formadores de um só ­ ciência, arte e moral: 

“Ainda  no  início  do  século  XVII,  ciência  e  religião 
formavam um par cujo divórcio poderia significar a fogueira para 
o responsável (...) O projeto dos iluministas consistiu em firmar os 

campos  distintos  em  que  o  pensamento  e  a  ação  poderiam 
exercitar­se: a fé de um lado, a verdade (da ciência) de outro, o 
comportamento  em  seus  circuitos  próprios  e  a  arte  por  sua



conta.”  1 

Restringindo­se  à  questão  artística,  é  nesse  período  que  se 

fortalece a concepção de arte “autônoma”, desvinculada de questões externas 

e  alheias  ao  seu próprio projeto. O  sentido da modernidade, desta maneira, 

gradativamente deixou de  ser a harmonia e a  confiança  no sucesso da nova 

ordem política e  social  capitaneada pela burguesia e passou a  ser o conflito 

entre o artista e a sociedade, bem como a desconfiança quanto aos rumos da 

nova  ordem  capitalista  burguesa.  No  centro  dessas  reflexões  estava  o 

questionamento  sobre  a  condição  do  artista  perante  o  seu  afastamento  da 

sociedade burguesa. 

O projeto da modernidade, no  final do  século XIX, dava os seus 

definitivos  sinais  de  malogro  e  coube  ao  artista  moderno,  se  não  a  tarefa 

hercúlea de repará­lo e resgatá­lo; a lúcida e heróica missão de reconhecer o 

fracasso e denunciá­lo. Ao assumir esse papel, o artista moderno encarnava o 

sentido  do  heróico,  na  perspectiva  de  Walter  Benjamim.  Para  o  teórico 

alemão, o isolamento do artista moderno ficou cada vez mais  latente porque 

sua arte não é mais norteada por princípios coletivos. 

Se por volta dos séculos XVII e XVIII, a Igreja Católica e outras 

entidades  sociais  direcionavam  (orientavam)  a  produção  artística  no  sentido 

de “expressar uma vontade coletiva”, como frisa Teixeira Coelho, “a partir do 

século XIX, afirma­se a  autonomia de opção estética do artista:  ele  é o  seu 

único juiz (ou quase) sobre o que e como fazer.  (...) O artista não tem mais 

agora,  atrás  de  si,  empurrando­o  e  amparando­o,  as  forças  sociais  ou  que 

assim  se  apresentam.”  2 .  O  artista  não  está mais  integrado  na  engrenagem 

social. Afasta­se ou é afastado dela e com isso passa a  incorporar a máscara 

do herói, inicialmente dele mesmo ou da sua arte, e posteriormente, no século 

XX, herói cuja causa social é a humanidade no sentido mais extremo e amplo 

possível. 

Não  escapou  à  percepção  atenta  dos  artistas  fundadores  da 

modernidade a desarmonia entre o tempo objetivo da sociedade capitalista e o 

tempo  subjetivo  do  imaginário  artístico.  Na  realidade,  esse  descompasso 

contribuiu  para  formar  o  sentido  ideológico  da  modernidade  como  um



movimento baseado na negação e busca, na crítica e na utopia. A negação dos 

cânones do passado foi feita por meio da crítica aos valores do Classicismo e 

da  exaltação  da  inovação  como  princípio  básico  de  vitalidade  das  formas 

poéticas. 

Um dos grandes ditames da literatura moderna, emblematizada no 

lema poundiano “tornar novo”, era a postura vanguardista de antecipar­se  à 

época presente, superar o passado e estreitar os laços com o futuro. A missão 

moderna  amparava­se  num  movimento  de  criação­projeção  e  destruição­ 

superação  que  indicava  a  necessidade  cada  vez  maior  de  buscar  um  novo 

itinerário  para  a  experiência  da  modernidade  cuja  direção  apontasse 

obrigatoriamente  para  uma  radical  mudança  na  visão  básica  que  a  Arte 

transmitia,  e  também  na  relação  entre  forma  e  conteúdo,  artista  e  platéia, 

indivíduo criador e sociedade. A ânsia por “tornar novo” era sintoma de um 

processo de rejeição à modernidade nos seus aspectos sociais e políticos cujos 

sinais  de  fracasso  eram  evidentes. E,  ao  ser  rejeição,  era  também desejo  de 

ruptura  com  a  tradição  artística,  com  as  concepções  vigentes  de  forma  e 

linguagem, bem como com os valores. 

Em  outras  palavras,  os  fundadores  da  modernidade  buscaram 

forjar  uma  identidade  da  literatura  na  qual  ela  seria  considerada  como 

atividade  específica,  com  esfera  própria  de  conhecimento  e  vista  numa 

perspectiva  de  experiência  vital.  De  uma  forma  específica  essa  identidade 

baseava­se  em  dois  aspectos:  no  prazer  do  texto  literário  e  na  ausência  de 

função prévia, ou finalidade, para a arte. Com esse binômio diferenciava­se o 

texto literário dos discursos de ordem cognitiva e moral ao mesmo tempo em 

que  contrastava  o  trabalho  artístico  com  o  trabalho  prático,  utilitário  e 

competitivo. A  retrospectiva da produção dessa  identidade aponta para uma 

série de modificações teóricas. 

Conforme Irlemar Chiampi: 

“À  constituição de  uma  'ciência '  da  literatura,  entre 

os primeiríssimos modernos, pensada em seus modos de inserção 
de  vida,  sucede  uma  percepção,  cada  vez  mais  acentuada,  da 
autonomia  do  estético,  com  o  seu  afastamento  do  cotidiano,  do



referencial, do social e do histórico.”  3 

Se,  num  primeiro  momento,  a  intervenção  da  razão  sobre  a 

imaginação era ainda muito  latente  no sentido de possibilitar a  interferência 

ou poetização da vida; a partir de Baudelaire, a idéia de intervenção vai sendo 

superada e a reflexão sobre o poético passa a se concentrar cada vez mais na 

condição  do  poema  como  estrutura  própria  e  auto­suficiente.  O  auge  da 

consciência  de  auto­suficiência  da  poesia  moderna  foi  o  estágio  de  meta­ 

poesia, ou seja, o exercício poético como assunto do poema. Neste ponto “... 

a modernidade estética se reconhece a si mesma com a totalidade, cultivando 

a  linguagem  como  a  última  forma  possível  de  vivenciar  a  unidade”  4 .  Por 

essa  ótica,  a  metalinguagem  no  poema  moderno,  na  compreensão  de  João 

Alexandre Barbosa, revela “(...) o modo pelo qual,  através da  linguagem da 

poesia, o poeta continua a repensar, no poema, as dimensões da realidade” 5 . 

Desta forma: 

“A poesia moderna não é simplesmente aquela que se 

situa numa determinada faixa temporal (...) mas aquela que torna 
inseparável  da  poesia  a  problematização  dos  modos  de 
relacionamento  entre  poeta  e  linguagem  que,  a  partir  daquele 
momento, entram em crise.”  6 

Ainda  sobre  o  tema  da  crise  entre  o  artista  e  a  modernidade  é 

preciso  redimensionar  essa  oposição  porque  ela  não  significa  negação  da 

modernidade  como  período  artístico,  rotulada  de  modernismo,  mas  sim  do 

momento histórico. A postura do artista moderno estabeleceu a ambigüidade 

que marcou  a  arte  do  período,  isto  é,  “...  uma desconfiança  em  relação  ao 

mundo moderno e ao sentido para o qual ele caminhava e, ao mesmo tempo, 

um compromisso com a modernidade e o modernismo.” 7 . 

O  pacto  com  a  modernidade  estava  selado  sob  o  signo  da  já 

referida e comentada quebra com a tradição. Entretanto, paradoxalmente, esse 

comportamento resultou na consolidação do rompimento como uma tradição. 

Essa tradição, nas palavras de Octávio Paz, é voltada contra si mesma e desta



maneira aponta o destino contraditório da modernidade estética. Essa essência 

paradoxal  já  estava  presente  nas  formulações  artísticas  de Baudelaire.  Para 

ele,  a  tradição moderna  resultou de uma modernização do mundo, processo 

destrutivo na sua concepção, e por  isso não podia ser dissociada da  idéia de 

decadência. Conforme Compagnon 8 , o paradoxo mais íntimo da modernidade 

é o fato de que a paixão do presente é também um calvário. Estamos longe do 

entusiasmo  e  da  adoração  pelo  novo,  presentes  nas  primeiras  décadas  do 

século  XX;  embora  euforia  e  desencanto  sempre  foram  constantes  na 

percepção moderna, mesmo nos mais exaltados vanguardistas. 

A  razão  principal  para  a  diferença  entre  a  consciência  da 

modernidade como decadência e a sua posterior associação entusiástica com 

o progresso e também com o futuro está no fato de que faltava aos primeiros 

modernos a consciência de um papel histórico a cumprir. 

Para Compagnon: 

Eles  “não  procuravam  o  novo  num  presente  voltado 
para  o  futuro  e  que  carregava  consigo  a  lei  de  seu  próprio 

desaparecimento, mais  no presente,  enquanto presente.  (...)  Eles 
não acreditavam (...) no dogma do progresso, do desenvolvimento 
e da superação. Não depositavam sua confiança no tempo nem na 
história, onde não esperavam obter revanche. O seu heroísmo era 
bem  o  heroísmo  do  presente,  não  do  futuro,  pois  a  utopia  e  o 

messianismo  lhe  eram desconhecidos. Não  pensavam que a  arte 
de hoje fosse necessariamente decadente amanhã; não negavam a 
arte  de  ontem,  e  o  esquecimento  que  tinham  da  história  não  se 
confundia com a vontade de fazer tábua rasa do passado; não se 
condenavam, pois, a serem, eles próprios, logo renegados, pois a 
crença  no  progresso  exige  também,  paradoxalmente,  que  a  arte 
progressista  aceite  ser  instantaneamente  perecível  e  logo 
decadente” . 9 

Na verdade,  faltava  aos  fundadores  da modernidade  a  noção  e  a 

consciência de que representavam uma vanguarda. Modernidade e vanguarda



podem  parecer  algumas  vezes  conceitos  complementares,  entretanto,  seus 

paradoxos estabelecem dilemas diferentes. 

A  vanguarda é,  na  realidade,  constituída por bases contraditórias 

expressas  nos  binômios:  destruição/construção,  negação/afirmação, 

niilismo/futurismo.  Por  essa  antinomia,  o  comportamento  artístico  de 

vanguarda  legitimou,  em diversas ocasiões, uma disposição de destruição e, 

de  certa  maneira,  funcionou mais  como  pretexto  para  a  polêmica  e  para  a 

subversão. 

A  produção  artística  antitética  das  vanguardas  reflete  o  perfil 

artístico  e  histórico  da  modernidade.  Nietzsche  caracterizou  o  ser  humano 

moderno  como  resultado  de  uma  época  fragmentada,  pluralista,  estranha  e 

doente. Em suma: um sujeito em crise numa época crítica. Por esse motivo, a 

arte moderna é uma arte de conflito e, neste aspecto, para Bradbury, as novas 

formas  fragmentárias,  as  estruturas  estranhas,  muitas  vezes  parodísticas,  a 

atmosfera geral de ambigüidade e  ironia  trágica que caracteriza  tantas obras 

expressam essa crise. 

O  projeto  da modernidade  não  se  realizou  totalmente.  E mesmo 

em  muitos  aspectos  para  algumas  partes  do  mundo  sequer  chegou  ao  seu 

apogeu.  Se  essas  constatações  são  fatos  incontestáveis,  também  é  inegável 

reconhecer  que  esse  mesmo  projeto  apresentou  sensíveis  modificações 

conforme as nações no qual era implantado. 

Por  esse  motivo,  Compagnon  reforça  as  diferenças  de  sentido 

assumidas pelas palavras moderno, modernidade e modernismo, nas  línguas 
francesa,  inglesa  e  alemã. Mas essas  distinções  não são  apenas  semânticas; 

são  também  de  ordem  histórica  e  geográfica.  E  elas  ficam  mais  latentes, 

reforçando de forma categórica a heterogeneidade do projeto da modernidade, 

quando se analisa a modernidade nos países latino­americanos. 

O processo de modernização nos países subdesenvolvidos deve ser 

analisado no que ele representou de superação das velhas estruturas políticas, 

econômicas e sociais e também de permanência de vestígios dessa realidade, 

inquestionavelmente  anacrônica,  porém  inevitavelmente  fruto  de  um 

longínquo  passado  colonial.  O  Brasil  serve  de  claro  exemplo  para  essa 

análise.



O  projeto  da  modernidade  estética  brasileira  teve  como  marco 

cronológico  o  ano  de  1922  e  como  marco  histórico  a  Semana  de  Arte 

Moderna,  realizada  no  mesmo  ano.  Porém,  a  gestação  desse  processo  de 

modernização  da  consciência  artística  e  cultural  brasileira  tem  início  com 

algumas  experiências  estéticas  que,  se  não  romperam  com  os  traços  do 

academicismo e  do  tradicional,  ao menos  apontaram  a  percepção da crítica 

brasileira para a existência de uma transição, didaticamente considerada como 

Pré­modernismo. 

Na  realidade, o ponto principal de aproximação entre o primeiro 

momento  do movimento modernista  e  o  cenário  artístico  literário  das  duas 

décadas anteriores, representado pelas produções de Graça Aranha, Euclides 

da  Cunha  e  Lima  Barreto,  foi  a  permanência  da  tradição  de  denúncia  do 

anacronismo  e  do  arcaísmo  do  país,  governado  e  liderado  por  uma  classe 

política  incompetente  e  não  comprometida  com  um  projeto  amplo  e 

democrático de nação. 

Por  outro  lado,  é  a  natureza  dessa  tradição,  se  é  que  podemos 

chamá­la  assim,  que  ressalta  as  diferenças  entre  os  dois  períodos.  No  Pré­ 

modernismo  não  podemos  falar  de  uma  postura  de  ruptura  com  as 

convenções  artísticas  vigentes,  salvo  os  frutíferos  casos  de  Augusto  dos 

Anjos e Lima Barreto, aliada à prática da investigação e crítica social. 

Mas com o Modernismo, a postura crítica, muito bem considerada 

por Lafetá  como o projeto  ideológico,  estava  contida  no projeto  estético de 

romper  e  superar  a  linguagem  tradicional,  artificial  e  bacharelesca uma  vez 

que o combate e os juízos de valor sobre a forma de expressão de um período 

também  são  um  ataque  às  maneiras  de  ser  e  de  se  conhecer  dessa  própria 

época.  Sem  desconsiderar  os  artificialismos  e  reducionismos  teóricos  da 

relação  entre  estético  e  ideológico,  o  exame  do movimento modernista  por 

esse  ponto  de  vista  evidenciará  o  grau  de  convergência  entre  as 

transformações culturais e as políticas/econômicas/sociais. 

O país modificou­se  substancialmente nas  três primeiras décadas 

da República, embora ainda mantivesse as velhas estruturas de poder e uma 

oligarquia rural esclerosada politicamente. Para Lafetá, “o surto industrial dos 

anos de guerra, a imigração e o conseqüente processo de urbanização por que



passamos nessa época, começam a configurar um Brasil novo.” 10 . Também é 

necessário ressaltar a instalação do trabalho livre como elemento modificador 

da estrutura social devido ao aparecimento do proletariado e da classe média, 

ainda nesse período mais considerada como grupos médios. 

Em  virtude  dessa  cada  vez  mais  crescente  complexidade  da 

estrutura  social,  o país não podia mais permanecer na estagnação da ordem 

agrária  e  patriarcal,  muito  menos  preso  ao  convencionalismo  acadêmico. 

Sensíveis  a  esse  panorama,  a  primeira  geração  modernista  derrubou  os 

alicerces  da  linguagem  “oficial”,  estabeleceu  a  liberdade  de  pesquisa  e 

criação  como  lema  e  meta,  como  também  compreendeu  a  necessidade  da 

realização de um retrospecto crítico da história nacional. 

O Modernismo representou um período de radicalização do debate 

sobre  a  dependência  cultural  do  país  e,  também,  por  outro  lado,  marcou 

decisivamente  o  processo  de  emancipação  das  letras  e  das  artes  brasileiras. 

Deste ponto de vista, a palavra que melhor qualifica o processo de afirmação 

da estética moderna, a partir da Semana de 22, é a já referida ruptura. 

Há  uma  linha  de  reflexão  sobre  o  fenômeno  estético  –  literário 

nacional  antes  da  Semana  de  Arte  Moderna  que  paulatinamente  foi  sendo 

combatida  pelos  artistas  de  22.  O  rompimento  com  o  status  quo  do 
pensamento cultural nacional conservador e  retrógrado mais do que  simples 

vaidade artística de jovens descontentes com o cenário servil e passadista da 

cultura  nacional  foi  uma  conseqüência  inevitável  do  compromisso  desses 

artistas de refletir sobre as questões determinantes e polêmicas do País. Com 

o  Modernismo,  a  nossa  literatura  encarnou  definitivamente  um  espírito 

nacional e assim tornou­se uma propagadora do sincretismo brasileiro. 

Todos  os  campos  de  atuação  intelectual  foram  sacudidos  pela 

virada modernista, mas  foi a poesia o porta estandarte dessas  inovações. De 

início,  efetuou­se  a  cruzada modernista  pelo  abandono  das  formas  poéticas 

consagradas  e  cristalizadas  durante  o  Parnasianismo  e  a  conseqüente 

instauração  de  um  verso  livre  cuja  maior  característica  foi  subverter  as 

fronteiras  entre  o  assunto  poético  e  o  prosaico.  A  afirmação  da  liberdade 

criadora provocou a valorização do humor como matéria de poesia seja para 

debochar  das  convenções  poéticas  ou,  até  mesmo,  para  resgatar  e  refletir



sobre fatos da nossa história antes sacralizados pela historiografia oficial. 

Aliada  à  renovação  estética,  marca  preponderante  dos  primeiros 

momentos pós Semana de 22, estava também a necessidade inadiável de dotar 

o  País  de  uma  consciência  cultural  e  artística  infensa  a  qualquer  influência 

externa  cuja  marca  e  conseqüência  fossem  a  servilidade  e  a  dependência. 

Apesar da relação centro X periferia não ter sido esgotada e embora o próprio 

Modernismo brasileiro tivesse, mesmo com maturidade reflexiva, conservado 

essa  conduta  tão  antiga  quanto  as  Caravelas  de  Cabral;  houve  uma 

incontestável  mudança  de  postura  no  nosso  período  moderno  da  qual  a  já 

citada maturidade foi o seu mais claro indício. 

Por  volta  de  meados  dos  anos  20,  a  atenção  dos  mentores  do 

movimento volta­se para a revalorização e revisão crítica da história nacional. 

Permanecendo  fiéis às conquistas estéticas da época –  como o poema­piada 

ou a paródia – grande parte dos artistas da época empreenderam uma cruzada 

iconoclasta contra a historiografia oficial. Acima do compromisso de ruptura, 

fundamentava essa proposta revisionista o compromisso de conhecer o Brasil 

sem  mitos,  sem  heróis  pré­fabricados  pela  interferência  histórica  da  classe 

dominante.  Em  outro  sentido,  existiu  como  força  motriz  para  essa  prática 

estética  a  intenção de demonstrar que o Brasil oficial  não conhecia o Brasil 

real. 

Nesse contexto está  inserida grande parte da produção poética de 

Oswald  de  Andrade  e  também  um  caso  particular  na  produção  poética  de 

Murilo  Mendes  –  rejeitado  pelo  próprio  autor  –  o  livro  de  poemas­piada 
História  do  Brasil  (1932).  Mesmo  sendo  considerada  uma  obra  pouco 

representativa,  ela  ganha  destaque  se  considerada  dentro  de  um  contexto 

revisionista  e  iconoclasta  da  história  nacional  em  que  o  sentido  de 

desmistificação  era  a  face  oposta  do  desejo  de  firmar  a  visão  de  um 

nacionalismo mestiço e pitoresco. 

Para Laís Araújo, estão presentes nesta obra, considerada por ela 

exercícios  de  história  parodísticas,  o  culto  ao  peculiarismo  brasileiro,  o 

ufanismo ainda que às avessas, a redescoberta a seu modo da nacionalidade; 

tudo marcado por uma comicidade que não disfarça a carga de exaltação de 

uma mitologia nacional.



Ainda para a crítica: 

“O Brasil de Murilo Mendes não é diferente, porém, 
daquele esquematizado em poemas de outros autores modernistas. 
Uma  temática  ambiental,  folclórica,  mais  do  que  histórica, 

empobrecida  quase  sempre  pela  óptica  equívoca  e  por  uma 
linguagem de propensão grotesca,  sem valor expressivo próprio, 
preocupada  apenas  em  mostrar­se  nacional  pela  utilização  dos 
elementos  movediços,  domésticos  e  afetivos  da  “ língua 
brasileira” , conduzindo às vezes por isso à mera caricatura.”  11 

Com História do Brasil, Murilo evidencia a influência oswaldiana 

em seus primeiros poemas e também confirma sua filiação, embora um pouco 

tardia –  sua estréia  literária  em  livro acontece em 1930,  com Poemas –  aos 

princípios  vitais  da  poesia  modernista  da  primeira  fase.  Essa  filiação  não 

significou  fidelidade  ou  aceitação  plena  dos  ditames  modernistas  pois  a 

trajetória  poética  muriliana  pautou­se  numa  constante  procura  pelo 

aprofundamento da forma e da linguagem poética. 

Para  os  artistas  que  assumiram  essa  prática  crítica  –  como,  por 

exemplo,  Oswald  de Andrade –  a  história  da  colonização  como um  evento 

histórico fruto da coragem, espírito aventureiro dos colonizadores e motivado 

por  interesses  religiosos  desinteressados  e  humanitários  precisava  ser 

reavaliada.  Entretanto,  por  outro  lado,  negar  o  processo  colonial  ou  até 

mesmo  interromper  a  marcha  das  conseqüências  da  aculturação  passada  e 

presente  era  contraproducente.  Restava  ao  artista  moderno  resgatar 

criticamente esse processo para experimentá­lo como sujeito histórico ativo e 

consciente. 

Essa etapa foi cumprida parcialmente nos manifestos dos grupos e 

correntes alinhados com uma perspectiva revolucionária de esquerda. No que 

diz  respeito  à  concretização  artística  desse  projeto,  houve  uma  perda  de 

profundidade  reflexiva  em  nome  de  uma  evidente  satirização  da  história 

oficial. Esse viés humorístico encontrou na paródia a sua melhor fórmula de 

expressão. A paródia pulveriza o discurso oficial e abre espaço para a revisão



e inversão de perspectivas históricas a partir da instauração de uma polifonia. 

Todavia,  a  paródia  não  é  um  fim  em  si mesma, muito menos se 

resume a provocar o humor, o gracejo. As propostas literárias cujo teor crítico 

foi mínimo e a intenção manifesta mais forte era satirizar iconoclasticamente 

a história oficial revelaram­se insuficientes e não resistiram ao crivo do mais 

rigoroso e impiedoso crítico: o tempo. 

O  revisionismo  histórico  de  cunho  satírico  demonstrou  sinais  de 

exaustão no final da década de 20 e com seu esgotamento encerra­se o ciclo 

heróico  do  movimento.  Na  década  de  30,  o  presente  cobrará  dos  artistas 

maior atenção e total comprometimento. Também nessa década o movimento 

modernista definitivamente assumiu a condição de patrimônio cultural e suas 

conquistas e inovações estéticas passaram a ser adotadas como práxis. 

O Modernismo não foi apenas uma escola literária, ou até mesmo, 

um  episódio da  cena  intelectual  brasileira.  Na  realidade,  foi marco  de  toda 

uma  época  de  transformações  não  só  artísticas  como  sociais,  políticas  e 

econômicas. E o seu saldo – contabilizado por Mário de Andrade vinte anos 

depois da Semana de Arte Moderna no ensaio “O Movimento Modernista” – 

foi encaminhar a Literatura Brasileira para o amadurecimento estético o qual 

permitiu  conhecer  profundamente  a  nossa  realidade  e  conseqüentemente 

expressar a nossa diversidade ímpar.



BREVE PANORAMA DO MODERNISMO MINEIRO 

As  manifestações  modernistas  chegaram  a  Minas  por  duas  vias 

complementares:  a  européia  e  a  paulista.  A  relação  dos  jovens  intelectuais 

mineiros com o que se poderia chamar espírito moderno, expressão síntese da 

postura  vanguardista  européia  e  carro  chefe  da  semana  de  22,  foi  de 

constatação e aceitação diante do conjunto de transformações que marcaram o 

século XX no período posterior à primeira Grande Guerra. 

Uma  componente  digna  de  análise  para  melhor  compreender  a 

formação  do  modernismo  mineiro  é  o  papel  desempenhado  por  Belo 

Horizonte.  Apesar  das  restrições  provincianas,  que,  de  resto,  não  eram  tão 

diversas  das  próprias  limitações  do  provincianismo  brasileiro  da  época,  a 

capital  mineira  apresentava  um  conjunto  de  condições  positivas  para  o 

desenvolvimento de uma razoável vida intelectual e em 1925 já tinha escolas 

superiores,  Imprensa  Oficial,  Academia  de  Letras  e,  por  fim,  uma  herança 

humanista – tratada como “tradição” mineira. 

É  nesse  ambiente  que  surge  o  grupo  modernista  mineiro.  Na 

realidade,  não  houve  apenas  um  grupo.  Além  do  de  Belo  Horizonte,  o  de 

maior duração e o primeiro a se organizar – cujos principais expoentes foram 

Carlos  Drummond  de  Andrade,  Martins  de  Almeida,  Pedro  Nava,  Emílio 

Moura  e  João  Alphonsus­,  formou­se  também  um  grupo  variante  que 

procurou  ser  uma  correspondência  mineira  do  movimento  antropofágico 

paulista: o Leite Criolo. As idéias desse segundo grupo eram reproduzidas na 

publicação  de  mesmo  nome,  dirigida  por  João  Dornas  Filho,  Guilhermino 

César  e Aquiles Vivacqua;  e  não  eram pretensamente  e  programaticamente 

opostas  às  do  grupo  de  Belo  Horizonte,  apenas  contemplavam  outros



interesses e outros focos. 

Formando com os dois grupos anteriores o painel do modernismo 

mineiro na sua fase organicamente coletiva, o grupo de Cataguases, reunido 

em  torno da  revista Verde,  aparece  como o mais  original de  todos. Mesmo 

paralelo ao de Belo Horizonte,  foi dele  independente  sem,  entretanto,  negar 

uma ligeira influência pessoal entre alguns participantes. 

Cabe  destacar  três  fatores  relevantes  para  a  formação  da  coesão 

grupal  do modernismo mineiro:  a  atividade  profissional  comum, a  troca  de 

influências tanto pessoais quanto artísticas e, por fim, um vigoroso desejo de 

superar o ambiente academicista da Belo Horizonte das primeiras décadas do 

século XX. Era notória: 

“A  estreiteza  de  horizontes  intelectuais  e  políticos 

entre  os  da  geração  imediatamente  anterior;  a  carência  de 
informação  atualizada  que  ela  ostentava;  o  impasse  de  uma 
poética  tradicionalista  e  estéril:  tudo  isso  assumia  um  peso 
opressor, que era preciso romper em busca do arejamento.”  12 

A fase de  grupo do modernismo mineiro tem  início por volta de 

1923, apesar de que só no ano seguinte, em virtude da passagem pela capital 

mineira da “caravana paulista”, o grupo de Belo Horizonte consolida­se em 

torno de  interesses  literários comuns. Esse período encerra­se em 1930, ano 

que marca a estréia  individual de alguns componentes dos grupos, como por 

exemplo, Carlos Drummond de Andrade (Alguma Poesia) e João Alphonsus 
(Galinha Cega). 

Na análise de Fernando Dias, com essas publicações: 

“ Inicia­se  o  processo  de  afirmação  individual  dos 
modernistas mineiros, ao mesmo tempo em que se encerra a fase 
em que o grupo constitui uma realidade efetiva, para dispersar­se, 

embora mantendo alguns laços afetivos à distância.”  13 

O  legado do modernismo mineiro  foi  duplamente  positivo.  Para



Minas teve o mérito de renovar literariamente os meios intelectuais da época, 

não obstante as polêmicas, as incompreensões e as reações conservadoras. E 

em relação ao Brasil, os efeitos não são tão pontuais e abrangentes, mas nem 

por isso menos valiosos. 

Quando comparado às manifestações modernistas de São Paulo, o 

modernismo mineiro  apresentou  certo  acanhamento  no  que  diz  respeito  às 

formas  e  representações  artísticas.  Não  teve  o  pioneirismo, muito menos  a 

amplitude  do  modernismo  paulista.  Porém,  neste  caso,  é  sempre  relevante 

considerar  não  só  os  aspectos  biográficos  ou meramente  cronológicos, mas 

igualmente  o  contexto  sócio­histórico  e  econômico  entre  os  estados 

comparados.  O  ambiente  paulistano,  em  todos  os  sentidos,  era  mais 

cosmopolita que o mineiro; e o estado paulista já apresentava, naquela época, 

um estágio de desenvolvimento tecnológico e industrial mais avançado que o 

estado mineiro, ainda marcado pelo provincianismo político e econômico. 

De  maneira  geral,  o  modernismo  mineiro  foi  essencialmente 

literário e muito mais um movimento de autores com propostas em comum do 

que  um movimento  de  correntes  e  estéticas,  como  no  caso  paulista.  Desta 

forma,  foi  a  projeção  nacional  de  autores  como  Ciro  dos  Anjos,  Aníbal 

Machado,  Emílio  Moura,  João  Alphonsus,  Carlos  Drummond  de  Andrade, 

entre outros, que garantiu o espaço e a permanência do legado modernista de 

Minas Gerais.



MAPA DA POESIA 

INFLUÊNCIAS E CONFLUÊNCIAS DA POÉTICA 

MURILIANA 

A  consolidação  do  nome  de  um  poeta  no  cenário  artístico  e 

histórico  é  uma  operação  sujeita  às  idiossincrasias  do  crítico  e  também  do 

historiador literário. Não há história  literária, como defende Wilson Martins, 

sem  exclusões.  É  bem  verdade,  mas  cabe  enfatizar  o  papel  desempenhado 

pelas ausências ou omissões. Elas definem a natureza da escolha e destacam 

os limites interpretativos do crítico porque é melhor considerar uma exclusão 

como  resultado  da  falta  de  alcance  da  obra  e  do  papel  do  artista  em  um 

determinado período do que creditá­la ao simples desconhecimento, ou mais 

ainda, ao descaso. 

Existe  e  persiste  como  salvo­conduto  para  a  atividade  crítica  a 

referência ao critério de qualidade para referendar as escolhas e afastá­las do 

perigoso  campo  das  preferências  pessoais.  Todavia,  sem  querer  insistir  no 

óbvio,  qualidade  é  um  campo  mais  ou  menos  subjetivo  e  variável  –  não 

obstante  os  padrões  fixos  de  avaliação  e  as  unanimidades  – de pessoa para 

pessoa e de época para época. 

Um  certo  consenso  que  caracteriza  a  crítica  sobre  a  poesia  de 

Murilo  Mendes  é  o  caráter  de  conflito  revelado  por  ela.  Esse  aspecto  de 

dilema  formal  colaborou  para  a  sensação  de  complexidade  e,  em  certos 

pontos,  até  mesmo  de  incompreensão  de  alguns  setores  da  crítica  literária 

brasileira para com ela. Disso  resulta a miscelânea adjetivo –  teórica  com a



qual  sua  obra  é  enquadrada  pelos  críticos.  Hermética,  onírica,  mágica, 

fantástica,  ambígua,  linguagem  cifrada,  etc.,  são  tentativas  de  conceituação 

para um projeto poético o qual revela invariavelmente “(...) um jogo tenso de 

claridade  e  de  mistério.”  14  que  “(...)  combinando  luz  e  sombra,  vive  em 

diversos  planos  e  épocas  de  sua  realização,  um  conflito  de  valores 

verdadeiramente dialético.” 15 . 

A seguir traçarei um breve panorama das influências, ou filiações 

artísticas,  da  poesia  de  Murilo  Mendes  sem  querer  com  isso  estabelecer 

nenhum critério de influência hegemônica nem, por outro lado, desconsiderar 

no processo de aproximação, filiação, a sua inegável autonomia artística. Na 

análise  desse  processo  é  quase  impossível  estabelecer  a  existência  de  uma 

filiação  preponderante  diante  da  constante  e  intensa  metamorfose  do  seu 

universo  poético.  No  melhor  sentido  do  termo  engajado,  e  sem  querer 

despertar  polêmicas  de  conotação  ideológica,  Murilo  sempre  foi  um  poeta 

atento às questões e  idéias de  seu  tempo. Por essa  razão encontra­se  na  sua 

obra, sobretudo na sua fase de amadurecimento, certas práticas de modismos 

literários – como o humor, o poema­piada – que denunciaram mais o gosto 

pela experimentação, a busca por uma dicção poética própria do que filiação 

artística. 

A  dicção  inusitada,  destoante,  instaurada  pela  poesia  de Murilo 

Mendes no cenário da poesia brasileira foi considerada, de início, como uma 

reação ao pitoresco e ao mau gosto. Todavia, a limitação do julgamento logo 

foi  substituída  pela  ampla  alcunha  de  “poeta  metafísico”.  Independente  da 

pertinência  ou  não  da  filiação,  é  inquestionável  que  a  postura  poética  de 

Murilo Mendes  nunca  esteve  próxima  do  convencionalismo  sentimental  da 

grande maioria dos poetas modernistas, muito menos do cerebralismo seco de 

outro  grupo  de  poetas.  Sua  poesia  ocupava  outro  espaço  cujo  contato  era 

proporcionado pela contenção sentimental e por um estímulo crescente, com 

as  fusões imagéticas, metáforas elaboradas, da  inteligência  e da  imaginação 

sensorial. 

Sem considerar a sua primeira fase, por motivos já mencionados e 

analisados, a essência da poesia de Murilo Mendes pode ser contemplada no 

pensamento  de Otto Maria Carpeaux  sobre  os  poetas metafísicos.  Para  ele,



essa poesia caracterizava­se pela tentativa inegavelmente barroca de conciliar 

sensualidade  intensa  e  devoção  angustiada.  Os  pontos  de  convergência  são 

inequívocos. Muito já se comentou sobre a tônica barroca na poesia muriliana 

e,  cabe  ressaltar,  que  essa  atmosfera  antitética  e  dilemática  ganha  ares  de 

conflito  a  partir  da  sua  conversão  ao  catolicismo.  Mais  do  que  negação  e 

convencimento,  sua  adesão  ao  catolicismo  pautou­se  mais  na  busca  de 

verdades e respostas e  também da conciliação entre os pólos opostos de sua 

vida. 

A identificação de um estilo barroco na poesia de Murilo Mendes 

é  assinalada  por  Fábio  Lucas.  Para  este  crítico,  grande  parte  dos 

antagonismos característicos do estilo, como a tensão entre a vida e a morte, a 

oposição  entre  tempo  e  eternidade,  o  choque  entre  o  naturalismo  cruel  e  a 

retirada para o sonho, o mundo como labirinto, a consciência em fragmentos 

etc., marcam grande parte da sua produção lírica. Ainda na análise do crítico, 

o seu sensualismo ardente confronta­se invariavelmente com a contemplação 

da morte  cuja  certeza  garante  à  vida  um  sentido  de  intensidade e  urgência. 

Por  outro  lado,  “(...)  alguns  interesses  imediatos,  a  face  dramática  do 

cotidiano,  a  paisagem,  a  guerra,  o  amor,  etc.,  se  contrapõem  à  vida  dos 

sonhos, à nostalgia da pureza perdida, à antecipação radiosa do Paraíso.” 16 . 

Essa experiência antitética na percepção da vida recai na vivência 

artística.  A  dicção  barroca  acaba  sendo  a  mais  apropriada  possível  para 

contemplar  sua visão mística e o  seu estilo particular. Mesmo sendo a mais 

conveniente  não  era  a  única  e  entre  as  heranças  artísticas  de  Murilo 

encontrou­se  uma  irrefutável  aproximação  com  o  Simbolismo.  As  raízes 

simbolistas de Murilo estão presentes basicamente na sua temática religiosa, 

como também na preferência por um vocabulário diáfano. 

Pela  seara  da  influência  simbolista  chega­se  inevitavelmente  a 

outra  importante  influência na poesia muriliana: o Surrealismo. Num ensaio 

extremamente pertinente sobre o poeta mineiro, Henriqueta Lisboa 17  traça as 

características simbolistas que pavimentaram seu caminho para o surrealismo: 

a  flexibilidade musical  da  forma,  o  agrupamento  impulsivo  das  palavras,  e 

uma imprevisível audácia espiritual. No mesmo artigo, a autora estabelece as 

bases de sua definição para a vanguarda modernista:



“Sumamente  contraditório  nas  suas  tendências,  o 
movimento  tocava as  raias  de um novo misticismo,  concretizado 
no  emprego  da  magia,  no  automatismo  verbal,  na  identificação 
dos  sonhos,  no  abandono  às  forças  subjacentes,  assim  como 

renegava, de modo geral, toda religião.”  18 

Apesar  de  ser  inquestionável  o  envolvimento  do  Modernismo 

brasileiro com as vanguardas européias, o Surrealismo não encontrou campo 

fértil para a eclosão de suas idéias. Os fatores que justificam esse desinteresse 

inicial  basearam­se,  primordialmente,  na  estrutura  da  sociedade  brasileira. 

Em um período de transição cuja marca seria a superação da ordem agrária e 

oligárquica  pela  estrutura  de  base  industrial  pautada  na  organização  social 

burguesa,  não  havia  espaço  para  a  defesa  da  anarquia  como  princípio 

regulador da arte, das relações humanas e do Estado. 

Além  disso,  a  associação  do  Surrealismo  com  o  projeto 

revolucionário socialista era um complicador a mais para a livre circulação – 

e mais do que circulação, adoção – das idéias vanguardistas surrealistas num 

País praticamente às portas de um regime totalitário de cunho fascista. Como 

bem  destaca  Carlos  Lima 19  o  Surrealismo  caracterizou­se  por  ser  uma 

vanguarda  pautada  no  inconformismo  com  a  sociedade  burguesa  e  com  o 

sistema capitalista; bem como, do ponto de vista artístico e estético, orientou­ 

se pela contestação à mera especulação artística e à arte pela arte. 

Somada  aos  fatores  sociais  e  políticos,  também  é  possível 

identificar uma resistência ao programa da vanguarda surrealista por parte dos 

próprios  modernistas.  Gilberto  Mendonça  Teles  ressalta  essa  falta  de 

disposição para estudar as técnicas e  temas surrealistas e a explica por duas 

razões:  o  fato  de  procurarem  fazer  um  movimento  nacional  e  por 

considerarem  alguns  de  seus  princípios  já  presentes  em  movimentos  de 

vanguardas anteriores como o cubismo e o dadaísmo. Por isso, na opinião do 

crítico  goiano,  não  é  possível  comentar  a  influência  surrealista  em  autores 

brasileiros antes de 1928. O movimento surrealista não teve repercussão nas 

principais revistas da década de 20 e era notório o mal­estar de alguns críticos



com certos aspectos específicos da vanguarda, como a escrita automática que 

para muitos deles retirariam a consciência do escritor. 

Cabe ressaltar, a título de esclarecimento, que o surrealismo não se 

resume  à  escrita  automática  e  muito  menos  à  simples  formulação  de  um 

ambiente onírico. Sua característica básica é a seleção apurada das imagens e 

das metáforas. 

De acordo com Lucila Nogueira: 

“Se  tiramos  do  surrealismo  a  escrita  automática, 
provocamos  a  imagem  por  ela  mesma  e  por  aquilo  que  ela 
acarreta  no  domínio  da  representação  de  metamorfoses  e  de 
perturbações  imprevisíveis,  a  partir  da  alteração  dos  códigos 
convencionais; a  metáfora surge como uma maneira de escapar à 

ordem  estabelecida  e  à  imagem  criada  com  a  força  de  algo 
existente  no  real  –  essa  imagem  implica  na  aproximação  de 
realidades distantes; daí porque a imagem surrealista mais forte é 
aquela que apresenta o grau arbitrário mais elevado, escapando à 

mera  compreensão  racional  e  exprimindo,  por  analogia,  entre 
duas realidades pertencentes a registros diferentes, o nascimento 
de um universo desconcertante por desconhecido.”  20 

O  aspecto  ilógico  dos  nexos  sintáticos  nem  sempre  se  identifica 

com a escrita automática e irracionalista. Da mesma forma que as associações 

livres  do  pensamento  não  resultam  num  texto  puramente  onírico  ou 

inconscientemente  automático.  Na  realidade,  como  bem  destacou  Carlos 

Bousoño 21 , a escrita automática consiste em um automatismo psíquico puro, 

entretanto  não  caracteriza  o  surrealismo.  Na  análise  do  critico  espanhol  o 

surrealismo  não  fica  delimitado  pelo  irracionalismo  ou  pela  escrita 

automática, mas sim pelo modo ou registro em que eles aparecem. 

Da mesma maneira que “(...) a contextualidade simbólica inclui o 

absurdo, decorre da própria lucidez o mecanismo de desconexão, além de que 

os  conceitos  de  ilogicidade  e  de  irracionalismo  não  se  confundem  (...)”  22 . 

Desta forma, o abandono da escrita automática revela apenas a recusa de uma



fase  do  surrealismo  no  processo  de  simbolização  da  metáfora.  As  próprias 

metáforas  que  subvertem  os  conceitos  não  são  criações  surrealistas  e  o 

processo  de  choque  de  conceitos  por  meio  de  palavras  reflete  o  processo 

conflituoso  do  ser  humano  com o mundo.  É  como porta  de  entrada  para  a 

libertação  da  percepção  humana  que  o  surrealismo  baseia  sua  prática 

programática,  estética  e  social  e  é  no  sentido  de  afirmação  do  potencial 

criador  e  libertário  do  ser  humano  que  Murilo  Mendes  encontra  nessa 

vanguarda uma das principais fórmulas de sua dicção poética. 

Vale  frisar,  a  título  de  esclarecimento  sobre  o  peso  e  papel  das 

influências  artísticas  na  poesia  muriliana,  que  o  poeta  mineiro  sempre 

demonstrou  –  seja  em  declarações  públicas  ou  na  sua  práxis  poética  – 

desconforto  e  desinteresse  em  seguir  programas  artísticos  rígidos  ou,  em 

outras  palavras,  aderir  a  estéticas  que  suplantassem  a  sua  individualidade. 

Apesar  disso,  não  fez  da  sua  poesia  uma  negação  de  todos  os  programas 

vanguardistas  e  sim  um  espaço  antropofágico  –  no  melhor  sentido 
oswaldiano  –  no  qual  relacionaria  as  influências  e  as  adotaria  no  que  não 

traíssem seu projeto estético alicerçado na defesa da liberdade imaginativa. O 

ponto crucial, portanto, do estudo e análise das influências na obra de Murilo 

Mendes não é identificá­las e deter­se nelas. É investigar de que forma ele as 

trabalhou  em  sua  poesia  e  como,  dentro  do  seu  universo  poético,  elas  se 

relacionam entre si formando a herança cultural do poeta. 

A análise da  influência  surrealista na obra poética de Murilo não 

foge a essa regra porque mesmo tendo desempenhado papel vital – sobretudo 

nos livros A poesia em pânico (1937) e As Metamorfoses (1944) – não deixa 
de perturbar o poeta diante de idéias deterministas e absolutas que ele nunca 

demonstrou  aceitar.  O  elo  de  Murilo  com  o  surrealismo  é  muito  mais 

existencial  que  programático.  Ele  o  adota  como  forma  de  afirmar  a  plena 

potencialidade  imaginativa  da  arte,  ampliando  e  enriquecendo  o  acervo 

imagético  de  sua poesia  e  enquanto postura  ideológica  contrária  ao modelo 

capitalista e à sociedade de classes. 

Esse  posicionamento  será  reforçado  e  acentuado  a  partir  da  sua 

opção  e  prática  religiosa.  Entretanto,  a  causa  surrealista,  do  ponto  de  vista 

estritamente  estético,  ele  não  adota.  Exemplo  disso  é  a  sua  relutância  em



aceitar a idéia absoluta da poesia como forma livre de expressão inconsciente. 

Nas suas obras encontramos: 

“ (...)  a  plena  consciência  em  ação,  nas  construções 

poéticas  bem  trabalhadas  e  que  revelam  uma  ciência  dos 
preceitos  e  filosofias  de  outros  artistas,  uma  atuação  sobre  a 
lingüística, a  linguagem e a história literária, artística e filosófica 
–  uma  ciência  e  consciência  que  ele  pretende  passar  como 
potencial poético.”  23 

Das  propostas  surrealistas,  encontra  eco  na  poesia  muriliana  a 

afirmação  plena  da  liberdade  imaginativa,  ou  seja,  sua  incursão  na  estética 

vanguardista  ocorre  não  por  filiação  estética  ou  programática  mas  sim  por 

coerência  com o  ideal de  liberdade defendido por ele  e que norteará não só 

sua prática poética mas também a sua conduta pessoal. 

Murilo Mendes foi um poeta que ocupou uma posição singular no 

cenário modernista brasileiro. O seu ecletismo, bem como sua originalidade, 

gravaram sua poesia com a marca da riqueza e do fascínio, entretanto, como 

reverso da medalha forjaram nela um caráter de hermetismo e até mesmo de 

perplexidade  diante  de  versos  instaurados  entre  “as  colunas  da  ordem  e  da 

desordem” e que circulam entre o racional e o emocional, o real e o surreal, o 

sagrado e o profano. 

A força de arrebatamento da sua poesia vem dele  tê­la dotado de 

um  caráter  de  alternativa  humanitária  ao  projeto  social  burguês  e moderno 

falido.  Com  isso,  ela  assume  um  caráter  de  arte  cuja  função  é  operar 

radicalmente  no  seio  da  própria  sociedade.  Por  este  aspecto,  o  hermetismo 

que pode dificultar o grau de  leitura de sua poesia é menos um complicador 

do  que  um  desafio  para  o  leitor  libertar­se  do  seu  universo  limitado  e 

superficial e, assim, mergulhar na leitura de uma obra que subverte a ordem 

natural,  instaura o caos para apontar novos rumos, compromete­se na defesa 

da  poesia  e  traduz  a  complexidade,  a  beleza,  o  fascínio,  a  sensibilidade; 

enfim, a sina da condição humana.



CAPÍTULO 2 

PEQUENO MAPA DO TEMPO 

TEMPO E F ILOSOFIA 

A  consciência  e  o  primeiro  despertar  para  uma  noção  de 

passagem, de fluxo temporal, é reflexo de uma aguda e constante ponderação 

sobre  a  condição  humana.  De  acordo  com  Whitrow  “A  tensão  mental  e 

emocional  resultante  da  descoberta  do  homem de  que  toda  a  criatura  viva 

nasce e morre, incluído ele próprio, deve tê­lo levado a buscar intuitivamente 

alguma forma de escape do inexorável fluxo do tempo.” 24 . 

Não é, portanto, irrelevante o fato de que grande parte das teorias 

sobre  o  tempo  enfatize  a  validade,  a  existência  ou  não  das  instâncias 

temporais;  ou  seja,  a  possibilidade  concreta  de  comprovar  a  existência  do 

tempo  convencionalmente  subdividido  em  passado,  presente  e  futuro.  A 

distinção entre esses “tempos” é a garantia da aquisição mínima da noção de 

temporalidade  realizada  pela  raça  humana  e  também  é  resultado  de  um 

processo  de  diferenciação  e  superação,  em  relação  a  outras  espécies,  da 

propensão natural de viver num presente contínuo. 

Apesar  de  ser  uma  palavra  com  significado  denotativamente 

singular,  “tempo”  na  verdade  revela  uma  realidade  plural  e  polissêmica  na 

qual  se  evidencia  um  conjunto  de  relações  variáveis  entre  acontecimentos



apoiados  na  experiência  interna  ou  externa,  na  cultura  ou  na  vida  social  e 

histórica. 

O tempo foi tratado pela Filosofia sob dois parâmetros básicos: o 

físico e o subjetivo. O primeiro refere­se e contempla os aspectos exteriores 

ao  homem.  É  o  tempo  relativo  aos  fenômenos  observáveis  na  natureza, 

expresso  na  física  pelo  símbolo  matemático  T,  e  o  que  uniformiza  com 

auxílio de relógios e calendários a vida em sociedade. O segundo aspecto, por 

sua vez, tem recebido especial atenção desde a Antigüidade clássica. “Trata­ 

se  do  tempo  relacionado  à  experiência  subjetiva,  à  consciência;  é  o  tempo 

interior, particular, a cada indivíduo, ou como é denominado no geral, tempo 

psicológico.” 25 . 

A  literatura por  ser uma experiência essencialmente  subjetiva  foi 

sempre  um  espaço  privilegiado  para  refletir  a  relação  do  ser  humano  com 

suas experiências mais significativas. Essas experiências estão condicionadas 

ao tempo, pois o homem, considerado como ser histórico e temporal, vive no 

tempo e pelo tempo. Por essa razão: 

“O tempo na Literatura sempre se refere a elementos 
do tempo compreendido na experiência (...) O tempo na Literatura 
é  le  temps humain,  a  consciência do  tempo  como parte do  vago 
passado de  experiências ou  como  ele  entra na  textura das  vidas 
humanas.”  26 

Qualquer análise da relação do tempo com a experiência humana 

terá  necessariamente  que  traçar  um percurso  teórico  sobre  a  abordagem  do 

tema feita por alguns pensadores. A trajetória começa na Grécia antiga com 

Heráclito,  considerado  o  primeiro  a  tratar  detalhadamente  os  aspectos 

referentes  à  temporalidade.  Baseando­se  na  observação  dos  fenômenos 

naturais, ele associou o sentido de tempo a uma idéia de movimento na qual 

estava  atrelada  à  consciência  de  um  fluxo  contínuo  do  tempo.  Tudo  é 

efêmero, passageiro e sujeito às mudanças, inclusive a condição humana. 

Aristóteles relaciona a existência do tempo ao movimento e define 

o último como “a mudança que pode afetar um indivíduo superficialmente ou



tão  profundamente  a  ponto  de  levá­lo  à morte,  como  também o  sentido  de 

deslocação”  27 . Ele  considera  o  tempo  como  algo  pertencente ao  terreno da 

acidentalidade  e  também  um  dos  elementos  definidores  do  ser,  não  na  sua 

essência, mas  apenas  acidentalmente. O movimento,  no  sentido  aristotélico, 

corresponde e deve ser compreendido segundo o sentido de lugar, qualidade, 

quantidade e essência. 

Para James Arêas: 

“Embora o tempo não seja o movimento, ele é próprio 
do  movimento;  (...)  O  tempo  é,  então,  deduzido  do  movimento. 
Para  saber  o  que  ele  é,  faz­se  necessário  saber  o  que  é  do 
movimento. Se o movimento é consubstancial aos seres, o tempo é 
para os seres um mero atributo, um acidente, um aspecto ou uma 

característica acidental.”  28 

O filósofo Plotino contestou a definição aristotélica por considerar 

que  ela  provocava  uma  inversão  entre  o  que  é medido  e  o  que mede.  Em 

outras palavras, não é tanto o movimento em si, mas a sua duração, o aspecto 

fundamental  da  concepção  plotiniana.  Todo  movimento  é  temporal  por 

desenvolver­se nele, mas não há materialidade no tempo pois é à matéria que 

estão  agregadas  as  coisas  que  lhe  dizem  respeito:  a  morte  e  o  não­ser  A 

consciência  humana  da  imperfeição  do  universo  material  e  visível,  mas 

também da sua constante construção e reformulação, motiva uma busca pela 

perfeição final ou uma incansável corrida rumo ao futuro. O transcorrer dessa 

busca é o passar do tempo marcando as  transformações do mundo visível  e 

sensível. 

Santo  Agostinho  também  diverge  da  concepção  aristotélica  de 

tempo  associado  ao  movimento  já  que  por  essa  concepção  a  existência  de 

algo no tempo estava obrigatoriamente atrelada à presença de movimento. 

Para ele: 

“ (...) Mas não acredito que o movimento de um corpo 
seja o tempo, isso nunca ouvi, e nem tu o dizes. Quando um corpo



se  move,  sirvo­me  do  tempo  para  medir  a  duração  de  seu 

movimento  do  começo ao  fim. Se não  vejo o  começo,  e  percebo 
seu movimento sem ver seu fim, só posso medi­lo do momento em 
que  observo  o  corpo mover­se  até  o momento  em que  já  não o 
vejo. 

Assim, o movimento de um corpo é diferente da medida 
de sua duração; quem não vê, pois, a qual dessas coisas se deve 
chamar  de  tempo?  Se  um  corpo  se  move  de  forma  irregular,  e 
outras vezes se detém, ora, é o tempo que nos permite medir, não 
apenas seu movimento, mas também seu repouso,(...) O tempo não 
é pois a mesma coisa que o movimento.”  29 

Agostinho estabelece uma estreita  ligação entre tempo e memória 

e desta forma ele o define como presença de coisas passadas (o presente do 

passado), presença de coisas presentes (o presente do presente) e presença de 

coisas  futuras  (o  presente  do  futuro).  A  sua  teoria  filosófica  era 

essencialmente  subjetivista  e  privilegiava  na  captação  da  experiência 

temporal  as  categorias  psicológicas  da  memória  e  da  expectativa.  Há  uma 

soberania do presente demonstrada no argumento de que um acontecimento é 

sempre  um  acontecimento  presente.  Passado  e  futuro  são  bifurcações  do 

presente e podem ser trazidos ao senso comum pela noção de reminiscência e 

perspectiva.  A  memória  é  a  experiência  presente  de  um  fato  passado  e  a 

expectativa, a presente espera ou antecipação de uma coisa futura. 

A primazia do presente é contestada por Pascal, também com base 

na  experiência  humana.  Para  ele,  o  ser  humano  jamais  se  atém  ao  tempo 

presente porque está sempre preocupado com o passado ou com o futuro. Ora 

“(...) Antecipamos o futuro, que nos parece demasiado lento a chegar, como 

se  quiséssemos  apressar  a  sua  vinda;(...)” 30 ;  em  outros  momentos  “(...) 

recordamos  o  passado  como  se  quiséssemos  retê­lo  por  se  afastar  com 

excessiva rapidez....” 31 . Tudo isso porque o presente é visto pelo ser humano 

como um meio, um ponto de transição para o futuro, o verdadeiro fim. 

O  presente,  quando  pensado,  é  somente  a  título  de  projeção  e 

passa a ser com isso uma expectativa de futuro. Mesmo sendo mortal, e ciente



disso, é natural da condição humana planejar e projetar; porém o ser humano 

perde­se nessa atitude ao não viver plenamente o momento e apenas enxergá­ 

lo  como  uma  preparação.  Em  outras  palavras,  “(...)  nunca  vivemos,  mas 

esperamos  viver;  e,  preparando­nos  constantemente  para  ser  felizes,  é 

inevitável que não o sejamos jamais” 32 . 

As  reflexões  de  Agostinho  questionam  o  alicerce  da  trindade 

temporal  –  passado,  presente  e  futuro  –  ao  não  considerar  a  primeira  e  a 

última  instância  temporal  como  portadora  do  mesmo  status  de  tempo  do 

presente. Para o Bispo de Hipona é, no mínimo, incoerente considerar como 

tempo  algo  que  já  passou  (passado)  ou  algo  que  ainda  não  é  (futuro). 

Entretanto, o presente, observa o filósofo, apenas pode ser considerado como 

tal  pela  sua  condição  inerente  de  vir  a  ser  pretérito  –  do  contrário  seria 

eternidade. 

Dispor o pensamento nesta ordem leva a compreensão do tempo a 

um  paradoxal  dilema:  o  que  pode  confirmar  a  existência  do  tempo  é 

justamente a sua tendência para a não existência. A medida do tempo esbarra 

nessa consideração.  O presente não pode servir como parâmetro de medida, 

pois  ele  é  passível  necessariamente  de  ser  sempre  partido  em  passagens 

passadas e futuras cujo rápido transcorrer o priva da qualidade da duração. 

Santo  Agostinho  considera  o  tempo  como  extensão  da  alma 

porque a sua medida não pode ser dada por critérios objetivos. É na alma que 

ele é sentido e medido por meio das impressões presentes de fatos passados e 

também futuros. Na defesa desse ponto de vista, o filósofo declara: 

“É  em  ti,  meu  espírito,  que  meço  o  tempo.(...)  A 
impressão  que  em  ti  gravam  as  coisas  em  sua  passagem, 
perduram ainda depois que os fatos passam. O que eu meço é esta 
impressão  presente,  e  não  as  vibrações  que  a  produziram  e  se 
foram.(...)”  33 

Em  resumo,  ele  buscou  compreender  a  experiência  do  tempo do 

ponto de vista da sua ação no ser humano. Não é o tempo coletivo percebido 

humanamente,  mas  a  temporalidade  inerente  a  cada  um  de  nós  definida  a



partir  de  nossas  experiências  e  sensações  sobre  o  que  já  se  foi  (passado), 

recuperado  pela  memória;  o  que  é  e  está  (presente)  e  o  que  está  por  vir 

antecedido da expectativa (futuro). 

O mérito da  formulação agostiniana está em conseguir  realmente 

vincular o  tempo às experiências  humanas. Por outro  lado, paradoxalmente, 

sua  extensiva  subjetividade  é  a  fonte  dos  maiores  questionamentos.  O 

passado – mesmo o individual – não pode estar exclusivamente relacionado e 

motivado por nossas motivações nostálgicas. 

As  lembranças  individuais  fazem parte de um  esquema  temporal 

objetivo de eventos. Elas não são a “única” justificação para a ordenação dos 

eventos no tempo. Essa afirmação fica mais explícita quando pensamos que o 

tempo  individual  ou  psicológico  não  regula  o  coletivo  de modo  que  várias 

experiências  passadas,  relacionadas  à  natureza  em  geral,  existem 

independentes de nossa experiência do tempo. 

Heidegger  também aproxima o conceito de  tempo da experiência 

humana. O tempo é a base da existência na formulação heideggeriana, ou sua 

categoria  básica,  por  ser  carregado  de  ‘significação’  pois  a  vida  humana  é 

vivida à sombra do tempo. Assim como Agostinho, o filósofo alemão realiza 

uma  interpretação  própria  das  instâncias  temporais  e  considera  a 

temporalidade como o  resultado do  encontro do passado, presente  e  futuro. 

Os três tempos gerais assumiriam a marca do porvir (futuro), vigor de ter sido 

(passado)  e  atualidade  (presente).  Diferentemente  de  Agostinho, Heidegger 

prioriza o porvir subordinando os dois outros ekstases temporais a ele. 

Para  o  filósofo  alemão  a  temporalidade  temporaliza­se 

originariamente  a  partir do porvir  e  por meio dele  o  ser  humano  reconhece 

sua  condição  temporal  e  finita.  A  existência  humana,  no  seu  trajeto 

inexorável  de  nascimento  e  morte,  tem  significação  na  concepção  de 

temporalidade. O ser humano,  inserido num mundo temporal e histórico – e 

consciente dessa realidade – “assume sua condição de ser – para – a – morte 

possibilitando  uma  existência  plena  em  conhecimento  de  si  e  da  realidade 

circundante.” 34 . 

Conforme Benedito Nunes: 
“Os êxtases da temporalidade (...) não correspondem



ao  futuro,  ao  passado  e  ao  presente  da  compreensão  vulgar  ou 

comum do  tempo que  tem no presente a  sua  fase privilegiada,  a 
partir  da  qual  se  dispõem  os  momentos  pretéritos  –  que  ficam 
para trás – e os por vindouros – que ainda vão suceder.”  35 

A  premissa  essencial  do  pensamento  de  Heidegger  é  a  relação 

entre temporalidade e finitude, ou seja, quanto mais o ser humano percebe o 

tempo mais consciente  está  da  sua  própria  finitude. Porém,  essa  concepção 

não  é  nenhuma  novidade.  Ela  representa  um  aspecto  importante  da 

experiência  do  tempo  na  condição  humana  visto  que  a  morte  é 

irredutivelmente uma situação geral e inadiável na vida do ser humano. 

O sistema  filosófico de Kant consiste  no primado da experiência 

sensível ou empírica, primeiro estágio de percepção do conhecimento. Após 

passar  pela  experiência  sensível,  o  conhecimento  é  organizado  pelo 

entendimento e depois estruturado conforme princípios formadores de juízos 

analíticos  e  sintéticos  da  razão.  O  conhecimento  é,  por  conseguinte, 

estabelecido de  forma  a priori  e  a posteriori. Kant  considera  o  tempo um a 

pr ior i, pois nada pode ser considerado (externa ou internamente ao ser) que 

não  esteja  estabelecido  ou  situado  prioritariamente  no  tempo  e  no  espaço. 

Essas duas instâncias são as formas necessárias da experiência externa. 

O  tempo, no  sistema kantiano,  é o a pr ior i por excelência  e  é  a 

base  da  intuição,  impossível  de  ser  suprimido  da  experiência  humana.  A 

representação  do  tempo  não  é  efeito  da  experiência,  e  sim  condição básica 

para  a  percepção  da  realidade  em  virtude  de  que  qualquer  realidade  dos 

fenômenos só existe no tempo. Todos os fenômenos podem ser prescindidos, 

mas  o  tempo,  enquanto  condição  geral  de  possibilidade,  não  pode  ser 

suprimido. 

Com o filósofo francês Henri Bergson, o conceito de tempo passa 

a ser um fluxo contínuo marcado por momentos sucessivos que subsistem na 

e  pela  mudança.  A  duração  pura,  o  que  se  conserva  na  mudança  e  nos 

instantes  temporais,  é  a  grande  descoberta  na  filosofia bergsoniana. Ela  é o 

que  há  de mais  intrínseco  em  cada  ser  ou  coisa  por  serem  eles,  em  última 

instância,  nada  mais  que  duração.  Com  essa  linha  de  raciocínio,  Bergson 

recusou  a metafísica  antiga  por defender que o  ser  é  alteração, é mutável  e



não estável e inalterável. 

Para Bernard Piettre: 
“Bergson pretende redescobrir o Absoluto na intuição 

da  ‘duração’  pura,  desse  escoamento  do  tempo  que  desafia  as 
categorias  da  nossa  compreensão;  esta  compreensão  procura, 

com efeito, colocar ordem no real para assim dominá­lo; assim a 
ciência predispõe à técnica.”  36 

A essência da duração é o fluir, um fluxo em que “o presente está 

grávido de um futuro próximo e de um passado recente.” 37 . Segundo Soares 

“É a duração que representa o modificar contínuo (...) ininterrupto de todas as 

coisas,  inclusive  de  nossa  interioridade.”  38 .  A  mudança  constante  e 

incessante é a condição máxima para a existência. 

Bergson salienta a diferença entre o tempo abstrato e o concreto. 

O primeiro é simplesmente um número quanto o segundo é o que passa e é 

experimentado  pela  consciência.  O  tempo  abstrato  é  uma  medida 

convencional e uniforme enquanto o concreto também pode ser visto como a 

“duração” bergsoniana. É importante salientar um aspecto dessa distinção: a 

medida matemática do  tempo anula o  seu escoar ao privilegiar o espaço. O 

tempo  geométrico  ou  numerado  não  está  inserido  na  realidade  efetiva  de 

nossas  percepções,  mas  sim  colocado  arbitrariamente  dentro  do  espaço.  O 

tempo matemático é convenção e é relativo. 

Já o tempo experimentado é o único que existe de fato pois expõe 

concretamente à experiência humana a  consciência hierárquica das instâncias 

temporais. Mesmo quando usado para organizar a estrutura temporal da vida 

humana, o tempo matemático revela­se incapaz de acompanhar ipsis litteris o 
fluxo  da  existência  porque  o  tempo  da  duração  não  pode  ser  realmente 

medido pela passagem dos ponteiros do relógio já que ele não é objetivável. 

O tempo da duração é uma realidade absoluta acima de qualquer medida. 

Bergson considerava bem o contraste entre as duas  instâncias de 

percepção e  experiência  do  tempo  e, por  isso,  considerava  que  a  “duração” 

não passaria dos limites de uma  intuição metafísica e permaneceria alheia à 

compreensão  técnica  e científica que  fundamentava  suas  teses  sobre o  tema



privilegiando a descontinuidade da medida e a imutabilidade da representação 

geométrica. Na  realidade,  essa  análise  de Bergson  era  plenamente  plausível 

visto  que  para  uma  ciência  amparada  nos  valores  acima  citados,  aspectos 

como  a  irreversibilidade  do  tempo  e  a  assimetria  entre  futuro  e  passado 

fugiam dos limites teóricos da inteligência racional, científica e técnica. 

O grande valor da formulação bergsoniana é indicar a hipótese de 

que  o  tempo  da  natureza  não  é  o  tempo  feito  por  instantes  medido  pela 

ciência, mas sim um tempo formado por uma duração irreversível. O conceito 

de “duração” também teve repercussão em outros campos do conhecimento e 

em especial na Literatura Moderna que encontrou na filosofia bergsoniana o 

referencial mais próximo para analisar o  tempo como um dado  imediato da 

consciência e inerente à vida e ação humana. 

A  análise  do  tratamento  dos  principais  aspectos  do  tempo  em 

obras  literárias  contrasta  com  a  análise  científica  do  conceito  de  tempo.  A 

razão para a oposição está na divergência de enfoque. A literatura refere­se a 

algumas características do tempo passíveis de serem experimentadas na vida 

do  ser humano. Mas essas mesmas experiências  não encontram respaldo na 

ciência ou até mesmo são completamente omitidas por ela. 

Um  primeiro  exemplo  para  ilustrar  o  descompasso  entre  o 

tratamento  literário  e  científico  do  tempo  envolve  a  sua  mensuração  ou 

métrica. Não há como contestar a  fragilidade de nossas próprias  impressões 

para  medir  objetivamente  o  tempo.  Elas,  com  seus  lapsos,  alheamentos, 

irregularidades  subjetivas  só  parecem  confirmar  a  máxima:  “O  tempo  é 
relativo” .    Por  isso  apontam  para  a  necessidade  do  estabelecimento  de 
critérios exatos para a medição do  tempo os quais,  ao  serem  indispensáveis 

para viabilizarem os meios práticos  de  relação  e  comunicação,  estabelecem 

uma clara distinção entre o conceito científico do  tempo e a  experiência do 

tempo na vida humana. 

O  tempo,  enquanto  vivido  sob  a  ordem  da  experiência  pessoal, 

caracteriza­se por uma relatividade subjetiva, por uma série de irregularidades 

e distribuição desigual da sua medida. Essa qualidade é frontalmente oposta à 

regularidade  e  uniformidade  das  unidades  de medição  e,  por  seu  lado,  tem 

sido constantemente  registrada na  literatura. No que concerne ao  tratamento



literário, o tempo é visto sob a ótica da experiência pessoal, ou da relatividade 

subjetiva da medida pessoal, e mais do que ser experimentado ele precisa ser 

desvendado além das convenções arbitrárias. 

Diante  dessa  necessidade,  a  literatura,  sobretudo  a  Literatura 

moderna, afastou­se do  tratamento  físico do tempo e encontrou na  teoria de 

Bergson o termo que respaldou sua prática: o aspecto da duração. De maneira 

sucinta, a duração significa a experiência do tempo como um fluxo contínuo. 

A essência da duração é tema constante em trabalhos literários porque aborda 

e  privilegia  primordialmente  um  aspecto  caro  para  qualquer  literatura  de 

qualquer  tempo  ou  de  qualquer  parte  do  mundo:  a  experiência  humana.  A 

imagem, ou a construção literária mais recorrente para indicar esse aspecto é 

a do fluxo. Essa metáfora, inclusive, passou a simbolizar uma das mais férteis 

técnicas literárias da literatura moderna. O “fluxo de consciência” representa 

o  simbolismo  do  tempo  como  um  rio,  ou  seja,  “(...)  que  o  tempo 

experimentado tem a qualidade de ‘fluir’, sendo essa qualidade um elemento 

perdurável  dentro  dos momentos  sucessivos  e  constantemente  mutáveis  do 

tempo.” 39 . 

Quanto  ao  aspecto  psicológico,  o  fluxo  contínuo,  bem  como  a 

duração, constituem o que se convencionou chamar de “presente especioso”. 

Essa  terminologia  é  usada  para  sugerir  a  presença  de  alguns  elementos  de 

ordem  e  direção  no  fluxo  do  presente  que  já  apresentam  uma  noção  de 

“passado”  e  “futuro”.  O  presente  representaria  o  poleiro,  parafraseando  a 

metáfora de William James, na qual olhamos para duas direções: o antes e o 

depois ou o ontem e o amanhã. 

Em outras palavras: 

“ (...)  a  extensão  temporal  perdurando  através  do 
presente inclui elementos da memória e da experiência, e que tais 
elementos,  lembrados  e  antecipados,  aglutinando­se  na 
experiência  do  presente  especioso  nos  sugere  algumas  vagas 

noções  de  ‘antes’  e  ‘depois’,  de  ‘anterior’  e  ‘posterior’,  de 
‘passado’ e ‘futuro’ – termos que se referem à ordem e direção do 
tempo.”  40



A  memória  e  a  expectativa,  apesar  de  constituírem  uma  base 

essencial para a distinção entre passado e futuro, não conseguem estabelecer 

uma  ordenação  estritamente  objetiva  do  tempo.  Além  de  tudo,  memória  e 

expectativa  são  reconhecidamente  processos  falhos  e  incertos  por  serem 

freqüentes  fontes  de  erros  e  enganos  em  virtude  de  diversos  mecanismos 

psicológicos  de  defesa  –  como  esquecimento,  repressão,  distorção  ou 

projeção. 

Na análise de Meyerhoff: 

“Elas  não  satisfazem  a  exigência,  geralmente 
endossada  pelo  bom  senso  e  indispensável  para  uma  teoria 
científica, de que haja uma série temporal de eventos na natureza 

e na história independente de nossas experiências subjetivas e às 
quais  nossas  recordações  e  antecipações  podem  ou  não 
corresponder.”  41 

A  noção  de  ordem  temporal  assume  um  status  objetivo  quando 

relacionado ao princípio da causalidade. Sem nos determos em pormenores, 

esse princípio apresenta­se como indispensável para a ordenação objetiva dos 

eventos  no  tempo  e  possibilita  a  distinção  entre  o  ordenamento  objetivo  e 

subjetivo das seqüências temporais. 

A  utilização  do  princípio  causal  para  o  estabelecimento  de  uma 

ordem  de  tempo  objetiva  é  mais  freqüente  nos  considerados  processos 

irreversíveis da natureza. Esses processos, na verdade, determinam não só a 

ordem mas também a direção do tempo. A ordem, isoladamente, nos informa 

mais sobre a sucessão de um evento em relação a outro. Entretanto, processos 

irreversíveis  estabelecem  uma  ordem  causal  unidirecional.  Ou  seja,  “(...) 

adicionam ao conceito de ordem, a noção de que a seqüência de ‘anterior’ e 

‘posterior’, ‘passado’ e ‘futuro’ avança apenas numa só direção.” 42 . 

Não  só  critérios práticos  constituem mecanismos de ordenação  e 

distinção  das  instâncias  temporais.  Um  critério  empírico,  na  realidade  a 

percepção de um  fato  empírico  sobre o mundo, utilizado para diferenciar o



passado e futuro consiste na consideração de que o passado deixa resquícios e 

o futuro é a ausência de qualquer traço por ser preparação e espera. 

O passado é lembrança e apenas por esse aspecto consideramos a 

memória  como  base  subjetiva  para  a  experiência  do  passado.  De  certa 

maneira,  esse  fato  empírico  só  reforça  o  princípio  da  causalidade  já  que 

qualquer marca existente é resultado de um acontecimento precedente. Neste 

aspecto,  existe para  todos elementos práticos uma ordem de  tempo objetiva 

baseada  no  princípio  da  causalidade  bem  como  um  padrão  fixo  de 

mensuração  baseado  no  tempo  sideral.  Desta  forma  “O  tempo  na  natureza 

consiste  não  apenas  em  unidades  de mensuração  quantitativas  e  uniformes, 

mas também em uma ‘série uniforme’ ou ‘ordem linear’ em termos de causa 

e efeito.” 43 . 

Apesar  do  princípio  causal  prevalecer  na  ordem  temporal  da 

natureza  e  a  mente  humana  integrar  essa  ordem  física,  a  memória  é  um 

mecanismo  de  registro  cujo  grau  de  complexidade  é muito mais  acentuado 

que  a  natureza  ou os  registros  históricos. Essa  complexidade  é derivada  do 

dinamismo, da multiplicidade direcional da ordem de eventos na nossa mente. 

Uma parcela significativa do conteúdo de nossa memória não apresenta uma 

ordem  uniforme,  mas  sim  uma  constante  associação  de  eventos  passados, 

presentes  e  futuros.  Com  isso,  a  aplicação  do  princípio  da  causalidade  na 

memória  humana  não  é  negado.  Ele  predomina  tanto  no  mundo  interior 

quanto  no  exterior,  entretanto  os  processos  de  associações  entre  eventos 

referentes  à  memória  não  apresentam  uma  ordem  uniforme  e  consecutiva 

como  os  ocorridos  na  natureza  e  sim,  como  definiu  Bergson,  uma 

“interpenetração dinâmica”. 

Essa característica do tempo nas vidas humanas configurou­se em 

aspecto  fundamental  da  análise  literária  do  tempo  e  também  em  teorias 

filosóficas  as  quais  consideraram  o  fenômeno  da  interpenetração  dinâmica 

como ponto de partida. O correspondente literário desse fenômeno é a “lógica 

de  imagens”.  Para Meyerhoff,  o  termo  “lógica”  não  deixa  de  ser  impróprio 

porque  nomeia  um  processo  no  qual  suas  relações  e  conexões  estão 

justamente contrariando a lógica e o senso comum. 

Ainda conforme o crítico americano:



“A  lógica  de  imagens  é  um  mecanismo  familiar  na 
literatura,  especialmente na poesia.  (...) a  lógica  de  imagens  ou 
associação  é  uma  tentativa  de  mostrar  que,  tanto  quanto  diz 
respeito às seqüências temporais e ‘ordem’ dos eventos dentro do 

mundo  interior  da  experiência  e  da  memória,  precisamos 
empregar  símbolos  de  ‘desordem’  que  violem  a  ordem  e 
progressão  estritamente  ‘lógicas’  dos  eventos,  às  quais  fomos 
acostumados pela ciência e pelo senso comum.”  44 

A literatura moderna não descobriu a lógica de imagens. À medida 

que a cultura moderna passou a considerar atenciosamente o tempo, elaborou­ 

se  uma  técnica  de  associação  para  transmitir  essa  lógica.  Com  isso, 

experiências essencialmente subjetivas vividas no sono como fluxo contínuo, 

duração,  associação dinâmica  foram escolhidas para explicitar e  articular os 

aspectos do tempo nos trabalhos do artista moderno. 

As  duas  dimensões  de  percepção  temporal  –  a  subjetiva  e  a 

objetiva –  estão  intrinsecamente  presentes  na  construção  literária.  É  natural 

pois a reconstrução de uma vida, seja ela ficcional ou não, só ocorre a partir 

da  reorganização  do  passado  com  base  na  predominância  da  dimensão 

subjetiva – sem desta forma descartar a presença da dimensão objetiva – ou, 

então, com a associação entre as duas: 

“O  que  pode  ser  chamado  uma  ‘reconstrução 
literária’ do homem tem usado sempre, além dos dados históricos, 
objetivos, o modelo das associações significativas na corrente de 
consciência e na memória como a chave mais  importante para a 
estrutura da personalidade ou identidade do eu.”  45 

As obras literárias  sempre refletiram a  interdependência das duas 

dimensões de tempo e do eu. Na Literatura moderna, a  identificação entre a 

duração  e  a  perduração  humana  foi  obtida  com  o  recurso  do  “fluxo  de 

consciência”.



Conforme Meyerhoff: 

“A técnica é destinada a dar uma espécie de impressão 
visível e sensível de como é significativo e inteligível pensar sobre 
o  eu  como  uma  unidade  contínua  a  despeito  da  multiplicidade 

mais surpreendente e caótica da experiência imediata.”  46 

O recurso ao “fluxo de consciência”  na  literatura contemporânea 

também  desempenhou  a  função  de  demonstrar  artisticamente  a  quebra  do 

conceito  tradicional  de  individualidade,  como  também  a  fragmentação 

progressiva  do  eu  na  sociedade  moderna.  Esse  último  aspecto  será 

aprofundado no próximo  tópico com a abordagem da  relação entre  tempo e 

modernidade.



TEMPO E MODERNIDADE 

Mesmo  tendo  tido  destaque  em  outros  períodos  históricos,  é 

inquestionável  a  presença  de  uma  preocupação mais  aguda  e  expressiva  da 

literatura moderna com o tempo. O período moderno na história do Ocidente 

tem início com uma série de modificações  sociais radicais e revolucionárias 

que  repercutiram  gradualmente  sobre  as  ações,  instituições  e  crenças  da 

humanidade. As conseqüências dessas transformações no conceito de tempo 

na experiência humana estão basicamente divididas em três tópicos. Primeiro, 

o  declínio  considerável  da  dimensão  de  “eternidade”,  parte  integrante  da 

estrutura antiga e medieval do homem. 

A  “eternidade”  fundamentando  a  noção  de  vida  eterna,  inserida 

numa  estrutura  de  verdades  e  valores  eternos  ou  ainda  encaixada  numa 

composição  de  estruturas  sociais  e  políticas  fixas  foi  contestada  como 

resultado  de  um  padrão  de  mundo  obscurantista.  Com  o  conceito  de 

eternidade  em  decadência,  o  tempo  passou  a  ser  percebido  e  considerado 

como mudança constante e  inserido numa perspectiva de  vida humana e de 

história mutáveis. 

O segundo tópico ocorreu paralelamente, mas independentemente 

do primeiro. A adoção da métrica quantitativa do tempo na ciência moderna 

foi um componente  fundamental para a maior  independência do homem em 

relação  à  natureza  já  que  possibilitou  maior  precisão  de  observação  e 

mensuramento. 

O  terceiro  aspecto  está  relacionado  ao  primeiro  e  corresponde  à 

relação tempo e história. Em virtude do gradativo abandono da crença numa 

ordem eterna, o tempo, por conseqüência, passou a ser considerado cada vez



mais dentro do contexto, ordem e direção da história humana. Desta forma, o 

próprio conceito de verdade passou a ser uma função do tempo, ou resultado 

do processo histórico, e não mais um reflexo da ordem eterna das coisas. 

Limitado  à  dimensão  da  história,  o  tempo  pressionou  mais 

fortemente  o  ser  humano.  Por  outro  lado,  também  passou  a  ser  o  único 

referencial  de  sentido  para  a  sua  existência.  Seu  direcionamento  era  dado 

pelas  relações  causais  que  formam  a  história  do  ser  humano  e  pelas  ações 

feitas  e  desfeitas  no  tempo  cuja  trajetória  desdobrava­se  num  futuro  de 

desafio  ou  de  frustração,  de  criação  ou  de  esquecimento.  Desta  forma,  o 

tempo assumiu o dialético caráter de devorador ou de gerador. Entretanto, na 

raiz  dessas  duas  percepções  estava  a  consciência  crucial  de  que  o  tempo 

guiava o ser humano para o desconhecido e somente oferecia a ele a certeza 

da mudança e da transitoriedade constantes. 

A  experiência  da  condição  finita  da  natureza  humana  pode  ser 

abordada  sob  dois  aspectos  e,  de  certa  forma,  numa  composição 

extremamente  dual:  o  positivo  e  o  negativo.  O  aspecto  positivo  ressalta  o 

caráter  criador  e  produtivo  manifestado,  possibilitado  pelo  tempo.  Para 

Bergson,  afirmativamente  o  tempo  é  invenção  e  Thomas  Mann  reforça  o 

argumento  bergsoniano  ao  defender  a  transitoriedade  como  essência  da 

existência e também como o elemento que garante valor e dignidade à vida. 

O  tempo é elemento criador ou “a fonte permanente da  feitura e 

desenvolvimento das coisas, dos bens e do eu; na terminologia aristotélica, a 

condição permanente para a conversão do vir­a­ser em ser, da potencialidade 

em realidade, da imperfeição em perfeição.” 47 . Neste sentido, ele  “(...) torna­ 

se  a  condição  sob  a  qual  aderimos  à  crença  na  realização  de  esperanças  e 

aspirações,  na  oportunidade  para  a  criação  e  o  progresso,  no  espaço  e  no 

empenho como meios para a felicidade e a salvação pessoal.” 48 . 

No outro campo das idéias encontramos uma tradição voltada para 

a eternidade ou a existência sem tempo. A passagem do tempo e a fruição dos 

bens temporais era uma condição inferior ao bem maior de poder contemplar 

coisas  “além”  do  tempo.  Do  ponto  de  vista  dessa  tradição  filosófica  e 

religiosa, o tempo era uma ilusão e a sua principal marca – a transitoriedade – 

não era mais uma essência criadora e produtiva, porém a maior comprovação



da futilidade e da inutilidade de todo esforço humano em permanecer e criar. 

A oposição  fica explícita quando se confronta o tratamento dado 

pelas  duas  concepções  a  um mesmo  aspecto do  tema.  Se para  a  concepção 

positiva,  a morte  é  também  condição de  nascimento  e  renascimento; para  a 

negativa ela é símbolo da inutilidade de todo esforço criativo e incessante do 

ser humano. Agora o tempo não é mais criação, produção, e sim destruição, 

tirania  no  seu  fluxo  inexorável  do  nascimento  à  morte.  Nesse  percurso 

irreversível “(...) nada perdura e pode perdurar(...); nem as obras da natureza, 

nem  as  obras  humanas,  nem  o  próprio  homem,  nem  seus  sonhos  e 

esperanças.” 49 . 

Como uma espécie de instinto natural de sobrevivência, a resposta 

humana para essa percepção dilemática foi a crença no trabalho e no esforço 

constantes para anular o caráter devorador do tempo e com isso fazê­lo valer 

a  pena,  paradoxalmente  ignorando­o. Na opinião  de Meyehoff,  “O  tema  do 

esforço  incessante  é combinado com a produção de um    trabalho de grande 

utilidade social,(...)” 50 . 

O homem virtuoso assume o caráter do empreendedor cujo tempo 

foi  “gasto”  em  bons  objetivos  que  garantem  a  redenção  da  atividade,  sua 

sobrevivência  (ou permanência) além­tempo  e  conferem uma  certa  essência 

de  imortalidade.  Essa  concepção  positiva  e  pragmática  do  tempo  foi 

impulsionada por mudanças sociais, frutos da expansão econômica, e teve um 

relativo predomínio na concepção intelectual do mundo Ocidental. 

A sucessão temporal é associada ao progresso e este, por sua vez, 

para ser realizado exige esforço constante, atividade e produção no tempo. A 

noção  de  progresso  é  resultado  imediato  das  transformações  de  ordem 

material e  tecnológica ocorridas primeiramente nos séculos XVII e XVIII e, 

em  seguida,  de  forma  até mais  acelerada  nos  dois  últimos  séculos.  Com o 

conceito  de progresso  sendo considerado  a  panacéia  do mundo moderno, o 

tempo  passou  a  ter  um  significado  utilitário  porque  estava  associado  à 

produção de bens de valor e duráveis dentro de uma perspectiva de mercado; 

e,  conseqüentemente,  assumiu  um  caráter  de  aliado  do  ser  humano  na  sua 

busca por bem­estar individual e coletivo. 

Mesmo  a  associação  progresso  e  tempo  demonstrando  uma



relação  de  subordinação  do  segundo  ao  primeiro,  é  exatamente  o  contrário 

que ocorre. O tempo é a estrutura macro na qual o progresso se realiza e por 

isso  é  o  valor  supremo ou um precioso  elemento  de  riqueza, pois,  sozinho, 

pode tornar possível a produção de qualquer elemento de valor. 

A  essência  do mundo  moderno  passou  a  ser  dada  pelo  binômio 

produção e lucro. A predominância dessa ótica contribuiu para a formação de 

um  conceito  de  tempo  pautado  na  formação  de  riqueza  e  completamente 

diferente  da  postura  grega  de  experimentá­lo  por meio  da  contemplação  da 

verdade e na busca pelo conhecimento como também da concepção medieval 

de  resgatar,  fazer  valer  o  tempo  por  meio  da  espera  pela  participação  na 

Cidade de Deus e na  segunda vinda do Salvador que o  suspenderá e  trará a 

salvação eterna. 

Esse comportamento refletiu na relação do ser humano com as três 

instâncias  temporais.  Existia  uma  angústia  em  relação  à  fugacidade  e  a 

brevidade de  cada momento; mas, por outro  lado, o  tempo usado –  por  ser 

irrecuperável  –  era  descartado.  O  passado  era  bem  “uma  velha  roupa 

colorida”. Era inútil e assim estava morto. Considerar o passado passou a ser 

perda  de  tempo  e,  conseqüentemente,  “a  perspectiva  temporal  nas  vidas 

humanas  se  reduziu,  porque  o  passado  era  essencialmente  estúpido  e 

inútil.” 51 . A experiência  temporal do ser humano  tendeu cada vez mais para 

uma primazia do presente. Soberania bem diferente da identificada por Santo 

Agostinho. 

Na  contramão da percepção positiva  do  tempo  e  também da  sua 

relação  com  o  progresso,  desenvolveu­se  e  ganhou  espaço  no  pensamento 

ocidental  o  tratamento  pessimista,  de  cunho  extremamente  niilista,  e  no 

mínimo indiferente, do tempo. O confronto entre as duas concepções permite 

explicar  os  motivos  pelos  quais  a  concepção  negativa  do  tempo  encontrou 

maior  eco  na  experiência  humana.  A  concepção  positiva  do  tempo  é  uma 

aposta em valores subjetivos e, por outro lado, revela também uma postura de 

desafio  ao  confiar  na  possibilidade  desses  valores  subverterem  a  lógica  do 

tempo, ou no máximo, fazerem dele um aliado. 

Por  outro  lado,  a  concepção  negativa  baseia­se  numa  certeza:  a 

inutilidade de  toda ação humana diante da morte. A subjetividade do  termo



“ação  humana”,  seja  qual  for  o  sentido  que  se  queira  dar  a  ele,  esbarra  na 

objetividade da morte como um fato, uma condição natural e  inevitável. Em 

virtude  dessa  constatação,  resta  uma  resignação,  um  desencanto  de  quem 

reconhece  a  própria  falta  de  sentido  do  apostar  pois  o  jogo  já  está  perdido 

antes mesmo  de  começar.  Tudo  é  vão  uma  vez  que  o  tempo  faz  e  desfaz 

ganhando a cada jogada e, parafraseando Machado de Assis, mesmo quando 

nós o matamos é ele quem nos enterra. 

No comparativo entre as duas posturas é possível considerar que 

um componente de uma das duas  sofreu um considerável abalo: a noção de 

progresso.  Com  a  constatação  de  que  o  progresso  não  garantia  por  si  só  e 

independente  da  natureza  humana  o  paraíso  na  terra,  houve  um  declínio 

irrecuperável  no  seu “culto” e passou a prevalecer, principalmente  na  nossa 

época,  uma  atitude  de  considerar  essa  fé  no  mínimo  ingênua  quando  não 

perigosa. 

O pessimismo é a atitude geral que marcou o século XX e também 

influenciou  a  noção  do  tempo. Mesmo  de  forma  ambivalente,  pois  “nossa 

presente atitude é encarar a direção do  tempo como um valor neutro,  como 

um caminho tanto para o bem quanto para o mal (...).” 52 . A marca pessimista 

está  presente  porque  a  neutralidade,  de  certa  forma,  afasta  previamente  a 

tentativa de se tirar conclusões morais positivas. 

Para Meyerhoff: 

“O tempo deixou de ser um meio amigável no qual os 
seres  humanos  podiam  ainda  sentir­se  em  casa  a  despeito  do 
colapso  da  dimensão  de  eternidade.  Em  vez  disso,  é  encarado 
mais e mais como um meio neutro, indiferente e hostil às obras e 
valores  do  homem, uma  fonte de  sofrimento  e ansiedade,  e  uma 
razão de desespero”  53 

Como  o  próprio  título  do  capítulo  indicou,  o  pequeno  mapa  do 

tempo  apresentou  uma  breve  incursão  teórica  sem  a  pretensão  de



aprofundamento  em  demasia  no  assunto  e  muito  menos  esgotar  o  debate 

sobre o tema. O tempo, como assunto, é quase um dilema para a filosofia e a 

literatura,  bem  como  para  as  ciências  exatas  e  naturais  por  compor  o 

horizonte de toda preocupação humana. 

O  caráter  desconcertante  do  tempo  inquieta  o  ser  humano  por 

fragmentar  eventos  e  pessoas  num  passado  cada  vez  mais  remoto  e, 

complexamente,  difícil  de  ser  superado,  mesmo  quando  desprezado  e 

rejeitado.  Mas,  além  disso,  por  ser  também  uma  espécie  de  testemunha 

silenciosa  e  eternamente  atenta  a  todos  os  crimes  e  vícios  cometidos  pela 

humanidade.



O POETA E O TEMPO 

CONTEMPLAÇÃO E ANGÚSTIA 

A  poesia  muriliana,  assim  como  a  poesia  de  30,  foi  marcada 

duplamente, no campo artístico e histórico, pelo signo do tempo. No campo 

artístico a década de 30 representou um marco de distanciamento e sinalizou 

para uma maturidade artística, em relação à poesia de 22, motivada sobretudo 

pelo  desgaste  das  fórmulas  poéticas  da  primeira  fase.  No  campo  histórico 

representou o hiato de paz armada vivido no período compreendido entre as 

duas  guerras  mundiais.  A  produção  literária  dessa  década  apresenta  uma 

trajetória que passa da experimentação, ainda ligada ao já feito pela primeira 

fase,  para  um  crescente  engajamento  artístico  diante  da  necessidade  de  um 

discurso de alerta e de protesto contra o aparentemente inevitável caminho de 

totalitarismo político mundial. 

O  conjunto  da obra  do poeta mineiro  ilustra  essa mudança  pois, 

após  a  estréia  com  Poesias  (1930),  espécie  de  “microcosmo  do  universo 
lingüístico  do  poeta.” 54 ;  ele  ainda  pagou,  com Bumba­meu­poeta  (1930)  e 

História do Brasil (1932), certos tributos à chamada fase histórica ou heróica 
do Modernismo. Porém, esse desvio não alterou a rota de sua poesia que se 

consolidou  a  partir  de  sua  conversão  ao  catolicismo,  confirmada 

literariamente com Tempo e Eternidade (1935), pela busca de um discurso de 
tom mais universalizante. 

O  discurso  cristão  influenciou  profundamente  a  relação  do  autor 

com o tempo. À medida que assume o discurso religioso, sua poesia afasta­se



de  uma  reduplicação  artística  do  presente  histórico  e  passa  a  ser 

fundamentada pela problemática do eterno retorno estabelecendo um desvio 

na ordem cronológica da  história moderna. Conforme Silviano Santiago “O 

tempo  histórico  caminha  em  linha  reta,  mas  o  tempo  cristão,  redenção  do 

tempo histórico, converte a  linha reta num círculo, que reduz o paradoxo do 

fim  no  princípio  e  do  princípio  no  fim.”  55 .    Essa  visão  transcendente  não 

deve  sinalizar  para  o  afastamento  histórico  do  poeta,  mas  sim  para  a 

possibilidade de trabalhar sua postura política numa linguagem alegórica cuja 

principal força será apontar para a naturalidade histórica do conflito entre as 

coisas e os seres. 

Lado  a  lado  com  o  tempo  histórico  transcorre  o  individual 

(psicológico).  Nessa  instância  temporal  “O  fato  literário  expressa,  com 

palavras sugestivas e transubstanciadora, uma experiência real ou imaginária, 

num instante do viver.” 56 . A poesia de Murilo Mendes apresenta uma atenção 

especial com a passagem do tempo (sucessividade) e sua ação (mudança) nos 

seres  humanos. Sucessividade e mudança passam a  ser  as marcas  temporais 

pelas quais ele busca respostas para o enigma da vida. 

A sucessão de fases na vida do ser humano – sobretudo da mulher 

(metáfora  base  por  excelência  para  figurar  o  ritual  de  mudança)  –  e  a 

passagem das gerações fornecem o acervo temático de uma poesia cuja visão 

para  o  futuro  não  impede  a  sondagem  do  passado.  Sua  poesia  procura 

recuperar a consciência de uma relação espiritual entre os seres e também na 

figura do presente os traços do passado: 

DILATAÇÃO DA POESIA 

Nas formas da filha o pai 
Vê sua mulher ressurgir 
No viço da mocidade. 
Inda há pouco ele subia 

Uma escada com sua filha, 
Pareceu­lhe que levava 
Sua mulher pela mão,



Comovida, para o altar. 

Poesia Completa e Prosa: 1997,  p.199. 

MULHER EM TRÊS TEMPOS 

Minha boca está no presente, 
O meu olhar, no passado, 
Meu ventre está no futuro. 
Minha boca toda a noite 
Está na boca amorosa 
Do meu marido atual, 
Meu olhar está no olho 

Do meu namorado antigo, 
Meu ventre está no futuro 
Do corpinho do meu filho. 

Op.cit: idem, ibidem 

No poema Dilatação da poesia há uma confluência entre passado 
e  presente  experimentada  pela  percepção  humana  a  partir  da  presença  das 

formas  da  filha  –  presente  –  que,  de  certa  forma,  ressuscita  o  passado  –  a 

esposa  em  sua  mocidade  –.  O  passado  é  como  que  resgatado  e,  de  certa 

maneira,  sobrevive  no  presente  associando­se  imageticamente  a  ele.  As 

instâncias temporais não são hierarquias incomunicáveis e linearmente rígidas 

na  poesia  de Murilo Mendes,  embora  o  curso do  tempo  seja  inalterável.  O 

passado  é  constantemente  resgatado  no presente,  seja  pela  ação  de  imagens 

desencadeando  as  associações  de  recordação  –  como  no  poema  há  pouco 

citado – ou pela referência a um ritmo cíclico da existência humana. 

A  relação  humana  com  as  três  instâncias  temporais  está 

metaforicamente  exposta  no  poema  Mulher  em  três  tempos.  Com  a 
associação do corpo feminino aos três tempos, o poeta pretende sintetizar na 

mulher  a  essência máxima  da  passagem do  tempo.  A  boca  relaciona­se  ao



presente  e  responde  pelas  experiências  atuais  que  correspondem  ao  sentido 

maior do termo “ imediato” , o qual, de certa forma, o presente carrega. Pela 
boca  o  presente  se  corporifica  por  gestos  e  palavras  mesmo  quando  essas 

palavras fazem referência ao passado. O olhar está no passado por poder ser 

visão  retrospectiva  que  permite  a  visão  das  lembranças  das  primeiras 

experiências amorosas. É claro que essa associação não impede a relação do 

olhar com o futuro ou mesmo com o presente. No entanto, a chave do poema 

está  em  poder  enxergar  em  cada  uma  dessas  partes  do  corpo  a  respectiva 

sensação  do  tempo.  E  se  pela  lógica  da  experiência  humana,  o  futuro  é 

preparação e expectativa, o fruto a ser colhido, é mais do que apropriada a sua 

associação com o ventre materno na qual a vida é guardada e perpetuada. 

Um  aspecto  recorrente  na  abordagem  poética  de Murilo  sobre o 

tempo diz respeito ao seu próprio fluxo e marcos cronológicos, bem como as 

mudanças  físicas  que  ele  acarreta.  A  grosso  modo,  o  poeta  recupera  a 

hierarquia  temporal  agostiniana  apenas  recompondo­a  com  as  experiências 

humanas e, por outro lado, enfatizando, pela sucessão repetitiva dos eventos, 

o caráter cíclico do tempo. 

No  poema  Os  dois  lados  percebe­se  a  referência  às  instâncias 
temporais a partir de fatos típicos da vida do ser humano. A distância entre os 

dois lados é o próprio tempo de passagem entre o lado presente (a vida de seu 

corpo) e o lado futuro (os próximos fatos do seu corpo e da sua vida): 

OS DOIS LADOS 

Deste lado tem meu corpo 
tem o sonho 
tem a minha namorada na janela 
tem as ruas gritando de luzes e movimentos 
tem meu amor tão lento 
tem o mundo batendo na minha memória 

tem o caminho pro trabalho. 

Do outro lado tem outras vidas vivendo da minha vida



tem pensamentos sérios me esperando na sala de visitas 

tem minha noiva definitiva me esperando com flores na mão, 
tem a morte, as colunas da ordem e da desordem. 

Op.cit: idem, p.98 

A percepção do fluir temporal também responde pela componente 

agônica na abordagem do tema. Para ilustrar esse aspecto o poeta recorre ao 

seu outro pólo de admiração e angústia: a mulher. A partir da ação do tempo e 

as  transformações por ele provocadas no corpo  feminino, o poeta  ressalta  a 

efemeridade da beleza física e a continuidade da vida paradoxalmente ligada 

ao amadurecer de uma outra vida: 

FORMAS ALTERNADAS 

Vi a menina crescendo 
Na sombra de sua mãe. 

Vi a mãe dela sumindo, 
O corpo da outra aumentando, 
Vi a posição dos corpos 
Mudando sempre no espaço, 
O tempo desenrolando 

Olhares e movimentos, 
Vontades, curvas e cheiros, 
Ora da filha bonita, 
Ora da mãe consumida, 
Com tantas afinidades 
Vindas, sem se perceber, 
De formas bem semelhantes: 
Não sei onde a mãe acaba 

Nem onde a filha começa. 

Op.cit: idem, p.200



O NAMORADO E O TEMPO 

O namorado contempla 
O corpo da namorada. 
Vê o corpo como está, 
Não vê como o corpo foi 
Nem como o corpo será. 

Se aquele corpo amanhã 

Mudar de peso, de forma, 
Mudar de ritmo e de cor, 
O namorado, infeliz, 
Vai sofrer mesmo demais: 

Não calculou o futuro, 
A mulher quebrou o encanto, 
Ele só vê a mulher 
No momento em que a vê. 

Op.cit: idem: p.201 

No último poema, uma interessante reflexão sobre a hierarquia do 

tempo  pode  ser  formulada.  Implicitamente,  a  primazia  do  presente  é 

ressaltada  nos  três  últimos  versos  da  primeira  estrofe.  Ao  namorado  só 

pertence o presente, o  instante  já. Todavia, esse presente é móvel e não tem 

obrigatoriamente correspondência com o passado nem com o futuro. De certa 

maneira, o presente assume o caráter ilusório e efêmero da beleza ao revelar 

um  encanto  concreto,  porém  instável.  A  ilusão  passará  a  ser  considerar  o 

futuro pelo ângulo do presente. 

A  visão  amorosa  resgata  a  consciência  da  beleza  efêmera,  se



prende ao físico pela imagem marcante da figura feminina – fonte de desejos, 

mas ao mesmo tempo fonte de vida multiplicadora, coletivizadora – que liga 

os dois elos: físico e espiritual. A poesia de Murilo Mendes converte­se num 

novo olhar que busca respostas e que tocando no transitório, transcende­o na 

consciência  da  brevidade  que  relativiza  sucessos  e  insucessos  da  vida  e  na 

efemeridade impiedosa do corpo. 

No  tópico  anterior  deste  capítulo  destaquei  a  presença  de  dois 

discursos  sobre  a  ação  do  tempo  na  modernidade.  O  discurso  positivo 

enfatizava  o  caráter  criador  e  inventivo  possibilitado  pelo  tempo  em  sua 

efemeridade. Já o negativo ressaltava a inferioridade do tempo enquanto valor 

diante  da  contemplação  de  realidades  “além”  do  tempo.  Esse  segundo 

discurso  é  fortemente  influenciado  por  uma  tradição  religiosa  cristã  e,  de 

certa maneira, por essa razão repercutiu mais fortemente na poesia muriliana. 

Pode­se questionar a raiz moderna da poesia de Murilo diante da 

sua  postura  religiosa  ou  da  influência  do  discurso  cristão  em  sua  obra 

produzida  entre  a  segunda metade  da década de  30  e  a  primeira  da  década 

seguinte.  Entretanto,  o  seu  compromisso  com  a modernidade  não  foi  o  do 

apoio e da euforia incondicional, mas o da crítica aguda e atenta aos rumos da 

sua época. As críticas à revolução tecnológica estão presentes, implicitamente 

ou explicitamente, em sua obra. A industrialização é considerada por ele um 

processo  violento  e  feroz  de  transformação  que  modifica  o  significado  da 

rotina do ser humano. 

Na  verdade,  o  poeta  ataca  os  pilares  símbolos  da  modernidade, 

mas  por  outro  lado  não  deixa  de  assumir  com  essa  crítica  uma  postura 

característica  do  homem  moderno:  a  desconfiança  na  crença  do  progresso 

como  solução  para  todas  as  necessidades  da  humanidade.  Desta  forma,  o 

poeta  efetua  em  sua  poesia  um  discurso  alternativo  ao  instaurado  pelo 

domínio  da  técnica  e  da  evolução  científica  e  com  esse  discurso  censura  a 

herança maldita de miséria e guerras legada pelo capitalismo. 

Questionar o progresso  –  símbolo maior da modernidade –  é  ser 

moderno  do  ponto  de  vista  crítico.  E  ser  poeta  inserido  nesse  contexto  é 

enxergar com assombro e desencanto a subjugação e eliminação do humano, 

o  desenvolvimento  tecnológico  acima  do  bem­estar  social.  A  visão



privilegiada  do  poeta  acusa  as  falhas  de  um  progresso  irracional  cujo 

descontrole  resultou  em  ruínas  e  tragédias  e  que  também  contribuiu  para o 

afastamento do ser humano da poesia. 

O poeta enxerga a falta de espaço para os discursos transcendentes 

– como o efetuado pela poesia – numa sociedade massificada e unificada pela 

ótica  materialista  e  utilitarista  do  progresso.  Envolvido  numa  verdadeira 

encruzilhada histórica ele faz sua opção pelos valores além – tempo: 

ANTECIPAÇÃO 

Os outros que lutem para possuir o mundo. 
Quanto a mim, quero te ver face a face. 
Aguardo tua última vinda, 

Minha forma definitiva e perfeita, 
Minha justificação na tua unidade. 
Estás em mim, mas ainda não te vejo: 
Só vejo com os olhos do sangue. 

Cai, mundo que herdei segundo a carne! 
No fim de tudo abraçarei o Verbo 
Que contém minhas formosas ascendentes, 
Que me contém, contém a musa 
E todas as gerações da musa, desde o princípio. 

Op.cit: idem, p.254 

A  espera  pelo  encontro  com  Deus  carrega  a  esperança  da 

reordenação que trará a forma perfeita – espírito e não matéria ­, a imagem do 

divino no humano. Todo o discurso do poema ampara­se num tom bíblico em 

que o encontro com o transcendente significa a queda da matéria, do mundo e 

a aliança com o Verbo essencial, aquele que contém a musa, a própria poesia 

e o tempo. 

O mundo existe sob o signo da mudança e é marcado ciclicamente 

pela marcha tensa do avanço. No entanto, essa marcha não existe para coroar



a humanidade, mas sim para glorificar o princípio original pois tudo caminha 

para o fim ou o começo de tudo. Nesse sentido o progresso, como marca da 

engenhosidade humana, é encarado do ponto de vista da sua brevidade e desta 

maneira  não  está  imune  ao  tempo.  Essa  concepção  é  reforçada  no  poema 

Salmo Nº. 5 com o confronto entre as formas fixas, efêmeras da matéria e as 

formas transcendentes e eternas do espírito: 

SALMO Nº. 5 

Desde o princípio nunca me espantei 
Diante da grandeza exterior da massa: 
Um arranha – céu é igual a um tijolo. 
Toda a máquina termina enferrujada. 

As invenções do homem se transformam e se perdem. 

Só me extasio diante das criações divinas, 
Diante de Seus mistérios, Sua lucidez e Seus poemas. 

Ó alma imortal, sede e essência do amor! 
Ó eucaristia, multiplicação de um Deus! 
Ó carne ressuscitada para a vida eterna! 
Ó comunicação sobrenatural dos fiéis! 
Ó tangência do invisível 

E pressentimento obscuro das Pessoas divinas! 
Poetas, assimilai a substância que preside as eras. 

Op.cit: idem, p.261 

A  primeira  estrofe  do  poema  condensa  em  cinco  versos  todo  o 

discurso de censura quanto à crença na infalibilidade das criações humanas. O 

poeta efetua essa censura de início contrapondo o externo – de certa forma a 

ilusão da imponência da matéria – à essência que será enaltecida na segunda 

estrofe.  Colocando­se  imune  à  sedução da matéria,  o poeta  rebaixa­a  a  sua 

mínima substância e a decompõe em sua essência estéril: “Um arranha – céu



é  igual a um  tijolo.”. Nos dois versos seguintes esse argumento é ampliado 

com a  sintética  descrição do  destino  final  de  toda máquina. A  ferrugem da 

máquina corresponde à deterioração da matéria e dessa forma o ritmo cíclico 

do tempo envolve no seu curso de transformação e perda os seres humanos e 

as suas criações. 

O tempo na poesia muriliana é mais sincrônico que linear. Na sua 

poesia  esboça­se  a  confluência  do  passado  no  presente,  o  encontro  dos 

tempos, o fim ligando­se ao começo num movimento de renovação constante. 

Podemos também perceber nas constantes referências à temática temporal em 

sua obra uma cuidadosa reflexão sobre sua natureza e ação cuja revelação se 

efetua  na  linguagem  poética.  De  certa  forma,  o  poeta  assume  a  precária 

condição  de  decifrador  do  enigma  do  tempo  porque  ele  assiste,  percebe  e 

compreende acima dos demais a atuação desarticuladora do tempo em virtude 

de  ser  intérprete  e  também visionário  das  realidades  transcendentes. Diante 

disso,  o  poeta,  em  essência,  carregaria  consigo  ­  como  cicatriz  e  também 

como missão ­ a percepção do tempo. 

Do nascer do pó e voltar a sê­lo tudo está forjado ou emoldurado 

pelo tempo. Embora o ser humano esteja condicionado a essa mesma  forma 

ou moldura, o barro ou a tela não são iguais porque as experiências garantem 

que  cada  vida  seja  única  nas  perdas  e  nos  ganhos  e  singular  na  busca  do 

objetivo final e universal da existência: o Amor.



CAPÍTULO 3 

AMOR E SEUS OUTROS NOMES 

EROS E ÁGAPE 

EROS 
DIVINO E LAICO 

A  experiência  da  paixão  tem  sido  constantemente  relacionada  a 

uma tendência forte e duradoura o suficiente para modificar a vida humana e 

marcá­la  sob o  signo  do prazer ou do desprazer.  Por mais  que  imaginemos 

múltiplas  formas  de  desencadear  ou  estimular  essa  sensação,  ela  passa 

obrigatoriamente  pelo  encontro  de  duas pessoas  e,  por  seu  lado,  ampara­se 

num  binômio  contraditório  de  escolha  e  predestinação.  A  aparente 

contradição  entre  destino  e  liberdade  harmoniza­se  no  amor  pela magia  do 

encontro. 

Na análise de Gérard Lebrun “A paixão é sempre provocada pela 

presença ou imagem de algo que me leva a reagir, geralmente de improviso. 

(...)  É  o  sinal  de  que  eu  vivo  na  dependência  permanente  do Outro.”  57 .  A 

condição  de  dependência  do  amante  para  o  amado  está  na  base  da  própria 

compreensão  do  sentimento  amoroso,  sempre  associado  a  um  desejo  de 

completude e correspondente de uma necessidade profunda do ser humano. 

Se considerado, estritamente, dentro dessa perspectiva, como não 

haver dependência de um Outro que na realidade nem é mais externo, mas é 

complemento, metade perdida e encontrada? Na verdade, a dependência, por



uma certa lógica, é do amante para com ele mesmo pois o objeto do amor é 

parte integrante dele e torna visível um lado mantido em escuro silêncio antes 

do luminoso encontro. Em outras palavras, menos poéticas e mais prosaicas, 

Eu sou plenamente Eu apenas quando estou do lado de quem me completa. 

O Amor, mesmo sendo uma situação universal e inerente à vida 

humana, não está incondicionalmente acima dos aspectos que caracterizam as 

diferenças de opinião e comportamento do ser humano. Tanto quanto outras 

inúmeras  diferenças  políticas  e,  sobretudo,  culturais  entre  o  Ocidente  e  o 

Oriente; o Amor segue essa regra de distinção. A diferença mais latente está 

na relação com a religião. No Oriente o Amor foi considerado sob o prisma 

de uma ótica  religiosa,  não  sendo, desta maneira, uma  ideologia  autônoma, 

mas sim uma derivação de alguma doutrina  religiosa. No Ocidente, por  sua 

vez,  o Amor  desde  o  princípio  foi  tratado  e  considerado  distante  da  esfera 

religiosa  oficial. O exemplo mais  claro  dessa  tendência  é o  “amor  cortês” , 
reprovado  pela  Igreja  Católica  por  considerá­lo  ofensivo  aos  principais 

sacramentos da prática religiosa, como o casamento e a castidade. 

Na base da compreensão para as diferentes concepções da prática 

amorosa  deve  estar  a  diferença  substancial  entre  a  concepção  oriental  e 

ocidental de destino e  liberdade. Sem detalhar as várias vertentes da religião 

oriental,  pode­se  afirmar  que  comparativamente,  no  Oriente,  o  Amor  está 

associado ao par predestinação e carma. O sentimento amoroso é resultado de 

um destino individual imposto arbitrariamente desde o passado. 

Por  outro  lado,  no  Ocidente,  o  Amor  enlaça­se  ao  destino  e  à 

liberdade.  Embora  seja  inquestionável  a  interferência  da  predestinação  para 

movimentar  as  rodas  do  destino,  o  movimento  só  se  completa,  ou  seja,  o 

destino  só  se  realiza  com o devido  e  essencial  consentimento  dos  amantes. 

Em resumo,  corroborando a análise de Octávio Paz, o Amor no Oriente  foi 

concebido  e  experimentado  dentro  da  religião,  por  mais  fortes  que  tenham 

sido  suas  transgressões.  Já  no  Ocidente,  para  o  crítico  mexicano,  o  Amor 

surgiu independente da religião e, em alguns momentos, até foi colocado em 

rota  de  colisão  com  ela  por  ter  tido  sempre  uma  inegável  filiação  com  a 

filosofia e com o sentimento poético. É dessa filiação que resulta o culto ao 

Amor no Ocidente como uma situação essencial para a vida, ainda quando é



doloroso e mesmo trágico. 

Da  concepção  do  Amor  como  experiência  dolorosa,  mas 

necessária  e  também  desejável,  nem  a  Antigüidade  Clássica  escapou.  Por 

outro  lado, o mundo  antigo  não  apresentou  e  legou para a posteridade uma 

doutrina  do amor, ou  seja,  “(...) um  conjunto de  idéias,  práticas  e  condutas 

encarnadas em uma coletividade e compartilhadas por ela.” 58 . Na análise de 

Octávio  Paz,  o  Eros  platônico  ­  teoria  que  poderia  ter  desempenhado  esse 

papel  ­  na  realidade  desnaturalizou  o  amor  e  o  transformou  num  erotismo 

filosófico e contemplativo. 

Além  disso,  na  concepção  filosófica  antiga  do  Amor  há  um 

aspecto do qual  inclusive  resulta o  seu caráter contemplativo: a ausência da 

mulher.  O  papel  feminino  na  trama  amorosa  ou  era  ignorado  ou  então 

relegado  a  uma atuação  livre  e  nociva  no Eros  vulgar.  Longe,  portanto,  do 

campo  de  interesse  da  especulação  filosófica  cuja  preocupação  básica  era 

refletir sobre o amor pelos rapazes. 

Essa face de Eros mais comprometida com os prazeres da carne, 

identificada  sobretudo  com  o  feminino  e  com  o  amor  pelas  mulheres  – 

embora  não  excluísse  o  amor  pelos  mancebos  –,  é  considerada  como  a 

responsável  pelos  amores  vulgares  despertados  por  objetos  efêmeros  cujo 

valor maior está no corpo e não no  espírito.  Podemos verificar a força desse 

argumento para a sociedade grega da época clássica ao analisarmos uma das 

falas presentes no Banquete, obra­prima de Platão sobre o tema: o discurso de 

Pausânias. 

O  orador  baseia  seu  argumento  na  existência  de  dois  Eros  e, 

portanto,  ressalta a necessidade de  saber para quem será destinado o  louvor 

naquele banquete. Ao estabelecer as diferenças entre as duas deusas Afrodites 

–  o  que  acarretaria  a  existência  de  dois  Eros  –  logicamente  Pausânias 

determina um juízo de valor: a uma corresponderia o Eros vulgar e a outra, o 

Eros celestial. Dessa forma o valor do Amor não estaria em Eros, visto que 

ele  é  duplo, mas  no  encaminhamento  para  a verdade  e para  a  virtude.  Para 

Pausânias: 

“Todas  as  ações,  com  efeito,  não  são  em  si mesmas,



em sua pura  realização, nem boas nem más;  (...) – mas depende 

da maneira pela qual se atualiza esta atividade para que se torne 
tal. Bela é a ação correta e boa; feia, é aquela que é incorreta. O 
mesmo podemos estender ao amor, dizendo que nem todo Eros é 
em  si  mesmo  belo  e  louvável,  mas  se  torna  belo  e  louvável 

unicamente  quando  nos  encaminha  para  um  amor  que  é  belo  e 
louvável.”   59 

Na distinção de Pausânias estava implícito o desprezo para com a 

mulher  na  sociedade  clássica  grega.  Para  ele,  o  feminino  não  participa  do 

Eros celeste que, por ser o amor da deusa mais velha, não se perde na lascívia 

e ama  no sexo masculino a  força e a  inteligência. Com essas considerações 

Pausânias  descreve  o  modelo  de  amor  pelos  rapazes  ideal.  E  esse  tipo  de 

amor é  inicialmente  preponderante  no debate  filosófico  por  ser  considerado 

superior à natureza ao não ser guiado pelos seus ditames instintivos. Era, na 

realidade, um amor pela virtude e pela sabedoria baseado no desejo de trilhar 

o caminho do conhecimento. 

O  amor  pelas  mulheres,  por  sua  vez,  é  considerado  como  uma 

mera  inclinação  da  natureza  com  valor  funcional  de  procriação. 

Evidentemente, esse aspecto, por si só, não rebaixa substancialmente o amor 

pelas mulheres. Entretanto,  “(...)  limita  seu valor ao de uma conduta que  se 

pode encontrar em toda parte no mundo animal e que tem como razão de ser 

uma necessidade elementar.” 60 . 

Outro  ponto  de  diferença  fundamental  entre  os  dois  amores  é  o 

papel desempenhado pelo prazer. Se para consolidar a atração pelas mulheres 

ele é indispensável, no caso do amor pelos rapazes quanto mais distante dele 

em essência maior o seu caráter de verdade. Desta forma, o amor dos rapazes 

adquire status de verdade pois os prazeres indignos não estão presentes nele e 

também porque está associado à amizade e à virtude. Enquanto o amor pelas 

mulheres  perde  esse  caráter  por  ser  considerado  como  uma  vontade  da 

natureza cuja finalidade é o prazer e o gozo. 

Apesar das ressalvas sobre o erotismo contemplativo e também da 

ausência  da  mulher  na  reflexão  amorosa,  Platão  pode  ser  considerado  o



primeiro pensador ocidental a elaborar uma reflexão específica sobre o tema 

do Amor. Na sua concepção, o sentimento amoroso, ou o Amor (Eros), é uma 

força  intensa  caracterizada  por  uma  capacidade mediadora  e unitiva  que  se 

concretiza no estímulo dado ao ser humano para superar o mundo da matéria 

e reencontrar­se no mundo ideal. 

Ao contrário da tendência geral da época clássica em considerar o 

Amor  como um deus,  seja  o mais  velho ou o mais  novo, para  Platão  ele  é 

puramente  desejo  e  privação  que  alimenta  o  desejo.  Esse  imperceptível 

movimento  circular  se  não  é  vicioso está muito distante  do que poderia  ser 

considerado perfeito e belo. E se a perfeição e a beleza são prerrogativas dos 

deuses,  logo  o  amor  não  pode  ser  um  deus.  É  um  “meio  termo”,  um 

“intermediário” cuja missão é  transmitir aos homens as ordens dos deuses e 

aos  deuses  as  preces  dos  homens. Desta maneira,  ele  não  é  um bem  em  si 

mesmo e vale somente por aquilo a que tende e só terá sentido se submetido à 

inteligência e à razão. 

O amor platônico pode ser compreendido como um delírio divino 

ou  um  arrebatamento  transcendente  o  qual  aproxima  o  amado  da  esfera 

celeste  e  estimula  a  vida  humana  a  elevar­se  pelo  êxtase  para  o  princípio 

original  de  todo  o  existente.  Desta  maneira,  o  Eros  platônico  configura­se 

num impulso máximo pela pureza,  logo associada com a noção de Unidade. 

Todavia, paradoxalmente, a procura pela Unidade é a negação do estágio de 

multiplicidade do ser. E com esse paradoxo vivenciado de forma dilemática: 

“A  dialética  de  Eros  introduz  na  vida  algo 
totalmente estranho aos ritmos da atração sexual, um desejo que 
não  decresce  jamais,  que  nada  mais  pode  satisfazer,  que  até 
mesmo desdenha e foge á tentação de se realizar em nosso mundo, 
porque  só  deseja  abraçar  o  Todo.  É  a  superação  infinita,    a 
ascensão  do  homem  para  o  seu  deus.  E  esse  movimento  é  sem 
retorno.”  61 

Na visão platônica, o Amor  também  tem um caráter e um efeito 

moralizante  pois  é  o  responsável  direto  pela  orientação  do  ser  humano  no



caminho da honestidade e da virtude. Essa opinião não repercute somente no 

plano  individual,  mas  também  beneficia  o  coletivo  visto  que  o  Estado 

igualmente recebe as conseqüências de uma conduta virtuosa e amorosa uma 

vez  que  esses  cidadãos  estariam  sempre  propensos  a  realizarem  o  bem  e o 

belo.  Por  essa  ótica,  Amor  e  honra  fariam  um  binômio  da  perfeição  do 

comportamento  humano  e  a  esse  par  estariam  associadas  sempre  as  ações 

cuja essência fossem virtuosas. Do lado contrário, a ausência de amor privaria 

o ser humano da honra e da virtude e suas atitudes passariam a ter o estigma 

da desonra. 

O  amor  instaurado  entre  um  eu  e  um  tu  dá  forma  ao  existente, 

porém o seu efeito invariavelmente confunde a compreensão do movimento 

amoroso e desloca a essência do sentimento do amador para a coisa amada. É 

desse  deslocamento  que  se  justifica  a  opinião  corrente  sobre  a  beleza  e  a 

opulência  de  Eros.  O  ser  amado  é  portador  da  beleza,  da  verdade  e  da 

bondade  enquanto  o  amante  busca  justamente  possuir  consigo  essas 

qualidades  que  enxerga  numa  figura  singular  cuja  beleza  física,  e 

posteriormente  a  interior,  evoca  nele  a  recordação  da  imagem  original  da 

beleza. 

A  imagem  do  sentimento  amoroso  como uma  busca  remonta  ao 

mito  da  outra metade.  Nos discursos  presentes  no Banquete,  a  referência  a 
esse mito  é  constante.  Entretanto,  é  na  fala  de  Sócrates  que  essa  fábula  da 

origem da humanidade assume a condição de explicar a própria natureza do 

Amor. Sócrates, no seu discurso, amplia o mito da metade, da eterna procura 

ao relacionar a essa busca uma noção de caráter valorativo. Na verdade, não 

se ama apenas uma metade, mas uma metade dotada de virtudes visíveis. 

Nas palavras de Diotima: 
“Há uma  lenda que diz  que os  que amam nada mais 

fazem  senão procurar a  sua metade. Eu, porém, creio que amar 
não é procurar nem a metade nem o todo, se, meu caro, isso não 
for  bom:  pois  os  homens  consentem  que  se  lhes  cortem  os 

próprios  pés  e  mãos,  quando  estes  são  maus.  Julgo  que  na 
realidade ninguém ama o que é seu pelo simples fato de ser seu – 
pois  então  todos diriam que bom  é o que  é  seu. Bons  seriam os



seus parentes. Qualificariam de mau, pelo contrário, tudo quanto 

fosse alheio. Não! Os homens apenas amam o que lhes parece ser 
bom (...).”  62 

Mais  uma  vez  reiteramos  a  importância  da  concepção de beleza. 

Nessa fala de Diotima ela está  implícita visto que o bom é o belo. Virtude e 

Beleza  estão  associadas  e  a  última,  para  Platão,  deve  ser  o  correspondente 

visível,  objetivo da primeira. Ou  ainda,  “deve  poder  ser  contemplada  como 

uma substância para ter realidade e significado universal.” 63 . 

Contudo,  é  importante  ressaltar  a  diferença  entre  a  relação 

estabelecida  pelo  filósofo  grego  do Amor  com  a  beleza  e  as  interpretações 

modernas do  seu pensamento. Mesmo não sendo um pensamento popular – 

no  sentido  de  acessível  às  camadas  populares  da  sociedade  antiga  –  o 

platonismo  foi  filtrado  e  assimilado  pelo  Ocidente.  Porém,  o  resultado  da 

assimilação foi um platonismo simplório e vulgar o qual passou a propagar a 

dependência inexorável do Amor com a beleza física. Esse equívoco teórico e 

comportamental é fruto da incompreensão do conceito de beleza na doutrina 

platônica.  Na  realidade,  a  beleza  não  é  uma  instância  absoluta  e  sim  um 

atributo  relativo  dado  por  quem  é  o  portador  do  sentimento.  A  própria 

experiência pessoal demonstra que os olhos do amor vêem belezas não vistas 

por outros olhares. 

A  beleza,  esteja  ela  em  qual  nível  for  e  apesar  dos  dilemas 

teóricos,  é  a  base  de  existência  do  Amor.  Grande  parte  dos  filósofos  que 

refletiram  sobre  a prática  amorosa  não  negligenciou  esse  fato. Apenas cabe 

ressaltar  um  fator  cuja  abordagem  é  inevitável  mesmo  em  doutrinas 

fundamentadas  numa  especulação  mais  transcendental:  a  relação  do 

sentimento amoroso e o desejo de perpetuação da espécie. 

Enfatizar  essa  relação  não  significa  reduzir  o  Amor  a  mero 

acidente  biológico  ou  estratagema  da  natureza  para  a  sua  manutenção. 

Entretanto,  é  impossível  negar  em  cada  impulso  amoroso  uma  faísca,  uma 

chama  invariavelmente  inerente  ao  ser  humano  de  simbolizar  a  união  com 

aquilo  que  garante  uma  sensação  de  permanência  à  mortalidade:  a 

descendência.

Novamente nas palavras de Diotima:



“(...)  Todos  os  homens,  caro  Sócrates,  desejam 
procriar segundo o corpo e segundo o espírito. Quando atingimos 
certa  idade, nossa natureza nos impele a que procriemos. Mas a 
procriação só se faz no belo. A união do homem e da mulher nada 

mais é do que procriação e nesse ato há alguma coisa de divino. A 
procriação e o nascimento são coisas mortais num ser mortal! 

Tal  ação,  porém,  não  se  realiza  no  que  é 
desarmonioso. O feio está em completa desarmonia com o que é 
divino; o belo, ao contrário, se harmoniza com o divino. (...) 

É  por  esse  motivo  que  ama  o  belo  todo  aquele  que 
anseia procriar e está cheio de desejos: porque o belo o liberta de 
uma grande dor. Pois o amor não é, como pensas, caro Sócrates, 

o desejo do que é belo! 
(...) É um desejo de procriação no belo.” . 64 

Para Platão, o Amor é essencialmente criação e do ponto de vista 

das relações humanas, a procriação ou a perpetuação da espécie é considerada 

uma  função  natural  e  essencial  para  justificar  a  postura  amorosa. O  que  na 

concepção  platoniana  era  finalidade  foi  considerado  na  filosofia  de 

Schopenhauer como odioso ardil da natureza para garantir sua permanência. 

A  filosofia  de  Schopenhauer  é  essencialmente  pessimista  e 

baseada  no  princípio  de  considerar  exclusivamente  como  impulsionador  da 

realidade um desejo cego, absurdo e  irracional de viver cuja maior função é 

impelir  o  ser  humano  a  almejar  incansavelmente  algo  que  logo  quando  é 

conquistado  é  transformado  em  motivo  de  insatisfação  e  insuficiência.  O 

Amor  não  é  parte  destoante  do  quadro  estabelecido  pela  vontade.  Pelo 

contrário,  ele  é  elemento  vital  na  formação  da  teia  ardilosa  de 

relacionamentos cujo único interesse é a perpetuação da natureza. 

Para  Schopenhauer,  o  Amor  é  a  ilusão,  o  brilho  falso  da 

singularidade  e  da  exclusividade  que  legitima  e  mascara,  com  a  ingênua 

sensação de liberdade, o real sentido e o verdadeiro sentimento presente em 

cada encontro com conotação amorosa: o instinto sexual. Segundo ele, “Toda



paixão, com efeito, por mais etérea que possa parecer, na verdade enraíza­se 

tão  somente  no  instinto  natural  dos  sexos;  e  nada  mais  é  que  um  impulso 

sexual perfeitamente determinado e individualizado.” 65 . 

O  Amor  não  encaminha  para  a  virtude,  pois  esta  é  próxima  da 

verdade  e  ele  é  disfarce.  Também  na  concepção  schopenhaueriana,  ao 

contrário do que defendia Platão, ele está desprovido do caráter de possibilitar 

a  transcendência por meio do conhecimento. Mas mesmo o próprio  filósofo 

grego  nunca  deixou  de  reconhecer  a  existência  de  um Eros  pervertido  em 
paixão  física  o  qual  pode  prejudicar  a  reunificação  da  alma  com  a 

Transcendência.  Todavia,  na  filosofia  platônica  esse  Eros  excessivamente 

atrelado  às  formas  físicas  é  exceção,  enquanto  no  ponto  de  vista  de 

Schopenhauer é a essência, a regra geral. Em outras palavras, é um poderoso 

álibi da natureza que ilude o ser humano ao parecer andar de mãos dadas com 

a  felicidade, mas  cuja  única  finalidade  é  a  preservação  da  espécie  e  não  a 

satisfação individual. 

A guinada valorativa do amor pode ser definida como a laicização 

do  sentimento,  ou  ainda,  a  tentativa  de  tirá­lo  da  esfera  do  sublime,  do 

sagrado  e  gravá­lo  no  círculo  do  “humano,  demasiado  humano.”  Com  esse 

movimento,  ele  foi  deslocado  do  topo  da  pirâmide  das  paixões  e  em  seu 

lugar,  desejo  e  prazer  assumiram  o  posto  de  destaque.  A  razão  para  essa 

inversão  pode  ser  atribuída  ao  predomínio  de  uma  tendência  científica  e 

objetiva  na  explicação  dos  fenômenos  humanos.  Conceituar,  definir  e 

investigar a  lógica amorosa passou a  ser um movimento  interno e não mais 

ascendente.  Mesmo  por  que  o  Amor  não  estava  mais  revestido  do  caráter 

transcendente  de  ascensão  à  verdade  suprema.  Ele  era,  enfim,  um  dado 

subjetivo e constitutivo da natureza humana assim como o ódio, o orgulho, a 

vaidade,  etc.  Para  Jurandir  Costa,  essa  análise,  revestida  de  um  caráter 

reducionista, “(...) abria as portas para a idéia de que o ‘amor’ é alguma coisa 

que  ‘naturalmente  nos  constitui’.”  66 .  E  como  conseqüência  dela,  o  Amor 

passaria  a  ser  “o  nome  dado  a  um  conjunto  de  impressões  sensoriais  de 

prazer.” 67 . 

De acordo com Luiz Monzani,  a  revolução  laicizante  e  subjetiva 

no tratamento da questão amorosa começa com Hobbes e sua tese “do desejo”



como motivação  essencial  do  egoísmo  ou  do  “amor  em  si”  68 .  Segundo  o 

último, a felicidade da vida não está na satisfação plena dos desejos pois essa 

condição é contrária a própria idéia de existência humana. 

Nas palavras de Hobbes: 

“A  felicidade  desta  vida não  consiste  no  repouso  de 
um  espírito  satisfeito.  Pois  não  existe  finis  ultimus  (fim  último) 
nem  summum  bonum  (bem  supremo)  como  é  falado  nos  livros 
dos  antigos  filósofos  morais.  Nem  o  homem  pode  viver  quando 
seus  desejos  chegam  ao  fim,  tal  como  quando  seus  sentidos  e 
imaginação  ficam  paralisados.  A  felicidade  é  um  contínuo 
progresso  do  desejo,  de  um  objeto  para  outro,  a  obtenção  do 
primeiro sendo um caminho para a obtenção do segundo. A causa 

disso é que o objeto do desejo do homem não é gozar apenas uma 
vez, e só por um momento, mas assegurar para sempre o caminho 
do seu desejo futuro.”  69 

A  felicidade  passa  a  ser  associada  à  realização  do  desejo, 

entretanto, este não é um objetivo estagnado, mas progressivo e numa escala 

sempre  afirmativa  na  qual  estará  sempre  garantida  ao  ser  humano  a 

possibilidade  de  trilhar  o  caminho  do  seu  próximo  desejo.  Na  teoria 

hobbesiana, o movimento amoroso era via de mão dupla e sempre rebatia no 

próprio  sujeito.  Por  esse  motivo,  o  amante  ganhou  uma  importância  não 

existente na concepção antiga e cristã, com a sua ênfase no caráter de falta, de 

ausência do que era belo e verdadeiro. 

Reiterando o pensamento antigo, o Amor estava associado com a 

noção de privação e desejo e seus objetos de desejo eram os que não estavam 

à sua disposição. Mas, ao que parece, Hobbes inverte essa lógica por destacar 

o sujeito como possuidor do amor, o “amor de si”, que elegerá os objetos a 

serem  considerados  ideais  para  suprir  as  suas  necessidades.  O  amor  de  si 

constitui  uma  categoria  relativamente  oposta  ao  pensamento  de 

Schopenhauer, pelo menos enquanto ao papel desempenhado pelo indivíduo. 

No caso de Schopenhauer, a título de revisão, o sujeito realiza no movimento



e no ato amoroso a vontade da espécie, da natureza; na ilusão de que satisfaz 

as  suas  próprias  vontades.  E  é  nesse  aspecto  que  encontramos  a  mais 

interessante  divergência.  A  vontade  do  indivíduo  é  concreta  na  teoria 

hobbesiana e egoísta no sentido mais essencial possível. O amor sendo parte 

inerente ao ser humano e este sendo por excelência egoísta resulta num “amor 

de si” egoísta, violento e que busca a satisfação e a posse. Foi deste princípio 

que se baseou La Rochefoucauld para formular a sua concepção de amor. Ao 

ressaltar o aspecto de legitimador do desejo, a sua  teoria acentuou a descida 

de  tom valorativo. Quanto mais subjetivo e humano, menos  transcendente e 

sagrado. Conforme Jurandir Costa: 

“A metafísica do sujeito amoroso desembocou em uma 
metafísica  do mal  escondido  em  cada  um  de  nós.  (...)  O  amor, 

descrito de  forma científica ou na  linguagem dos  ‘moralistas’,  é 
apenas  um  subproduto  do  desejo.  (...)  uma  contrafação  do 
egoísmo ‘natural’ do indivíduo.”  70 

A  iconoclastia  contra  o  Amor  consolida­se  quando  La 

Rochefoucauld  desfaz  o  par  amplamente  aceito  amor /amizade  e  afirma 

existir mais pontos de semelhança do primeiro com a raiva, com o rancor do 

que com o segundo. A prática amorosa como sublimação, ascensão, “escada” 

para  o  bem,  a  virtude;  o  amor  cristão,  fraterno  e  desinteressado,  era  uma 

idealização, quase uma abstração, porém, amplamente propagada como uma 

realidade  concreta.  Talvez  assim  fosse  para  inibir  a  natureza  humana, 

entretanto,  ceticamente,  La  Rochefoucauld  resume  não  sem  certa  ironia: 

“Ocorre  com o  verdadeiro  amor  assim  como  com  a  aparição  dos  espíritos: 

deles todo mundo fala, mas poucas pessoas os viram.” 71 . 

Na contramão do pensamento filosófico laico, Rousseau promove 

uma  síntese  da  imagem  do  sujeito  amoroso  no  Ocidente.  Ele  parte  do 

conceito  de  egoísmo  e  amor  de  si  enfatizando  que  o  segundo  não 

necessariamente seria uma extensão do primeiro. A diferença que se destaca 

entre o pensador  suíço e os anteriores mencionados e analisados é a análise 

valorativa  e  não  neutra  da  natureza  do  amor.  É  inegável  a  intenção



pedagógica ao se enfatizar o caráter positivo do amor de si em sua essência. 

Ele só é corrompido quando se converte em amor próprio que estimula não a 

união mas a comparação e a competição entre os indivíduos. 

Em virtude dessa compreensão, Rousseau diverge dos teóricos do 

prazer  ao  colocar  em voga novamente  a  questão da complementaridade, ou 

seja,  a  presença  e  a  necessidade  de um outro para  realizar  o  desejo  que  de 

resto  só  é possível  concretizar­se  em parceria. E é  essa  parceria,  forjada  na 

atração sexual, a responsável pela formação da sociabilidade uma vez que o 

sexo na  visão de Rousseau é a  força da natureza o qual confere às  relações 

sociais o caráter natural de sociabilidade, bem como a justifica e a consolida. 

Ao contrário dos outros  filósofos  cujas  análises  sobre a  natureza 

do  amor  caracterizaram­se  por  uma  subjetivação  crescente,  Rousseau 

aproxima  o  tema  do  interesse  coletivo  da  sociedade  ao  ressaltá­la  sempre 

como interesse final do indivíduo. O sujeito projetado pela tese de Rousseau, 

mesmo não desprezando a felicidade na terra, jamais colocaria seus interesses 

pessoais  acima do  coletivo e  se atiraria  numa  corrida  louca  e  individualista 

pela  satisfação  dos  desejos.  A  sua  felicidade  –  e  essa  é  a  concepção  do 

filósofo genebrino –  seria possível  e não  fugaz porque estaria  condicionada 

ao valor clássico e cristão da moderação. 

Filtrado por esse valor, o sexo seria reconsiderado quanto ao seu 

valor  social. Hobbes e La Rochefoucauld consideraram o  sexo  na esfera de 

interesse  subjetivo;  Rousseau,  por  sua  vez,  o  integra  como  componente 

indispensável na construção de uma sociedade justa e harmoniosa baseada na 

trindade: sexo, amor e casamento.  O fato era aproveitar a natural inclinação 

de homens e mulheres para criar no seio da família o sentimento de cidadania 

necessário  para  a  coletividade.  Em  resumo,  de  forma  sintética  Rousseau 

reabilita  na  sua  formulação  instâncias  antes  ignoradas  tanto  pela  filosofia 

platônica  quanto  pela  Igreja  Católica  –  o  casamento  e  a  família  –  e  as 

transformou  na  apoteose do  amor. Deixava  de  ter  força o  confronto  entre  a 

experiência amorosa do indivíduo – como algo subjetivo – e o Bem social em 

razão de que o amor de si, o sexo e a família davam agora sustentação a um 

ideal de felicidade, bem­estar tanto individual quanto coletivo. 

As  formulações  teóricas  de  Rousseau  influenciaram  de  forma



variada as correntes românticas. Porém, apesar das diversas leituras dos temas 

do filósofo genebrino, o elo de ligação e facilitador para essa influência foi a 

permanência  da  concepção  do  amor  como  bem  supremo  e  ideal  de  vida. 

Disso  para  a  sua  idolatria  não  faltou muito.  A  imagem  do  amor  romântico 

convertida na  imagem do sofrimento, da renúncia e do abandono ampliou o 

seu  caráter  subversivo  – por  se  opor  ao  comodismo  e  à  segurança  pregada 

pelos  valores  religiosos  e  burgueses  – mas  nem  de  longe  prejudicou  a  sua 

capacidade  de  arrebatar  seguidores  pelo  período  de  sua  maior  atuação.  Ao 

contrário,  segui­la  era  saber  bem por  onde  seguia  e  querer  ir mais  adiante 

mesmo não sabendo o fim da estrada. O desejo pelo desconhecido mistifica a 

procura  e  a  experiência  do  amor  passa  a  ser  a  vivência  de  um  mistério 

venerado na figura do companheiro. 

Entretanto,  nenhuma  idolatria  escapa  dos  iconoclastas  e  com  o 

Amor não poderia  ser diferente. O  reverso da medalha é o pessimismo cuja 

base de apoio consiste na desqualificação do amor como êxtase quase divino 

da vida humana e na conseqüente ênfase na sua mundanidade bem como na 

sua natural relação com o sofrimento. De certa forma, essa vertente derrotista 

parece reverberar os ecos de Schopenhauer ao destacar o caráter ilusionista do 

amor  pois  a  cada  aparente  vitória  esconde­se  uma  grande  derrota. Mesmo 

essa concepção negativa reconhece e destaca que o Amor – agora convertido 

na imagem do amor romântico – é um padrão de sentimento ideal e inerente à 

construção das subjetividades. 

Após o Romantismo prevaleceu no  imaginário comportamental  a 

visão mítica do amor como suprema  imagem da perfeição ética e estética  e 

como  promessa  de  uma  felicidade  fundamentada  numa  idílica  completude 

física  e  espiritual  com o Outro.  O  santuário  é  de  ouro mas  a  imagem  é  de 

barro. Semelhante a outros mitos culturais, o paradoxo dessa concepção é a 

ambigüidade  entre  a  promessa  de  felicidade  eterna  e  a  precariedade  e 

brevidade do sentimento e da condição humana. 

Apostando  nessa  ambigüidade,  a  concepção  de  amor  moderno 

operou  a  iconoclastia  contra  o  ideal  do  amor  romântico  ao  atacá­lo  em  sua 

essência:  a  correspondência.  Não  se  deve,  com  isso,  concluir  que  a 

iconoclastia significou a negação do sentimento visto que o amor permaneceu



sendo  considerado  como  primordial,  mas  agora  despido  de  fantasias  e 

revelado em seus limites. 

Um aspecto digno de análise consiste na afirmação da autonomia 

do  amor.  Definitivamente  separava­se  a  experiência  amorosa  do  prazer 

sexual,  da  necessidade  de  reprodução  da  espécie  como  também  das  regras 

sociais e  familiares. Ele era, na opinião de Simmel,  interioridade absoluta e 

por essa razão, não obstante o desejo natural do amor em ser correspondido e 

com  isso  passar  a  experimentar  um  sentimento  de  conhecimento,  existe  no 

outro  algo  impossível  de  ser  conquistado.  Inquestionavelmente  amor  e 

correspondência  não  passava  de  uma  ilusão  pois  era  uma  situação 

frontalmente  contrária  a  um  perfil  de  sujeito  baseado  no  individualismo. 

Sartre também compartilhou dessa tese e em O ser e o nada afirma: 

“A união com o outro é, portanto, de fato irrealizável. 
E  é  irrealizável  também  de  direito,  porque  a  assimilação  da 
própria  individualidade  e  a  do  outro  em  uma  mesma 
transcendência implicaria necessariamente o desaparecimento do 

caráter da alteridade do outro. Desse modo, a condição pela qual 
eu planejo a identificação com o outro, é a minha persistência em 
me recusar a ser o outro.”  72 

Sartre, do mesmo modo que Simmel, reforça a premissa de que os 

sujeitos  amorosos  não  podem  abandonar  a  condição  limite  de 

incomunicabilidade  na  empresa  amorosa  pela  forma  como  são  construídas 

suas subjetividades. Os amantes mesmo reconhecendo essa condição – talvez 

apesar dela – amam como que se quisessem derrubar as barreiras e instaurar a 

unidade.  Entretanto  sempre  terminam  por  admitir  a  impossibilidade  do 

projeto que estimulou o sentimento. 

A  análise  mais  aprofundada  da  concepção  de  amor  romântico 

revelará  que  algumas  posturas  cristalizaram­se  como  verdadeiras  regras  a 

serem  obedecidas  na  vivência  da  experiência  amorosa.  A  idealização 

permaneceu  como  componente  essencial  e  inquestionável  para  garantir  ao 

sentimento  o  caráter  de  plenitude,  fascínio,  mistério  e  superioridade  a



qualquer  outra  experiência  humana.  Por  sua  vez,  a  sexualidade  em  si, 

entendida puramente como exercício físico,  foi desqualificada moralmente e 

afetivamente. A sexualidade precisa ser  livre, porém deve estar submissa ao 

seu bem maior e destino último: o Amor. E, por último, a aceitação por parte 

do  sujeito  amoroso do  caráter de  aposta  com o desconhecido  envolvido  em 

cada encontro e em cada esperança criada. Será preciso entregar­se ao acaso 

“(...) já que a ele pertence o poder de revelar a pretensa imagem do ser amado 

que ele possui  sem  saber,  e que corre o  risco de  jamais encontrar enquanto 

viver, pois pode sempre confundi­la com mais uma miragem.” 73 . 

Cabe, por  fim,  ressaltar  que essa  guinada  valorativa  sofrida  pelo 

tratamento do Amor como tema filosófico, de bem supremo e caminho para a 

verdade  à  ardil  da  natureza  e  manifestação  do  desejo  humano,  bem  como 

experiência essencial da vida e digna de ser  idolatrada, na realidade só pode 

ser  percebida,  do  ponto  de  vista  histórico,  a  partir  de  um    diacronismo 

simplificador que possibilita  a  visão mais  adequada do desenvolvimento  do 

pensamento filosófico sobre o tema. 

A época moderna realizou um duplo movimento na concepção de 

amor.  Considerou­o  como  manifestação  própria,  íntima  do  indivíduo.  “O 

amor  nasce  dos  desejos  do  sujeito  e  visa  a  atender  suas  demandas  de 

prazer.” 74 .  E  depois,  como  bem  frisou  Monzani,  “o  transformou  em  um 

‘movimento  para mais  longe’,  em vez  de  um  ‘movimento para o alto, para 

cima’, em direção ao mais sublime.” 75 . Desta maneira, o Amor deixa de ser o 

que encaminha e edifica para ser o objetivo, o alvo de uma competição pela 

constante renovação da felicidade humana.



ÁGAPE 

SAGRADO E HUMANO 

O  Amor  no  seu  sentido  mais  pleno  igualmente  aproxima  o  ser 

humano  da  experiência  mais  genuína  do  Cristianismo.  Para  C.S.  Lewis,  o 

amor Eros  pode,  desde  que  louvado  e  experimentado  na medida  em  que o 

amor a Deus e a caridade para com o próximo permitirem, tornar­se, em seu 

total  comprometimento,  um  paradigma  e  exemplo  do  amor  que  devemos 

dedicar a Deus e ao ser humano. Nesta condição, Eros cumpre seu papel de 

escada para o superior, porém ele é em si apenas decalque de um sentimento 

verdadeiramente e essencialmente transcendente cujo traço característico não 

é  a  falta  e  sim  a  doação  despojada  do  desejo  pelo  retorno  ou  pela 

correspondência. Esse sentimento é a Ágape ou o amor cristão. 

A  compreensão  plena do  significado do  termo amor  cristão  só  é 

possível  quando  se  compreende  a  encarnação  como  um  acontecimento 

extraordinário, do ponto de vista religioso, e fulcral como exemplo maior do 

amor  reservado  por  Deus  à  humanidade.  Fato  extraordinário  visto  que  a 

Encarnação  nega  radicalmente  o  princípio  religioso  de  separação  estanque 

entre  o  infinito  e  o  finito.  É  quase  inquestionável  que  todas  as  religiões 

conhecidas  seguem  a  tendência  geral  de  exaltar  o  ser  humano  enquanto 

espírito e condená­lo quanto matéria. 

O  cristianismo  efetua  uma  fusão  entre  vida e morte  que, mesmo 

sem entrar em detalhes quanto a história das religiões, parece ser, de um certo 

ponto  de  vista,  destoante.  A  morte,  ao  contrário  de  ser  a  última  etapa  da 

existência, passa a ser condição primordial para o ingresso na nova vida. Mas, 

no  entanto,  a  possibilidade  de merecer  essa  nova  vida  só  é  possível  com  a 

experiência de uma conduta diferente já no plano terreno. Não há o abandono,



nem a fuga do espírito, mas uma reafirmação do espírito no mundo. O amor 

cristão  prepara  a  verdadeira  vida  além  da  morte,  mas  sem  ignorar  a  vida 

terrena.  E  há  nessa  preparação  uma  conotação  de  fraterno,  coletivo  que 

possibilita  a  ascensão  do  outro  ser  humano  ao  estatuto  de  próximo,  irmão. 

Essa  condição  do  ser  humano  contesta  radicalmente  os  padrões  antigos  os 

quais, no máximo,  reservavam aos  habitantes da mesma cidade o direito de 

ostentarem laços de identidade. 

Além disso, no Eros antigo: 

“A  criatura  era  apenas  um  pretexto  ilusório,  um 
motivo  para  inflamar­se;  e  era  preciso  desembaraçar­se 
imediatamente dela, pois sua  finalidade era arder cada vez mais 
até  morrer!  O  ser  particular  era  apenas  um  defeito  e  um 

obscurecimento do ser único.”  76 

Para  o  amor  cristão  o  princípio  básico  é  a  obediência  a  Deus. 

Obedecer  nesse  contexto  equivale  a  amar  e  como  ele  ordenou  o  amor  ao 

próximo só o amará quem considerar o outro como um irmão verdadeiro em 

Cristo independente de fronteiras, classes sociais e raças. Diante desse quadro 

todas as relações humanas ganham novo sentido. O amor ao próximo aponta 

para a refundação do ser humano liberto do egoísmo e do desejo individual. 

Acatar  essa  norma  é  aceitar  e  criar  uma  nova  ordem humana  na qual  o  ser 

humano contraria sua própria natureza bem como os valores promovidos pela 

sociedade. 

Também o  amor  carnal  sofre  alteração  e  passa  a  ser  justificado 

pelo  casamento  como  também  considerado  sob  uma  ótica  humana  e  não 

divina. Esse  amor,  espelhado  na  relação  de Cristo  com  a  Igreja,  conhece  a 

verdadeira e tão almejada reciprocidade uma vez que “(…) ele ama o outro tal 

como  ele  é  –  em  vez  de  amar  a  idéia  do  amor  ou  seu  mortal  e  delicioso 

ardor.” 77 . E também experimenta a felicidade por seguir e obedecer na vida 

terrena a plenitude de uma ordem ascética e rígida. 

Amar o próximo exige um salto de transcendência só possível pela 

fé. Acreditar que um estranho mereça de mim um amor digno de mim mesmo



levanta  uma  série  de  contestações  cuja  única  resposta  é  fornecida  pelo 

estatuto  da  fé.  Ela  é  crença  e  não  contestação.  Por  isso,  o  amor  cristão  ou 

Ágape  fundamenta­se  numa  ordem  diversa  da  do  amor  Eros:  a  ordem  do 

afastamento  do  ser  humano  das  inclinações  naturais  que  contrariem  os 

preceitos morais e religiosos. 

Mesmo  quando  Eros  é  considerado  sob  o  prisma  clássico  da 

escada para a  transcendência,  ele  não se constitui  como um sentimento que 

fundamentalmente exija do  ser humano uma postura praticamente oposta às 

suas  inclinações  naturais. É do ponto  de  vista  racional mais  aceitável  amar 

incondicionalmente  alguém  que  completa  um  outro  porque  é  da  natureza 

humana  desejar  e  despertar  esse  tipo  de  sentimento.  O  amor  Eros  está  no 

campo das necessidades naturais apesar de não estar num patamar semelhante 

ao de necessidades físicas básicas. Ágape, ao contrário, é doação por meio da 

caridade.  E  esse  caráter  de  doação  reforça  um  aspecto  relevante:  não  há 

escolha prévia no amor cristão pois todos são dignos de recebê­lo já que ele 

só existe por meio da graça de Deus. 

Nas palavras do filósofo Maurizio Schoepflin: 

“ (...) o amor a Deus e o amor ao próximo são as duas 
faces  de  uma  mesma  realidade,  implicando­se  uma  na  outra  e 
dando  vida  a  uma  espécie  de  circularidade,  em  que  o  amor  a 

Deus é a origem e a fonte do amor ao próximo, que, por sua vez, 
representa o fruto fecundo do primeiro e, em certo sentido, a sua 
prova concreta.”   78 

Desta maneira, o amor ao próximo consolida­se não como uma 

inclinação natural, mas como conseqüência inevitável da vivência desse amor 

e  condição  sine  qua  non  para  a  manutenção  das  relações  humanas  na 

sociedade.  O  sociólogo  polonês  Zigmunt  Bauman,  ressalta,  por  outras 

palavras,  essa  linha  de  argumento  ao  considerar  a  prática  do  ensinamento 

cristão como um componente moral e não somente religioso bem como uma



garantia da permanência – ou até mesmo da sobrevivência – “da humanidade 

no humano.” 79 . 

Ainda para o sociólogo: 
“ ’Amar o próximo como a  si mesmo’ coloca o amor­ 

próprio como um dado indiscutível, como algo que sempre esteve 

ali.  O  amor­próprio  é  uma  questão  de  sobrevivência,  e  a 
sobrevivência não precisa de mandamentos, (...) Amar o próximo 
como se ama a si mesmo torna a sobrevivência humana diferente 
daquela  de  qualquer  outra  criatura  viva.  Sem  a 
extensão/transcendência  do  amor­próprio,  o  prolongamento  da 
vida  física,  corpórea,  ainda  não  é,  por  si  mesmo,  uma 
sobrevivência humana (...) O preceito do amor ao próximo desafia 
e interpela os instintos estabelecidos pela natureza, mas também o 

significado da  sobrevivência por ela  instituído, assim como o do 
amor­próprio que o protege.”  80 

É  como  desafio  ao  humanamente  natural  que  o  amor  cristão 

fundamenta­se.  E  assim  como  Eros  ele  é  transformador,  porém  a 

transformação não parte de um componente externo – o encontro – e sim da 

aceitação  desse  amor  mais  como  dádiva  do  que  obra  de  um  merecimento 

individual. Alicerçado na concepção e na experiência cristã, o amor assume 

uma  conotação  salvífica  bem  como  se  consolida  como  o  componente 

primordial  para  alimentar  a  utopia  cristã  de  tornar  a  terra  o  reflexo  mais 

próximo possível do paraíso celeste. 

A  identificação  desse  sentimento  com  Deus  é  uma  questão 

pacífica  entre  teólogos  e  teóricos.  Santo  Agostinho  defende  que  o  amor 

verdadeiro  e  o  único  eterno  é  o  de  Deus  e  para  Deus.  No  pensamento 

agostiniano  o  amor  é  o  elo  de  ligação  entre  as  pessoas  divinas,  mas 

principalmente, a única  forma de aproximar o ser humano do conhecimento 

da essência divina. Além disso, na filosofia do bispo de hipona, o amor – e só 

a  partir  dele  –  permite  a  distinção  e,  conseqüente,  hierarquização  de  duas 

realidades  antagônicas:  a  celeste,  capitaneada  pela  experiência  do  amor  a 

Deus  sobre  todas  as  coisas,  e  a  terrena  norteada  pelo  apego  e  pelo  desejo



insaciável das coisas e prazeres materiais existentes no mundo. A presença do 

primeiro tipo de amor organiza o mundo de maneira que não exista desprezo 

ou desapego às pessoas e coisas do mundo. Apenas uma ordenação baseada 

no amor divino na qual cada coisa ou pessoa será digna de amor mais nunca 

de cobiça ou idolatria e, muito menos, disputará espaço com o amor dedicado 

a Deus. 

Dessa  forma,  segundo Agostinho  “(...)  o  amor  a Deus  se  realiza 

em um sentimento de satisfação interior que impele o ser humano a superar a 

esfera  da  sensibilidade  e  a  aumentar  as  próprias  capacidades  positivas.”  81 . 

Com  a  vivência  desse  amor,  Agostinho  reitera  a  importância  do 

enquadramento do amor aos outros numa ordem fundamentada na concepção 

cristã da vida e do mundo e na primazia inquestionável do amor a Deus. 

Numa  síntese  retrospectiva  podemos  identificar  a  confluência 

dessa prática amorosa cristã para uma experiência de crescimento humano e 

aproximação com Deus. São Boaventura ressalta que a mensagem cristã está 

simbolizada  no  amor  e  ele  reivindica,  sem  com  isso  desvalorizar  a 

importância  e  contribuição  do  esforço  intelectual,  “(...)  a  primazia  da 

dimensão afetiva na interioridade de uma autêntica experiência da fé cristã” 82 . 

No  pensamento  do  santo  Doutor  evidencia­se  que  o  amor  é  a  única  força 

capaz de impulsionar o ser humano para elevar­se a Deus e nesse aspecto fica 

patente a influência de Santo Agostinho. 

O pensamento de Tomás de Aquino obedece a uma ordem causal 

na qual o amor humano por ser conseqüência de um amor maior de Deus por 

todas as coisas  já deve  ser considerado um amor a Deus. Para o Doutor de 

Aquino  existe  intrinsecamente  no  ser  humano  uma  predisposição  natural  a 

amar o Senhor em virtude de que toda a realidade tende a Ele e encontra Nele 

toda  a  razão  de  ser.  Esse  aspecto  da  análise  permite  a  Aquino  desfazer  a 

oposição considerada por alguns entre o amor humano e o amor a Deus. Na 

ótica dele quando o homem ama a si mesmo também ama o Criador devido à 

“(...) harmonia e unidade  fundamentais que decorrem da capacidade natural 

que os seres humanos possuem de amar a Deus.” 83 . 

Todavia, esse amor humano não é o regido sob o império de Eros 

–  o  amor­desejo  –  mas  o  amor­amizade  que  contempla  o  amado  sem



interesses pessoais. Na concepção tomista se o ser humano não quer de fato 

contrariar  a  sua  essência mais profunda  e  o  seu destino mais  autêntico  não 

pode deixar de amar a Deus. E isso faz com que o amor a Deus e o amor ao 

próximo  venham  de  certo  modo  a  coincidir  já  que  entre  aqueles  cujo  fim 

último é alcançar a felicidade deve existir uma união de afeto. 

O mandamento de amar a Deus sobre todas as coisas exige outro 

salto de  fé do  ser humano e  se converte numa experiência de despojamento 

radical.  No  entanto,  por  ter  esse  aspecto  ela  pode  perigosamente  ser 

camuflada  pelo  exercício  de  amar o próximo visto que  é  natural considerar 

que amar mais o semelhante é estar proporcionalmente amando mais a Deus. 

C.S.Lewis  refuta  essa  lógica  ao,  implicitamente,  ressaltar  o  perigo  de  se 

tomar as conseqüências pelas causas. Em outras palavras, o amor a Deus é a 

origem e a base de todos os outros amores. Aceitá­lo por meio da graça e não 

do  merecimento  individual  significa  necessariamente  reconhecer  sua 

soberania sobre todas as outras coisas. 

Lewis  e  Agostinho  por  caminhos  opostos  convergem  nesse 

aspecto: os amores humanos não podem reivindicar a condição de supremos e 

divinos  pela  razão de  não  serem  capazes  de  sem  a  presença  ordenadora  de 

Deus  permanecerem  como  são  e  cumprirem  suas  “promessas”.  Entretanto 

divergem  sobre  a  função  do  amor  cristão.  Para Agostinho,  o  amor  a  Deus 

deve  suplantar  todos  os  outros  amores  por  ser  dedicado  a  algo  eterno, 

portanto livre dos golpes e caprichos do destino. É, por assim dizer, um amor 

de  segurança  contra  toda  efemeridade  e  uma  alternativa  lúcida  e  prática  à 

experiência amorosa associada à dor, perda e abandono. 

Lewis,  por  seu  lado,  é  menos  pragmático  e  considera  a  lógica 

agostiniana mais como exemplo de uma reminiscência pagã na sua formação 

intelectual do que parte do  seu cristianismo. O amor não contempla cálculo 

de  segurança,  muito menos  o  dedicado  a  Deus.  Ninguém  o  ama  motivado 

conscientemente por razões de prudência e certezas  inabaláveis. Mesmo por 

que  toda  inclinação  amorosa  é  escolha  carregada  por  uma  expectativa  de 

renúncia. Abdicar do mundo, de relações sociais e familiares, despojar­se de 

convicções pessoais, todos esses aspectos estão relacionados à experiência do 

amor ágape. E não consta que alguém, sobretudo os mais envolvidos com a



vida  religiosa,  faça  essa  opção  motivado  pelo  desejo  de  afastar­se  do 

sofrimento.  Segundo  o  autor  cristão  irlandês,  o  método  sugerido  por 

Agostinho  é  equivocado  por  oferecer  uma  solução  ilusória  baseada  na 

segurança.  Na  realidade  não  existe  solução  porque  “Amar  é  sempre  ser 

vulnerável.” 84 . De certa maneira, a concepção de Lewis termina por deixar a 

mostra uma semelhança  inerente entre as duas experiências de amor, apesar 

de hierarquicamente Ágape prevalecer sobre Eros. 

Porém,  mesmo  assim,  o  amor  cristão  será  muitas  vezes  uma 

adaptação de práticas e  costumes presentes em Eros com Deus, a  Igreja ou, 

até mesmo, o  irmão de  fé assumindo o  lugar  reservado  ao  amado. Por  este 

aspecto não se deve considerar a Ágape como uma versão religiosa de Eros. 

Nada mais equivocado e precipitado. O que deve ser ressaltado é que também 

no  amor  religioso  existe  uma  componente  de  relação  pessoal  a  qual  não 

podendo  se  realizar  pelo  prisma  carnal  é  filtrada  e  cristalizada  na  união 

fraterna legitimada por Deus na perspectiva cristã. 

Na  formação  da  consciência  moderna  a  Ágape  desempenha  um 

papel de redefinição de Eros. A frugalidade com a qual o amor cristão revela­ 

se em seu contato com o mundo retira o véu da ascese idealista na qual Eros 

mascara  a  essência  de  desejo.  Neste  aspecto,  o  amor  ágape  apresenta  um 

conteúdo de salvação sem, com isso,  representar uma atitude de negação ou 

iconoclastia  contra  a  realidade  terrena.  Mesmo  por  que  é  na  terra  que  se 

concretiza  o  nosso  destino.  Portanto,  ao  contrário  de  desprezar  a  vida 

material,  a  prática  do  amor  cristão  estimula  o  seu  exercício  em  obediência 

com a vontade de Deus. 

Eros, por outro lado, é escravo da morte, mensageiro do desejo e 

também  entusiasta  da  vida  louvando­a  acima  da  sua  condição  efêmera. 

Todavia,  sua  sina  é  despertar  o desejo  por  aquilo que  provocará aversão:  a 

vida  e  sua  temporalidade  impiedosa.  A  predominância  de  Eros  diviniza  o 

desejo e legitima a ilusão quanto caráter de verdade. Mas com a soberania do 

amor cristão,  a  realidade passa a  ser  recomposta e Eros  é destituído do  seu 

caráter  sagrado  e  “(...)  retoma  seu  devido  lugar  na  economia  provisória  da 

Criação, do humano.” 85 . 

A  religião  greco­romana  divinizou  o  amor  e  o  individualizou



numa  entidade  específica.  O  desejo  foi  vivenciado  e  considerado  como 

manifestação  sagrada  reservada  por  esse  deus  aos  seres  humanos.  O 

cristianismo  efetuou  uma  operação  diversa.  Não  substantivou  o  amor,  mas 

adjetivou­o  e  realizou  a  fusão  do  Verbo  em  carne.  A  partir  dessa  fusão 

reconhecemos e experimentamos que o amor não é um deus, mas que Deus é 

Amor.  E,  diferentemente  de  Eros  –  ilusão  de  presença  na  ausência  ­,  ele  é 

certeza de libertação e salvação não no topo da escalada, porém na base dela, 

na  vida  terrena, mediante  a  obediência  a  Deus  e  uma  prática  amorosa  cuja 

dissolução do indivíduo num ambiente coletivo e fraterno seja a grande meta 

a ser alcançada.



EROS E ÁGAPE 

A TÔNICA BARROCA NA LÍRICA MURILIANA 

A  constante  presença  da mulher  na  poesia  muriliana  caracteriza 

um importante aspecto para a compreensão das idéias e  imagens propagadas 

no  seu projeto poético. A  figura  feminina  traçada pelo poeta “(...) marca­se 

pelo encontro  de  culturas, de  formas  e contornos expressos  sensualmente  e 

contribui para o caráter profundamente visual e sensorial dessa poesia.” 86 . A 

marca imagética, de vigoroso apelo aos sentidos, é complementada por uma 

outra  marca,  transcendente  e  espiritualizada,  que  consolida  uma  prática 

poética distante da unicidade e, por outro lado, pautada no desejo paradoxal 

de  captar  o  ser  amplo,  a  alma  do  universo  através  da  fragmentação.  Esse 

complexo  projeto  poético  encontrou  na  figura  feminina  a  síntese  e  a 

expressão  das  incertezas,  desejos  e  paixões  do  poeta.  Conforme  Daniela 

Neves: 
“A mulher  surge  como  intensa  pesquisa  do  universo, 

como busca do  conhecimento  da alma, através  do olhar poético 
afiado sobre o  corpo,  sobre a  forma que  representa o  signo  e o 
símbolo de  espaços  situados além da  forma, mas  nela  expressos 
com sua carga de simbologia e significância.”  87 

Contudo, a figura feminina ocupa espaços sobrepostos e marcados 

por  diferentes  planos.  Ela  representa  criação  e  destruição  e  reúne  na  sua 

essência o ciclo da existência. Deixa de ser presença idealizada, musa etérea, 

elevada  a  um  altar  de  pureza,  santidade  e  glória  para  ser  derramada  na 

realidade  como uma  presença  de  atração  e mistério  irresistível. Nota­se  em



sua  poesia  uma  extrema  sensualidade  na  figura  da  mulher  através  da 

amplificação de suas formas que passam a simbolizar a seiva da vida, o lugar 

do  encontro  com  o  mistério  da  existência.  Ela  é  desejo  e  é  desejante  e 

pertubante antes mesmo de ser amada. 

A mulher representa a própria movimentação do universo e na sua 

opaca  transparência  relaciona­se  com  o  complexo  sistema  visível/invisível 

presente  na  obra  do  poeta.  Existe  na  poesia  de  Murilo,  além  da  essência 

carnal e erótica, uma abordagem mais transcendente da imagem feminina. Ela 

também reflete a natureza complexa da condição humana e assume o papel de 

simbolizar  os  fluidos mais  espiritualizados da  existência. A  figura  feminina 

carrega  a  simbologia  do  amor, movimenta  e  organiza  o mundo,  alimenta  o 

fazer poético bem como se impõe ao caos. Entretanto, sua presença pode ser 

igualmente  signo  desordenado  de  instabilidade  que  desperta  a  vida  pela 

libido, pelo desejo e indicando as contradições da condição humana: 
“ (...)  transita  no  limiar  da  vida  e  da  morte,  como 

sugere  o  próprio  amor,  cujas  imagens  disseminadas  nas  vias 
poéticas  são  caracterizações  dos  impulsos  de  transição  do 

humano para o divino, de canalização dos desejos de realização e 
de expressão poética.”  88 

Os  mosaicos  que  compõem  o  multifacetado  perfil  feminino  na 

poesia  muriliana  podem  ser  resumidos  em  três  eixos  básicos:  o  poético,  o 

erótico  e  o  espiritual.  O  primeiro  eixo  corresponde  à musa  por  excelência, 

espectro atemporal que preside a poesia: 

A MUSA 

Tu és a relação entre o poeta e Deus. 
Tu prefiguras uma imagem do Eterno 
Porque a todo o instante organizas o mundo, 
Sem ti minha poesia se extinguirá, 

Sem ti eu ficaria mirando as construções do tempo. 
Tu assistes aos movimentos da minha alma, 
E aumentas minha sede do ilimitado.



Um dia, quando o Eterno me der a grande força, 

Prenderei tua cabeça entre as constelações 
A fim de orientar os poetas futuros. 

Op.cit: idem: p. 254 

Nesses  dois  poemas  evidencia­se  o  espaço  de  atuação  da  figura 

feminina  em  toda  a  obra muriliana. É uma  função organizadora  que une  e, 

também de certa forma, simboliza a reunião do poeta com o transcendente. A 

essência vital do feminino. Já na segunda linha encontramos a presença física, 

carnal  que  na  sua  natureza  sensual  estabelece  o  dilema  barroco  entre  a 

matéria  e  o  transcendente,  o  sagrado  e  o  profano  cuja  análise  será 

aprofundada mais adiante na abordagem da relação do poeta com a religião. 

O  terceiro  aspecto,  por  fim,  aponta  para  a  conjugação  da  sensualidade,  do 

apelo erótico e sensorial com uma magia particular, uma certa fluidez que une 

o poeta ao amor universal. Essa representação da mulher nos remete “(...) a 

um princípio maternal, um feminino que se liga a uma origem numa medida 

efluente ao princípio de tudo e se faz ponto de contato entre vida e morte.” 89 . 

No constante uso de imagens, e também de citações, referentes ao fim e aos 

primórdios dos tempos , o poeta: 

“Leva  assim  a  figura  feminina  ao  ponto  de  contato 
com  essa  reorganização  temporal  que  absorve  o  encontro  dos 
tempos  e  o processo  de  transformações  que  condensa  o  fim  e o 

princípio,  revelando ao  lado da  imagem  sensual  da mulher uma 
figuração  maternal,  para  representar  a  vida  que  se  levanta  do 
caos e para chamar o amor, o acalanto, através do ser feminino 
que encanta o poeta(...)”  90 

A  título  de  balanço  geral,  podemos  perceber  que  a  mulher 

reafirma  a  atitude  ambígua  e  dialética  do  poeta  ao  assumir  diversas  faces, 

modificar espaços,  tempos e  formas; bem como revelar os  lados opostos de 

ser humano. De acordo com Daniela Neves: 

“A  imagem  feminina  mostra­se  assim  abertura  para



um  amplo  universo  ligado  a  esse  homem/poeta,  que  pretende 

apontar a complexidade das coisas, a diversidade das formas da 
vida,  a  expressão máxima  de amor  e  poesia  na  volubilidade  do 
ser,  em  constante  renascimento.  Há  na  mulher  muriliana  uma 
imagem  de  mãe,  mulher,  alma,  espiritualidade,  transcendência, 

erotismo e magia; de receptividade do cosmos, que a condição de 
mulher  abriga,  acolhendo  o  homem  e  o  universo,  gerando  e 
impulsionando para a vida nova.”  91 

A partir de uma visão panorâmica do percurso poético da mulher 

na obra de Murilo Mendes percebe­se um esboço de fusão entre o princípio 

feminino  e  a  sua  poesia.  Dessa  fusão  resulta  uma  poesia  sensitiva, 

extremamente  expansiva  e  sensualmente  vibrante.  O  poeta  elege  a  figura 

feminina como a  fonte do nascimento do mundo,  a guardiã da  semente que 

perpetua a existência, renovando­a e unindo passado e futuro. Por seu papel 

de  carregar  o  futuro  da  espécie,  ela  assume  muitas  vezes  o  emblema  da 

significação  do  tempo.  Também  a  apresenta  dotada  de  uma  suprema 

sensualidade  que  passa  a  condicionar  os  outros  movimentos  e  também 

comportamentos, como em Jandira: 

JANDIRA 

O mundo começava nos seios de Jandira. 

Depois surgiram outras peças da criação: 
Surgiram os cabelos para cobrir o corpo, 

(Às vezes o braço esquerdo desaparecia no caos.) 
E surgiram os olhos para vigiar o resto do corpo. 
E surgiram sereias da garganta de Jandira: 
O ar inteirinho ficou rodeado de sons 
Mais palpáveis do que pássaros. 
E as antenas das mãos de Jandira 
Captavam objetos animados, inanimados, 
Dominavam a rosa, o peixe, a máquina. 
E os mortos acordavam nos caminhos visíveis do ar 
Quando Jandira penteava a cabeleira. 

Depois o mundo desvendou­se completamente,



Foi­se levantando, armado de anúncios luminosos. 
E Jandira apareceu inteiriça, 
Da cabeça aos pés. 
Todas as partes do mecanismo tinham importância. 
E a moça apareceu com o cortejo do seu pai, 
De sua mãe, de seus irmãos. 
Eles é que obedeciam aos sinais de Jandira 
Crescendo na vida em graça, beleza, violência. 
Os namorados passavam, cheiravam os seios de Jandira 
E eram precipitados nas delícias do inferno. 
Eles jogavam por causa de Jandira, 
Deixavam noivas, esposas, mães, irmãs 
Por causa de Jandira. 
E Jandira não tinha pedido coisa alguma. 
E vieram retratos no jornal 
E apareceram cadáveres boiando por causa de Jandira. 
Certos namorados viviam e morriam 
Por causa de um detalhe de Jandira. 
Um deles suicidou­se por causa da boca de Jandira. 
Outro, por causa de uma pinta na face esquerda de Jandira. 

E seus cabelos cresciam furiosamente com a força das máquinas; 
Não caía nem um fio, 
Nem ela os aparava. 
E sua boca era um disco vermelho 
Tal qual um sol mirim. 
Em roda do cheiro de Jandira 
A família andava tonta. 
As visitas tropeçavam nas conversações 
Por causa de Jandira. 
E um padre na missa 
Esqueceu de fazer o sinal da cruz por causa de Jandira. 

E Jandira se casou. 
E seu corpo inaugurou uma vida nova, 
Apareceram ritmos que estavam de reserva, 
Combinações de movimento entre as ancas e os seios. 
À sombra do seu corpo nasceram quatro meninas que repetem 
As formas e os sestros de Jandira desde princípio do tempo. 

E o marido de Jandira 
Morreu na epidemia de gripe espanhola. 
E Jandira cobriu a sepultura com os cabelos dela. 
Desde o terceiro dia o marido 
Fez um grande esforço para ressuscitar: 
Não se conforma, no quarto escuro onde está, 
Que Jandira viva sozinha, 
Que os seios, a cabeleira dela transtornem cidade 
E que ele fique ali à toa.



E as filhas de Jandira 
Inda parecem mais velhas do que ela. 
E Jandira não morre, 
Espera que os clarins do juízo final 
Venham chamar seu corpo, 
Mas eles não vêm. 
E mesmo que venham, o corpo de Jandira 
Ressuscitará inda mais belo, mais ágil transparente. 

Op.cit: idem, p.202 

Jandira é um poema com intenções míticas, ou seja, busca elevar a 

figura  feminina a um patamar de modelo, de paradigma da condição para a 

qual  ela  foi  criada:  o  arrebatamento.  O  caráter  narrativo  do  poema  é  um 

indício dessa intenção por compreender uma posição de acompanhamento de 

toda a sua trajetória. O texto, na realidade, apresenta­se como uma espécie de 

mito  do  nascimento,  da  origem.  E  todo  princípio  tem  o  seu  elemento 

fundador,  iniciante.  No mundo mítico­real  de  Jandira,  os  seus  seios  são  as 

partes que  principiam  a  criação de  todo  restante:  “O mundo  começava  nos 
seios de Jandira. /Depois surgiram outras peças da criação” . 

O seio simboliza o princípio feminino e representa a maternidade, 

a suavidade, a segurança. É por isso relacionado às imagens de intimidade e 

de oferenda, de dádiva e de refúgio. O poeta identifica a musa com a origem e 

com  o  fim  de  tudo.  Essa  identificação  resguarda­se  na  consciência  da 

efemeridade da vida e da sua continuidade no amadurecer de uma outra vida: 
“E Jandira se casou...” . Mas Jandira não perece, desordena a lógica natural, 

parecendo mais jovem que as suas próprias filhas. Todos passam por ela e ela 

segue,  permanece  porque  é  emblema.  É  mito  que  fascina,  magnetiza  e  se 

perpetua não na  sua ausência, porém, no  testemunho da ausência dos que a 

cercaram. 

Seu  domínio  não  é  voluntário,  consciente  e  abrange  “ a  rosa,  o 

peixe,  a  máquina.” .  Nenhum  elemento  da  nossa  realidade,  nem mesmo  os 
inanimados,  escapa  à  sua  presença.  Seu  poder  de  fascinação  e  seu  porte 

sensual e apaixonante são tônicas da poesia muriliana cuja essência é buscar 

uma  mulher  “ (...)  com  a  majestade  no  andar.”   Além  de  ser  majestosa,



precisará  ser  enigma  e mistério. Mas  assim  como o mundo desvendado  em 

anúncios  luminosos no poema, ela não será de toda indecifrável e no pouco 

que se revelar anunciará a plenitude do gozo e o império do prazer estampado 

no seu corpo da cabeça aos pés. 

O  enigma  e  a  sedução de  Jandira  foram  fatais,  quase  como uma 

maldição  milenar,  para  os  homens  que  experimentaram  esses  atributos  e 

também refletem o imaginário do poeta extasiado nas descrições do fascínio e 

do  desassossego  das  figuras  masculinas  que  com  elas  convivem.  Esses 

homens  são  seu  pai,  seus  irmãos  –  submissos  aos  sinais  dela  ­;  o  padre 

esquecido de fazer o sinal da cruz – símbolo do poder dela de alterar até os 

ritos  sagrados  ­  seus  namorados  ­  “ (...)  precipitados  nas  delícias  do 
inferno.” ­ que renunciaram a todos e até à própria vida, viciados que estavam 
pela sensação de possuir Jandira. Todo esse desregramento era reflexo do seu 

domínio  em  suas  vidas.  Ela  era motivo  e  sentido  de  vida.  Nesse  aspecto o 

poeta  evidencia,  por  meio  dos  excessos  de  muitas  dessas  atitudes,  a 

capacidade de arrebatamento provocado pela mulher. 

O  marido  de  Jandira  também  ilustra  o  quadro  do  desespero 

masculino por não se conformar com o seu destino, embora, ao contrário dos 

outros  pretendentes,  tenha  sido  o privilegiado  e  escolhido para  inaugurar o 

corpo  tão desejado e  fazer aparecer os “ ritmos que estavam de reserva” . A 
resignação  e,  até  mesmo,  o  natural  esquecimento  são  substituídos  pelo 

esforço da ressurreição – gesto sobre­humano que singulariza e marca ainda 

mais a figura de Jandira como um ser que desafia e subverte a ordem natural, 

como  uma musa  nem  santificada muito  menos  idealizada,  mas  símbolo  da 

confluência entre o  real  (a carne, o desejo) e o transcendente  (o  fascínio da 

sedução  que  preside  o  feminino  através  dos  tempos).  A  representação  de 

Jandira  é  onipresente  e  sua  imagem  simboliza  a  acumulação  da  potência 

feminina pois era detentora de um poder supremo sobre todos. 

Jandira, alçada à categoria de musa, é a representação máxima do 

ritual de proclamação da carne  realizado pelo poeta.  Imagem demoníaca  na 

devastação que provoca e angelical por pairar sobre tudo e todos. É um marco 

de oposição, de choque de contrários, de ambigüidade que caracteriza quase 

toda a produção lírica do poeta.



O centro da poética muriliana está gravado sob o signo da tensão 

entre  opostos  e,  também,  na  busca  pelo  concílio  ou  pela  síntese  desses 

extremos  antagônicos.  A  consciência  e  a  compreensão  deste  dilema  pelo 

próprio poeta resulta numa poesia que pode muito bem reivindicar para si  a 

alcunha dada por José Guilherme Merquior ao seu posicionamento, ou prática 

religiosa:  cristianismo  agônico.  Agonia,  neste  caso,  não  está  no  sentido  de 

perecimento e sofrimento, mas no de resistência e luta. Sua poesia combate a 

massificação,  a  tecnização  da  sociedade  moderna,  as  desigualdades  e  a 

discórdia entre os  homens. É agônica porque  instaura um “novo olhar” que 

descortina  o  véu  dos  tempos  futuros  e  enxerga  a  agonia  –  literalmente 

decadência e perecimento – da família, da sociedade e da religião. 

É  esta  percepção  agônica  a  responsável  por  seu  cristianismo 

engajado.  O  seu  engajamento  religioso  concretiza­se  na  resistência  ao 

racionalismo  que  suplanta  em  nome  da  ciência  a  espiritualidade  e  a  fé. 

Inserido num mundo controlado pela técnica e pelo regime industrial, o poeta 

encontra na religião e na poesia os pólos necessários para a afirmação de uma 

postura oposta ao processo capitalista e massificante. Essa postura atua não 

no sentido da resignação e da aceitação plena dos dogmas católicos, contudo 

aponta para uma abertura espiritual ou uma ampliação crítica da visão sobre a 

relação entre o ser humano e a Igreja. Dessa maneira recusa a reprodução do 

conteúdo religioso veiculado pela pregação da Igreja Católica e opta por uma 

abordagem  mítica  e  religiosa  mais  profunda  na  qual  se  revelam  as 

multiplicidades do ser humano. 

No plano individual, do qual o poético recebeu fortes influências, 

a  religião  desempenhou  uma  função  de  alternativa  aos  processos 

desestruturadores da humanidade, à ordem capitalista e urbana vigente. Era a 

opção vislumbrada por ele para reordenar o caos de um mundo sacudido por 

duas  guerras  mundiais  e  pela  perspectiva,  muito  latente  no  período  de  sua 

atuação poética, de um conflito nuclear de proporções mundiais. A religião na 

poesia  muriliana  realiza  a  interpretação  da  condição  humana  e  oferece  um 

sentido de esperança ante a desordenação do mundo. Com isso recupera não o 

sentido  proibitivo  e  reacionário  da  religião,  mas  sua  essência  libertadora 

norteada por um princípio de convivência básico: a fraternidade.



Embora  seja  um  dos  pilares  da  noção  de  democracia,  a 

fraternidade (ou a prática dela) foi sendo constantemente renegada e relegada 

a  comportamento  de  segunda  ordem.  Para Murilo,  o  abandono  de  práticas 

fraternas desgastava o ser humano e  inviabilizava a sua convivência e a  sua 

sobrevivência  em  sociedade.  Em  resposta  à  falência  da  humanidade,  ele 

apresenta o modelo poético  e  cristão  como portadores dos benefícios  que  a 

dita democracia moderna não foi capaz de oferecer aos homens da sua época. 

Neste  sentido,  como  bem  frisou Daniela  Neves,  a  poesia  muriliana  teria  – 

pelo menos intencionalmente – uma função social ao oferecer uma alternativa 

de projeto de sociedade mais em consonância com o cristianismo. 

A  religião  na  poesia  muriliana  tem  um  caráter  altamente 

transformador  e  expressa  a  necessidade  e  possibilidade  de  mudar  estados, 

pessoas e mundos por meio de uma visão libertadora e redentora. Essa visão 

rejeita a  ideologia católica de proibição e punição, como também, por outro 

sentido,  indica  uma  frustração  e  desencanto  com  o  mundo  e  com  o  ser 

humano.  A  prática  religiosa  assumiria  então  uma  missão  renovadora 

encarregada  de  alterar  a  ordem  caótica  vigente  e  conscientizar  sobre  a 

necessidade de modificar a condição subjugada do ser humano. Em todos os 

sentidos: 

“A sua obra realça a religião como uma visão de fé, de 
autoconsciência  crítica  e  de  esperança,  que  se  embate  com  a 

conturbação  anunciada  no  mundo  real;  mas  revela­se  como 
reação contra o  fanatismo e o messianismo propostos pela  linha 
radical da Igreja Católica.”  92 

A experiência  religiosa não  tolheu o universo poético de Murilo. 

Esse universo, devido à sua tolerância e ecletismo, encarnou a esfera religiosa 

como uma proposta de redenção e salvação da condição humana. A religião 

como guia – personificada na imagem de Cristo – e a poesia como libertação 

estabelecem um discurso, não de  totalitarismo, mas de  tolerância, piedade e 

fraternidade porque Deus, para o poeta, não é o censor, o juiz, o guardião da 

moral, mas sim “o ser infinitamente variado na sua unidade, capaz de todas as



metamorfoses, criador da imaginação, inspirador da fábula.” 93 . 

A  prática  religiosa  de Murilo  também não  destoou da marca  de 

conflito  característica  de  toda  sua  obra. O  seu  dilema  religioso  consiste  no 

embate  entre  a  esfera  celeste  e  a  terrena,  simbolizada  nos  binômios 

Pecado/Graça  e  Salvação/Queda.  Na  opinião  do  crítico  Fábio  Lucas  “As 

concessões  à  vida  terrena  levam­no  reiteradas  vezes  ao  suplício  do 

arrependimento e da humilhação perante o sobrenatural.” 94 . 

Esse  movimento  de  permissividade  e  culpa  foi  metaforicamente 

considerado por Mário de Andrade como a aliança entre a Igreja e o bordel. 

Na  verdade, podemos  ampliar  a  imagem do último  elemento  e  considerá­lo 

mais  que  um  espaço  físico  de  lascívia,  um  correspondente  da  força  e  da 

atração do feminino. O amor carnal e erótico representa o elo de ligação com 

a matéria, ou com o “mundo das formas”. Por outro lado, a Igreja representa 

o  ambiente  do  etéreo  e  do  transcendente  e  simboliza  o  espaço  de 

reconciliação do poeta com a humanidade. Com o poema O poeta na Igreja 
podemos  analisar  como  se  efetua  no  plano  da  expressão  essa  aliança 

conflituosa: 

O POETA NA IGREJA 
Entre a tua eternidade e o meu espírito 
se balança o mundo das formas. 
Não consigo ultrapassar a linha dos vitrais 

pra repousar nos teus caminhos perfeitos. 
Meu pensamento esbarra nos seios, nas coxas e ancas das mulheres, 
pronto. 
Estou aqui, nu, paralelo à tua vontade, 
sitiado pelas imagens exteriores. 
Todo o meu ser procura romper o seu próprio molde 
em vão! noite do espírito 
onde os círculos da minha vontade se esgotam. 

Talhado pra eternidade das idéias 
ai quem virá povoar o vazio da minha alma? 
Vestidos suarentos, cabeças virando de repente,



pernas rompendo a penumbra, sovacos mornos, 

seios decotados não me deixam ver a cruz. 
Me desliguem do mundo das formas! 

Op.cit: idem: p.106 
Nos dois  primeiros  versos  a  tensão  já  fica  explícita  pois  o poeta 

confirma a presença da matéria  entre ele e Deus. Como ela não assume um 

papel  de  mediador,  de  intercessão,  passa  a  representar  então  um obstáculo 

para  o  poeta  superar  e  alcançar  a  esfera  do  sublime:  “Não  consigo 
ultrapassar  a  linha  dos  vitrais/pra  repousar  nos  teus  caminhos  perfeitos.”  
pois “Meu pensamento esbarra nos seios, nas coxas e ancas das mulheres, 
pronto.”  Esse último verso carrega um tom de confissão resignada de quem 
se  reconhece  impossibilitado de desapegar­se  do mundo das  formas. E  esse 

mundo, personificado nas imagens eróticas e pluralizadas dos seios, das ancas 

e das coxas, cerca­o e torna todo esforço em “romper o seu próprio molde”  
inútil. 

Cabe  frisar  a  existência  nesse  poema  de  dois  tons:  um  prosaico 

para  enumerar  a  realidade  da  matéria  e  outro  solene  para  referir­se  ao 

transcendente.  Com  essa  sutil  diferença  de  tom,  o  poeta  busca  explicitar  a 

distância  entre  as  duas  esferas  assim  como  o  prosaísmo  vocabular  na 

utilização  de  termos  coloquiais  ­  coxas,  ancas,  sovacos mornos  –  funciona 

para aliviar a tensão do poema – de resto, uma tensão essencialmente barroca. 

O terceto final do poema sintetiza o conflito e explicita o caráter 

genuinamente perturbador da matéria. Os seios quase à mostra, parcialmente 

envolvidos  mas  já  revelando  o  prazer  do  mistério,  impedem  a  visão  do 

símbolo  religioso:  a  cruz.  É  o  profano  obstruindo  a  visão  do  sagrado.  Há 

nesse verso uma tensão que só vislumbra uma possibilidade de solução com a 

concretização  do  apelo  do  último  verso.  Ou  seja,  a  impossibilidade  do 

concílio e a renúncia a um dos pólos. 

Numa  análise  mais  resumida,  Fábio  Lucas  enfatiza  a 

expressividade do poema em revelar a indecisão do poeta entre as formas da 

igreja  e  os  apelos materiais.  Ainda  segundo  o  crítico  “Enquanto  o  poeta  é 

psicologicamente  dominado  pelo  sentimento  de  culpa,  de  que  a  piedosa 

aceitação  da  vontade  de Deus  seria  a  remissão, do  ponto  de  vista  formal  a



poesia exercerá soberanamente a função catártica.” 95 . O aprofundamento da 

temática do poema anterior  se dá em proporções bíblicas –  apocalípticas no 

poema Juízo final dos olhos: 

JUÍZO FINAL DOS OLHOS 

Teus olhos vão ser julgados 
Com clemência bem menor 
Do que o resto do teu corpo. 
Teus olhos pousaram demais 
Nos seios e nos quadris, 
Eles pousaram de menos 
Nos outros olhos que existem 

Aqui neste mundo de Deus. 
Eles pousaram bem pouco 
Nas mãos dos pobres daqui 
E nos corpos dos doentes. 

Teus olhos irão sofrer 
Mais do que o resto do teu corpo: 
Eles não poderão ver 
As criaturas mais puras 
Que nesse mundo se vê. 

Op.cit: idem: p. 20 

Da  resignação  ante  à  incapacidade  de  libertar­se  do  mundo  das 

formas e do apelo por essa libertação passamos para um conteúdo sentencioso 

de  acusação  e  condenação.  Há  no  poema  um  tom  solene  e  profético 

anunciado  logo  nos  três  primeiros  versos. O  corpo  se  divide  numa  relação 

fracionária  para  o  julgamento  das  faltas  e  iniqüidades  cabendo  aos  olhos  a 

maior fatia de pecado pois eles contemplaram em excesso o mundo luxurioso 

das formas e “ (...) pousaram de menos/Nos outros olhos que existem.”  
Na verdade, não é apenas censurada nesse poema a  luxúria. Essa 

falta é somente a mais enfatizada e explicitada, mas implicitamente o pecado



maior  ilustrado  no  poema  é  a  indiferença  humana:  “Eles  pousaram  bem 

pouco/Nas mãos dos pobres daqui/E nos corpos dos doentes.”  E essa postura 
é exatamente o oposto daquilo que alicerça a mensagem cristã e é considerada 

pelo poeta a garantia da sobrevivência futura da humanidade: a fraternidade. 

O maior pecado deixa de ser, neste caso, a contemplação da matéria e passa a 

ser  a  sua  não  transcendência.  Indiretamente,  e  de  certa  maneira,  a  não 

superação do olhar físico significa, por sua vez, a incapacidade de praticar o 

Amor  Ágape  e  a  permanência  na  esfera  de  Eros.  É  essa  a  outra  oposição 

proposta pelo poema cuja tradução literal pode ser feita nos seguintes termos: 

Eros é a falta que alimenta o desejo enquanto Ágape é a perda desse desejo e 

a  conseqüente  conquista  da  serenidade  e  da  possibilidade  de  enxergar  o 

próximo como irmão. 

Retomando  o  poema  percebemos  nele  a  menção  ao  grande 

julgamento citado no Apocalipse como o dia do juízo final. A carga simbólica 

desse  acontecimento  é  altamente  explorada  no  discurso  religioso  e  também 

povoa  o  imaginário poético de artistas  ligados  à  tradição  cristã. O  discurso 

apocalíptico cristão, apesar de voltado para o transcendente e motivado pela 

mensagem de alerta para a efemeridade e destruição próxima da humanidade, 

é  baseado  nas  associações  entre  circunstâncias  históricas  drásticas  e 

acontecimentos  da  ordem  do  sobrenatural.  Em  essência,  essa  mensagem  é 

reveladora  e  traz  consigo a  ambivalência  básica  de  anunciar  a vinda  de um 

reino a partir da destruição de outro. Em Murilo Mendes encontramos várias 

referências  ao  juízo  final,  seja  colocando­o  como  o  acerto  de  contas  da 

humanidade ou de  alguma  estrutura política  ou  como um grande  evento  da 

história: 

URSS 

URSS URSS 
Virgem imprudente



Por que não compras azeite para tua lâmpada, 

Por que só pensas no imediato e no finito? 
URSS URSS 
Um dia o Esposo há de vir, 
Dará um grito agudo e será tarde. 

Estavas fabricando teus tratores 
Só te ocupavas com a produção dos kolkozes 
E não reparaste que o Esposo já vem 
Trancou­se no quarto vermelho com tuas irmãs 
URSS 

URSS URSS 

Varre tuas casas teus parques de cultura 
Solta no espaço teus aviões acende teus refletores 
Chama teus vizinhos porque achaste o rublo perdido 
A palavra eterna que te alimenta sem que o saibas 

URSS URSS 
URSS 
Já dispersaste teus bens 
Para procurar o que existe em ti desde o princípio. 
Volta ao lar do teu Pai onde há muitas moradas 

Volta para a comunidade dos filhos de Deus 
Ó pródiga ó generosa 
Ouvirás a sinfonia complexa dos órgãos, dos sinos 
Misturados com os apitos de sirenes das fábricas 
E verás a dança múltipla dos irmãos que te aclamam 
Ó irmã transviada 
URSS URSS URSS 

Op.cit: idem: p.253



FIM E PRINCÍPIO 

Cairá a grande Babilônia, meu corpo, 
Cairá ao peso de suas taras, 
Cairá ao peso de seus erros e visões no tempo. 
Cairá porque Satã soprou sobre ele. 
Cairá porque sustentou a esfera sobre si. 
Contemplarei ainda um pouco o mundo efêmero 

Até que Deus faça volver tudo à poeira primitiva. 

E seja transformada a face da Criação. 
Ouçamos os clarins e oboés da eterna música. 

Entremos na cidade do amor 
Que para nos receber se preparou: uma noiva, 
Sem a herança das ascendências carnais e do tempo. 
Não há mais lua nem sol. 
Vem, Cristo Jesus, todos te esperam. Sim! 

Op.cit: idem: p.257 

FIM 

Eu existo para assistir ao fim do mundo. 

Não há outro espetáculo que me invoque. 
Será uma festa prodigiosa, a única festa. 
Ó meus amigos e comunicantes,



Tudo o que acontece desde o princípio é a sua preparação. 

Eu preciso presto assistir ao fim do mundo 
Para saber o que Deus quer comigo e com todos 
E para saciar minha sede de teatro. 

Preciso assistir ao julgamento universal, 
Ouvir os coros imensos, 
As lamentações e as queixas de todos, 
Desde Adão até o último homem. 

Eu existo para assistir ao fim do mundo, 
Eu existo para a visão beatífica. 

Op.cit: idem: p.329 

Esses  três  poemas  ilustram  panoramicamente  a  recorrência  do 

evento  apocalíptico  na  poesia  muriliana.  No  poema  URSS  encontramos  a 

censura  quanto  à  postura  anti­religiosa  e  materialista  da  extinta  União 

Soviética. O discurso crítico é estabelecido a partir do confronto das atitudes 

de  preparação  e  espera  da  vinda  do  Messias  com  a  atitude  pragmática  e 

imediatista de só cuidar do imediato e do efêmero. 

Quanto  aos dois  outros poemas  a  referência  é mais enfática. Em 

Fim  e  Princípio  é  anunciada  com  júbilo  a  futura  queda  da  matéria, 
simbolizada  como  a Babilônia. A  queda  é  resultado do peso do mundo das 

formas e da atrelação desse mesmo mundo ao engano do tempo e à influência 

de  Satã.  Está  exposta  nesse  poema  a  concepção  de  tempo  cristã  do  eterno 

retorno, ou seja, a visão circular do tempo. O juízo final neste poema significa 

o rompimento deste círculo efêmero, contemplado ainda uma vez pelo poeta, 

e é representado pela vinda de Cristo. A sua volta suspende o tempo, “Não há 
mais lua nem sol”  e concretiza o regresso da existência à poeira primitiva. 

Se no poema anterior o fim do mundo é o acontecimento final da 

natureza humana, em Fim ele é o espetáculo, a apoteose da existência para a 
qual o princípio foi apenas a sua preparação. O ato de “assistir” ressaltado no



poema  implicitamente  remete  ao desejo de  acompanhar  a  trajetória  humana 

até o fim. O teor barroco nessa poesia pode ser resgatado tanto pela menção 

ao apocalipse como um espetáculo a ser assistido – o que de resto resgata a 

válida  imagem  barroca  do  mundo  como  teatro  ­  quanto  pelo  caráter 

melancólico de se frisar pelo evento a efemeridade e a brevidade da natureza 

humana. A necessidade de ver corresponde a de compreender tanto o sentido 

da  vontade  de Deus  para  com os homens  como  também enxergar  no  fim  a 

possibilidade de um novo início, o recomeço. 

De  certa  forma  nesse  poema  a  existência  atrela­se  ao  juízo 

justificando­o. A ênfase na afirmação da existência como preparação para o 

dia  final  ressalta o caráter espetacular e grandioso do evento. Num discurso 

genuinamente cristão há a ansiedade de ver Deus  face a  face para a grande 

revelação  de  todos  os  mistérios  e  para  o  desfile  imenso  das  lamentações 

humanas. Porém, o espetáculo, que pela descrição poderia ser mais um teatro 

de  expiação  e  culpa,  é  resgatado  em  sua  essência  como  a  grande  razão  da 

existência: experimentar a visão beatífica. 

A  visão  beatífica,  a  face  de  Deus,  é  também  a  própria  imagem 

ampliada do amor e em certo sentido justifica a visão geral do poeta sobre o 

sentimento amoroso como uma experiência vital para a existência humana. O 

amor,  em  qualquer  esfera,  é  uma  necessidade  e  uma  prática  indispensável 

para a concepção do humano. Sua existência, com seu verso e reverso, fogo 

de  criação  e  destruição,  é  o  que  completa  a  vida  e  sua  ausência  não 

reconfortaria sequer no espaço celeste.



CONCLUSÃO 

Considerando  a  relação  inquestionável  entre  Amor/Tempo  e 

experiência  humana,  passa  a  ser  plenamente  justificável  o  interesse  e  a 

presença desses  temas no discurso  literário. A Literatura Moderna  refletiu a 

consciência  do  espírito  moderno  que  estabeleceu  o  tempo  “como  uma 

condição  universal  de  vida  e  como  um  fator  inextirpável  de  nosso 

conhecimento do homem e da sociedade.” 96 . 

A experiência temporal apóia­se em duas bases: o tempo histórico 

e  o  psicológico.  Quando  se  ressalta  a  presença  do  tempo  na  obra  de  um 

artista,  é  necessário  analisar  a  natureza  dessa  presença,  a  forma  como 

trabalhou  em  sua  obra  com  uma  ou  até  mesmo  com  as  duas  instâncias 

temporais. O tempo histórico é o que se convencionou chamar de época. As 

experiências humanas são relacionáveis a uma época, mesmo quando negam 

alguns dos seus valores: 

“Somos filhos da época, do momento em que nos toca 

atuar. A época configura.  Infiltra­se na personalidade do artista 
e,  por  fim,  em  sua  criação.  (...)  Cada  época  oferece  ao  criador 
temas, enfoques, idéias, perspicácias ou cegueiras.”  97 

A  poesia  de Murilo Mendes  comprova  essa  premissa  ao  revelar 

um verso comprometido com um modelo de mundo e sociedade baseados na 

liberdade e na fraternidade – valores extremamente desgastados e em risco de 

falência na conturbada sociedade moderna da primeira metade do século XX­. 

Também,  numa  clara  resposta  às  questões  imediatas  do  seu  tempo, 

compreendeu  e  praticou  a  poesia  não  como  fuga,  mas  como  alternativa  à



massificação e à tecnização do ser humano propondo a regeneração da vida e 

da sociedade através da força redentora do verso. 

A  desvinculação  da  obra  de  qualquer  artista  de  um  conteúdo 

biográfico é sempre tarefa muitas vezes estéril e, por certo lado, torna o texto 

literário um monumento distante do universo da vida prática. Essa operação 

com a obra de Murilo Mendes revela­se extremamente improdutiva uma vez 

que  ela  repercutiu  em maior ou  em menor  grau o  saldo das  suas  principais 

experiências vitais. 

Dentro  desse  princípio  procurei  associar  sem  nenhum 

determinismo impressionista traços de sua poesia influenciados notoriamente 

pela  sua  experiência  religiosa  –  certamente  um  dos  grandes  fatos  de  sua 

biografia  literária ­. A conversão religiosa de Murilo redirecionou sua poesia 

para a anunciação da mensagem de libertação, redenção e salvação que agora 

viria pela associação entre o verbo poético e o verbo sagrado. 

Também  a  concepção  de  tempo  em  sua  poesia  mostrou  a 

influência do discurso cristão ao ressaltar a efemeridade do tempo, sua ação 

sobre  o  ser  humano  ­  sobretudo  na  mulher,  símbolo  máximo  da  ação  e 

passagem do  tempo  ­,  a sucessividade e a mudança obedecendo a um ritmo 

circular,  seu  caráter  ilusório  e, principalmente,  o desejo  apocalíptico de  sua 

suspensão por meio da segunda vinda do Messias que traria consigo o grande 

dia do julgamento. 

Em relação à  temática  amorosa cabe  frisar,  como conclusão, que 

ela  não  foi  poupada pela  iconoclastia da modernidade bem  como da poesia 

modernista.  O  repúdio  ao  discurso  amoroso  pasteurizado,  marcado  por 

clichês  e  por  uma  linguagem  maleável  aos  gostos  e  valores  burgueses, 

desencadeará  um  desejo  consciente  de  violação  desse  código  através  da 

aspereza da linguagem, das imagens prosaicas e, sobretudo, da afirmação de 

uma imagem agressiva (e até mesmo erótica) da mulher. 

O Amor serve como conceituação ética e espiritual de toda poesia 

muriliana abismada ou deslumbrada diante da  tríade elementar que desperta 

as suas inclinações amorosas: Deus, a Mulher e o Mundo. Repartido em Eros 

­ “energia fundamental que movimenta o ser em direção aos outros seres” 98  ­ 

em Caritas ou Ágape  ­ “concepção cristã de dimensões cosmogônicas.” 99  ­



entre outras diversas conotações múltiplas de significados, apresenta, por ter 

essa  natureza repartida, um contraste, um confronto entre essas  instâncias e 

acentua “o conflito e as dissonâncias intrínsecas que singularizam a expressão 

do poeta” 100 . 

Além de pólo conceitual da sua obra, o Amor é também elemento 

fundador  dos  seres,  bem  como  traz  em  sua  essência  e  nos  seus  efeitos  as 

bases da ordem e da desordem. A obra muriliana gradativamente, apesar da 

sua  constante  variação  formal,  procurou  expressar  as  “(...)  relações  vitais 

entre o homem e a poesia, o homem e a fé, o homem e o amor, o homem e o 

outro, o homem e o mundo, o homem e a liberdade, o homem e a invenção.” 
101 . E  são essas  relações vitais que garantem o  traço de continuidade de  sua 

poesia.



NOTAS 

1.   COELHO, Teixeira. Moderno pós moderno: 1986,  p.16. 
2.  Idem. op.cit: p.41­42. 
3.   CHIAMPI, Irlemar. Fundadores da Modernidade: 1986, p.17. 
4.  Idem. op.cit: ibidem. 
5.  BARBOSA, João Alexandre. As ilusões da Modernidade: 1986, p.98. 
6.   Idem. op.cit: ibidem. 
7.  BRADBURY, Malcom. O mundo moderno: dez grandes escritores.  1989,  p.23. 
8.  COMPAGNON, Antoine. Os cinco paradoxos da modernidade: 1996, p.30. 
9.   Idem. op.cit : p.37. 
10. LAFETÁ, João Luiz. 1930: a crítica e o modernismo : 2000, p.23. 
11.ARAÚJO, Laís Corrêa de.  Murilo Mendes: ensaio crítico, antologia e          correspondência: 2000, 

p.71. 
12. DIAS, Fernando Correia. Gênese e expressão grupal do Modernismo em Minas. 

In: O Modernismo. São Paulo: Perspectiva, 2002, p.168. 
13. Idem. op.cit : p.171. 
14. LUCAS, Fábio: 2001, p.13. 
15. Idem. op.cit :ibidem. 
16. Idem. op.cit: p.18. 
17. A aventura poética de Murilo Mendes. In: Vigília poética: Belo Horizonte, 1968. 
18. Idem: ibidem. In: Lucas, Fábio. op.cit: p.23. 
19.Vanguarda e utopia – surrealismo e modernismo no Brasil. In: NOGUEIRA, Lucila: 2004, p.175. 
20.NOGUEIRA, Lucila op.cit: p.179. 
21.BOUSOÑO, Carlos. Superrealismo poético y simbolización. In: Nogueira: op.cit. idem, p.181. 
22. Idem. op.cit: ibidem. 
23. NEVES, Daniela. Murilo Mendes: o poeta das metamorfoses: 2001, p.136. 
24. WHITROW, G. J. O que é tempo? :  2005, p.18. 
25. SOARES, Ana Claúdia Medeiros.  O tempo na obra poética de Waldemar Lopes: 2003,  p.33. 
26. MEYERHOFF, Hans. O Tempo na Literatura: 1976, p.4. 
27. PIETTRE, Bernard. Filosofia e Ciência do Tempo: 1997, p.20.  In: Soares: op.cit,  p.21. 
28. ARÊAS, James. Bergson: a metafísica do tempo. In: Tempo dos tempos: 2003, p.135. 
29. AGOSTINHO, Santo. Confissões: 2005, p. 276­277. 
30. PASCAL, Blaise. Pensamentos: 2003, p.110. 
31. Idem. op.cit: Ibidem. 
32. Idem op.cit: ibidem. 
33. AGOSTINHO. op.cit: p.280. 
34. Soares. op.cit: p.32. 
35. NUNES, Benedito. Passagem para o poético: filosofia e poesia em Heidegger: 1992,  p.134. 
36. Piettre. op.cit: p.41. 
37. BERGSON, Henri: 1970, p.153. In: Piettre. op.cit: p.44. 
38. Soares. op.cit: p.28. 
39. Meyerhoff op.cit: p.16. 
40. Idem. op.cit: p. 17. 
41. Idem. op.cit:ibidem. 
42. Idem. op.cit: ibidem. 
43. Idem. op.cit: p.19. 
44. Idem. op.cit: p.21­22. 
45. Idem. op.cit: p. 24­25.



46. Idem. op.cit: p.34. 
47. Idem. op.cit: ibidem. 
48. Idem. op.cit: p.60­61. 
49. Idem. op.cit: p.65. 
50. Idem. op.cit: p.63. 
51. Idem. op.cit: p.94. 
52. Idem. op.cit: p.90. 
53. Idem. op.cit: p.90­91. 
54.ARAÚJO, Laís Corrêa de. Murilo Mendes: ensaio crítico, antologia e correspondência: 2000,  p.70. 
55. SANTIAGO, Silviano. Nas malhas da letra: 2002,  p.128. 
56. CASTAGNINO, Raul. Tempo e expressão literária: 1970, p.17. 
57. LEBRUN, Gérard. O conceito de paixão. In: Os sentidos da Paixão, 1987, p.17. 
58. PAZ, Octávio. A dupla chama: amor e erotismo: 2001,  p.69. 
59. PLATÃO. Banquete: 2002, p. 107. 
60. Idem. op.cit: p.148. 
61. ROUGEMONT, Denis de. A história do amor no ocidente: 2003, p. 81. 
62. PLATÃO. Op.cit: idem. 
63. SIMMEL, Georg. Filosofia do Amor: 2001, p.152. 
64. PLATÃO. Op.cit: p.149. 
65. SCHOPENHAUER, Arthur.  Metafísica do Amor: 2002, p.81. 
66. COSTA, Jurandir. Sem fraude nem favor: estudos sobre o amor romântico. 1998, p.62. 
67. Idem op.cit: ibidem. 
68. Monzani. Desejo e prazer na Idade Moderna. In Jurandir Costa op.cit: idem. 
69. In Monzani: op.cit. p. 93­94. 
70. COSTA, Jurandir. op.cit: p.61. 
71. Monzani. op. cit: p. 96­97. In Jurandir Costa. op.cit: idem. 
72. SARTRE, Jean Paul.  In: O amor segundo os filósofos. 2004, p. 173. 
73. COSTA, Jurandir. op.cit: p.74. 
74. Idem. op.cit: p. 62. 
75. Idem. op.cit: p.74. 
76. ROUGEMONT, Denis de. op.cit: p. 92. 
77. Idem. op.cit: p.93. 
78. In: O amor segundo os filósofos. 2004, p.11. 
79. BAUMAN, Zygmunt. Amor líquido: 2004, p.98. 
80. Idem. op.cit: p. 99. 
81. In: O amor segundo os filósofos: p.17. 
82. In: idem, p.18. 
83. Idem: p.21. 
84. LEWIS, C.S. Os quatro amores: 2005, p.168. 
85. ROUGEMONT, Denis de.  op.cit: p.417. 
86. NEVES, Daniela. op. cit: p.102. 
87. Idem. op. cit: ibidem. 
88. Idem. op. cit: p.109. 
89. Idem. op. cit: p.111. 
90. Idem. op. cit: ibidem. 
91. Idem. op. cit: p.114. 
92. Idem. op. cit: p.73. 
93. MENDES, Murilo. A idade do serrote: 1993, p.974. 
94. Idem. op. cit:  p.28. 
95. Idem. op. cit:  p.31. 
96. MEYERHOFF. op.cit: p.2­3. 
97. CASTAGNINO. op.cit: p.28. 
98. ARAÚJO. op.cit: p.85. 
109. Idem. op.cit: ibidem. 
110. Idem. op.cit: p.78. 
111. Idem. op.cit: p.148.



BIBLIOGRAFIA 

DO AUTOR (seleção): 

MENDES, Murilo.  Poemas.  Juiz de Fora: Dias Cardoso, 1930. 

______________.  Tempo e Eternidade.  Porto Alegre: Globo, 1935. 

______________.  A poesia em pânico. Rio de Janeiro: Cooperativa Cultural 
Guanabara, 1938. 

______________.  As Metamorfoses.  Rio de Janeiro: Record, 2002. 

______________.  O Visionário.  Rio de Janeiro: José Olympio, 1941. 

______________.  Mundo Enigma.  Porto Alegre: Globo, 1945. 

ANTOLOGIAS: 

______________.  Poesia  Completa  e  Prosa.  Org.  e  notas  de  Luciana 
Stegagno Pichio.  Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1997. 

______________.  Murilo  Mendes:  poesia.    Org.  por Maria  Lúcia  Aragão. 
Rio de Janeiro: Agir, 1983.



BIBLIOGRAFIA GERAL: 

AGOSTINHO,  Santo.  Confissões.  Trad.  Alex  Marins.  São  Paulo:  Martin 
Claret, 2005. 

ANDRADE,  Mário  de.    A  poesia  em  1930.  In:  Aspectos  da  Literatura 
Brasileira.  São Paulo: Martins, 1943. 

ARAÚJO,  Laís  Corrêa  de.  Murilo  Mendes:  ensaio  crítico,  antologia  e 
correspondência.  São Paulo: Perspectiva, 2000. 

ARRIGUCCI Jr., Davi.  O cacto e as ruínas: a poesia entre outras artes.  São 
Paulo: Duas Cidades;  Ed. 34, 2000. 

ARISTÓTELES.  Retórica  das  paixões.  Trad.  Isis  Borges  B.  da  Fonseca. 
São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

ÁVILA, Affonso (Org).  O Modernismo.  São Paulo: Perspectiva, 2002. 

BARBOSA,  João Alexandre.  A metáfora  crítica.    São Paulo:  Perspectiva, 
1974. 

_______________________.  As  ilusões  da  modernidade:  notas  sobre  a 
historicidade da lírica moderna.  São Paulo: Perspectiva, 1986. 

BARTHES, Roland.  Fragmentos  de um discurso amoroso.  Trad.   Márcia 
Valéria Martinez de Aguiar.  São Paulo:  Martins Fontes, 2003. 

BAUMAN, Zygmunt.  Amor líquido: sobre a fragilidade dos laços humanos. 
Trad. Carlos Alberto Medeiros.  Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2004. 

BENJAMIN, Walter.  Charles Baudelaire:  um lírico no auge do capitalismo. 
Trad.  José  Martins  Barbosa  e  Hemerson  Alves  Baptista.    São  Paulo: 
Brasiliense, 1994. 

________________.  Magia  e  técnica,  arte  e  política.    Trad.  Sérgio  Paulo 
Rouanet.  São Paulo: Brasiliense, 1993. 

BERMAN, Marshall.  Tudo  que  é  sólido  desmancha  no  ar:  a  aventura  da 
modernidade.    Trad.  Carlos  Felipe  Moisés.    São  Paulo:  Companhia  das



Letras, 1986. 

BESSA,  Daniela  Borja.    Quase  memória:  tradição  e  modernidade.    In: 
Memória do presente: ensaios de literatura contemporânea.  MENDES, Lauro 
Belchior. (Org).  Belo Horizonte: UFMG, 2000. 

BOSI,  Alfredo.  História  Concisa  da  Literatura  Brasileira.  São  Paulo: 
Cultrix, 1984. 

____________.  O ser e o tempo da poesia.  São Paulo: Cultrix, 1993. 

BOUSOÑO,  Carlos.  Superrealismo  poético  y  simbolización.    Madrid: 
Gredos, 1979. 

BRADBURY,  Malcom.  O  mundo  moderno:  dez  grandes  escritores.  Trad. 
Paulo Henriques Britto.  São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 

CANDIDO, Antônio.  A educação pela noite e outros ensaios.   São Paulo: 
Ática, 1987. 

________________  &  CASTELLO,  J.  Aderaldo.  Presença  da  Literatura 
Brasileira: modernismo.  São Paulo: DIFEL, 1983, v. III. 

CARDOSO, Sérgio  (Org).  Os sentidos da paixão.    São Paulo: Companhia 
das Letras, 1987. 

CASTAGNINO, Raul.  Tempo  e  expressão  literária.    Trad.  Lui Aparecido 
Caruso. São Paulo: Mestre Jou, 1970. 

CHIAMPI, Irlemar.  (Org).  Fundadores da modernidade.  São Paulo: Ática, 
1991. 

COELHO,  José  Teixeira  Neto.  Moderno  pós  –  moderno.    Porto  Alegre: 
L&PM, 1986. 

COMPAGNON, Antoine.  Os cinco paradoxos da modernidade.  Trad.  Belo 
Horizonte: UFMG, 1996. 

COSTA,  Jurandir  Freire.  Sem  fraude  nem  favor:  estudos  sobre  o  amor 
romântico.  Rio de Janeiro: Rocco, 1998. 

COUTINHO, Afrânio.  Introdução à Literatura no Brasil.   Rio de  Janeiro: 
Livr. São José, 1966. 

DOCTORS, Márcio (Org).  Tempo dos tempos.  Rio de Janeiro: Jorge Zahar 
Ed., 2003. 

FOUCAULT,  Michel.  A  mulher/os  rapazes:  história  da  sexualidade. 
(extraído  da  História  da  Sexualidade  v.3).    Trad. Maria  Theresa  da  Costa



Albuquerque.  Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1997. 

FRANCO, Irene Miranda.  Murilo Mendes: pânico e flor.   Rio de  janeiro: 7 
Letras; Juiz de Fora: Centro de Estudos Murilo Mendes – UFJF, 2002. 

GUIMARÃES,  Júlio  Castañon.  Murilo  Mendes:  a  invenção  do 
contemporâneo.  São Paulo: Brasiliense, 1986. 

LAFETÁ,  João  Luiz.  1930:  a  crítica  e  o  modernismo.    São  Paulo:  Duas 
Cidades; Ed. 34, 2000. 

LEAL,  César.  Dimensões  temporais  na  poesia  e  outros  ensaios:  o  poder 
poético,  crítica  literária,  história  cultural  e  artes  plásticas.    Rio  de  Janeiro: 
Imago, 2005, v.II. 

LEITE, Dante Moreira.  O amor romântico e outros temas.   São Paulo: Ed. 
Nacional, 1979. 

LEWIS,  C.S.  Os  quatro  amores.    Trad.  Paulo Salles.    São  Paulo: Martins 
Fontes, 2005. 

LIMA, Luiz Costa.  Intervenções.  São Paulo: EDUSP, 2002. 

LUCAS, Fábio.  Murilo Mendes: poeta e prosador.  São Paulo: EDUC, 2001. 

MARTINS, Wilson.  O Modernismo.  São Paulo: Cultrix, 1977. v. VI. 

MERQUIOR, José Guilherme.  A pulga parabólica.  In: A astúcia da mimese. 
Rio de Janeiro: José Olympio, 1972. 

________________________.   Murilo  Mendes  ou  a  poética  do  visionário. 
In: Razão do poema.  Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1965. 

________________________.    Notas  para  uma  murilocospia.  In:  Poesia 
completa e prosa.  Rio de Janeiro: Nova Aguiar, 1997, v.I. 

MEYERHOFF, Hans.  O tempo na literatura.  Trad. Myriam Campello.  São 
Paulo: Mcgraw – Hill do Brasil, 1976. 

MONZANI, Luiz Roberto.  Desejo e prazer na Idade Moderna.   Campinas: 
Editora da Unicamp, 1995. 

MOURA, Murilo Marcondes de.  Os  jasmins da  palavra  jamais.  In: BOSI, 
Alfredo. (Org).  Leitura de poesia.  São Paulo: Ática, 1996. 

__________________________.  Murilo Mendes: a poesia como  totalidade. 
São Paulo: Edusp, 1991.



NEVES,  Daniela.  Murilo  Mendes:  o  poeta  das  metamorfoses.    Belo 
Horizonte: PUC Minas, 2001. 

NOGUEIRA, Lucila.    Estranhas  experiências:  atualidade  do  surrealismo no 
Brasil.  In: As marcas da letra: sujeito e escrita na teoria da literatura.  João 
Pessoa: Idéia, 2004. 
NOVAES,  Adauto  (Org).  Tempo  e  história.    São  Paulo:  Companhia  das 
Letras, 1992. 

NUNES, Benedito.  Heidegger ­ Ser e Tempo.   Rio de Janeiro: Jorge Zahar 
Ed., 2002. 

_______________.  O tempo na narrativa.  São Paulo: Ática, 1988. 

_______________.  Passagem  para  o  poético:  filosofia  e  poesia  em 
Heidegger.  São Paulo: Ática, 1992. 

OLIVEIRA,  Vera  Lúcia  de.  Poesia,  mito  e  história  no  Modernismo 
brasileiro.  São Paulo: UNESP, 2002. 

OVÍDIO.  A  arte  de  amar.    Trad.  David  Jardim  Júnior.    Rio  de  Janeiro: 
Tecnoprint, 1983. 

PALACIOS, Pelajo M. (Org).  Tempo e Razão: 1.600 anos das Confissões de 
Agostinho.  São Paulo: Loyola, 2002. 

PASCAL, Blaise.  Pensamentos.    Trad.  Pietro Nasseti.    São  Paulo: Martin 
Claret, 2003. 

PAZ, Octavio.  A dupla chama: amor e erotismo.  Trad. Wladir Dupont.  São 
Paulo: Siciliano, 2001. 

PIETTRE, Bernard.  Filosofia e Ciência do tempo.   Trad. Maria Antônia P. 
Figueiredo.  São Paulo: Edusc, 1997. 

PLATÃO.  Banquete.  Trad. Jean Melville.  São Paulo: Martin Claret, 2002. 

________.  Fedro.  Trad. Alex Marins.  São Paulo: Martin Claret, 2004. 

RAMOS,  Péricles  Eugênio  da  Silva.    Murilo  Mendes.  In:  COUTINHO, 
Afrânio (Org).  A Literatura no Brasil.  Rio de Janeiro: São José, 1959, v.III, 
t.1. 

RIBEIRO, Gilvan Procópio & NEVES, José Alberto Pinho.  Murilo Mendes: 
o visionário.  Juiz de Fora:  EDUFJF, 1997. 

ROUGEMONT,  Denis  de.  A  história  do  amor  no  ocidente.    Trad.  Paulo 
Brandi e Ethel Brandi Cachapuz.  São Paulo: Ediouro, 2003.



SANTIAGO,  Silviano.    A  permanência  do  discurso  da  tradição  no 
modernismo.  In: Nas malhas  da  letra.  São Paulo: Companhia  das Letras, 
1989. 

SCHOEPFLIN,  Maurizio.(Org).  O  amor  segundo  os  filósofos.    Trad. 
Antonio Angonese.  São Paulo: EDUSC, 2004. 
SCHOPENHAUER, Arthur.  Metafísica do amor.  Trad. Pietro Nasseti.  São 
Paulo: Martin Claret, 2002. 

SIMMEL, Georg.  Filosofia do amor.   Trad. Eduardo Brandão.   São Paulo: 
Martins Fontes, 1993. 

SOARES, Ana Claúdia Medeiros.  O  tempo na  obra poética de Waldemar 
Lopes.  Dissertação de Mestrado.  Recife: UFPE, 2005. 

STANGOS, Nikos.  Conceitos da Arte Moderna. Trad. Álvaro Cabral. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1980. 

WHITROW, G.J. O que é  tempo?  : uma visão clássica  sobre a natureza do 
tempo.  Trad. Maria Ignez Duque Estrada.  Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 
2005.


