
 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

Programa de Pós-Graduação em Letras 
Mestrado em Teoria da Literatura 

 
 
 
 
 
 
 

 
Representações do Brasil na poesia rosiana 

 
 

 
 

 

 

 

 

Sávio Roberto Fonseca de Freitas 
 
 
 
 
 
         
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife – Pernambuco 
julho/2006 

 
 

Dissertação de mestrado apresentada ao Programa 
de Pós-Graduação em Letras como um dos 
requisitos para a obtenção do grau de mestre em 
Teoria da Literatura. 
 
Orientadora:Profa.Dra. Luzilá Gonçalves Ferreira 
 



   

 

 

  2 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
Freitas, Sávio Roberto Fonseca de 

 

  Representações do Brasil na poesia rosiana / 
Sávio Roberto Fonseca de Freitas. –  Recife : O Autor, 
2006. 

  135 folhas.  

 

   
 Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de 

Pernambuco. CAC. Letras, 2006. 

 

  
  Inclui bibliografia. 
 

 

 1. Literatura brasileira – Crítica e interpretação. 2. 
Modernismo – Neo-romantismo. I. Título. 

 

         
      869.0(81) CDU (2.ed.) UFPE  
      B869 CDD(22.ed.)         CAC2006- 12  

 
 

 
 
 
 



   

 

 

  3 

 

 

 

 
 
         
 
 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 



   

 

 

  4 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

In memoriam de minha de avó materna, com quem aprendi a nunca 
desistir. 
 
Ao companheiro, amigo e irmão Moisés Bastos Amorim, pelo apoio e 
paciência com que sempre estimulou minha carreira acadêmica e 
agüentou minhas explosões repentinas. 
 
 
À minha mãe, pelo cordão umbilical cortado. 
 
Às amigas Adeilza Monteiro, Loredana Almeida, Sherry Morgana, 
Socorro Almeida, pela amizade fraternal e sincera 



   

 

 

  5 

 

 

 

 

Agradecimentos 
 
 
A Deus, por estar sempre presente em todas as etapas decisivas de 
minha vida; 
 
À Profa.Dra. Luzilá Gonçalves Ferreira, pelas valiosas dicas durante a 
disciplina Teoria da Poesia; pelo orientação segura e sensível no 
momento em que cheguei a não acreditar mais em minha dissertação; 
 
À Profa.Dra. Zuleide Duarte, pelas palavras de carinho nos momentos 
em que estava desmotivado, pelo empréstimo de livros de seu acervo 
particular, pelo incentivo constante, pela orientação pontual no 
momento oportuno; 
 
À Profa.Dra. Piedade de Sá, pelas preciosas intervenções no momento 
da pré-banca; 
 
À Coordenação e ao corpo docente do PPGL desta IES, pela 
consideração e respeito com que sempre me tratou; 
 
A Eraldo, pela constante disponibilidade; 
 
À Sulanita Bandeira, Telma Dutra, Sandra Silva, Socorro Monteiro, 
Maria das Vitórias, Ana Cristina, Lígia Pimenta, Fátima Lima,  pelo 
carinho e motivação; 
 
À Faculdade Sete de Setembro, através dos diretores Jacson Gomes, 
Sérgio Gomes e da secretária acadêmica Selma Monteiro, e a todos os 
meus alunos do curso de Letras, pelo incentivo e respeito ao meu 
trabalho;  
 
À Profa. Marta Mendonça, Liliane Jamir, Lúcia Oliveira, Rosa Pinto, 
Inez Fornari, Cristina Botelho, pelos bons momentos de minha 
graduação na FAFIRE; 
 
À Socorro Almeida, Susana Pereira e Juliana Alpes, amigas de longas 
datas; 
 
 
E a todos os que contribuíram para a realização desta pesquisa. 

 



   

 

 

  6 

 

 

 

 

Resumo 
 
 
 
 

O presente trabalho tem por objetivo estudar as representações do Brasil 

presentes nos poemas do escritor mineiro João Guimarães Rosa. O discurso do 

autor de Grande sertão: veredas refaz uma imagem do Brasil através de temas 

que evidenciam animais, natureza, vida no campo, manifestações culturais 

indígenas e negras, mitos e crendices populares, temáticas que mostram uma 

tentativa da representação do Brasil pelo viés literário. 

O lirismo romântico percorre os textos por meio de um processo de conciliação 

que Rosa mantém com eixos temáticos exaltativos à sua terra, conforme 

colocação de Bosi (1983; p.37). A postura do escritor mineiro também se dá 

pela condição de recusa a uma ideologia de catástrofe que se instaura por 

conta do subdesenvolvimento da nação brasileira, segundo afirmação de 

Antonio Candido (1986; p.142). Também tomamos por subsídio o que Roberto 

Schwarz (1987; p.128) chama de mística terceiro-mundista, fator que evidencia 

o nacionalismo vinculado à temática da tradição popular nos poemas modernos 

do diplomata mineiro. O referido autor considera que a mística terceiro-

mundista permite o surgimento de uma literatura que se volta à temática rural, 

de crendice popular, de preservação dos mitos e lendas folclóricas, dados que 

observamos nos poemas de Guimarães Rosa. A fauna e a flora brasileiras, as 

lendas folclóricas do caboclo d’água e da Iara, e a crença religiosa de tradição 

popular e africana revelam o Brasil cantado pelo poeta mineiro. 

 

 

 

Palavras-chave: Guimarães Rosa; Poesia; Modernismo. 

 



   

 

 

  7 

 

 

 

 

Resumen 
 

 

Esta investigación tiene como objetivo estudiar las representaciones de Brasil 

presentes en los poemas del escritor del estado de Minas Gerais João 

Guimarães Rosa. El discurso del autor de Grande sertão: veredas  presenta una 

imagen de Brasil a través de temas que evidencian animales, naturaleza, la vida 

en el campo, manifestaciones culturales indigenas y negras, mitos y creencias, 

temáticas que enseñan un intento de  representación de Brasil a partir de la 

literatura. 

El lirismo romántico transcurre en los textos a través del proceso de conciliación 

que Rosa mantiene con ejes temáticos que exaltan  su tierra, conforme opinión 

de Bosi (1983; p.37). La postura del escritor también parte de la condición de 

denegacíon a una ideología de catástrofe que se instaura debido al 

subdesarrollo de la nación brasileña, según la afirmación de Antonio Candido 

(1986; p.142). Además, partimos de las ideas de Roberto Schwarz (1987; 

p.128) sobre la mística tercero-mundista, factor que evidencia el nacionalismo 

vinculado a la temática de la tradición popular en los poemas modernos del 

diplomata `mineiro’. El referido autor considera que la mística tercermundista 

permite el surgimiento de una literatura que se involucra a la temática rural, de 

creencia popular, de preservación de los mitos y leyendas folklóricas, datos que 

observamos en los poemas de Guimarães Rosa. La fauna y la flora brasileñas, 

las leyendas folklóricas del caboclo d’água  y de la Iara, y la creencia religiosa 

de tradición popular y africana revelan el Brasil cantado por el poeta ‘mineiro’. 

 

 

 

Palabras-clave: Guimarães Rosa; Poesía; Modernismo. 

 



   

 

 

  8 

 

 

 

Sumário 

 
 

 

 

 

 

Introdução___________________________________________  07 
 

 

1. Pressupostos teórico-metodológicos_____________________  12 
 
 
1.1. Perspectivas culturais e políticas______________________ 14 
1.2. Perspectivas de literatura no Brasil em 1930_____________ 24 
1.3. O social e o literário________________________________  31 
 
2. Guimarães Rosa  e  Magma ____________________________  40 
 
2.1. A estética de  trinta e  Magma ________________________ 42 
2.2. Arte amena; crítica impressionista_____________________ 51 
2.3. O Brasil em Magma________________________________  53 
2.4. A estrutura e a temática da obra______________________  54 
 
3. Animais, campos e brasis rosianos_______________________  61 
 
3.1. Os animais_______________________________________  61 
3.2. A natureza_______________________________________  68 
3.3. Vida no campo____________________________________  74 
3.4. Manifestações culturais negras e indígenas______________ 78 
3.5. Poemeto épico rosinano____________________________ 105 
3.6. A crendice popular no poema rosiano__________________ 120 
 
Conclusão____________________________________________ 128 
Bibliografia___________________________________________ 131 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

 

  9 

 

 

 

 

Introdução 

_______________________________________________________ 

 

  

Desde o lançamento de seu livro de poesias - Magma1 (1936) – 

Guimarães Rosa mantém guardados os versos que o mostram como um poeta 

iniciante e que tem a ambição de ganhar o Concurso de Poesia, promovido pela 

Academia Brasileira de Letras em Novembro do ano da publicação da obra. A 

coletânea de poemas ganha o primeiro lugar isolado e o parecer de Guilherme 

de Almeida enaltece a criatividade e inovação do poeta mineiro que apresenta 

uma poesia telúrica, cuja temática se concentra em elementos que remetem à 

questão da identidade nacional. 

 Na esteira do pensamento do paulista Guilherme de Almeida que afirma 

estar, nos poemas de Guimarães Rosa, viva a beleza de todo o Brasil, 

centralizamos o recorte de nossa apreciação crítica a respeito de Magma. O 

objetivo de nosso estudo é analisar os poemas que possuem um eixo temático 

vinculado a uma estratégia de trazer para o campo estético ( o poema) 

representações do Brasil que o consagram como uma pátria de beleza e 

riquezas relevantes ao canto de um poeta.  

 Também nos utilizamos, principalmente, das colocações de João Luiz 

Lafetá (2000; p.19-21) a respeito dos dois projetos do Modernismo, tendo em 

                                                           
1
 O livro adotado para a análise foi o da 1a edição de 1997, publicada pela editora Nova 

Fronteira. 



   

 

 

  10 

 

 

 

vista que a obra que analisamos se encontra datada no período em que este 

momento estético se localiza em sua segunda fase. O projeto estético é  

marcado pelas modificações operadas na linguagem, fato que estabelece uma 

crítica da velha linguagem pela confrontação com a nova linguagem; e o 

projeto ideológico busca uma expressão artística que revela uma visão de 

mundo nacionalista, consciente de que os valores de nosso país formam a 

literatura brasileira modernista. 

 A sistematização de nossa apreciação crítica, nesse sentido, se dá pela 

contribuição estética e ideológica presente no livro de poemas de Guimarães 

Rosa. 

 Outro dado importante são as poucas intervenções da crítica literária 

brasileira a respeito de nosso corpus de pesquisa. Esse fato se tornou uma 

provocação para a realização de uma análise dos poemas que tomam o Brasil 

como temática central de exaltação do eu-poético que se enuncia nos versos de 

Magma.  O nosso país aparece através da fauna e da flora, do índio, do negro, 

do caboclo, dos mitos folclóricos e da crendice e superstição populares, 

temáticas bem exploradas pelo canto poético rosiano. 

  O único estudo que encontramos, no decorrer de nossa pesquisa, foi o 

trabalho de pós-doutorado da professora  Maria Célia Leonel, Magma: a gênese 

da obra (2000), a respeito da produção em versos de Guimarães Rosa. A 

proposta da pesquisadora paulista é, a partir do conceito de transtextualidade 

de Gérard Genette, que propõe a obra literária com um palimpsesto, reler a 

narrativa rosiana como um manuscrito sob cujo texto se descobre, em alguns 



   

 

 

  11 

 

 

 

casos, a olho desarmado, mas, na maioria das vezes, recorrendo a técnicas 

especiais, à escrita ou às escritas anteriores, ou seja, os poemas do poeta 

mineiro serviram ao mesmo como arquitexto para a sua consagrada narrativa. 

Fato que é bastante questionável, pois a proposta estética e ideológica de um 

eu-poético não é a mesma de um narrador. 

 Maria Célia rastreia contos de Sagarana, como Sarapalha, O burrinho 

pedrês, São Marcos, A hora e a vez de Augusto Matraga, além de outros, tal 

qual um palimpsesto, e identifica vozes do próprio autor que ecoam dos 

poemas da juventude: Maleita, Boiada, Chuva, Reza brava, Gruta de Maquiné, e 

de outros reunidos em Magma. Com o levantamento, a descrição e a análise de 

procedimentos retomados dos poemas do início da produção rosiana, Maria 

Célia amplia a própria teoria genettiana, formulando o conceito de auto- 

intertextualidade, processo de reaproveitamento da escrita anterior, em suas 

palavras, intertextualidade restrita, ou seja, entre textos do mesmo autor. A 

pesquisadora trabalhou a crítica genética, ampliando a teoria genettiana, 

quando criou o conceito de auto-intertextualidade para caracterizar o germe da 

prosa-poema do escritor mineiro. 

 Essa leitura dos poemas de Guimarães Rosa não subsidia a nossa 

proposta de trabalho que é analisar os temas que se referem ao Brasil como 

uma pátria que possui uma riqueza étnico-cultural a ser explorada. Tal postura 

do poeta mineiro é definida pelo resgate que o mesmo faz de uma ideologia 

romântica e de uma estética moderna, o que chamamos, em nosso trabalho, de 

neo-romantismo.  



   

 

 

  12 

 

 

 

 A leitura dos poemas é subsidiada pelas idéias de Alfredo Bosi(1983; 

p.36), no que diz respeito à presença de um processo de conciliação com os 

paradigmas estéticos europeus aceitos pelos povos novos que habitam a 

nação brasileira; pelo esclarecimento que Antonio Candido(1986; p.141) faz 

sobre as perspectivas de arte que norteiam o processo de criação literária 

brasileira: a amena e a catastrófica, que são explicadas no primeiro capítulo 

de nosso trabalho; e , principalmente pelo estratégia de elaboração de uma 

poesia neo-romântica na segunda fase do modernismo brasileiro, conforme 

colocação de Mário de Andrade (2002; p.41) . 

 Outro ponto  explorado em nosso estudo é a questão do nacionalismo e 

da identidade nacional; para isso nos utilizamos dos pensamentos de Antonio 

Candido (1997; p.11-38), de Roberto Schwarz (1987; p. 29-48) e de Darcy 

Ribeiro(1995), entre outros. 

 No que diz respeito ao Romantismo a que Guimarães Rosa recorre, 

utilizamos alguns poemas de poetas românticos e que resgatam esta estética, 

para mostrar que tal fato é uma tendência da poesia da década de trinta. Em 

alguns momentos, recorremos ao contexto histórico da época romântica para 

que nossa análise fosse mais pontual. 

 O nosso estudo também analisa os poemas do autor de Sagarana a 

partir de discussões a respeito das perspectivas culturais, políticas e de arte que 

formaram a estética brasileira de 1930, década em que a coletânea de versos 

foi premiada, por meio de esclarecimentos sobre o julgamento mais 



   

 

 

  13 

 

 

 

impressionista do que analítico do crítico de Guilherme de Almeida diante da 

temática inovadora de Magma. 

 Em suma, optamos por realizar a leitura dos poemas de Guimarães Rosa 

com base no resgate da temática nacional, por nos parecer que tal abordagem 

se configura como uma contribuição à vasta fortuna crítica do autor de Grande 

sertão: veredas, em particular no que concerne a sua poesia. A fortuna crítica 

sobre a narrativa rosiana é por demais extensa, porém nosso estudo se 

direciona a um gênero produzido pelo autor mineiro que é pouco explorado 

pelo fato do desconhecimento do grande público até 1997, ano em que Wilma 

Guimarães Rosa, filha do escritor, resolve publicar a obra. No entanto, em 

nenhum momento, pretendemos colocar a nossa leitura como a única possível 

e sim como mais uma forma de ler e interpretar as travessias e veredas 

sugeridas pelos poemas rosianos.     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

 

  14 

 

 

 

1. Pressupostos teórico-metodológicos 

_____________________________________________________________________________________ 

 

 

 

 

 Analisar os poemas do escritor mineiro, escritos na década de trinta, 

exige uma estratégia de observação  da proposta estética e cultural da década 

de vinte e como é retomada por autores que se encontram em seu processo 

inicial de carreira literária. A ingenuidade do poeta revela  seu desejo de igualar 

o Brasil à Europa, utilizando substratos temáticos e estéticos impostos por uma 

hegemonia política que se firma pela posição de colonizadora:  como o Brasil é 

imaginado pelo eu-lírico rosiano? 

Sabemos que a Semana de Arte Moderna de 1922 tinha o propósito de 

cortar os laços de dependência com os paradigmas estéticos, sociais e culturais 

europeus. O espírito nacionalista  desperta na sociedade paulista a necessidade 

de representar o Brasil através das diversas modalidades artísticas. O 

movimento é mal recebido pela crítica da época por se configurar como um 

momento mais político do que artístico. As interpretações sobre a Semana 

foram as mais diversas e intempestivas como atesta Francisco Alembert 

(1992;p.85).  

Para muitos, as idéias modernistas eram novas demais ou eram loucas 

ou descabidas; para outros, representavam uma abertura sem precedentes 

para a cultura brasileira, fazendo com que o país entrasse no “grande concerto 

das nações”; por outro lado, provocavam o povo brasileiro a entrar em contato 

consigo mesmo, com as suas origens mais profundas. 



   

 

 

  15 

 

 

 

Mário de Andrade (2002:253) considera o movimento modernista 

prenunciador, preparador e sob muitos aspectos o criador de um estado de 

espírito nacional. O progresso da Europa, inspiradora dos ideais estéticos e 

sociais que formaram a sociedade brasileira desde o descobrimento até os dias 

atuais, provoca no povo brasileiro a existência de um espírito novo que o 

estimula a verificar e modelar a inteligência nacional. 

O subdesenvolvimento do Brasil estimula os intelectuais da época a 

mostrar uma identidade fraturada por uma perspectiva ideológica catastrófica 

em relação à condição de dependência cultural. Considerada permissível ao 

diálogo com várias culturas, a nação brasileira não pode ser prisioneira de uma 

hegemonia estética e social que comanda e forma uma literatura tida como 

universal por possuir uma estratégia de representação que dialoga por meio de 

um discurso comum. Discurso que denota também uma dependência dos modi 

miméticos deixados pela Antigüidade Clássica.  

A proposta daqueles intelectuais é mostrar uma estética tão eclética 

como os elementos étnico-culturais que formam a nação brasileira. A cultura de 

nosso país é híbrida por excelência. E como o poeta sempre transforma o real 

em algo que possibilita uma nova leitura de mundo, os modernistas adequaram 

a tradição européia a uma estética que os libertaram de um paradigma fechado 

de literatura. Da mesma forma, os poetas da segunda fase modernista se 

concentraram em outras maneiras de representar o Brasil, foco temático 

sugerido pelos poetas da primeira fase.  

 



   

 

 

  16 

 

 

 

1.1. Perspectivas culturais e políticas 

 

  O termo dependência possui uma nuança de inferioridade, com uma 

carga semântica que revela um certo estigma de menosprezo. Os países que 

foram colonizados pela Europa, trazem esse ranço no que se refere ao ato de 

formular conceitos independentes de identidade. 

 A noção de identidade nacional é muito explorada pelos intelectuais 

modernistas. Há a necessidade de mostrar que a cultura brasileira não é 

escrava dos paradigmas estéticos e ideológicos europeus. Porém, os ideais 

culturais e políticos que norteiam o processo de formação de uma literatura 

puramente brasileira, ainda mantêm laços de subordinação com a cultura 

européia. 

 Alfredo Bosi (1983; p.35) problematiza a questão da nacionalidade por 

meio do conceito de América Latina. Conceito que nasce com base em uma 

oposição: “América: o que não é Europa; Latina: o que não é anglo-saxã, norte 

americana”. Círculos intelectuais formados, desde  os  fins  do  século XIX, 

alimentam  uma  consciência latino-americana  que  é  marcada pela condição 

política de subdesenvolvimento e cultural de dependência. Povos colonizados, 

como o brasileiro, são estigmatizados pela diferença étnica e racial.  

 Darcy Ribeiro (in Alfredo Bosi, 1983; p.36) estabelece uma tipologia que 

esclarece a disparidade existente entre os povos americanos. Desta 

caracterização, duas qualificações são relevantes: os povos-testemunho e os 

povos novos. Os primeiros são herdeiros da cultura pré-colombina, como os 



   

 

 

  17 

 

 

 

mexicanos, os peruanos, os bolivianos, os guatemaltecos; povos que não 

apagam a memória das civilizações de seus maiores, astecas, incas ou maias, 

que os conquistadores menosprezaram e quase destruíram. Os povos-

testemunho mantiveram uma situação de resistência.  Para os mexicanos e 

peruanos, por exemplo, a nação representa um valor que se gestou no 

sofrimento e na violação reiterada, ou seja, o colonizador não consegue apagar 

a memória que formou a identidade destes povos. A cultura dos povos 

invasores  não anula o que foi passado pelos mais velhos através da oralidade, 

assim como acontece em países africanos como Angola, Moçambique, Cabo 

Verde, que não permitiram as imposições culturais e políticas dos colonizadores.   

 Aqueles que Darcy Ribeiro chama de povos novos ( o brasileiro, o 

chileno, o cubano e  o venezuelano),  quase completamente anularam seus 

substratos indígenas e africanos, submetidos que foram por um avassalador 

processo de assimilação cultural. No Brasil, isso se configura esteticamente 

como um processo de conciliação entre o colonizador e a camada social 

colonizada. Vários exemplos são encontrados em nossa literatura, 

principalmente no período romântico, quando a temática a ser explorada pelos 

intelectuais da época é a própria nação.  

Assim, percebemos que os povos-testemunho preservam viva uma 

reação contra o colonizador, o que faz surgir uma ideologia de teor nacionalista, 

enquanto os povos novos, entre os quais o povo brasileiro, geram, por meio de 

um processo de assimilação, uma cultura de conciliação. Tal processo, na 



   

 

 

  18 

 

 

 

literatura brasileira, permite que a nossa cultura seja tão miscigenada quanto o 

nosso povo.  

A questão do teor nacionalista2 é algo de extrema importância para a 

produção de uma literatura que utiliza sua nação como eixo temático de 

exaltação. Esse processo começa na literatura brasileira a partir do 

Romantismo. Antonio Candido (2000; p.112) endossa que a literatura brasileira 

possui dois momentos decisivos que mudam os rumos e vitalizam toda a 

inteligência nacional: O Romantismo, no século XIX (1836-1870) e o 

Modernismo, do século XX (1922-1945). Ambos se inspiram no exemplo 

europeu. O escritor romântico procura superar a influência portuguesa e 

afirmar contra ela a peculiaridade literária do Brasil; o moderno desconhece 

Portugal, o que permite afirmar que a mãe pátria( Portugal) deixa de existir 

para nós, ou seja, a pátria filha (Brasil) é quem se torna o centro das atenções. 

No Modernismo de primeira fase, o apego à nação brasileira se 

apresenta de forma diferente em relação ao Romantismo. No entanto, na 

segunda fase do momento moderno de nossa literatura aparece uma ideologia 

de permanência. Os poetas da década de trinta, como Carlos Drummond de 

Andrade, Jorge de Lima, Guilherme de Almeida, entre outros, vão conservar os 

traços desenvolvidos pela literatura romântica, ou seja, uma literatura satisfeita, 

sem angústia formal, sem rebelião nem abismos, como diz Candido (2000; 

p.122). 

                                                           
2
 Para aprofundar noção de teor nacionalista na literatura brasileira ver Sussekind, Flora.Tal 

Brasil, Qual romance?. Rio de Janeiro: Achiamé; 1984. 



   

 

 

  19 

 

 

 

Eduardo Portella (1975; p.43) nos permite afirmar que tal fato é possível 

porque o processo histórico brasileiro caminha na direção dos seus projetos 

específicos, não é mais admissível uma literatura indiferente ao seu 

condicionamento fático. O autor ainda elenca a década de trinta como a 

empreendedora de uma caminhada no sentido Brasil-Brasil; neste momento, se 

dá o encontro do brasileiro com sua realidade. 

Em trinta, são publicados e premiados os poemas de Guimarães Rosa, 

que também contribuíram para uma fase realista, um realismo natural, 

instintivo, comprometido com as impressões de primeira vista. É o que Flora 

Sussekind (1984; p.36) chama de fidelidade documental à paisagem, à 

realidade e ao caráter nacionais. 

Portella (1975; p.44)  também deixa claro que os homens desta época 

“eram antes homens de ação que de pensamento. Havia a urgência que não se 

harmonizava com a reflexão. Os homens que poderíamos identificar como de 

pensamento estavam também alienados. É certo que de forma diversa da 

República Velha. Estes aderiram às novas formulações políticas européias, 

imaginando com elas poderem resolver a problemática brasileira. Esqueciam-se 

de que estavam recorrendo à matéria igualmente importada, defasada. 

Julgavam que as ideologias, por serem novas na Europa, se aplicavam 

tranqüilamente ao Brasil. Imaginavam aconselháveis à hipótese brasileira, 

soluções engendradas por outras realidades. E este equívoco persiste ainda. 

Esqueceram de que até mesmo nessa época interdependente que vivemos, 

época de integração universal- planetária-, somente nos integramos na medida 



   

 

 

  20 

 

 

 

em que formos nós.” Enquanto não houvesse uma centralização de observação 

em relação ao Brasil, pelas suas particularidades, permanecia uma 

representação literária ingênua por parte de nossos intelectuais, os quais 

tentavam igualar o Brasil a Portugal. 

Encontramos no poema abaixo de Guimarães Rosa um processo estético 

e ideológico que nos permite analisar a condição do poeta que, mesmo 

embebido do processo da construção poética, deixa escapar a temática do 

medo, condição que fez parte durante muitos anos dos povos que foram 

passivos à colonização de vários valores, pois não só foram conquistadas as 

terras do Novo Mundo; as culturas foram anuladas, substituídas por sistema 

político, social e religioso diferente que impediu o colonizado  de se pronunciar 

e resistir diante dos povos do Velho Mundo. Rosa nos mostra que não há mais 

motivo para o medo, a nação é nossa. A literatura rosiana nos faz crer nisso a 

partir de uma perspectiva cósmica. 

 

   Consciência Cósmica 

     

Já não preciso de rir. 

     

Os dedos longos de medo 

   largaram minha fronte. 

   E as vagas do sofrimento me arrastaram 

   para o centro do remoinho da grande força, 

   que agora flui, feroz, dentro e fora de mim... 



   

 

 

  21 

 

 

 

      

   Já não tenho medo de escalar os cimos 

   onde o ar limpo e fino pesa para fora, 

   e nem de deixar escorrer a força dos meus músculos, 

    

e deitar-me na lama, o pensamento opiado... 

deixo que o inevitável dance, ao meu redor, 

   a dança das espadas de todos os momentos. 

   E deveria rir, se me restasse o riso, 

   das tormentas que pouparam as furnas de minha alma, 

   dos desastres que erraram o alvo do meu corpo.. 

   (Rosa, J. Guimarães. Magma, Nova Fronteira; Rio, 1997;p.146) 

 

Consciência Cósmica  é o último poema do livro de poesias de Guimarães 

Rosa.  Os últimos versos do poeta revelam uma insatisfação em relação à 

existência, fato comum ao homem da década de trinta que se vê só, diante de 

sua angústia perante a certeza de sua condição social e política. 

Fábio Lucas (1973; p.18) afirma que os poetas mineiros são mais 

maduros e resistentes a determinados modismos, pois as audácias, os poemas-

piada, as forças arbitrárias, a gratuidade e a desorientação do movimento 

modernista duram muito pouco entre eles. O que fica é o espírito de renovação, 

preocupação com a situação econômica do país, fato que leva os intelectuais 

modernistas a se voltarem, muitas vezes, assim como faz Guimarães Rosa, à 

especulação filosófica. 



   

 

 

  22 

 

 

 

Esta especulação aparece na terceira estrofe do poema acima, quando o 

eu-poético rosiano diz já não ter mais medo de escalar os cimos e nem de 

deixar de escorrer as forças de seus músculos. A preocupação do poeta, nesse 

sentido, é a busca de palavras tensas, de explosões controladas, a construção 

de um poema que atinja a perfeição de parecer uma interminável guerra fria, 

como menciona Fábio Lucas (1973; p.20).  

O medo, para o eu-poético rosiano, é algo que não deve deixar o homem 

vulnerável e sim encorajá-lo para enfrentar as suas mais complicadas 

tormentas. 

Esse mesmo tema é abordado no poema Congresso Internacional do 

Medo de Carlos Drummond de Andrade. O poema não traz a mesma conotação 

de medo existente no poema do também mineiro Guimarães Rosa, mas elenca 

os medos do homem da década de trinta: 

 

  Provisoriamente não cantaremos o amor, 

  que se refugiou mais abaixo dos subterrâneos. 

  Cantaremos o medo, que esteriliza os abraços, 

  não cantaremos o ódio  porque esse não existe, 

  existe apenas o medo, nosso pai e nosso companheiro, 

  o medo grande dos sertões, dos mares, dos desertos 

  o medo dos soldados, o medo das mães, o medo das igrejas, 

  cantaremos o medo dos ditadores, o medo dos democratas, 

  cantaremos o medo da morte e o medo de depois da morte, 

  depois morreremos de medo 



   

 

 

  23 

 

 

 

  e sobre nossos túmulos nascerão flores 

  amarelas e medrosas. 

  (Drummond,Carlos.Disponível em www.carlosdrummond.com.br) 

 

   

O eu-poético acima expressa, logo no início do primeiro verso, como 

crítica à temática dos românticos, o não cantar o amor, mais sim o medo, 

sentimento que torna o ser humano desprotegido, transparente, vulnerável. O 

ódio não aparece em oposição ao amor, pois este existe e aquele não. O medo 

compromete o amor, é pai e companheiro, gera e não se afasta, é 

permanência. Os ditadores e os democratas causam medo porque o confronto 

entre eles gera a morte, o túmulo. Interessante como a aliteração do “s” revela 

um eco sombrio no poema. Da morte nascem as flores amarelas, denotando a 

tristeza do espírito, pois a cor amarela, além de simbolizar a covardia, 

representa a melancolia. 

O subdesenvolvimento do Brasil faz os intelectuais de nossa literatura 

oscilarem por duas formas de consciência em relação ao atraso econômico do 

Brasil. Representantes de nossa literatura vão preferir continuar a proposta dos 

poetas românticos em relação ao medo de se referir à pátria através do 

discurso literário, enquanto outros como Manuel Bandeira, Oswald de Andrade  

e Mário de Andrade vão tomar a política no sentido de instituição que utiliza a 

literatura como espaço de denúncia para mostrar o que categoriza a 

dependência econômica de nosso país. O medo do atraso econômico e das 

conseqüências que o mesmo pode acarretar é o “mal do século” dos modernos. 



   

 

 

  24 

 

 

 

Como atesta Mário de Andrade (2002; p.265-266) os poetas modernistas 

constroem um discurso polêmico que dá um novo sentido à inteligência 

nacional por refletir através do mesmo sobre a realidade brasileira. Nesse 

sentido, o autor de Macunaíma caracteriza a proposta modernista pela fusão de 

três princípios fundamentais: o direito permanente à pesquisa estética ( o que 

permite o resgate constante às estéticas anteriores), a atualização da 

inteligência artística brasileira ( o que pressupõe um hibridismo de correntes de 

pensamento); e a estabilização de uma consciência criadora nacional ( o que é 

chamado pelo autor como consciência coletiva). Esta consciência é plenamente 

observada na produção literária da década de trinta. Até mesmo na coletânea 

de poemas de Guimarães Rosa, poeta que, neste momento, encontra-se em 

seu estado de início de produção literária, percebemos o diálogo com a 

proposta estética moderna de segunda fase. 

Por este motivo, o cosmos, em Consciência Cósmica, parece revelar uma 

visão panorâmica do poeta como uma tentativa de fusão do eu-poético com o 

eu-biográfico. A ausência do riso é uma das marcas da angústia do poeta 

moderno, muito embora a modernidade  dos intelectuais modernistas mostre 

fatos que levam o homem ao riso. A percepção séria sobre os valores sociais e 

políticos que o distanciam de uma posição privilegiada em relação à escalada 

dos cimos é algo que faz com que o poeta mineiro se sobressaia em relação 

aos poetas paulistas. O remoinho presente na primeira estrofe dá movimento à 

posição cíclica do eu-poético rosiano, o poeta mineiro parece girar em torno de 

si mesmo. O estado de predisposição do poeta está subsidiado pela condição 



   

 

 

  25 

 

 

 

romântica do refúgio a si mesmo. É como se uma única estética não mais 

satisfizesse o canto do poeta. 

Tal postura é discrepante quando o eu-poético se faz presente nos 

poemas Iara, Ritmos selvagens, Boiada, Gruta de Maquiné, Maleita, Luar na 

mata, Batuque, Caboclo d’água, No Araguaia. No entanto, em se tratando de 

Guimarães Rosa, mesmo em seu processo inicial de carreira, pode-se dizer que 

há uma intenção em colocar, no final do livro, o poema que melhor revela uma 

postura de insatisfação com sua condição de poeta. Quase todos os poetas de 

nossa literatura ( Manuel Bandeira, Cecília Meireles, Carlos Drummond de 

Andrade, entre outros) escreveram versos que definiam seu processo literário. 

O meta-poema é um recurso estético e a metalinguagem uma estratégia 

discursiva que muitos poetas utilizam para não evidenciar o pacto 

autobiográfico que os escritores mantêm com seus eus. Porém, Guimarães 

Rosa se utiliza desse recurso como poeta que canta o Brasil como brasileiro e 

não como um intelectual que usa sua arte para demonstrar que sua formação 

acadêmica é subsidiada por escolas estrangeiras como a alemã e a francesa, 

por exemplo. A formação européia não faz com que o autor de Tutaméia 

desvalorize as suas raízes que estão bem fincadas em solo brasileiro. Pelo 

contrário, o conhecimento de outras culturas fez com que Guimarães não se  

desviasse das singularidades que revelam um Brasil até então desconhecido 

pelo povo brasileiro. 

 

 



   

 

 

  26 

 

 

 

1.2. Perspectivas de literatura no Brasil em 1930 

 

 Mário Vieira de Melo  (in Candido,1986; p.140) diz que na década de 

trinta havia no Brasil a noção de país novo. Essa idéia produz, em nossa 

literatura, atitudes fundamentais, derivadas da surpresa, do interesse pelo 

exótico, de um certo respeito pelo grandioso. A terra do Monte Pascoal 

despertou a ganância dos colonizadores europeus, que se aproveitaram da 

ingenuidade do povo brasileiro para consumir suas riquezas materiais e impor 

uma nova postura cultural. Antonio Candido (1986; p.142) reforça que, nesta 

década, os regionalistas dão um novo rumo à estratégia de representar o Brasil, 

pois até então, nosso país aparecia na literatura como uma pátria bela, ou seja, 

uma colônia em que havia  referentes naturais e humanos interessantes de 

serem explorados. A tomada de consciência de políticos e economistas em 

relação ao atraso econômico do Brasil vai determinar as características literárias 

no mesmo: a consciência amena de atraso, correspondente à ideologia de país 

novo; e a consciência catastrófica de atraso, referente à noção de país 

subdesenvolvido. 

 A literatura barroca de nosso país é um bom exemplo da consciência 

amena de atraso. Padre Antônio Vieira deixa claro, através do discurso retórico 

presente em seus Sermões, o aconselhamento da transferência da monarquia 

portuguesa para o Brasil. O deslumbramento dos colonizadores diante das 

terras conquistadas foi retomado pelos intelectuais brasileiros, desde o Barroco 

até o Romantismo. A visão admirada dos portugueses é um motivo para os 



   

 

 

  27 

 

 

 

intelectuais de nossa literatura se voltarem para uma reflexão a respeito dos 

elementos de riqueza natural que tornam significativo representar o Brasil na 

literatura. A linguagem literária é construída com base na hipérbole e na 

transformação do exotismo em estado de alma, como afirma Antonio Candido 

(1986; p;141), quando mostra que esta ideologia de exuberância foi favorecida 

pelo Romantismo, movimento estético-literário formado por  características que 

revelam o estado de alienação de nosso povo: “o nosso céu é mais azul; as 

nossas flores mais viçosas; a nossa paisagem mais inspiradora que a de outros 

lugares”; como observamos na Canção do Exílio de Gonçalves Dias, poema que 

segundo o crítico acima, “poderia ter sido assinado por qualquer um de seus 

contemporâneos entre o México e a Terra do Fogo.” 

  Para Antonio Candido, “a idéia de pátria estava então vinculada à 

natureza”, âmbito que se instaura como refúgio para compensar o atraso 

cultural e político. A euforia para representar a pátria a partir da arte literária 

alimentava nossos intelectuais com “promessas divinas de esperança” a ponto 

de predominar no Romantismo brasileiro uma perspectiva amena de arte. Fato 

é que esta perspectiva de arte se torna um perfil de muitos intelectuais nos fins 

do século XVIII até meados do século XIX, chegando também a ser resgatada 

pelos poetas da modernidade que estão em início de carreira, como é caso do 

poeta  Guimarães Rosa. Até porque os poetas da década de trinta tomam como 

sugestão aquilo que é representado pelo viés do revérbero patológico na 

literatura do século XIX, como é o caso da cor da pele nas obras de Machado 

de Assis, José de Alencar e Aloísio de Azevedo. 



   

 

 

  28 

 

 

 

A formação de nossos intelectuais  na época romântica, se deve às novas 

perspectivas culturais e sociais que surgiram na Europa por meio da Alemanha, 

Inglaterra e França. As idéias de Jean-Jacques Rousseau, precursor do 

romantismo, inspiraram o pensamento que se iniciava junto com o século XIX. 

A Revolução Francesa(1789), com seus novos  ideais, contribuiu para o 

aparecimento de sociedades marcadas por novos modelos: formação de 

democracias políticas, revolução industrial, desenvolvimento econômico e 

industrial, novas classes sociais (burguesia), aparecimento de uma cultura de 

massa e de um mercado cultural. 

 O Romantismo já era uma realidade nos países da Europa em 1825 e 

apesar das diferentes características de cada país e de seus representantes 

(Goethe na Alemanha, Byron na Inglaterra e os franceses Chateaubriand,  

Lamartine,  Musset  e Victor Hugo) o movimento vai se solidificar e universalizar 

suas características exportando-as para o Brasil, nação, até então carente de 

uma literatura autóctone. 

 Em nossa literatura, este movimento é inaugurado com a publicação de 

Suspiros poéticos e saudades (1836) de Gonçalves Magalhães. A tradição 

literária européia se torna presente no Romantismo brasileiro através de um 

sentimentalismo exagerado, uma imaginação criadora, um idealismo 

subjetivista, do culto à natureza, da necessidade de evasão, da consciência da 

solidão ( fato que é resgatado por Guimarães Rosa no poema citado 

anteriormente), do senso do mistério, do culto à morte, do refúgio no sonho, 

do exagero das imagens, da volta ao passado (saudosismo), da ânsia de glória, 



   

 

 

  29 

 

 

 

fato que demonstra a não percepção da condição de dependência, da exaltação 

à pátria amada e do sentimentalismo; e, principalmente, por meio do respeito 

ao padrão estético e lingüístico da Europa. Muito embora a inovação romântica 

se faça por meio de uma literatura que se utiliza de uma temática  voltada para 

o nacional. Por exemplo, podemos citar o escritor José de Alencar, com sua 

representação de índio brasileiro(Iracema, Peri), que aparece como metáfora 

de herói nacional. 

 Outros intelectuais desta época como Gonçalves Dias, Álvares de 

Azevêdo, Casimiro de Abreu e Junqueira Freire, para citar apenas os poetas, 

não se dão conta de que o respeito ao paradigma estético e social da 

Alemanha, Inglaterra e França é, como afirma Antonio Candido (2000; p.112), 

uma estratégia para superar a influência portuguesa e afirmar contra ela a 

peculiaridade literária do Brasil. Peculiaridade que nega a influência lusitana se 

vestindo com as pompas germânicas, francesas e inglesas. 

 Silviano Santiago (2004; p.66) deixa claro que o desligamento  da cultura 

portuguesa é apenas outra forma de se alienar, pois assim a prática da 

literatura no Brasil foi-se revestindo duma capa, ou seja, de uma dupla meta 

ideológica;  “nossa literatura tanto configura uma carência sócio-econômica e 

educacional da maioria da população do nosso país quanto define, pelo 

exercício impiedoso da autocrítica, o  grupo  reduzido e singular que tem 

exercido duma forma ou de outra as formas clássicas de mando e 

governabilidade nas nações da América Latina.” 



   

 

 

  30 

 

 

 

 A burguesia, desde a época romântica até os dias atuais, monopoliza a 

cultura e elimina  uma observação das camadas menos privilegiadas para tentar 

transformar nossa literatura em algo que revele uma pátria que é bela pelas 

riquezas de sua terra, esquecendo que o elemento formador de uma literatura 

autóctone é o respeito à identidade cultural em seu processo genético. Nossa 

cultura é fruto de várias outras. É impossível analisar o Brasil, e até mesmo 

transportá-lo para o plano imaginário estético, sem fazer menção aos povos 

formadores de nossa cultura: o índio, o branco e o negro. 

 Silviano Santiago (2004; p.67) ainda mostra que, “na nossa literatura, a 

classe média só toma consciência de sua situação específica, sob a forma da 

desclassificação social.”Boa parte dos intelectuais brasileiros se camuflam 

através da arte que criam, se sentem alienados com sua condição de 

dependência em relação aos países desenvolvidos.  

 O estrangeiro, indivíduo que Silviano toma como presença do 

colonizador, ou seja, o leitor que vem dos países considerados pela posição 

econômica desenvolvidos, busca o que há de exótico em nossa arte, e quando 

aqui chega, encontra uma literatura marcada pelas pompas européias. Se 

observamos os elementos nacionais do romance da  literatura romântica, para 

citar um caso, percebemos que  neles   há  um  índio  estereotipado, 

personagem que, nas obras de Alencar, por exemplo, representam muito mais  

um processo de conciliação com a ideologia do império português do que uma 

forma excêntrica de universalizar os povos que primeiro habitaram a terra do 

pau-brasil. 



   

 

 

  31 

 

 

 

   O estrangeiro, pelo contrário, buscará o índio que se mistura com as 

outras raças, assim como acontece com Macunaíma, o herói sem nenhum 

caráter (1928), rapsódia de Mário de Andrade, onde se faz presente o índio 

negro que se torna louro no decorrer da narrativa, percorre o Brasil , vive na 

selva e em São Paulo ao mesmo tempo, reunindo em si as contradições e os 

dilemas dos brasileiros. É disso que o estrangeiro gosta e não de uma literatura 

que não mostra a sua nação. Silviano Santiago (2004; p. 69) nos chama 

atenção para o fato de que : 

 

 O leitor estrangeiro não quer compreender as razões pelas quais, na 

literatura brasileira, o legítimo quer ser o espúrio a fim de que o espúrio, 

por sua vez,possa ser legítimo. Sua vontade de leitor estrangeiro não 

alicerça  na  vontade do texto literário com tonalidades nacionais. Desta 

quer distância. Ele quer enxergar o Estético na arte e o político na 

Política. Ele quer que o que o texto não quer. Ele deseja o texto que não 

o deseja. Cada  macaco  no  seu galho, como diz o ditado. Não 

compreende que o movimento duplo de  contaminação que se encontra 

na boa literatura brasileira não é  razão  para  lamúrias estetizantes e 

muito menos para críticas pragmáticas. A  contaminação  é antes a 

forma literária pela qual a lucidez se afirma duplamente.   (Grifos 

nossos)   

  

Há, nesse sentido, uma busca pelo estrangeiro da literatura que revela a 

condição de subdesenvolvimento de grande parte da população brasileira. Tal 



   

 

 

  32 

 

 

 

condição se estabelece como uma consciência catastrófica do intelectual 

brasileiro em relação ao atraso político e cultural. Deste modo, boa não é a 

literatura que se concilia com outra, mas aquela que revela sua identidade e 

afirma sua postura estética e social perante as várias nações. Quanto mais 

verossímil melhor. 

 Antonio Candido (1986; p.142)  notifica que o povo brasileiro só toma 

consciência de seu subdesenvolvimento depois da Segunda Guerra Mundial e 

considera que desde o decênio de 1930, período em que é escrito o livro de 

poesias de Guimarães Rosa, há uma mudança de percepção artística, sobretudo 

na ficção regionalista, que pode servir como momento-chave, devido à “sua 

generalidade e persistência.” 

 Os intelectuais da década de trinta, subsidiados pela consciência 

catastrófica de atraso, vão refletir sobre os antigos problemas da estrutura da 

nação brasileira, sobre tensões existentes na sociedade em geral: o ofício do 

escritor será uma função engajada com a política do subdesenvolvimento e 

interessada em recriar um Brasil a partir de suas particularidades temáticas de 

dependência: a fome, a seca, o sertão, a cultura popular, os habitantes da zona 

rural, os mitos e as lendas de cada região, principalmente aqueles contados 

pelos habitantes da zona rural, seja norte, sul, nordeste ou sudeste, pois, sabe-

se que a visão regionalista de alguns intelectuais de nossa literatura não está 

restritamente ligada ao nordeste brasileiro. 



   

 

 

  33 

 

 

 

 Escritores do Nordeste do Brasil, José Américo de Almeida, Raquel de 

Queiróz, José Lins do Rêgo e Graciliano Ramos, denunciam a miséria em que 

vive o homem local, no sertão, na zona canavieira ou nas pequenas cidades.  

 Assim, percebe-se, conforme teorização de Antonio Candido (1986; 

p.142) que o Brasil é representado em nossa literatura a partir de duas 

perspectivas de arte: uma que revela a consciência amena de atraso, 

correspondente à ideologia de país novo, onde há uma estética que mantém 

fortes laços com a tradição européia, desde a forma até o conteúdo mascarado 

pelo encantamento pitoresco; e outra que amadurece a consciência do povo 

brasileiro no que diz respeito à noção catastrófica de atraso, o que faz 

transparecer a condição de subdesenvolvimento de nosso país. 

 Tomando como subsídio estas perspectivas de arte sobre as quais 

podemos perceber o Brasil cantado pelos nossos poetas, analisamos Magma 

(1997).  

 

1.3. O social e o literário 

 

 A representação literária é algo que instiga a preocupação dos 

admiradores da arte literária, desde a antiguidade clássica até os dias atuais. 

Há inúmeros registros que tratam do tema, mas não serão aqui elencados pelo 

fato de ser tema para um novo estudo. O que nos interessa é assumir um 

postura em relação ao conceito tão complexo de representação literária.  



   

 

 

  34 

 

 

 

 Quando Aristóteles (2004; p.43), em sua Poética, estabelece uma 

distinção entre história e poesia, fica bem clara qual é a proposta de um poeta 

em relação ao registro literário. Aliás, o registro tem um valor para a história e 

outro para a poesia (arte literária). Enquanto o historiador se preocupa com um 

determinado fato pelo viés da realidade objetiva, o poeta versifica o fato pelo 

viés mimético e reflexivo.  Ao poeta não cabe expor exatamente o que 

acontece, mas sim o que poderia ter acontecido, o possível, segundo a 

verossimilhança, que nada mais é do que um contrato de relatividade com os 

referentes do mundo real. Os historiadores se limitam às particularidades  dos 

fatos, sem carregar seu discurso com elevada filosofia, condição que permite ao 

poeta se imortalizar através dos versos. O poeta eleva-se por tornar um fato 

simples agradável aos olhos da humanidade, já o historiador limita-se às 

particularidades do fato. 

 Observamos isso, por exemplo, na obra Os sertões, de Euclides da 

Cunha, quando o narrador euclidiano se sobressai em relação ao olhar limitado 

do engenheiro autor da narrativa. Embebido do sentimentalismo literário, o 

escritor constrói um Antônio Conselheiro que se universaliza pela grandiosidade 

de suas profecias, algo que não é tão explorado pelo discurso de um historiador 

que se limita aos detalhes da Guerra de Canudos. A formação científica de 

Euclides não o impede de aprimorar a sua essência de escritor. 

 Jean Cohen (1978; p.22) enfatiza que “ a escritura implica sempre um 

mínimo de esforço e de elaboração, e quando se pensa em escrever, nem que 

seja um simples carta, sempre se visa ao estilo. Toda linguagem escrita tende, 



   

 

 

  35 

 

 

 

por assim dizer, a ser um escrito, e o sentido metafórico da palavra já é 

revelador”. A forma como se escreve, o estilo, é o elemento diferenciador entre 

os produtores de imitação, para usar o termo de Platão (2003; p.85), e os 

outros cientistas. Nesse sentido, retomando o exemplo acima, o que separa o 

engenheiro do escritor é a sensibilidade literária que se revela pela escrita e 

forma de ver o mundo, o que Antoine Compagnon (2003; p.104), quando 

define a mimese aristotélica, chama de representação de ações humanas pela 

linguagem literária. 

 Representar algo não é tão simples quanto parece. Não foi à toa que 

Platão (in Ferreira, 2004; p.1) manteve uma relação de desconfiança com 

relação à permanência dos poetas em sua pólis, mesmo sabendo que eles eram 

seres habitados e possuídos pelo divino, intérpretes dos deuses. Justificativa 

que o discípulo de Sócrates encontrou para considerar o grau tão apurado de 

conhecimento do poeta. 

 Platão (2003; p.84), quando escreve “o mito do céu platônico”, informa 

que “ nenhum poeta jamais cantou, nem cantará a região que se situa acima 

dos  céus”. Só o discurso filosófico é capaz de atingir a plenitude dos céus, pois 

o filósofo sempre diz a verdade. Não há lugar, no mundo das Idéias Eternas, 

locus das realidades inteligíveis, onde a verdade, a sabedoria, a ciência, a 

beleza, o pensamento residem; para as possíveis realidades criadas pelo 

imaginário poético. O imaginário é algo que corrompe a inteligência humana, 

confunde a razão objetiva, condição que Platão contempla para a percepção 

racional de mundo. 



   

 

 

  36 

 

 

 

 O poeta jamais poderia habitar, segundo o desejo de Platão( 2003; 

p.85), o céu da verdade, até porque o poeta não é preocupado com a 

previsibilidade do mundo real, por isso este o recria a partir de uma perspectiva 

estética e ideológica que não é conduzida pela sugestão platônica.  O poeta 

cria, por meio da arte literária,  possibilidades e não se limita a evidências.  

 Nós, reles mortais, submissos às belezas e devaneios provocados pelas 

possibilidades de real sugeridas pelos produtores de imitações, optamos por 

acatar a idéia de Aristóteles (2004; p.30), quando este afirma que “pela 

imitação adquirimos conhecimento, por ela experimentamos o prazer. A prova 

é-nos visivelmente fornecida pelos fatos: objetos reais que não conseguimos 

olhar sem custo, contemplamo-los com satisfação em suas imagens mais 

exatas”. É caso de coisas repugnantes que, quando transfiguradas para o plano 

poético, se tornam agradáveis aos olhos de quem aprecia e analisa o produto 

final.  

 É a partir do conceito de mimese aristotélica que apreciamos os poemas 

de Guimarães Rosa, pois descobrimos, a partir de seus versos, um poeta que 

assimila a sugestão da ideologia romântica, que segundo Antonio Candido 

(1997; p.11) era a celebração da pátria, do indianismo ou indefinível que 

exprimisse o perfil do brasileiro; e renova esta percepção de mundo por meio 

de uma estética explicitamente moderna: neologismos, versos livres, poema em 

prosa, como acontece com o poema Verde de Rosa (1997; p.56): 

  

   Na lâmina azinhavrada 



   

 

 

  37 

 

 

 

   desta água estagnada, 

   entre painés de musgo 

   e corinas de avenca, 

   bolhas espumejam 

   como opalas ocas 

   num veio de turmalina: 

   é uma rã bailarina, 

   que ao se ver feia, toda ruguenta, 

   pulou, raivosa, quebrando o espelho, 

   e foi direta ao fundo, 

   reenfeitar, com mimo, 

   Suas roupas de limo... 

 

 Os versos livres em prosa facilitam a percepção do poético. A rã, animal 

asqueroso e feio, não causa tanto medo quando transfigurada em bailarina. 

Imagem que não nos vem à mente no momento em que este anfíbio se 

encontra no plano da realidade. O tom prosaico do poema aproxima mais o 

receptor do poeta, além do léxico com pouca erudição. O eu-poético rosiano 

torna belo, pela ornamentação da linguagem, o habitat da rã: água estagnada, 

painéis de musgo, cortinas de avenca, veio de turmalina. O espelho que 

aparece no décimo verso torna feia a rã, por conta da lâmina de zinabre que 

encobre a água, impossibilitando o narcisismo desta anfíbia tão excêntrica. 

 São estes efeitos de literariedade que instigam o pensamento dos 

teóricos. A literatura não é algo que se limita ao previsível. Por meio de uma 



   

 

 

  38 

 

 

 

percepção sensível, o poeta mineiro mostra que a poesia está onde a gente 

menos espera. Octavio Paz( 2003; p. 13) entende isso no instante que define a 

poesia como “ conocimiento, salvación, poder, abandono. Operación capaz de 

cambiar al mundo, la actividad poética es revolucionaria por naturaleza; 

ejercicio espiritual, es un método de liberación  interior. La poesia revela este 

mundo; crea otro.” 

 Diante de um poema como o analisado acima, justifica-se o fato de Terry 

Eagleton (2001; p.2) encontrar dificuldades para definir o que é literatura 

enquanto manifestação de linguagem, enquanto outros teóricos  preferem nem 

tentar. Para ele, a literatura “ talvez seja definível não pelo fato de ser ficcional 

ou imaginativa, mas porque emprega a linguagem de forma peculiar”. A 

literatura, nesse sentido, é algo que surpreende pelas peculiaridades de 

representação, como vimos no poema acima de Rosa. 

 Para percebermos os sistemas de representação de um poeta, é 

necessária, a priori, a sensibilidade para com a recepção da obra, só assim, 

como coloca Antoine Compagnon (2003; p.98), “depois do autor e de sua 

intenção, devemos deter-nos nas relações entre a literatura e o mundo”. 

 Nossa leitura dos poemas de Guimarães Rosa não é limitada apenas aos 

aspectos estruturais de seus versos. Seria uma redundância mostrar o que 

tantos  outros críticos já enfatizaram em relação à obra deste escritor mineiro. 

O que mais nos interessa é frisar como os poemas de Rosa revelam a 

percepção estética e ideológica dos famosos poetas da década de trinta, como 



   

 

 

  39 

 

 

 

Manuel Bandeira, Carlos Drummond de Andrade, Mário de Andrade, entre 

outros. 

 O autor de Grande sertão: veredas nos permite descobrir, a partir da 

proposta temática de seus versos, a exaltação deslumbrada de um Brasil que é 

belo pelas suas peculiaridades. Não encontramos, nos poemas de Rosa, o 

consagrado escritor das narrativas dos causos mineiros, mas sim, um poeta em 

seu estágio inicial de carreira, que, assim como os poetas da segunda geração 

moderna, tenta representar o Brasil como algo familiar ao brasileiro. 

 Eduardo Portella (1975; p.38) avaliza que os poetas mineiros ( Carlos 

Drummond, Murilo Mendes, Emílio Moura, Aníbal Machado) eram o que podia 

se  chamar de poetas em prosa, pois “ aperfeiçoavam a utilização da linguagem 

de todo dia, por encontrarem nela a expressão da própria alma brasileira”. É 

isto que notamos nos poemas do também mineiro Guimarães Rosa: o uso de 

uma linguagem que resulta dos ecos do cotidiano. Há, desta forma, uma 

estilização de nossa linguagem coloquial, pois esta sai do plano real para o 

poético, sem floreios de erudição lingüística, como acontece com os poetas  dos 

séculos XVIII e XIX. 

 Os poetas da década de trinta dão um novo ritmo à linguagem literária 

brasileira. Como coloca Octavio Paz (2003; p.117) “ el hombre se vierte em el 

ritmo, cifra de su temporalidad; el ritmo, a su vez, se declara em la imagen; y 

la imagen vuelve al hombre apenas unos labios repiten el poema. Por obra del 

ritmo, repetición creadora, la imagen - haz de sentidos rebeldes a la explicación 

– se abre a la participación. La recitación poética es uma fiesta: uma comunión 



   

 

 

  40 

 

 

 

– y lo que se reparte y recrea en ella es la imagen. El poema se realiza en la 

participación, que no es sino recriación del instante original.” 

 Esta era a proposta de representação dos poetas brasileiros que não 

mais se permitiam assemelhar a estética brasileira à portuguesa. A literatura de 

Portugal foi referência durante os séculos de amadurecimento de nossa 

literatura. Os intelectuais da segunda fase do modernismo não desprezaram o 

que foi ensinado por Portugal, mas se fazia necessário um novo sentido para as 

representações no e sobre o Brasil, então se buscou, conforme Eduardo Portella 

(1975; p. 37) “o personagem brasileiro, o homem brasileiro legítimo da 

paisagem brasileira”, ou seja, o sertanejo, o caboclo, o índio amazonense, 

representações que são observadas nos poemas de Guimarães Rosa.  

 Como Rosa se utiliza dos poemas em prosa, tomamos como conceito de 

representação literária o que Aristóteles (2004; p.83) chama de imitação das 

possibilidades do mundo real, quando o filósofo grego define imitação(mímese) 

como algo que sugere um plano imaginário mais agradável aos olhos de quem 

recepciona a obra literária. É mais interessante ver o Brasil exaltado pelo 

discurso do  poeta do que pelas evidências da realidade objetiva. 

 O aspecto social aparece nos poemas de Guimarães Rosa a partir das 

representações sugeridas pelos intelectuais da década de trinta. Por estar 

inserido neste contexto histórico e social, o autor de Magma adere à proposta 

substancialista dos poetas da segunda fase moderna, como endossa Eduardo 

Portella(1975; p.37), e coloca o homem e o cenário brasileiro como núcleo de 

todas as suas observações de escritor que quer mostrar, por meio de seus 



   

 

 

  41 

 

 

 

poemas, o Brasil ao brasileiro. De tal foco de observação, aparece, nos versos 

rosianos: o índio amazonense e não o colonizado, o vaqueiro, o batuque 

africano e os ritmos selvagens, a crendice popular, além de poemas de cunho 

filosófico e hai-kais.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

 

  42 

 

 

 

2. Guimarães Rosa e Magma 

_______________________________________________ 

 

 

Na década de trinta a literatura brasileira assume uma nova postura 

estética e social no que diz respeito ao contexto literário nacional em décadas 

anteriores. A Semana de Arte Moderna (1922) é considerada um marco na 

formação da literatura brasileira. As vanguardas européias modificam a forma 

de pensar dos intelectuais da época. A abolição de um paradigma estético 

europeu é uma das estratégias tomadas por escritores como Oswald de 

Andrade, Mário de Andrade, Guilherme de Almeida entre outros. 

Os escritores modernos da segunda geração não possuem a mesma 

ideologia dos intelectuais da Semana de Arte Moderna, pois a proposta destes 

era ainda subsidiada pelos ideais europeus (dadaísmo, cubismo, 

expressionismo, surrealismo). Os chamados regionalistas se preocuparam em 

criar uma literatura que representasse o Brasil como país subdesenvolvido, ou 

seja, o cenário explorado pelos artistas desta época é, sobretudo,  o sertão 

brasileiro.  

Segundo Antonio Candido (1986; p.186), até 1930: 

 

   a literatura predominante e mais aceita se ajustava a uma ideo- 

  logia de permanência, representada sobretudo pelo purismo gra- 

  matical, que tendia no limite a cristalizar a língua e adotar como 



   

 

 

  43 

 

 

 

  modelo a literatura portuguesa. Isto correspondia a às expectati- 

  vas oficiais de uma cultura de fachada, feita para ser vista pelos 

  estrangeiros, como era em parte da República Velha.   Ela  tinha 

  encontrado o seu propagandista no Barão do Rio Branco, o  seu  

  modelo no estilo de Rui Barbosa e a sua instituição simbólica na 

  Academia Brasileira de Letras, ainda preponderante no  decênio 

  de 1920 apesar dos ataques dos modernistas (estes  pareciam,  

  então, uma excentricidade transitória). Mas a partir de 1930  a  

  Academia foi-se tornando o que é hoje: um clube de intelectu- 

  ais e similares, sem maior repercussão ou influência no vivo do 

  movimento literário.   

   

 A poesia de Carlos Drummond de Andrade, Manuel Bandeira, Mário de 

Andrade, Jorge de Lima, Agripino Grieco, entre outros, vai se configurar como 

um referencial literário em que se encontra a maior liberdade formal, pois não  

encontramos nos poemas destes escritores a reprodução dos ideais literários 

portugueses. Na ficção, principalmente, como diz Candido (1986; 187) não vai 

existir esta tradição pelo fato de ser a década de trinta o momento das 

literaturas regionais e sua transformação em modalidades expressivas cujo 

âmbito e significado se tornaram nacionais, como se fossem coextensivos à 

própria literatura brasileira. 

 

 

 



   

 

 

  44 

 

 

 

2.1. A estética de trinta e  Magma 

 

 Em 1936, Guimarães Rosa se candidata ao concurso de poesia  da 

Academia Brasileira de Letras, coleta alguns poemas que guardava em sua 

escrivaninha e nomeia a coletânea de Magma.  Essa poesia telúrica ganha o 

primeiro lugar solitário, pois não houve outra colocação devido às outras obras 

apresentarem uma literatura diferente da escrita pelo poeta mineiro. 

 Passada Semana de 22, a crítica literária brasileira esperava uma poesia 

tipicamente nacional, que não revelasse uma estética ainda subsidiada pela 

tradição européia e tão pouco refletisse os revérberos de uma ideologia 

formada pela mesma. Candido e Castello (1979; p.11-12) afirmam que “os 

modernistas de 1922 nunca se consideraram componentes de uma escola 

literária” (fato que justifica a presença de estéticas pretéritas em várias obras 

literárias desta época), nem afirmaram ter seguidores de postulados rigorosos 

em comum. O que os unificava era o desejo de expressão livre e a tendência 

para transmitir, sem os embelezamentos tradicionais do academismo, a emoção 

pessoal e a realidade do país. Por isso, não se cansaram de afirmar que sua 

contribuição maior era “a liberdade de criação e expressão.” 

 Na poesia de Guimarães Rosa, vamos encontrar a contribuição estética 

dos modernistas através do vocabulário opulento, da sintaxe fragmentada, da 

seleção de temas relacionados ao folclore nacional, do regionalismo universal 

que se configura esteticamente através da relação homem e terra como um 



   

 

 

  45 

 

 

 

todo, um organismo que nos transmite as tradições religiosas, sociais e para- 

dialetais da zona rural mineira. 

  Os intelectuais da década de trinta até quarenta e cinco privilegiam, em 

sua literatura, a camada menos favorecida do país. De acordo com Alfredo Bosi 

(1990; p.432): 

as décadas de trinta e quarenta vieram ensinar muitas coisas 

úteis aos nossos escritores; o tenentismo liberal e a política getuliana só 

em parte aboliram o velho mundo, pois se compuseram aos poucos com 

as oligarquias regionais, que rebatizando antigas estruturas partidárias, 

embora acenassem com lemas patrióticos ou populares para o crescente 

operariado e as crescentes classes médias, mantinham impregnadas as 

classes altas com uma ideologia de império. A aristocracia do café, por 

exemplo, patrocinadora da Semana de Arte Moderna, convivia muito 

bem com a nova burguesia industrial dos centros urbanos. O peso da 

tradição não  se  remove  nem  se  abala  com  fórmulas  mais  ou  

menos anárquicas nem com regressões literárias ao inconsciente, mais 

pela vivência sofrida e lúcida das tensões que compõem as estruturas 

materiais e morais do grupo em que se vive. 

  

Nesse sentido, escritores da década de trinta como Graciliano Ramos, 

José Lins do Rêgo, Carlos Drummond de Andrade tinham o Modernismo como 

uma porta aberta para a focalização de um novo Brasil, o qual é identificado 

por uma perspectiva menos deslumbrada. 



   

 

 

  46 

 

 

 

 A ficção regionalista desta década encaminhada pelo realismo de 

intelectuais como Jorge Amado e Érico Veríssimo beneficia-se pela descida à 

linguagem oral, aos brasileirismos e regionalismos léxicos e sintáticos. Assim, 

novas angústias e novos projetos estéticos formam o artista brasileiro e o 

obrigam a se definir na trama do mundo contemporâneo. 

 Guimarães Rosa, em Magma (1936) revela  uma ideologia de conciliação 

com culturas européias, pelo fato de se utilizar da natureza brasileira como 

estratégia de embelezamento de sua literatura. O poema Luar ilustra bem a 

nossa colocação: 

 

     

    De brejo em brejo, 

    os sapos avisam: 

    _ A lua surgiu!... 

 

No alto da noite as estrelinhas piscam, 

    puxando fios, 

    e dançam nos fios 

    cachos de poetas. 

 

    A lua madura 

    Rola, desprendida, 

    por entre  os musgos 

    das nuvens brancas... 



   

 

 

  47 

 

 

 

     

    Quem a colheu, 

    Quem a arrancou 

    do caule longo 

    da Via-Láctea?... 

 

    Desliza solta... 

 

    Se lhe estenderes 

    tuas mãos brancas, 

    ela cairá. 

    (Rosa, 1997; p.26) 

  

 Assim como muitos poetas clássicos e românticos cantaram a lua, o eu-

poético rosiano também canta a sua. A lua é vista pelos sapos como uma deusa 

que é adorada pelos seus fiéis por abrilhantar a natureza. Os sapos são uma 

bela metáfora para mostrar como o homem está distante da luz que dança 

entre os musgos das nuvens brancas e se arrasta no lodo verde dos brejos frios 

e lamacentos. A voz que canta no poema ainda diz que a lua não pode ser 

tocada pelas mãos do outro a quem a voz se dirige, caso contrário, ela cai. Da 

mesma forma que cai o poeta na realidade quando o instante de seu canto 

silencia e a verdade o castiga. 

 Mário de Andrade (2002; p.37) diz que muitos jovens sentem a 

necessidade de escrever poesias e acham que cantar coisas iluminadas (lua, 



   

 

 

  48 

 

 

 

estrelas, aurora) é o bastante para os consagrar como poetas. Ser bom artista 

não é só exaltar o que já se sabe que é belo e sim transformar o exótico, o feio, 

o triste  em atraente. O poeta e crítico ainda denuncia que o verso livre não é 

um tratado de permissão à escritura avulsa de poemas, que se classificam por 

este tipo de texto, por estarem esteticamente organizados em versos. Os 

jovens poetas se aproveitam dessa facilidade aparente, que de fato era uma 

dificuldade a mais, pois, desprovido o poemas dos encantos exteriores de metro 

e rima, fica apenas... o talento, característica dos poetas que se imortalizam 

através das palavras bem ditas, dos versos bem cantados. Ainda é dito pelo 

autor de Macunaíma(1928)  que “o ano de 1930 fica certamente assinalado na 

poesia brasileira pelo aparecimento de quatro livros: Alguma poesia, de Carlos 

Drummond de Andrade, Libertinagem, de Manuel Bandeira; Pássaro Cego, de 

Augusto Frederico Schimidt e Poemas de Murilo Mendes” (p.37). 

 A presença da lua nada mais é do que uma retomada temática da 

tradição literária européia. Salete de Almeida Cara (1998; p.36) não esquece 

que o lirismo romântico conseguiu muitas vezes integrar o eu-poético à 

natureza. O fragmento abaixo do poema Leito de folhas verdes de Gonçalves 

Dias é um bom exemplo: 

    

Brilha lua no céu, brilham estrelas, 

   Correm perfumes no correr da brisa, 

   A cujo influxo mágico respira-se 

   Um quebranto do amor, melhor que a vida!... 

 



   

 

 

  49 

 

 

 

 Os poetas modernos de segunda fase desconstroem esta visão do belo 

quando trazem para este cenário romântico a presença dos sapos, anfíbios que 

tornam desagradável a imagética provocada pela exaltação à lua. É deste 

animal que traz, no fragmento abaixo do poema de Manuel Bandeira, provável 

precursor do momento da produção em versos de Guimarães Rosa,  o discurso 

prenunciador da proposta dos modernistas: 

    

Os sapos  

 

   Enfunando os papos 

   Saem da penumbra, 

   Aos pulos, os sapos. 

   A luz os deslumbra. 

 

   Em ronco que aterra, 

   Berra o sapo-boi: 

   - “ Meu pai foi à guerra!” 

   -“Não foi! – “Foi!’”– “Não foi!” 

 

   O sapo –tanoeiro, 

   Parnasiano aguado, 

   Diz:- “Meu cancioneiro  

   É bem martelado. 

 

   Vede como primo 



   

 

 

  50 

 

 

 

   Em comer os hiatos! 

   Que arte! E nunca rimo 

   Os termos cognatos. 

   O meu verso é bom 

   Frumento sem joio 

   Faço rimas com  

   Consoantes de apoio 

 

Vai por cinqüenta anos 

Que lhes dei a norma: 

Reduzi sem danos 

As formas a forma. 

 

Clame a sapataria 

Em críticas céticas: 

Não há mais poesia, 

Mas há artes poéticas... 

(Bandeira, Manuel. Disponível em www.secrel.com.br/jpoesia) 

 

 De acordo com Câmara Cascudo( 2002; p.620) o sapo é um elemento de 

representação cômica, desde as fábulas de Esopo até os dias atuais. Em ambos 

os poemas, os sapos têm função importante. No poema do poeta mineiro, 

anuncia-se a saída da lua do brejo em que se encontra; nos versos do poeta 

recifense, enfatiza-se a proposta estética dos intelectuais modernistas. Nos dois 

poemas o animal é elemento grotesco que, como diz Bousoño (in Ferreira; 



   

 

 

  51 

 

 

 

p.25) rompe com o psicologicamente esperado, opondo-se ao nosso 

conhecimento da realidade. 

 O sapo tanto é utilizado no poema de Guimarães Rosa como no poema 

de Manuel Bandeira. Só que no poema do poeta recifense, os anfíbios assumem 

uma postura mais política, ligados que estão ao projeto inicial do Modernismo, 

quando dialogam em língua portuguesa sobre o pai que não foi à guerra, 

criticam o parnasiano aguado, filosofam sobre ritmo, rima, norma culta, forma e 

poesia, assumindo, nos versos do autor de Vou-me embora pra Pasárgada, a 

postura ideológica dos poetas modernistas que criticam a censura, o 

comodismo, o lugar-comum das estéticas anteriores. Já nos versos do poeta 

mineiro, encontramos o mesmo anfíbio, só que em situação diferente. O sapo 

surge em um de seus cenários naturais para avisar que a lua surgiu. Enquanto 

no poema de Rosa o feio exalta o belo; no poema de Bandeira, o feio critica 

aquilo que não é mais tão belo como forma de exaltação. 

 Outro tema romântico explorado pelo autor de Estas estórias é a 

saudade. Condição humana que muitas vezes levou o poeta romântico, e mais 

fortemente o ultra-romântico, a permanecer no passado e ver no futuro apenas 

a sua morte. A saudade  é retomada nos versos rosianos como um sentimento 

que faz o eu-poético viver várias situações pela oscilação temporal: 

    

   Saudade 

 

   Saudade de tudo!... 



   

 

 

  52 

 

 

 

    

   Saudade, essencial e orgânica, 

   de horas passadas, 

   que eu podia viver e não vivi!... 

   Saudade de gente que não conheço, 

   de amigos nascidos noutras terras, 

   de almas órfãs e irmãs, 

   de minha gente dispersa, 

   que talvez até hoje ainda espere por mim... 

 

   Saudade triste do passado, 

   saudade gloriosa do futuro, 

   saudade de todos os presentes 

   vividos fora de mim!... 

 

   Pressa!... 

   Ânsia voraz de me fazer em muitos, 

   Fome angustiosa da fusão de tudo, 

   sede da volta final 

   da grande experiência: 

   uma só alma em um só corpo, 

   uma só alma-corpo, 

   um só, 

   um!... 

   Como quem fecha numa gota 



   

 

 

  53 

 

 

 

   O Oceano, 

   Afogado no fundo de si mesmo... 

   (Rosa, 1997; p.132-133) 

 

Este poema de Guimarães nos fez compreender o que é resgatar, no 

passado, o útil para o presente. Toda concepção ideológica do poema é 

romântica pelo próprio eixo temático que dá unidade ao versos, no entanto, a 

estética do poeta revela o que ele aprendeu com os escritores consagrados da 

década de trinta, ou seja, produzir uma  poesia liberta, que demonstra a 

difusão da estética modernista, como atesta Antonio Candido (1986; p.186). 

Fica claro que o poeta da cidade de Cordisburgo é considerado um poeta 

que se apresenta à Academia Brasileira de Letras com uma escrita simples que 

marca sua juventude como intelectual e poeta.  A poesia do autor é premiada 

devido ao encontro de Guilherme de Almeida com uma estética que revela uma 

tentativa de aproximação com os consagrados escritores desse momento em 

relação à estética presente nos versos rosianos, fato que mostra não o avanço, 

mas uma tentativa de similaridade estética e conteudística entre a obra do 

poeta  mineiro e  a dos poetas apreciados pela crítica brasileira do momento. 

 

2.2. Arte amena; crítica impressionista 

 

Apesar da década de trinta ser considerado por Antonio Candido e Aderaldo 

Castello (1979: p.8) como data-chave para acontecimentos que  provocaram a 



   

 

 

  54 

 

 

 

grande crise econômica mundial, aberta em 1929, motivando um decênio de 

depressão; a poesia de Guimarães Rosa é avaliada por Guilherme de Almeida 

(in Rosa, 1997; p.6) como: 

 

“ Nativa, espontânea, legítima, saída da terra com uma   naturalidade 

livre  de vegetal em ascensão, Magma é poesia centrífuga, 

universalizadora,  capaz  de dar ao resto do mundo uma síntese perfeita 

do que temos e somos. Há aí vivo de beleza todo o Brasil: a sua terra, a 

sua gente, a sua alma, o seu bem e seu mal. Aí estão “Iara”, os “ 

Ritmos Selvagens”, a “Boiada”, “Gruta de  Maquiné”,a “ Maleita”, o “ 

Luar na mata”, o “Batuque”, o “Caboclo d´água”, e, principalmente, 

aquela “Resposta”, que é, sem dúvida, uma das mais espantosamente 

verdadeiras e doloridas páginas da nossa literatura; e todos os quatro 

poemas de “No Araguaia”, uma quase epopéia na sua  verde  

simplicidade  de  água  e vegetal. E ao lado disso, as mais finas  

emoções  líricas,  como,  por  exemplo,“Elegia” e “Ausência”. 

 

 O fragmento acima do parecer do também poeta Guilherme de Almeida, 

mostra-nos quão impressionista é o julgamento feito pelo escritor paulista, 

principalmente através dos adjetivos “centrífuga, universalizadora, capaz de dar 

ao resto do mundo tudo o que temos e somos”, os quais revelam a tamanha 

pretensão do poeta em afirmar que os intelectuais de nossa literatura mantêm 

uma necessidade de provar que a literatura brasileira pode contribuir para a 

formação de outras literaturas, já que, desde o nosso Romantismo, mantiveram 



   

 

 

  55 

 

 

 

um laço bem atado com as culturas do outro lado do oceano ( Portugal, França, 

Alemanha, Itália, e até do Japão). Logo, adiantamos que inútil é buscar na 

poesia de Guimarães Rosa, o escritor de obras como Corpo de baile ( ciclo 

novelesco de 1956), Grande sertão: Veredas (1956), Primeiras Estórias (1962). 

O que há de semelhante, em alguns poemas,  é  uma  temática  voltada  ao   

ambiente  rural  mineiro,    fato  que  se condensa na narrativa rosiana através 

da transformação dos causos mineiros em ficção. 

  A análise que mais adiante é feita evidencia que o eu-poético rosiano 

está muito mais preocupado em confirmar a contribuição literária assinalada 

por Guilherme de Almeida em seu parecer, do que, através da poesia, 

representar o Brasil pelos temas que o tornam um país subdesenvolvido, como 

fazem os regionalistas de trinta. O que aparece nos poemas rosianos são 

exaltações de temas peculiares ao Brasil. Assim como o faz Carlos Drummond 

de Andrade, conterrâneo do poeta da cidade de Cordisburgo. 

 

2.3. O Brasil em Magma     

 

 Guimarães Rosa imagina em Magma um Brasil que é rico pelas lendas 

folclóricas, pela fauna e flora exuberantes, pela mistura de raças que 

categorizam nossa heterogeneidade cultural. O sujeito que se enuncia nestes 

versos reflete a fuga que o eu mantém de sua situação atual e a busca do 

mesmo para um plano imaginário que se constrói esteticamente com 

metáforas, sinestesias, exagero cromático e realidades fraturadas pela 



   

 

 

  56 

 

 

 

insatisfação que o eu-poético revela diante do caráter de mudança social 

provocado pela modernidade tardia. 

 Optamos por analisar os poemas em simultaneidade com alguns 

fundamentos teóricos que explanamos anteriormente, a fim de que fique claro 

o exame dos elementos estéticos e sociais que se escondem por trás do desejo 

de Guimarães Rosa escrever uma poesia, considerada por muitos, como 

autêntica e essencialmente brasileira.  

 Para tanto, selecionamos os poemas que, de uma forma ou de outra, 

apresentam uma temática voltada para o Brasil, que é visto sob uma ótica 

romântica, idealizado, portanto, pela sua beleza natural,  pelas raças que 

formam o mameluco(o branco, o índio e o negro), pelo cromatismo que se 

configura como uma estratégia de mostrar a coloração tropical de nossa nação,  

pelo canto angustiado e denunciador de um sentimentalismo exagerado em 

relação à condição de ser poeta. 

 

2.4. A estrutura e a temática da obra 

  

 A estética presente nos versos rosianos oscila entre o tradicional e o  

moderno. Há o verso livre; uma sintaxe mais coloquial do que erudita; a 

ausência de rimas perfeitas, o que denota um labor mais condensado por meio 

das palavras; uma temática  voltada para o popular, principalmente quando o 

eu-poético canta especificamente a sua terra. 



   

 

 

  57 

 

 

 

 O primeiro contato com a poesia de Guimarães nos permite notar as 

dúvidas e as inquietações do ser humano face aos seus enigmáticos destinos. 

Rosa faz surgir uma voz poética preocupada em viajar por muitas literaturas 

para, quem sabe, construir algo totalmente seu. Como afirma Eduardo 

Lourenço (2001; p.207-219): 

  

Guimarães Rosa desce ao porão do Brasil como língua, e nessa 

descida atravessa as camadas da fala, os tempos de uma língua que se 

reinventa para poetizar memórias de um passado aparentemente morto, 

e que é simplesmente a língua portuguesa, sem sujeito e com todos os 

sujeitos. Como quem brinca, ele põe e repõe não apenas o imaginário 

brasileiro, mas também o lusófono, na hora zero, alfa, ômega de uma 

história que só existe porque alguém sonha e conta para os outros. 

  

Há em Guimarães Rosa, o desejo de dizer algo sobre a sua terra, mesmo 

que o canto seja subsidiado pelo viés da admiração, de um patriotismo que se 

cobre com outras bandeiras. Em Gruta de Maquiné ( Rosa, 1997: 35-37), 

viajamos ao som de uma voz que nos chama para a gruta de Ali-Babá, instante 

de alta sublimação do poeta da cidade de Cordisburgo em relação à visão 

prévia que nos oferece da verdadeira gruta. Da simplicidade daquele espaço 

geográfico, somos lançados através da imaginação do poeta numa gruta 

fantástica, que se confunde com as das fábulas infantis. Guimarães nos conduz 

numa viagem incansável pelas literaturas ocidentais e orientais, transformando 



   

 

 

  58 

 

 

 

o ambiente grutesco menos numa representação daquela caverna de Minas 

Gerais do que num espaço de ingenuidade e poesia.  

 Borges e Calvino (in: Nestrovsk; 1996; p.72-73) nos fazem crer que a 

viagem do poeta é possível, pois “o espaço geográfico torna-se um parâmetro 

predileto, conquanto pouco preciso, para as representações literárias”. A 

geografia não se deixa reproduzir com facilidade; entre o elementar e o infinito 

as imagens espaciais propostas por Guimarães Rosa se apresentam como 

elegantes, sedutores, inconsoláveis labirintos, ou cavernas tanto mais 

verdadeiras quanto mais invisíveis. O poeta mineiro se coloca na condição de 

homo viator. A viagem é algo que marca o imaginário aguçado do iniciante 

poeta: a pátria é o leitmotiv para tal fruição literária. 

 

    A gruta de Ali-babá ainda existe 

    Graças a Deus, ainda existia, 

    Quando eu disse: 

    _Abre-te, Sésamo! 

    Na fralda da serra, 

    e fui entrando, deixando cá fora 

    também o sol, a meio céu, querendo 

    entrar... 

 

    Bafio quaternário. O preto 

    da imensa noite, anterior ao mundo, 

    com pesadelos agachados 



   

 

 

  59 

 

 

 

    e pavores dormindo pelos cantos 

    enrolados nas caldas da gelatina fria, 

     

vem comprimir o peito e os olhos. 

    E ao acendermos as velas e as lanternas, 

    a treva se retrai, como um enorme corvo, 

    das paredes paleozóicas, 

    salitradas. 

    Subterrâneos de Poe, salões de Xerazade, 

    calabouços, algares, subcavernas, 

    masmorras de Luis XI, respiradouros 

    do centro da terra, 

    buracos negros, onde as pedras jogadas 

    não encontram fundo, como pesadelos 

    de um metafísico... 

    Flores de pedra, 

    cachoeiras de pedra, 

    moitas e sarças de pedra, 

    e sonhos d´água, congelados em calcário 

    Andares superpostos, hieróglifos, colunas, 

    estalagmites subindo  

    para estalactites, 

    marulhos gotejando de pontas rendilhadas 

    _ Plein!... ritmos do Infinito... 

    _Plein! ... é séculos medidos por milímetros 



   

 

 

  60 

 

 

 

    Não falemos, que as nossas vozes, baças, 

    recuam  espavoridas 

    das galerias ressumantes, das reentrânceas 

    de um monstruoso caracol... 

    Rastros de ursos apeleus e trogloditas, 

    candelabros rochosos, 

    lustres pendentes de ogivas, 

    e a visão de Lund, sorrindo, sonhando 

    com fâmures de homens primitivos, 

    com megatérios e megalodontes... 

    Mas é preciso sair. Já é hora 

    da noite deslizar para fora da furna, 

    e subir, desenrolado as voltas 

    do píton ciclópico, 

    para encaixar todos os anéis, na altura, 

     

com milhões de escamas fosforecendo 

    e o enorme olho frio vigiando... 

    (Rosa, 1997; p.35-36) 

 

 O poema nos transporta do locus proposto pelo eu-poético no título do 

poema, levando-nos a crer que a imagem que poeta exalta não é a mesma 

pensada pelo leitor ingênuo, pois percebe-se a sublimação a cada instante 

iluminado pelos rápidos focos de luz. A gruta cantada pelo poeta mineiro é 

quase a caverna platoniana pelo avesso, a escuridão( presente nas trevas que 



   

 

 

  61 

 

 

 

escurecem a segunda estrofe) sugere e não limita o conhecimento. Os focos de 

luz são os instantes de poesia que nos reportam a um diálogo com a literatura 

universal ( Lund, Poe, Xerazade).  A gruta é uma espécie de portal mágico para 

o imaginário, âmbito da ingenuidade, condição para que a mímese atue. 

 A condição moderna do poeta em questão nos leva a concordar com 

Fábio Lucas( 1973: 82) no que diz respeito ao fazer literário da modernidade. 

Segundo o crítico, há duas instâncias: “uma nos mostra a poesia social, outra a 

sedução pelo experimentalismo; a primeira ameaça a rotina e a segunda, a 

inocuidade.” 

 Guimarães Rosa cria uma voz seduzida pela literatura universal como 

estratégia estética de conciliar sua arte com um mundo, fato que podemos 

definir como pretensioso para um poeta que ainda engatinha em versos. A 

pátria é percebida de maneira fraturada pelo mineiro que substitui sua nação 

por uma mundo imaginário, onde outros mundos existem para explicar o dele. 

 Allen Tate (in: Lima, 2002; p.623) diria que o autor de Corpo de 

Baile(1956) chega a um estágio de tensão pessoal no qual a noção de que se 

escreve algo para uma leitor é perdida; o poeta lê a si mesmo através da 

poesia. Os limites da poesia são ultrapassados, ou seja, a poesia não comunga 

mais com uma causa política porque o sistema não agrada; a cidade natal é 

substituída por desabafos ou lugares que extrapolam os limites do locus 

geográfico real e possível ( as metáforas são transpostas : A Gruta de Maquiné 

é a de Ali-Babá, por exemplo); não há mais diálogo com o leitor, pelo fato de as 

coisas terem perdido o sentido, nem tampouco há uma conciliação com as 



   

 

 

  62 

 

 

 

camadas sociais privilegiadas porque o eu-poético moderno se faz intimista e 

não mais categórico, o que o torna de fácil identificação. 

 O discurso do poeta nos faz lembrar o pensamento  de Adorno (2002; 

p.59) sobre a voz que narra algo para si. A visão totalizante perde toda a razão 

de ser, por isso o escritor moderno se volta para si mesmo e tenta se analisar, 

como fazem os poetas ultra-românticos, focalizando o mundo pelo próprio 

umbigo ( egocentrismo mal resolvido). O que Adorno não percebeu é que tanto 

o poeta como o narrador se sentem fraturados e precisam se reificar pela auto-

análise: metapoesia e monólogo interior, respectivamente. 

 Guimarães, nesse sentido, mantém a auto-análise através dos elementos 

que compõem sua identidade nacional: o negro, o índio, as lendas, as águas 

mineiras, a gruta (como observamos anteriormente), os pássaros, etc. 

 Muitos aspectos que evidenciam o imaginário mineiro são exaltados pelo 

diplomata de Cordisburgo como estratégia para não se desterrar. Há, portanto, 

em Magma uma visão panorâmica da urbe mineira iluminada pela modernidade 

que se instaura como uma porta aberta à exposição de fraturas ideológicas, 

sociais e estéticas. 

De acordo com Leonel( 2000; p.77) a coletânea de poesia do autor de 

Sagarana está dividida em blocos de acordo com a temática: animais, natureza, 

vida no campo, manifestações culturais negras e indígenas  e  temas  filosóficos  

os quais não serão expostos em nossa análise, pois o nosso estudo só se 

direciona àqueles poemas que focalizam o imaginário nacional e rural, as quatro 

primeiras temáticas, portanto. 



   

 

 

  63 

 

 

 

3. Animais, campos e  brasis rosianos 

_______________________________________________ 

 

 Os poemas de Guimarães Rosa revelam um Brasil vasto: animais, 

natureza, vida no campo, manifestações culturais e indígenas, mitos e crendices 

são alguns dos focos em que o eu-poético rosiano se centraliza para imaginar 

uma nação que se mostra por sua riqueza natural e cultural.  

 A nossa nação é vista pelo cantar rosiano de uma perspectiva 

panorâmica. O poeta explora ao máximo os elementos temáticos que se voltam 

ao objetivo de apresentar o Brasil ao brasileiro, como pontua Eduardo Portella 

(1975; p. 45).  

 

3.1. Os animais 

 

Vários estudos biográficos sobre o autor denunciam o amor que o 

médico mineiro possuía pelos animais. Por este motivo, o bestiário rosiano é 

muito bem tratado em sua literatura, o burrinho pedrês é apenas uma síntese 

desta afeição. 

Em Magma (1997) vários animais são chamados  para o canto de 

exaltação de Guimarães Rosa: Boiada ( Rosa, 1997; p.28), Luar (Rosa, 1997; 

p.26); Caranguejo (Rosa, 1997; p.42), Azul (Rosa, 1997; p.57); Meu papagaio 

(Rosa, 1997; p.86), A aranha (Rosa, 1997; p.101); Madrigal (Rosa, 1997; 

p.116) e Cágado (Rosa, 1997; p.126). Poemas considerados por Maria Célia 



   

 

 

  64 

 

 

 

Leonel (2000: 78) não um grande exemplo de poesia, mas boas associações 

entre sons e significados. 

Dos poemas que assinalamos  o que  melhor projeta o cenário mineiro é 

Boiada. 

 

    _ Eh boi!... Eh...boi! 

    É gado magro,  

    é gado bravo, 

    que vem do sertão. 

    E os cascos pesados, 

    atropelados, 

    vão martelando o chão 

    na soltura sem fim do Chapadão do Urucuia...  

   

    _ “ Boiada boa!...” 

    ancas cavadas, 

    costelas à mostra, 

    chifres pontudos de curraleiros, 

    tinir de argolas de bois carreiros, 

    sol de fornalha... poeira vermelha... 

    Úberes murchos, 

    corcovas rombas, 

    berros, mugidos, 

    bafagem suada, 

    sangue de ferroadas, 



   

 

 

  65 

 

 

 

    muita bicheira... 

    _ “Que sol!... Que poeira!...” 

 

    E a manada corre, 

    cangotes baixos, 

    focinhos em baba, 

    sacolejando ossos e couros, 

    num tropel de trovão... 

    _ “ Boiada boa!” 

 

    _ Galopa, Joaquim, 

    que o gado estoura 

    por esse Goiás afora!... 

    Enterra a espora!...” 

    _ “ Que sol!... Que poeira!” 

    barbelas moles, 

    lombos selados, 

    cachaços brutos, 

    _ “ Eh caracu mocho, como berra feio!” 

    _ “ Eh boi!... Eh boi!...” 

 

    Golpes de raspa, 

    refugos tontos, cornadas doídas, 

    gado selvagem, gado sem ferro... 

    _ “ Olha a vaca malhada 



   

 

 

  66 

 

 

 

    investindo os outros!... 

    Ferra a vara, Raimundo!...” 

    _ “Que terra brava!...” 

    _ “ Que sol!... Que poeira!...” 

 

    Cacundas ondulantes, 

    desabaladas, 

    como as águas de um rio... 

    _ “ Eh boi!... Eh boi!... 

    Novilhos rajados, 

    garrotes mateiros, 

    zebus enormes, 

    vacas turinas, 

    cheiro de curral... 

    _ “ Corre, Zé Grande cercar o boi preto 

    que esparramou!...” 

    _ “ Olha o bicho atacando!... 

    Olha o bicho crescendo na vara!... 

    Firma na vara, mulato bom!...” 

    _  “ Põe pra lá, marrueiro!...” 

    _ “ Verga e não quebra, 

    que é de pau-d’arco da beira d’água, 

    Seu Coronel!...” 

    _ “ Boiada boa!...” 

    O gado rola cansado,  



   

 

 

  67 

 

 

 

    e a trovoada trota 

    do fundo do chão... 

 

    _ Ó João Nanico, por que canta assim?... 

    Tem aumentado seu gado miúdo?...” 

    _ “ Gabarro e peste mataram tudo...”  

    _ “ Está pensando será na crioula?...” 

    _ “ Fugiu, que tempo, foi para Bahia, 

    por esse mundão de Deus...” 

    _ “ Está lembrando então de seu filho?...” 

    _ “ Morreu no eito, já faz um ano, 

    picado de urutu...” 

 

    _ Então, João Nanico, 

    por que canta assim?!...” 

    _ “ Ai, patrão, que a vida é uma boiada 

    e a gente canta para ir tocando os bois...” 

    _ “Ó João Nanico, mineiro velho, 

    quer vir comigo pro Paracatu?!...” 

    _ “ O gado é bravo? ...A pinga é boa?!... 

    Ai, Patrãozinho, vamos embora, 

    vamos embora pro Paracatu!...” 

 

  



   

 

 

  68 

 

 

 

 O boi é um animal muito representado pelos escritores que se 

concentram no cenário rural brasileiro. Ele conduz os vaqueiros para as 

descobertas no sertão, faz parte do imaginário místico daqueles que não foram 

atingidos pelo avanço do progresso, como teoriza Roberto Schwarz (1986; 

p.128). A ingenuidade deste povo que guia os bois e é guiado por eles é um 

dos fatos que fazem rica a cultura popular.  

 A presença da oralidade é muito forte nos versos rosianos acima. A  

temática da boiada que é conduzida pelo sertão mineiro é algo que  leva o eu-

poético rosiano a privilegiar, na construção desses  versos,  diálogos que tratam 

de estórias de doença e morte, algo que é comum à zona rural de todo o nosso 

país. Guimarães Rosa não foge desta tradição oral porque, como intelectual, o 

escritor era insatisfeito em relação ao conhecimento, ou seja, era um socrático 

moderno, quanto mais sabia, tinha certeza de que ainda havia muito a ser 

descoberto. Os poemas de Magma nos revelam este eu-poétco curioso, 

insatisfeito e sempre disposto a reproduzir fatos possíveis ou  abstrações 

histórico-geográficas que se situam no âmbito do imaginário maravilhoso e 

sobrenatural que trazem para o plano da poesia, narrativas extraordinárias, 

fictícias, acima das misérias cotidianas, para usar termo do Cascudo (2002; 

p.334). 

 O eu-poético rosiano, neste poema, representa bem melhor o imaginário  

do animalesco do que os poemas analisados por Maria Célia Leonel(2000:78). A 

boiada magra que desce o chapadão do Urucuia ilustra com mais 

verossimilhança o cenário mineiro, pois animais como a aranha, o cágado, a 



   

 

 

  69 

 

 

 

vanessa, o besouro, a águia, entre outros também exaltados pelo poeta 

mineiro, apenas registram um possível diálogo autobiográfico, tendo em vista 

que Guimarães possuía profunda admiração pela fauna e flora brasileira, o que 

se condensa na temática bestiária como uma poesia de exaltação à natureza, 

ou seja, o Brasil, nesta instância, se revela, na poética rosiana, como locus 

imaginado pelo que possui de mais belo: a natureza embeleza o que a condição 

social omite. O poema acima, neste sentido, embeleza o que o progresso social 

e político não modificou: o gado é magro, as costelas estão à mostra, o sol é 

quente, a poeira é alta, a terra é brava, o gabarro e a peste matam o gado. 

 Roberto Schwarz(1987: 128) coloca que “a mística terceiro-mundista 

encobre o conflito de classes e traz uma visão ingênua, herdeira dos aspectos 

retrógrados do nacionalismo”, os quais compõem o cenário brasileiro cantado 

pelos boêmios do nosso romantismo. Nesse sentido, os outros poemas que 

possuem uma temática voltada para os animais cantados por tal concepção 

estética, representam a nação brasileira por uma concepção amena ou débil de 

arte, de acordo com colocação de Candido (1986; p.141). 

 Além do que, o autor de Sagarana(1956) tinha a preocupação de 

registrar informações sobre os mais variados assuntos e também conhecê-los 

em maior e menor profundidade; o interesse de anotar a forma e nomear os 

objetos. Há um processo intenso de elaboração que precede a feitura dos 

textos.  O escritor se subsidiou em tal condição amena de representação pelo 

fato de ser um poeta iniciante. Quase toda a sua obra é fruto de reescrituras e 



   

 

 

  70 

 

 

 

releituras de obras da literatura universal, de termos ligados à diversidade da 

fauna e flora brasileiras, e de termos do cânone filosófico. 

   

3.2. A natureza 

 

Sendo subsidiado por tal concepção de produção literária, Guimarães 

Rosa resgata a estética e ideologia românticas para cantar a beleza da natureza 

do Brasil, assim como todo poeta romântico que exalta as riquezas de sua 

nação. 

 Affonso Ávila (1994; p.46-55) mostra que o artista romântico se 

impregna de uma forte carga afetiva revestida por uma capa retórica quase 

sempre ingênua, impressionista e generosa quanto ao aspecto de sugerir mais 

do que se instaurar como estética de contemplação de uma legítima identidade. 

 O avanço tecnológico nos faz ver a natureza de outra forma: parece que 

o progresso aliena o homem moderno de tal maneira que este tenta se 

refugiar, como os artistas românticos, na fugacidade do tempo, no século que é 

passado. Para aqueles poetas que vivem as várias revoluções estéticas e sociais 

do século XX, o qual tem como objetivo principal ter uma resposta para todas 

as perguntas feitas pela humanidade através da ciência. A causa da alienação 

se faz, portanto, pela consciência de que sempre haverá perguntas sem 

respostas e o homem sempre recorrerá a uma instância divina. 

 O homem, também poeta, atônito, não se dá conta de que sem a 

inteligência humana a ciência não avança, as máquinas das várias indústrias, 



   

 

 

  71 

 

 

 

principalmente da cultural, não podem funcionar eximidas da criatividade que é 

peculiar à racionalidade humana. É por este motivo que os poetas que cantam 

o sertão, ambiente de moradia das camadas menos privilegiadas, revelam a 

ingenuidade romântica com mais evidência. 

 

Na Mantiqueira 

 

Por entre as ameias da cordilheira 

dormida, 

a lua se esgueira, 

como um lótus branco, 

na serra de dorso de um crocodilo, 

brincando de esconder. 

 

Dá para o alto um arranco, 

repentino, 

de balão sem lastro. 

E sobe, mais clara que as outras luas, 

quase um sol frio, 

redonda, esvaindo-se, derramando, 

esfarelando luz pelos rasgões, do bojo 

farpeado nas pontas da montanha. 

(ROSA,op.cit., 1997:70) 

 



   

 

 

  72 

 

 

 

 O predomínio da função emotiva da linguagem  é um dos tons modernos 

do lirismo romântico que o poeta mineiro busca para cantar uma montanha do 

estado de Minas Gerais. A cordilheira que se encontra no alto da serra revela o 

olhar sublimado e flutuante do poeta que se impressiona com a pintura 

sugerida pela natureza. A serra da Mantiqueira se torna mais bela quando os 

reflexos da lua, que foge lentamente, dão movimentos luminosos às formas 

rochosas. 

 Guimarães Rosa adere à estética modernista que o forma e assume a 

postura de um sujeito romântico individualista, termo utilizado por Salete de 

Almeida Cara (1998; p.29),  que se posiciona em um estado de espírito 

distanciador de sua condição existencial. Os versos cantados por esta voz que 

se limita a admirar a beleza natural do revérbero do sol nascente na 

Mantiqueira sugerem o cromatismo e a sinestesia, peculiares ao poeta 

romântico que já anuncia breves diálogos com a estética simbolista. 

 O olhar rosiano que se direciona ao monumento rochoso parece mais 

uma idealização romântica: o poeta canta a serra pela sua exuberância, assim 

como o sol chora por causa da lua pelo fato de a mesma não poder tocá-lo. Tal 

animismo não pode ser subsidiado por uma ideologia de confronto político e 

cultural, como o era a poesia dos modernistas, mas sim por um pensamento 

individualista, o que é um resgate da expressão literária romântica.     

 Outro poema que mostra a visão sublimada do poeta de Minas Gerais é 

Caranguejo (Rosa, 1997; p.42-44), animal que  Guimarães utiliza como 

transporte para as suas viagens ou passeios curtos por outras culturas:    



   

 

 

  73 

 

 

 

Caranguejo 

 

 

Caranguejo feiíssimo, 

monstruoso, 

que te arrastas na areia 

como miniatura 

de um tanque de guerra... 

gosto de ti, caranguejo, 

câncer meu padrinho 

nas folhinas, 

pois nasci sob as bênçãos do teu signo 

zodiacal... 

 

Teu par de puãs cirúrgicas oscila 

à frente do escudo lamacento 

de velho hoplita. 

E mais oito patas, peludas, 

serrilhadas, 

de crustáceo nobre, 

retombam no mole desengonço 

de pés e braços muito usados, 

desarticulados, 

de um bebê de celulóide. 

 



   

 

 

  74 

 

 

 

Caranguejo sujo,  

desconforme, 

como um atarracado Buda roxo, 

ou um ídolo asteca... 

 

És forte, e ao menor risco te escondes 

na carapaça bronca, 

como fazem os seres evoluídos, 

misantropos, retraídos: 

o filósofo, o asceta, 

o cágado, o ouriço, o caracol... 

 

Caranguejo hediondo, 

de armadura espessa, 

prudente desertor... 

para as lutas do amor, quero aprender contigo, 

quero fazer como fazes, animalejo frio, 

que, tão calcariamente encouraçado, 

só sabes recuar... 

 

Neste poema, há uma exaltação ao símbolo do signo de Câncer: o 

caranguejo, para o qual são atribuídos inúmeros adjetivos, efeito lingüístico 

muito comum aos poetas que contemplam uma estética erudita, pois não é fácil 

atribuir tantos modificadores a um único modificado.  



   

 

 

  75 

 

 

 

Em relação a estes modificadores, pode-se perceber que o caranguejo 

cantado por Guimarães Rosa possui atributos clássicos que determinam o  

diálogo do poeta como o paradigma estético europeu de criação literária. 

O caranguejo simboliza o isolamento e o fechamento do eu-poético em 

relação ao mundo. A movimentação do decápode é marcada pela extensão do 

poema em 37 versos, sendo a 1ª estrofe com 10 versos, a 2ª com 14, a 3ª com 

6 e 4ª com 7. O poeta mineiro, pelo uso de termos lingüísticos que remetem à 

2ª pessoa do discurso (te, ti, teu, arrastas, escondes, contigo, fazes, sabes), 

nos permite dizer que há uma proximidade de discurso entre ele e o crustáceo. 

Na 1ª estrofe, a partir do sexto verso, o eu-poético evidencia um dado comum 

ao plano biográfico do poeta: o signo de Câncer abençoa tanto o eu-biográfico 

como o poético. Na 2ª estrofe, exatamente no terceiro verso, a adjetivação de 

velho hoplita faz com que o feio se torne belo aos olhos de quem lê o poema. 

Nos demais versos, Rosa utiliza uma enumeração de adjetivos que enaltece o 

ato de isolamento do crustáceo: Buda roxo e ídolo asteca, no final da 2ª  

estrofe; misantropo, filósofo e asceta, na 3ª  estrofe; e prudente desertor, na 

4ª  estrofe. 

Saber recuar é a ideologia moralizante que existe no poema acima, cuja 

essência é de fábula. Fica implícita na adjetivação que o poeta mineiro faz do 

caranguejo, a qualificação do homem moderno como avesso às diversas 

oscilações de um sistema político, cultural e literário. Tal fato permite que os 

intelectuais se isolem em estilos distintos, como é o caso de Guimarães Rosa, 

que constrói uma literatura que se individualiza de um todo literário já escrito. 



   

 

 

  76 

 

 

 

 

3.3. Vida no campo 

 

O jovem poeta da cidade de Cordisburgo renova a estética modernista 

como um estratagema de melhor representar o rural em sua poesia, algo que é 

pouco explorado por poetas modernistas que cantaram sua cidade, assim como 

o fez Manuel Bandeira, que, insatisfeito com a urbe e o orbe, cria a sua 

Pasárgada. A nostalgia, a solidão, a ânsia de morte expressa pelos poetas 

modernistas, ultra-românticos em sua essência, serão substituídas pelas 

seqüelas da maleita: doença conhecida como malária, moléstia provocada por 

protozoários, causa de delírios e febres intermitentes dos habitantes da zona 

rural mineira.  

 

Maleita 

 

Não vem mais chuva. 

- Xô, rio velho!... 

O Pará está desinchando, devagarinho, 

está ajuntando a água. 

As várzeas estão vermelinhas de lama, 

E o capinzal virou um brejo podre. 

_ “Vem, Compadre, ver os novilhos nadando no meloso, 

e as matrinchãs pastando barro na inevernada!...” 

-Xô, rio velho!... 



   

 

 

  77 

 

 

 

 

- “Vamos pescar, Compadre?... 

Até no fundo do quintal 

tem mandis de esporão, 

tem timburés, tem cascudos, 

tem bagres barrigudos, 

e curimatãs. 

Acende o pito, Compadre, 

que os moçorongos vieram também... 

olha o mosquito rajado!... 

Zzzzu!... 

Olha o mosquito borrachudo!... 

Zuuuum!... 

 

- Xô, riachão! 

O negrinho, dentro do poção, 

Está pegando piabas com a peneira. 

- “ Cavaca fundo, Compadre, 

que as minhocas vão fugindo terra adentro. 

Enrola na folha de inhame. 

Traz o anzol de dourado, 

Bem encastado. 

Traz fumo goiano, 

E as pílulas de quinino também. 

- “ Mas não treme tanto, Compadre!... 



   

 

 

  78 

 

 

 

- Xô, riachão!... 

 

- “ Que frio!... que fri-í-io!... 

Que mosquitada brava!... 

Estou com a sezão dos três dias... 

Ei, Compadre, vamos quentar sol naquela pedra?...” 

- “Volta pra casa, Compadre, deixa de bater queixo, 

vai cortar a febre 

com cachaça com limão...” 

- “Você também está tremendo?!... 

Que frio!... Tudo treme!... 

Olha os pernilongos 

zunindo nos meus ouvidos!... 

Olha o quinino zunindo 

dentro dos meus ouvidos!... 

Que frio!... 

 

Zzzzu!... Zuuum!... 

As traíras estão tremendo nas locas... 

Que frio!... Até a água empoçada 

está arrepiada... 

- “vamos pra casa, Compadre?...” 

- “Não, vamos chegar ali na ipueira, 

que eu quero ver as árvores 

tremendo também com a sezão... 



   

 

 

  79 

 

 

 

(ROSA, 1997; p.38-41) 

 

 Guimarães Rosa na primeira estrofe expõe um bela visão do rio Pará em 

seu processo de secamento das águas da chuva, quando os matrinchãs ( peixes 

de carne saborosa) comem barro nas margens do rio. Momento sugestivo para 

a voz que dialoga em todo poema com seu Compadre e neste instante o 

convida para uma boa pesca. 

 O eu-poético rosiano aproveita para registrar seu vasto conhecimento 

sobre os cardumes que se banham nas águas do rio Pará: mandis de esporão 

(peixes que quando saem da água emitem um som semelhante ao do choro), 

timburés( peixe de pequeno porte), cascudos, bagres e curimatãs(peixe que 

possui mais de vinte e quatro espécies em todo o Brasil) compõem o cenário de 

sobrevôo dos moçorongos que são espantados pela fumaça do pito do 

Compadre do eu que se enuncia nestes versos. 

 Mais adiante, aparece o negrinho que se configura no poema como um 

símbolo dos habitantes que povoam a margem do rio e saciam a fome com 

piabas( peixes minúsculos). Esta imagem, sugerida pelo eu-poético rosiano, 

permite- nos afirmar que, em alguns instantes de seus versos, há uma intenção 

de se revelar o imaginário rural mais verossímil de nosso país, fato que também 

aparece no poema através da linguagem bem próxima do discurso dos 

habitantes da zona rural. 

 Nesse sentido, no registro dos hábitos e mazelas deste povo que 

também compõe o cenário nacional, Guimarães Rosa deixa passar, no calor de 



   

 

 

  80 

 

 

 

seu canto, um imaginário bem próximo do verdadeiro costume dos povos de 

camadas menos privilegiadas. Camadas que melhor representam a cena do 

subdesenvolvimento do nosso país. A literatura canônica ocidental, que é 

tomada como paradigma para elaboração de outras literaturas, não apresenta 

em suas poesias e narrativas, personagens que fumam pito, enrolam folha de 

inhame com fumo goiano e pílulas de quinino para curar a malária, pois estes 

objetos de representação só são encontrados na literatura de escritores que 

tem como referencial de exaltação espaços geográficos marcados pelo atraso 

econômico. 

 

3.4. Manifestações culturais negras e indígenas 

 

 Por mais que se diga o contrário, a arte literária ainda é o espaço onde 

se observam registros que mostram como se dá a consciência humana em 

relação a alguns aspectos sociais. A representação do índio e do negro em 

nossa literatura é um desses registros. 

 Os escritores pioneiros em relação a esta temática não se preocuparam 

com o princípio aristotélico da verossimilhança. O índio e negro exaltados pelos 

intelectuais do século XIX já mostravam uma postura de escravo obediente aos 

ideais da colonização européia, pois ainda não havia a certeza, por parte dos 

intelectuais românticos, de que “a literatura em suas relações interdiscursivas 

nega o caráter de produto isolado e autônomo, sem redução ao simples reflexo 



   

 

 

  81 

 

 

 

especular do contexto sócio-cultural que a informa”, de acordo com a colocação 

de Farias(1997; p.8). 

 Muitos poetas românticos brasileiros limitaram-se a esta redução e 

esqueceram que estavam deixando aflorar, através de sua literatura, o desejo 

de ser mais um escritor reconhecido pelo cânone europeu, como aconteceu 

com Gonçalves Dias, Casimiro de Abreu,  Álvares de Azevêdo, etc. 

 Nesse sentido, percebemos que manifestações culturais negras e 

indígenas aparecem em nossa literatura como um eixo temático de revelação 

da formação de nossa nação. Os artistas do século XX retomam esta temática, 

mais romântica do que moderna, com a finalidade de amadurecer estética e 

ideologicamente o que não foi desenvolvido no século XIX.  Guimarães Rosa 

utiliza esta sugestão e canta, como também dialoga, como os escravos 

mineiros: 

 

 

Batuque 

   

A negrada dança, 

    e nunca descansa, 

    no chão do terreiro, 

    de pés no chão... 

 

    _ “A premera imbigada  

    é papudo qui dá. 



   

 

 

  82 

 

 

 

    Eu também sou papudo, 

    eu também quero dá...” 

 

    E o batuque  ferve, 

    e a sanfona geme, 

    e a violada chora, 

    arrastando a função... 

    comidas finas, querendo comer, 

    bebidas finas, querendo beber: 

    pau-a-pique, cobre, bolo de fubá, 

    cachaça queimada, garapa e aluá... 

 

    Cheiro de negro, catingada brava, 

    chitas luzentes, já amarrotadas. 

    o Felão que vão veio, graças a Deus, 

    que eu tenho muito medo de seu Felão... 

    (Tenente Felão, cabra malvado, 

    que foi capitão-do-mato, noutra encarnação..., 

 

    _ “Felão veio?” 

    _ “Num vei não...” 

    _ “Pruquê qui nun veio?...” 

    _ “Nun sei não...” 

 

    Sapateio, patadas, em pés, em pancadas, 



   

 

 

  83 

 

 

 

    pisando, pelados, aos pulos pesados,  

    a poeira do chão... 

    _ “Corre, gente, fui envém sordado!... 

    Some, gente, qui envém Felão!...” 

 

    _ “Pula, negrada, no meio do terreiro, 

    que eu vou ensiná vocês a dançá!... 

    Dança de refe, sanfona e rebenque, 

    Olá, violero, começa a tocá!... 

    Quem fugi, fogo nele, no meio da testa, 

    E não tem i nem a, se a justiça manda!...” 

 

    E têm de dançar a noite inteira, 

    a noite toda, sem parar... 

    _ “Canta, cambada, o que tavam cantando 

    antes de Felão chegá!...” 

 

    _“Felão veio?...” 

    _ “Nun vei não...” 

    _ “Pruquê que nun veio?...” 

    _ “Nun sei não...” 

 

    E a negada dançando, e os refes batendo 

    nossa gente preta, 

    que em trezentos anos 



   

 

 

  84 

 

 

 

    sofreu a apanhar.. 

   

(ROSA, 1997:104-107) 

 

 O canto rosiano traz à nossa memória todo o cenário do povo que sofreu 

com a dominação da classe alta brasileira formada pelos ideais burgueses dos 

colonizadores europeus, ou seja, o poeta mineiro nos mostra que a cultura 

hegemônica assimila o outro, recalcando hierarquicamente, os valores 

autóctones ou negros que com ela entram em embate, para lembrar as 

palavras de Silviano Santiago(1982; p.17), que reforça a idéia, dizendo que no 

Brasil, o problema do negro, “antes de ser a questão do silêncio, é a 

hierarquização dos valores.” 

 O poema Batuque deixa evidente a hierarquia dos valores na figura do 

capitão do mato Felão, que representa a ordem dos donos dos escravos; 

fazendeiros que usavam as negras como objeto de desejo e os negros como 

máquinas lubrificadas pelo suor provocado por meio do calor do sol que não 

iluminava a consciência desses que impunham aos negros os valores da 

colônia. 

 Ao contrário do índio, o negro, em nosso país, era um estrangeiro que 

não tinha nenhum privilégio. Enquanto o rei de Portugal visitava o Brasil como 

sua nova colônia, os reis negros eram tratados de forma inóspita nas senzalas. 

Segundo Luís da Câmara Cascudo(2002, p.418-420), este mesmo negro 

africano nos legou vários hábitos e costumes religiosos, culinários, 

enriquecendo a nossa cultura.  



   

 

 

  85 

 

 

 

Muito da cultura popular brasileira se formou a partir da contribuição de 

nossos irmãos da África. Tal dado fica registrado no poema de Guimarães Rosa 

no início da segundo estrofe, no instante em que o eu-poético rosiano se utiliza 

de um canto popular que é retomado pela música popular brasileira. Batuque, 

título do poema de Guimarães, é uma dança de origem africana que aparece 

em várias localidades, sendo conhecida em São Paulo como dança do terreiro 

ou Umbanda, e no Rio Grande do Sul como Macumba, realizada em praça 

pública ou em terreiros. Da cerimônia, participam homens e mulheres que 

cantam e dançam, batendo palmas ao som de atabaques (tambores). Na 

coreografia, há o passo da umbigada, encontro ligeiro dos ventres, para indicar 

que o dançarino solista deverá ser substituído por outro. A umbigada aparece 

no primeiro verso da segunda estrofe do poema de Rosa escrita pela forma 

popular, dando mais originalidade ao canto do poeta. 

  A arte literária deve instigar a nossa posição crítica em relação a esta 

condição humana que é a certeza de não poder alterar ou anular a cultura do 

outro, pois deve prevalecer a idéia de acréscimo cultural, tendo em vista que 

cada nação tem algo a contribuir para as demais. 

 Flora Süssekind (1982; p.22), quando busca as representações do negro 

na literatura dramática brasileira, estabelece três conceitos relevantes em 

relação à função deste personagem. O negro é uma metáfora dentro de um 

discurso amoroso e patriótico; um arlequim, quando tece e desfaz tramas, mas 

está sempre submetido, enquanto eterna criança, à autoridade e ao lar 

senhoriais; e como negro, num momento posterior à Abolição, em que se 



   

 

 

  86 

 

 

 

necessita de uma máscara racial que, colada ao rosto negro, sirva de 

instrumento de controle nas mãos daqueles que desejam mantê-lo a seu 

serviço. 

 O negro aparece no poema rosiano sob a perspectiva do segundo modo 

de representação: como um negro-arlequim que teme a chegada de Felão, 

tenente que foi capitão do mato, representação de figura senhorial, que, nestes  

versos, aparece para acabar com a alegria dos estrangeiros africanos. A dança 

perpassa todo o poema, o discurso coloquial, presente no poema em prosa, 

separa, pela hierarquia lingüística da norma culta e coloquial, a voz do poeta e 

a do negro.  

 Pelo valor social o negro pode ser visto sob dois aspectos, conforme 

Paulo Prado (1931; p.190), “ como fator étnico, intervindo pelo cruzamento 

desde os primeiros tempos da colônia, e como escravo, elemento 

preponderante na organização social e mental do Brasil”. O poema de Rosa, 

como observamos, traz a segunda perspectiva. O negro que, dentro de sua 

senzala, dança provocado pelo ritmo da sanfona e da viola, que mais tarde vai 

dar origem ao famoso samba brasileiro. 

 A cultura africana também forma de maneira indireta a nossa cultura, 

através da culinária, dos dogmas religiosos, da dança, e principalmente por 

meio do respeito às alteridades sociais e hegemônicas. O aspecto culinário 

aparece nos sétimo e oitavo versos da  segunda estrofe, através do pau-a-

pique, cobu, bolo de fubá, cachaça queimada, garapa e aluá;  aspecto religioso, 

pela recorrência a Deus para que seu Felão, representação do senhor, não 



   

 

 

  87 

 

 

 

chegue à senzala; e  a dança é mais evidente na sexta estrofe pela aliteração 

da consoante “P”: sapateio, patadas, em pés, em pancadas,/ pisando, pelados, 

aos pulos pesados,/ a poeira no chão.... Paulo Prado (1931; p.193)  afirma que 

“o negro não é um inimigo: viveu, e vive, em completa intimidade com os 

brancos”. O negro é uma raça feliz que, mesmo sofrendo o poder de quem tem 

os chicotes na mão, contribui para a formação do povo brasileiro. 

 Outro cenário explorado pelo canto de exaltação rosiano são os ritmos 

inerentes às matas brasileiras, sons que revelam ao naturalismo dos povos que 

foram aqui encontrados quando das naus lusitanas  os colonizadores lançaram 

as cordas do enforcamento e as âncoras da imposição: 

 

Ritmos selvagens 
 

O pica-pau, vermelho e verde, 

paralelo ao tronco 

branco de papel de uma mirtácea, 

como um poeta, que desde a madrugada 

vem fazendo o retoque dos seus versos, 

martela com o bico, na casca da árvore, 

o poema dos índios caiapós: 

 

- “Índios escuros, das terras fechadas, 

que ninguém pisou, 

dos chapadões a meio caminho dos grandes rios, 



   

 

 

  88 

 

 

 

broncos e brutos, sem arcos nem flechas, 

rompem cabeças de missionários a cacetadas, 

fazem tremer, fazem correr as outras tribos, 

voam no campo atrás dos cascos dos veados, 

matam veados só com pauladas, 

caiâmu-poguê-dje-ipô!...”  

 

Depois de pendurar num ramo de cajueiro 

a casa de cômodos 

em cartolina cônica e amarela, 

os estúrdios marimbondos-de-chapéu 

saem dos alvéolos e fermentam no ar, 

num remoinho de ferrões e de asas, 

zumbindo o hino dos índios das matas: 

 

- “ Bem escondido entre as ramadas da beira d’água, 

como curta e grossa jibóia quieta, 

toda enroscada nas penas lindas de uma arara 

que devorou, 

o nhambiquara, de rosto escuro, zigomas pintados 

a jenipapo, 

fica dez horas, todo encolhido, de bote armado, 

os olhos vivos, o arco pronto, muita paciência, 

e trinta flechas envenenadas...” 

 



   

 

 

  89 

 

 

 

O paturi, no alto, 

deixa escapar do bico a piaba, 

que desce no ar como uma gota 

de mercúrio vivo, 

e grasna para a lontra, que avança n’água, 

em linha reta, como um torpedo, 

notícias novas que trouxe do Xingu: 

- “O bacairi, belo e tranqüilo, 

com o arco vermelho de guarantã, 

parece mudo, parece bobo, olhando a água, 

e joga a flechada no rio crespo, fisgando o lombo 

de um surubi... 

E fica triste, e fica bravo, só porque a ponta da flecha 

longa 

pegou dois dedos mais para baixo, no dorso liso do peixe 

de ouro, 

que ele nem viu...” 

 

Triste tucano, de bico armado, 

descompensado, maior que o corpo, 

chega voando e toma de assalto 

um dos fortins de terra vermelha 

que as térmitas vão escalonando pela campina, 

e, bem na grimpa de cocoruto, 

desprende a queixa dos índios do sul: 



   

 

 

  90 

 

 

 

 

-“Os índios moles, sujos e tristes, 

que não têm redes, que falam manso e dormem no chão, 

e pulam batendo com as mãos nas pernas 

ensangüentadas 

das ferroadas das muriçocas, 

e cantam semanas, tirando da carne dos esqueletos, o 

bacororo, 

grandes batoques nos beiços grossos, sempre tremendo, 

pobres bororos, 

sentem a onça a três quilômetros, na mata espessa, 

bem antes da fera os farejar...” 

 

E o jacaré crespo, de lombo verde, de papo amarelo, 

ensina à arara, 

toda azul, de patas pretas, de pálpebras pretas, 

que ensina o gavião, que passa no vôo, fino e pedrês, 

que ensina a um bando, que vai de mudança, de 

maracanãs, 

o canto das índias dos carajás: 

 

- “Carajás das praias do Araguaia, 

meio vestidas, meio peladas, mal domesticadas, 

mulheres roxas, de nariz chato, de pés enormes, 

trincando piolhos nos dentes brancos, 



   

 

 

  91 

 

 

 

índias pesadas, quase na hora de dar à luz, 

vêm nas pirogas, em troncos bambos, finos, compridos, 

com cachos de meninos, curumins vivos, equilibrados, 

dependurados, 

e as canoinhas passam, à flor das águas, como coriscos, 

à frente dos ventos, batendo piranhas, vencendo asas e 

pensamentos 

Araguaia abaixo, do Caiapozinho até Conceição...” 

 

O dia inteiro, as águas ouviram, 

e as matas entenderam, 

as vozes que o vento vai levando 

para o oeste, para longe, para além do Cuelene, 

onde o sol se apaga, como a fogueira da última taba, 

onde os cocares dos buritis pendem imobilizados, 

e o rio marulha a canção dos guerreiros 

que vão desaparecer... 

(Rosa, 1997; p.20-25) 

 

  

 

 Na primeira estrofe do poema acima, o eu-poético compara seu processo 

de elaboração de versos com as bicadas do pica-pau na casca do tronco da 

árvore. A produção destes versos, para o eu-poético rosiano, parece, pelo que 

denota a comparação, o resultado de trabalho lento e árduo. Assim como é 



   

 

 

  92 

 

 

 

trazer para o cenário poético os índios caiapós, selvagens que foram resistentes 

ao processo de colonização, ricos por preservar suas terras até os dias atuais. 

Na segunda estrofe, fica clara a resistência, quando o eu-poético canta Índios 

escuros, das terras fechadas/ que ninguém pisou. A selvageria é presente no 

quinto verso da segunda estrofe, quando é dito rompem cabeças de 

missionários a cacetadas. O poeta mineiro coloca o índio caiapó em seu cenário 

natural, momento em que deixa fluir sua percepção deslumbrada no instante 

em que é cantado o hino do índios das matas, ato que revela a veneração pela 

fauna brasileira: jibóia, o paturi, a lontra, o bacairi, o surubi e o tucano que do 

bico armado se queixa dos índios do sul. O poeta deve se referir, como informa 

Graziela Silva ( disponível em www.brazcubas.br), aos índios Xokleng e 

Kaingan, indígenas pertencentes ao grupo linguístico jê. Sua área de ocupação 

abrangia entre o litoral e o planalto desde as proximidades de Porto Alegre - 

Rio Grande do Sul, até as proximidades do Rio Paranaguá – Paraná. Estes 

índios lutavam entre si pela caça e pela pesca.  As duas últimas estrofes deste 

poema são dedicadas à beleza do canto das índias Carajás.  

 Flora Süssekind (1982; p. 20), quando analisa as obras dramáticas de 

José de Alencar, afirma que “ não é mais o índio, o grande herói da 

nacionalidade.” Guimarães Rosa nos mostra que a proposta do escritor 

moderno  diverge um pouco da exaltação do poeta romântico, no momento em 

que o índio é representado, em seus versos, pelas suas peculiaridades e não 

como um ser modificado por um sistema de catequese, como nos mostram os 

registros literários dos séculos XVIII e XIX.  



   

 

 

  93 

 

 

 

O índio cantado por Guimarães Rosa é bem diferente do exaltado por 

Gonçalves Dias e José de Alencar. Ele não é vestido com as pompas lusitanas, 

nem tampouco se comporta como herói da tradição clássica, assim como são 

Peri e Iracema, simplesmente representa um símbolo da nossa formação 

heterogênea, miscigenada. A espontaneidade de um ser selvagem é o que 

marca a sua brasilidade. 

 Várias tribos são exaltadas pelo eu-poético, que, em instância épica, 

caracteriza os índios caiapós como guerreiros que rompem cabeças de 

missionários e não se deixam romper, são avessos ao processo de colonização. 

Os índios nhambiquara,tribo do Mato Grosso,  se vestem de brasis (ramadas da 

beira d’água,  penas de arara, pintura de jenipapo, armado com flechas 

envenenadas). Os índios dos sul são mansos, dormem no chão, têm 

sensibilidade animalesca. As índias carajás do Araguaia não apresentam a 

beleza afrodisíaca de Iracema: são mal domesticadas, roxas, de nariz chato, de 

pés enormes, trincam piolhos nos dentes. 

  A mímese de representação, conforme teorização de Luiz Costa 

Lima(2003; p.180), se propõe a trazer para plano poético o correlato das 

representações sociais que mostram ao indivíduo o meio a que ele está ligado, 

“a mímese supõe algo antes de si a que se amolda, de que é análogo, algo que 

não é a realidade, mas uma concepção da realidade”. A referida categoria 

mimética não parte da destruição de um substrato, não radicaliza o trabalho 

poético no sentido de despojar-se ao máximo dos valores sociais e da maneira 

como eles enfocam a realidade. Este é o recurso utilizado por Guimarães para 



   

 

 

  94 

 

 

 

enaltecer os indígenas brasileiros, utilizar os elementos que são peculiares e 

familiares aos mesmos. O belo se faz pelo verossímil e não pela desconstrução 

do que já está desconstruído. Não se pode ver o Brasil pela imagem desfocada. 

O eu-poético rosiano imortaliza o índio pelo que ele apresenta de natural e 

discrepante em relação ao cantado por um viés romântico que mais enfatiza o 

sema da diferença do que o da semelhança. Costa Lima (2003; p.25) mostra 

que a nossa mímese é a imitação da imitação, pois nos leva a compor e 

valorizar nossos aspectos culturais em função de um padrão metropolitano que 

dita como a realidade deve ser imitada assim como o faz Guimarães quando 

canta o seu índio. 

 Na esteira da exaltação às peculiaridades do povo brasileiro, Rosa canta 

em sua coletânea os mitos e crendices de nossa nação: 

 

A Iara 

 

Bem debaixo das colinas de ondas verdes, 

onde o sol se refrata em agulhas frias, 

descem todas as sereias dos mares e dos rios, 

irreais e lentas, como espectros de vidro, 

para palácio de madrépota de Anfritite, 

em vale côncavo, transparente e verde, 

num recanto abissal, como uma taça cheia, 

entre bosques de sargaços, espumosos, 

e rígidos jardins geométricos de coral...  



   

 

 

  95 

 

 

 

 

Por entre os delfins, sentinelas de Possêidon, 

afundam, suspensas, soltas, como grandes algas, 

carregando os jovens afogados: 

Ondinas das praias, flexuosas, 

Nixes da água furtacor do Elba, 

Havefrus do Sund e Russalkas do Don... 

Loreley traz nos esmalte doce dos olhos  

duas gotas do Reno... 

E Danaides laboriosas se desviam dos cardumes 

de Nereidas, 

que imergem, ondulando as caudas palhetadas 

dos seus vestidos justos de lamé... 

 

Mas a Iara não veio!... 

Mas a Iara não vem!... 

Porque a Iara tem sangue, 

porque a Iara tem carne, 

sangue de mulher moça da terra vermelha, 

carne de peixe da água gorda do rio... 

 

Iara dos olhos verdes de muiraquitã, 

cintura pra cima cunhantã, 

cintura pra baixo tucunaré... 

que veio, dormindo, Purus abaixo, 



   

 

 

  96 

 

 

 

filha do filho do rei dos peixes 

com uma índia branca Cachinauá... 

 

Lá bem pra trás da boca aberta do rio, 

onde solta seus diabos 

o bicho feroz da pororoca, 

ela ficou, cheia de medo, 

brasiliana, tapuia, morena, 

tão orgulhosa, 

que não quer ser desprezada pelas outras... 

 

A Iara é preguiçosa, 

tão preguiçosa, 

que não canta mais as trovas lentas 

em nheengatu: 

- “Iquê, ianê retama icu, 

Paraná inhana tumassaua quitó...” 

 

Nem mais se esforça em seduzir 

o canoeiro mura ou o seringueiro, 

meio vestida com a gaze das águas, 

na renda trançada dos igarapés... 

E eu tenho de chorar: 

-“ Enfeitiça-me, ó Iara, 

que eu vim aqui pra me deixar vencer...” 



   

 

 

  97 

 

 

 

 

Mas custa-me encontrá-la, 

e só à noite sem bordas dessas terras grandes, 

quanto a lua e as ninféias desabrocham soltas, 

posso beijá-la, 

nua, 

dormida, 

esguia, 

bronzeada, 

oleosa, 

na concha carmesim de uma vitória régia, 

tomando o banho longo 

de perfume e luar...  

    (Rosa, 1997; p.16-19) 

 

 O neo-romantismo do eu-poético rosiano o embebeda de uma imagem 

de sereia que foge aos padrões da mitologia greco-romana, muito embora 

apareça nos versos acima toda uma imagética mítica clássica como Danaides, 

Nereidas, delfins, o deus Possêidon. A Iara, mito do folclore brasileiro lembrado 

por escritores como Mário de Andrade, Monteiro Lobato, Cecília Meireles entre 

outros, aparece nos versos rosianos como uma ninfa da Amazônia que se 

distancia das características físicas das Danaides e das Nereidas, pois tem 

sangue quente “da terra vermelha” ( O Brasil), da cintura para cima é uma 

adolescente, é neta de Netuno, preguiçosa como Macunaíma.  



   

 

 

  98 

 

 

 

 A Iara não seduz os nautas das grandes carinas do ocidente e sim o 

canoeiro e o seringueiro da Amazônia. O eu-poético quer ser enfeitiçado pela 

sereia brasileira que nasce da crendice popular do povo mineiro. 

 A índia mais uma vez aparece vestida com peculiaridades de nossa 

brasilidade. O eu-poético rosiano não se exime da exaltação deslumbrada dos 

poetas românticos, porém constrói a imagem de nossos antepassados com o 

exagero da beleza de arquétipos que lhes são comuns ( da cintura para baixo é 

um tucanaré, tapuia morena que se veste com a renda trançada dos igarapés, 

etc). Porém, apela quando mostra seu contato com a sereia, situando-a em 

uma morada dos mitos gregos: a concha carmesim (locus do nascimento da 

deusa Vênus) de uma vitória régia (planta característica da Amazônia).  

 A presença de relações com a mitologia greco-romana é uma forma de 

mascarar a cultura popular folclórica de nosso país. Guimarães Rosa poderia 

cantar a Iara sem fazer analogias com ninfas ou Danaides gregas, pois o 

contexto é totalmente diferente. A Iara é uma personagem tipicamente 

brasileira que dispensa analogias, suas próprias características já são um bom 

poema, pois como afirma Câmara Cascudo (2002; p.214) as lendas são a 

tradição viva do pensamento primitivo e do desenvolvimento intelectual das 

épocas de sua origem. 

 Outro mito buscado por Guimarães é o do caboclo, personagem típico da 

miscigenação brasileira:  

 



   

 

 

  99 

 

 

 

O caboclo d’água 
 

 

No lombo de pedra da cachoeira clara 

as águas se ensaboam 

antes de saltar. 

e lá embaixo, piratingas, pacus e dourados 

dão pulos de prata, de ouro e de cobre,  

querendo voltar, com medo do poço, 

da quarta volta do rio, 

largo, tranqüilo, tão chato e brilhante, 

deitado ao meio bote 

como uma boipeva branca. 

 

Na água parada,  

entre as moitas das sarãs e canaranas, 

o puraquê tem pensamentos  

de dois mil volts. 

À  sombra dos mangues, 

que despetelam placas vermelhas, 

dois botos zarpam, resfolegando, 

com quatro jorros, 

a todo vapor. 

E os jacarés compridos, de olhos esbugalhados, 

soltam latidos, e vão fugindo, 

estabanados, às rabanadas, espadanando, 

porque do fundo 



   

 

 

  100 

 

 

 

do grande remanso, onde ninguém acha o fundo, 

vem um rugido, vem um gemido, 

tão pouco e feio, que as ariranhas 

pegam no choro, como meninos. 

 

O canoeiro 

que vem no remo, desprevenido, 

ouve o gemido e fica a tremer. 

É o caboclo d’água, 

todo peludo, todo oleoso, 

que vem subindo lá das profundas, 

e a mão enorme, preta e palmada, 

de garras longas, 

pega o rebordo da canoinha 

quase a virar. 

 

E o canoeiro, de facão pronto. 

fica parado, rezando baixo, 

sempre a tremer. 

Crescendo d’água, lá vem a máscara, 

negra e medonha, 

de um gorila de olhar humano, 

o caboclo d’água 

ameaçador. 

 



   

 

 

  101 

 

 

 

E o canoeiro já não tem medo, 

porque o Caboclo o olhou de frente, 

todo molhado, 

com olhos tristonhos, rosto choroso, 

quase falando, 

quase perguntando 

pela ingrata Iara, 

que, já faz tempo, se foi embora, 

que há tantos anos o abandonou... 

(Rosa, op.cit.; 1997: 92-94) 

 

 A recorrência às lendas da Iara reforça o que já foi dito anteriormente. 

Por ser considerada a mãe das águas, a Iara, como dicionariza Cascudo (2002; 

p.248) é conhecida em todo Brasil como sereia européia, alva, loura, meio 

peixe, cantando para atrair o namorado, que morre afogado querendo 

acompanhá-la para as bodas no fundo das águas. No poema rosiano, isto se 

repete, só que a Iara não é um loira européia e o namorado apaixonado é um 

caboclo. Rosa sempre retoma temas já explorados pela literatura brasileira para 

se distanciar do já dito. 

 O que Cascudo (2002;p.88) chama de caboclo d’água, “criatura 

fantástica que vive no rio São Francisco, favorece tudo aos amigos, a quem ele 

chama de compadres do caboclo d’água, e persegue ferozmente os pescadores 

e barranqueiros com quem antipatiza, virando canoas, erguendo ondas, 

derrubando as barreiras, afugentando pescarias. Mora nas ribanceiras mais 



   

 

 

  102 

 

 

 

profundas, ermas e sossegadas”. Este arquétipo é retomado pelo poeta 

mineiro. 

 O que Guimarães Rosa acrescenta através de uma percepção amena de 

exaltação sobre o caboclo d’água é seu instinto animalesco. Ele geme e não 

chora, ruge a ponto de assustar as ariranhas, espécies de lontras que se 

banham nas águas do rio Amazonas. Aliás, Rosa, quando idealiza o Brasil, em 

seu aspecto selvagem, sempre se volta para um imaginário que tem como 

âmbito as águas e os rios da Amazônia. O caboclo exaltado por Rosa é como o 

cantado pelos versos populares do poeta paraibano Zé da Luz:  

 

O qui é Brasí Caboco?  

É um Brasi diferente  

do Brasí das capitá.  

É um Brasi brasilêro,  

sem mistura de instrangero,  

um Brasi nacioná!  

É o Brasi qui não veste  

liforme de gazimira,  

camisa de peito duro,  

com butuadura de ouro...  

Brasi caboco só veste,  

camisa grossa de lista,  

carça de brim da “polista”  

gibão e chapéu de coro! 



   

 

 

  103 

 

 

 

Brasi caboco num come  

assentado nos banquete,  

misturado cum os home  

de casaca e anelão...  

Brasi caboco só come  

o bode seco, o feijão,  

e as veiz uma panelada,  

um pirão de carne verde,  

nos dias da inleição  

quando vai servi de iscada  

prus home de posição.  

Brasi caboco num sabe  

falá ingrês nem francês,  

munto meno o português  

qui os outros fala imprestado...  

Brasi caboco num inscreve;  

munto má assina o nome  

pra votar pru mode os home  

Sê gunverno e diputado  

Mas porém. Brasi caboco,  

é um Brasi brasileiro,  

sem mistura de instrangero  

Um Brasi nacioná!  

É o Brasi sertanejo  

dos coco, das imbolada,  



   

 

 

  104 

 

 

 

dos samba, dos vialejo,  

zabumba e caracaxá!  

É o Brasi das vaquejada,  

do aboio dos vaquero,  

do arranco das boiada  

nos fechado ou tabulero!  

É o Brasi das caboca  

qui tem os óio feiticero,  

qui tem a boca incarnada,  

como fruta de cardoro  

quando ela nasce alejada!  

É o Brasi das promessa  

nas noite de São João!  

dos carro de boi cantano  

pela boca dos cocão.  

É o Brasi das caboca  

qui cum sabença gunverna,  

vinte e cinco pá-de-birro  

cum a munfada entre as perna!  

Brasi das briga de galo!  

do jogo de “sôco-tôco”!  

É o Brasi dos caboco  

amansadô de cavalo!  

É o Brasi dos cantadô,  

desses caboco afamado,  



   

 

 

  105 

 

 

 

qui nos verso improvisado,  

sirrindo, cantáro o amô;  

cantando choraro as mágua:  

Brasi de Pelino Guedes,  

de Inácio da Catingueira,  

de Umbelino do Texera  

e Romano de Mãe-d’água!  

É o Brasi das caboca,  

qui de noite se dibruça,  

machucando o peito virge  

no batente das jinela...  

Vendo, os caboco pachola  

qui geme, chora e soluça  

nas cordas de uma viola,  

ruendo paxão pru ela!  

É esse o Brasi caboco.  

Um Brasi bem brasilero,  

sem mistura de instrangêro  

Um Brasi nacioná!  

Brasi, qui foi, eu tô certo  

argum dia discuberto,  

pru Pêdo Arves Cabrá. 

(Luz, Zé da; disponível em www.secrel.com.br/jpoesia) 

 



   

 

 

  106 

 

 

 

 O poeta paraibano, assim como o poeta mineiro, exalta o brasilidade de 

nosso país, libertando-o das influências estrangeiras, fato que, segundo o canto 

deste poeta, não impede que o povo brasileiro descubra o Brasil caboclo, 

mestiço. Concordamos com Roberto Schwarz (1986; p.31-32) quando este 

endossa que a intelectualidade brasileira deve buscar um nacionalismo de 

fundo genuíno, sem o adultério provocado por dependência às modalidades 

artísticas do influxo externo. O Brasil possui uma riqueza invejável. Os 

intelectuais brasileiros, quando tomam a sua pátria pelo aspecto verossímil, 

deixam que os leitores percebam que a nação brasileira possui algo a ser 

explorado. É isso que encontramos tanto no canto do poeta nordestino como 

no canto poeta mineiro, claro que em proporções estéticas bem divergentes, 

mas em essência ideológica idêntica porque o Brasil é forte pelas várias 

mestiçagens que o formam. Isso só é possível pelo olhar neo-romântico que 

embebeda os poetas que propõem, como diz Antonio Candido (2000; p.121), 

separar a mãe pátria (Portugal) da mãe filha, antiga Terra de Santa Cruz. 

Um outro aspecto que merece atenção, no poema de Guimarães Rosa, é 

o amor do caboclo pela ninfa do Amazonas, sentimento que faz o selvagem 

sofrer a ponto de misturar suas lágrimas com as águas do rio. Como em todo 

texto que possui uma nuança mítica em relação às gêneses de um povo, pois é 

através do amor mestiço que surge a nação brasileira, como bem idealiza de 

forma simples o poeta de Minas Gerais. 

3.5.  O poemeto épico rosiano 

 



   

 

 

  107 

 

 

 

Como todo poeta de formação européia, Guimarães também tenta 

escrever a sua epopéia. As sagas homéricas e camonianas são mais um 

subsídio que revela como o poeta mineiro era pretensioso diante de sua 

construção em versos. 

Havia, por parte de Rosa, o desejo de surpreender os intelectuais da 

Academia Brasileira de Letras por meio da inovação lingüística e estrutural,  e 

as veredas do Araguaia, nesse aspecto, é o mote para tal pretensão. O poeta 

mineiro recorre à figura do índio, buscando uma nova forma de o inserir no 

cenário nacional. 

Os poemas citados abaixo não são poemas épicos, mas possuem uma 

voz que, segundo Jakobson (in: Wellek & Warren; p.285), é considerada épica 

por estar em terceira pessoa no tempo passado, característica comum ao 

narrador das epopéias clássicas. O eu-poético rosiano exalta a figura de um 

índio carajá que vive em terras por onde passa o Rio Araguaia. 

Não encontramos também nos versos abaixo o paradigma estético 

clássico da epopéia. O poema é composto de quatro cantos que exaltam o índio 

carajá Araticum-uassu. Nestes versos, as partes da epopéia (proposição, 

invocação, dedicatória, narração e o remate ou epílogo), conforme colocação de 

Soares (2001; p.39-40), não são observadas , pois o fato cantado não é 

grandioso como os feitos das epopéias homéricas e da camoniana. O que há é 

um poema em prosa de nuances épicas. 

No Araguaia I 

 



   

 

 

  108 

 

 

 

Nestas praias sem cercas e sem dono 

do velho Araguaia, 

achei um amigo, escuro, 

de cara pintada a jenipapo e urucum: 

o carajá Araticum-uassu 

 

Seus músculos são cobras grossas 

que incham sob o couro moreno; 

suas narinas têm sete faros; 

e nos seus ouvidos há cordas sutis, onde ressoa o pio 

curto e triste, 

que, mais de um quilômetro distante, 

solta o patativo borrageiro. 

 

Quando o rio ensolado enruga, em qualquer ponto, 

a lâmina lisa de níquel molhado, 

ele traduz, na esteira da mareta, 

com o binóculo faiscante dos olhos, 

o tamanho e a raça do peixe que navega escondido. 

E a flechada vai arpoar, certeira, debaixo d’água, 

o pacamã ou o pirarucu. 

 

A mata não lhe dá mais surpresas 

(tem vinte presas de onça preta no colar), 

nem o rio lhe conta mais novidades 



   

 

 

  109 

 

 

 

(ele é capaz de flutuar, até dormindo, 

correnteza abaixo, como um pau de pita). 

 

Hoje, eu lhe perguntei: 

- “Como foi feito o mundo, 

ó patrício Araticum-uassu?...” 

Ele riu, deu um mergulho no rio, 

E emergiu, com a cabeleira em gotas, 

Sem precisar de falar... 

-“ Bem mas o que é mesmo a vida, meu irmão 

moreno?...” 

 

Araticum-uassu riu com mais gosto ainda, 

e saiu a remar, com esforço simulado, 

tangendo a piroga corredeira acima... 

-“Muito bem, amigo, quero saber, agora, 

o que pensas do amor...” 

Desta vez ele não riu – franziu o rosto , 

e jogando o remo de taquara, 

deitou-se na canoa, indiferente, 

com olhos fechados, braços cruzados, 

e deixando-se levar pela corrente, à-toa, 

sumiu na curva, atrás do saranzal... 

 (Rosa,1997; p.102-103) 

 



   

 

 

  110 

 

 

 

O Rio Araguaia, espaço escolhido para o canto rosiano, rio das araras ou 

papagaio manso, no dialeto Tupi, nasce em Goiás e faz parte da bacia 

amazônica. Os índios Carajás habitam às margens deste rio que o poeta 

mineiro exaltou em quatro poemas. O eu-poético aparece explicitamente no 

poema e exalta o índio pelas suas características específicas (caçador, 

pescador, observador e guerreiro). O versos apresentam metáforas simples, 

conforme teoria de Gerard Dessons (1992; p.70), como seus músculos são 

cobras  grossas.  Na terceira estrofe, o poeta utiliza uma organização formal 

diferente para dizer que quando rio seca, os peixes são visíveis à distância dos 

olhos atentos do índio, momento em que o poeta utiliza mais uma metáfora 

simples, binóculo faiscante.  

Outro ponto importante do poema é quando o poeta, na quinta estrofe, 

inicia o primeiro verso com o advérbio hoje, para mostrar que o passado não é 

tão distante para o leitor.  

O índio tem nome, Araticum-uassu, e conversa com o intelectual, 

personificado no poema pela voz do poeta. A estratégia de trazer o índio para o 

plano literário é uma estratégia iniciada pelos poetas românticos de primeira 

fase, mas a forma como esta temática é organizada no texto é extremamente 

moderna. A este oscilação entre o romântico e o moderno, para reforçar, 

lembramos que é o que Mário de Andrade (2001; p.41) chama de neo-

romantismo, uma das características das poetas da década de trinta. 

  

 



   

 

 

  111 

 

 

 

No Araguaia II 

 

O mato está cheio de caminhos frescos, 

que eu não posso enxergar. 

Mas Araticum-uassu  vem comigo, 

cheirando o ar escutando o vento. 

ele matou um tracajá 

e mandou as tocandiras 

fazerem uma saboneteira para mim. 

-Vamos mais devagar, Araticum-uassu, 

que eu não tenho pernas de suassu-pucu... 

 

Araticum-uassu ficou parado, 

ouvindo, 

está namorando o capinzal rasteiro, 

virou bicho do mato. 

E mostra com os dedos: 

- Aqui tem três rastros!... 

para mim tudo aqui é cerrado sujo, 

mas ele está vendo uma encruzilhada. 

 

Sinal de pés calçados, na terra fofa, 

capim amarrotado. 

Cortaram com facão a cordoalha de cipós, 

e botaram, lá diante, um saco no chão. 



   

 

 

  112 

 

 

 

Deve ter muito fumo, muita carne-seca, 

na bagagem dos Padres da missão. 

 

Um bem-te-vi, como um floco ouro-verde, 

avisa, do pique da lança de um coqueiro: 

- Auiri coti!... Auiri coti!... 

Auiri!... Auiri!... 

Aqui afloraram, de leve, o chão, 

os pés de veada de uma carajá. 

deve ser a bonita Auá-naru, 

que deixou cair um cacho de bogari, 

e vai pela praia, procurando amor... 

As rolinhas sussurram, nos ramos de assa-peixe: 

- Inantu diadomã!... Inantu diadomã!... 

Dia-domã!... Dia-domã!... 

 

O que leva à mata é rastro largo, 

gente forçuda, cheiro de carniça, 

sangue miúdo respingado, 

fiapos pretos nos carrapichos. 

Foram três guerreiros tapirés, 

carregando morto um jaguaretê-pixuna. 

Riscos de lança na gameleira, 

vêm armados, querendo brigar... 

Um caratá traça três zeros no alto, 



   

 

 

  113 

 

 

 

e comanda, fanhoso: 

- Uer-rrê!... Uer-rrê!... 

Corrotê!... Corrotê!... 

 

Araticum-uassu está calado... 

- Auiri!... Auiri!... 

Araticum-uassu está sorrindo... 

- Dia-domã!... Dia-domã!... 

Araticum-uassu alisa o porrete 

- Corrotê!... Corrotê!... 

 

Araticum-uassu levanta o peito, 

berra como cabrito, 

e bate nas minhas costas. 

Já escolheu, e some, 

entre os tucuns espinhentos, 

atrás do rastro que vai dar na mata... 

As tocandiras já descarnaram a carajá: 

Minha saboneteira está quase pronta... 

(Rosa, 1997; p.108-110) 

 

No segundo poema, o índio se encontra em outro espaço também 

comum: o mato. O poeta admite que não tem a habilidade de Ariticum-uassu, 

ou seja , delimita a distinção de valores, o que não havia na estética dos 

românticos, o índio conhece o mato; o poeta; a literatura. Outro dado relevante 



   

 

 

  114 

 

 

 

vem com estes versos. Há o registro dos Padres da missão na terceira estrofe, 

mas eles não tomam a cena do índio caçador que o poeta mineiro canta. 

 

No Araguaia III 

 

Os carajás de baixo estão brigados 

com os carajás de cima. 

Porque roubo-se um gramofone velho 

do Capitão Bacuriquiropa, 

e tem também a história de um menino índio 

morto no mandiocal. 

Vai ter barulho feio!... 

 

Três chefões reunidos 

na maloca do Capitão Codunê: 

Cobra-Grande, Arco-Verde e Ariranha, 

bebendo pinga e fumando coti. 

 

A fogueira está acesa, 

e, lá em cima, ainda há muitas fogueiras. 

E a maior delas é a estrela 

fogo-grande-da-lua, 

iaci-tatá-uassu 

 

     Araticum-uassu me veio trazer 



   

 

 

  115 

 

 

 

uma pele de lontra e camaleão moqueado. 

Mas não quer cobertores, nem facas, nem fumo, 

só quer muita pólvora e uma arma de fogo. 

Vai ter barulho feio!... 

Alguém vai cantando, lá longe, lá longe, 

uma voz dentro d’água, sem boca, sem garganta. 

Tem uma luzinha passeando e pulando, 

na praia comprida, 

fogo que o vento não espalha nem apaga, 

fogo do fundo, que deve ser frio. 

E estão rasgando, na macega clara, 

uma gargalhada fina. 

São três mães do índio órfão: 

A Mãe do Ouro, a Mãe d’Água, a Mãe da Lua... 

Os índios velhos estão combinando 

saques e ataques aos carajás de cima. 

Haverá briga para todos... 

E os três abanaram a uma voz as cabeças, 

depois de esvaziados já três garrafões. 

 Bacuraus voam perto do fogo. 

E Ariticum–uassu está quieto, esperando 

a hora de brigar. 

 

Mas, pela praia enluarada, um homem vem vindo, 

trazendo, de paz, alguns garrafões. 



   

 

 

  116 

 

 

 

É o Capitão Uachiatê, dos de cima. 

E todos lhe falam, e fumam, e bebem. 

Não vai ter mais briga... 

 

De manhã cedo, 

os chefes estão dormindo, emborcados, 

e deve estar bem longe Araticum-uassu. 

Mas, no trilho da Missão, tem um homem morto, 

grande e feioso como uma capivara. 

É o Capitão Uachiatê, 

com a cabeça quebrada a porrete, 

e a cara medonha sujando de sangue 

os espinhos da moita de joá. 

Ronda ali perto, nos galhos do pau-d’óleo, 

meia dúzia de exploradores de vanguarda 

da gente dos urubus... 

(Rosa, 1997; p.113-115) 

 

Neste terceiro poema, o poeta vai cantar outras características do índio: 

o espírito guerreiro, a luta entre as tribos que viviam no Amazonas, as 

estratégias de batalha ministradas pelos caciques, as crenças. Na quarta 

estrofe, aparece um dado importante, o índio órfão cujas mães são a mãe do 

Ouro, a mãe d’Água, que já foi analisada anteriormente, e a mãe da Lua, fato 

que registra a crença indígena. Para o índio, a natureza ( fauna, flora, terra, 

água) é um solo uterino, por isso o título de mãe aos elementos da natureza. 



   

 

 

  117 

 

 

 

Câmara Cascudo (2002; p.348-349) diz que em uma lenda do Rio Araguaia, 

entre os Carajás, Imaeró transformou-se em uma  ave noturna porque Taina-

can (estrela d’alva) preferiu sua irmã Denaquê para esposa, daí o mito da mãe 

da Lua, ave noturna cujo canto é melancólico e estranho, lembrando uma 

gargalhada de dor. A mãe do Ouro é uma lenda típica da América do Sul, 

segundo Cascudo (2002, p.350) é uma mulher que se apresenta de formas 

variadas aos olhos do caboclo ou de outros que nela acreditam: ora como 

passarinho, ora como lagarto, ora como mulher de longos cabelos; vive em 

lugares montanhosos e no litoral.   

Na quinta estrofe, aparece o índio velho, a quem os demais devem 

obediência por ser um membro da tribo que viveu mais e, por este motivo, 

sabe mais das coisas da vida em grupo.  

Podemos dizer que Guimarães Rosa consegue explorar mais a questão 

do índio do que os poetas românticos indianistas, os quais apresentavam os 

índios, em seus poemas, como alegorias de brasilidade. 

 

 

No Araguaia IV 

 

Quando Coroisurocê escondeu atrás da perobeira, 

e Araticum-uassu caiu morto do batelão, 

empalitado de flechas como um ouriço afogado, 

o rio o levou para um remanso bonito, 

forrado com todos os lírios d’água: 



   

 

 

  118 

 

 

 

nelumbos azuis, nenúfares rubros e ninféias alvas. 

Um lençol de garças se abriu por sobre o poço, 

o martim-pescador verificou a morte, com bicadas, 

e os marrecos, de barrete cor de folha, 

colete pardo e colarinho branco, 

grasnaram longos réquiens pelo ar. 

Lontras choramingavam. 

E, até a hora de chegarem as piranhas, 

houve um extenso luto de asas nas árvores da margem. 

O rio parou todo o marulho no remanso, 

mas não deixou de correr, porque tem pressa 

de descer para a foz, no Grande Rio, 

onde borbulha, 

nos dias equatoriais, nas noites amazônicas, 

abraçado ao Tocantins, rolando juntos 

para o suicídio no mar... 

(Rosa, 1997; p.117) 

  

O poeta mineiro termina a sua exaltação ao Araguaia de forma bem 

ultra-romântica. Araticum-uassu morre em batalha como todo guerreiro 

indígena. A voz do poeta se refere ao índio, no oitavo verso, pelo nome de 

martim-pescador. Câmara Cascudo (2002; p.369) define martim-pescador como 

“um orixá dos candomblés bantos em Salvador, entidade local, criada pelo 

interesse, imaginação e mítica mestiça e negra dos afro-brasileiros. O caso do 

martim-pescador é único na história do fetichismo negro no Brasil”. O que 



   

 

 

  119 

 

 

 

comprova, mais uma vez, que Guimarães Rosa representa o Brasil pelos 

elementos que lhe são peculiares. 

O poeta rompe com o esperado quando mostra o rio como túmulo do 

índio, fato notado em todos os versos do poema acima. Se o herói cantado 

morre, o poeta também mostra a sua morte no momento que deixa as águas 

equatoriais e amazônicas do rio  se suicidarem no mar. 

 Para definir o plano estético do poema, concordamos com Massaud 

Moisés(1983; p.238), quando ele afirma que “a palavra épico em sua etimologia 

não está desvinculada da recitação”. Para ele, o gênero épico orienta os 

grandes poetas, independente de sua época ou movimento literário aos quais 

estão inseridos, seja medieval, clássico, romântico, simbolista ou moderno. 

Todo poeta, que se considera superior, tende para o épico. 

 Só que Guimarães Rosa utiliza um recurso formal, denominado por 

Massaud (1983:258) como poemeto épico, que se configura como uma breve 

extensão poética e se baseia em assuntos de cunho significativo, os quais não 

assumem a grandiosidade das epopéias homéricas e da camoniana, mas 

representam certa relevância para um discurso nacionalista. Rosa faz apologias 

a respeito do índio amazonense Araticum Uassu, o qual assume a posição de 

herói na recitação acima. Referências de tal estilo, em nossa literatura, são a 

Prosopopéia de Bento Teixeira, Caramuru, de Durão, O Uraguai de José Basílio 

da Gama, etc. O índio, nessas obras, assume uma postura bem diferente do 

poema de Rosa. 



   

 

 

  120 

 

 

 

 Guimarães divide o seu poemeto em quatro cantos. No primeiro, o eu-

rosiano situa o seu índio carajá nas praias do velho Araguaia e o provoca a 

refletir sobre o surgimento do mundo e do amor, ou seja, é dada voz ao 

colonizado indígena, fato que só ocorre em Caramuru de Frei de Santa Rita 

Durão. No segundo canto, percebe-se uma proximidade da voz que recita e 

Araticum uassu, quando o índio amazonense pede para as tocandiras( formigas 

pretas que muito ferem) fazer uma saboneteira com o casco de um traçajá( 

tartaruga da Amazônia), como também, pelos hábitos selvagens fareja os 

missionários, a sinestesia agradável e desarmante da bonita Auá-naru, o cheiro 

de carniça da onça preta morta pelos tapirapés, os quais já se colocam em 

posição de combate por sentir o território invadido. No terceiro canto, há o 

registro de um desentendimento entre os carajás de cima  e os carajás de 

baixo. A mãe d’Ouro, a mãe d’água e a mãe da lua são as deusas que vão 

intervir na proteção do índio morto pelos índios que estão em pé de guerra. Os 

pajés planejam saques e ataques, enquanto o capitão Uachiatê tem proposta 

de paz, fato que ocasiona  sua morte. Araticum uassu vai interceder pelo 

amigo, e ao contrário do que acontece nas grandes epopéias, o herói é morto e 

entregue ao trabalho de decomposição natural feito pela natureza amazônica. 

 O poemeto No Araguaia não é uma grande produção épica, mais sim 

uma tentativa de mostrar o índio como referência humana da natureza 

brasileira, sem ranços medievais e resgates clássicos inadequados para a 

representação de um elemento típico e simbólico de nossa nação. 



   

 

 

  121 

 

 

 

 A estratégia de trazer para o plano poético o índio, o negro e o caboclo é 

o que Renato Ortiz (2003; p.38) chama de truísmo racial. O intelectual do 

século XX compreende e deixa claro em sua literatura, como acontece com os 

poemas de Guimarães Rosa, que o Brasil é fruto da mestiçagem de três raças: 

a branca, a negra e a índia. A abolição da escravatura acaba com o sistema 

senhorial e deixa evidente que o fator de distinção entre  o povo brasileiro é a 

questão da cor da pele, que vai se revelar, conforme Paulo Prado(1931; 193), 

como  um problema de biologia, de etnologia e mesmo de eugenia. O que vai 

interessar aos intelectuais de nossa literatura é sugerir, através do discurso 

literário, o rico hibridismo cultural e social que forma a nossa nação.  

 Ao contrário do que diz Flora Süssekind (1982; p.20), no momento em 

que analisa a obra dramática de José de Alencar, o índio não deixa de ser o 

herói que representa o que há de nacional em nosso pátria, nem o negro 

assume o lugar deste. Os intelectuais da época romântica não representam o 

índio pelas suas peculiaridades, o que acontece é muito mais uma 

metaforização3 deste, para que os olhos do colonizador não se espantem com 

os selvagens da terra vermelha. Claro que este tratado estético não é tomado 

como sugestão pelo poeta moderno, como é o caso de Guimarães Rosa. O 

poeta mineiro aceita a sugestão de representar o Brasil pelas suas 

peculiaridades, sendo uma delas a estratégia de buscar nos indígenas o que 

eles possuem de específico: a crença no poder místico da natureza, o sistema 

                                                           
3
 O termo índio como metáfora é tomado da análise que Flora Sussekind (1982; p.22) faz do 

negro como metáfora, ou seja, exaltado pelo discurso amoroso ou patriótico. 



   

 

 

  122 

 

 

 

doméstico de convívio ( a tribo), a sobrevivência por meio da caça e da pesca,  

e a verossimilhança imagética dos aspectos físicos deste aborígine brasileiro.  

 

 

3.6. A crendice popular no poema rosiano  

 

 Como Guimarães Rosa também exalta as crenças dos habitantes da zona 

rural mineira, ativemo-nos ao exame dos poemas que remetem a uma temática 

que explora o metafísico, o medo, as superstições, comuns a quem não se 

envolveu com o progresso, conforme colocação de Roberto Schwarz (1987: 

p.126).  

 A superstição é algo fruto da tradição popular. Segundo Câmara Cascudo 

(2002; p.648) ela resulta essencialmente do vestígio de cultos desaparecidos ou 

da deturpação ou acomodação psicológica de elementos religiosos 

contemporâneos, condicionados à mentalidade popular. As superstições 

participam da própria essência intelectual humana e não há momento da 

história do mundo sem a sua inevitável presença. O próprio Guimarães Rosa 

era por demais supersticioso. Todos os seus leitores sabem que um dos 

maiores medos do escritor era se candidatar a uma cadeira da Academia 

Brasileira de Letras, pelo fato de premunir que quando isto se concretizasse, a 

sua morte seria próxima, como realmente o foi.  Por este motivo, encontramos, 

em Magma, poemas que se voltam para este eixo temático do imaginário 

supersticioso popular.  



   

 

 

  123 

 

 

 

  

 

Reza brava 

 

-“Saiu de casa, sem nenhum motivo, 

e me disse que não vai voltar. 

Dou-lhe o dinheiro e o cavalo arreado...” 

-“Sossega, Dona, que o seu marido, 

ainda hoje mesmo, tem de voltar! 

Agora, silêncio, em honra dos Santos, 

que eu vou começar: 

-Chico!, volte para sua Dona, 

que nenhum descanso você terá... 

Três pratos ponho na mesa, 

para mim, para minha Santa Helena, 

e para você, quando chegar 

Três vezes chamarei, três pancadas lhe darei!... 

A primeira, na testa, para que você se lembre, 

a Segunda, no peito, para que você sofra, 

a terceira, nos pés, para você caminhar... 

Se estiver comendo, pare, 

se estiver conversando, cale, 

se estiver dormindo, tem de acordar... 

 

A meia-noite já vem chegando, 



   

 

 

  124 

 

 

 

E é a hora boa de rezar. 

Vou queimar pólvora, vou traçar o sino, 

vou rezar as sete ave-marias retornadas, 

e depois a reza brava de São Marcos e São Manso, 

com um prato fundo cheio de cachaça 

e uma faca espetada na mesa de jantar. 

Agora, Dona, fique esperando, 

que o seu marido tem de voltar... 

 

Mas que barulho é esse, nessa hora morta? 

Vem muita gente, batem na porta... 

-Ai, Siá Dona, nós não sabemos 

como isso aconteceu... 

Estavam todos  alegres, bebendo cachaça, 

sem briga nenhuma, sem discussão... 

- Entrem todos, podem entrar... 

Jesus!... que é isso, 

Vem carregado... 

É o marido, ensangüentado, 

com um oco de faca no peito esquerdo, 

bem no lugar do coração... 

(Rosa,1997; p.111-112) 

 

 Candido (1986; p.188) afirma que uma das características da literatura 

da década de 1930 é engajamento espiritual e social dos intelectuais católicos, 



   

 

 

  125 

 

 

 

como o mineiro Guimarães Rosa. Houve algo mais difuso e insinuante: a busca 

de uma tonalidade espiritualista de tensão e mistério. Tal espiritualismo católico 

levou à simpatia da solução de problemáticas sociais. O poema acima mostra 

um típico caso da periferia da zona rural : uma mulher perde o seu marido e vai 

apelar para práticas divinatórias alimentadas pela crença popular. O Brasil é o 

país de maior ecletismo religioso e as camadas sociais periféricas sempre 

buscam pelas várias manifestações divinas em situações de conflito . O caso 

acima poetizado por Guimarães Rosa retrata muito bem o perfil do povo 

brasileiro no que diz respeito à hegemonia do catolicismo fraturado pelas rezas 

de benzedeiras do alto sertão, as quais em muitos casos são beatas fervorosas. 

 A aparição de Santa Helena, São Marcos e São Manso é portanto 

justificável na oração acima. Santa Helena, como endossa Cascudo (2002; 

p.273) era muito popular devido a uma oração a ela atribuída em que se pedia 

uma resposta divina por intermédio do sonho, como nos oráculos gregos 

terapêuticos. O sonho de Santa Helena constitui uma das confianças inabaláveis 

da fé coletiva. O eu-poético rosiano chama esta santa em sua reza para 

endossar a força da oração popular. São Marcos é chamado na reza para 

amansar o coração do marido que não volta para casa, pois este santo , 

segundo Cascudo (2002, p.365) protegia o gado e amansava o mau gênio e 

turbulências infantis. O animal simbólico de São Marcos é o leão. No Brasil, não 

houve culto a São Marcos, mas a figura é presente no devocionário 

supersticioso de orações fortes, dedicadas justamente à doma de touros 

bravos, como o marido da Dona que foi embora de casa sem expor os motivos. 



   

 

 

  126 

 

 

 

O Santo Manso não é dicionarizado por Câmara Cascudo, mais pelo 

direcionamento semântico do poema, podemos afirmar que ele também é 

chamado junto com São Marcos, propositadamente, para abrandar o coração 

da mulher solitária.  A reza traz o marido de volta, mas há uma ruptura como o 

psicologicamente esperado, para utilizar teorização de Carlos Bousoño ( in: 

Ferreira; 2004; p.25), pois o marido vem para casa quase morto. 

 O poema acima revela a força da oração utilizada para solucionar 

problemas a qualquer custo. Este credo é legítimo nas zonas rurais mais íntimas 

de nosso país e sempre de caráter defensivo, respeitado para evitar o mal 

maior ou distanciar sua efetivação. 

 Outro poema que se refere ao credo popular, também mostra as 

superstições dos habitantes de um vilarejo:  

 

 

Assombramento 

 

Meia-noite amarela  de sexta-feira, 

com lua cheia, na meia quaresma, 

no pequeno arraial. 

 

Tinidos secos de matracas, 

gente cantando orações tétricas 

em frente as cruzes das encruzilhadas, 

pedindo ao povo que está dormindo 



   

 

 

  127 

 

 

 

rezas para as almas do purgatório 

que eles estão encomendando. 

 

E logo atrás vêm vultos brancos, 

almas penadas sussurrando, 

com ossos de defuntos alumiando nas frias mãos brancas. 

 

Mulas-sem-cabeça galopam doidas 

pelas estradas, 

queimando o capim com as chispas dos cascos. 

Há lobisomens uivando, 

na velha igreja tábuas rangendo, 

caixões pretos juntos das cruzes, 

mortalhas largadas diante das portas, 

uma mulher longa sentando nos telhados, 

e o Pitorro, assentado no morro, 

de chapéu na cabeça, cachimbando. 

Por entre as sepulturas, 

o fogo-fátuo de fósforo escorre: 

é um grande raio de lua amarela, 

que desce por engano, ao cemitério, 

e lá vai fugindo, 

assombrado, amedrontado, 

sem tempo de subir. 

Latiram ao longe: 



   

 

 

  128 

 

 

 

Foi a noite, soltando os seus cachorros 

“Corta-Vento”, “Rompe-Ferro”, “Acode-a-Tempo”, 

para o socorrer... 

(Rosa, op.cit,; 1997: 122-124) 

 

 Mais uma vez o catolicismo é distorcido em prol das crenças populares, o  

que Maria Célia Leonel(2000; p.113) chama de transmutação dos elementos. A 

interferência do sobrenatural dá voz ao imaginário dos povos mais antigos do 

alto sertão. Estão presentes em ambos os poemas tendências espirituais aceitas 

e praticadas pelo povo brasileiro (rezas, crença em santos católicos específicos 

para cada problema social, orações em encruzilhadas, simpatias, mitologias 

populares como a mula sem cabeça e o lobisomem). 

 Alguns elementos temáticos do poema devem ser justificados. O medo 

de escuro e da noite é algo amadurecido pela cultura popular. A meia-noite, a 

sexta-feira, o defunto, o cemitério são temáticas que nos fazem, através dos 

versos rosianos, viajar por este imaginário místico popular. Na terceira estrofe 

do poema acima, aparecem alguns personagens que compõem este imaginário: 

mulas-sem-cabeça e os  lobisomens.  

 Câmara Cascudo (2002; p. 402-403) diz que mula-sem-cabeça é a forma 

que toma uma concubina do sacerdote. Na noite de quinta para sexta-feira, 

transforma-se num forte animal, de identificação controvertida na tradição oral, 

e galopa, assombrando quem encontra. Lança chispas de fogo pelas narinas e 

pela boca, como versa o eu-poético mineiro na terceira estrofe do poema 

acima. O lobisomem, personagem da mítica popular, surge logo no verso 



   

 

 

  129 

 

 

 

seguinte da mesma estrofe. Cascudo (2002; p.335) considera este mito 

universal dos homens-lobos da África. Mas, no Brasil, há modificações 

regionais. O lobisomem se transforma em um bicho grande, bezerro de alto 

porte, com imensas orelhas, cujo rumor é característico. Procura sangrar 

crianças, animais novos e, na falta deles, a quem encontrar antes de quebrar a 

berra, antes que o dia se anuncie. Para desencantá-lo basta o menor ferimento 

que cause sangue ou bala que se unte com cera de vela que ardeu em três 

missas de domingo  ou na missa do galo, à meia-noite de natal. 

 É exatamente esta mística popular que o eu-poético rosiano traz em seus 

versos para assombrar os seus leitores e deixar o registro do imaginário popular 

como mais um dos eixos temáticos que  tornam a poesia da década de trinta 

liberta de mística européia. 

 Assim, podemos dizer que o Brasil é revisitado pela poesia rosiana 

através de um estilo neo-romântico adaptado à estética moderna e renovada 

do escritor mineiro que demonstra em sua arte, ainda em tempos de 

formulação de seu projeto literário, o desejo de cantar a nação brasileira a 

partir de uma perspectiva admirada que enaltece as especificidades culturais 

que a tornam um solo rico pela sua capacidade  de filtrar as inferências 

culturais do oriente e do ocidente europeu. 

 

Conclusão 

_______________________________________________ 

 



   

 

 

  130 

 

 

 

 

 Baseados nos conceitos de assimilação cultural proposto por Alfredo 

Bosi, na distinção entre perspectiva amena e catastrófica de arte exposta por 

Antonio Candido, no conceito de estética do Terceiro Mundo de Roberto 

Schwarz e na definição de literatura anfíbia de Silviano Santiago, classificamos 

Magma como uma obra que exalta o Brasil pela sua beleza natural e cultural 

através da voz de um eu-poético neo-romântico que olha a nossa nação pelo 

viés da individualidade e da centralização em espaços geográficos específicos (a 

Amazônia e o sertão mineiro). 

 As abordagens acima assinaladas permitiram que fossem detectadas as 

excentricidades indígenas, as leituras fraturadas de Brasil , a contemplação de 

particularidades sociais específicas do credo popular que Guimarães Rosa 

assimila com retrato de identidade nacional. 

 Para realizarmos a presente pesquisa, optamos por dividi-la em três 

capítulos. No primeiro capítulo, estudamos os conceitos de perspectiva cultural, 

mantendo um diálogo constante com a estética da Semana de Arte Moderna, 

do Romantismo e da geração de trinta, a fim de conceituar e justificar as 

respectivas oscilações estéticas e temáticas da poesia rosiana. A temática 

bestiária, da natureza, das manifestações culturais e indígenas, da crendice 

popular se configuraram como um estratégia do poeta mineiro passear por 

várias tendências temáticas, o que o define como artista que representa o Brasil 

pelos elementos que o mesmo oferece. No segundo capítulo, criticamos a 

apreciação de Guilherme de Almeida a respeito dos versos rosianos, 



   

 

 

  131 

 

 

 

desenvolvendo analogias entre os intelectuais de trinta e os versos de Magma , 

com o propósito de mostrar que a avaliação de Almeida é subsidiada por uma 

perspectiva amena de arte, conforme teorização de Antonio Candido.  

No terceiro capítulo, examinamos os poemas que apresentam uma 

temática voltada para o cenário nacional e detectamos que o eu-poético rosiano 

assume uma postura neo-romântica para cantar o Brasil, pelo fato de 

contemplar, em seu processo de representação da nação brasileira, uma 

perspectiva amena de arte que tem como objetivo olhar a nação por meio de 

um embelezamento que se dá pelo uso de temáticas que se voltam ao projeto 

romântico de construção literária e de uma estética modernista que as 

renovam. 

Para atingir os objetivos do presente trabalho, pareceu-nos mais 

produtiva- e acreditamos mais eficaz- a ampliação da teorização de Antonio 

Candido sobre perspectivas de arte, incorporando ao estudo que o crítico 

brasileiro faz das consciências em relação à arte, o conceito de neo-

romantismo, para desta forma melhor problematizar e teorizar sobre a poesia 

de Guimarães Rosa. 

Outros aspectos, além do cenário brasileiro, são explorados pelo poeta 

mineiro, o que não coloca a nossa leitura como fechada em relação ao 

acolhimento de outros análises a respeito de Magma. 

Logo, nossa leitura se configura como uma provocação para outras 

leituras sobre a poesia de Guimarães Rosa, principalmente, sobre algumas 

teorias filosóficas que se incorporam a determinados poemas de Magma, obra 



   

 

 

  132 

 

 

 

que nos fez descobrir um outro Guimarães, condutor de travessias 

embrionárias, mas não menos inovadoras, provocantes e sugestivas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliografia: 

 



   

 

 

  133 

 

 

 

ADORNO, Theodor. Notas de Literatura 1. São Paulo: Duas cidades(Ed 

34),2002. 

 

ARISTÓTELES.  A arte poética( tradução de Pietro Nasseti).São Paulo; Martin 

Claret, 2004.  

 

ALEMBERT, Francisco. A semana de 22. Aventura modernista no Brasil. São 

Paulo: Scipione, 1992. 

 

ANDRADE, Carlos Drummond de. Congresso internacional do medo. Disponível 

em www.secrel.com.br/ jpoesia. Acesso em 24/04/2006. 

 

ANDRADE, Mário de. Aspectos da literatura brasileira. Belo Horizonte: 

Itatiaia,2002. 

 

ARISTÓTELES. Arte poética. São Paulo: Martin Claret, 2004. 

 

ÁVILA, Affonso. O lúdico e as projeções do mundo barroco. São Paulo: 

Perspectiva, 1994. 

 

BANDEIRA, Manuel. Os sapos. Disponível em www.secrel.com.br/jpoesia. 

Acesso em 24/04/2006. 

 

BOSI, Alfredo Bosi. História Concisa da Literatura Brasileira. São Paulo: Cultrix, 

1990. 

 

_______________. O nacional e suas faces. São Paulo: USP-FFCHL, 1983. 

 

CANDIDO, Antonio & CASTELLO, Aderaldo. Modernismo. São Paulo: DIFEL, 

1979. 

 



   

 

 

  134 

 

 

 

CANDIDO, Antonio. Literatura e sociedade. São Paulo: T.A. Queiroz, 2000. 

 

_______________. A educação pela noite e outros ensaios. São Paulo: Ática, 

1986. 

_______________. Formação da literatura brasileira. Rio de Janeiro: Itatiaia, 

1997.v2. 

 

CARA, Salete de Almeida. A poesia lírica. São Paulo: Ática, 1998. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do folclore brasileiro. São Paulo: Global, 

2002. 

______________________. Antologia do folclore brasileiro. São Paulo: Global, 

2002. 

______________________.Superstição no Brasil. São Paulo: Global, 2001. 

 

COHEN, Jean. Estrutura da linguagem poética. São Paulo: Cultrix, 1966. 

 

COMPAGNON, Antoine. O demônio da teoria: literatura e senso comum. São 

Paulo, Martins Fontes, 2001. 

 

DESSONS, Gerard. Théorie de la poésie. Paris: Bordas, 1992. 

 

EAGLETON, Terry. Teoria da literatura: uma introdução. São Paulo: Martins 

Fontes, 2001. 

 

FARIAS, Sônia Lúcia Ramalho de. Literatura e Cultura: tradição e modernidade. 

João Pessoa: Idéia, 1997. 

 

FERREIRA, Luzilá Gonçalves. Teoria da poesia (material de aula). Recife: UFPE, 

2004.2 

 



   

 

 

  135 

 

 

 

GOLDSTEIN, Norma. Versos, sons, ritmos. São Paulo: Ática, 2002. 

 

HELENA, Lúcia. Modernismo brasileiro e vanguarda. São Paulo: Ática, 1986. 

 

LAFETÁ, João Luiz. 1930: a crítica e o modernismo. São Paulo: Duas cidades( 

Ed 34), 2000. 

 

LEONEL, Maria Célia. Guimarães Rosa: do arquivo à obra. In: Scripta (Revista 

do PPGL da Puc Minas). Belo Horizonte: Ed Puc Minas, 1998. 

 

________________. Guimarães Rosa: Magma e a gênese da obra. São Paulo, 

Ed UNESP; 2000. 

 

LIMA, Luiz Costa. Teoria da literatura em suas fontes. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2002.v.2 

 

_____________. Mímesis e modernidade. São Paulo: Paz e Terra,2003 

 

LOURENÇO, Eduardo.” Guimarães Rosa e o terceiro sertão”, In: A nau de Ícaro 

e imagem e miragem da lusofonia. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

 

LUCAS, Fábio. As faces do visível. Rio de Janeiro: José Olympio, 1973. 

 

__________. Do Barroco ao moderno(ensaios). São Paulo: Ática, 1989. 

 

LUZ, Zé da. Brasi Caboco. Disponível no site www.secrel.com.br/ JPOESIA. 

Acesso em 26/04/2006. 

 

MOISÉS, Massaud. A criação literária ( poesia). São Paulo: Ática, 1984. 

 

NESTROVSKI, Arthur. Ironias da Modernidade. São Paulo: Ática, 1996. 



   

 

 

  136 

 

 

 

 

ORTIZ, Renato. Cultura brasileira e identidade nacional. São Paulo: Brasiliense, 

2003. 

 

PAZ, Octavio. Convergências; ensaios sobre arte e cultura. Rio de Janeiro: 

Rocco, 1991. 

 

__________. El arco y la lira: lengua y estudios literarios. México: Fundo de 

Cultura, 2003. 

 

PORTELLA, Eduardo. Literatura e realidade nacional. Rio de Janeiro: Tempo 

Brasileiro, 1975. 

 

PLATÃO. Fedro. São Paulo, Martin Claret, 2003. ( Tradução de Alex Marins). 

 

PRADO, Paulo. Retrato do Brasil. Rio de Janeiro, F.Briguet & cia, 1931. 

 

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro. A formação e o sentido do Brasil. São Paulo: 

Companhia das letras,1995. 

 

ROSA, João Guimarães. Magma. Rio de janeiro: Nova Fronteira, 1997. 

 

ROSA, Vilma Guimarães. Relembramentos: João Guimarães Rosa, meu pai. Rio 

de Janeiro: Nova Fronteira, 1999. 

 

SAMUEL, Rogel. Manual de Teoria Literária. Petrópolis: Vozes, 1985. 

 

SANTIAGO, Silviano. Vale quanto pesa. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1982. 

 

________________.Nas malhas da letra. Rio de Janeiro: Rocco, 2002. 

 



   

 

 

  137 

 

 

 

________________.Uma literatura nos trópicos: ensaios sobre dependência 

cultural. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. 

 

________________. O cosmopolitismo do pobre. Belo Horizonte: Ed UFMG, 

2004. 

 

SCHWARZ, Roberto. A sereia e o desconfiado. Ensaios críticos. Rio de Janeiro: 

Paz e Terra,1981. 

 

_______________.Que horas são? Ensaios. São Paulo: Companhia das Letras, 

1987. 

 

SILVA, Graziela B. Índios brancos no sul do Brasil: a batalha do extermínio”. 

Disponível em www.brazcubas,br/ professores/ sdamy, acesso em 24/05/2006. 

 

SOARES, Angélica. Gêneros literários. São Paulo: Ática, 2001. 

 

SPERBER, Suzi Frankl. Guimarães Rosa: signo e sentimento. São Paulo: Ática, 

1982. 

 

SUSSEKIND, Flora. Tal Brasil, qual romance? Rio de Janeiro: Achiamé, 1984. 

 

______________. O negro como arlequim. Rio de Janeiro: Achiamé, 1982. 

 

TELES, Gilberto Mendonça. Vanguarda européia e modernismo brasileiro. 

Petrópolis: Vozes, 1983. 

 

WELLEK, René & WARREN, Austin. Teoria da Literatura. Publicações Europa-

América, s/d. 

 


