
  

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 

 

 

 

 

 

 

UNIÃO, LUTA, LIBERDADE E RESISTÊNCIA:  

AS ORGANIZAÇÕES DE MULHERES INDÍGENAS  

DA AMAZÔNIA BRASILEIRA 

 

 

 

 

ANGELA CÉLIA SACCHI MONAGAS 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

RECIFE - 2006



  

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 

 
 
 
 
 
 
 
 

 UNIÃO, LUTA, LIBERDADE E RESISTÊNCIA: 

AS ORGANIZAÇÕES DE MULHERES INDÍGENAS  

DA AMAZÔNIA BRASILEIRA  
 
 
 
 
 
 

ANGELA CÉLIA SACCHI MONAGAS 
 
 
 
 
 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em  
Antropologia da Universidade Federal de Pernambuco,  

sob a orientação do professor Dr. Renato Athias  
para  obtenção do grau de Doutora em Antropologia. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE - 2006 



  

 
 

 
 
 

S119u Monagas, Angela Célia Sacchi 
 

           
 

       União, luta, liberdade e resistência: as organizações de 
mulheres indígenas da Amazônia brasileira. – Recife: O Autor, 
2006. 

 245 folhas. 
 
 

    Orientador: Renato Monteiro Athias 
  

 
  

       Tese (doutorado) – Universidade Federal de Pernambuco. 
CFCH. Programa de Pós-graduação em Antropologia.  Recife, 
2006. 

    
 
       1. Participação política. 2. Amazônia Brasileira - Roraima. 3. 

Mulheres indígenas. I. Título. 
         

 
CDU: 396.9  (2. ed.) 
CDD: 305.8  (22. ed.) 

                                         UFPE 
                      BCFCH2006/003 

   



  



  

 
RESUMO 

 
O tema da tese é a 'participação política das mulheres indígenas' no âmbito do 
movimento indígena brasileiro. Especificamente trata-se de analisar a experiência das 
mulheres em organizações indígenas, mas também pensar no papel da liderança 
feminina além da inserção nessas formas organizativas mais formalizadas. Este trabalho 
parte do pressuposto de que é preciso considerar as implicações dessa participação 
feminina no movimento indígena de modo mais amplo, bem como as transformações 
que esta participação política implica na vida das mulheres ao nível comunitário. A 
pesquisa refletiu sobre o processo constitutivo das organizações de mulheres indígenas 
da Amazônia Brasileira, de modo particular, sobre o 'movimento de mulheres indígenas 
de Roraima', que culmina na criação da Organização das Mulheres Indígenas de 
Roraima (OMIR). A problemática ainda é pouco visível no cenário do movimento 
indígena, assim como não tem recebido atenção na disciplina antropológica, pois só 
recentemente as mulheres assumem novas representações no contexto interétnico. A 
pesquisa etnográfica foi realizada em diversos contextos, nas comunidades indígenas do 
Estado de Roraima e na sede da OMIR em Boa Vista/RR, e também nas cidades de 
Manaus/AM e Brasília/DF, que permitiram a autora participar de encontros regionais e 
nacionais nos quais havia a presença de mulheres das etnias não somente dos Estados da 
Amazônia Brasileira, mas de todo o país. Esses eventos permitiram verificar o iniciante 
processo de constituição das organizações de mulheres indígenas e a articulação entre 
elas através das reuniões promovidas principalmente pelo Departamento de Mulheres 
Indígenas da Coordenação das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira 
(DMIAB/COIAB). Os encontros do movimento de mulheres/feministas, por outro lado, 
enriqueceram a análise ao apontar a singularidade do movimento de mulheres indígenas. 
Uma das hipóteses que serviu de base para a reflexão do 'movimento de mulheres 
indígenas' é a de que através dessa mobilização feminina há uma apropriação de um 
espaço tido como masculino na organização social de diferentes povos indígenas. No 
momento atual as indígenas buscam sua participação política principalmente através da 
experiência organizativa, através da qual reivindicam ações nas áreas de 
sustentabilidade, profissionalização e capacitação, saúde, violência e direitos. A entrada 
das mulheres em organizações situadas no espaço urbano faz com que possam realizar 
outras atividades e obter experiências alternativas fora de suas comunidades. Contudo, 
elas não rejeitam ou menosprezam as representações 'tradicionais', principalmente as 
relativas aos papéis de gênero. A pesquisa etnográfica acerca da 'participação política 
das mulheres indígenas', portanto, pretende contribuir com os estudos nas áreas de 
gênero e da etnologia. 
 



  

ABSTRACT 
 
This thesis is dealing with the 'political participation of the indigenous women' and the 
Brazilian indigenous movement. Specifically, it is intends to analyze the experience of 
the women indigenous organizations, but also to think about the role of the feminine 
leadership beyond its insertion in these 'legalized' organizational model. This work 
starts with the assumption that is necessary to consider the implications of this feminine 
participation in the indigenous movement in wide vision as possible, also see the 
transformations of this political participation implies in the life of the women to the 
community level. The development of this work makes possible to discuss on the 
constitution’s process of the organizations of women in Brazilian Amazon e, in 
particular the way, on the ' women indigenous movement of Roraima' has culminates in 
the creation of the organization of the Indigenous Women of Roraima (OMIR). The 
issues raised in this work still are less visible in the scene of the indigenous movement, 
and has not received the attention by the anthropologists. All these questions are lined 
up with the gender issues. The ethnographic research was carried out in the indigenous 
communities of the State of Roraima, in the headquarters of the OMIR in Boa Vista/RR, 
in Manaus/AM and Brasília/DF. This work has allowed the author, to participate several 
regional and national meetings, in which had the presence of women of the different 
States of the Brazil. Those events had also allowed verifying about the beginning of the 
constitution process of the women organizations, the relationships between them by the 
meetings promoted, mainly by the Department of Indigenous Women of the 
Coordination of the Indigenous Organizations of the Brazilian Amazon 
(DMIAB/COIAB). Those meetings, on the other hand, had also enriched the analysis 
with the focus on the singularity of the women leader inside of indigenous movement. 
The hypotheses used for this work is based on the mobilization of the women of the 
appropriation of a male space by the women in the social organization of the different 
peoples. In reality, the women search its political participation mainly to increase the 
capacity of their organizational experience and also they want more training, 
qualification and information of the non-indigenous universe. Although, the women 
which are living in the cities do not reject 'the traditional' representations, of the gender 
roles associates to them in the social structure of their peoples. The insertion in the 
organizations makes with that they can carry through other activities and experience of 
an alternative social life is of the village what creates new expectations. Therefore, this 
thesis represents a ethnographic research concerning the political participation of the 
women in the indigenous movement and opens a debate on what it meaning for the 
indigenous communities the constitution of the women organizations of the Brazilian 
Amazon. 



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O título da tese é uma homenagem 

à “União, Luta, Liberdade e Resistência”  

da Organização de Mulheres Indígenas de Roraima (OMIR)  

 

 



  

AGRADECIMENTOS  
 

 

À CAPES que custeou a bolsa para a realização da pesquisa no doutorado. 

 

Ao corpo docente do PPGAS/UFPE, principalmente os professores Russell Parry Scott, 

Salete Cavalcante, Peter Schroder e Antonio Motta. Às funcionárias do Programa, Ana 

Maria Costa, Regina Salles de Souza Viana e Ademilda Guedes.  

 

Ao orientador Renato Athias por acreditar na pesquisa desde nossas conversas ainda 

informais via correio eletrônico, sem ainda termos nos conhecido pessoalmente. Sinto-

me gratificada por suas sugestões ao tema da tese e o apoio em inúmeras etapas não 

somente na vida acadêmica strictu senso como nos diversos trabalhos que nos 

envolvemos com os povos indígenas, particularmente no período que residi na capital 

de Pernambuco.   

 

O percurso acadêmico até o doutorado também foi possibilitado pelos estímulos e 

orientações anteriormente recebidos de Miriam Grossi e Oscar Calavia Sáez. Os 

ensinamentos acerca do campo de gênero e feminista e os eventos diversos que 

participei junto às/aos colegas do núcleo de gênero da UFSC, que Miriam coordena, 

marcaram o caminho escolhido acerca das pesquisas sobre mulheres. A ênfase no 

estudo da problemática em povos indígenas, sob orientação de Oscar no mestrado, fez 

com que o tema da presente tese começasse a ser delineado quando planejávamos uma 

pesquisa maior acerca de diversas questões entre povos indígenas, entre estas, a da 

participação política das mulheres, a qual se ajustava aos meus propósitos etnográficos. 

 

Às/os colegas do PPGAS/UFPE, principalmente Elaine Muller e Gilmara Benevides do 

mestrado. Da minha turma do doutorado Ciema da Silva Mello, Carmen Rodrigues e 

Grazia Cardoso, com as quais comparti não somente os momentos em sala de aula, mas 

também os de amizade.  

 

Ao casal Elaine Muller e Marcelo Siqueira Campos. Sinto-me imensamente gratificada 

pela hospitalidade no meu retorno a Recife, principalmente na defesa da tese. 

 



  

Na capital de Roraima, particularmente agradeço ao senhor Jacir de Souza por ter dado 

o aval para que pudesse permanecer no Conselho Indígena de Roraima (CIR) durante o 

tempo da pesquisa, quando era o coordenador geral da entidade. Ao Júlio de Souza 

Macuxi pela amizade que nasceu primeiramente em 2003 no Encontro de Parceiros da 

Oxfam na cidade de Gravatá/PE, depois por ocasião do I Seminário Etno-Ambiental dos 

Povos Indígenas de Roraima. No momento da realização da pesquisa, Júlio exercia o 

cargo de assessor jurídico do CIR, sempre que necessário e fosse possível respondia aos 

seus chamados para colaborar nas inúmeras atividades do Conselho. A Davison 

Wapishana, na época assessor de comunicação do CIR, pela amizade e a sala que 

compartimos, eu, ele e André. 

 

O trabalho de campo junto às mulheres de Roraima não seria possível sem a amizade de 

Olga (Iranildes Barbosa) da OMIR, que desde o primeiro momento mostrou-se solícita 

às minhas intenções de pesquisa e, mesmo que não pudesse colaborar diretamente, sua 

amizade fez com que o tempo ali permanecido pudesse ter sido gratificante. Dona Ivete 

Cruz, antiga coordenadora da entidade das mulheres, foi a primeira Wapishana que 

conheci em Manaus e da qual sempre obtive apoio. Luciana da região do Baixo 

Cotingo, Lavina Salomão das Serras, e principalmente as mulheres de Surumu, Baixo 

Cotingo (comunidade Camará) e Serras (comunidade Maturuca), pelo tempo que 

permaneci envolvida em eventos e atividades nesses locais, e tantas outras mulheres que 

vou correr o risco de não citá-las, mas que me ensinaram muitas coisas sobre as 

dificuldades de suas lutas num Estado tão hostil aos seus direitos, demonstrando 

resistência e garra na busca de suas conquistas. Sem elas não poderia ter aprendido a 

vida que se leva na comunidade e a importância primordial das mulheres no movimento 

indígena. À elas meu agradecimento especial e sincero. 

 

Em Boa Vista o trabalho de campo não seria possível sem os inestimáveis apoio e 

amizade da família Vasconcelos - André, Andréia e seu filho Júnior, Adriana, Anderval, 

senhor Antonio e senhora Nadir - que tomei como minha e sem a qual a vida em Boa 

Vista teria sido muito menos prazerosa e mais difícil. À André, assessor jornalístico do 

CIR, e Andréia, do Núcleo de Mulheres de Roraima (NUMUR), por terem 

proporcionado de maneira contundente o envolvimento nas questões indígenas e de 

mulheres, o que fez com que a amizade e convivência familiar se engendrassem às 

diversas experiências políticas.  



  

 

Em Boa Vista, ainda, Nelita Frank, do NUMUR, pela amizade que nasceu durante o 

período que estive entre os povos indígenas roraimenses e pelas conversas acerca do 

movimento de mulheres em geral, das indígenas em particular. À Paula Brenha, 

jornalista do Movimento Nós Existimos, com a qual pude compartilhar as viagens às 

comunidades indígenas, passeatas e encontros na capital de Roraima, e participação nos 

programas da rádio da Diocese/RR, coordenados por ela e André Vasconcelos.  

 

Em Manaus, os antropólogos e amigos Lino João de Oliveira Neves e Raimundo 

Nonato Pereira da Silva, possibilitarem conversas instigantes acerca das problemáticas 

dos povos indígenas do Amazonas e o trabalho conjunto na realização da IX Reunião de 

Antropólogos do Norte-Nordeste (ABANNE) em 2005. Lino abriu as portas de sua casa 

quando cheguei na capital do Amazonas, sem sua ajuda e antiga amizade a vida em 

Manaus teria sido bem mais difícil.   

 

Às coordenadoras de departamentos e organizações de mulheres indígenas, antigas ou 

atuais, principalmente Gorete Fonseca, Zenilda Vilácio e seus filhos Regina e 

Habacuque, Rosemere Arapasso, Débora Bakairi e Valéria Paye, Celina Baré e Cecília 

Albuquerque. Agradeço principalmente o consentimento à minha participação em 

diversos encontros de mulheres indígenas da Amazônia Brasileira, sem essa permissão e 

oportunidades não poderia ter realizado grande parte da pesquisa. Com Gorete pude 

conhecer sua família e participar de diversas atividades de mulheres. Com Débora 

pudemos estar juntas em eventos diversos nas cidades de Boa Vista, São Gabriel da 

Cachoeira e Manaus, nos quais pudemos tirar nossas dúvidas sobre intenções de 

pesquisa e participação no movimento de mulheres indígenas. Celina e Cecília por me 

concederem minhas primeiras entrevistas para a tese quando nos encontramos, 

respectivamente, em Recife e Manaus. Com elas e muitas outras aqui não referidas, 

pude compartir variados momentos. À elas minha gratidão por suas sábias palavras, 

sínteses e críticas contundentes acerca dos problemas enfrentados pelas mulheres nas 

coordenações de organizações de mulheres indígenas e participação no movimento 

indígena. 

 



  

No terreno das amizades, Michelly Andrade e Roberta Melo, Georgia da Silva e 

Manuelle Videira, as duas primeiras conheci em Recife, as outras são amigas antigas de 

Florianópolis com as quais pude novamente ter o prazer de conviver em Recife.  

 

À minha prima Juliane Sacchi pelo auxílio nas 'passagens aéreas promocionais', sem o 

qual o trabalho de campo não teria sido possível de modo algum.  

 

À minha mãe, Maria Salete Vieira Sacchi, e aos meus irmãos Angelo Sacchi Neto e 

Lilian Maria Sacchi, pelo apoio incondicional. Minha mãe que, mesmo sem entender 

muito bem o caminho por mim trilhado na academia, sempre demonstrou seu amor, 

compreensão e apoio em todas as etapas da minha vida profissional, sem ela (e meu pai, 

in memorian) não teria conseguido estas conquistas.  

 

Ao meu marido Javier Monagas pela paciência principalmente durante o período da 

escrita da tese, mas também por acreditar no meu trabalho e entender minhas ausências 

e viagens, à ele meu amor que não tem palavras.  

 



  

LISTA DE SIGLAS  
 
 
 
AAMI - Associação das Artesãs do Médio Içana 
AAPIRN - Associação Arte Poranga Indígena do Rio Negro 
ABA - Associação Brasileira de Antropologia 
AIRASOL - Área Indígena Raposa Serra do Sol 
AIS - Agente Indígena de Saúde 
ALIDCIR - Aliança para a Integração e Desenvolvimento das Comunidades Indígenas 
de Roraima  
AMAI /AMIBI - Associação das Mulheres Indígenas do Baixo Içana  
AMARN - Associação das Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro 
AMIBAL - Associação das Mulheres do Balaio 
AMIDI - Associação das Mulheres Indígenas do Distrito de Iauareté  
AMIPC - Associação das Mulheres Indígenas de Pari Cachoeira 
AMISM - Associação das Mulheres Indígenas Sateré Mawé 
AMIT - Associação das Mulheres Ticuna  
AMITRUT - Associação das Mulheres Indígenas de Taracuá, Rio Uaupés e Tiquié  
ANAI - Associação Nacional de Ação Indigenista 
APAMINKTAJ - Associação dos Produtores de Artesanato e das Mulheres Indígenas 
Kaxinawá de Tarauacá e Jordão 
APIRR - Associação dos Povos Indígenas de Roraima 
ASSAI - Associação dos Artesãos Indígenas  
BID - Banco Interamericano de Desenvolvimento 
BIRD - Banco Mundial  
BIS - Batalhão de Infantaria na Selva 
CAPOIB - Conselho de Articulação dos Povos e Organizações Indígenas do Brasil  
CARTT - Cooperativa Agropecuaria Regional Tosepan Titataniske 
CASAI - Casa de Saúde do Índio  
CCPY - Comissão pela Criação do Parque Yanomami 
CEBs - Comunidades Eclesiais de Base 
CEDI - Centro Ecumênico de Documentação e Informação  
CEX - Coordenadoria de Agroextrativismo  
CGDC - Coordenação Geral de Desenvolvimento Comunitário 
CGDDI - Coordenação Geral de Defesa dos Direitos Indígenas  
CGTSM - Conselho Geral da Tribo Sateré-Mawé  
CGTT - Conselho Geral da Tribo Ticuna  
CIMI - Conselho Indigenista Missionário  
CINTER - Conselho Indígena do Território de Roraima  
CIR - Conselho Indígena de Roraima 
CISI - Comissão Intersetorial de Saúde Indígena  
COIAB - Coordenação das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira 
COIAM - Confederação dos Povos Indígenas do Amazonas 
COIMI - Comitê Intertribal de Mulheres Indígenas  
COMDIM - Conselho Municipal dos Direitos da Mulher  
COMITAR - Comissão de Mulheres Indígenas de Tarauacá  
CNDM - Conselho Nacional dos Direitos da Mulher 
CNPM - Conferência Nacional de Políticas para as Mulheres 
CONAMI - Conselho Nacional das Mulheres Indígenas 



  

CONDRAF - Conselho Nacional e Desenvolvimento Rural e Agricultura Familiar  
CTI - Centro de Trabalho Indigenista 
CTM - Cooperativa Terzo Mondo  
DADS - Secretaria de Agroextrativismo e Desenvolvimento Sustentável  
DFID - Department for International Development  
DMIAB/COIAB - Departamento de Mulheres Indígenas da Coordenação das 
Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira 
DMI/ASIBA - Departamento de Mulheres Indígenas da Associação Indígena de 
Barcelos  
DMIRN/FOIRN - Departamento de Mulheres Indígenas da Federação das 
Organizações Indígenas do Rio Negro 
DSEIs - Distritos Sanitários Especiais Indígenas  
DSL/RR - Distrito Sanitário do Leste de Roraima 
DSTs - Doenças Sexualmente Transmissíveis 
FAFO - Programa Norueguês para Povos Indígenas  
FIOCRUZ/Amazônia - Centro de Pesquisa Leônidas e Maria Deane  
FOCCITT - Federação das Organizações das Comunidades e Caciques da Tribo Ticuna 
FOIRN - Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro 
FUNAI - Fundação Nacional do Índio  
FUNASA - Fundação Nacional de Saúde 
GAD - Gender in Development  
HCBP - Projeto Harvard do Brasil Central  
INPA - Instituto Nacional de Pesquisas da Amazônia  
ISA - Instituto Socioambiental 
LDB - Lei de Diretrizes e Bases  
MEIAM - Movimento dos Estudantes Indígenas do Amazonas  
MEC - Ministério de Educação e Cultura  
MDA - Ministério do Desenvolvimento Agrário  
MDS - Ministério de Desenvolvimento Social e Combate a Fome 
MIO - Coordenação das Mulheres Indígenas do Oiapoque  
MMA - Ministério do Meio Ambiente 
MMIR -  Movimento de Mulheres Indígenas de Rondônia  
NUMUR - Núcleo de Mulheres de Roraima 
OGPTB - Organização Geral dos Professores Ticuna Bilíngües 
OMIBA - Organização de Mulheres Indígenas da Boca do Acre  
OMIR - Organização das Mulheres Indígenas de Roraima 
OMSISM - Organização dos Monitores de Saúde Indígena Sateré-Mawé  
OMSTA - Organização dos Monitores de Saúde Ticuna  
OPIR - Organização dos Professores Indígenas de Roraima 
OPISM - Organização dos Professores Indígenas Sateré-Mawé 
ONG - Organização Não Governamental 
OPAN - Operação Amazônia Nativa 
PAM - Plataforma de Ação Mundial  
PBF - Programa Bolsa Família  
PDA - Projetos Demonstrativos  
PDPI - Projetos Demonstrativos dos Povos Indígenas  
PPA - Plano Plurianual 
PLOA - Projeto de Lei Orçamentária Anual  
PNPM - Plano Nacional de Políticas para as Mulheres  
PNUD - Plano Nacional de Desenvolvimento das Nações Unidas 



  

PPG7 - Programa Piloto para a Proteção das Florestas Tropicais no Brasil 
SDS - Secretaria de Desenvolvimento Sustentável  
SECAD - Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade  
SENARC - Secretaria Nacional de Renda e Cidadania 
SEPPIR - Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial  
SITUAKURI - Organização das Mulheres Indígenas do Acre, Sul do Amazonas e 
Noroeste de Rondônia 
SODIUR - Sociedade de Defesa dos Índios Unidos do Norte de Roraima  
SPILT - Sistema de Proteção aos Índios e Localização de Trabalhadores 
SPI - Sistema de Proteção aos Índios 
SPM - Secretaria Especial de Políticas para as Mulheres  
SSL - Saúde Sem Limites 
SSS - Sociedad de Solidaridad Social 
TWM - Sociedade Para o Desenvolvimento Comunitário e Qualidade Ambiental dos 
Taurepang-Wapichana-Macuxi  
UFAM - Universidade Federal do Amazonas  
UMAI - União das Mulheres Artesãs Indígenas  
UMIRA - União das Mulheres Indígenas do Rio Ayari 
UNI - União das Nações Indígenas  
UNI-ACRE - União das Nações Indígenas do Acre  
UNIND - União das Nações Indígenas  
WID - Women in Development  
 
 

  

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 



  

SUMÁRIO 
 
 
 

 

Agradecimentos    i  

  

Lista de Siglas   v 

  

Introdução   01 

 

 

 

PRIMEIRA PARTE  25 

  

Capítulo I - Organização de Mulheres Indígenas de Roraima   28 

1.1 Das Assembléias de Tuxauas à criação do Conselho Indígena de Roraima  28 

1.2 Do Movimento à Organização de Mulheres Indígenas de Roraima  35 

  

Capítulo II - Organizações de Mulheres Indígenas da Amazônia Brasileira  57 

2.1 Movimento e Organizações Indígenas   57 

2.2 AMARN, AMISM e Departamentos de Mulheres da FOIRN e COIAB  74 

  

Capítulo III - Representação Política e Visibilidade 103 

3.1 Sustentabilidade, Profissionalização, Saúde, Violência e Direitos 108 

3.2 A Especificidade da Luta das Mulheres Indígenas 127 

 

 

 

SEGUNDA PARTE 

 

135 

Capítulo IV - Gênero e Campo Político 137 

4.1 Entre o Essencialismo Étnico e o Etnocentrismo Feminista 137 

4.2 Participação Política Feminina 149 

4.3 As Mulheres Introduzem Novos Elementos ao Campo Político? 161 

  



  

Capítulo V - Desenvolvimento, Políticas Públicas e Mulheres Indígenas  168 

5.1 Gênero e Campo do Desenvolvimento 168 

5.2 Políticas Públicas para Mulheres Indígenas? 179 

5.3 Oficinas de Capacitação 186 

  

Capítulo VI - Participação Política das Mulheres Indígenas   203 

6.1 Chefia Local e Novas Lideranças 204 

6.2 Dos Cargos Comunitários à Entrada nas Organizações  211 

6.3 A Mulher Pode Ser Política 216 

  

Considerações Finais 224 

  

Referências Bibliográficas 235 
 



  

INTRODUÇÃO 
 

 

 

O tema da tese é a 'participação política das mulheres indígenas' no âmbito do 

movimento indígena brasileiro. Especificamente, trata-se de analisar a experiência das 

mulheres em organizações indígenas, mas também pensar no papel de liderança 

feminina além da inserção nessas formas organizativas mais formalizadas. Ao refletir 

sobre o que denomino de modo genérico como 'processo organizativo de mulheres 

indígenas', parto do pressuposto de que é preciso considerar as implicações da 

participação feminina no movimento indígena de modo mais amplo, bem como as 

transformações que esta participação política acarreta na vida das mulheres ao nível 

comunitário.  

 

O objetivo geral é refletir sobre o processo constitutivo das organizações de mulheres 

indígenas na Amazônia Brasileira1, de modo particular, sobre o 'movimento de 

mulheres indígenas de Roraima', que culmina na criação da Organização das Mulheres 

Indígenas de Roraima (OMIR). A problemática da participação política das mulheres 

indígenas é pouco visível no cenário do movimento indígena, assim como não tem 

recebido atenção na disciplina antropológica. Isto é decorrente do fato de que as 

mulheres indígenas assumem novas representações nos cenários nacional e 

internacional em defesa de seus direitos específicos somente a partir da década de 1990. 

É na Amazônia Brasileira que estão situadas grande parte das organizações de mulheres 

indígenas e é através dos encontros promovidos na capital do Estado do Amazonas que 

há uma maior articulação das mulheres pertencentes a diversas regiões e etnias, entre 

elas, as mulheres indígenas roraimenses. 

 

A forma de abordar estas questões está alinhada com a problemática de gênero. Essa 

perspectiva e modo de análise têm circunscritos o caminho acadêmico que venho 

percorrendo desde a graduação em Ciências Sociais momento em que, ao realizar um 

'mapeamento do conceito de gênero' nos encontros da Associação Brasileira de 

Antropologia (ABA), pude verificar a pouca ênfase dada à temática na etnologia 
                                                           
1 A 'Amazônia Brasileira' compreende os Estados do Acre, Amapá, Amazonas, Maranhão, Mato Grosso, 
Pará, Rondônia, Roraima e Tocantins. 



  

indígena. Posteriormente, no mestrado em Antropologia, a observação da capacidade de 

agência [agency] das mulheres Kaingang da área indígena Mangueirinha/PR, 

desempenhada em momentos cruciais na vida de seus povos, em embates e disputas 

advindos do contato interétnico, bem como a ausência de um espaço político feminino 

correlato ao papel que desempenham, chamaram atenção para a fundamental 

importância das mulheres na luta pela garantia dos direitos indígenas. Foi a partir da 

constatação da representativa presença de lideranças femininas nos povos indígenas que 

começo a delinear a proposta de pesquisa para o doutorado.  

 

Durante o tempo que permaneci no Nordeste para a realização das disciplinas do 

doutorado pude compartilhar um pouco da experiência das mulheres no movimento 

indígena, tendo assistido eventos, conhecido certas comunidades e entrevistado 

determinadas lideranças femininas da região. Por outro lado, o conhecimento mesmo 

que ínfimo da realidade dos povos indígenas situados nos Estados de Roraima e 

Amazonas e das organizações de mulheres estabelecidas nas capitais desses Estados 

descortinaram uma expectativa de análise que se ajustava aos meus propósitos no 

entendimento da participação política das mulheres indígenas. A partir disso, canalizei 

meus esforços para a investigação do processo organizativo das mulheres indígenas da 

Amazônia Brasileira, de modo particular para o das mulheres indígenas roraimenses. A 

escolha da Amazônia Brasileira se deu em função de ser o local da maior parte das 

organizações de mulheres indígenas no país, e Roraima pela sua particularidade no 

movimento indígena brasileiro, pois se trata de um 'movimento de base' e com extenso 

processo de luta. A entidade representativa dos povos roraimenses, o Conselho Indígena 

de Roraima (CIR), é uma das primeiras organizações indígenas fundadas no país e as 

mulheres sempre estiveram presentes nos momentos importantes das lutas desses povos. 

 

A pesquisa etnográfica foi realizada em contextos diversos, nas comunidades indígenas 

do Estado de Roraima e na sede da OMIR em Boa Vista/RR. Nas cidades de 

Manaus/AM e Brasília/DF assisti uma variedade de encontros regionais e nacionais nos 

quais havia a presença de mulheres das etnias não somente dos Estados da Amazônia 

Brasileira mas de todo o país. Os eventos que acompanhei permitiram verificar o ainda 

iniciante processo de constituição das organizações de mulheres indígenas e a 

articulação entre elas através das reuniões promovidas principalmente pelo 

Departamento de Mulheres Indígenas da Coordenação das Organizações Indígenas da 



  

Amazônia Brasileira (DMIAB/COIAB). Além do acompanhamento das atividades 

cotidianas das mulheres, a participação em reuniões que contavam com a presença de 

lideranças masculinas permitiu verificar a importância dada às demandas femininas em 

fóruns com um número considerável e majoritário de homens de seus povos. Os 

encontros com os movimentos de mulheres/feministas, por outro lado, enriqueceram a 

análise por apontarem a singularidade do movimento de mulheres indígenas. As 

oportunidades de trabalho como consultora com o órgão indigenista oficial e de 

assessoria com a cooperação internacional igualmente contribuíram para a pesquisa 

acerca da 'participação política das mulheres indígenas', que somente pode ser entendida 

na encruzilhada de diversos fatores e na relação bastante complexa entre diferentes 

agentes e agências do campo político indígena e indigenista.  

 

Em fins de setembro de 2003 inicio o trabalho de campo numa viagem de 40 dias para o 

Norte do país para participar da VI Assembléia Geral da Associação de Mulheres 

Indígenas do Alto Rio Negro, na capital do Amazonas, e do I Seminário Etno-

Ambiental dos Povos Indígenas de Roraima, em Boa Vista.2 Além destes, assisti a 

outros dois eventos ocorridos nos dias subsequentes, ambos em Manaus, o II Encontro 

de Mulheres Indígenas da Amazônia Brasileira, promovido pelo DMIAB/COIAB, e o I 

Fórum Permanente dos Povos Indígenas da Amazônia, organizado pela COIAB. Essa 

foi a oportunidade para contatar, de uma só vez, as mulheres da região do alto rio 

Negro, as/os indígenas das etnias de Roraima e lideranças da Amazônia Brasileira. 

 

O primeiro contato com duas jovens Macuxi associadas à OMIR (secretária e ex-

coordenadora) se deu nesta primeira viagem, momento em que dialogamos sobre a 

possível realização da minha pesquisa junto à organização. A princípio, ficaram de 

informar meu propósito às outras mulheres na ocasião da próxima Assembléia Estadual 

                                                           
2 O convite para compor uma das mesas de debate na VI Assembléia Geral da AMARN foi feito pela 
então coordenadora da associação, Maria Gorete Fonseca Chaves, e o assessor da associação na época, o 
antropólogo Raimundo Nonato Pereira da Silva. Infelizmente, devido aos problemas que tive com a 
passagem aérea, cheguei apenas no último dia da assembléia (28 de setembro de 2003), momento da 
eleição da nova coordenação. A ida à Boa Vista, para colaborar na feitura do relatório final e coordenar 
um dos Grupos de Trabalho no I Seminário Etno-Ambiental dos Povos de Roraima, foi concretizada após 
convite por parte do então assessor jurídico do CIR, Júlio de Souza. Nosso primeiro contato aconteceu na 
cidade de Gravatá/PE, no Encontro de Parceiros para Discussão e Construção de Propostas de Programa 
Populações Tradicionais, coordenado pela Associação Recife-Oxford para a Cooperação ao 
Desenvolvimento. A minha participação nesse evento foi resultado da assessoria que estava realizando no 
referido programa na parte relativa à problemática de gênero, especificamente sobre as mulheres 
indígenas, entre estas as associadas da OMIR.  



  

que iria ocorrer em novembro do mesmo ano. Retornando ao Norte em fevereiro de 

2004, para auxiliar como relatora na 33ª Assembléia dos Povos Indígenas de Roraima, 

optei por fazer nova investida nas relações, ainda nada estreitas, com as mulheres da 

OMIR. Embora não tenha obtido o êxito inicial esperado para a concretização da 

pesquisa, permaneci de fevereiro a agosto desse ano na cidade de Boa Vista. Neste 

tempo conheci algumas comunidades e participava de oficinas, cursos, assembléias e 

reuniões diversos realizados nas sedes do CIR e OMIR, bem como de outras atividades 

que os povos indígenas roraimenses participavam no âmbito estadual com a população 

não indígena, trabalhadores/as rurais e 'excluídos/as' da cidade através do Movimento 

Nós Existimos, e com as mulheres não indígenas por ocasião principalmente da 

Conferência Estadual de Políticas para as Mulheres. 

 

A partir de setembro de 2004 fixei residência na cidade de Manaus, tendo permanecido 

na capital do Amazonas também no mês de abril do mesmo ano para assistir aos 

seguintes eventos: a Oficina de Gênero e Direitos da Mulher Indígena, o Simpósio 

Estados Nacionais, Saúde e as Mulheres Indígenas na Amazônia: políticas públicas, 

cultura e direitos reprodutivos no contexto pan-amazônico e a Conferência Estadual de 

Políticas Públicas para as Mulheres. Além desses e dos eventos já descritos que assisti 

junto às mulheres indígenas da Amazônia Brasileira em 2003, participei da I 

Assembléia das Mulheres Indígenas do DMIAB/COAIB, momento da eleição da 

segunda coordenação do Departamento, em julho de 2005. Posteriormente, quando 

finalizava a escrita da tese em junho de 2006, pude acompanhar duas oficinas, em 

Manaus e São Gabriel da Cachoeira/AM, para a divulgação da Ação de Promoção das 

Atividades Tradicionais das Mulheres Indígenas, a cargo da Coordenação Geral de 

Desenvolvimento Comunitário (CGDC) da Fundação Nacional do Índio (FUNAI). 

 

Em Brasília acompanhei as mulheres de várias etnias e regiões do país na I Conferência 

Nacional de Mulheres Indígenas em julho de 2004, reunião preparatória para a I 

Conferência Nacional de Políticas para as Mulheres (I CNPM), realizada dois dias 

depois do término da conferência das indígenas. A participação nas Conferências 

Estaduais de Políticas para as Mulheres (em Roraima e Manaus) possibilitou minha ida 

a Brasília na condição de delegada pelo Estado de Roraima, o que permitiu a 

observação do diálogo entre mulheres indígenas e demais movimentos de mulheres. Na 

capital do país também fui convidada a apresentar dados da minha pesquisa ainda em 



  

andamento numa reunião conjunta com representantes dos diferentes Ministérios 

governamentais, para subsidiar projetos com mulheres indígenas.  

 

Embora tenha me estabelecido nas capitais dos Estados de Roraima e Amazonas, por 

vezes viajava para o 'interior' de Roraima a propósito da realização de oficinas ou outros 

encontros ocorridos nas comunidades, nas quais permanecia por vários dias. Ainda que 

o tempo de permanência nas comunidades fosse pouco extenso, era principalmente nas 

ocasiões em que havia a realização de cursos (de artesanato, corte e costura, crochê), 

encontros (de violência, entre outros) ou reuniões regionais, que tive a oportunidade de 

conversar com as mulheres e observá-las nas suas tarefas cotidianas. Nesses momentos, 

as mulheres da comunidade local anfitriã e aquelas vindas de áreas vizinhas se reúnem 

durante o dia para as atividades propostas, em meio a conversas, comentários e 

brincadeiras sobre variados assuntos. As refeições são realizadas somente entre as 

mulheres ou mesmo coletivamente, os banhos tomados no igarapé mais próximo ou 

escolas e enfermarias indígenas, o alojamento nas redes penduradas num grande 

malocão ou casas disponíveis como as que servem para algum tipo de depósito ou 'casa 

das mulheres'. O convívio com essas mulheres foram momentos de grande riqueza 

etnográfica, e é somente a partir da apreensão da vida que se leva na comunidade, 

principalmente das dificuldades vivenciadas cotidianamente, que se pode entender as 

demandas das mulheres indígenas nos diversos aspectos.  

  

Na cidade de Boa Vista passava meus dias na sede do CIR e como a organização das 

mulheres (OMIR) fica situada dentro do Conselho, convivia tanto com os homens como 

com as mulheres no dia a dia das organizações. Inicialmente, permaneci muito mais 

envolvida nas tarefas do CIR, tentando auxiliar em diversas atividades - fazendo 

relatórios de assembléias e encontros, escrevendo suas propostas (ou mesmo 

'traduzindo-as' aos não indígenas) em vários eventos e, em menor grau, transcrevendo 

fitas e auxiliando em projetos. Por estes povos estarem situados num Estado fortemente 

anti-indígena, há uma grande demanda diária de reivindicações e prioridades que 

fizeram com que o comprometimento com suas causas resultassem no 'esquecimento' do 

próprio foco da pesquisa. Ao mesmo tempo que foi motivo de aflições da minha parte, 

contraditoriamente foi o que permitiu a minha presença no campo e afinal é o que torna 

de alguma utilidade (no mínimo por parte de outros/as) as nossas convicções 

antropológicas. 



  

 

A pesquisa teve lá suas vicissitudes intrínsecas advindas de diferentes fatores, um deles 

se refere ao fato de não comportar uma estadia fixa em determinada comunidade, nem 

ser considerado um trabalho de campo exclusivo do contexto urbano. Ao lado disso, não 

há uma etnia ou uma organização de mulheres indígenas específica como foco de 

atenção da presente tese. Estes fatores implicam que uma suposta contextualização etno-

histórica necessária para situar o universo em que se desenvolveu o estudo fica de 

antemão prejudicada. Como resultado, além de oferecer um panorama geral da 

consolidação do movimento e organizações indígenas (cf. Capítulo II), optei por 

apresentar em linhas gerais, de um lado, o contexto migratório das mulheres indígenas 

associadas às organizações femininas situadas em Manaus, de outro, a história do 

contato e da forma como se processou a organização política formalizada entre os povos 

indígenas roraimenses (cf. Capítulo I). Desse modo, procurou-se informar as 

conjunturas que propiciaram a criação das organizações e departamentos de mulheres 

indígenas na Amazônia Brasileira e do movimento de mulheres indígenas do Estado de 

Roraima. 

 

Além do locus etnográfico ter tido essa especificidade, pude sentir determinadas agruras 

na realização de pesquisa entre as mulheres indígenas 'politizadas'. Inicialmente, houve 

a barreira na possibilidade de qualquer pesquisa junto às mulheres roraimenses. A 

obtenção desse acordo foi sempre sendo adiada, principalmente por parte de uma de 

suas lideranças, uma jovem Macuxi e ex-coordenadora da OMIR. Os motivos dessa 

atitude se referem às críticas que temos recebido enquanto antropólogos/as que, mesmo 

que apoiadas no senso comum de nosso trabalho, tem provocado resistências ou mesmo 

proibições da nossa presença no campo. Especificamente nesse caso, a indígena 

explicava a 'invasão' de suas vidas por pesquisadoras/es e o não retorno das pesquisas 

aos povos indígenas após estas serem concluídas. Mesmo assim, pude continuar entre 

eles e elas, no período inicial muito mais na organização 'deles' (o CIR) e pela minha 

constante presença, vou passando a ter um diálogo mais de perto com as pessoas com as 

quais convivia, incluindo-se aí as mulheres. Para dar uma noção da situação, consegui 

obter o aval formalizado por parte da OMIR apenas em setembro de 2004 (quase um 

ano depois do nosso primeiro contato), contraditoriamente, no momento em que estava 

me mudando para Manaus para ocupar uma vaga como professora substituta de 

Antropologia na Universidade Federal do Amazonas (UFAM). 



  

 

Esta dificuldade de inserção no campo abarcou não somente a experiência roraimense, 

mas também os demais espaços etnográficos nas capitais do Amazonas e do país. O 

exercício do papel da antropóloga em meio às mulheres indígenas era constantemente 

alvo de indagações, muitas vezes, inclusive, fui a entrevistada. Uma das experiências 

que ilustra esse fato aconteceu numa reunião em que questionaram meu trabalho e não, 

por exemplo, de duas não indígenas representantes de organizações não 

governamentais. A minha presença no campo, como resultado, foi sendo 

constantemente 'negociada', com um envolvimento gradual nas questões indígenas e no 

exercício de diferentes papéis, quando podia ser útil de alguma forma. Em quase todos 

os eventos que participei, com raras exceções, fiquei encarregada da parte documental, 

principalmente da escrita dos relatórios finais. Contudo, é importante ressaltar que fui 

bem aceita (talvez mais pessoalmente do que profissionalmente) e, apesar dos 

dissabores experimentados, tive inúmeros instantes gratificantes e de real convívio e 

aprendizado com os/as indígenas. 

 

Todos esses fatos trouxeram conseqüências na realização da pesquisa, e embora alguns 

tenham sido bastante perturbadores, devem ser vistos como indicadores da constituição 

do campo político indígena e indigenista, permeado de conflitos e complexidade. Ao 

lado disto, a permanência ao lado destes povos, vivenciando as inúmeras dificuldades na 

busca de seus direitos, permitiu entender as nuances do diálogo complicado entre eles e 

a sociedade não indígena (regionais, políticos, instituições de ensino e pesquisa, 

governo, agências não governamentais, igreja, etc.). Ponto que deve ser cada vez mais 

analisado e questionado nos nossos estudos junto às diversas etnias. Como um dos 

resultados metodológicos, realizei poucas entrevistas com o uso de gravador, o que fez 

com que a obtenção de trajetórias de vida de determinadas líderes - meu objetivo inicial 

- tenha sido desse modo bastante prejudicada. O que obtive foi o resultado da 

observação direta e registro (visual e sonoro) de eventos em que havia permissão para 

esse tipo de prática, mas também muitas conversas e entrevistas com as coordenadoras e 

associadas de diferentes organizações de mulheres indígenas, e a 'observação 

participante' em numerosos e diversos momentos.   

 



  

O modo como se alinhavou o relacionamento entre pesquisadora 'branca' e mulheres 

indígenas durante o trabalho de campo3 deve ser analisado dentro da própria dinâmica 

do movimento indígena no país. Como um campo político composto por diversas 

agências e agentes, a política indígena e indigenista coloca para o/a etnográfo/a, que 

atua e faz parte da formação desse campo, constantes desafios e um (re)pensar da 

prática antropológica. Os/as 'nativos/as', como descreve Rinaldo Arruda (2001:60), 

estão cada vez mais cobrando um engajamento nos seus problemas cruciais que exigem 

respostas imediatas, e ao desenvolverem relações políticas e econômicas pragmáticas 

jogam com os interesses conflitantes dos agentes da sociedade nacional com os quais se 

relacionam. Essas mudanças reorientam nossa atuação tanto no plano da pesquisa 

científica como da antropologia aplicada, campos indissociáveis da prática etnológica 

atual. 

 

O vínculo bastante complexo entre pesquisador/a e povos indígenas tem sido analisado, 

entre outros/as autores/as, por Alcida Ramos (2004: 179-180), quando enfatiza que 

devemos prestar atenção à mensagem (embora não cordial, mas eficaz) que há por trás 

da resistência à pesquisa. Para a autora, é como se estivéssemos até agora abrindo 

caminho para que os/as nossos/as sujeitos/as de pesquisa passassem a autores/atrizes de 

suas próprias narrativas culturais ou históricas. E sugere que poderíamos pensar em 

parcerias de projetos, problemáticas menos 'intimistas' ou indiscretas, enfim, renovar o 

olhar antropológico sem cair no faz de conta pós-moderno, nem na arrogância que o 

treinamento universitário pode gerar. As possibilidades de pesquisa seriam com os 

povos indígenas e não sobre eles.  

 

O/a etnográfo/a depara-se, ainda, com o fato das denominadas 'elites indígenas', 

surgidas em colaboração com as ONGs "con un conocimiento amplio del exterior y un 

discurso tradicionalista sobre el mundo indígena" (Sáez 2002:8), estarem reivindicando 

a função de investigação. Essas lideranças enfrentam um duplo desafio nessa nova 

etapa, o de legitimar-se como herdeiras das elites tradicionais, ao mesmo tempo em que 

"indios e antropólogos dejan de ser un par complementario y jerárquico (el informante y 

                                                           
3 Ao tentar captar o mundo alheio, os/a antropólogos/as reconhecem que o trabalho de campo é uma 
atividade de colaboração, constituída a partir da relação entre pesquisador/a e demais integrantes de um 
grupo específico. O problema de como conhecemos e como traduzimos essa experiência é uma questão 
delicada entre, por um lado, a distância analítica, de outro, a participação e empatia do/a antropólogo/a. 
(Cátedra apud Rabinow 1992: 10).   



  

el investigador) y pasan a ser intérpretes paralelos, o quizá intérpretes opuestos" (idem). 

Resulta desse fato que alguma disciplina acadêmica tem feito parte do discurso indígena 

e a rotina da pesquisa, para o autor, tem inspirado inovações no mundo indígena no qual 

a aquisição de saberes alheios já tinha um importante papel. Além disso, agentes do 

campo indigenista, como os organismos não governamentais, demonstram o interesse 

por gravadores ou vídeo-câmaras nos projetos de resgate cultural (registro de cantos ou 

mitos, por exemplo), ao mesmo tempo em que um extenso campo de conhecimentos 

antropológicos são ignorados ou deixados de lado.  

 

Diante desse quadro, o diálogo e a ação conjunta entre antropólogo/a e povos indígenas 

deve servir como índice de uma relação mais ampla que se estabelece entre sociedades 

indígenas e sociedade envolvente. Dominique Gallois alerta para que as demandas 

indígenas não sejam mais analisadas apenas por sua 'resistência' e/ou em termos 

bipolares entre seus anseios e os de agentes externos. As negociações complexas tecidas 

pelos povos indígenas só podem ser expressas não na separação dos seus interesses com 

os da sociedade nacional, ao contrário, pela compreensão do modo como "pretendem se 

apropriar de formas e conteúdos culturais de nossa sociedade, para projetar seu futuro e 

aceder ao desenvolvimento" (Gallois 2002:8). Como criações singulares, 

necessariamente intencionais e políticas, as organizações indígenas devem ser descritas 

e explicadas por suas formas e funções, que se aplicam e são redefinidas em contextos 

específicos e em diferentes escalas. É no contexto das relações com diversos/as 

atores/atrizes sociais e com o Estado que se pode focalizar a emergência das 

organizações de mulheres indígenas4 que serão aqui compreendidas, conforme João 

Pacheco de Oliveira (2001: 225), como uma das estratégias indígenas face à estrutura 

tutelar "que funcionam como idiomas de expressão da  vontade e dos interesses, bom 

como para a consolidação de diferentes projetos políticos indígenas".  

 

 

 

 

 

                                                           
4 Tomo como equivalente os termos 'organização' e 'associação' para as entidades criadas pelo movimento 
indígena, pois embora o segundo ocorra de modo mais freqüente, "o primeiro vem se consagrando como 
categoria genérica para uma constelação de agências constituídas como ‘organizações da sociedade civil’, 
registradas em cartório ou em processo de registro" (Silva 2002:11).  



  

Gênero e Povos Indígenas  

 

O movimento indígena no Brasil, a partir da década de 1970, foi conduzido 

majoritariamente pelas lideranças masculinas, líderes carismáticos reconhecidos 

nacional e internacionalmente. Somente a partir da década de 1990 as mulheres 

começam a criar organizações próprias para lutar por seus direitos 'ao lado dos homens 

de seus povos', como preferem explicar sua participação. Ao tentar abarcar essa 

experiência nova no contexto brasileiro, as questões de gênero tornam-se fundamentais 

para o entendimento das condições específicas de diálogo e de novas formas de 

negociação estabelecidas entre mulheres indígenas e agentes do contexto interétnico. 

Incorporar o ponto de vista das mulheres, portanto, é de suma importância para um 

conhecimento mais complexo do modo como se configuram as identidades de gênero e 

étnica no momento atual da organização política indígena. 

 

A participação das mulheres indígenas em cargos comunitários e sua inserção em 

atividades organizativas leva à discussão sobre seu (re) posicionamento no interior de 

seus povos. O fato de ocuparem posições anteriormente dadas como prerrogativas 

masculinas, como a intermediação com o universo não indígena, conduz ao debate 

acerca das concepções do masculino e do feminino e dos âmbitos público e privado. 

Embora a posição das mulheres possa sofrer transformações decorrentes da maior 

participação indígena na economia nacional e, muitas vezes, elas tomam conta ou 

participam da produção e comercialização de seus produtos, o espaço da política pode 

ser restrito quando se trata de negociar com as agências externas. Ao mesmo tempo, o 

fato das mulheres exercerem novas atividades pode fazer com que comecem a 

questionar modelos culturais de seus povos, entre eles os de gênero. Os projetos 

destinados aos povos indígenas, por outro lado, correlacionam as mulheres ora à sua 

posição na estrutura social como encarregadas das atividades ditas tradicionais, ora 

demandam sua maior participação no mundo político, o que pode se chocar com a 

organização tradicional de seus povos (cf. Capítulo V). Esse conjunto de fatores coloca 

novos questionamentos aos estudos nas áreas de gênero e etnologia. Ao me debruçar 

nesse momento nas análises acerca da problemática de gênero em diversos povos, a 

intenção é colaborar com o debate acerca do entendimento da 'participação política das 

mulheres indígenas'.  

 



  

Foi a partir das indagações das antropólogas feministas sobre as experiências femininas 

em diferentes sociedades que se iniciou um novo exame na forma de interpretar as 

relações entre os domínios público e privado. Nas diversas etnografias havia uma 

atenção quase que exclusiva aos assuntos relacionados ao mundo dos homens em 

detrimento ao universo das mulheres. A discussão girava em torno da divisão 

dicotômica que associa às mulheres à esfera privada e doméstica, e os homens à esfera 

pública, esta última declaradamente o mundo da política. Decorre dessa visão uma 

atribuição apolítica e não participativa das mulheres em muitos assuntos de seus povos, 

pois, contrariamente aos homens, são excluídas por diversos motivos das atividades 

transcorridas no espaço público que são as que detêm maior prestígio social. Colocando 

as mulheres no centro de suas análises, deu-se início à visibilidade em torno da 

participação das mulheres como agentes sociais integrados nas diversas esferas de suas 

sociedades.  

 

Nos estudos iniciais sobre a Amazônia indígena havia uma desvalorização do universo 

doméstico por parte de diversos autores - devido a segregação sexual do espaço e das 

atividades, da valorização da caça e da guerra como atividades exercidas apenas por 

homens, e a existência de rituais sagrados nas quais as mulheres não podem participar e 

a ausência de rituais femininos correlatos. As pesquisas do projeto Harvard do Brasil 

Central (HCBP) acerca das sociedades Jê-Bororo, por outro lado, descrevem a mulher 

com uma posição marginal na sociedade – estabelecida através da universalidade da 

dominação masculina devido a vinculação das mulheres à esfera doméstica e à natureza 

versus a associação dos homens à esfera pública e à cultura5, de acordo com esta 

perspectiva:  

 

“os homens são tidos como monopolizadores da vida cerimonial e política, enquanto 
as mulheres, menos plenamente sociais, mais próximas à natureza, em função de sua 
posição na ‘periferia’, próximas à floresta circundante, contentam-se com os afazeres 
domésticos – preparação dos alimentos e cuidado das crianças (...) A vida feminina é 
representada como mais atomizada, as mulheres são tidas como incapazes de sublimar 
os interesses que dizem respeito a sua própria unidade doméstica, extensa e uxorilocal 
(o marido mora na casa da esposa)” (Lea 1999: 178). 

 

                                                           
5 No caso Bororo, Lévi-Strauss (1996) caracterizou uma relação de opostos entre o masculino e o 
feminino, o centro e a periferia, o sagrado e o profano, o cerimonial e o doméstico, constituindo, segundo 
Vanessa Lea (1999: 177), o blueprint para interpretações posteriores das sociedades Jê. 



  

Demonstrando afinidades teóricas com a antropologia de gênero e o debate feminista da 

década de 1970, estes trabalhos utilizam a oposição doméstico/público como operador 

simbólico da organização social nessas sociedades. No entanto, não há diálogo com a 

antropologia de gênero, de um lado, “o prestígio da etnologia amazônica era insuficiente 

para influenciar a reflexão da antropologia de gênero, por outro, gênero não era um 

tema explícito nas análises etnológicas que se voltavam para as sociedades do Brasil 

Central” (Lasmar 1999: 149).  Outras etnografias discorreram sobre temas importantes 

para os estudos de gênero, como o 'antagonismo sexual' existente nas sociedades 

amazônicas e as narrativas mítico-rituais elaboradas em torno de instrumentos sagrados 

dos povos do alto rio Negro e alto Xingu. Os rituais sagrados e os mitos do matriarcado 

seriam os principais elementos constitutivos do complexo ideológico definido como 

antagonismo sexual. Estas análises, ao se debruçarem sobre determinadas questões 

como simbolismo sexual, polaridade feminino/masculino, ênfase na diferença e 

exclusão das mulheres das cerimônias secretas masculinas, colocavam a distinção 

conceitual entre os gêneros e embutiam concepções sobre a dominação masculina. 

Tema universal nos anos 1970, a dominação masculina começa a ser repensada e 

problematizada na antropologia de gênero em povos indígenas.  

 

Desde meados da década de 1980 determinadas autoras buscam analisar antigas 

questões sob novo prisma. Temas clássicos na antropologia – poderes das mulheres 

(reais ou simbólicos), complementaridade, diferença, hierarquia e dominação (entre 

sexos, gêneros, homens e mulheres) - servem como parâmetro para o entendimento da 

alteridade. Bruna Franchetto (1996: 37-40) explicita como são atribuídos às mulheres 

Kuikúro do alto Xingu o poder da fala criativa da mentira e o poder oculto de intervir 

nas relações sociais através do uso da fala não pública, são as 'donas do 

mexerico/mentira' segundo os homens. Alijadas da fala pública, detêm, muitas vezes, a 

palavra final em decisões importantes e na resolução de disputas faccionais que podem 

ultrapassar as fronteiras locais (dos grupos familiares e aldeias) e intervir em alianças e 

conflitos inter-aldeias. Há um continuum que liga os dois extremos da vida política: a 

'fofoca' e a acusação, este último ato podendo instigar vinganças mortais. Os homens 

como manipuladores dessa prerrogativa fazem dela um traço definidor e negativo do 

coletivo feminino.  

 



  

A autora sugere uma leitura alternativa do complexo mítico/ritual das Jamurikumálu, as 

Hiper-Mulheres, visto como 'voz' feminina que discorre sobre os temas da diferença, da 

hierarquia e da complementaridade entre os sexos. A autora (1996:53) explicita o 

silêncio acerca do discurso das mulheres nas versões desse complexo mítico/ritual e 

discorda da versão de Cecília Mc Callum (1994) na ênfase na diluição da hierarquia  

entre homens e mulheres em prol da complementaridade. Para Franchetto, as Kuikúro 

falam a contento do que as distingue dos homens e da sua posição desigual numa 

relação hierárquica, que não é interpretada como dominação ou opressão – conceitos de 

um discurso feminista e historicamente ocidental. Desse modo, os imperativos 

biológicos que redundam a hierarquia, os espaços de poder feminino (mercado, 'fofoca', 

amantes), a fabulação feminina, a construção de um coletivo feminino oposto ao 

masculino, "é nisso que as Kuikúro sentem prazer e conseguem rir plenamente" (idem). 

O mito/rito tematiza o encontro/desencontro entre homens e mulheres enquanto 

coletivos distintos e opostos e a possibilidade imaginada, mas experenciada na narrativa 

e na festa, sobretudo pelas mulheres, de uma ordem social exclusivamente feminina. 

Sob esta perspectiva, a oposição é tão produtiva quanto a complementaridade, pois o 

mundo real, no qual há homens e mulheres, fala da diferença – de pênis e vaginas, 

divisão sexual do trabalho, espaços, proibições e medos destinados às mulheres e o 

destino familiar. 

 

Dando voz à experiência feminina, outras autoras vão redimensionar o papel central das 

mulheres em muitas sociedades, enfatizando aspectos complementares das relações 

entre homens e mulheres e a importância de gênero para melhor compreensão da 

organização social de povos indígenas. Vanessa Lea (1999) discute a construção 

eminentemente social de gênero no entendimento da sociedade Mebengôkre (Kayapó) 

de Mato Grosso, problematizando as tentativas de relegar as mulheres à periferia e à 

margens da sociedade e os homens da incumbência das relações externas. Embora se 

evidencie que entre os/as Mebengôkre é após o contato com a sociedade envolvente que 

houve uma diluição na separação sexual, a relação entre os sexos é assimétrica, mas 

com conotações de complementaridade. As mulheres nutrem (fazem crescer) pessoas, 

plantas e animais domésticos, pois são as donas das roças onde cultivam os alimentos, 

criam filhotes de animais e aves. Os homens, ao contrário, são caçadores por excelência, 

e no passado também eram guerreiros, o que atualmente consiste na administração dos 

contatos externos e aquisição de bens manufaturados (Lea 1999: 186-7). Na sociedade 



  

Mebengôkre os indivíduos pertencem à Casa da mãe e os bens pertencentes às matri-

casas incluem os nomes pessoais de ambos os sexos, os enfeites e papéis cerimoniais 

(idem:181). Não há como argumentar, explica a autora, que a esfera jural seja masculina 

se o que há de mais valioso são os nomes e nekretx pertencentes às matri-casas, e 

mesmo quando os homens ocupam o palco cerimonial no centro da aldeia, o script é 

proveniente das Casas. Além disso, as mulheres nunca foram excluídas das cerimônias e 

a cerimônia de nominação envolve a participação de ambos os sexos (idem:192). A 

valorização do conhecimento das mulheres e de sua agency relativo ao sistema 

onomástico, pintura corporal e choro cerimonial evidenciam o fato de que o rótulo de 

subordinação é inapropriado.  

 

Cecília McCallum prioriza aspectos da antropologia das relações homem-mulher para o 

entendimento da noção de pessoa6 e da organização social entre os Kaxinawá, do Acre. 

É por meio de dois ciclos intimamente ligados, o de produção, distribuição e consumo, e 

o de sexo, procriação e reprodução, que a construção do corpo e das pessoas adultas 

constituem o fundamento da organização social (Mc Callum 1999: 160). A produção 

cultural do gênero está intimamente ligada ao processo econômico, de modo que 

somente adultos produtivos são totalmente generizados, e somente adultos generizados 

são pessoas completas. As agências masculina e feminina não são exclusivas a um ou 

outro sexo, "os homens podem às vezes cozinhar e as mulheres podem matar" 

(idem:161). Os corpos femininos é que são apropriados para atividades próprias às 

mulheres, assim como os corpos masculinos para atividades próprias aos homens. 

Homens matam e trazem a caça, enquanto mulheres transformam, oposição refletida no 

modo como são adquiridas as agências: as mulheres através de uma relação de 

parentesco consangüíneo com suas homônimas, os homens através de uma relação de 

afinidade com seus cunhados. 

  

A agência feminina envolve a capacidade de produzir vários objetos, de pintar, tecer 

padrões decorativos e de transformar substâncias cruas em coisas ou pessoas 'cozidas' 

ou processadas. Essas coisas são denominadas 'verdadeiras' e se opõe a coisas e pessoas 

estrangeiras: "as mulheres, desse modo, ocupam o centro da produção do que constitui a 

                                                           
6 Foi o trabalho de Seeger, Da Matta & Viveiros de Castro (1979) que sugeriu a pertinência de novos 
conceitos, como a noção de pessoa e do simbolismo corporal, para dar conta do entendimento das 
sociedades das terras baixas da América do Sul. 



  

identidade cultural e social kaxinawá, e não a periferia, como foi sugerido em outros 

casos sul-americanos (como o dos Jê)" (idem:168). As agências masculina e feminina 

são de naturezas opostas mas complementares, culturalmente produzidas. É por meio de 

processos econômicos e sociais que os homens precisam da agência feminina se 

quiserem consumir o produto de sua caça, assim como as mulheres precisam da agência 

masculina para produzir uma refeição completa. Contudo, um domínio não pode invadir 

excessivamente o outro, senão a agência generizada é bloqueada: o homem se torna 

yupa, sem sorte na caça, e a mulher perde sua capacidade de fazer bebês humanos, 

podem parir gêmeos ou monstros deformados (idem: 173).  

 

O impacto das relações interétnicas na organização social também é objeto de reflexão 

no entendimento de diferentes sociedades indígenas, demonstrando etnograficamente a 

centralidade do gênero e da sexualidade no cenário interétnico. Cecília McCallum 

(1997) explicita o papel feminino na preservação da cultura tradicional Kaxinawá. 

Nesses povos o casamento é excluído da relação interétnica, pois a união entre 

Kaxinawá e brancos não implica na assimilação dos últimos nos centros de 

sociabilidade definida pela competência lingüística e atribuição de nomes verdadeiros. 

As mulheres, como centro da sociabilidade verdadeira Kaxinawá, como guardiãs da 

tradição e não agentes no mundo moderno, ficam desse modo excluídas do ativismo 

indígena.  

 

Cristiane Lasmar, por outro lado, enfatiza o fato da migração feminina para os centros 

urbanos, no caso o município de São Gabriel da Cachoeira/AM, formular novas 

concepções do feminino. As uniões matrimoniais com não índios decorrem numa nova 

posição socioeconômica para a mulher que aumenta as possibilidades de acesso a 

mercadorias e serviços desejados, assim como estreita vínculos com os próprios 

parentes, pois sua casa se converge em centro de atração, sobretudo dos mais jovens 

(2002:242). Em sua comunidade de origem no Uaupés, a mulher é o Outro (a partir da 

associação entre o feminino e a alteridade) e o reposicionar-se a partir do casamento 

com o branco implica afirmar-se como não-Outro diante dos próprios parentes. Se as 

mulheres vem tomando a dianteira no processo de ida para a cidade, transformam sua 

própria posição no sistema social alentando uma perspectiva alternativa dos sexos na 

reprodução social. A casa da parenta casada com branco é ao mesmo tempo ponto de 

apoio e de transformação, espécie de fronteira entre o mundo dos índios e o dos 



  

brancos. Sua posição continua ambígua, afirma a autora, mas ela se acha menos 

deslocada (Lasmar 2002:243-5). 

 

O contato entre índios e brancos provocou mudanças no estilo de vida e uma 

reorganização dos papéis de gênero entre os/as Kaingang de Mangueirinha/PR, 

conforme aborda minha pesquisa (Sacchi 1999). Diferentemente de outras sociedades 

Jê, dos quais os povos Kaingang são seu ramo Meridional, não há um padrão de 

oposição espacial, o que interfere no modo como se efetivam as relações nos domínios 

privado e público. As mulheres Kaingang participam do espaço ritual com funções 

complementares aos dos homens, ao mesmo tempo que tem um importante papel nas 

decisões políticas, mesmo que esta interferência seja indireta nas conversas com os 

homens em suas casas. Entre as conseqüências das relações interétnicas, houve 

alterações na divisão sexual do trabalho. As transformações no padrão de residência, 

não enfatizando mais a matrilocalidade como único modelo, acarreta mudanças 

significativas na vida das mulheres. Na constituição das matri-casas a vida feminina 

constituía um agrupamento coeso, que oferecia relativo poder às mulheres em suas 

esferas de ação. A vida feminina ligada às matri-casas possibilitava o auxílio mútuo 

entre mulheres que, ao contrário dos homens, lhes permitia maior independência em 

relação as demais relações sociais. Atualmente, as mulheres participam das instituições 

públicas Kaingang e, na época da minha pesquisa, o Centro de Cultura em 

Mangueirinha contratava exclusivamente mulheres. Ao lado disso, as atividades 

associadas aos gêneros não são mais garantidas somente pela utilização dos recursos 

provenientes das terras indígenas, pois se encontram devastadas, reduzidas e invadidas 

pela sociedade nacional. Como saída, incorporam-se na força de trabalho nas regiões 

urbanas vizinhas: as mulheres no trabalho doméstico e os homens como mão-de-obra 

nas empreitadas. As transformações em aspectos da divisão sexual de trabalho e a 

importância atribuída ao trabalho assalariado, entre outros fatores, têm contribuído para 

novas conceituações do masculino e feminino nessa sociedade. 

 

Patrícia Rodrigues (1999:197-8) enfatiza o papel central das mulheres Javaé na Ilha do 

Bananal, ao contrário do papel secundário associado à elas por alguns antropólogos e 

estranhos devido às interdições pelas quais estão submetidas na vida diária – não podem 

entrar na casa dos homens mascarados, não podem ver eles preparando suas máscaras 

fora da aldeia, nem dançar de modo inapropriado ou olhar diretamente os dançarinos 



  

mascarados. Ao mesmo tempo, as mulheres têm uma vida mais relaxada que os homens, 

e seu prestígio cresce com a idade, ambos os fatores relacionados com o padrão 

uxorilocal – o marido mora na casa da esposa, onde é um eterno devedor de seus sogros. 

Além disso, a oratória feminina expressada nos choros rituais é extremamente 

valorizada, assim como as mulheres são consultadas pelos homens antes de decisões 

políticas. Esta valorização da mulher é proporcional ao medo imposto a elas pela casa 

dos homens.  

 

As justificativas masculinas contidas nos mitos Javaé, conforme a autora, partem da 

idéia de que os homens devem controlar as mulheres, sendo que a própria perpetuação 

da vida social depende desse controle, pois assume-se que as mulheres tem um poder 

destrutivo. Há uma associação entre alteridade e feminilidade, e todo ser considerado 

menos social ou anti-social é pensado como 'feminino', poderes difíceis de controlar 

(Rodrigues 1999:198-9). O diálogo com a alteridade é feito através de categorias nativas 

de gênero que servem de base para interpretar o novo e recriar a si mesmo, mas também  

para propor um modelo de ação frente à sociedade envolvente (idem:201). A 

ambigüidade em relação às mulheres (simultaneamente amedrontadas pela casa dos 

homens e figura central nas unidades domésticas) reflete a ambigüidade do contato 

interétnico. O capitalismo é um poder destrutivo que deve ser controlado pelos Javaé, 

que tem que viver com o 'inimigo' dentro de suas comunidades. Agora são dependentes 

de mercadorias industrializadas - assim como os homens dependem das mulheres - mas 

decidiram continuar com seus rituais e danças 'tradicionais', assim como os homens 

decidiram tentar controlar as mulheres no passado. A ordem social é mantida através da 

habilidade política de tentar controlar o outro que vive dentro da própria casa, o que 

significa viver com os problemas derivados do contato, como a prostituição e o 

alcoolismo, juntamente com a dança tradicional dos Aruanãs (idem:204-5). 

 

Os estudos sobre os povos indígenas privilegiam, de um lado, um paradigma em que a 

igualdade, a autonomia pessoal e a complementaridade entre homens e mulheres são os 

sentidos que produzem a sociabilidade indígena e informam os valores de se viver bem 

comunitariamente. De outro lado, consideram que o contato com a sociedade não 

indígena causa transformações nas relações de gênero nesses povos. Inclusive pode ser 

explicitado como o contato pode fomentar um aumento do domínio do homem, 

enfatizando a esse respeito os aspectos negativos dos supostos projetos de 



  

etnodesenvolvimento, como ilustra Stephen Kidd (1995: 27) no caso do trabalho 

remunerado entre os homens Enxet do Chaco paraguaio que "amenazan la posición de 

la mujer". Nesse caso, a quantia recebida pelo trabalho masculino pode ser concebida 

como de sua propriedade e não da família, gastos em objetos de uso pessoal ou bebidas 

alcóolicas. Embora haja possibilidades limitadas desse poder conferido ao homem por 

causa do baixo salário, das negociações entre marido e mulher (o abandono como arma 

da mulher) e da distância entre o lugar de trabalho e a residência (nos casos em que o 

marido viaja para lugares distantes, a mulher depende de seus parentes próximos). 

 

A ameaça maior à posição feminina, para o autor, advém dos projetos de 

desenvolvimento com uma predisposição acentuadamente masculina, pois dirigidos aos 

homens indígenas. Os técnicos, ao aceitarem o fato de que o homem é que tem maior 

responsabilidade econômica em suas famílias, têm reforçado a função masculina de 

agente com o mundo exterior. O autor (Kidd 1995: 30-3) analisa três tipos de projetos 

econômicos (agricultura, gado e pequenas indústrias) para comprovar o 

desenvolvimento de relações assimétricas nas famílias Enxet do Chaco. Nesses projetos 

não são considerados que as mulheres são as principais encarregadas do trabalho 

agrícola e tradicionalmente os animais domésticos são pertencentes à elas. A 

implementação de gado, ainda, é estranha a essa sociedade pois são criadores 

tradicionais de ovelhas e cabras, essas últimas de posse exclusiva das mulheres, as quais 

produzem a lã, importante na tecelagem de vários artigos e fonte de renda das mulheres. 

Os cursos de capacitação promovidos por tais empreendimentos também são oferecidos 

aos homens, mesmo os de agricultura, atividade notadamente feminina. Ao ignorarem a 

posição da mulher dentro da cultura indígena, os projetos aumentam o poder econômico 

do homem dentro da comunidade e família. Contrapondo-se a isto, houve a instalação 

de um projeto de apicultura pela missão anglicana com participação feminina. Embora 

coletar mel seja uma atividade masculina, este exemplo reafirma a aliança implícita 

existente entre técnicos masculinos e homens indígenas. As atitudes dos agentes do 

desenvolvimento têm influenciado, portanto, na transformação das relações de gênero 

na comunidade, tornando-as menos igualitárias (idem:35-6).  

 

Através dos exemplos de várias sociedades em que ocorre a complementaridade das 

atividades entre homens e mulheres, não é correto afirmar que a mulher seja excluída 

universalmente das esferas sociopolíticas. Ao enfatizar que os homens são os principais 



  

detentores dos ritos e atividades políticas nos diversos povos, muitas vezes se omitiu o 

fato de que as mulheres freqüentemente estão presentes de uma forma ou de outra 

nesses momentos. As lideranças indígenas não dominam os membros de suas 

comunidades, pois as decisões tomadas por eles e a eleição para ocupar cargos 

comunitários são resultados da aprovação de todos os membros. As opiniões das 

mulheres, nesse sentido, também são levadas em conta.  

 

A complementaridade entre homens e mulheres nas relações matrimoniais e na divisão 

sexual do trabalho é vigente em muitas sociedades, assim os casamentos se concretizam 

mediante certa autonomia pessoal e cooperação entre marido e mulher. As atividades 

masculinas não podem ser vistas como superiores às femininas, mas mutuamente 

importantes. A distribuição da comida a cargo das mulheres, por exemplo, deve ser 

analisada como uma atividade eminentemente política, pois ao compartir alimentos se 

(re)criam as relações sociais. Estes aspectos são explicitados nos trabalhos de Joanna 

Overing e Cecília McCallum em torno das considerações sobre a domesticidade e as 

relações cotidianas constitutivas da socialidade amazônica. A base da socialidade nesses 

povos é obtida pela generosidade, confiança e cuidados mútuos entre seus membros, 

para a manutenção da moral das comunidades.  Overing (1999:84) observa que para os 

povos Piaroa a socialidade ideal é melhor realizada entre uma 'comunidade de 

similares'. Nessa sociedade há uma série de elementos que contribuem para a criação ou 

transformação das forças vitais de uma pessoa. É através da cooperação no trabalho, da 

comensalidade, da partilha e dos cuidados recíprocos diários que as pessoas que vivem 

juntas estão envolvidas num processo de criação mútua, conforme a autora: 

 

"todo trabalho tem um efeito reprodutivo sobre aqueles em contato próximo e 
cotidiano. A comida que um come é, em geral, resultado do esforço tanto de outros 
como dele mesmo, e nessa medida um produto do pensamento desses outros, assim 
como do próprio sujeito (...). Este é o processo que conduz, com o tempo, ao 
engendramento de uma 'comunidade de similares'" (op. cit.: 96-7) [grifos da autora] 

 

 

O objetivo da vida social Piaroa e de outros povos da bacia amazônica é manter alta a 

moral da comunidade, através das práticas cotidianas da vida comunitária. Assim, os 

objetivos políticos são concernentes à realização da harmonia nas relações diárias de 

produção e comensalidade, enfatizando não a instituição mas o conjunto das relações 

informais. Os valores do cuidado e confiança é que são relevantes para o julgamento das 



  

ações tanto dos homens quanto das mulheres. Ao mesmo tempo, o direito à autonomia 

pessoal é um valor igualmente não marcado quanto ao gênero. O que faz com que nessa 

sociedade o modelo que associa os valores comunitários à mulher e o valor da liberdade 

a uma perspectiva masculina se aplica muito mal. 

 

Cecília McCallum explicita que entre os/as Kaxinawá a sociabilidade é construída no 

curso da vida diária através de uma série de relações simbólicas e práticas das agências 

masculina e feminina. As capacidades específicas das pessoas aparecem assim 

interrelacionadas, de um lado, as relações de produção masculina (predação e troca), de 

outro, a relação de produção feminina (o 'fazer consumir') (McCallum 1998:3). A 

socialidade depende, desse modo, do poder produtivo e reprodutivo dos adultos. O valor 

da generosidade, a base da socialidade dos povos amazônicos, é atribuído como uma 

atitude importante das lideranças. É a maneira de falar nas reuniões que tem efeito 

material nos corpos dos ouvintes, moldando-os, enchendo-os de valores, capacidades e 

desejos constitutivos de socialidade (Mc Callum 1990 apud idem:4-5). Tudo se orienta 

em relação aos corpos das pessoas, agentes que agem sobre outros agentes, fazendo com 

que na vida diária o perspectivismo seja relativo:  

 

"a mulher não é o interior (que, como espaço, depende do ponto de vista do sujeito). 
Portanto, as relações com entes ou produtos externos também não são prerrogativas 
dos homens, como as relações com entes ou produtos internos não são prerrogativas 
das mulheres. A afinidade pode ser feminina e as mulheres podem ir em visita" 
(McCallum 1998:5). 

 

 

As mulheres, ao visitarem parentes distantes, vão comer comida, buscar presentes, 

especialmente alimentos crus, e obrigar as mulheres de outra comunidade a (re)criarem 

laços sociais com as suas 'outras' Kaxinawá. Ao mesmo tempo, vão 'predar' os frutos das 

atividades produtivas das anfitriãs, apoiadas na ética da reciprocidade e da troca de 

visitas entre as mulheres. Saindo para o exterior de suas comunidades, as mulheres 

adotam uma postura masculina ao se relacionarem com as/os habitantes deste exterior 

na base da troca (McCallum 1998:1).  

 

Muitas concepções aqui relatadas, como desigualdade, igualdade ou 

complementaridade, o que define o campo da política, entre outras, podem comportar 

diferentes significados dependendo da sociedade a qual nos referimos. Contudo, ao 



  

tomar essas categorias e conceitos como construções, portanto não passíveis de 

generalizações, não se pode cair numa visão de extremo relativismo de tais noções. 

Deve-se atentar para o fato de que ao assumir uma retórica por outra pode-se usar os 

mesmos argumentos que se queria negar ou criticar ao contrário. Talvez fosse melhor 

perguntar que fatores têm complexificado o tema das relações de gênero em diferentes 

povos e tomarmos gênero como possível de abarcar significados de dominação e 

subordinação, desigualdade e igualdade, etc.  

 

É interessante a abordagem de Michelle Rosaldo acerca da 'assimetria social' ser um 

fato social e político menos relacionado a recursos e habilidades individuais, mas 

relações e demandas que guiam as maneiras como as pessoas agem e moldam suas 

formas de entendimento. Desse modo, a divisão sexual do trabalho está envolvida em 

formas complexas de interdependência, política e hierarquia. E a proeminência dos 

homens em determinados aspectos da vida social "tem mais a ver com a significação do 

matrimônio para as relações entre homens (...) do que com a posição sexual ou uma 

dominação masculina bruta" (Rosaldo 1995: 33). Para a autora, em diferentes 

sociedades as mulheres raramente aparecem oprimidas, mas limitadas por não 

desfrutarem a vida política masculina. As análises devem enfocar como os homens 

vieram a ser vistos como criadores do bem coletivo e força principal na política local. 

Embora sem negar que os fatores biológicos (como a reprodução) deixam marcas nas 

vidas das mulheres, Rosaldo argumenta como fatos desse tipo não explicam, eles 

mesmos, as hierarquias sexuais em relação a vida doméstica ou pública. Homens e 

mulheres, ambos participam e ajudam a reproduzir as formas institucionais que podem 

oprimi-los, libertá-los, uni-los ou dividi-los. E se as desigualdades de gênero soam 

dificilmente universais, nas suas implicações e conteúdos:  

 

"as formas que o gênero assume - e assim, as possibilidades e implicações de uma 
política sexual - devem ser primeiro interpretadas em termos sociais e políticos, que 
falam de relações e oportunidades que os homens e as mulheres desfrutam, para então 
compreender como elas podem vir a estar opostas em termos de interesses, imagens ou 
estilos" (Rosaldo 1995: 35-6).  

 

 

Esta breve exposição teve como objetivo traçar, em linhas gerais, o posicionamento 

assumido pelas mulheres (e homens) em diferentes povos indígenas. É principalmente 

depois da década de 1980 que o olhar etnográfico se debruça sobre o papel central das 



  

mulheres na (re)produção da identidade étnica de seus povos e preservação da cultura 

tradicional. A feminilidade em muitos povos é associada à alteridade e poderes difíceis 

de controlar, demonstrando a ambigüidade da posição das mulheres, que precisam ser 

controladas assim como devem ser controlados o Outro não indígena. Essa atribuição é 

resultado de hierarquias e diferenciações próprias a determinados povos indígenas, 

contidas nos mitos e narrativas, sendo inclusive demonstrada a importância do controle 

por parte dos homens de todos os aspectos da vida social, sem a qual, homens e 

mulheres, não poderiam viver comunitariamente. Os estudos também vão se referir à 

uma diminuição dos poderes femininos depois do contato com a sociedade envolvente, 

principalmente pelas interferências dos projetos de etnodesenvolvimento. Ao lado disso, 

em sociedades em que há uma expressiva separação sexual nas atividades tradicionais, 

pode haver um reposicionamento da mulher seja pela sua participação nas atividades de 

comercialização dos produtos, como pela sua mobilidade aos centros urbanos. 

 

A participação das mulheres nas decisões comunitárias são explicitadas nas análises, 

pois embora sejam excluídas formalmente da vida política pelos variados motivos, elas 

podem interferir nesse mundo através da fala não pública (fofocas e acusações), pelas 

discussões travadas com seus maridos no grupo doméstico-familiar, pela participação 

nas cerimônias e rituais, etc. Ao lado da ênfase nos diferentes modos de participação 

feminina nas decisões coletivas, as pesquisas demonstram a importância dada não à 

instituição política em si mesma, mas às relações informais que visam a generosidade de 

seus líderes e a harmonia coletiva. Outros estudos demonstram que não há uma 

interferência direta das lideranças intermediárias surgidas no movimento indígena na 

organização política tradicional. E quando são as mulheres que passam a assumir este 

papel de mediação entre seus povos e a sociedade não indígena?  

 

Os órgãos não indígenas, por outro lado, enfatizam, ademais os papéis tradicionais das 

mulheres na (re) produção, a promoção de um 'poder político' feminino, o que entra em 

choque com as prerrogativas alocadas a cada um dos gêneros, nas quais a atividade 

política sempre foi masculina. Estou convencida de que as relações tradicionais de 

gênero estão presentes em muitas destas sociedades, ao mesmo tempo que é certo que 

esses padrões estão sendo constantemente modificados, em maior ou menor grau, como 

resultado do contato com a sociedade não indígena. Esta pressuposição leva em conta 

que as ações das políticas de desenvolvimento de organismos estatais ou não 



  

governamentais, a mobilidade indígena para os centros urbanos, aliadas às novas 

experiências organizativas como resultado da estratégia assumida pelos povos indígenas 

no contexto interétnico, complexificam o tema da representatividade política de homens 

e mulheres. E as mulheres também colaboram na construção de sua in-exclusão nos 

variados aspectos da organização social de seus povos.  

 

O desafio que se coloca para o/a etnográfo/a no momento atual é o de abordar o ponto 

de vista das mulheres indígenas quando assumem novas representações diante das 

múltiplas relações que seus povos estabelecem com o Estado e atores/atrizes sociais 

diversos/as, principalmente através da experiência de associativismo. Esta questão mais 

geral se desdobra em uma série de outras mais específicas que devem ser enfrentadas no 

entendimento da problemática da participação política das mulheres indígenas. Ao 

penetrarem no campo político as mulheres têm experenciado novas práticas além das 

'tradicionais', fazendo com que haja novo posicionamento feminino. Diante deste fato, o 

que define sua entrada no mundo da política? Essa inserção é conduzida 'naturalmente' 

ou há outras forças em jogo? A nova vivência fora da comunidade faz com que enfrente 

críticas quanto ao exercício de suas funções tradicionais? Qual o tipo de participação 

política das mulheres no movimento indígena? Como o movimento indígena lida com as 

questões das mulheres, até então invisíveis politicamente e/ou detentoras de outras 

prerrogativas tradicionalmente associadas à elas? E quais as restrições enfrentadas por 

elas para sua participação política comunitária, no movimento indígena e na relação 

com a sociedade não indígena?  

 

A categoria gênero torna-se, a partir destes questionamentos, atravessada por novas 

articulações entre o 'tradicional' e o 'moderno'. Estas noções não são utilizadas aqui 

como categorias dicotômicas, embora o termo tradicional possa se referir a um tempo 

passado, dos costumes antigos. Se as relações mais ou menos intensas de contato entre 

índios/as e sociedade nacional provocaram transformações em diferentes aspectos da 

organização social dos povos indígenas, tradicional e moderno só adquirem sentido 

quando fazem alusão a um processo envolvendo as relações interétnicas. As próprias 

mulheres indígenas fazem menção, e tem como suporte de suas demandas, as 

transformações ocorridas nos vários aspectos da organização social de seus povos, 

dentre estes, o das relações de gênero. Como elas têm apreendido e interpretado essas 



  

experiências na história do contato com o mundo branco, principalmente através do 

agrupamento associativo, é o objetivo do presente estudo.  

 

Outra ferramenta analítica útil na investigação do tema da pesquisa é a entre o universo 

comunitário e o exterior a ele. Para fins de análise, e reiterando o discurso indígena, 

utilizo os termos 'comunidade' (ou 'interior') e 'cidade' para se referir a uma distinção 

espacial que comporta dois modos de vida distintos, embora inter-relacionados no caso 

indígena. O fato das organizações de mulheres estarem situadas no contexto urbano 

implica que estes dois modos de vida estão em profunda e contínua interação. Lutar por 

políticas na cidade e lutar por políticas comunitárias faz parte do mesmo processo de 

organização, fazendo com que um não tenha sentido sem o outro. Essa distinção é 

também adequada para a compreensão do perfil de liderança indígena feminina, como 

terei oportunidade de demonstrar. É a partir dessa perspectiva que igualmente se 

compreende a dinâmica de mobilidade indígena como articuladora de redes de 

parentesco, fluxos de bens e pessoas situadas entre comunidades e cidades. 

 

Além da correlação entre dois modos de vida - comunitário e citadino - o fato de serem 

mulheres à frente de organizações indígenas coloca em xeque a própria posição das 

mulheres em seus povos, pois agora ocupam prerrogativas tradicionalmente definidoras 

do masculino em seus povos. E, nesse sentido, o que é próprio do domínio masculino e 

o relativo ao âmbito feminino, respectivamente o que é associado aos espaços público e 

privado, passam a ser questionados pela inserção das mulheres em organizações 

específicas. As etnografias demonstram que não há um papel apolítico das mulheres nos 

diferentes povos, essa sua 'nova' posição, ou agora assumida mais abertamente, 

portanto, a reposiciona. Demonstrar a agência [agency] das mulheres indígenas no 

processo político de seus povos é o que esta pesquisa pretende, mesmo sabendo da 

arriscada tarefa em que me coloco ao tentar captar o mundo alheio, ainda mais se 

tratando de analisar atrizes no campo político, universo complexo e repleto de disputas e 

conflitos.  
 
 
 



  

PRIMEIRA PARTE 
 

 

 

A primeira parte da tese está subdividida em três capítulos. Como a análise do que estou 

denominando 'movimento de mulheres indígenas' ainda carece de reflexões, achei 

oportuno, embora possa parecer cansativo ao/a leitor/a, descrever os pormenores do 

processo institucional que levou à criação das organizações. Essa descrição ocorre 

principalmente no caso do 'movimento de mulheres indígenas roraimenses' que culmina 

no surgimento da OMIR, situada em Boa Vista/RR, tema do Capítulo Primeiro. Datas, 

locais e nomes de eventos são desse modo referenciados pela importância que tiveram 

nos momentos de embates diante dos homens de seus povos, e por serem reveladores 

das características que dificultaram e promoveram a formalização de uma instância 

representativa feminina. Ao mesmo tempo, ao narrar determinadas vivências e 

atividades das mulheres indígenas em suas comunidades, pode-se apreender a vida que 

elas levam comunitariamente e compreender como o contato com a sociedade 

envolvente propulsionaram o agrupamento das mulheres na busca na superação dos 

obstáculos daí resultantes. 

 

O Segundo Capítulo trata da formação de determinados processos organizativos de 

mulheres indígenas da Amazônia Brasileira. Como as sedes dessas organizações estão 

situadas no espaço urbano, são explicitados os motivos que propiciaram o ajuntamento 

das mulheres em torno de demandas comuns vivenciadas nesse contexto. A partir dessas 

considerações, traço um panorama geral dos objetivos e dificuldades das experiências 

organizativas da Associação de Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro (AMARN) e 

Associação de Mulheres Indígenas Sateré-Mawé (AMISM), dos Departamentos de 

Mulheres Indígenas da COIAB e da FOIRN. Apenas o último não se localiza em 

Manaus, mas no município de São Gabriel da Cachoeira/AM. A apreensão da realidade, 

mesmo que ínfima, desses processos organizativos demarcam contextos distintos 

relativos a etnias diversas e modos diferenciados de contato com a sociedade nacional. 

As associadas da AMARN, a primeira organização de mulheres indígenas do país, e da 

AMISM, são mulheres que por diversos motivos passaram pela experiência de migração 

em suas trajetórias de vida. As coordenadoras de departamentos de mulheres indígenas, 

por outro lado, passam a residir nas cidades (ou mesmo já se encontravam nesses locais) 



  

em decorrência das funções que exercem como diretoras de tais instâncias. À frente de 

departamentos situados dentro de organizações importantes por seu papel de 

representação - a COIAB dos povos da Amazônia Brasileira, a FOIRN dos povos do rio 

Negro - elas têm a difícil tarefa de articular um grande número de organizações de 

mulheres. 

 

Acredito que somente a partir dessa contextualização o/a leitor/a estará apto/a a 

entender os pontos apresentados no capítulo subsequente (Capítulo Terceiro) que trata 

principalmente dos encontros promovidos pelo DMIAB/COIAB, os quais incluem a 

participação das mulheres das organizações foco de atenção desta tese. Embora os 

objetivos particulares de cada associação tenham sido expostos separadamente, 

demandas comuns em torno de obstáculos também comuns advindos dos processos 

organizativos das indígenas são referenciados nos momentos em que se reúnem na 

capital de Manaus, como nos I e II Encontros e na I Assembléia Eletiva do 

Departamento. Em busca de seus direitos nas diferentes áreas - saúde, educação, terras e 

alternativas de produção, violência e política - passam a planejar metas para a maior 

'participação política das mulheres indígenas' nas diversas esferas em que atuam. A 

questão da representatividade política em escala nacional também tem sido objeto de 

discussão das mulheres nas reuniões conjuntas. 

 

Esse olhar sobre experiências diversas que levam ao objetivo de organização, permitirá 

situar os temas aqui tratados, principalmente os decorrentes do contato com a sociedade 

nacional, no quadro mais amplo da etnologia e dos estudos de gênero. As mulheres 

indígenas incorporam em suas lutas problemáticas inovadoras no contexto do 

movimento indígena, campo até recentemente dominado pelas lideranças masculinas. A 

especificidade de suas lutas se dá não somente em relação aos homens de seus povos, 

mas também em referência aos movimentos de mulheres não indígenas. Ao aludir a essa 

singularidade, pode-se ingressar na segunda parte da tese que discute as implicações da 

entrada das mulheres no campo político e as dificuldades do diálogo entre mulheres 

indígenas e agentes externos. 



  

 
 
 
 
 
 
 
 

XOTE DA OMIR 
- Vanilton Santana Servino - 

 
 
 
 

Fale aí mulher 
lembra uma história 

Deus da Costela que Adão tirou 
por isso ninguém fica sem ela 

porque ela sabe plantar o amor. 
 

Toda a mulher merece o respeito 
que o homem ainda não respeitou 

Agora vão se unir na luta 
mantendo a paz na união 

homem e mulher em um mundo novo 
na igualdade e na decisão 

e juntos vamos vencendo tudo 
a mulher é o escudo da solidão. 

 
Vai OMIR ... vai ensinar a conquistar a sorte 

Vai OMIR... mostrar pro sul o que há de bom no norte 
[duas vezes] 

 
Tem essa terra homologada 
tem os lavrados e buritizais  

tem matas verdes, subindo serras 
tem lagos e rios, igarapezais 
Existem índios aqui vivendo 

onde vivem os seus velhos pais 
Que ainda respeitam a natureza 

que ainda sabem falar com ela 
que alimenta os nossos filhos 

que não se pode viver sem ela 
Se o medo vem não se preocupa 

vem lá com a mãe de Guadalupe. 



  

CAPÍTULO I 

 

ORGANIZAÇÃO DE MULHERES INDÍGENAS DE RORAIMA  
 

 

1.1 Das Assembléias de Tuxauas à criação do Conselho Indígena de Roraima 

  

Neste capítulo pretendo esboçar a história do contato dos povos indígenas de Roraima, 

com intuito de oferecer um panorama geral desse processo para apreender o período do 

surgimento de uma nova geração de lideranças e a criação de uma organização 

representativa dos vários povos indígenas nesse Estado.7 Concomitante a isso, a 

intenção é elucidar aspectos da sociabilidade indígena e o contexto em que atuam as 

mulheres, mesmo que nos primeiros relatos sobre esses povos elas não tenham ganhado 

visibilidade relevante se comparadas aos homens e as prerrogativas a eles conferidas 

como agentes privilegiados de interlocução com a sociedade nacional. Esses fatores, 

contudo, não invalidam a posição desempenhada pelas mulheres no âmbito doméstico-

familiar e sua participação nos assuntos da comunidade,8 as quais conferem as bases do 

'movimento de mulheres indígenas em Roraima' e a consolidação de uma organização 

específica que expande o universo de ação feminino. Apontar as especificidades desse 

movimento organizativo é a principal intenção aqui.  

 

Os campos do vale do Rio Branco se caracterizam por uma ocupação tardia em fins do 

século XIX. A partir disso, o processo de colonização se dá de maneira sistemática com 

a instalação de uma frente de expansão pecuarista. No início do século XX, há o 

estabelecimento de duas agências indigenistas: o Sistema de Proteção aos Índios (SPI) e 

a missão evangelizadora beneditina. A consolidação da ocupação pecuarista e a 

exploração do garimpo de ouro marcam a ocupação nos anos de 1940/1950. Nessa 

década, há a criação do então Território Federal de Roraima, desmembrado do Estado 

do Amazonas; ao mesmo tempo que ocorre a extinção da Missão Beneditina e do SPI 

(posteriormente substituídos pela Ordem da Consolata e FUNAI, respectivamente), 
                                                           
7 A partir deste propósito, as referências principais das quais faço extenso uso são as etnografias de Paulo 
Santilli (1994, 2001). 
8 Utilizo o termo 'maloca' ou 'comunidade' tal como empregado em Roraima. Muito provavelmente 
comunidade tenha sido utilizada em substituição à maloca, sob a influência da Igreja Católica com o 
projeto de organização dos grupos locais nos moldes das Comunidades Eclesiais de Base (CEBs). 



  

fatores que propiciam o início de um novo processo da história de contato entre povos 

indígenas roraimenses e a sociedade nacional. 

 

As relações envolvendo essas diversas agências de intervenção e povos indígenas 

baseavam-se, fundamentalmente, na ocupação das terras e exploração da mão-de-obra 

indígena. Não foram poucos os conflitos envolvendo fazendeiros, missionários e órgão 

oficial indigenista pelo acesso à população indígena. O 'padrão clientelista', no entanto, 

ganha contornos específicos de uma instituição à outra. Os regionais buscavam o 

consentimento e colaboração dos índios para ocupar os campos adjacentes às terras 

indígenas, oferecendo em troca bens industrializados. Sob o manto de uma relação de 

compadrio, também havia o "recrutamento de crianças indígenas para serem criadas 

junto às famílias 'civilizadas', para 'aprenderem' a lidar com o gado" (Santilli 2001: 39). 

As agências indigenistas, embora não visassem a posse das terras habitadas pelos índios, 

tinham como motivo conquistá-los para o 'processo civilizador'. O SPI, ao sobrepor as 

fronteiras nacionais às fronteiras étnicas, pretendia transformar os indígenas em 

'trabalhadores nacionais', a missão religiosa, para alargar as fronteiras do catolicismo até 

as fronteiras nacionais, objetivava converter os índios em famílias cristãs (Santilli 1994: 

55).  

 

A condição das crianças indígenas recrutadas pelos regionais como filhos adotivos e 

mão-de-obra em serviços domésticos e na pecuária, foi alvo de denúncias por parte da 

Igreja e do SPI como forma de controle à formação dessa mão-de-obra. E as crianças 

novamente se tornam o alvo dos principais investimentos, só que desta vez através de 

um novo princípio, o da educação escolar. A primeira escola nasceu sob a forma de um 

internato para meninos índios em 1909, funcionando até 1912 na missão Surumu, 

transferida posteriormente para o sul de Boa Vista onde permaneceu até 1947. A partir 

de 1922 as irmãs beneditinas fundam o internato feminino. Contrapondo-se a esse 

regime, em 1919 o SPI cria a Escola Agrícola Indígena Theophilo Leal, na Fazenda São 

Marcos, fundando em 1924 mais quatro escolas nas comunidades. A prática indigenista, 

portanto, volta-se para a educação da população indígena como meio de colonização 

(Santilli 1994: 56-60). 

 

As relações dos povos indígenas com as diversas agências de contato atingiram 

sobretudo sua estrutura política. Indigenistas e regionais, todos investiram na construção 



  

de intermediários políticos indígenas para buscar legitimação e atingir as várias 

finalidades da colonização. A figura de um chefe, o tuxaua,9 assume o papel da 

liderança política tradicional, entre os Macuxi "uma posição apenas proeminente, 

assumida por um indivíduo na articulação do grupo local ou aldeia, diante da violência 

do contato com os regionais nos primeiros anos do século XX" (Santilli 2001: 40). As 

demandas dos diferentes atores do campo interétnico passam agora a confluir sobre a 

figura do tuxaua, liderança mediadora entre as reivindicações indígenas e dos demais 

agentes.  

 

O conhecimento da sociedade nacional e uma ampla rede de relações de parentesco na 

comunidade é que conferiam legitimidade aos tuxauas. As fontes do século XIX 

referem-se às casas comunais, e a literatura sobre os povos guianenses explicita a 

uxorilocalidade e o modo de residência matrilocal (Rivière 1984). Desse modo, as filhas 

após o casamento preferem construir suas casas próximas à família paterna. O marido, 

por sua vez, deve prestar serviços à família da mulher até o casal poder sustentar sua 

própria roça. A figura do líder-sogro aponta para o nexo entre residência e parentesco, 

de cuja articulação deriva a chefia (Santilli 2001: 32-3). Entre os Macuxi, o vínculo 

entre as esferas política e ritual são atributos necessários à chefia. Sem o respaldo ritual, 

a chefia parece derivar legitimidade, em grande parte, das relações externas. Nesse caso, 

a história do contato e a organização indígena mais ampla são fatores intervenientes. 

(idem: 35-8). 

 

Santilli (1994: 81-4) argumenta que no espaço criado entre as demandas do grupo e as 

demandas indigenistas, ou seja, de intermediação, abriu-se o espaço para o projeto 

político dos próprios chefes. Enquanto os agentes indigenistas encontram no chefe um 

meio de recrutar a população indígena, os chefes encontram nas agências um 

instrumento para ampliá-las. E aí reside a contradição, decorrente da discrepância entre 

o cargo de chefe, outorgado pela concessão de títulos honoríficos, que se presumia 

permanente, e a posição de chefe tradicional cuja existência implicava na reafirmação 

constante do grupo. Os limites de atuação da chefia na intermediação, portanto, 

                                                           
9 A concessão de títulos honoríficos, por parte do Estado, às lideranças indígenas era uma prática do 
período colonial. 'Tuxaua', 'cacique', 'capitão' ou 'chefe', são designações usadas pelos não indígenas e têm 
origem nessa época. 'Cacique', por exemplo, vem da língua taino das Antilhas, enquanto 'capitão' passou a 
ser usado a partir de meados do século XVIII na era pombalina (Schroder  1999: 246).  



  

deveriam ser acompanhados de formas próprias de lidar com as demandas que 

pudessem manter e/ou reproduzir o prestígio político do chefe. 

 

A partir da década de 1970 diversos fatores intensificam e ampliam o contato 

interétnico. A política desenvolvimentista do regime militar consolidava a ocupação 

fundiária de Roraima, assim o avanço da ocupação pecuarista e a exploração garimpeira 

fazem com que aldeias praticamente intocadas passem a ser objeto de recrutamento de 

mão-de-obra e influxo de artigos manufaturados. Ao mesmo tempo, se torna sistemática 

a presença da Fundação Nacional do Índio (FUNAI) (com o SPI extinto na década de 

1960 em meio às acusações de corrupções), da missão católica, da rede escolar e 

agências assistencialistas governamentais (Santilli 2001: 41). As agências indigenistas a 

partir desse momento modificam as relações com os povos indígenas. A atuação da 

Igreja Católica deve ser entendida em dois momentos. O primeiro, desenvolvido de 

1909 a 1948, pela Ordem dos Beneditinos através da 'Pastoral da Desobriga', a qual 

consistia na propagação do batismo, casamento e celebração de missas. A partir da 

década de 1950,10 instalam-se os missionários do Instituto da Consolata que passam a 

atuar através da nova orientação da Igreja Católica, a Teoria da Libertação. O novo 

discurso, principalmente depois da década de 1970, transforma a relação com os povos 

indígenas, quando a Igreja se posiciona a favor de seus interesses. 

 

A disputa entre regionais e agências indigenistas pelo acesso à população indígena, fez 

com que a missão católica, e depois o órgão oficial indigenista, estabelecessem 

estratégias para findar com os vínculos clientelistas que a ligava aos regionais. Foi dessa 

maneira que os povos indígenas a partir de 1975, com apoio da Diocese de Roraima, 

começam a se reunir nas Assembléias dos Tuxauas. Nessas reuniões se discutia o acesso 

aos bens dos diversos projetos comunitários criados na tentativa de minar a obtenção 

dos produtos industrializados dos regionais, os quais agora seriam conseguidos pelo 

próprio trabalho na produção agrícola ou garimpo, convertido em moeda na região. É 

relevante frisar que a área de maior influência da missão católica foi a região das serras 

(em oposição ao lavrado), pelo fato do contato ser menos intenso e mais provável da 

                                                           
10 Nesse momento também se estabelece a missão evangélica Meva, priorizando a tradução da bíblia e 
formação de agente de saúde. A partir de meados da década de 1980, aliada ao governo, atua em oposição 
aos missionários católicos. 



  

igreja exercer sua influência. Os projetos e os tuxauas presentes nas assembléias eram 

prioritariamente dessa região (Santilli 2001: 42-3).  

 

Um dos projetos que teve relativo êxito foi o de gado, criado na década de 1980. Sob o 

lema 'uma vaca para um índio', os recursos angariados nas regiões de origem da Ordem 

da Consolata eram investidos na aquisição de rebanhos bovinos, os quais eram cedidos a 

determinada comunidade por um período de cinco anos. A idéia de tornar os índios 

pecuaristas foi depois seguida pela FUNAI. A experiência dos projetos comunitários (de 

cantina, roça comunitária, entre outros), no entanto, criou muitos conflitos entre as 

lideranças locais. Para facilitar sua implementação e atuar nas relações com os agentes 

externos, instauraram-se os Conselhos Regionais em 1984 - nas regiões de Amajari, 

Raposa, Serra da Lua, Serras, Surumu, Taiano e Catrimani. Conforme Santilli (2001: 

43), inicialmente apenas o Conselho das Serras atuou mais efetivamente, por exemplo, 

no encaminhando de denúncias às autoridades governamentais, os outros ganharam 

impulso com o projeto de gado gerido até hoje.  

 

Se os projetos em geral fracassaram, as Assembléias dos Tuxauas abrangem cada vez 

mais a participação de um grande número de lideranças ao longo dos anos 1980, 

sustentando o fortalecimento e consolidação de uma instância representativa. Como 

resultado dos Conselhos formou-se uma coordenação geral sediada em Boa Vista e, em 

1987, numa Assembléia em Surumu, é fundado o Conselho Indígena do Território de 

Roraima (CINTER) que, em 1990, passa a ser denominado Conselho Indígena de 

Roraima (CIR). Criado a partir de instâncias de representação nas bases, a eleição para a 

coordenação é feita mediante indicação dos tuxauas nas Assembléias, para então os 

candidatos serem escolhidos pelos coordenadores regionais na 'reunião ampliada'. O 

CIR atua como canal de interlocução representativo dos povos indígenas roraimenses - 

Macuxi, Wapishana, Ingarikó, Taurepang, Patamona, Sapará, Ye'kuana, Wai-Wai, 

Yanomami e Waimiri-Atroari, embora os últimos não tenham ainda participado das 

atividades da organização.  

 

O Conselho depende de financiamentos externos para suas atividades, vindos dos 

missionários católicos, FUNAI e cooperação internacional. A dependência desses 

recursos, como sustenta Santilli (2001: 45), revela uma questão crucial para o 

entendimento do sistema político: a legitimidade dada aos intermediários no plano 



  

comunitário e não ao contrário. Subseqüentemente, tornam-se compreensíveis as 

trajetórias políticas inconstantes das lideranças locais ou a diversidade das articulações 

dos atores locais com agentes externos, situados em posições antagônicas.11 Diante da 

ausência do CIR não há um canal de interlocução externo, ao mesmo tempo a 

organização política local se confronta, muitas vezes, com a representatividade através 

do Conselho. Para o autor (2001:134) fica o paradoxo: a organização supra-aldeã como 

caminho para se obter legitimidade e interlocução com o Estado e a sociedade nacional, 

com o objetivo de manter sua política interna.  

 

 

A Invisibilidade Feminina 

 

Nos relatos de viajantes e naturalistas, relatórios oficiais e etnográficos, as mulheres 

estão ausentes ou é explicitada a subordinada posição feminina nas relações com a 

sociedade não indígena. Há também referências ao seu papel na divisão sexual do 

trabalho, como em Koch-Grunberg ([1917-1924]1979-1982), um dos únicos autores que 

descreve a importância das mulheres na vida comunitária e lhes confere um espaço 

próprio, referindo-se às suas múltiplas funções e às cargas pesadas que suportavam.12 A 

divisão do trabalho possibilita apreender os significados sobre os quais se constróem as 

identidades de gênero, além de oferecer um espaço privilegiado para observar a forma 

como são estruturadas as relações conjugais. No caso dos povos indígenas de Roraima, 

as mulheres ocupam um papel central na economia de subsistência, são elas que 

participam da colheita e preparo dos alimentos e da fabricação das bebidas fermentadas 

da mandioca (como o caxiri e o pajuaru13). Apesar disso, Arantes (2000: 94-5) refere-se 

à omissão nos primeiros relatos sobre esses povos sobre a responsabilidade das 

mulheres na produção da farinha, alimento primordial da dieta desses povos.  

 

A importância das mulheres na (re) produção de suas sociedades é interdependente e 

complementar às prerrogativas conferidas aos homens de seus povos. A caça e a pesca 
                                                           
11 Para Santilli (2001:45) essa questão paradoxal revela-se no ingresso das lideranças na estrutura 
administrativa da FUNAI, nos postos de saúde instalados pelas prefeituras municipais, no contingente de 
professores indígenas contratados pela rede oficial de ensino, na participação político-eleitoral e no 
alistamento militar.  
12 Outros autores, como Rice ([1928]1949) e mais recentemente Diniz (1972), também se referem à 
importância das mulheres na divisão sexual do trabalho. 
13 Caxiri é a bebida fermentada preparada pelas mulheres. O pajuaru é uma bebida tradicional como o 
caxiri, só que com um processo maior de fermentação, daí seu maior teor alcóolico. 



  

são atividades exercidas tradicionalmente pelos homens, as quais são trazidas às suas 

mães/esposas e repartidas entre seus consangüíneos/co-residentes. As tarefas 

masculinas, no entanto, estão sujeitas às variações sazonais, conforme Santilli (2001: 

97-8), por causa da ocupação pelos povos indígenas de Roraima de dois ambientes 

distintos, as serras e os campos, que resultam  em formas de exploração ligeiramente 

diferenciadas.14 Os homens, além disso, estão incumbidos da manutenção da harmonia 

coletiva e do papel de interlocução política com o mundo exterior ao das comunidades. 

É a proeminente figura masculina que ocupa o papel da chefia.  

 

Para Arantes (2000: 91-4), nos relatórios das expedições oficiais são mencionados 

apenas os homens indígenas ocupando os papéis de ajudantes, guias de expedições e 

interlocutores políticos. O papel de guia era exercido pelos homens por seu 

conhecimento da língua portuguesa e do território que habitavam, no entanto, as 

mulheres conhecem tão bem o território quanto os homens pelo fato de que nas 

empreitadas mais longas as famílias viajavam juntas. Além disso, para a autora (Arantes 

2000: 102), o fato dos homens deixarem suas famílias para servirem de guias ou 

ajudantes nas expedições ocorridas em Roraima ao longo dos séculos, comprometeu a 

estrutura das sociedades e suas conseqüências foram sentidas tanto pelos que deixavam 

como pelos que permaneciam em suas comunidades. Fatores com implicações nas 

relações entre homens e mulheres.   

 

Um olhar atento aos dias de hoje permite verificar as transformações em aspectos da 

organização tradicional resultantes da interferência das instituições indigenistas e 

agentes regionais, como na divisão das tarefas alocadas a cada um dos gêneros. As 

meninas indígenas foram recrutadas como mão-de-obra nas casas dos fazendeiros de 

gado e passaram pela experiência dos internatos, e ainda hoje é visível o trabalho das 

meninas e jovens como empregadas domésticas na cidade de Boa Vista. As irmãs 

beneditinas incentivavam o aprendizado das 'prendas domésticas', através da realização 

de atividades de costura, bordado, arte culinária e outros misteres para as moças se 

tornarem 'boas mães de família' (Arantes 2000: 110). Processo que posteriormente se 

consolidou na criação dos 'clubes de mães' nas comunidades. A experiência do internato 

                                                           
14 A caça ocorre com maior intensidade durante os meses de novembro a março, quando a produção 
agrícola é menos abundante; a pesca, embora praticada como a caça durante todo o ano, ocorre com mais 
intensidade na estação seca. E as atividades de coleta adquirem maior relevância na região dos campos, 
onde a caça é mais escassa e a prática de pecuária extensiva. 



  

formou várias catequistas e professoras. E a influência da igreja se faz registrar em 

vários momentos, além das reuniões em torno dos projetos de corte e costura, foi no I 

Congresso dos Catequistas que as mulheres começam a (re) pensar seus papéis nas 

comunidades e iniciam um processo que culminará na formação de sua organização. É a 

Virgem Maria de Guadalupe a padroeira do movimento das mulheres.  

 

Pode-se dizer que nas relações iniciais com a sociedade não indígena as mulheres não 

foram escolhidas como canais de interlocução privilegiado, assim como no âmbito 

interno de suas comunidades não tiveram um canal político expressivo. Nas assembléias 

eram auxiliares sem direito a voz e voto, como se referem, o que impossibilitou a 

eleição das mulheres como conselheiras regionais e lideranças com interferência na 

formalização de uma organização representativa de seus povos. Após a criação do CIR, 

elas também não ocuparam cargos exclusivos no Conselho e apenas recentemente uma 

figura feminina tem posição de destaque na assessoria jurídica. Contudo, um 

'movimento de mulheres indígenas de Roraima' foi sendo consolidado pela participação 

feminina nas lutas e embates de seus povos, processo que se efetiva na consolidação de 

uma organização específica das mulheres, que trato a seguir.  

 

 

1.2 Do Movimento à Organização de Mulheres Indígenas de Roraima 

 

As mulheres indígenas de Roraima explicitam que desde 1986 há a constituição de um 

movimento de mulheres indígenas no Estado. Dentre suas primeiras atividades foi feito 

um projeto, resultado da parceria dos Conselhos Regionais do CIR com a Igreja 

Católica/Diocese de Roraima, para a compra de máquinas de costura para as mulheres 

na Missão Surumu. Conforme consta na 'Memória sobre a Fundação e Desenvolvimento 

do Movimento das Mulheres Indígenas de Roraima', assinado pela então coordenadora 

das mulheres na região Surumu e uma das protagonistas da constituição desse 

movimento:  

 

"foi através desse movimento que algumas mulheres indígenas, apoiadas pela 
comunidade e sua família, começaram a participar dos trabalhos, encontros, reuniões e 
cursos. Através destes meios foram trocando idéias, ouvindo experiências das outras 
mulheres e aos poucos tomando consciência, até assumir compromissos com seu 
povo. A idéia e a necessidade de formar este movimento era já sentida muito tempo 
atrás. Esse pensamento se movia na mente e no coração de algumas mulheres. Por 



  

falta de coragem, apoio, confiança, e também por causa da discriminação, 
desvalorização e ciúme de alguns homens (esposos), as mulheres ficaram caladas e 
paradas. Mesmo assim não ficaram sem fazer nada, já que nunca desistiram da luta ao 
lado dos homens, apoiando seus trabalhos". (Memória, s/d) 

 

 

O que é repassado nesse documento é o processo de 'tomada de consciência' das 

mulheres permitido graças ao seu agrupamento. Ao se reunirem para as atividades em 

torno da confecção de roupas, gradativamente assumiam também a luta dos povos 

indígenas 'ao lado dos homens'. Esta participação aparentemente tardia, se comparada 

com a dos homens, se deu não porque entre elas não houvesse tal necessidade, mas 

pelas dificuldades para sua real entrada na vida política, advindas da ausência de apoio 

dos homens e falta de 'coragem e confiança' das próprias mulheres. O que não implica 

que 'ficaram sem fazer nada', apenas não havia um canal ritualizado para se expressarem 

diante das adversidades enfrentadas a nível local e das decorrentes do contato 

interétnico. Na conclusão da Memória há um pedido de reconhecimento da participação 

das mulheres na caminhada de seus povos, por sua responsabilidade como mães 

('geradoras de vida'):  

 

"para que a nossa vida e a vida do povo continue melhorando cada vez mais, lutamos 
pela vida porque fazemos parte dela, sendo geradoras de vida, para isto contamos com 
o apoio de todas as comunidades e lideranças na nossa força e na nossa capacidade de 
juntos lutar por um futuro melhor para os nossos filhos, os filhos do povo indígena".  

 

 

Nessa reconstituição de momentos relevantes do movimento já se fornecem os indícios 

do slogan adotado pela OMIR posteriormente: 'união, luta, liberdade e resistência'. O 

que se reivindica é a liberdade para seus povos, união (entre mulheres, entre elas e os 

homens) na luta para garantia de seus direitos, conquistados com a capacidade de 

resistência. A valoração das mulheres como geradoras de vida as tornam essenciais à 

continuação de seus povos e lhes confere um poder único em relação aos homens. A 

maternidade, como valor e poder das mulheres, é referida por muitas indígenas em seus 

discursos, igualmente verificado nas falas de mulheres não indígenas que ocupam 

cargos decisórios (cf. Capítulo Quarto e Sexto). 

 

No final do documento há um agradecimento especial à Diocese de Roraima 'que 

através de seus missionários e missionárias nos acompanham no dia-a-dia', apontando a 



  

participação da igreja na instituição do movimento das mulheres indígenas. A ideologia 

cristã se faz presente na vida indígena, particularmente nas falas dos/as indígenas, na 

presença das/os missionárias/os nos eventos e cotidiano indígenas, na concepção das 

reuniões com horários rigorosos, iniciadas e finalizadas com orações e cantos religiosos. 

É a Virgem Maria de Guadalupe, como referido, a padroeira do movimento de mulheres 

indígenas de Roraima. 

 

Em um tempo anterior ao projeto de corte e costura, há visíveis espaços ocupados pelas 

mulheres da região das Serras na busca de alternativas de geração de renda, inclusive 

elas afirmam haver nessa região um movimento de mulheres indígenas muito antigo.15 

As mulheres participaram dos projetos implementados pela Igreja, dos eventos 

acontecidos em Maturuca e, como elas explicitam, de todos os episódios importantes de 

seus povos. Estavam presentes, por exemplo, na decisão 'não à bebida, sim à família', 

evento que se tornou conhecido como 'Vai ou Racha', no qual, a partir do dia 

26/04/1977, se impede a entrada de bebidas alcóolicas e outras interferências (como o 

garimpo) em suas terras. Essas ações culminaram em 1993 na iniciativa da maloca 

Maturuca no bloqueio das estradas para o mesmo fim. A barreira humana que se formou 

destaca a participação das mulheres "as indígenas tomaram à frente dos homens e 

enfrentaram a polícia que ameaçava desobstruir a estrada e prender os manifestantes" 

(Website do CIR), referido igualmente nas falas das mulheres.  

 

Anterior à implantação do projeto de corte e costura na região Surumu, as mulheres das 

Serras já tentavam se reunir para a mesma proposta. Contudo, conforme o breve 

'histórico das lutas das mulheres na região das Serras', algumas tentativas de 

associativismo das mulheres não lograram o êxito esperado. Em 1991 'fracassou o 

movimento' devido às dificuldades do trabalho entre as mulheres, mesmo assim "as 

mulheres não desistiram, retomaram o trabalho, realizaram reunião, tiveram uma 

profunda reflexão sobre o movimento e decidiram revitalizar o movimento, e 

começaram a se organizar". Nessa época apontavam determinados 'compromissos' 

assumidos pelas mulheres como resultado de sua preocupação com a conquista de 

                                                           
15 Na análise introdutória referente à constituição do 'movimento dos povos indígenas de Roraima' e do 
surgimento de lideranças (locais e intermediárias) se indicou a importância da região das Serras. 
Maturuca, localizada na Terra Indígena Raposa Serra do Sol, como sede da missão católica nas Serras, 
tornou-se o centro da articulação política que culminou na criação do CIR e local de onde saíram suas 
lideranças mais expressivas (Santilli 2001:116). 



  

alternativas à sobrevivência comunitária. Os objetivos resumiam-se prioritariamente à 

preservação dos conhecimentos tradicionais, principalmente por parte das mulheres que 

se encarregariam de repassá-los aos/às jovens e crianças, e à aquisição de novos 

conhecimentos, necessidade fomentada pelo contato com a sociedade branca. Esses 

compromissos dizem respeito a aspectos da organização social: auto-sustentabilidade 

(cultivo de plantas, roças, criação de animais), resgate da cultura (ensino da língua 

indígena, fabricação do artesanato masculino e feminino) e reativar o projeto de corte e 

costura. A importância do núcleo familiar é entendida pelo lugar que ocupa no repasse 

da tradição cultural desses povos, especificamente aqui descrito pelos ensinamentos nas 

áreas de saúde e educação, e continuidade com o lema assumido desde 1977 ('não à 

bebida alcóolica, sim à família'). Nesse sentido, explicitam o relevante papel das 

mulheres como mães na transmissão desses conhecimentos.  

 

Nota-se nessas prioridades a organização para atividades que supram suas necessidades 

internas e também possam gerar renda, como a confecção de roupas, artesanato, 

tecelagem, crochê, fabricação de colares, peneiras, arcos e flechas, trançados (atividade 

também realizada pelos homens16), etc. Para tornar possível a realização dessas tarefas 

houve a preocupação em se eleger uma coordenação regional (coordenadora, vice e 

secretária), subdividindo-se as responsabilidades de acordo com cada modalidade a ser 

empreendida. Nesse momento há a preocupação não somente com a eleição da 

coordenação, mas com as possibilidades de transporte e alimentação que tornassem 

viáveis a realização de cursos e oficinas. Também se demonstrou atenção ao trabalho 

em parceria com todos os envolvidos nas lutas políticas dos povos indígenas 

roraimenses: organizações indígenas17 e lideranças (tuxauas, conselheiros regionais), 

agentes comunitários (vaqueiros, catequistas, agentes indígenas de saúde), entidade 

religiosa (Diocese) e órgão indigenista oficial (FUNAI). O reconhecimento dos seus 

trabalhos, principalmente por parte das lideranças indígenas, é aludido pelas mulheres, 

pois só através do reconhecimento podem levar adiante suas atividades e obterem os 

capitais simbólico e financeiro para suas ações (cf. Capítulo Sexto). 

                                                           
16 Os 'clubes de mães' eram locais destinados prioritariamente às mulheres, assim pode-se dizer que 
embora a arte do trançado fosse atividade também masculina, a instalação de um local específico de 
mulheres acabou restringindo a participação dos homens. 
17 As organizações que possuem trabalhos conjuntos no Estado de Roraima são o CIR, a Associação dos 
Povos Indígenas de Roraima (APIRR), a Organização dos Professores Indígenas de Roraima (OPIR), e a 
Sociedade Para o Desenvolvimento Comunitário e Qualidade Ambiental dos Taurepang-Wapichana-
Macuxi (TWM).  



  

 

 

A Mulher na Luta Indígena 

 

O I Congresso dos Catequistas Indígenas de Roraima, realizado entre os dias 9 à 12 de 

dezembro de 1995, na maloca Bismark, reúne mulheres e homens catequistas em torno 

da discussão de seus problemas comunitários. A partir desse evento, assumem 'o 

compromisso de ajudar a mulher indígena a ocupar o espaço, a ter participação em 

encontros e reuniões, na formação, na comunidade, no conselho da região e no estado'. 

Três foram os eixos principais que nortearam suas reflexões: a mulher na luta indígena, 

o papel do/a catequista na comunidade e a celebração da festa de Nossa Senhora de 

Guadalupe. Nota-se nestes aspectos a imbricação das esferas religiosa e política.  

 

Os/as participantes se dividiram em grupos para refletir sobre o modo de vida das 

mulheres nos tempos antigo e atual, os motivos que as fazem infelizes nas comunidades 

e como podem contribuir com os homens na transformação da sociedade indígena. O 

'tempo antigo' é idealizado pela vida na comunidade que é compartilhada entre 

lideranças e famílias (como a partilha do alimento), em que havia liberdade e respeito 

entre os casais, as uniões eram festejadas na comunidade e não havia adultério. A caça 

era tida como atividade celebrada ('tinha a força do homem') e a tradição cultural era 

ensinada aos filhos, nos aspectos religiosos, de cura (pelos pajés), da bebida tradicional 

(caxiri), de artesanatos diversos e através dos cantos, danças e festas. O 'mundo atual', 

em contraposição, é mencionado no sentido de perda dos valores tradicionais e da 

liberdade outrora apontada. Foi o contato com os costumes dos brancos que permitiu o 

esquecimento de sua tradição, o desrespeito entre indígenas, a desvalorização dos 

homens índios por causa do casamento interétnico, a entrada em suas comunidades de 

bebidas alcóolicas e da prostituição18.  

 

Além da 'invasão' da sociedade nacional em aspectos da sociabilidade indígena,  

indicam a pouca participação da mulher na vida política, resultado do fato de que 'o 

homem não deixa a mulher participar de cursos e reuniões'. É do núcleo familiar que 

emana grande parte dos conflitos de gênero como a infidelidade dos esposos, os ciúmes 

                                                           
18 A prostituição refere-se ao comportamento sexual não apropriado ao modelo ideal indígena, podendo 
não ter a mesma conotação da sociedade não indígena. 



  

do marido, os desentendimentos, o abandono da mãe com o filho e mulheres indígenas 

'seduzidas pelos brancos'. Contudo, apesar desse clima desfavorável, apontam 'sinais de 

esperança' através das formas organizativas indígenas - de catequistas, agentes 

indígenas de saúde (AIS), professores/as, corte e costura - e pelo fato de que 'algumas 

mulheres não perderam sua cultura e lutam pelos seus direitos'. Para superação de seus 

problemas apontam as mudanças que se fazem necessárias. As mulheres acreditando na 

sua força, não se deslocando para a cidade, mas ocupando cargos comunitários, 

participando das reuniões e organizações indígenas e tendo maior diálogo com seus 

maridos na solução das dificuldades experimentadas. Para maior participação das 

mulheres nessa transformação, se referem aos atributos tidos como femininos de mãe e 

esposa: 'dando exemplo na comunidade'.  

 

Na avaliação final do encontro foram destacados diversos aspectos. No âmbito religioso 

ressaltou-se a troca de experiência com outros/as catequistas das demais regiões e o 

conhecimento da história de Nossa Senhora de Guadalupe. Na organização do evento 

lembrou-se da presença do coordenador do CIR e do fato da alimentação ter sido 

suficiente. Nos aspectos tradicionais foram importantes o conhecimento da história dos 

antepassados e o aprofundamento da cultura indígena, compartilhada através da língua, 

cantos e danças. Os compromissos firmados, a luta conjunta entre homens e mulheres, e 

o apoio às mulheres para o fortalecimento de seu movimento foram os propósitos que se 

sobressaíram para melhor atuação política.  

 

As propostas levantadas no Congresso constituem o cerne do processo organizativo das 

mulheres indígenas, apontando para suas especificidades. Se uma das principais 

demandas indígenas é a revalorização de seus aspectos culturais tradicionais, a mulher 

ocupa lugar de destaque pois detentora da vida e do repasse desses ensinamentos aos 

filhos. Decorre daí que a valorização da mulher, como mãe e esposa, não deve ser 

entendida como apolítica, pois é pela importância no âmbito doméstico que seu poder é 

estendido para as decisões políticas comunitárias. É também no interior do universo 

doméstico que ocorre muitos conflitos advindos do contato com a sociedade não 

indígena, alterando significativamente as relações de gênero. E aqui novamente se 

invoca a posição da mulher na mediação das tensões e canal de interlocução com seus 

maridos. A atuação das mulheres é demonstrada, portanto, nas diversas esferas de suas 

comunidades e em momentos críticos de embate de seus povos com a sociedade 



  

envolvente, e o Congresso respalda a decisão de se levar adiante o projeto de 

organização das mesmas, ao lado dos homens de seus povos.  

 

 

As Mulheres na Assembléia de Tuxauas: "somar as forças porque participamos da 

mesma luta" 

 

Um dos principais embates enfrentados pelas mulheres diante das lideranças masculinas 

aconteceu na Assembléia dos Tuxauas de 1996, na maloca Bismark. A proposta das 

indígenas era a de que o movimento de mulheres tivesse representação no interior da 

estrutura organizacional do CIR, fato que provocou surpresas e reações contrárias por 

parte dos homens, inclusive alguns deles retiraram-se da reunião. As mulheres explicam 

que "não se haviam encontrado para combinar tudo sobre o assunto para fazer a 

apresentação do trabalho" (Memória, s/d: 2), ou seja, não se articularam 

estrategicamente num tempo anterior à reunião propriamente dita para que fossem 

devidamente ouvidas e reconhecidas por seu trabalho.  

 

Apesar da resistência de muitas lideranças masculinas frente à nova posição das 

mulheres, a proposta de reivindicação de um espaço feminino específico apenas foi 

adiada. No I Encontro dos Coordenadores dos Catequistas e dos Conselhos da 

AIRASOL (Área Indígena Raposa Serra do Sol), em 1996, novamente tenta-se 

esclarecer para as pessoas ali reunidas o "sentido do movimento que estava nascendo. 

Através de um grupo de mulheres conscientizadas e comprometidas com a causa de seu 

povo"(idem). Ao desenvolverem seus trabalhos, primeiramente através de grupos 

pequenos de mulheres em cada região, enfatizam a necessidade do "vosso apoio 

concreto Senhores Coordenadores Regionais para que juntos, homens e mulheres, 

sejamos capazes de somar as forças porque participamos da mesma luta". Nesse evento 

se percebe a ênfase das mulheres para "este movimento que quer nascer na base, cresça 

na base, com líderes escolhidos na base, ou seja, nas comunidades", o que denota a  

singularidade do movimento roraimense, e não somente das mulheres, reconhecido por 

sua característica de 'movimento de base'.  

 

Para a concretização de seus trabalhos, além da continuação dos projetos contemplados 

anteriormente (corte e costura, artesanato, trabalho nas roças e resgate da cultura 



  

tradicional), apontam para o papel fundamental da mulher na luta 'contra a bebida e a 

fome que mata a família' e de canal de denúncia dos 'males dentro da comunidade'. Ao 

nível comunitário, 'que as mulheres sejam animadoras' e 'capazes de reunir a 

comunidade, com todas as suas lideranças, para aconselhar a todos (adultos, jovens e 

crianças), para mostrar o caminho que devemos seguir'. Na família e no relacionamento 

conjugal que as mulheres comprometam-se a respeitar seus esposos e filhos e 'que a 

mulher caminhe ao lado do homem, como irmão e amigo, que ela seja capaz de ajudá-lo 

nas suas fraquezas'. Em relação à conquista de espaços políticos, explicitam o dever de 

'conscientizar as mulheres e mostrar-lhes que temos capacidade, direitos iguais aos 

homens', pois 'muitas vezes sofremos humilhação, discriminação e opressão dos 

esposos'. Indo mais adiante nos processos decisórios, 'que a mulher seja participativa 

nos trabalhos, reuniões regionais, até mesmo nas assembléias gerais', como igualmente 

'seja capaz de, futuramente, ocupar e assumir um espaço na organização do CIR'. 

Finalmente, que o desafio imposto à elas 'seja levado a sério, com muita garra'. 

 

Os argumentos em benefício da maior participação das mulheres em todos os níveis - 

estrutura doméstico-familiar, comunidades e organizações - é nesse momento 

empregado explicitamente.  Devido a interligação de suas demandas em todas as 

esferas, as mulheres podem assumir a seu favor o papel preponderante que ocupam no 

enfrentamento das dificuldades de seus povos. Por suas funções nas atividades de 

subsistência familiar, de elo entre filhos e esposos no aconselhamento e resolução dos 

problemas, e participação na luta contra as violências vivenciadas pela sociedade 

nacional e por seus maridos, justificam a entrada no mundo formal da política. A 

intenção é ocupar um lugar nas instâncias de poder com propósito de ter voz ativa nos 

processos decisórios, assim explicitam que podem 'até mesmo' conquistar um espaço 

dentro do CIR e participar das assembléias gerais, instâncias máximas de representação 

de seus povos.   

 

Nesse momento, final de 1997, estava sendo eleita a primeira mulher vice-tuxaua dos 

povos indígenas de Roraima, na maloca Raposa II/região das Serras, que assumiu o 

cargo de primeira tuxaua no início do ano 2000, permanecendo até o ano de 2002. 

Outras duas mulheres, na época de minha pesquisa, também tinham sido eleitas tuxaua e 

vice na maloca Malacacheta/região Serra da Lua. Embora constitua um acontecimento 

inovador, pode-se dizer que ainda não há uma representatividade efetiva das mulheres 



  

na função de chefia, sendo a diferença significante se comparada ao grande número de 

comunidades e tuxauas homens. Outro acontecimento relevante em torno da questão da 

participação política das mulheres foi a aprovação, na Assembléia dos Tuxauas de 1998, 

da alteração do Estatuto do CIR para criar a Secretaria das Mulheres na coordenação 

geral do Conselho, a qual foi implementada em 1999. Contudo, o cargo parece não ser 

ocupado efetivamente pelas indígenas, havendo bastante polêmica e vozes discordantes 

sobre tal problemática, da qual discorro no próximo item, por ora é ilustrativo o 

depoimento de uma liderança feminina presente nessa assembléia: 

 

"A organização de mulheres de Roraima a gente começou a lutar, lutar mesmo, desde 
90, para a gente criar uma organização de mulheres, só que a gente encontrou uma 
dificuldade muito grande devido já o Conselho estar organizado, o Conselho Indígena 
de Roraima era só homem, e os homens não viam a importância da companheira do 
lado (...) então nesta reunião de Bismarck foi uma vitória muito grande porque dessa 
reunião dos tuxauas e conselheiros do CIR, saiu a proposta de criação do 
Departamento, de uma Secretaria para a Mulher, dentro do CIR." 

 

 

 

Reuniões Específicas  

 

Um encontro específico de mulheres acontece em março de 1996, na maloca 

Maturuca/TI Raposa Serra do Sol.19 O I Encontro das Mulheres Indígenas do Estado de 

Roraima reflete sobre o tema 'organização' e a meta das mulheres. Os depoimentos 

nesse momento revelam a falta de liberdade das mulheres para participarem de suas 

atividades, conforme o relatório do evento, 'o que acontece é que quando a mulher vai 

para a reunião quando chega apanha do seu esposo'. Além disso, enfatizam que 'os 

sofrimentos e as dificuldades são de todas, não há diferença' (Memória s/d), provocando 

entre as mulheres uma espécie de irmandade de gênero.20 A atuação das mulheres é 

referida em três níveis de participação - comunitário, regional e estadual. Em todos, 

pedem união, consciência, direito a voz e voto nas reuniões, 'lutando de acordo com 

nossas lideranças e organização'. Assumem os seguintes compromissos: o combate ao 

                                                           
19 O evento reuniu cerca de 70 pessoas, mulheres (a maior parte) e homens, de diferentes comunidades e 
regiões (Baixo Cotingo, Raposa, Serra da Lua, Serras e Taiano), que ocupam cargos de catequistas, 
professores/as, costureiras, cozinheiras, agentes de saúde, tuxauas, coordenadores regionais e do CIR, 
agente pastoral indigenista e missionárias. 
20O fato de não haver diferença entre as mulheres diante das adversidades provoca o que no movimento 
de mulheres/feminista se denomina 'irmandade de gênero'. 



  

alcoolismo, a luta pela terra e auto-sustentabilidade, o combate às interferências 

políticas,21 a revitalização da cultura e a continuação dos projetos de corte e costura e 

artesanato. Foi também planejada a concretização do próximo encontro, definindo-se 

local, data, colaboração regional para a alimentação, meios de transporte para se chegar 

ao evento e a equipe responsável pela organização. Tal planejamento dos eventos 

demonstra uma das notáveis características do movimento indígena roraimense, e não 

somente de mulheres.  

 

No II Encontro Estadual das Mulheres, dez meses após o primeiro, em janeiro de 1997, 

na maloca Taxi/região Surumu, se deu continuidade à reflexão do processo organizativo 

nas diferentes regiões. Iniciou-se o evento com a leitura da 'memória do movimento das 

mulheres' e a entrega dos compromissos assumidos no I Encontro. Na plenária discutiu-

se os objetivos até então conquistados e as alternativas para superação dos que não 

foram alcançados. Para as coordenadoras regionais e suas auxiliares foi definido o 

'funcionamento do movimento', cabendo às  mulheres eleitas o dever de se encarregar 

do encontro anual e das reuniões particulares em suas regiões, sendo que para cada 

evento haveria relatórios contendo uma avaliação dos trabalhos realizados. Além da 

formalização das funções atribuídas às mulheres através de coordenações eleitas,22 é 

explicitado que 'algo grande e novo' aconteceu: 'estas mulheres foram convidadas para 

compor a Assembléia do CIR para participar da reunião ampliada, apoiando a luta e as 

decisões que os tuxauas e as lideranças programem nas assembléias'. O que originou 

uma série de itens definindo a atuação das coordenadoras regionais e as idéias sobre o 

'trabalho ao lado dos homens'. Como ainda não tinha sido constituída a própria 

organização das mulheres, há referências ao fortalecimento do trabalho conjunto com o 

CIR e a articulação nas comunidades e regiões. Colocando-se no papel de iniciantes no 

movimento indígena, invocam seus deveres em 'aprofundar e conhecer a organização do 

CIR' e 'tomar consciência do movimento', além da reflexão sobre 'política indígena' e 

'política partidária' e modos de participar nessas instâncias. É nesse evento que as 

conquistas a serem garantidas nas áreas de saúde e educação do movimento indígena 
                                                           
21 Essa decisão das mulheres e de seus povos é devido aos interesses anti-indígenas por parte de regionais 
e políticos de Roraima. Essa influência se fez sentir através da cooptação de lideranças e criação de 
organizações contrárias aos interesses da maior parte da população indígena, principalmente na 
regularização de suas terras. Assim, recentemente foram constituídas a Aliança para a Integração e 
Desenvolvimento das Comunidades Indígenas de Roraima (ALIDCIR) e a Sociedade de Defesa dos 
Índios Unidos do Norte de Roraima (SODIUR). 
22 Embora estivessem presentes representantes das oito regiões, mais de 80 homens e mulheres, apenas 
cinco delas apresentaram suas coordenadoras - Baixo Cotingo, Raposa, Serra da Lua, Serras e Surumu. 



  

são explicitadas, pelo papel das mulheres na luta com os agentes indígenas de saúde 'por 

uma saúde básica nas comunidades e famílias'. 

 

O III Encontro Estadual das Mulheres Indígenas de Roraima ocorreu em janeiro de 

1998, na maloca Canuani/região da Serra da Lua. Cerca de 70 mulheres de sete regiões 

(menos São Marcos), além de representantes do CIR, coordenadores regionais, tuxauas 

e demais lideranças estiveram presentes. Novamente, a mesma liderança faz a leitura do 

'histórico' do movimento, seguidos por trabalhos em grupos, subdivididos por regiões, 

para a discussão do 'que foi feito' e 'o que não foi feito e porquê', referentes aos 

compromissos reafirmados a cada encontro - auto-sustentabilidade, luta contra o 

alcoolismo, promoção de encontros de mulheres, proibição da entrada de políticos nas 

comunidades. Nessa reunião esteve presente o assessor jurídico do CIR para discutir a 

indicação de uma coordenadora geral e oficialização do 'movimento de mulheres' no 

estatuto do Conselho. Embora as mulheres tenham acatado a idéia neste momento, pois 

segundo elas a 'nossa organização é o CIR', há polêmicas em torno da problemática.   

 

Há alusão a um 'consenso' sobre a inclusão do movimento de mulheres indígenas no 

CIR. Sob esta perspectiva tanto as mulheres como os coordenadores do Conselho, 

diante da iniciativa das mulheres para sua maior participação dentro da entidade, 

ressaltam não haver 'divisão' mas fortalecimento da luta conjunta. O passo seguinte foi 

alterar o Estatuto do CIR para que as mulheres pudessem participar de tal instância, 

mesmo que em número minoritário. Essa discussão foi apresentada previamente na 

reunião ampliada do Conselho que decidiu pela criação da Secretaria Executiva do 

Movimento de Mulheres Indígenas, posteriormente aprovando-se a alteração no 

Estatuto na assembléia geral, na qual se deu posse à Secretaria. Nesta visão consensual 

advoga-se que as mulheres não dispunham de estrutura física e nem recursos financeiros 

para formar uma nova organização, desse modo seria viável utilizarem a experiência, 

estrutura e recursos próprios do CIR. Inicialmente, a mulher que ocuparia o cargo 

receberia uma ajuda de custo mensal igual aos demais membros da coordenação 

executiva. Se as mulheres reivindicavam uma maior participação na entidade, esse 

cargo na coordenação executiva poderia lhes conferir poder decisório dentro do 

Conselho.  

 



  

Há outra versão (ou faces da mesma versão) acerca de tal polêmica, ainda hoje, a meu 

ver, não resolvida efetivamente. Ligia Simonian indica que a criação da Secretaria em 

1998 "representou apenas uma estratégia para garantir novos financiamentos" (2001: 

174). A autora sugere que o CIR foi determinante para que a OMIR surgisse, ao propor 

a criação de uma organização independente de mulheres no I Encontro Estadual de 

Coordenadoras Indígenas em 1999. A partir dessa resolução, o processo foi 

consideravelmente acelerado, como descrito adiante, as mulheres organizando-se num 

curto período de tempo para os encontros da 'comissão de elaboração da proposta de 

estatuto' da organização de mulheres. A alteração do Estatuto do Conselho criando a 

Secretaria das Mulheres e a discussão do próprio estatuto, para Simonian (2001:182), 

comporta, de um lado, a independência das mulheres deixando o CIR liberado das 

responsabilidades diretas com elas, de outro, as mulheres devem tomar cuidado para não 

se tornarem mero 'braço auxiliar' do Conselho.  

 

A primeira mulher eleita para o mandato da Secretaria foi uma professora e uma das 

'fundadoras' do movimento das mulheres, que também 'colaborava com os trabalhos dos 

coordenadores', como se referem. No entanto, devido aos seus problemas de saúde 

acabou não cumprindo o mandato. Com relação à esse aspecto, explicitam também o 

fato dela não dispor de uma sala exclusiva para o trabalho das mulheres e a não  

definição do papel que as mulheres ocupariam na coordenação executiva. Passados 

vários anos desde a criação da Secretaria, em 2004, numa das oficinas da OMIR que 

contava com a presença das coordenadoras regionais, foram indicadas duas mulheres 

para ocupar efetivamente a Secretaria. Diante dessa controvertida discussão, mesmo 

após a criação da OMIR, a participação de suas associadas dentro do CIR não chega a 

ser  politicamente relevante em termos de decisão. Embora a participação das mulheres 

possa depender das relações travadas com a diretoria e da importância atribuída às suas 

demandas, pode-se argumentar que a questão de gênero nunca de fato foi eleita como 

prioridade nas coordenações do Conselho. Não se pode negar também que a ocupação 

de maior espaço político no CIR igualmente depende da habilidade das mulheres, da 

capacidade de organização para obter condições técnicas e financeiras, assessorias e 

espaço para desempenho de suas atribuições.  

 

 

Do Movimento à Organização 



  

 

Além dos encontros específicos de mulheres nas regiões, se dá curso às Reuniões das 

Coordenadoras Regionais do Movimento das Mulheres Indígenas de Roraima na sede 

do CIR. A primeira reunião, em maio de 1998, teve como objetivos avaliar o processo 

organizativo e traçar as metas para o fortalecimento do movimento. Dentre suas 

conquistas citam a ocupação de espaços nas reuniões, assembléias e encontros, e o 

maior apoio das lideranças. Debatem também as questões vivenciadas em suas 

comunidades no combate ao alcoolismo, nas atividades de auto-sustentabilidade e na 

luta pela regularização das terras indígenas. Dentre as dificuldades apontam o 'fracasso' 

de certas coordenadoras por não reunirem as mulheres, a falta de transporte, recursos 

financeiros e apoio dos homens. Nesse momento debatem a questão do estatuto que 

deve ser apresentado na próxima reunião da coordenação do CIR, em junho de 1999.  

 

A II Reunião das Coordenadoras Regionais, em junho de 1999, dá um passo adiante na 

transformação do 'movimento' em 'organização' de mulheres, com discussão sobre o 

estatuto da organização, os projetos implementados nas regiões e no Estado, e o 

planejamento das atividades e da Assembléia Geral das Mulheres. Um dos itens do 

relatório desse evento aponta para o fato de que as entidades financiadoras do CIR 

'requerem contato com as coordenadoras do movimento de mulheres' (o que corrobora a 

visão de Simonian 2001). Desse modo, inicia-se a reflexão sobre a situação das 

mulheres no Conselho: 'precisamos decidir o que se quer: secretaria dentro do CIR ou 

organização vinculada ao CIR, mas com estatuto e estrutura própria'. A problemática se 

aprofunda no tocante à criação de uma coordenação com estrutura própria e ampliada 

(coordenadora estadual e sua vice, secretária e coordenação regional), e a realização de 

um estatuto a ser discutido primeiramente nas bases e aprovado na I Assembléia das 

Mulheres. 

 

É eleita uma comissão para elaborar a proposta de estatuto da então denominada OMIR. 

A comissão conta com assessoria da representante do Núcleo de Mulheres de Roraima 

(NUMUR) e de uma missionária. Com a participação de mais de 40 mulheres e homens 

das oito regiões, inicia-se o Encontro da Comissão na maloca Três Corações/região do 

Amajari, em julho de 1999. Nesse momento, se dá a leitura dos relatórios dos encontros 

estaduais das coordenadoras indígenas, demonstrando a importância deles para o 

registro da história da organização, tanto na avaliação das propostas, dificuldades e 



  

conquistas, como no estabelecimento de infra-estrutura e recursos humanos necessários 

aos eventos e definição dos participantes. Debate-se a temática 'organização', no que se 

refere à conscientização das bases, mas principalmente se abordou as relações 

estabelecidas entre mulheres e homens diante da conquista das indígenas por maior 

espaço político. A partir disso, explicitam a não separação dos trabalhos desenvolvidos 

entre as mulheres e o CIR, pois 'as mulheres querem a organização, mas os homens 

estão com dúvidas e dizem que queremos nos separar deles'. Contra o argumento, uma 

fala masculina explicita que 'nem todos os homens são contra a organização, e sim 

desconhecem os direitos das mulheres'. Concluem pela permanência da Secretaria das 

Mulheres no CIR como espaço conquistado pelas mulheres, assim como pela 

constituição de uma organização própria, fortalecendo a luta conjunta de seus povos. É 

importante ressaltar que a então representante das mulheres declara que seu papel na 

Secretaria no CIR ainda está indefinido, o que faz com que permaneça em sua 

comunidade.  

 

Nas mãos o estatuto do CIR, incluem em três artigos as expressões referentes ao gênero 

feminino23 (índias, professoras, representantes da organização de mulheres, 

conselheiras) e reformulam dois deles para a garantia representativa das mulheres na 

composição do Conselho e na indicação de suas próprias representantes. Além disso, 

refletem sobre as competências da representante na Secretaria que, de modo geral, 

dizem respeito à defesa dos direitos das mulheres e de seus povos, como a maior 

participação das mulheres no CIR, ou seja, nas assembléias e reuniões, no planejamento 

geral da entidade e nos projetos destinados às mulheres. Apontam, também a articulação 

entre as bases e a organização estadual, e intercâmbio com outras organizações de 

mulheres indígenas nos eventos fora do Estado. E, ainda, a realização de cursos 'com 

finalidade de conscientizar, formar e capacitar as mulheres para que elas tenham uma 

participação política organizada no CIR, na região e no Estado', além de 'combater a 

discriminação e violência contra a mulher indígena' (Relatório 1999: 4-5). 

 

Em seguida, a partir da poesia 'quem és?' desenvolvem a reflexão sobre o que é 'ser 

mulher'.24 A resposta é dada pela organização das mulheres desde o interior de suas 

                                                           
23 Muito provavelmente devido à assessoria do NUMUR pela primeira vez aparece a categoria gênero em 
suas reivindicações, com uma breve referência ao que significa aos não indígenas.  
24 A poesia, ao metaforizar uma mulher que foi chamada para ir ao céu e questionada sobre 'quem era', vai 
desconstruindo o ser mulher a partir das referências conjugais, da maternidade, profissionais e religiosas. 



  

casas, pois 'do individual chega-se a um coletivo que compartilha as mesmas questões 

ou problemas'. É na família 'que temos que preparar a ação e por isso é necessário 

planejar, organizar melhor a ação que se vai fazer. É necessário haver a comunicação 

entre o grupo'. Sintetizando, explicitam a preocupação com o nascimento de uma 

entidade em nome das lutas coletivas, pois 'a organização nasce da necessidade de nos 

juntarmos para formar a comunidade, fortalecer as nossas lutas, resolver nossos 

problemas em conjunto e viver melhor na nossa comunidade (maloca, região, Estado) 

com o nosso povo' (Relatório 1999: 5). Decidido o cerne da organização, elaboram o 

esboço da proposta do estatuto da OMIR, documento a ser amplamente discutido nas 

comunidades até a realização da Assembléia Geral em novembro do mesmo ano. Para a 

próxima reunião das coordenadoras, seriam criadas duas comissões, uma para 

encaminhar a proposta e o regimento interno da assembléia, outra para o processo 

eleitoral.  

 

Administrados os primeiros trâmites burocráticos experimentados pelas mulheres, no 

mesmo mês, julho de 1999, as oito coordenadoras regionais se reúnem com o NUMUR 

para a elaboração da proposta de estatuto da OMIR. Definindo-se seus objetivos, 

composição, estrutura, disposições gerais, eleições e patrimônio da organização. A 

OMIR, a partir de então, torna-se representante das mulheres indígenas das etnias do 

Estado de Roraima -  Macuxi, Ingarikó, Wapichana, Taurepang e Ye’kuana, ressaltando 

que fica garantida a participação das mulheres das demais etnias, isto é, Patamona, 

Sapará, Yanomami e Wai Wai. E é uma entidade que "luta pela igualdade, liberdade, 

autonomia e defesa dos direitos das mulheres indígenas" (Estatuto 1999: 1). A estrutura 

organizativa é composta pela assembléia geral (órgão máximo de deliberação), 

coordenação ampliada, coordenação geral, coordenação regional e conselho fiscal. A 

coordenação ampliada é composta pela coordenadora geral e sua vice, secretária, 

tesoureira fiscal, coordenadora regional e sua vice, duas mulheres membros da OMIR 

por região e conselho fiscal, que se reunirão duas vezes ao ano. A coordenação geral - 

coordenadora e vice, secretária e tesoureira - tem um mandato de três anos. A 

coordenação regional é formada por oito coordenadoras e suas vices das regiões de 

Amajari, Baixo Cotingo, Raposa, São Marcos, Serra da Lua, Serras, Surumu e Taiano. 

O conselho fiscal, três conselheiras titulares e três vices, é eleito na assembléia geral. 

                                                                                                                                                                          
A mulher, como não consegue responder à pergunta, volta à terra, tomando a decisão de descobrir quem 
era e 'tudo foi diferente' (Dicionário del Género, Mulher y futuro, Bucaramanga, s/d.). 



  

Também se elegerá uma comissão eleitoral nos processos eletivos, a qual não pode 

concorrer aos cargos eletivos.  

 

Em agosto de 1999 há um novo encontro para a discussão do processo constitutivo da 

OMIR e repasse das últimas resoluções a um número maior de pessoas. Apresentadas as 

discussões anteriores em torno do estatuto, a representante das mulheres na Secretaria 

retoma a discussão sobre o local da associação, se na cidade (Boa Vista) ou em 

determinada região, fato que ficou postergado para reflexão nas bases e posteriormente 

na Assembléia. Na última reunião havia dois locais de escolha para a sede da OMIR - 

região Surumu ou Boa Vista - sendo eleito o espaço urbano. Um mês após, a 

coordenação da I Assembléia Geral da OMIR elabora o regimento interno da 

assembléia, que prevê a participação de cerca de 120 delegadas das diferentes regiões.  

 

 

OMIR: União, Luta, Liberdade e Resistência 

 

A I Assembléia Geral Estadual das Mulheres Indígenas de Roraima ocorre de 28 à 30 de 

novembro de 1999, na maloca Três Corações/região Amajari, com a presença de cerca 

de 300 representantes, mulheres e homens das diversas regiões, representantes de 

diferentes  entidades.25 A indígena que ocupa o cargo na Secretaria do Movimento de 

Mulheres no CIR convoca a assembléia a entoar o canto na língua Macuxi, 

acompanhado das danças tradicionais (parixara, areruia e tukui). Em seguida, é 

apresentado o texto 'libertação da mulher: a mulher é a metade da igreja e mãe da outra 

metade', que trata do processo de invasão dos europeus na América Latina, enfatizando 

o sofrimento da mulher - 'quase sem campo para sua vida pessoal/para cargos 

públicos/tanto na sociedade como na Igreja e comunidade' - e a necessidade de sua 

maior valorização pela igreja. Três questões norteiam o debate: como a mulher é vista 

na comunidade, o porquê dela ainda não ter voz na sociedade e na igreja, e o que se 

pode fazer para libertá-la. As mulheres indígenas se apresentam, cada região com seu 

slogan:  

 

- "as mulheres indígenas se unindo para construir juntas com os homens e fortalecer as 
nossas organizações" (Amajari);  

                                                           
25 CIR, TWM, OPIR, NUMUR, Diocese/RR, FUNAI e Distrito Sanitário do Leste de Roraima (DSL/RR). 



  

- "mulher na luta pela auto-sustentação" (Baixo Cotingo);  
- "I Congresso da OMIR - mulheres que lutam pela demarcação Airasol" e "ser mulher 
é ser livre" (Raposa);  
- "mulheres indígenas lutam pelos seus direitos: demarcação e homologação de suas 
terras" (São Marcos); 
- "ser mulher é fazer história", entoando os seguintes cantos: "vou convidar as 
mulheres da Serra da Lua/todas as que acreditam no poder de organizar/para juntas 
fortalecer a luta/ na conquista da vida do seu povo em seu lugar, ê, ê" e "somos 
mulheres das etnias Wapichana e Macuxi, ê, ê/ estamos aqui porque acreditamos/na 
nossa força de construir/ somos mulheres/corajosas e lutadoras/ vencedoras da 
opressão/ vamos nos organizar/lutar, ocupando nosso espaço/ conquistando a 
liberdade/fazendo a vida desabrochar, ê, ê" (Serra da Lua);  
- "o sofrimento das mulheres, homens que sofreram pela mão dos policiais, 
fazendeiros e garimpeiros" e "união das mulheres, unidas na costura, oração, ajudar os 
homens, limpeza, demarcação, alimentação e transporte" (Serras); 
- "as mulheres indígenas preservando a cultura, língua, cantos, danças e o artesanato 
próprio" (Surumu); 
- um feixe com varas simbolizando as mulheres unidas lutando por seus direitos 
(Taiano). 

 

 

As mulheres indígenas na I Assembléia, subdivididas em grupos de acordo com sua 

região de origem, avaliam os compromissos assumidos até o momento - alcoolismo, 

autosustentabilidade, terras indígenas, interferências políticas externas, revitalização da 

cultura (língua, cantos, danças) e artesanato feminino, corte e costura. A partir desses 

pontos, efetuam o Planejamento das Atividades para o ano 2000, constituído por 

alternativas em  estruturar a organização (como ajuda de custos para compra de material 

de escritório e elaboração de projetos) e a promoção de cursos para a coordenação da 

OMIR. Quanto às atividades na capital do Estado, almejam a venda de artesanato e o 

encaminhamento de documentos às autoridades. Nas regiões foram elaboradas a 

realização de visitas e reuniões das mulheres, assim como projetos de gado e incentivo 

para reativar os cursos de corte e costura. O ponto máximo da Assembléia e o objetivo 

maior da mesma foi a criação da OMIR, a aprovação do seu estatuto, a eleição da 

coordenação e do conselho fiscal. Eleitas as mulheres à frente da organização, tomam 

posse no momento final do encontro. É nessa Assembléia, portanto, que se realiza 

formalmente a fundação da OMIR. 

 

Após a institucionalização da organização, as mulheres começam a participar mais 

efetivamente das reuniões do CIR e de projetos que, embora em nome do Conselho pois 

a OMIR ainda hoje não tem seu estatuto registrado, contam com repasse de recursos 

financeiros para a organização de mulheres, sendo que as mulheres também contribuem 



  

regionalmente para os gastos da organização. A partir da consolidação da OMIR, 

iniciam a articulação com outras organizações de mulheres e são convidadas a participar 

de atividades fora do Estado, além disto, uma de suas associadas é indicada para ocupar 

uma vaga no Conselho Nacional dos Direitos da Mulher (CNDM).  

 

E desde o I Encontro Estadual das Mulheres, em 1996, há reuniões regionais nas quais 

as mulheres sistematizam os denominados 'planos de trabalho', que são apresentados 

principalmente pelas coordenadoras da Raposa, Serra da Lua, Surumu e Taiano. Nesses 

relatórios são descritos a atuação das mulheres em casa, na comunidade e região, 

enfatizando os problemas enfrentados e as alternativas à sua superação. Discutem como 

viviam antigamente, como querem viver na atualidade e como a mulher pode contribuir 

para as transformações em seus povos e comunidades. A necessidade de maior 

organização das mulheres a nível regional também é debatida, assim como são eleitas as 

representantes, há avaliação do movimento de mulheres e dos compromissos 

reafirmados, e apresentação da 'prestação de contas'. Além disso, realizam discussões 

internas sobre projetos encaminhados pelo CIR e palestras informativas sobre política 

indígena e partidária, saúde, alcoolismo e violência. Nos 'clube de mães' ou 'casa das 

mulheres' existentes em determinadas comunidades são feitos cursos de artesanato e 

demais atividades. Em todas as reuniões, há orações e cantos religiosos. 

 

As Assembléias da OMIR passam a ocorrer anualmente. Nesses eventos se 

problematizam a necessidade e as dificuldades de se registrar formalmente a 

organização. Pode-se perceber a partir de encontros sucessivos, um 'modelo' 

característico dos eventos, com a avaliação dos trabalhos da coordenação estadual e 

coordenadorias regionais, o planejamento das atividades, e discussão de temas 

específicos. Os compromissos são constantemente reassumidos pelas mulheres - 

autosustentabilidade, combate à bebida alcóolica e violência - o que faz com que essas 

preocupações sejam debatidas através da promoção de seminários principalmente sobre 

alcoolismo, violência e saúde da mulher indígena. A OMIR, ao promover os encontros 

sobre violência, busca explicitar os problemas comunitários e modos de resolvê-los a 

partir de aspectos tradicionais, como na forma de se encaminhar os casos e punições. A 

importância dos compromissos referidos pelas mulheres desde seus primeiros encontros 

implicam em uma série de obrigações destinadas à elas em prol da sociabilidade 

comunitária, com forte apelo à tradição e sentido de coletividade. Serem reconhecidas 



  

pelos homens também é fator relevante, devido às suas demandas estarem imbricadas 

nas de seus povos, além disso, a resolução dos conflitos entre os gêneros busca a maior 

participação das mulheres nos assuntos comunitários e além desses. 

 

Os compromissos assumidos pelas mulheres no I Congresso dos Catequistas apontam 

para um tempo antigo idealizado no qual a vida na comunidade é compartilhada, há  

liberdade e respeito, as uniões são festejadas, não há adultério e a tradição cultural é  

ensinada aos filhos. O tempo atual, em oposição, é mencionado no sentido de perda dos 

valores tradicionais, resultado do contato interétnico. Nesse evento se apontou as 

mudanças nas relações conjugais - infidelidade, ciúmes, desentendimentos, abandono da 

mãe com o filho e mulheres indígenas 'seduzidas pelos brancos'. Como solução a essas 

problemáticas, as mulheres devem 'acreditar na sua força', não se deslocando para a 

cidade mas ocupando cargos comunitários e tendo maior diálogo com seus maridos. E 

aqui se indica a posição das mulheres nesses povos, que lhes atribui os papéis de mãe e 

esposa, 'dando exemplo na comunidade'. A atuação feminina é ainda mencionada como 

'porta-voz dos males dentro da comunidade', sendo 'animadora', capaz de aconselhar e 

reunir a comunidade.  

 

O movimento de mulheres indígenas roraimenses faz alusão à relevância do vínculo 

com as comunidades, a OMIR é uma organização que 'nasceu nas bases'. As primeiras 

mulheres a se reunirem para a constituição do movimento ocupam diversos cargos 

comunitários, principalmente como professoras, catequistas, coordenadoras de clubes de 

mães, de corte e costura ou cantina, entre outros, e depois de formalizada a organização, 

assumem a coordenação local, regional ou estadual. Foram as mulheres, como 

catequistas, que se reuniram no I Congresso para propor seus compromissos em defesa 

de seus povos. Ainda que essas lideranças femininas tenham tido experiências externas, 

como a educação escolar e religiosa, na Missão ou na moradia nos centros urbanos, elas 

argumentam que 'é como mãe, como mulher' que estão na organização, reafirmando 

seus papéis tradicionais e estabelecendo o vínculo primordial ao seu povo.  

 

Na Oficina de Formação de Lideranças, realizada em 2004, as mulheres elaboraram um 

perfil de liderança caracterizado pelo compromisso com as comunidades. Para tal, 

devem contar com o apoio de seus parentes e trabalhar 'em conjunto' com as outras 

lideranças. A 'força de vontade para lutar pela sua comunidade' deve ser orientada pelo 



  

interesse e capacidade em articular e promover a união comunitária. No entanto, o 

desafio do processo organizativo enfrenta muitos obstáculos a nível local, regional ou 

estadual, como a vergonha da exposição pública, as dificuldades de comunicação com 

os tuxauas e lideranças, os maridos ciumentos que não as deixam participar das 

reuniões. Além disso, a responsabilidade com os filhos, a casa e a roça, dificultam uma 

participação mais ativa nas atividades da OMIR. A conquista de espaços esbarra ainda 

com os problemas relativos ao transporte e meios de comunicação, e o fato de poucas 

mulheres ocuparem vários cargos, ademais a função como coordenadoras locais ou 

regionais, também é outro desafio enfrentado por elas.   

 

O contato entre povos indígenas e sociedade nacional influenciou em muitos aspectos 

de sua organização tradicional e os relatos apresentados nos diversos encontros das 

mulheres acerca dos tempos antigo e atual descrevem como diversas instituições 

interferiram nas relações entre os gêneros e na vida comunitária. Missão religiosa, 

escola, sistema de saúde não indígena e a ida às cidades, provocaram transformações 

que atualmente buscam ser solucionadas de modos diversos. As mulheres procuram 

essas soluções arregimentando em suas reuniões os homens e procurando demonstrar os 

diferentes problemas ocorridos que dizem respeito não somente à elas, mas a todos os 

membros das comunidades indígenas.  

 

As oficinas com as mulheres revelam importantes aspectos da sociabilidade indígena, 

referindo-se a um tempo idealizado de comportamento entre os gêneros. Ao 

descreverem os problemas comunitários fazem alusão ao tempo 'em que havia união', 'a 

comunidade vivia em comunhão' e 'os jovens respeitavam os adultos e idosos', 

exemplos na comunidade. 'Os conselhos eram repassados pelos mais velhos' e 'a bebida 

era usada somente nas festas'. No tempo antigo aos homens cabiam a pesca, a caça e a 

roça; às mulheres estavam encarregadas do trabalho na roça, da criação de animais, do 

ensinamento e repasse da medicina tradicional, da língua e cultura. Nesse tempo havia 

resguardo nos diversos ciclos de vida da mulher, como no nascimento e parto, e também 

cuidados com as crianças. Os/as jovens se preparavam para o casamento, os homens 

aprendendo a trabalhar (plantar e cuidar da roça) para 'assumir' as mulheres, essas sendo 

orientadas pelos conselhos e ensinamentos de suas mães relativos à produção de farinha, 



  

caxiri e damorida.26 Não havia os casamentos com brancos nem o namoro, mas a 

escolha do cônjuge pelos pais da moça ou o pedido do jovem ao pai da pretendente. 

 

As mudanças se fazem sentir em vários aspectos da organização tradicional. O tempo 

atual é o tempo da perda, pois 'não há mais tradição', 'não se dá valor à cultura e não se 

fala a língua', 'não precisam dos pajés e curandeiros', 'não há respeito aos mais velhos', 

'os pais não transmitem a cultura e não dão orientação para os filhos', 'os jovens não 

querem mais ouvir os conselhos' e 'dizem ter direitos' e 'querer liberdade'. Os fatores que 

desencadearam esse processo dizem respeito à presença e invasão da sociedade 

envolvente - fazendeiros, garimpeiros, políticos, escola, postos de saúde, religiões. A 

mobilidade aos centros urbanos, os meios de comunicação e transporte, os casamentos 

com brancos, as festas e bebidas não tradicionais, tornaram as pessoas 'mais 

individualistas e modernas'. A escola 'trouxe sabedoria, mas desobediência'. O hospital, 

ao trazer o tratamento dos brancos, faz com que as mulheres não sigam 'as orientações e 

nem acreditem nas parteiras tradicionais'.  

 

A profissionalização indígena (professores/as, agentes de saúde), os 'índios funcionários' 

nos diversos órgãos e a condição de aposentados/as introduziram outros modos de vida 

que interferem na organização social. Assim, não se realiza mais a caça e o trabalho na 

roça, e os alimentos são comprados na cidade, na qual também há maior facilidade para 

obtenção de utensílios domésticos. O contato com a sociedade dos brancos também 

influenciou o comportamento dos jovens: 'não há mais resguardo', 'as mulheres querem 

ser adultas com 12-13 anos', 'a escolha do namorado é feita pelas jovens', 'a moça foge 

com o rapaz', 'as moças não esperam o rapaz procurar', 'há gravidez na adolescência e 

muitas mães solteiras, pois a maioria dos rapazes não assume a paternidade'. Nota-se 

nesses aspectos os conflitos entre as gerações, a mais jovem desejando os bens e saberes 

da sociedade não indígena, sendo justamente por isto criticada pelos/as mais velhos/as, 

que demonstram uma idealização do passado na avaliação dos comportamentos atuais.  

 

Há determinados 'cargos comunitários' introduzidos pelo contato interétnico que 

parecem se chocar com as solicitações da vida em comunidade, embora eles visem a 

manutenção dos interesses e valores da comunidade, principalmente seu 

desenvolvimento e união entre os membros. Os tuxauas devem presidir as reuniões, 
                                                           
26 Damorida é um caldo feito com muita pimenta, com peixe ou carne de boi. 



  

organizar os trabalhos coletivos (ajuri) e as festas. Além do tuxaua, há os conselheiros, 

vaqueiros, capatazes, catequistas, professores, agentes de saúde, membros de clubes de 

mães e de organizações indígenas (CIR, OMIR, OPIR, etc.). A educação formal é hoje 

almejada e muitas mulheres passaram pelos regimes dos internatos, nos quais foram 

'educadas' e aprenderam costumes exteriores aos indígenas. Ao mesmo tempo, a escola 

também é vista como uma instituição que embarra com aspectos da vida tradicional, 

pois os/as jovens não trabalham mais na roça como antigamente e obedecem aos 

horários estabelecidos pela escola. Atualmente, a busca por uma 'educação diferenciada' 

busca solucionar essa problemática, adaptando-se aos horários e valores tradicionais. O 

mesmo se pode dizer da luta pela 'saúde diferenciada', colocando lado a lado o 

conhecimento tradicional de saúde com o da biomedicina.  

 

Escolas e postos de saúde têm introduzido uma profissionalização indígena que abarca 

um pequeno número de membros da comunidade. Professores e agentes indígenas de 

saúde, diferentemente dos outros indivíduos, possuem trabalho remunerado e 

consequentemente melhor acesso aos bens ocidentais (alimentos, roupas e utensílios 

domésticos). Contudo, no plano ideal, mesmo que esses agentes obtenham vias de 

prestígio individual, suas funções devem estar subordinadas aos interesses comunitários. 

São os valores de parentesco, da partilha, da vida em união e da boa convivência, que 

constituem as referências morais a todos os membros da comunidade. Mesmo com os 

novos comportamentos introduzidos pela busca de artigos manufaturados, educação 

formal e tratamento de saúde, esses devem ter como referência a vida que se leva na 

comunidade. Assim é que se referem ao 'tempo antigo', modelo idealizado do 

relacionamento entre homens e mulheres e do viver comunitário.  
  



  

CAPÍTULO II 

 

ORGANIZAÇÕES DE MULHERES INDÍGENAS  

DA AMAZÔNIA BRASILEIRA  
 

 

 

2.1 Movimento e Organizações Indígenas  

 

Para entender o processo organizativo de mulheres indígenas é necessário descrever as 

configurações sócio-políticas que estabeleceram a conjuntura nacional que tornou 

possível o surgimento do movimento indígena a partir da década de 1970. Nesse 

contexto, diversos atores sociais - missionários, antropólogos, indigenistas - foram 

importantes pela sua atuação junto aos povos indígenas, apoiando-os nas suas iniciativas 

de resistência frente às políticas integracionistas do Estado brasileiro no regime militar. 

Com a realização das primeiras 'assembléias indígenas' nas décadas de 1970-1980, 

congregando representantes de diversos povos, consolida-se a base para o surgimento 

do movimento indígena no país. Uma nova geração de lideranças passa a ocupar o 

espaço de interlocução entre os diversos povos indígenas e o Estado, com importante 

papel na mobilização da opinião pública. Em 1979 se dá curso à criação da primeira 

organização indígena com representatividade nacional, a União das Nações Indígenas 

(UNI).  

 

Na década de 1990, com as mudanças advindas pela promulgação da Constituição de 

1988 e a consolidação de um indigenismo não estatal, a dinâmica do movimento 

indígena é demonstrada pela proliferação de organizações indígenas, na sua maior parte 

de caráter local e situadas na Amazônia Brasileira. As organizações políticas atuais 

acabaram oferecendo maiores oportunidades para a participação das mulheres indígenas 

na cena pública. Como coordenadoras e associadas de organizações específicas de 

mulheres, envolvem-se em diversas atividades além da esfera de suas comunidades, nos 

âmbitos nacional e internacional. Se nos anos 1970-80, as lideranças indígenas eram 

exclusivamente masculinas, muitas delas com visibilidade nacional e internacional, no 

momento atual as mulheres indígenas conquistam novos espaços de representação na 



  

busca dos direitos de seus povos, igualmente introduzindo problemáticas específicas no 

movimento etno-político indígena. 

 

Nesse momento, em linhas gerais, tento dar conta da imagem dada aos/às indígenas pelo 

Estado brasileiro na consolidação do indigenismo estatal. A história das relações 

interétnicas no Brasil e demais países latinoamericanos é marcada pela preocupação em 

'integrar os índios' aos princípios e modos de vida dos 'brancos'.27 O conceito de 

integração apresenta inúmeros significados dependendo da época e do usuário (Laraia 

1985: 245). Desde o período colonial até a Proclamação da República, em 1889, a 

incorporação do índio à sociedade nacional foi considerada uma tarefa de 

responsabilidade da Igreja, através das missões religiosas. A partir da República, o 

Estado acabou assumindo a tarefa de integrar os povos indígenas e dar-lhes proteção até 

estarem plenamente integrados.  

 

No século XVI as missões religiosas reuniam diversos povos com o intuito de 

catequizá-los e impor-lhes uma língua geral. É nesse momento também que se criava 

um sistema de 'autoridades nativas', a escolha de mediadores indígenas por parte dos 

missionários. Esse processo foi interrompido na metade do século XVIII com a política 

pombalina, que criou os 'diretórios dos índios'. Mais uma vez, foram impostas práticas 

assimilacionistas, como o uso da língua portuguesa e a subordinação dos índios, agora 

não mais aos religiosos, mas às autoridades leigas. A expansão econômica que se seguiu 

com a colonização, não reconhecendo aos povos nativos quaisquer direitos especiais, 

subordina-os como trabalhadores em terras legalmente de outros. Escamoteados de suas 

tradições culturais e coletivas, os indígenas tendem a abandonar suas línguas e trilham 

trajetórias individuais para escapar aos estigmas (Oliveira, J.P. 2001: 223-4). 

 

Com a Proclamação da República, o Estado assumiu a tarefa de integrar os indígenas e 

lhes dar proteção até sua integração plena. Através do Código Civil28 dava aos índios 

um status legal especial que os considerava 'relativamente incapazes', condição que 

exigia a nomeação de um tutor legal para assisti-los. O ideal do órgão indigenista 

oficial, então criado em 1910 sob a denominação de  Sistema de Proteção aos Índios e 

                                                           
27 A categoria 'branco' será usada de acordo com sua apropriação política por parte dos 'índios' na esfera 
do contato, referindo-se à uma conotação sócio-cultural e não racial-biológica. Os brancos, em oposição 
ao conceito de índios, são os não indígenas, detentores da hegemonia política nas relações interétnicas.  
28 Lei n. 3.071, de 1/1/1916, artigo 16, IV. 



  

Localização de Trabalhadores (SPILT, depois SPI)29, pressupunha uma retórica 

humanista e positivista de proteção. Os integrantes do SPI visavam o processo de 

assimilação total e inevitável das populações indígenas à sociedade nacional. Nessa 

visão, os indígenas deveriam ser incorporados pela sua transformação em lavradores, o 

que os colocava numa situação de exploração. Foram formados 'núcleos de atração' para 

índios hostis e arredios, 'povoações' para índios a meio caminho da assimilação e 

'centros agrícolas' nos quais trabalhariam índios assimilados e sertanejos (Matos, M. H. 

1997:11). Decorrente dessas práticas, na década de 1960, o SPI foi alvo de acusações 

nacionais e internacionais - por crime de genocídio e irresponsabilidade administrativa 

em relação à população indígena - o que gerou uma crise institucional e ideológica, 

permitindo sua extinção.  

 

Em 1967, o presidente Costa e Silva cria a Fundação Nacional do Índio (FUNAI)30 e a 

meta integracionista não é alterada. A visão romântica rondoniana de atração e 

pacificação indígena presente na ideologia do SPI é assim substituída pela imagem do 

índio 'atrasado', a quem se deve ensinar a ser 'civilizado' (Ramos 1991:162). O Estado 

deve protegê-lo através de um processo de aculturação 'espontâneo', até ele atingir sua 

integração plena. Os compromissos da FUNAI mantiveram-se compactuados com os 

dos programas do governo. Na década de 1970, a política da FUNAI esteve fortemente 

comprometida com a expansão das fronteiras econômicas sobre territórios indígenas, 

resultando em experiências desastrosas aos povos indígenas (Matos, M. H. 1997). Após 

o regime militar, outras metas do governo, como os interesses em ocupar a Amazônia 

pelo seu 'vazio demográfico' e investidas de multinacionais no país, portanto, uma área 

percebida como de interesse geopolítico primordial, complicam ainda mais a 

sobrevivência física e cultural das populações indígenas. Os ideais de 'desenvolvimento 

e segurança' consideram os índios obstáculos ao desenvolvimento nacional, fazendo 

com que no final dessa década a integração seja buscada através de um processo 

institucional: o decreto da Emancipação, criado em 1978.  

 

A década de 1980 inicia uma nova forma de integrar a população indígena ditada nesse 

momento pelos 'critérios de indianidade', elaborados pela FUNAI na gestão do Coronel 

Nobre da Veiga (1979 à 1981), uma das mais violentas para os povos indígenas por 

                                                           
29 Decreto n. 8.072 de 1910. 
30 Lei n. 5.371, de 5/12/1967. 



  

causa dos interesses comprometidos com a exploração das terras indígenas e suas 

riquezas naturais. Os tais critérios serviam como instrumento para declarar como não-

índios alguns indivíduos e grupos indígenas, reeditando em outros termos a tentativa de 

emancipação do governo Geisel. Para Alcida Ramos (1991: 164), esses atos 

representam reações governamentais face ao surgimento e crescimento do movimento 

indígena nas décadas de 1970 e 1980. 

 

Inúmeras foram as tentativas do governo em emancipar obrigatoriamente os povos 

indígenas, desde o Código Civil fundamentado na sua 'incapacidade relativa' que coloca 

a necessidade de um órgão tutor para sua proteção. Além desse dispositivo, as 

Constituições brasileiras,31 o projeto de emancipação, a definição dos critérios de 

indianidade e o próprio Estatuto do Índio32 constituem uma série de mecanismos 

governamentais para subordinar os interesses indígenas aos da sociedade nacional. O 

Estatuto é um instrumento legal que serve ao processo de expropriação das terras 

indígenas, dispondo em seu texto de termos ideológicos - segurança e desenvolvimento 

nacionais - como justificativas às iniciativas governamentais. Foi desse modo que os 

índios, não considerados plenos cidadãos brasileiros, tiveram que se submeter à nova 

ordem político-econômica, por serem considerados ameaças à 'segurança nacional' e 

obstáculos ao 'desenvolvimento' do país. 

 

A política integracionista e os projetos desenvolvimentistas dos governos militares, 

portanto, viam os habitantes das terras indígenas (onde eram desenvolvidos tais 

projetos) como empecilhos aos interesses do governo nacional e aos investimentos 

estrangeiros. O que resultou na tentativa de 'emancipá-los', medida que significava 

declará-los legalmente 'não índios', para com isto eximir o Estado de protegê-los. 

Assim, ao permitir aos índios o acesso à cidadania, ocultava o real interesse nas terras 

indígenas. O Estatuto mantém a idéia explícita de assimilar os grupos indígenas à 

população brasileira como cidadãos sem identidade étnica específica. Conforme Rinaldo 

Arruda (2001:46), enquanto 'ainda não integrados à comunhão nacional' (na medida em 

que mantêm seus usos e costumes tradicionais) são considerados 'relativamente 

incapazes', tutelados e objetos de direitos especiais - mas sem os plenos direitos de 

cidadania. E quando considerados 'integrados à comunhão nacional' (os que dominam e 

                                                           
31 Constituição de 1934, 1946, 1967 e a Emenda Constitucional n.1, de 1969. 
32 Lei n. 6001 de 19/12/1973. 



  

praticam os usos e costumes da sociedade brasileira) arriscam-se a perder seus direitos 

como grupos étnicos em troca dos direitos individuais da cidadania.  

 

Na década de 1980 com a crise de legitimidade do indigenismo estatal, vários eventos 

concorrem para a estagnação política e administrativa do órgão tutor oficial na primeira 

década de 1990. Conforme Helcio Souza (2000: 20), esses fatores se referem ao 

desmoronamento do modelo econômico desenvolvimentista, assim como da hegemonia 

dos militares no poder, e na FUNAI; ao processo de redemocratização no país que 

marca o surgimento e consolidação de organizações indígenas e indigenistas não-

governamentais que passam a disputar o campo político do indigenismo; e a nova 

Constituição que decreta o fim da tutela do Estado sobre os povos indígenas.33  

 

Para entender o campo do indigenismo, nesse sentido, é preciso refletir sobre a idéia  

central na política indigenista oficial até o início da década de 1990: a tutela do Estado 

fundamentada na 'incapacidade relativa dos índios'. O novo marco conceitual só vai ser 

registrado na Constituição de 1988, que retira do órgão estatal sua legitimidade como 

tutor dos povos indígenas e seu poder de mediação entre eles e o Estado. Além disso, é 

preciso entender o indigenismo - ou os indigenismos - enquanto sistema de 

representações que orienta as relações interétnicas, aqui considerados como um vasto 

campo político-ideológico e não simplesmente uma política estatal (Ramos 1997: 14). 

E, ainda, por sua caracterização como um "conjunto de idéias (e ideais, isto é, aquelas 

elevadas à qualidade de metas a serem atingidas em termos práticos) relativas a inserção 

dos povos indígenas em sociedades subsumidas a Estados nacionais" (Souza Lima 

1995: 14), torna-se um campo de conflitos e negociações entre diversos atores sociais - 

além dos próprios indígenas, o Estado, Igreja, ONGs, antropólogos, jornalistas e 

advogados, cada um com sua agenda e projeto próprios. Todos se movimentando nesse 

terreno instável da ambivalência interétnica, que acaba criando tantas imagens do 'índio' 

quantos são os agentes envolvidos na construção do indigenismo (Ramos 1997: 14). 

 

                                                           
33 O autor se refere, ainda, à crise fiscal do Estado e as políticas de ajuste macroeconômico que 
desencadearam a retração do Estado e a adoção de políticas de enxugamento na máquina administrativa e 
restrições orçamentárias. É no Governo do Presidente Cardoso que a FUNAI acaba se transformando em 
conturbado campo de disputa política, com grande crise institucional percebida na rotatividade de 
presidentes (sete em seis anos de governo) (Souza 2000: 20). 



  

A estrutura paternalista e autoritária da política indigenista oficial impossibilitou aos 

índios um processo de organização política mais independente de outros segmentos da 

sociedade nacional (Ramos 1984:99). Essa assessoria política por parte dos brancos 

influenciou a própria visão indígena acerca das relações constituídas no contato 

interétnico. A partir da década de 1970 se inicia o processo organizativo do movimento 

indígena no Brasil, tendo como seus aliados, e sendo influenciado por, missionários, 

antropólogos e indigenistas.  

 

O Conselho Indigenista Missionário (CIMI), ala progressista da Igreja Católica, foi 

criado em 1972. A comunidade antropológica, reunida no 'Simpósio sobre a Fricção 

Interétnica na América do Sul', além de assumir um compromisso social diante dos 

povos indígenas, também acusa as práticas da Igreja Católica junto aos mesmos como 

de exploração e dominação sob o viés missionário e espiritual.34 A reestruturação da 

ação da Igreja Católica na América Latina se deu através da 'Teologia da Libertação', a 

qual anunciava a construção de uma sociedade liberta das formas opressivas do 

capitalismo. A atuação da Igreja Católica nas camadas menos favorecidas se deu pela 

criação das Comunidades Eclesiais de Base (CEBs). Através do apoio à organização dos 

movimentos sociais, essa nova prática de evangelização tratou as vítimas das diferentes 

formas de opressão com a mesma estratégia da 'salvação': a  participação direta dos 

oprimidos seria a chave para a conscientização da sua condição de opressão na 

sociedade. Essas concepções da Teologia da Libertação serviram de suporte ideológico 

para a organização do movimento indígena: os povos indígenas construindo sua própria 

história através da busca da autodeterminação. Contudo, o CIMI ao assessorar o 

movimento político indígena, conforme Maria Helena Matos (1997:33-4), caiu em 

alguns erros como o de conduzir todos os movimentos populares a uma mesma lógica, 

desconsiderando as especificidades étnicas das populações indígenas. No plano interno 

das relações entre grupos indígenas, desconsiderou o fato de serem culturas 

diferenciadas, portanto, com condições específicas de contato. Esses fatores resultaram 

em expectativas frustradas por parte dos assessores brancos quando, por exemplo, os 

povos Kayapó e Xavante conservavam sua autonomia política dentro do movimento dos 

povos indígenas.  

                                                           
34 O evento ocorreu na Ilha de Barbados, entre o período de 25 à 30 janeiro de 1971, e foi organizado pela 
Universidade de Berna/Suíça, com apoio do Conselho Mundial das Igrejas (CMI), através do 'Programa 
de Combate ao Racismo'. O documento final do Simpósio, a 'Declaração de Barbados', contém críticas 
não somente à atuação de missionários, mas também de antropólogos.  



  

 

Enquanto segmento da sociedade civil que possibilitou o suporte institucional à criação 

do movimento indígena, a entidade missionária indigenista ofereceu apoio logístico e 

material à estrutura das primeiras 'assembléias indígenas' ocorridas a partir da década de 

1970. A primeira assembléia realizada em 1974, em Diamantino/Mato Grosso, deu 

início a uma série de outras. O papel do CIMI, segundo Ramos (1984: 283), foi o de 

transpor uma das grandes barreiras à conscientização indígena, criando condições para 

que os índios trocassem experiências e elaborassem estratégias para os problemas de 

abusos e espoliações a que vinham sendo submetidos. Foi a 'fase da descoberta' (Ramos 

1997:1). A agência missionária possibilitou canais de comunicação entre diferentes 

representantes indígenas, entre eles mesmos e a sociedade envolvente. A importância 

dessas iniciativas também propiciou o aparecimento de uma nova categoria de liderança 

capaz de atuar como mediadora nas relações entre suas sociedades e a nacional. Nesse 

momento, o que se exige dos novos líderes é a capacidade de dialogar com o mundo dos 

brancos, usando as armas destes para lutar pelas próprias reivindicações. As assembléias 

constituem, conforme Roque de Barros Laraia (1985: 248), um marco da história do 

indigenismo brasileiro e demonstram a capacidade indígena de auto-gestão. 

 

Ao contrário dos outros países da América Latina, a peculiaridade do movimento 

indígena brasileiro é que sua legitimidade foi sendo construída, primeiramente pelos 

setores civis, e num momento posterior quando os próprios índios resgatam-no para si, 

impulsados principalmente pelas ameaças do Estado à sua indianidade (Ramos 1984: 

284). A causa comum da luta fez nascer um sentimento de 'indianidade', ao mesmo 

tempo que reforçava as distinções étnicas: os índios passaram a se identificar como 

'índios' perante os 'brancos', do mesmo modo que se viam como povos diferenciados, 

com tradições distintas e específicas:  

 

"el pensamiento índio afirma la existência de una única y diferente civilización índia, 
de la cual son expresiones particulares las culturas de los diversos pueblos. Así, la 
identificación y la solidariedad entre los índios, la indianidad, no es un postulado 
táctico sino la expresión común, que el colonialismo há querido ocultar. La 
indianidad, además, está reforzada por la experiência también común de casi cinco 
siglos de dominación" (Batalla 1981: 39-40). 

 

 



  

A categoria índio foi operada, portanto, de modo contrário aos estereótipos que até 

então carregava, sendo usada como denominador comum por todos os povos indígenas. 

Como outros elementos incorporados pelas culturas indígenas, o conceito de índio se 

converte em arma de luta. Conforme Batalla (1981: 34), 'ser índio' não corresponde a 

uma recuperação de uma identidade perdida, senão um fato da vida cotidiana que a 

relação com o não índio se encarrega de manter sempre presente. Foi a situação colonial 

que possibilitou, como conseqüência, a expressão política do índio enquanto tal. É o 

conhecimento da verdadeira história, continua o autor (1981: 41), que serve de arma à 

mobilização política dos povos indígenas, por isso as referências às experiências 

passadas nas primeiras assembléias.  

 

As assembléias serviram como ponto de debate para o levantamento de problemáticas 

que atingiam todos os povos. A questão fundamental girava em torno da demarcação e 

invasão das terras indígenas, considerada desde então o princípio articulador do 

movimento. Além dos problemas relativos à terra, outros também foram citados e 

diziam respeito à política indigenista e às dificuldades quanto à assistência médica, 

educação e manutenção de suas culturas e organizações próprias. Para a solução desses 

problemas comuns, os representantes indígenas definiram dois princípios de luta: a 

própria defesa e subsistência, sem ficar na dependência do órgão indigenista oficial; e a 

união entre os grupos indígenas como forma de aumentar sua capacidade na luta pelos 

seus direitos (Matos, M. H. 1997: 138-9).   

 

Enquanto o CIMI continuava a promover reuniões em vários Estados, um grupo de 

jovens indígenas residentes em Brasília - das etnias Bororo, Pataxó, Terena, Tuxá e 

Xavante - propõem, em 1980, a criação de uma instância nacional que representasse os 

povos indígenas, a União das Nações Indígenas (UNIND). Na cidade de Campo 

Grande/Mato Grosso, meses depois, outra organização foi criada, sob a mesma 

denominação, mas adotando a sigla UNI. Para Lino de Oliveira Neves (2003: 116), 

alguns fatores contribuíram para que a UNI não tivesse sido reconhecida como 

representante do movimento indígena mais geral, como o fato dos jovens reunidos em 

Brasília disporem de pouca representatividade em seus povos e manterem fortes 

relações com a FUNAI. Em junho do mesmo ano, houve outra reunião que resultou na 

fusão da UNIND e da UNI, e a UNI finalmente torna-se porta-voz do movimento 

indígena.  



  

 

A invenção e re-invenção da UNI "atestam para a maturidade da idéia e mesmo a 

urgência de se criar uma organização pan-indígena naquele momento histórico do seu 

contato com os brancos" (Ramos 1997: 3). Embora contasse com o apoio dos setores 

progressistas da sociedade brasileira e internacional, a UNI teve apenas doze anos de 

existência e seu fim atesta as dificuldades em se ter uma representação política nacional 

entre os povos indígenas no país. Suas variadas crises perpassaram desde mudanças no 

formato piramidal da presidência para uma organização com coordenadores regionais e 

nacionais e no estabelecimento e rompimento de alianças com Igreja e organizações não 

governamentais, até o desafio frente ao Estado que repelia a idéia de nações dentro da 

nação,35 organizadas ainda em União (Ramos 1997: 3-4), marcando o seu final com 

baixa representatividade nas comunidades e dificuldades em seu gerenciamento, 

resultado de interesses diversos de diferentes grupos étnicos. Advém daí, outra 

peculiaridade do movimento indígena no Brasil em relação aos da América Latina, a 

tentativa de se organizar primeiramente a nível nacional, e não em contextos locais ou 

regionais.  

 

O contexto em que se consolidou o movimento indígena teve como seus aliados 

diversos atores brancos, além dos missionários que propiciaram a estrutura das 

primeiras assembléias indígenas, as organizações não governamentais 'pró-índio'. O 

indigenismo não estatal e transnacional, ao lado da Constituição de 1988, possibilitam o 

cenário que tornou possível a constituição de um novo processo que se inicia com a 

criação de organizações indígenas no país. O apoio de segmentos da sociedade nacional 

e de grupos organizados de outros países aos povos indígenas, no final da década de 

1970, veio por meio de profissionais liberais que se dedicaram a campanhas de 

solidariedade e denúncias sobre as práticas do órgão tutor oficial e a ameaça pelo ato de 

emancipação indígena. As reações desencadeadas pela presença de antropólogos, 

advogados, jornalistas, religiosos e artistas que apoiavam as lideranças indígenas que 

começam a despontar na cena pública, inicia a fase do que Ramos (1995:6) denomina 

                                                           
35 O conceito de 'nação', assim como outros usados pelo movimento indígena, foi palco de muitas 
controvérsias por parte do Estado e determinados segmentos da sociedade. A idéia de constituir nações 
dentro da 'nação' brasileira sofreu duras críticas (e repressão ao movimento indígena) dos militares 
preocupados com a 'soberania nacional'. Para Ramos (1997: 9-10), o problema diz respeito à contradição 
gerada pela persistência de diferenças culturais dentro de um Estado-nação que almeja nivelar essas 
diferenças, dissolvendo-as numa brasilidade homogênea. Não somente o conceito de nação, mas o de 
povos, Estado e soberania, todos fazem parte de um pacote inviolável.    



  

de 'indigenismo heróico'. Esse respaldo aos indígenas representava, na época, um dos 

poucos canais de participação da sociedade civil contra o regime militar e também a 

imprensa veiculava informações sobre a política nacional através das questões 

indígenas.36 A partir dos anos 1970-1980, novos fatores e novos valores universalistas 

vão recriar paulatinamente as representações sobre os povos indígenas. 

 

Nos anos 1980 inicia-se a fase de profissionalização dos grupos de apoio e a elaboração 

de projetos comunitários/de intervenção junto aos povos indígenas nas áreas de 

educação, saúde, economia e proteção das terras. Ao final da década, com a 

incorporação na agenda internacional dos direitos indígenas nos programas multilaterais 

de conservação da biodiversidade, houve um maior fortalecimento das ONGs 

indigenistas, incrementando os recursos financeiros advindos da cooperação 

internacional. É na década de 1990 que se consolidam os indigenismos não estatais e 

transnacionais no país. O número de ONGs que apoiam a causa indígena não se altera 

na década de 199037 - em contraposição ao número de ONGs indígenas - e cada vez 

mais elas têm atuado como entidades de assessoria e geradora de experiências 

demonstrativas. Sua legitimidade em captar recursos financeiros e receber apoio de 

cooperações internacionais, acabou aumentando seu capital político em oposição ao 

enfraquecimento do poder estatal. Como conseqüência, a partir de 1995 foram 

desencadeados uma série de projetos governamentais apoiados por grandes agências 

multilaterais de financiamento - Banco Mundial (BIRD) e Banco Interamericano de 

Desenvolvimento (BID) - na sua maioria executados pelo Ministério do Meio Ambiente 

(MMA). A sinalização do Governo Federal em propiciar uma maior participação das 

ONGs na gestão da política indigenista oficial abriu inúmeras possibilidades de apoio e 

envolvimento das ONGs, como o Programa Piloto para a Proteção das Florestas 

Tropicais no Brasil, o PPG7 (Souza 2000: 27). 

 

                                                           
36 Apesar da crescente participação indígena como ator político reconhecido na cena pública, na década 
de 1970 ainda imperava uma visão 'exótica' dos índios como formador da identidade nacional. Era 
comum sua associação com o mundo da natureza, na visão romantizada da população urbana que os 
definia como 'bons selvagens'. 
37 As organizações não governamentais que oferecem canais não oficiais para apoio internacional, e com 
existência há mais de 20 anos, são as seguintes: Associação Nacional de Ação Indigenista (ANAI), 
Centro de Trabalho Indígena (CTI), Comissão pela Criação do Parque Yanomami (CCPY), Comissão 
Pró-Índio, Conselho Indigenista Missionário (CIMI), Instituto Socioambiental (ISA) - ex-Centro 
Ecumênico de Documentação e Informação (CEDI), Operação Amazônia Nativa (OPAN). 



  

Dentre os fatores que fornecem o contexto em que se processa a multiplicação das 

associações indígenas no Brasil, portanto, pode-se citar o quadro jurídico progressista 

da nova Constituição, a redução da autonomia do Estado na definição e implementação 

da política indigenista e o esvaziamento político-orçamentário da FUNAI. Ao lado das 

mudanças no plano nacional, a globalização das questões relativas ao meio ambiente e 

direito das minorias alteram o campo indigenista pela presença de novos atores e seus 

investimentos em projetos de conservação e desenvolvimento comunitário - o 'mercado 

de projetos' aberto pela colaboração bi e multilateral e pelas ONGs internacionais 

(Albert 2000).  

 

No momento atual, os apoios às reivindicações indígenas vem desde ONGs leigas e 

religiosas, até os fundos da cooperação bilateral e multilateral do Banco Mundial e da 

comunidade européia. A nível nacional, o governo firma convênios com as 

administrações municipais, estaduais ou federais, nas áreas de educação, saúde e meio 

ambiente; e as ONGs nacionais também podem intermediar os financiamentos de 

cooperação internacionais. Desse modo, foi o processo de descentralização e 

interligação cada vez mais crescente do local ao global, que possibilitou essa gama de 

fontes de financiamento, recursos técnicos e canais de decisão desde o município até o 

Banco Mundial (Albert 2000: 198-201).  

 

A Constituição de 1988, através do seu artigo 232,38 reconhece os povos indígenas 

como legítimos representantes de suas questões políticas e jurídicas perante o Estado e a 

sociedade brasileira. Até o momento sendo tratados como 'relativamente incapazes' e 

subordinados à tutela do órgão indigenista oficial, o direito agora outorgado pela 

Constituição oferece aos povos indígenas, pela primeira vez, a defesa de seus direitos 

sem intermediários, dando às organizações indígenas o status legal de representantes de 

seus povos. Esse novo cenário político fez com que o movimento indígena 

experimentasse uma proliferação de associações na forma de 'organizações da sociedade 

civil' (mais de 90% surgiram após 1988).  

 

                                                           
38 O Artigo 232 da Constituição de 1988 determina que "os índios, suas comunidades e organizações são 
partes legítimas para ingressar em juízo em defesa de seus direitos e interesses, intervindo o Ministério 
Público em todos os atos do processo". 



  

De uma 'etnicidade política' do final dos anos 1980, baseada em reivindicações 

territoriais e legalistas, passou-se a uma 'etnicidade de resultados' (Albert 2000: 198), na 

qual a afirmação identitária é a estratégia prioritária na busca ao 'mercado de projetos' 

das novas políticas descentralizadas de desenvolvimento. O acesso aos projetos 

corresponde, a um só tempo, a busca de recursos para promoção de atividades e serviços 

relativos às demandas indígenas, bem como a afirmação identitária (étnica). As 

reivindicações indígenas, portanto, podem ser definidas a partir de três tipos de registros 

de legitimação – identitária, político-étnica e ecológica (Albert 1997). A conquista de 

espaço pelo movimento indígena no cenário político nacional contemporâneo nas 

décadas de 1970-80 alterou-se expressivamente e qualitativamente nos anos 1990, 

expandindo-se em escala mundial. De associações informais, pouco institucionalizadas 

e voltadas para reivindicações territoriais e assistenciais, a partir de 1990, na Amazônia, 

temos associações legalizadas, com estatuto, CGC e conta bancária. O formato das 

organizações segue o modelo das organizações civis da sociedade nacional, com 

Conselho Fiscal e diretoria eleita (presidente, vice, secretário/a, tesoureiro/a), embora 

nem todas se encontram nesse estado de formalização burocrática. 

 

A grande parte das organizações estão situadas na Amazônia Legal e há dificuldades de 

se ter um levantamento exaustivo do universo de entidades indígenas no Brasil.39 Antes 

de 1988 havia apenas dez organizações indígenas - no alto e médio Solimões, Manaus, 

alto rio Negro, Roraima (Albert 2000: 197) -, hoje são mais de 347 nos Estados da 

Amazônia Brasileira (Silva 2002). Somente de 1995 a 2000 houve uma proliferação das 

organizações em torno de 250%. Este crescimento é resultante do fortalecimento do 

campo político indígena, bem como sinaliza uma mudança qualitativa na atuação das 

ONGs, ao mesmo tempo que o movimento indígena conquista o reconhecimento social 

graças à apropriação do universo ideológico de seus aliados não-governamentais. 

Poucas organizações indígenas no país reivindicam a representação do contigente 

indígena de um Estado ou região, sendo a maioria de âmbito local, representando várias 

comunidades. A questão da institucionalização de uma entidade nacional ainda continua 

sendo fator de difícil legitimação num país tão diverso em termos de etnias e culturas 

indígenas - o mesmo pode ser dito em relação ao processo organizativo das mulheres 

indígenas como descrevo adiante. As organizações podem se entender como porta-

                                                           
39 Certas tentativas dispõem de dados relativos ao nome, local e ano de fundação, como de Grupioni 
(1999) para o INEP, e de Albert e Ricardo (2000) para o ISA. 



  

vozes públicos de suas comunidades, regiões ou povos, ou integram categorias 

ocupacionais ou sociais específicas (professores, agentes de saúde, estudantes, 

mulheres, artesãos/ãs, etc.). Seus nomes são referências a povos, territórios, municípios, 

rios, atividades econômicas e profissões.  

 

O apoio ao processo organizativo advém de várias instâncias: lideranças do movimento 

indígena, funcionários do órgão indigenista oficial e diversos programas (federais, 

estaduais ou municipais), entidades missionárias, ONGs, universidades e centros de 

pesquisa, e empresas. Ao lado desse apoio mais formalizado, há também o estímulo 

advindo de outras experiências comunitárias em regiões ou áreas vizinhas. O objetivo 

prioritário da maior parte das organizações é a atração aos financiamentos para projetos 

de desenvolvimento, salvaguardando recursos naturais, direitos territoriais e acesso aos 

serviços de saúde. Para Silva (2001: 5) há dois grandes motivos da criação dessas 

organizações: a necessidade de se organizar como instrumento de representação política 

para a reivindicação de direitos territoriais e serviços de assistência (saúde e educação) e 

a necessidade de instrumento para buscar recursos para o desenvolvimento de projetos 

de apoio à produção, geração de renda, recuperação de áreas degradadas, etc. Pode 

existir, ainda, reações a outra organização rival. O acesso ao 'mercado de projetos':  

 

"corresponde a um objetivo estratégico prioritário, pois propiciam recursos sem 
precedentes para a promoção de atividades e serviços que correspondem a demandas 
reais de seus associados, notadamente em contextos em que as condições de vida 
ainda são, ou passaram a ser, muito precárias. Corresponde também a um imperativo 
de processos de afirmação identitária (étnica), diante de uma realidade historicamente 
marcada pela desqualificação das capacidades indígenas para gerir recursos naturais 
de seus próprios territórios, seus próprios projetos de desenvolvimento e seu próprios 
planos de futuro" (Silva 2002:7). 

 

 

Os objetivos das organizações e atividades exercidas pelas mesmas advêm do quadro de 

suas preocupações nos diversos âmbitos - economia, ameaças ou danos aos recursos 

naturais do território, deficiência de serviços de assistência à saúde e educacionais, 

impasses fundiários, questões de política interna, alcoolismo, narcotráfico e 

prostituição. Os objetivos organizativos, portanto, são variados e advém da afirmação 

cultural; do desenvolvimento de projetos econômicos, de infra-estrutura e ambientais; 

da organização de cursos para fins variados; de articulações políticas e reuniões; da 

organização do trabalho comunitário; de atividades de apoio ao escoamento e 



  

comercialização da produção; do acompanhamento de processos de contratação de 

professores e agentes de saúde; da necessidade de transporte terrestre ou fluvial de 

passageiros ou cargas; atividades de representação junto às mais diversas agências; 

construção ou manutenção da sede, etc. (Silva 2002: 5-6) 

 

A maior parte das organizações afirma ter conhecimento sobre a 'gestão de projetos' - 

elaboração, execução, prestação de contas - às vezes com colaboração de lideranças 

indígenas, assessores de suas organizações, funcionários públicos federais e membros 

de ONGs, etc. Silva (2002: 6-7) afirma que as associações com algum vínculo de 

parceria tem mais acesso ao 'mercado de projetos'. Os parceiros advém de vários 

setores: movimento indígena, agências ou programas governamentais (federal, estadual 

ou municipal), missionários, ONGs, universidades e centros de pesquisa, fundações 

privadas internacionais e nacionais, empresas. Dentre as dificuldades operacionais são 

apontadas a obtenção de financiamento para as atividades propriamente políticas das 

organizações, como assembléias e outros eventos de participação coletiva (associações 

cujas bases não são residentes num mesmo local), e as interfaces com a burocracia. As 

demandas de gestão são de toda ordem: serviços de secretaria, contabilidade, assessorias 

técnicas e recursos humanos capacitados para as variadas atividades. O preenchimento 

de formulários, expedientes, certidões, relatórios de atividades, prestação de conta, entre 

outros, passam a ser preocupações em maior ou menor grau da vida cotidiana dessas 

associações com projeto, que raramente dispõem de setores treinados para receberem 

tais demandas. 

 

Ainda conforme Silva (2002:9-10), o quadro das organizações indígenas está situado na 

'encruzilhada de vários códigos': em categorias que são típicas das diversas estruturas de 

participação oferecidas - movimentos sociais, associações voluntárias e ONGs. As 

organizações indígenas tem palavras de ordem e reivindicações como os movimentos 

sociais, possui uma gama de atividades voltadas às suas bases como as associações 

voluntárias e projetos de desenvolvimento ambientais e sustentáveis como as ONGs. 

Revelando, ao mesmo tempo, outras formas de solidariedade (parentesco, vizinhança, 

etc.) típicas dos povos indígenas.  

 

No caso da Amazônia Brasileira, locus da expressão da maior parte das experiências 

organizativas dos povos indígenas no país, o surgimento da maior parte de suas 



  

entidades políticas mediadoras no contato com a sociedade nacional pode ser justificada 

por ser um Estado com grande população indígena, onde as frentes de expansão se 

traduzem em ameaças constantes à sobrevivência desses povos. Os líderes indígenas 

começam a se organizar visando enfrentar o expansionismo econômico e militar em 

suas terras. As lideranças que participam da direção da UNI se reúnem com outros 

líderes para discussão da criação de organizações de base. O povo Ticuna, em 1979, 

promove uma Assembléia Geral Indígena para discussão da demarcação das terras. A 

partir de 1980, intensifica a mobilização realizando viagens a outros povos e à capital 

do país, locais nos quais trocavam experiências com outras lideranças para nascimento 

de uma 'consciência política' nas suas bases (Pereira da Silva & Barbosa 1995:14-5). Ao 

final da I Assembléia Geral do Povo Ticuna, em 1982, foi criado o Conselho Geral da 

Tribo Ticuna (CGTT).  

 

Conforme Pereira da Silva & Barbosa (1995:19), o movimento no Amazonas começa a 

se multiplicar principalmente depois de 1987. Um ano antes, num curso de formação 

política para lideranças em Itacoatiara/AM, organizados pela UNI e CIMI, os 

representantes dos povos ali presentes explicitaram a necessidade de uma organização 

que coordenasse o movimento indígena na Amazônia Brasileira. Ao mesmo tempo que 

havia essa mobilização, na área do alto rio Negro a presença das mineradoras e do 

Exército, com a implantação do Projeto Calha Norte, ameaçava a identidade étnica e 

cultural dos povos ali residentes. Em 1987, no final da II Assembléia Geral dos Povos 

Indígena do Alto Rio Negro, em São Gabriel da Cachoeira/AM, é criada a Federação 

das Organizações Indígenas do Rio Negro (FOIRN), entidade encarregada de organizar 

o movimento indígena na região. A realização dessa assembléia, para os autores 

(1995:21), "representa um marco histórico para o movimento indígena no Estado do 

Amazonas", ocasião em que pela primeira vez "autoridades governamentais sentaram à 

mesa para negociar a questão das terras indígenas com as lideranças da região".  

 

Foi após a instituição da FOIRN, que a região do rio Negro, com uma das maiores 

populações indígenas do Estado do Amazonas e que comporta várias etnias, assiste a 

criação de várias organizações. Ainda de acordo com os autores (Pereira da Silva & 

Barbosa 1995:22), esse fato contribui para fortalecer a formação de uma coordenadoria 

no âmbito regional amazônico. No ano de 1989, em Manaus, é realizada a I Assembléia 

Geral das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira que culmina na criação da 



  

Coordenação das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira (COIAB). O objetivo 

principal da Coordenação passou a ser o de articulação das várias organizações 

indígenas da região, visando a demarcação das terras indígenas, a preservação de suas 

culturas, a autodeterminação e autonomia dos povos, e luta pelos direitos garantidos 

constitucionalmente. Com sede na capital do Estado do Amazonas, a COIAB representa 

e articula as organizações dos Estados do Amazonas, Acre, Amapá, Pará, Roraima, 

Rondônia, Mato Grosso, Maranhão e Tocantins.  

 

As preocupações dos povos indígenas amazônicos, após o surgimento de suas primeiras 

entidades representativas, foi o da criação de instâncias organizativas preocupadas 

principalmente com as questões de educação e saúde. Após o surgimento do CGTT no 

Alto Solimões, surgem a Organização Geral dos Professores Ticuna Bilíngües 

(OGPTB) e Organização dos Monitores de Saúde Ticuna (OMSTA). Este também é o 

caso do Conselho Geral da Tribo Sateré-Mawé (CGTSM), que incentiva o surgimento 

da Organização dos Professores Indígenas Sateré-Mawé (OPISM) e da Organização dos 

Monitores de Saúde Indígena Sateré-Mawé (OMSISM). Não só no âmbito local, mas 

regionalmente nota-se que a criação dessas entidades acabam estimulando iniciativas 

associativas que visam o fortalecimento da luta dos povos indígenas da Amazônia 

Brasileira. Além disso, conforme Pereira da Silva & Barbosa (1995:43), demonstra a 

interação dos grupos nas regiões com os Conselhos e Federações, e destes com a 

Coordenadoria, denotando o caráter político existente entre as várias organizações em 

busca de seus direitos. E organizações como a AMARN e AMISM, e o Movimento dos 

Estudantes Indígenas do Amazonas (MEIAM), localizadas na cidade de Manaus, 

representam grupos étnicos que estão nas comunidades.  

 

Foi desse modo que o movimento indígena do Amazonas nasce simultaneamente ao 

movimento indígena nacional, consolidando-se a partir de 1982 com a criação do 

CGTT. A partir desse momento, as articulações políticas entre os povos indígenas 

acabaram resultando na criação de organizações em diferentes localidades. A COAIB 

nasce com intuito de estreitar politicamente as relações entre as organizações, e a 

articulação por ela promovida resultou na multiplicação de organizações por toda 

Amazônia. Encontros, assembléia e debates promovidos pelos povos indígenas ou 

aliados brancos garantem e reforçam esse intercâmbio político, além do fortalecimento e 

preparação de líderes, os eventos socializam as informações sobre a problemática 



  

indígena (Pereira da Silva & Barbosa 1995:56-9). Contudo, a COIAB tem esbarrado no 

problema do modelo organizacional apropriado para o movimento indígena. Renato 

Athias (2002: 64) explicita o fato de que além das organizações indígenas associadas, 

fazem parte da Coordenação, como autônomas, outras associações de caráter técnico-

profissional (professores e monitores de saúde), o que pode ser um fator agravante. O 

fato de várias associações de uma mesma região ter representações equivalentes dentro 

da COIAB pode ser fator de conflitos internos ou mesmo de criação de novas 

associações em suas regiões. Esse é o caso dos povos Ticuna que além de duas 

organizações políticas, a mais antiga, o CGTT, e a sua dissidência, a Federação das 

Organizações das Comunidades e Caciques da Tribo Ticuna (FOCCITT), possuem 

associações de professores (OGPTB), de agentes de saúde (OMSTA), e a Associação 

das Mulheres Ticuna (AMIT). Esse mosaico de representação pode acabar dificultando 

a articulação em torno de um objetivo comum. 

 

A questão da legitimidade de representação está fortemente relacionada às dificuldades 

em se implementar uma organização indígena nacional. A criação e extinção da UNI fez 

com que as entidades indigenistas e lideranças indígenas, nos anos 1980-90, passassem 

a refletir sobre um 'modelo' compatível com os diversos graus de envolvimento dos 

povos indígenas com a sociedade nacional. A próxima tentativa de representação 

nacional, mas que ainda comporta problemas, foi dada através da fundação, em 1992, 

do Conselho de Articulação dos Povos e Organizações Indígenas do Brasil (CAPOIB). 

A inexistência de uma organização indígena nacional pode ser explicada não somente 

pela enorme diversidade étnica e condições de contato diferenciadas dos povos 

indígenas que dificultam sua comunicação, mas pelo fato das lideranças não elegerem 

uma entidade nacionalmente representativa como algo prioritário, mas antes visam ao 

fortalecimento de uma organização local ou regional (Athias 2002: 62).  

 

O exemplo da FOIRN ilustra as dificuldades de representação de associações a nível 

regional, demonstrando que as formas organizacionais mais fortes são as do tipo local. 

A Federação, com sede em São Gabriel da Cachoeira, agrupa as várias associações dos 

grupos indígenas do rio Negro. Sua experiência organizativa remonta aos anos 1970, 

quando foram incentivados pelos missionários a criarem cooperativas de produção e 

consumo. O fato da FOIRN congregar indígenas que se encontram em situações 

diversas quanto ao tipo de contato com a sociedade regional, pode tanto ser um fator de 



  

fortalecimento da autonomia do movimento indígena na região, como gerar 

determinadas dificuldades de representação no interior da própria FOIRN, pois "a 

eleição para a Federação não leva em consideração o equilíbrio entre os povos 

indígenas, contrariando o sistema original, no qual o poder era local, plural, faccional e 

descentralizado" (Athias: 63-4). É digno de nota, além disso, o fato da AMARN, 

organização representativa de mulheres indígenas do alto rio Negro em Manaus, ter sido 

apenas recentemente reconhecida pela FOIRN como associada. A emergência das 

organizações indígenas, portanto, demonstra as transformações do contexto interétnico, 

no qual uma nova dinâmica é estabelecida entre a conjuntura 'interna' das comunidades 

indígenas e a 'externa' das relações com o mercado e das 'alianças' com diversos 

agentes. Isto se reflete nos espaços de decisão política.  

 

Nas novas organizações, o espaço de interlocução se dá entre várias comunidades 

locais, em alguns casos regionais, e os contextos nacional e internacional, fatos que 

complexificam as posições de autoridade nos povos indígenas. Diante desse debate, 

pode-se argumentar que um dos problemas essenciais do processo organizativo indígena 

no Brasil, incluindo-se o das mulheres, se refere à questão da representatividade (Cf. 

Capítulo VI). Não é por acaso que nos anos de consolidação do movimento indígena as 

mulheres não estivessem presentes nos encontros das lideranças, e as 'primeiras 

assembléias indígenas' parecem ser mais uma extensão das discussões travadas nas 

'casas dos homens'. As  novas formas de organização política, no entanto, acabaram 

oferecendo condições de participação diversas das tradicionais, fazendo com que as 

mulheres começassem a ter acesso às funções políticas. O espaço político feminino está 

sendo conquistado a partir da criação de organizações específicas ou departamentos de 

mulheres dentro de organizações já estabelecidas. A sua nova atuação denota 

especificidades em relação aos representantes tradicionais e demais indígenas de suas 

comunidades, pois passam a transitar no campo de negociação interétnica, espaço até 

então ocupado pelos homens de seus povos.  

 

 

2.2 AMARN, AMISM e Departamentos de Mulheres da FOIRN E COIAB 

 

Dentre a diversidade de formas organizativas dos povos indígenas nas diferentes regiões 

do Brasil - de professores, de agentes de saúde, de mulheres, de estudantes, locais, 



  

estaduais ou regionais -, várias são de mulheres.40 Essas organizações têm 

características diversas e sua importância e visibilidade tem se tornado cada vez maior 

no contexto do movimento indígena. É na Amazônia Brasileira que estão situadas a 

maior parte das organizações femininas e apenas duas delas – a Associação das 

Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro (AMARN) e a Associação das Mulheres 

Indígenas de Taracuá, Rio Uaupés e Tiquié (AMITRUT) - surgiram na década de 1980, 

todas as demais foram fundadas em meados da década de 1990. E os departamentos de 

mulheres indígenas situados no interior de organizações indígenas se consolidaram 

principalmente a partir do ano 2000. No âmbito nacional foi fundado em 1995 o 

Conselho Nacional das Mulheres Indígenas (CONAMI), no I Encontro Nacional de 

Mulheres Indígenas, ocorrido em Brasília. Contudo, mesmo com mais de dez anos de 

existência, o Conselho apresenta problemas de representatividade decorrente do não 

conhecimento de grande parte das mulheres indígenas de tal instância e dos obstáculos 

para a troca de informações e maior intercâmbio entre organizações etnicamente 

diferenciadas e situadas em todo o país. O que corrobora o fato da questão da 

representatividade em escala nacional, como apontado no caso da UNI, ser uma 

problemática polêmica no interior do movimento indígena. 

 

As organizações e departamentos apresentam características distintas – com sede 

própria ou dentro de outras organizações indígenas, congregando diversos povos (de 

caráter pluriétnico), de um ou vários Estados, mulheres residentes no espaço urbano de 

uma mesma etnia ou região - que influem na abrangência de suas ações e nos objetivos 

propostos, como detectam dificuldades diversas na concretização de seus projetos. E 

possuem modelos formalizados que comportam diretorias eleitas, estatutos registrados e 

contas bancárias próprias, ainda que nem todas se encontrem neste processo de 

organização burocrática. A estrutura hierarquizada (diretoria, coordenação, assembléias 

gerais, etc.) e o tipo de representação política por delegação, embora possam 

corresponder aos padrões ocidentais, como adverte Schröder (1998:14), as relações 

internas e o funcionamento das organizações podem ser completamente diferentes, 

seguindo padrões étnicos e tradicionais, por exemplo, na escolha dos representantes e na 

organização das reuniões.  

                                                           
40 É difícil calcular o número de organizações de mulheres indígenas e as lacunas apresentadas são devido 
às criações recentes, dificuldades de localização, mudanças de endereços, pouca formalização, etc. Além 
dessas formas associativas, não se deve esquecer os 'clubes de mães' e outros espaços de reuniões 
femininas, e a presença de mulheres nas várias organizações mistas (de homens e mulheres).  



  

 

Nesse sub-item do presente capítulo trato do processo de consolidação de determinados 

departamentos e organizações de mulheres na Amazônia Brasileira que passam a 

assumir um papel mais significativo no movimento indígena, como a Associação das 

Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro (AMARN), a Associação das Mulheres 

Indígenas Sateré-Mawé (AMISM), o Departamento de Mulheres Indígenas da 

Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro (DMIRN/FOIRN), o 

Departamento de Mulheres Indígenas da Coordenação das Organizações Indígenas da 

Amazônia Brasileira (DMIAB/COIAB). Suas diretoras e associadas são líderes em suas 

comunidades e/ou mulheres que possuem experiências comuns em suas trajetórias de 

vida - moradia nos centros urbanos, estudo dentro ou fora das áreas indígenas e o 

aprendizado da língua portuguesa - que lhes garantem uma compreensão da sociedade 

nacional útil na mobilização indígena em defesa de seus direitos. Perfil também 

encontrado entre os líderes homens entrevistados por Maria Helena Matos (1997: 179).  

 

Grande parte das organizações de mulheres indígenas visam a revitalização de práticas 

tradicionais e a busca de alternativas econômicas sustentáveis. As dificuldades atuais de 

subsistência, pois conforme relata uma indígena "não dá mais para sobreviver apenas 

das práticas tradicionais, como caça, pesca, colheita e roça", propulsionam o 

associativismo para a realização do trabalho artesanal, tido como a principal fonte de 

renda das mulheres em determinados povos. Ao lado da produção de artesanato, as 

dificuldades vivenciadas pelas mulheres no meio urbano, a necessidade de organização 

para 'luta conjunta' com seus povos, as violências praticadas contra as mulheres, e uma 

gama de fatores promovem o estímulo associativo.  

 

O início de um processo organizativo mais formal tem como uma de suas 

possibilidades, embora com conotações específicas de uma organização para outra, os 

encontros para proposição de soluções no enfrentamento de problemas comuns. A 

experiência no movimento indígena e nas atividades de outras organizações são fatores 

que podem influenciar nessa decisão, como reflete a coordenadora da AMISM pela sua 

participação nas atividades da AMARN e COIAB. A AMARN e AMISM, por sua vez, 

foram as entidades que apoiaram o I Encontro de Mulheres Indígenas da Amazônia 

Brasileira, no qual foi criado o Departamento de Mulheres da COIAB.  

 



  

Além da necessidade de se organizar nascida da nova vivência na cidade, temos o papel 

das instituições da sociedade civil e da cooperação internacional que tem propiciado 

novos canais de representação para as mulheres indígenas. O interesse na criação de 

organizações de mulheres indígenas tanto é dado pelas novas condições vivenciadas 

pelas índias no contexto interétnico, como responde às demandas das agências 

internacionais de financiamento de projetos que incluem a perspectiva de gênero (cf. 

Capítulo V). A necessidade de se empreender projetos de gênero por parte dessas 

entidades acaba criando, dentro de organizações indígenas já estabelecidas, os 

departamentos de mulheres ou o incentivo para que as mulheres ocupem cargos de 

direção nas organizações mistas. Esse auxílio vindo de fora não deve ser visto como 

sinal de ausência da participação indígena, ao contrário, ele acaba respondendo aos 

anseios das próprias mulheres e de seus povos, fato que, por sua vez, implica num difícil 

e complexo processo.  

 

O apoio ao processo organizativo das mulheres teve início num tempo bastante ulterior 

ao do surgimento do movimento e organizações indígenas mais atuantes no país. 

Devido à reestruturação dos papéis de gênero no domínio comunitário, advinda do 

maior ou menor tempo de  contato, é o interesse das próprias mulheres em enfrentar 

essa nova realidade que lhes é imposta que amplia seu campo de atuação para o 

universo não indígena. O que se traduz na luta pela consolidação de demandas de seus 

povos, introduzindo também reivindicações específicas. E mesmo que o procedimento 

de formação das associações e departamentos seja viabilizado pelo apoio de instâncias 

externas não governamentais, seus modelos organizativos são adaptados às suas 

realidades. 

 

Os Departamentos de Mulheres Indígenas aqui tratados foram criados em 2002, dentro 

de organizações já constituídas – a COIAB com sede em Manaus e a FOIRN com sede 

em São Gabriel da Cachoeira. Pela própria constituição desses departamentos, 

abrigando um número maior de etnias ou mesmo várias organizações de mulheres, 

problemas comuns se apresentam como as longas distâncias para se reunirem e 

executarem atividades em conjunto, o uso de línguas nativas muitas vezes 

incompreensíveis entre as mulheres, as condições diferenciadas de contato, aspectos 

organizativos diversificados, a ínfima organização em certos locais, a não compreensão 



  

da importância das atividades das mulheres por parte dos homens de seus povos, entre 

outros.   

 

As coordenadoras dos Departamentos são constantemente convocadas a participar dos 

fóruns com número considerável de lideranças masculinas de seus povos. Nestas 

reuniões, contudo, muitas vezes suas demandas podem não ser contempladas nas pautas 

de discussão ou ser resultado da 'indiferença' às questões de gênero (Pereira da Silva 

2002:10) ou outras 'novas' trazidas à tona pelas indígenas. As reivindicações contra a 

violência contra a mulher, o amparo às famílias nas situações em que há separação 

conjugal ou às mulheres que sofreram violência, a preocupação com a educação das 

crianças e jovens, os problemas advindos da mobilidade dos/as jovens aos centros 

urbanos, a desnutrição familiar, entre outras, são problemáticas levantadas pelas 

mulheres até então 'esquecidas' pelo movimento indígena mais amplo. Como dizem 

respeito a toda a população indígena, e assim não podem ser vistas como uma 

reivindicação específica das mulheres, as demandas das mulheres pretendem tentar 

reverter certos comportamentos, como nos casos de violência, o que acaba mobilizando 

(ou pelo menos essa é a tentativa) toda a comunidade. O que também faz das mulheres 

alvo de críticas pela sua nova atuação.  

  

Ilustrativo da pouca atenção às pautas femininas pode ser o relacionamento travado 

entre as organizações de mulheres sediadas em Manaus (AMARN e AMISM) e a 

COIAB. Isto é avaliado por Pereira da Silva (2002: 10) como a ausência de uma política 

mais articulada entre estas organizações, que resulta num isolamento e "dificuldade em 

trabalhar com a problemática de gênero" por parte da COIAB. Embora o foco da minha 

pesquisa não tenha conseguido apreender em profundidade aspectos das relações 

estabelecidas entre as organizações (ou departamentos) de mulheres e aquelas em que 

estão inseridas, as quais comportam majoritariamente representantes homens, na análise 

da constituição dessas organizações as falas das mulheres demonstram o difícil diálogo 

entre elas e os coordenadores. 

 

As organizações de mulheres indígenas sediadas em Manaus, como a AMARN e 

AMISM, foram constituídas por mulheres que migraram de suas comunidades para os 



  

centros urbanos41 a partir da década de 1970, com fluxo mais intenso na metade dos 

anos 1980. O que as motivou foi a busca por uma 'vida melhor' nos aspectos educativos, 

de saúde e de trabalho, contudo, o fenômeno migratório dessas mulheres comportam 

diferenças. No caso das associadas da AMARN a experiência no internato pode ser 

considerada como o passaporte para a vida urbana (Cavalcante 1997: 14-8). 

Provenientes de uma região com forte influência salesiana, como é o alto rio Negro,42 

muitas indígenas foram submetidas ao sistema educativo dos internatos. Às crianças 

indígenas, separadas de seus pais entre os 7-15 anos, eram impostas uma rigorosa 

disciplina, com horários fixos para o cumprimento de tarefas alocadas a cada um dos 

gêneros. Às meninas eram reservadas certas atividades como agricultura, bordado, 

artesanato, cozinha, além do tempo dedicado ao ensino religioso e escolar (até a 5ª 

série).  

 

Dentre as doutrinas impostas nos internatos, como o trabalho doméstico e o estudo para 

aprender a falar a língua portuguesa, as mulheres indígenas referem-se à aquisição 

dessas habilidades como algo que dão à elas determinado prestígio, principalmente para 

aquelas que se tornaram professoras. Olendina Cavalcante (1997: 25-6) chama atenção 

para a 'eleição' pelas religiosas de determinadas moças que teriam a 'sorte' de migrar 

para Manaus para trabalhar nas instituições religiosas ou nas casas de militares. A não 

oposição por parte dos pais ou responsáveis e a confiança depositada nas irmãs, aliadas 

à curiosidade em conhecer a cidade, impulsionou essas mulheres a migrarem. A 

consolidação da Zona Franca de Manaus, no final nos anos 1970, trazendo o surgimento 

de empregos e acelerada urbanização, também foi fator decisivo na migração das 

mulheres solteiras para as cidades para trabalharem nas famílias nas quais as 'donas de 

casa' entravam no mercado de trabalho ou elas próprias se inseriam no mercado de 

trabalho que atribuía-lhes baixa remuneração. Cavalcante (1997: 37) relaciona os fluxos 

de saída a partir da segunda metade dos anos 1980 como simultâneo à presença massiva 

                                                           
41 A migração, a mobilidade indígena para os centros urbanos, é aqui compreendida como um fenômeno 
de deslocamento resultante de fatores diversos, conflitos e padrões de mobilidades tradicionais e não 
somente a busca espontânea de mobilidade social (por emprego e educação) e/ou a indução por diferentes 
agentes (missionários, indigenistas e atores regionais). Isto serve para não se cair no equívoco, apontado 
por Bruce Albert (2000: 200-1), de uma análise baseada na oposição entre indígenas 'aldeados' e 
'desaldeados' e na idéia redutora de passagem de mão única de um estado social (rural/tradicional) a outro 
(citadino/deculturado).  
42 Os salesianos se estabelecem no rio Negro em 1914-15 e fundam o primeiro centro missionário em São 
Gabriel da Cachoeira. Nos anos subsequentes, instalam-se 'sedes de missões' em Tarauacá (1923), 
Barcelos (1925), Iaraueté (1929), Pari-Cachoeira (1940-45), Santa Isabel (1942) e Assunção do Içana 
(1952). 



  

de militares, devido à implementação do Projeto Calha Norte na região, e os casos de 

violências contra as mulheres indígenas daí decorrentes. 

 

Se a migração para as mulheres comporta situações específicas e difíceis, e pode ser 

menos tolerada do que para os homens, a situação se agrava para as indígenas pelo fato 

de terem valores e costumes próprios de suas culturas e povos que diferem muito da 

realidade urbana, o que as deixam mais expostas às diversas violências. Em São Gabriel 

da Cachoeira as vítimas mais freqüentes de violência sexual são as indígenas que estão 

sem família (Lasmar 2002: 144). Vindas para trabalhar na casa dos funcionários de 

empresas construtoras e do Exército, as jovens recém-chegadas na cidade pela menor 

familiaridade com os códigos urbanos se tornam facilmente manipuladas. Os brancos 

consideram as 'meninas de sítio', como se referem à elas, mais permissivas do que elas 

próprias no que se refere ao comportamento sexual (Lasmar 2002: 174-6). Casos de 

estupro se tornam freqüentes. Em 1994, com o afluxo de militares para São Gabriel da 

Cachoeira, a FOIRN escreve uma carta ao Comandante do 5º BIS (Batalhão de 

Infantaria na Selva) pedindo providências e responsabilizando os militares pelas 

violências cometidas contra as mulheres indígenas.  

 

A cidade se torna para essas mulheres o espaço da alteridade. As condições de vida são 

diferenciadas das vivenciadas nas comunidades de origem, surgindo desse modo novas 

dificuldades. A aventura nem sempre correspondia às expectativas das indígenas devido 

ao trabalho nas 'casas de família' não ser remunerado, muitas vezes sendo trocado por 

roupas ou sapatos, e não eram raros os casos em que eram proibidas de sair das casas 

das 'patroas'. Ao se instalarem nos bairros periféricos de Manaus sem infra-estrutura 

adequada, enfrentam problemas com transporte e acesso à serviços básicos. Além das 

discriminações por parte da sociedade nacional que, em muitos casos, implicam na 

opção pelo 'silêncio' quanto à própria identidade indígena (Pereira da Silva 2001). 

Grande parte das pessoas que conseguem assumir sua identidade, conforme ainda o 

autor (2001: 82), estão engajadas nas atividades das organizações indígenas sediadas em 

Manaus (AMARN, AMISM, COIAB e MEIAM), ainda que representem o contingente 

populacional indígena minoritário na capital do Amazonas. Essa participação, ainda 

(Pereira da Silva 2001: 76), está relacionada à capacidade das lideranças em reunir 

outros membros para suas atividades, bem como os interesses que estão em disputa nas 

assembléias e reuniões, havendo quem participe muito mais por afinidade a 



  

determinados indivíduos do que por compromisso político. 

 

A maioria das organizações indígenas sediadas no espaço urbano teve como motivo 

para sua formação a construção de relações sociais que possibilitassem o acionamento 

da condição étnica  (Pereira da Silva 2001: 101-2). A formação de uma etnicidade 

estratégica no contexto urbano responde aos anseios vivenciados entre estar em dois 

mundos distintos: na cidade e podendo retornar à comunidade sempre que possível, 

mesmo que não seja mais para residir definitivamente. As análises afirmam que no 

espaço urbano são reproduzidos muitas práticas, relações e disputas das comunidades 

indígenas (Pereira da Silva 2001:97, Melo 1997: 56). Os valores da comunidade são 

importantes referências aos moradores da cidade e o contato com os/as 'parentes/as'43 é 

que reforça os elos de parentesco. Uma vez instaladas/os em Manaus, as famílias 

indígenas e organizações tornam-se locus de referência e suporte para aquelas/es que 

chegam do interior. Muitas indígenas têm como suas 'secretárias' as jovens que vêem 

para a cidade estudar, e vão se tornando cada vez mais necessárias às parentes.  

 

As próprias organizações buscam reconhecimento por parte da comunidade de origem e 

sua atuação é possibilitada na medida em que tem apoio da mesma, do mesmo modo 

que as mulheres almejam ter seu trabalho reconhecido pelos homens de seus povos. É a 

rede de 'trocas' e interação com as comunidades – na compra de matéria-prima e do 

artesanato, nos projetos implementados nas áreas indígenas, nas diversas informações 

trocadas (sobre saúde, conflitos, educação, política), nos laços de parentesco, nas idas e 

vindas da cidade à comunidade, etc. – que têm permitido a manutenção da organização 

e a (re)afirmação das identidades étnicas no contexto urbano. As organizações só 

adquirem sentido de existir através dessa reciprocidade, mesmo que envolvendo sérias 

dificuldades e desacordos políticos, principalmente quando se trata de mulheres 

ocupando cargos de liderança à frente desses empreendimentos. Nesse sentido, assinalei 

que apenas recentemente a AMARN foi reconhecida como associada da FOIRN.  

 

As organizações, na maior parte agregando diversas etnias, ao funcionar como locais 

estratégicos para os encontros entre indígenas no contexto urbano, tornam possíveis -  

através de relacionamentos mais ou menos formalizados nas assembléias, nos espaços 

                                                           
43 O termo 'parente/a' é alusivo, dependendo do contexto, aos demais membros das comunidades, outros 
grupos indígenas ou mesmo todos/as os/as indígenas do Brasil. 



  

de trabalho ou nas festas de confraternização - formas de expressão na língua e 

alimentação indígena, na fabricação do artesanato e na atualização das informações 

entre parentes 'daqui' e do 'interior'. Além de ser o principal espaço de luta política para 

garantia dos direitos indígenas daqueles/as que estão nas comunidades e dos/as que na 

cidade reclamam a ausência de políticas públicas específicas. 

 

Dentre as dificuldades comuns encontradas pelas mulheres em Manaus pode-se citar a 

baixa remuneração pela realização do serviço doméstico na casa das 'patroas', atividade 

desempenhada por muitas indígenas, falta de trabalho qualificado, difícil acesso à saúde 

e educação. As mulheres experimentando novas tarefas, se comparadas com as 

desenvolvidas tradicionalmente em suas comunidades (trabalho na roça, preparo da 

farinha e do caxiri), precisam satisfazer as exigências da vida urbana, como sustentar 

uma residência, pagar energia elétrica e água, alimentar e educar seus filhos. São as 

novas experiências que as colocam em uma situação específica e sobre a qual começam 

a questionar e buscar soluções.   

 
 

Associação das Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro - AMARN 

 

A AMARN é a primeira organização de mulheres indígenas do Brasil, e sua existência é 

correlata ao surgimento do movimento indígena e das primeiras organizações nos anos 

1970-80. No entanto, como representativa de mulheres indígenas e vivendo no espaço 

urbano, apresenta especificidades e visibilidade diferenciadas. A história da AMARN 

comporta as primeiras reuniões na casa da antropóloga Janet Chernela, no ano de 

1984.44 As indígenas começam a discutir conjuntamente suas experiências no cotidiano 

citadino e pela primeira vez há a reflexão sobre um projeto político em Manaus. 

Chernela, conforme Maria Auxiliadora Melo (1997: 20-2), responsabiliza o Instituto 

Nacional de Pesquisas da Amazônia (INPA), no qual trabalhava como pesquisadora na 

época, pela administração dos recursos de um projeto para as mulheres financiado pelo 

Plano Nacional de Desenvolvimento das Nações Unidas (PNUD), sendo que a 

instituição repassa o assessoramento às mãos do CIMI, e este conta com a permissão 

das mulheres para os encaminhamentos necessários. Passado esse momento inicial dos 
                                                           
44 Melo (1997:17) refere-se aos depoimentos das famílias no alto rio Negro dados à Chernela acerca da 
'situação de tristeza' entre as famílias que 'perderam' seus filhos para os aglomerados urbanos: Iaraueté, 
São Gabriel da Cachoeira e Manaus.  



  

encontros, em 29 de março de 1987, na I Assembléia Geral, há a criação oficial da 

Associação das Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro - Numiã-Kurá, que na língua 

Tukano significa 'grupo de mulheres'.    

 

O estatuto da AMARN estabelece que somente podem ser sócias as indígenas residentes 

em Manaus, mulheres de diversos grupos étnicos do alto rio Negro falantes da língua 

Tukano.45 O fato de necessariamente residir nas cidades como condição de associada, 

no entanto, não exclui a constante interação com as comunidades de origem, seja na 

confecção de artesanato vendido na associação, nos laços de parentesco e nas idas e 

vindas entre as comunidades ribeirinhas e Manaus. Desse modo, como argumentou 

Melo (1997: 25-6), essa condição de sócia acaba estabelecendo fronteiras e rupturas nas 

contínuas relações entre as mulheres e suas comunidades, fazendo com que o ato de 

pertencer dessas mulheres na cidade apareça de forma diferente do estatuto. Fato que 

também pode se transformar em motivo de conflito, como observei na VI Assembléia 

da associação, na qual a eleição para a nova diretoria ficou vetada às mulheres vindas de 

suas comunidades.  

 

O grau de formalização da organização é verificado na composição de sua estrutura 

composta pelos seguintes órgãos deliberativos: Assembléia Geral, Coordenação 

(coordenadora e vice, secretária e tesoureira) e Conselho Fiscal. Nas Assembléias 

Gerais, no caso da escolha de nova diretoria (cujo mandato é de três anos), têm direito a 

voto todas que participam de mais de 70% das reuniões da associação e 'que estejam em 

dia com suas obrigações associativas'. Foi a partir de 1994, ainda segundo Melo (1997: 

48-50), que se estabeleceu essa perspectiva mais formal na associação, por meio de um 

questionamento sobre as problemáticas relações com as entidades financiadoras e 

assessorias até então desenvolvidas. Como resultado, foi criado o Conselho Fiscal e se 

implantou uma nova compreensão administrativa. O fator desencadeador de tal 

questionamento por parte da diretoria na época refere-se aos projetos que envolveram a 

regularização jurídica da casa, envolvendo o CIMI e diferentes agências financiadoras. 

A assessoria do CIMI por oito anos, a maior que a AMARN já teve, implicou em sérios 

problemas quanto à prestação de contas entre a associação e as entidades financiadoras. 

                                                           
45 A região do alto rio Negro está localizada no município de São Gabriel da Cachoeira, noroeste do 
estado do Amazonas, é habitada por povos indígenas de diferentes etnias - Arapasso, Baniwa, Barasana, 
Bará Tukano, Desana, Karapanã, Kubeo, Kuripako, Maku, Miriti Tapuia, Piratapuia (=Waikana), 
Tariano, Tukano, Tuyuka, Wanano – das famílias lingüísticas Arawak, Maku e Tukano. 



  

Parece que somente na gestão 1994 resolve-se tentar enfrentar o problema das 

irregularidades quanto à sede da AMARN, para ser plenamente efetivado no triênio 

1997/2000, com nova coordenação, a qual também  reformou e construiu novos espaços 

na casa.  

 

Pode-se dizer que o processo constitutivo da AMARN, desde as primeiras reuniões em 

1984, a realização da I Assembléia e criação do estatuto em 1987, até o período de 

1994, implicou numa série de novas experiências para as indígenas - as primeiras 

coordenações e o estranhamento burocrático na realização da prestação de contas, 

elaboração de documentos, projetos e relatórios, comercialização de artesanato, 

participação em encontros, etc. Junto a isso, a ampliação de suas redes de articulação e 

estabelecimento de 'alianças', assessorias e contato com diversas entidades, provocou 

uma situação de diálogo até então pouco comum. A inexperiência nesses trâmites aliada 

à nova situação de busca de parcerias com as quais tiveram que se defrontar, acabaram 

provocando conflitos, tanto interna (entre as próprias associadas) como externamente 

(com as agências financiadoras). 

 

A leitura dos trabalhos sobre a AMARN (Melo 1997, Cavalcante 1997, Pereira da Silva 

2001), como minhas observações na VI Assembléia e em outras ocasiões em que 

estavam reunidas as mulheres do rio Negro, indicam a existência dos conflitos entre as 

'turmas' ou 'grupos' de mulheres que se aliam a determinada causa comum. A primeira 

vez que conheci algumas das associadas da AMARN se deu justamente num desses 

momentos, na eleição da nova coordenação. O que chamou atenção foi o fato da antiga 

diretoria mesmo tendo realizado trabalhos importantes - como ter solucionado a questão 

da sede e reformado esse espaço, ter conseguido um salário fixo e deixado 'saldo 

positivo' para a nova diretoria - conseguiu obter apenas dois votos a seu favor, o da 

própria coordenadora e sua vice.  

  

Os conflitos se tornam bastantes expressivos nessas ocasiões que envolvem troca de 

coordenação, em que estão também presentes representantes de outras organizações do 

rio Negro e lideranças residentes em Manaus. As mulheres na condição de convidadas, 

mesmo que compondo ou coordenando as mesas de debates, ao ficaram vetadas de 

participar do processo eleitoral demonstraram descontentamento quanto à exclusão 

nesse momento decisivo. Como relataram, elas mesmas ficariam encarregadas da 



  

repercussão dos fatos em suas comunidades, o que implica, entre outras coisas, nas 

conseqüentes relações envolvendo a compra e venda de artesanato. Na platéia havia 

algumas índias que se sobressaiam na discussão com o objetivo explícito de realizar a 

troca da diretoria, e para atingir tal meta defendiam o veto à eleição por parte das 

convidadas. Na minha visão deduzia que outros fatores, que não os em nome da 

associação e em prol do 'movimento de mulheres indígenas', eram tidos como 

prioritários, mas ainda pouco compreendia a problemática. Precisa entender que os 

conflitos são parte constitutiva da estrutura da associação, mais do que isso, conforme 

argumenta Pereira da Silva46, que as 'turmas' que se rivalizam entre si tem como fator de 

divisão o pertencimento a determinada região e que articulam-se reproduzindo as 

relações estabelecidas no alto rio Negro.  

 

Nas comunidades ribeirinhas a exogamia lingüística institui os vários sibs e o princípio 

da reciprocidade organiza as atividades econômicas e políticas. Desse modo, as alianças 

políticas estabelecem as 'lealdades' e organizam os 'aliados' através do movimento das 

mulheres entre um grupo lingüístico e outro (Oliveira, A. G. 1995: 66-8). Como 

resultado, a posição das mulheres, devido a regra exogâmica e residência virilocal, é 

sempre de 'estrangeira', uma estranha entre seus afins após o casamento. Além disso, 

aos homens cabem à chefia e administração das relações formais com outros grupos e 

com os brancos, por serem portadores, conforme Lasmar (2002: 109), do conhecimento 

de grande parte do estoque simbólico do sib, como a mitologia de origem e as rezas 

xamânicas. Os líderes locais, desse modo, obtêm prestígio e poder através da 

organização de rituais, da manipulação habilidosa de relações de parentesco e de 

atividades xamânicas.  

 

A questão envolvendo a eleição e os diversos conflitos não pode ser analisada, como 

refleti na época, pela continuidade de um trabalho até então desenvolvido em favor 

apenas do processo organizativo das mulheres. Sob esse prisma, poderia se deduzir que 

tal processo, do modo como ocorreu na assembléia, não tem uma continuidade, o que o 

torna mais lento e complexo. Por outro lado, se pode pensar que as 'lealdades' políticas 

demonstradas pelas mulheres na assembléia ratificam os valores da comunidade 

baseados no parentesco, mesmo que com conotações próprias ao contexto urbano. 

                                                           
46 Esta explicação do autor, na qual estou me apoiando, é referente à sua pesquisa realizada com indígenas 
residentes em Manaus (2001) e na sua assessoria com a AMARN (entre 1997-2003). 



  

Junta-se a isso, o fato delas estarem exercendo uma das prerrogativas reservadas aos 

homens, o de papel articulador com o mundo dos brancos. A pesquisa de Lasmar (cf. 

Introdução) demonstra o reposicionamento das mulheres no processo por elas 

empreendido na mobilidade aos centros urbanos: de uma posição 'estrangeira' para outra 

'menos deslocada'. E nesse ponto reside a agência feminina, basta verificar que as 

articulações políticas geralmente são iniciadas num tempo anterior à reunião 

propriamente dita, e atrás delas se descortinam as possíveis alianças entre mulheres e 

comunidades.  

 

Além das questões de ordem política e de parentesco intra-comunidades, Cavalcante 

(1997: 34) chama atenção para o fato de que as 'fofocas' e conflitos envolvendo a 

coordenação e associadas são também resultantes de afinidades geracionais e do tempo 

de vivência na cidade, que funcionam como estratégias de sobrevivência necessárias no 

contexto urbano. Estas afinidades, eu diria, também dizem respeito à experiência das 

mulheres no movimento indígena e a possível manipulação dos interesses em jogo que, 

além de dar suporte às rivalidades internas, potencializam a própria dinâmica 

organizativa das mulheres.  

 

Os conflitos externos, que devem ser vistos engendrados por aqueles que se 

desenvolvem internamente, referem-se às assessorias e parcerias com as agências 

financiadoras. No caso de mudança de coordenação é visível a busca por 

assessoramento que se conjugue aos interesses do momento. Como sustenta Melo 

(1997: 39-41), a assessoria na AMARN47 requer um 'envolvimento total', pois as 

demandas das mulheres ultrapassam a lógica de especialização técnica. O diálogo com 

as agências externas se torna complicado, como descrito, por envolver negociações 

financeiras e burocráticas, fazendo com que a elaboração de projetos e a prestação de 

contas se tornem desafios práticos e reais às mulheres, as quais precisam contar com 

ajuda de terceiros. Os projetos da AMARN com diversas agências48 se destinam 

principalmente a apoiar atividades de subsistência, principalmente o artesanato, e novas 

                                                           
47 A autora atuou como assessora na AMARN e explica que sua maior dificuldade foi transitar entre os 
conflitos declarados das 'turmas' que, "por motivos que não consegui entender muito bem" (Melo 1997: 
40), juntam-se para garantir espaços de poder.  
48 PNUD (1985), Fundo Voluntário para a Década das Nações Unidas para Mulheres (1988), Oxfam 
(1988), Bischofliches Hilfswerk Misereor E. V. (1990), Projeto Ajuda e Esperança: Inspetoria Salesiana 
Missionária da Amazônia (1992), Rainforest Action Net Work (1994), Programa Norueguês para Povos 
Indígenas (FAFO, em 1992-96), AFINCO e NORAD (1997-2000). 



  

atividades que vão se tornando necessárias nas áreas de saúde e educação, muitas delas 

envolvendo os/as filhos/as das associadas.  

 

As dificuldades não são poucas no processo organizativo das indígenas. As questões de 

moradia e criação dos filhos no contexto urbano, a carga de trabalho acumulada pelas 

atividades na associação (coordenação, confecção de artesanato, participação nos 

encontros) com o trabalho na casa das 'patroas' e da própria residência, o enfrentamento 

e co-participação nos conflitos políticos de suas regiões de origem, todo esse conjunto 

de fatores complexificam a organização etno-política das mulheres indígenas do alto rio 

Negro. Vindas, na maioria, do sistema educativo que lhes ensinou a língua portuguesa e 

colocou como destino a migração para servir como domésticas, num universo simbólico 

até então desconhecido, o desafio de se organizar as tornam precursoras de um 

'movimento de mulheres indígenas' que se consolida principalmente através da criação 

de suas organizações.  A AMARN representa não somente um lugar de trabalho e 

encontro de mulheres, mas a busca pelo reconhecimento étnico e de gênero, por parte de 

suas comunidades e da sociedade não indígena. O desafio não é pequeno, o que por si 

explica os obstáculos, mas também aquilo que se tem alcançado.  

  

 

Associação das Mulheres Indígenas Sateré Mawé - AMISM 

 

As mulheres Sateré-Mawé migram para a cidade de Manaus a partir da década de 1970-

80, inicialmente trabalhando como empregadas domésticas, mas também buscando 

alternativas à sobrevivência no espaço urbano, processo que irá refletir na própria 

constituição da AMISM, organização voltada ao trabalho com artesanato e auto-

sustentabilidade. Conforme Maria do Socorro Matos (2003), a coordenadora da AMISM, na 

companhia de sua mãe e irmãs, saiu da área indígena Ponta Alegre, município de 

Barreirinha/rio Andirá, para superar as dificuldades econômicas devido à morte do pai, mas 

também pela vontade de 'vestir roupa, ler e escrever', o que a fez aceitar o convite para 

trabalhar na casa de funcionários da FUNAI, na cidade de Manaus. Contudo, a vinda para a 

cidade comportou outras necessidades e expectativas, fazendo com que precisassem integrar 

suas rendas com a produção e venda de artesanato, e no final da década de 1980 

invadiram um terreno para construir suas casas. Ao lado disso, conforme a autora 

(Matos, M. S. 1996), as preocupações com a educação dos filhos e a manutenção do 



  

contato com os parentes residentes em Manaus, transformaram-se pouco a pouco em 

preocupações de reconhecimento e  reivindicação de direitos específicos.   

 

A participação da coordenadora nas atividades de outras organizações indígenas 

instituídas em Manaus, como a COIAB e a AMARN, forneceu o suporte decisivo para 

organizar as mulheres Sateré-Mawé na cidade. Desse modo, as indígenas dos rios 

Andirá e Marau49 residentes em Manaus, depois de diversos projetos fracassados por 

desentendimentos internos, como de corte e costura e lavagem de roupa, se organizam 

formalmente a partir de 1992. Em 1995 ocorre a I Assembléia Geral da AMISM na 

comunidade Ponta Alegre, com a presença de mais de 100 mulheres Sateré-Mawé e 

demais convidados.50 Na Assembléia aprovou-se o estatuto e elegeu-se a coordenação 

geral, a coordenação regional e o conselho fiscal. E o registro formal em cartório se deu 

no final do mesmo ano. Sem uma sede formalizada por muito tempo, a AMISM, então 

no bairro da Redenção, serviu como ponto de referência da vida comunitária das 

famílias Sateré-Mawé, um local onde aconteciam as reuniões e chegavam as 

correspondências e chamados para exposição de artesanato nas feiras.  

 

A atual sede da AMISM no bairro da Compensa foi conseguida no ano de 2000, assim 

como os equipamentos para a associação. A sede é uma casa de alvenaria com local 

para o escritório e reuniões, na parte de trás da casa há um refeitório que também é o 

lugar onde as mulheres fabricam o artesanato, e na parte superior há três apartamentos 

ocupados por membros da coordenação. Esse último serve também para hospedar as 

mulheres das comunidades quando vêm para a cidade e, ainda, funciona como uma 

espécie de abrigo em casos de violência contra as mulheres e outros desentendimentos 

entre casais. A organização busca, então, apoiá-la em seus direitos, na busca de pensão 

alimentícia ou outras reivindicações que se fizerem necessárias. 

 

Para a coordenadora, citada por Maria do Socorro P. Matos (2003), uma preocupação 

recorrente da AMISM foi a questão da violência contra a mulher, não só física como nos 

casos, aludindo ao próprio exemplo, em que as mulheres são 'deixadas pelo marido' e ficam 
                                                           
49 Com uma área de 788.528 hectares, na região do baixo Amazonas, a área indígena Sateré Mawé está 
cortada por dois afluentes principais, os rios Andirá e Marau, e faz parte de cinco municípios Barreirinha, 
Maués e Parintins no Estado do Amazonas, Aveiro e Itaituba, no Pará. A população Sateré na área 
indígena soma um total de 7.134 pessoas (censo de 2000), divididas em 70 comunidades. 
50 A Assembléia Geral aconteceu entre os dias 20-23 de agosto de 1995, conforme Ata da Fundação da 
AMISM, registrada em Cartório no dia 27 de dezembro de 1995.  



  

sem nenhum tipo de amparo no sustento dos filhos. A seguir, transponho a fala da 

coordenadora entrevistada pela autora em 1995, não só por conter essa idéia, mas por ser 

reveladora de sua visão do branco e da necessidade de conhecimento do mundo exterior ao 

indígena. Sob essa perspectiva, justifica os projetos comunitários desenvolvidos pela 

associação, inclusive os de 'conscientização' que possibilitam demonstrar as diferenças entre 

dois mundos distintos. Para ela a organização objetiva:    

 

"manter a informação, ver o mundo dos brancos e passar para o mundo dos índios, porque 
geralmente tem muitas mulheres indígenas que são violentadas, elas são estupradas e às vezes 
não dá o direito para elas, principalmente eu né, eu fui inclusive casada com branco, o branco 
foi embora e hoje em dia eu fico falando só, sustentando a casa, os filhos tudinho e ele não dá 
nenhuma porcentagem. Estou procurando levar essa mensagem, que as outras índias não 
podem cair no mesmo risco que eu caí. Principalmente o laço matrimonial, ela pode casar com 
um outro índio e não um outro branco, porque gera problema, geralmente nós não temos 
direito, índio não tem direito e então por isso mesmo que nós mantemos a informação dela, 
nesse nível né, que elas se case lá e que elas fique lá na base. As que tão recebendo educação se 
formando que trabalhe para ajudar esse índio para não caírem no mundo dos branco". 

 

 

Desde sua fundação, o artesanato, atualmente elaborado com modelos diversos dos 

tradicionais, e novos projetos foram guiando suas atividades para a subsistência das 

famílias tanto residentes em Manaus como nas áreas Sateré Mawé. É a venda de 

artesanato que sustenta grande parte das despesas da organização e possibilita que a 

coordenadora participe de encontros e reuniões diversos. Como principal atividade das 

mulheres e que recebe apoio das diversas agências financiadoras, o artesanato envolve a 

coleta de sementes na área, a compra de sementes pelas associadas, a confecção das 

peças e o incentivo ao reflorestamento de novas sementes (Oneti 2004: 62), assim como 

para a troca por produtos agrícolas ou roupas. Além do intercâmbio com as 

comunidades, atualmente ele é comercializado em outros países através do projeto 'Arte 

e Economia', a venda de artesanato para o 'comércio justo' na Holanda e Itália (Matos, 

M. S. 2003). 

 

Um dos principais objetivos da organização é a autosustentabilidade, assim seus 

projetos  visam a busca de alternativas econômicas e preservação do meio ambiente. 

Além do artesanato e reflorestamento de sementes, há o projeto seletivo do lixo,51 um 

sub-projeto do 'Projeto Guaraná' gestado pelo Conselho Geral da Tribo Sateré-Mawé 

                                                           
51 Sobre o 'Projeto Lixo' ver a dissertação de Maria do Socorro Pacó de Matos (2003), que o analisa pela 
perspectiva feminina. 



  

(CGTSM).52 Desse modo, a AMISM através de suas parcerias com organizações não 

governamentais e internacionais53 e outra organização Sateré-Mawé tem conseguido 

sustentar as despesas da organização e levar seus projetos de sustentabilidade adiante. 

Contudo, como a AMARN, nem sempre esses espaços são conquistados facilmente e 

sem divergências políticas, tanto internas (entre associadas e parentes da cidade e 

comunidades) como externamente (com a sociedade não indígena).  

 

O caso da constituição da AMISM é exemplar de um processo organizativo iniciado por 

uma liderança feminina numa etnia em que também apenas aos homens cabe o papel da 

chefia (os tui'as). No tempo transcorrido entre a primeira assembléia e uma reunião em 

2003, conforme Maria do Socorro P. Matos (2003), é sintomático o fato da 

coordenadora dizer ter alcançado seu objetivo: a legitimação étnica Sateré dos que 

residem no espaço urbano diante das próprias comunidades, pois considerados 'menos 

índios' pelos próprios parentes. A autora chama atenção para a logomarca da AMISM: 

uma mulher preparando a bebida tradicional feita com o guaraná, dentro da luva da 

tucandeira. A luva, feita com palha de arumã, é usada no ritual de iniciação masculina, 

no qual os jovens devem colocar sua mão para serem picados pelas formigas 

tucandeiras. O guaraná está ligado à cosmologia Sateré e o mito de fundação da sociedade 

Sateré-Mawé tem uma mulher como protagonista da história: Onhiamuaçabê, mãe do 

curumim morto pelos tios, cujo olho direito foi plantado pela mãe, fazendo brotar a primeira 

árvore de guaraná. O símbolo da AMISM (re)apropria-se de aspectos fundamentais da 

cultura para demonstrar a importância crucial das mulheres na tradição e cosmologia 

Sateré-Mawé. Arrisco a dizer que como as mulheres estão vetadas à ocupar o cargo de 

chefia e como não há um ritual de iniciação correlato ao dos homens destinados a elas, o 

fato de escolherem essa simbologia caracteriza não somente aspectos étnicos como 

coloca em foco novas concepções de gênero. 

 
Os homens podem não aprovar essa nova atitude. Ao mesmo tempo, chama atenção a 

marcante presença masculina, por exemplo, dos filhos da coordenadora em diversos 

                                                           
52 O CGTSM, criado em 1987, atuou na luta da demarcação da terra indígena Sateré, diante dos 
problemas decorrentes da abertura de uma estrada que interligaria Maués/AM a Itaituba/PA e da 
instalação de uma empresa francesa de exploração de petróleo em suas terras. Desde 1998 desenvolve o 
Projeto Guaraná que visa a comercialização do guaraná no 'mercado justo', dentre seus sub-projetos estão 
o da coleta seletiva de lixo (administrado pela AMISM), de criação de abelhas e manejo florestal (Oneti 
2004: 56-7). 
53 Ameríndia Cooperação, Embaixada da Dinamarca (DANIDA), Embaixada da Inglaterra (CAFORD), 
Cooperativa Terzo Mondo (CTM), European Fair Trade Association. (Oneti 2004: 61) 



  

encontros de mulheres em Manaus, inclusive um deles atuando como assessor da 

AMISM na época. Por outro lado, as referências de M. S. Matos (2003) sobre a 

existência de uma 'inversão de papéis' nas assembléias (os homens cuidam da 

alimentação e prestam assistência no que preciso for), e as estratégias utilizadas pela 

associação para a maior participação das mulheres nas atividades que ocorrem fora das 

áreas indígenas, denotam principalmente a não aprovação dos homens, mas também a 

atitude de cumplicidade das próprias mulheres, como atesta o seguinte depoimento do 

então assessor:  

 

"tem muito preconceito sobre isto, das mulheres se organizarem, de viajarem, 
passarem às vezes uma noite, duas noites, aqui na cidade. Às vezes, eles não deixam 
elas virem, quando vem o marido, as vezes vem o filho, estão sempre a gente orça 
uma reunião em algum lugar, orça da mulher e mais um acompanhante, para poder ela 
vir, foi uma forma que nós encontramos de reunir as mulheres (...). Nós apoiamos 
também, então tem vários homens que trabalham lá na associação, o problema é que 
nós puxamos mais para que as mulheres se apresentem, inclusive nós botamos artesãs, 
não botamos artesãos [no folder da organização]. Então, as mulheres tem 
credibilidade, elas que assinam recibo, elas que fazem, mas muitos homens não 
aceitam, já tiveram reunião que acharam que a mulher não ia sair de lá. Elas mesmo 
ainda botam que o marido que representa ela, tem muito disso ainda". 

 
 
 
Outro fator 'bom para pensar' as questões de gênero, é o fato da coordenadora da 

AMISM (e principal fundadora) ser a mesma ao longo de todo esse tempo. Desde 1995, 

há a realização de assembléias para troca de coordenação, de três em três anos, além das 

reuniões internas com as coordenadoras regionais, as quais trazem os relatórios das 

atividades transcorridas nas comunidades. Embora haja o processo eletivo para a troca 

de diretoria, desde a fundação da associação a coordenadora permaneceu no cargo. A IV 

Assembléia, realizada no ano de 2000, relata um pedido de afastamento por parte da 

mesma, contudo o pedido não foi aceito com o argumento "de que ela não poderia se 

afastar porque não teriam outra pessoa adequada para assumir seu cargo" [grifos meus], 

sendo novamente re-eleita por unanimidade.  

 

M. S. Matos (2003) explica que um dos motivos principais alegado pelas próprias 

mulheres para sua candidatura era o fato dela não estar casada, o que facilitava suas idas 

e vindas no trabalho de articulação. Contudo, com o passar do tempo, ela encontrou um 

companheiro e a autora explica o fato dele ter se tornado um de seus principais 

ajudantes nas viagens de vários dias de barco à área indígena. O que faz com que sua 



  

nova situação conjugal não implique em mudanças na sua forma de atuação. Na IV 

Assembléia a coordenadora expôs a 'falta de apoio financeiro' para o trabalho na 

organização 'que está afetando a vida particular': "o seu filho de 9 anos [neto] não está 

tendo a educação adequada e não tem ninguém para ficar com ele quando viaja" 

(Relatório: 2). As causas de seu pedido de afastamento estão ancoradas nas dificuldades 

em cumprir papéis diferenciados: um que é tradicionalmente ocupado pelas mulheres, o 

de mãe/avó; outro, que na cultura Sateré é dada apenas aos homens, o de liderança e 

contato com o mundo externo. Sua posição denota a ambigüidade no cumprimento de 

funções tradicionalmente associadas aos dois gêneros, fato que, ao mesmo tempo, 

aumenta sua carga de trabalho e permite relativa autonomia feminina (ela pode viajar 

sem pedir permissão). 

 

 

Departamento de Mulheres Indígenas da Federação das Organizações Indígenas 

do Rio Negro - DMIRN/FOIRN 

 

O Departamento de Mulheres da FOIRN nasceu em 2002, no seu I Encontro de 

Mulheres Indígenas.54 Nessa oportunidade, discutiu-se os problemas enfrentados pelas 

mulheres, como a viabilização de mercado para comercializarem seu artesanato e 

produtos diversos,  e a ausência de uma representante feminina para reivindicar, digitar 

documentos e se comunicar com os diretores da Federação. A escolha da coordenadora 

teve como fatores preponderantes o fato de ser uma indígena que já morasse em São 

Gabriel da Cachoeira, local da sede da FOIRN, falasse a língua portuguesa e tivesse 

experiência com a escrita. A eleita foi uma professora, sem vínculo conjugal ou filhos, e 

residente no centro urbano há bastante tempo, atributos que possibilitam desenvolver 

esse trabalho, como ela mesma explica: 'por isso que tenho mais liberdade para viajar, 

não me impede nada, apesar de que eu tive que enfrentar vários problemas'. 

 

                                                           
54 Realizado nos dias 26 e 27 de janeiro de 2002 com apoio da FOIRN e ISA. Dele participaram mulheres 
indígenas dos Distritos de Iaraueté, Pari Cachoeira, Içana, Barcelos e Santa Isabel. 



  

A existência de organizações femininas no alto, médio e baixo rio Negro55 é referida 

pela então coordenadora como 'o primeiro avanço que nós mulheres indígenas 

conseguimos'. A criação do Departamento de Mulheres na FOIRN com intuito de 

conjugar os projetos dessas várias associações foi o próximo passo, para que 'as 

mulheres fossem ouvidas dentro das organizações tradicionais, as tradicionais são as 

associações onde os homens são as lideranças, os presidentes'. Os objetivos do 

Departamento, desde então, passaram a ser o apoio às atividades de subsistência das 

mulheres, o combate à violência contra as mulheres, a informação ('conscientização') 

sobre a luta do movimento indígena e o resgate da cultura tradicional. Esse último 

aspecto vem se contrapor às mudanças sofridas depois do contato com os diversos 

agentes externos, principalmente os salesianos e seus intuitos na destruição de traços 

fundamentais da cultura indígena através do ensino religioso e da educação formal.  

 

Dentre os problemas enfrentados estão a falta de apoio dos homens de seus povos. Na 

Federação enfrentam as dificuldades em colocar nas pautas de discussão as 

reivindicações das mulheres. Nas comunidades a falta de apoio dos próprios maridos e 

lideranças à participação feminina nas atividades associativas resulta na necessidade de 

maior entendimento 'da luta conjunta das organizações locais'. Pela busca de maior 

entendimento com os homens, afirmam constantemente a defesa de seus direitos como 

mulheres, mas também aludem ao 'trabalho conjunto' com a diretoria da Federação, 

formada majoritariamente por homens. A parceria entre o Departamento de Mulheres e 

a FOIRN se dá através do projeto chamado Fundo Rotativo, recursos financeiros 

recebidos pelas associações ou grupos de mulheres para despesas com material de 

artesanato, implementos agrícolas e transporte de seus produtos até a cidade. A metade 

dessa quantia é, posteriormente, revertida para a FOIRN. Além disso contam com 

parcerias externas56. 

 

Entre as próprias mulheres, a inexperiência quanto ao funcionamento e importância das 

organizações é fator que complica o desenvolvimento organizativo. Assim quando há 
                                                           
55 Associação das Mulheres Indígenas de Taracuá do Uaupés e Tiquié (AMITRUT), Associação das 
Mulheres Indígenas do Distrito de Iauareté (AMIDI), Associação das Mulheres Indígenas do Baixo Içana 
(inicialmente AMAI, depois AMIBI), União das Mulheres Indígenas do Rio Ayarí (UMIRA). Além 
dessas, recentemente foram criadas a Associação das Artesãs do Médio Içana (AAMI), Associação das 
Mulheres do Balaio (AMIBAL) e Associação de Mulheres Indígenas de Pari-Cachoeira (AMIPC). Há 
ainda o trabalho conjunto com as associações de homens e mulheres: Associação dos Artesãos Indígenas 
(ASSAI) e Associação Arte Poranga Indígena do Rio Negro (AAPIRN).  
56 ISA, Horizont 3000, Projetos Demonstrativos dos Povos Indígenas (PDPI), Saúde Sem Limites (SSL). 



  

mudança de diretoria, a cada três anos, 'geralmente trocam todas as diretoras e tem que 

começar de novo e as novatas não sabem como administrar, como coordenar uma 

associação'. Outra problemática é a diferença lingüística existente no rio Negro que 

causa empecilhos à comunicação não somente entre elas, como com os demais agentes 

externos. No caso em que estes atuam no monitoramento de cursos de capacitação, 'o 

que dificulta mesmo são as linguagens que os professores usam para ensinar', nesses 

casos, 'o que nós pedimos na organização dos cursos é que os professores entendam 

pelo menos algumas palavras para tentar explicar na nossa língua o que estão querendo 

dizer'.  

 

As mulheres dividem seu tempo entre o trabalho despendido nas atividades da 

organização, nas quais 'as mulheres se reúnem para fazer seu artesanato, também 

fazemos oficinas de capacitação sobre a qualidade dos produtos', e os outros dias são 

reservados para o trabalho na roça, o preparo da farinha e do beiju, pois 'é assim que 

elas sustentam os filhos, porque a maioria delas sobrevive com a produção de artesanato 

e com a produção da roça'. O fortalecimento das organizações de mulheres já existentes 

é a meta do Departamento, e nos locais onde não há um processo associativo mais 

formalizado há o trabalho com os grupos de mulheres locais, principalmente através de 

projetos de auto-sustentabilidade. Junto com seus povos, lutam pelos 'direitos coletivos, 

como terra, saúde, educação, meio ambiente, conhecimento tradicional e também 

respeitar as diferenças de cada povo'. 

 

 

Departamento de Mulheres Indígenas da Coordenação das Organizações 

Indígenas da Amazônia Brasileira - DMIAB/COIAB 

 

O Departamento de Mulheres Indígenas da COIAB, representando os nove Estados da 

Amazônia Brasileira, foi oficializado no seu I Encontro57 em Manaus, de 26 à 29 de 

junho de 2002, reunindo mulheres de diferentes etnias.58 O objetivo foi "discutir a 

participação das mulheres indígenas no processo político do movimento indígena e a 

                                                           
57 O evento foi coordenado pela COIAB, AMARN e AMISM, e contou com financiamento da NORAD. 
58 70 lideranças, representando 20 organizações, dos seguintes povos indígenas: Apalai, Apurinã, 
Arapasso, Bakairí, Baniwa, Baré, Dessana, Gavião, Guajajara, Guarani, Karajá, Macuxi, Mayoruna, 
Mura, Pira-tapuia, Poyanawa, Sateré-Mawé, Tariano, Terena, Ticuna, Tirió-Kaxuyana, Tukano, Xavante, 
Xerente, Xokleng, Waiana, Waiãpi, Wanano, Wapichana. 



  

consolidação do Departamento de Mulheres na COIAB" (Relatório 2002: 3). 

Especificamente, identificar as dificuldades e desafios das mulheres indígenas em seus 

cotidianos e no movimento indígena; promover a articulação e o fortalecimento das 

ações e lutas das mulheres nas organizações locais ou específicas; definir os objetivos, 

estrutura e funcionamento da coordenação do Departamento (idem: 8).  

 

Embora minhas reflexões sobre o I Encontro baseiam-se apenas no seu Documento 

Final, pude participar do II Encontro em 2003 e da I Assembléia do DMIAB/COIAB 

em 2005, desse modo tenta-se aqui comparar aspectos dos eventos no sentido de 

analisar o 'movimento das mulheres indígenas'. Em linhas gerais, a estrutura dos eventos 

promovidos pelo DMIAB/COIAB tem um mesmo modelo, diferenciando-se os 

encontros das assembléias por essa última envolver um processo eletivo. Depois das 

apresentações, as mulheres dividem-se em grupos por regiões ou Estados para 

exposição das atividades realizadas e reflexão de suas dificuldades, sugerindo propostas 

nas áreas de desenvolvimento sustentável, terra, saúde, educação e cultura. O I Encontro 

além de sintetizar essa atuação das mulheres nos aspectos referidos, apresenta as 

representantes do Departamento e dos diferentes Estados da Amazônia Brasileira. Nesse 

momento, ainda não se elege um Conselho Fiscal e nem há a feitura de um regimento 

interno, o que vai ocorrer somente na I Assembléia. O I Encontro foi o momento do 

conhecimento das diferentes organizações de mulheres e elaboração conjunta do 

funcionamento do Departamento, como refletiu a primeira coordenadora na I 

Assembléia:  

 

"naquele momento não sabíamos o que queríamos, quem éramos nós, então foi a partir 
daí que nós tentamos discutir, somos mulheres indígenas de vários Estados que 
formam a Amazônia Brasileira, em cima dos desafios, em cima dos problemas que nós 
vínhamos sofrendo, seja dentro de casa, seja fora de casa, seja a falta do olhar do 
governo brasileiro, do governo do Estado, do governo municipal, do governo federal. 
A gente via esta necessidade, há muita deficiência. Então foi isto que fez nós mulheres 
indígenas nos unirmos e ter um objetivo único, que está escrito aí [na faixa com o 
nome do encontro], para nos unir e fortalecer, em busca de uma política digna e no 
reconhecimento de nossos valores". 

  

 

Apesar da coordenadora do Departamento se referir a um maior conhecimento dos 

problemas das mulheres e amadurecimento do processo organizativo, na mesma reunião 

outra representante do Departamento chamou atenção para a falta de continuidade do 



  

trabalho, tal como proposto no I Encontro. Não são poucos os obstáculos que as 

mulheres enfrentam para se articularem e se organizarem, e isso se deve às dificuldades 

de diálogo com as agências externas, da existência de diferenças internas e étnico-

culturais, mas também pela inexperiência organizativa em certos locais. Em todos os 

eventos nota-se a presença de muitas 'novatas' o que, por um lado, facilita a participação 

do maior número de representantes nessas reuniões, por outro, acaba dando a impressão 

de lentidão do próprio processo organizativo, como explicita uma liderança:  

 

"sempre fico observando que as parentes ficam se perguntando sempre como começar, 
quem começar e não prosseguir, ir adiante o trabalho que já foi começado (...) para a 
gente começar a refletir mesmo e ter elementos para refletir, não é momento de 
detalhes, mas é momento de colocar no papel este I Encontro de Mulheres da 
Amazônia Brasileira". 

 

 

A impossibilidade de atingir os objetivos almejados no I Encontro são explicados por 

tratar-se de uma ampla região com apenas duas mulheres para realizar as viagens, 

registrar os problemas e atuar na cidade na solução de tais questões. Por causa da 

intermediação política com as organizações de mulheres indígenas, a responsabilidade 

com as bases e a troca de experiências com as indígenas de outros Estados têm sido as 

demandas priorizadas pelo Departamento, conforme explica uma das coordenadoras. A 

promoção desta articulação, no entanto, esbarra com o problema das distâncias 

geográficas, pois há lugares em que 'só se vai de barco, viajando de uma semana a 

quinze dias', mas também pela 'pouca ou nenhuma organização em certas regiões'.  

 

Na Assembléia discutiu-se o papel das três mulheres que comporiam o Conselho Fiscal 

e ampliou-se o número de representantes na coordenação do Departamento (de duas 

para três), justamente pela grandiosidade do trabalho. Como há dificuldades concretas 

para se reunirem que envolvem grandes custos - comunicação antes do encontro, 

deslocamento até o local, despesas com hospedagem e alimentação - foi questionado o 

fato dos encontros acontecerem anualmente (além das assembléias internas) e no 

mesmo local (Manaus). Foram sugeridos encontros em forma de assembléias a cada três 

anos nas quais se definiriam as prioridades a serem encaminhadas, e que pudessem ser 

itinerantes, ou seja, realizados nos diferentes Estados da Amazônia Brasileira. 

 



  

O regimento interno foi uma das prioridades estabelecidas na Assembléia, por ainda não 

ter sido feito antes e nem durante o evento. Esbarrando, ainda, com o problema de sua 

aprovação somente no próximo evento. Uma indígena esclarece a importância do 

regimento como um 'norte para um movimento grande como este': "é um acordo de 

convivência de todos [sic] nós, de vários Estados da Amazônia Brasileira". O debate 

sobre a autonomia do Departamento em relação à COAIB também foi questionado, pela 

razão dos recursos financeiros não estarem sendo movimentados em conta bancárias 

específicas do Departamento como definido no documento do I Encontro.  

 

No tocante à participação política feminina, a diretoria do Departamento enfatiza a 

necessidade de maior articulação entre as indígenas residentes no espaço urbano, como 

a parceria entre DMIAB/COIAB, AMARN e AMISM. A prioridade a determinados 

Estados da Amazônia na realização das viagens depende das condições técnico-

financeiras do Departamento e disponibilidade das coordenadoras. As dificuldades de 

intercâmbio são condizentes aos obstáculos de acesso às comunidades e troca de 

informações entre as diversas organizações e o Departamento. Em decorrência das 

viagens da primeira coordenação, observou-se que "a maior parte das mulheres não se 

preocupam com questões sociais de modo geral, se organizam para fazer artesanato", 

complementando que "60% das coordenadoras não tem uma capacidade de gestão de 

organização". A busca por alternativas econômicas demonstra como a ênfase nas 

necessidades básicas ainda precisa ser suprimida em muitos locais, ao mesmo tempo em 

que justifica as reivindicações por 'conscientização' e a prioridade à capacitação das 

mulheres indígenas. 

  

Na I Assembléia elaborou-se um 'perfil das candidatas' a ocuparem os cargos na 

diretoria. Conforme os pressupostos traçados no I Encontro, elas devem ser lideranças 

ativas ('que têm a força de lutar com as outras mulheres'), serem 'lideranças de 

comunicação', articuladoras e com conhecimento do movimento indígena ('o 

conhecimento das causas indígenas de todos os Estados'). Foram incluídos, ainda, o fato 

das candidatas terem humildade e consultarem sempre as bases ('compromisso com o 

seu povo'), não acumularem outros cargos e funções, não usarem bebida alcóolica, que a 

indicação seja por Estado, e que se escolha uma Diretoria Executiva, além das duas 

coordenadoras. Em relação ao último ponto, argumenta uma liderança: 

 



  

"porque nós de base, acredito que cada uma de nós mulheres, a gente tem muitas 
dificuldades da política do Departamento, porque era para o Departamento não ficar 
só aqui [em Manaus]. Se nós elegemos a coordenação do Departamento é para este 
Departamento dirigir as organizações de base, porque nós aqui neste momento, hoje a 
gente analisa, nós vemos que elas são duas, se nós elegermos duas mulheres, nós 
vamos continuar nesta situação, nós temos que eleger aqui uma Coordenação 
Executiva para poder dar conta do recado."  

 
 

O aumento do número de mulheres na diretoria do Departamento é sugerido para que as 

organizações recebam o apoio que necessitam na suas vindas à cidade de Manaus, local 

da sede do Departamento, além de ser condizente com as dificuldades de se dar conta de 

inúmeras demandas e realizar a articulação entre as organizações dos diferentes Estados 

da Amazônia Brasileira, a principal tarefa assumida pelo Departamento. A diferença 

entre o trabalho das coordenadoras locais e do Departamento, com um número muito 

maior de etnias e organizações, é explicitada na seguinte fala: "trabalhar na comunidade 

é uma questão, trabalhar com os outros Estados é outra, para você fazer esta articulação 

realmente tem que ter disponibilidade". O fato das coordenadoras 'não serem iniciantes' 

mas 'ter andado bastante', como apontado por uma indígena do alto rio Negro, diz 

respeito à necessidade da articulação em lugares distantes e povos diversos, para ela 'a 

gente está preparando a nível estadual, a nível local já é difícil, imagina a nível 

estadual!'. 

 

A eleição da 'diretoria executiva', portanto, responde a necessidade de que 'fique alguém 

[no Departamento] quando chega as pessoas', por causa da ausência das coordenadoras 

pelas constantes visitas às regiões, participação em encontros, etc. Fato que, ao mesmo 

tempo, viabiliza as próprias viagens às comunidades para 'ir nas bases, ouvir as 

mulheres, saber o que realmente elas querem que ajude'. O compromisso com o seu 

povo ou com todos os povos é, desse modo, ponto primordial na execução dessa tarefa. 

A escolha da 'diretoria executiva', como denominada pelas mulheres, é reivindicada para 

a efetiva articulação entre as mulheres, em busca do conhecimento das demandas locais. 

A grandiosidade do trabalho interestadual justifica essa decisão das mulheres. Na defesa 

de quem está a frente de uma tarefa tão grande e que 'tem uma obrigação 

importantíssima não só com o Estado do Amazonas, e sim representa a Amazônia 

Legal', a indígena do Acre sugere a comunhão de esforços das coordenadoras locais, 

regionais e estaduais junto com as do Departamento, pois trata-se de um trabalho difícil 

e que recebe muitas críticas: 



  

   

"a gente às vezes fica até chateado de querer cobrar muito do Departamento de 
Mulheres, enquanto a gente vê as deficiências, é pior do que a da gente, porque 
pelos menos nós [no Acre] temos quatro pessoas, enquanto aqui são só duas 
pessoas, e fica difícil mesmo, a gente sabe que não é fácil, e a cobrança vem dos 
outros parentes que não querem nem saber. (...) a gente espera também que a 
gente possa estar se comunicando mais vezes, que a gente também, nós 
coordenadoras da região, dos Estados, que a gente possa estar convidando para 
os nossos trabalhos para que elas possam estar presenciando e ajudando 
mesmo." 

 
 

A eleição de três mulheres para a coordenação do Departamento foi acompanhada da 

discussão do papel das conselheiras, encarregadas dessa divisão das tarefas a cargo do 

Departamento, principalmente na articulação entre as mulheres. Embora o Conselho 

tenha sido formulado para funcionar desde o I Encontro, até o momento da Assembléia, 

transcorrido três anos, não tinha havido uma reunião entre elas para planejar a 

coordenação desse trabalho.  

 

Um ponto bastante debatido entre as mulheres na elaboração do perfil das candidatas foi 

o uso de bebidas alcoólicas, que revela aspectos do ideal de representatividade feminina 

e as implicações dessa posição na vida comunitária. Ainda que a discussão do 'perfil de 

lideranças' seja discutido adiante (cf. Capítulo VI), vale a pena evidenciar o 'modelo 

moral' de conduta das representantes está baseado no fato de serem mulheres e seus 

supostos deslizes poderem resultar na perda de credibilidade, conquistada a passos 

lentos, diante dos homens. O papel por elas desempenhado, definido como 'espelho' e 

'exemplo' em suas comunidades, é de responsabilidade coletiva. A líder deve 'pensar 

que é responsável não só por ela, mas por todos'. Ainda que tenha tido posições 

amparadas no uso da bebida tradicional de seus povos e o direito à 'diversão' por uma 

jovem, ela mesma concordava que "a gente tem que dar bom exemplo (...) primeiro o 

direito e as obrigações, depois as diversões". Estes exemplos se contrapõem ao modelo 

que relaciona às mulheres ao espaço doméstico-familiar (mais individualizado) e os 

homens ao mundo exterior ao da casa e responsável pelas relações exteriores 

(coletivas).  

 

As divergências internas na Assembléia entre parentas do interior e da cidade, entre 

Amazônia e demais Estados, se deram principalmente em dois momentos. Como os 



  

encontros do DMIAB/COIAB reúnem um número significativo de mulheres do 

Amazonas que já se encontram no local do encontro ou em áreas próximas, isso não 

justifica para as lideranças de outros Estados o fato de terem um número maior de 

candidatas (num total de dez, duas são do Amazonas). Essa questão levantou discursos 

pela 'não discriminação entre gente da cidade e do interior do Estado do Amazonas'. 

Outro momento foi o questionamento de certas mulheres acerca da divisão de grupos de 

trabalho por Estados - um composto pelo Amazonas; outro pelos Estados do Acre, 

Amapá, Mato Grosso e Tocantins; e o terceiro, pelos Estados do Maranhão, Pará, 

Rondônia e Roraima. Neste aspecto, reclamavam o motivo de tal distinção: "porque 

distinguindo assim? Tem que ser misto!". 

 
Um momento animado da Assembléia foi a discussão da representação nacional das 

mulheres indígenas em nome do Conselho Nacional das Mulheres Indígenas 

(CONAMI). Essa reflexão tem se dado nos últimos encontros, com o maior embate na I 

Conferência Nacional de Mulheres Indígenas, em que estavam reunidas as mulheres 

'fundadoras' do CONAMI e indígenas de todo o país. A confusão acerca do não 

conhecimento do trabalho do Conselho, seus objetivos, apoios recebidos e projetos 

desenvolvidos, deixaram as mulheres do Norte 'furiosas', em suas próprias palavras, 

fazendo com que propusessem a elaboração de um documento e posterior reunião para 

discutir a questão, ambas as ações oficializadas na I Assembléia do DMIAB/COAIB. 

Em decorrência disto, o Departamento ficou encarregado de realizar o próximo encontro 

nacional de mulheres indígenas. 

 

A falta de entendimento entre CONAMI e o Departamento, se dá, da parte da então 

presidente do primeiro, pelas dificuldades de comunicação com as outras mulheres, por 

parte do segundo, uma de suas coordenadoras explica que foi "só a partir de 2002, 

participando do encontro no início da criação do Departamento, que nós tivemos 

conhecimento". A maior parte das mulheres indígenas igualmente explicam conhecer o 

CONAMI recentemente, 'conhecem o nome, mas não o trabalho dele', argumentam. O 

que se reivindica é que "o Conselho seja representado legitimamente, para que nós 

possamos estar participando de todas as discussões". As críticas têm sido feitas em 

relação à criação do órgão de representação nacional, "sem o conhecimento da maioria, 

então isto que a gente não aceitou" e à sua presidência sob responsabilidade da mesma 



  

indígena até então, embora haja outras mulheres que dizem ser as 'fundadoras' do 

CONAMI. 

 

A discussão sobre a criação de uma 'rede de articulação nacional das mulheres 

indígenas' foi tema de debate no Encontro Nacional de Mulheres Indígenas, realizado 

em 2006 em Brasília, a cargo do DMIAB/COAIB. Nesse evento se aprovou uma 

'comissão organizativa' de mulheres indígenas de todas as regiões do país, e um 

'conselho consultivo e deliberativo', com duas representantes por Estado. As atribuições 

da rede são as articulações entre as instituições que trabalham com povos indígenas, 

promoção de intercâmbio e troca de experiência entre as mulheres, captação de recursos 

para o fortalecimento institucional das organizações e geração de renda às mulheres, 

formação e capacitação, e garantia da independência política e autonomia do 

movimento de mulheres indígenas. 

 

A 1ª Assembléia do DMIAB/COIAB, por reunir mulheres de diferentes etnias e níveis 

diversos de participação no movimento indígena e no processo organizativo, também foi 

o momento de refletir "que caminho nós queremos para o nosso movimento de 

mulheres, o que nós não queremos e não podemos". A reflexão em torno do trabalho 

realizado pelo Departamento e do percurso das organizações de mulheres indígenas da 

Amazônia Brasileira, conforme depoimento de uma Macuxi, deve se referir também ao 

movimento indígena geral (o 'nosso movimento'): "não queremos dizer que somos 

melhores do que os homens, nós queremos realmente esta parceria e a igualdade (...) nós 

temos que discutir a questão do nosso movimento, a nossa participação ativa de decisão 

e determinação".  

 

A análise da trajetória do Departamento de Mulheres Indígenas da COIAB permite 

verificar a continuação dos pressupostos do I Encontro na I Assembléia, como no 

tocante ao perfil escolhido às candidatas aos cargos na coordenação, bem como de 

outras representantes (conselheiras). Além disso, houve a continuação, mesmo que com 

seus percalços, do início de um trabalho concreto referente às atividades de viagens nas 

localidades da Amazônia Brasileira, nas quais há movimentos e/ou organizações de 

mulheres indígenas. A realização do II Encontro e da I Assembléia também está 

conformada com os objetivos do primeiro evento, o de troca de experiências diversas 

entre as organizações de mulheres indígenas. A assembléia, por sua vez, foi o momento 



  

da primeira avaliação das mulheres do percurso traçado, com considerações acerca de 

possíveis transformações, como no remanejamento de recursos não mais priorizados à 

realização de encontros. Em cada momento específico, as mulheres reunidas discutem e 

avaliam os rumos e compromissos tomados, de acordo com o papel do Departamento de 

agência articuladora do movimento de mulheres indígenas da Amazônia Brasileira.  

 

Os avanços, ou não, do movimento de mulheres foram motivos de reflexão em 

momentos distintos. No I Encontro se delineou as metas e objetivos do 

DMIAB/COIAB. No II Encontro houve a apresentação das organizações de mulheres 

dos vários Estados e a participação de convidados diversos, inclusive com palestras 

informativas acerca de temas diversos - saúde, direitos, sustentabilidade e organização. 

E a assembléia realmente coloca à prova o difícil trabalho das mulheres de articulação, 

o que resulta na ampliação do número de coordenadoras do Departamento no intuito de 

facilitar esse trabalho. A eleição propriamente dita dessas mulheres, por sua vez, 

demonstra os embates políticos entre mulheres de distintos povos e níveis de 

participação organizativos diversos. O que se reflete na dificuldade de representação 

nacional, questão fortemente debatida nos últimos eventos de mulheres. 
 



  

CAPÍTULO III  

 

REPRESENTAÇÃO POLÍTICA E VISIBILIDADE 

 

 

 

No final dos anos 1980 inicia-se a realização dos primeiros encontros de mulheres 

indígenas no país, e a próxima década assiste a criação da maior parte das organizações 

de mulheres indígenas na Amazônia Brasileira. E em fins da década de 1990 as 

mulheres indígenas começam a participar de fóruns e conferências nacionais e 

internacionais e nos últimos anos esta experiência tem se dado de maneira mais 

freqüente. Como o movimento indígena em geral, o apoio para a realização de seus 

encontros veio de diversas instâncias indigenistas, órgãos governamentais e não 

governamentais. Estes espaços permitem o encontro de mulheres de diferentes etnias 

para discussão de problemas comuns, muito dos quais advindos da relação, mais ou 

menos intensa, com a sociedade envolvente. Além disso, possibilitam um diálogo mais 

efetivo com as diversas agências com as quais mantém 'parcerias' ou 'alianças'.  

 

A partir dos anos 2000, momento em que se consolidam os departamentos de mulheres 

indígenas (da COIAB, FOIRN, entre outros), dá-se início ao processo de maior 

visibilidade das mulheres na cena pública, através de sua participação em variados 

eventos. Houve os Encontros das Mulheres Indígenas da Amazônia Brasileira, bem 

como a I Assembléia do DMIAB/COIAB, importantes no sentido de que reúnem 

mulheres com experiências diversas e permite uma maior articulação entre elas. 

Mulheres de várias etnias do país também realizaram a I Conferência Nacional de 

Mulheres Indígenas em Brasília, no ano de 2004. Dias depois, participam da I 

Conferência Nacional de Políticas Públicas para as Mulheres, demonstrando o diálogo 

com o movimento de mulheres não indígenas.   

 

Se na década de 1980 suas experiências organizativas ainda eram bastante tímidas e 

com pouca visibilidade, a partir da criação das organizações nos anos 1990 começam a 

ter maior expressividade política. Foi através das primeiras manifestações locais e 

regionais de associativismo na Amazônia Brasileira que as mulheres apóiam novas 



  

iniciativas de organização, como no caso da consolidação do DMIAB/COIAB. Na VII 

Assembléia Geral da COIAB, realizada em 2001 na cidade de Santarém, se determina a 

criação do Departamento para, na articulação com as associadas da AMARN e AMISM, 

surgir como uma instância representativa das mulheres dos nove Estados da Amazônia 

Brasileira. Esse novo espaço de discussão possibilita encontros mais assíduos entre as 

mulheres indígenas para resolução das dificuldades enfrentadas nos âmbitos 

comunitários ou outros com os quais se defrontam no contato interétnico.  

 

Além dos encontros específicos de mulheres indígenas, há aqueles que reúnem uma 

grande gama de diversidade de povos indígenas e também representantes não indígenas, 

que proporcionam um espaço no qual compartilham experiências e avaliam o processo 

organizativo. Grande parte dos dados apresentados nessa tese diz respeito à pesquisa 

etnográfica realizada pela participação em determinados eventos, momentos de 

discussões cruciais para a análise da participação política das mulheres indígenas da 

Amazônia Brasileira. Nesse objetivo não pretendi traçar uma 'descrição densa' de tais 

momentos, mas avaliar as vicissitudes encontradas pelas mulheres indígenas para se 

organizarem.  

 

Pude compartilhar com as indígenas não somente o espaço das organizações 

propriamente ditas, mas eventos públicos onde houve passeatas, momentos de 

discussões políticas e confraternização. Os locais dessas reuniões foram as comunidades 

indígenas localizadas no Estado de Roraima e nas sedes das organizações indígenas em 

Boa Vista/RR (OMIR e CIR), Manaus/AM e Brasília/DF. Foi relevante no sentido de 

abarcar uma variedade de experiências - encontros intercomunitário, regional, estadual e 

nacional - que resultam numa variedade de discursos proferidos e performances 

colocadas em prática dependendo a quem se dirigiam - se só às mulheres de suas etnias 

ou de outros povos, ou agentes externos pertencentes à sociedade não indígena. Ao lado 

dessas estratégias políticas e de representação, a participação nos eventos era o 

momento de comparar processos similares da consolidação de organizações de 

mulheres, bem como os pontos divergentes desse processo. Os momentos de embate 

não foram poucos, entre elas mesmas, diante dos homens de seus povos e de 

representantes não indígenas. 

 



  

Como um movimento organizativo constituído quase 20 anos após os primeiros 

encontros de lideranças masculinas na década de 1970, as reuniões das mulheres são 

ainda o momento de trocar experiências e obter maior conhecimento da realidade de 

outras culturas e processos organizativos. Como nas 'primeiras assembléias indígenas', 

organizadas a partir de 1974 em vários locais do país, as reuniões atuais das mulheres 

constituem um momento de experiência coletiva e de uma situação comum definida 

pelo contato interétnico, embora com especificidades locais. Esses eventos colocam em 

cena aspectos da organização indígena política, reunindo etnias e tradições diversas que 

conjuntamente discutem seus problemas comuns diante da sociedade não indígena, 

propondo para eles uma resolução. Há um sentimento de 'indianidade' que reforça as 

distinções étnicas: são parentes/as como identificação diante de não indígenas, ao 

mesmo tempo pertencem a povos com tradições específicas e diferenciadas. A 

afirmação da identidade étnica se dá pelo recurso a símbolos diacríticos - utilização de 

cocares, colares, pinturas faciais e corporais, e uso da língua, danças e cantos 

tradicionais - que denotam especificidades entre mulheres de diversos povos indígenas e 

diante do mundo não indígena.  

 

As 'primeiras assembléias indígenas' também propiciaram o surgimento de uma nova 

categoria de lideranças, interlocutores dos interesses dos povos indígenas diante da 

sociedade nacional. Entre as mulheres, há as que recorrem à simbologia e cosmologia 

indígenas em suas falas e também as líderes que proferem discursos políticos 

elaborados. O tipo de participação das mulheres é bastante variável, podendo haver 

grande rotatividade de representantes indígenas. Há as 'novatas', mulheres que 

participam dessa experiência pela primeira vez, e as 'experientes', mulheres que militam 

no movimento indígena há mais tempo. As idades das participantes são distintas, assim 

como as etnias e os cargos que ocupam em suas comunidades, coordenações ou 

atividades profissionalizantes - em órgãos do governo ou não governamentais, nas áreas 

de saúde, educação, entre outras.  

  

Os encontros de mulheres indígenas podem ser subdivididos, para fins de análise, em 

encontros internos (reuniões diversas e eleição de diretoria), encontros com lideranças 

indígenas masculinas (fóruns indígenas), encontros com convidados/as brancos/as (para 

discussão de temas específicos) e encontros com mulheres brancas (do movimento de 

mulheres/feminista). Embora possa se dizer que as primeiras assembléias e mesmo as 



  

atuais são possibilitadas pelo apoio de agentes externos, os discursos, a escolha de 

lideranças e a própria dinâmica dos eventos respondem aos anseios e modos de vida dos 

povos indígenas. 

 

A estrutura das reuniões é feita, de modo geral, da seguinte forma: primeiro, há a 

apresentação dos/as convidados/as e participantes indígenas, a discussão da pauta e da 

programação, e apresentação das atividades das organizações de mulheres. Em seguida, 

ocorre a discussão de determinados temas (geralmente apresentados por não indígenas), 

que podem ser discutidos em grupos de trabalho nos quais se propõem resoluções para 

problemas diversos. Posteriormente, elabora-se o planejamento das próximas atividades 

e documentos contendo denúncias e reivindicações a serem encaminhados às 

autoridades competentes. Por fim, a avaliação feita pelos participantes que deixa 

transparecer a preocupação em dar continuidade ao trabalho, 'levar para as bases' a nova 

experiência adquirida.  

 

A apresentação dos obstáculos enfrentados nas organizações e comunidades advém de 

diversas áreas (saúde, educação, participação política, terras e produção, violência, entre 

outros) e nos últimos eventos também se tem debatido a questão da representação 

nacional das mulheres indígenas. As propostas para seus problemas e o planejamento 

das próximas atividades se dão a partir dessas necessidades e objetivos. As 

problemáticas discutidas nos encontros são variadas - direitos, política indígena e 

indigenista, organização, violência, políticas públicas, gênero, saúde reprodutiva, 

indígenas na cidade, para citar algumas delas. Nas oficinas de capacitação e nos cursos 

referentes a essas temáticas, há o aprendizado de um novo léxico, conceitos até então 

exteriores ao mundo indígena, mas que a partir dos projetos das organizações com 

ONGs nacionais ou da cooperação internacional passam a ser buscados pelas próprias 

indígenas. 

 

Cabe às diretorias das organizações tomarem a iniciativa na preparação e coordenação 

dos encontros. A pauta é apresentada e discutida no início de cada reunião, muitas vezes 

sofrendo modificações. No caso das assembléias, principalmente eletivas, se observa 

disputas políticas entre mulheres de diferentes etnias e há uma interferência bastante 

grande nas propostas e na realização das atividades do evento. Nos cursos e oficinas em 

que o motivo principal não é a eleição de coordenação de determinada organização e/ou 



  

departamento, e há um número relevante de convidados/as não indígenas, como no caso 

de uma oficina para discussão de um tema específico, não ocorre disputas significativas 

nem alterações na programação. Por outro lado, os/as convidados/as externos são alvo 

de variados e intensos questionamentos por parte das mulheres. Esses/as, quando podem 

participar das assembléias de discussão de assuntos internos, geralmente (mas nem 

sempre) podem opinar, porém ficam excluídos/as do momento de votação, caso haja 

algum.  

 

Nos fóruns de discussão interna das organizações, quando acontece a escolha da nova 

diretoria, pode ocorrer o estabelecimento de critérios às candidaturas das mulheres que 

representarão seus interesses desde o âmbito comunitário até os contextos nacionais ou 

internacionais. Além do debate sobre o perfil das mulheres líderes, pode-se discutir os 

papéis de representantes diversas - conselheiras, diretoria executiva, comissões 

provisórias para determinado objetivo em questão, entre outras. Nas reuniões internas 

há um resgate das atividades por elas encaminhadas durante o período que antecede o 

evento, o que implica em demonstrar os obstáculos que enfrentaram na realização das 

mesmas e como vão planejar as próximas atividades a curto ou médio prazo.  

 

Determinados eventos reúnem um número significativo de mulheres de diferentes 

etnias, nos quais são chamados representantes de diversos órgãos indígenas e 

indigenistas, governamentais ou não. Diante de não indígenas, buscam estabelecer um 

diálogo mais efetivo na busca de seus direitos, procurando resolver possíveis indagações 

e realizando cobranças sobre o papel destes agentes nas suas áreas de atuação. Essas 

pessoas também podem ser convidadas a exporem determinados temas de interesses das 

mulheres como saúde reprodutiva, aspectos jurídicos dos direitos, meio-ambiente e 

desenvolvimento sustentável, entre outros.  

 

A constituição do evento em si comporta sérias dificuldades e um dos motivos se refere 

à distância em que vivem as mulheres em relação aos centros de reunião, podendo 

implicar em deslocamentos fluviais de vários dias. A falta de recursos financeiros para o 

transporte que interliga uma comunidade a outra, no caso de reuniões regionais, ou de 

um Estado a outro, no caso de eventos nacionais, portanto, comporta barreiras 

significativas que dificultam ou mesmo impedem a presença das mulheres nos 

encontros. A falta de comunicação entre elas, por diversos motivos, também é um 



  

obstáculo ao bom andamento de suas atividades e das possibilidades de se reunirem 

mais freqüentemente. Além desses fatores de ordem mais técnica, como transporte e 

meios de comunicação, há o interesse das próprias mulheres, o não entendimento e 

conhecimento dos processos organizativos, assim como os empecilhos que enfrentam 

diante das lideranças masculinas em apoiar o agrupamento das mesmas e o diálogo 

complexo com as entidades de apoio. Essas dificuldades, no entanto, não impedem as 

indígenas de ir levando adiante seu empreendimento. O momento dos encontros permite 

uma reflexão sobre suas práticas e tem conotações marcadamente políticas entre as 

próprias mulheres, de uma ou várias etnias do país, com os homens de seus povos e 

representantes dos órgãos com os quais tem relação de parceria. Tornando-se, deste 

modo, locus etnográfico importante na análise do movimento de mulheres indígenas em 

busca de seus direitos. 

 

 

3.1 Sustentabilidade, Profissionalização, Saúde, Violência e Direitos  

 

O I Encontro de Mulheres Indígenas da Amazônia Brasileira, realizado em junho de 

2002, em Manaus/AM, é significativo por representar o momento em que representantes 

de mais de 20 povos da Amazônia Brasileira se reuniram para avaliar o funcionamento, 

a estrutura, os objetivos e atividades prioritárias do Departamento. Nele se discutiu a 

participação das mulheres no movimento indígena, o fortalecimento de suas 

organizações e do movimento articulado através da COIAB. Os debates ocorridos no 

evento dizem respeito às ações das mulheres nas comunidades e em suas organizações 

na Amazônia Brasileira, e foi o momento de se reunirem para avaliar os problemas 

sofridos em suas comunidades, nos centros urbanos e no movimento indígena. 

 

O documento final da reunião contém um mapeamento da atuação das mulheres no 

movimento indígena, destacando os principais problemas enfrentados e os desafios 

desta participação em defesa de direitos específicos e dos direitos gerais de seus povos, 

'na união com os companheiros homens'. Para tal, elaboraram propostas nas áreas da 

saúde, educação e cultura, terra e alternativas de produção, e participação no movimento 

indígena. Para exemplificarem a recente inserção das mulheres no movimento indígena, 

'dirigido até hoje majoritariamente por nossos parentes homens', listam um conjunto de 

ações praticadas pelas mulheres nas diversas áreas.  



  

 

Essas ações dizem respeito aos problemas que enfrentam no dia a dia de suas 

comunidades, como o alcoolismo, a gravidez precoce, a violência contra a mulher 

indígena (sexual, física, psicológica, às vezes por parte de seus parceiros) e a construção 

de quartéis dentro das comunidades, 'que constituem uma agressão a nossa cultura e 

uma ameaça às mulheres indígenas'. Para se organizarem, enfrentam a falta de recursos 

para as atividades de conscientização, articulação e mobilização das mulheres indígenas. 

Não há conhecimento sobre os direitos da mulher, há pouca experiência organizativa e 

desvalorização dos seus esforços e trabalhos na base do movimento indígena. Além 

disso, a distância entre as comunidades e a falta de transporte para se deslocarem, são 

situações que dificultam a articulação das mulheres indígenas.  

 

Há alimentação escassa em algumas comunidades que provoca a desnutrição 

principalmente infantil, há dificuldades de obtenção de matéria-prima para a fabricação 

dos artesanatos bem como escoamento de seus produtos, falta infra-estrutura e apoio 

governamental para o desenvolvimento das atividades produtivas, falta capacitação e 

orientação na busca de financiamento às suas atividades. Os serviços de saúde são 

inexistentes ou precários (falta de remédio e assistência adequada) nos distritos, postos 

de saúde e hospitais. Falta atendimento diferenciado na área da saúde, informação sobre 

as doenças sexualmente transmissíveis (DSTs) e acompanhamento médico da mãe e 

criança. As mulheres indígenas sentem vergonha de serem atendidas por profissionais 

não indígenas, geralmente homens. Poucas mulheres atuam nas áreas de saúde e 

educação.  

 

Nos centros urbanos há indígenas que tem vergonha de ser índio(a), existe 

discriminação, pouca articulação entre as indígenas, mulheres sem emprego e ausência 

de políticas públicas específicas nas áreas de educação, saúde, justiça e emprego e 

renda. O número insuficiente de escolas nas áreas indígenas provoca a ida dos jovens 

aos centros urbanos, 'onde não tem onde morar, os rapazes adquirem vícios e as 

meninas às vezes se prostituem, levando doenças para dentro da área'. As mulheres se 

preocupam, portanto, com as conseqüências ao nível comunitário da migração de jovens 

para as cidades em busca de educação formal, que resultam em doenças, prostituição e  

uso excessivo de bebidas alcóolicas não indígenas. Na migração aos centros urbanos, 

além dessas inquietações, sentem a necessidade de reivindicar maior articulação entre 



  

os/as indígenas, a implantação de políticas públicas específicas e alternativas à 

sobrevivência nesse espaço.  

 

No Encontro Nacional de Mulheres Indígenas, em abril de 2006, cerca de 30 

representantes de vários povos e organizações do país discutiram a 'situação do 

movimento de mulheres indígenas no Brasil', para avaliação das políticas públicas e 

definição de estratégias de articulação e fortalecimento de seu movimento. Mesmo 

tendo em mãos o documento no momento final da escrita da tese é relevante citar que as 

propostas encaminhadas no evento corroboram as aqui referidas nas áreas de saúde da 

mulher/ saúde da família, violência contra a mulher/prostituição e sustentabilidade na 

visão de gênero.  

 

 

Alternativas de Produção e Sustentabilidade   

 

A garantia da sustentabilidade é fundamental para as mulheres indígenas como forma de 

garantir os demais direitos por elas reivindicados. Um dos motivos principais da criação 

de organizações femininas é a realização de projetos para alternativas produtivas e auto-

sustentáveis. O tema é debatido sob dois aspectos: aumento da capacidade produtiva e 

garantia de renda através principalmente do artesanato indígena, especialmente do 

trabalho das mulheres.  

 

A importância de se ampliar as terras indígenas insuficientes para o tamanho 

populacional, bem como demarcar e acelerar todos os processos de regularização das 

terras indígenas, é parte constitutiva para a conquista de um programa de apoio à 

produção indígena. Ao lado disso, pleiteiam a preservação e conservação da 

biodiversidade, criação de um programa de recuperação ambiental dos territórios 

indígenas e programas de reciclagem do lixo doméstico nas terras indígenas.  

 

No levantamento dos tipos de artesanato e economias de subsistência nas diversas 

regiões da Amazônia Brasileira, realizado por uma das coordenadoras do 

DMIAB/COIAB, verificou-se que essas atividades conseguem manter apenas a 

subsistência das comunidades, sendo que em algumas regiões há um alto índice de 

desnutrição infantil. Por isso, a necessidade de incentivo governamental para a 



  

agricultura familiar indígena e programas de segurança alimentar. O desenvolvimento 

de programas sustentáveis - pelo órgão indigenista e demais organismos do governo 

federal - deve respeitar as especificidades regionais, étnicas e de gênero, os quais devem 

também incluir a revitalização da cultura e fortalecimento dos conhecimentos 

tradicionais. 

 

Para conseguir estes propósitos, demandam o estímulo à linhas de crédito e participação 

das mulheres e organizações de mulheres indígenas (também dos centros urbanos) na 

gestão dos projetos econômicos (produção artesanal e agrícola) aos povos indígenas. Os 

projetos devem incluir programas de capacitação (novas técnicas de trabalho e 

produção), assessorias (elaboração de projetos, preenchimento de formulários), linhas 

de financiamento e créditos especiais adaptados às necessidades indígenas, com garantia 

de empreendimentos gerenciados por mulheres. A promoção do artesanato indígena 

requer mercado para compra de materiais, insumos e meios de produção, gastos com 

distribuição e venda, capacitação para melhoria das técnicas de produção e marketing. A 

criação de linhas de financiamento e créditos deve servir à estrutura de apoio à 

transmissão de técnicas de artesanato tradicional, capacitação para uso rentável dos 

recursos naturais como matérias-primas e técnicas de preservação do artesanato, e 

criação de associações de artesãos/ãs indígenas. 

 

Resumindo, entre as alternativas econômicas reivindicam à melhoria do trabalho 

feminino e abertura do mercado aos seus produtos. Ao se referirem à viabilização de 

alternativas econômicas, 'enraizadas na organização sociocultural, econômica e 

ambiental dos nossos povos', solicitam a capacitação para captar e administrar 

tecnicamente os recursos financeiros na execução de planos de trabalho e projetos de 

produção (roça, plantio, criação de gado, artesanato, etc.). A demanda é pela realização 

de oficinas e cursos de capacitação (informática, artesanato, manejo florestal, 

piscicultura, plantio de tucum), estímulo à articulação de artesãos/ãs, espaço físico para 

fabricação de artesanatos, mercados para comercialização dos produtos das mulheres e 

discussão de projetos destinados a elas nas comunidades. Para a revitalização da cultura 

tradicional e preservação do meio ambiente, é de vital importância a demarcação e 

desobstrução das terras indígenas, invadidas por garimpeiros, quartéis militares e outros, 

que 'destroem o meio ambiente, contaminam os rios, lagos e igarapés, ameaçam a 

cultura e pirateiam a medicina tradicional e outras riquezas'.  



  

 

Capacitação e Profissionalização 

 

Na I Conferência Nacional das Mulheres Indígenas as propostas diante da problemática 

'educação, cultura e produção de conhecimento' dizem respeito à formação qualificada e 

diferenciada, com garantia da educação nos três níveis (médio, fundamental e 

universitário) e recursos dos segmentos envolvidos, principalmente governamentais. 

Particularmente sobre as mulheres, reivindicou-se sua participação no controle dos 

recursos repassados pelo governo para as escolas indígenas.  

 

Na ocasião da Oficina de Capacitação e Discussão sobre Direitos Humanos, Gênero e 

Políticas Públicas para Mulheres Indígenas, em que se propôs diretrizes e orientações 

para políticas públicas para as mulheres indígenas, realizada em 2002, em Brasília, 

houve a elaboração de um 'programa de ensino básico e profissionalizante para 

indígenas', com ações que visam o ensino diferenciado, ou seja, uma metodologia e 

conteúdos diferenciados e não apenas uma educação bilingüe. As mulheres indígenas 

reivindicam a capacitação em programas educativos para suas atividades e necessidades 

básicas comunitárias. As escolas devem ser adaptadas às suas realidades, com uso de 

material didático específico e diferenciado, com representação indígena positiva e 

adequada, especialmente da mulher. O estímulo à autoria indígena também é enfatizado. 

Além disso, reivindicam a implementação do ensino fundamental e profissionalizante 

nas áreas indígenas, e cursos de extensão universitária para capacitar os indígenas no 

uso dos recursos naturais e capacitação específica para trabalhos femininos. Nas 

cidades, que haja apoio escolar diferenciado para indígenas. 

 

A educação indígena diferenciada e bilíngüe deve obedecer a Lei de Diretrizes e Bases 

(LDB) da Educação, com formação superior dos professores que atuam no magistério 

indígena. Pleiteiam a regulamentação e criação da 'escola indígena' nas Secretarias 

Estaduais de Educação, e que a coordenação do Ministério de Educação e Cultura 

(MEC) seja cumprida em todos os níveis do sistema educativo que atendem a população 

indígena. Os orçamentos para a educação indígena devem ser definidos e específicos, 

com co-gestão desse fundo entre indígenas e governo.  

 



  

Para a formação de profissionais indígenas de nível superior e prático, reivindicam 

concurso público específico e diferenciado para o magistério indígena e programas 

diferenciados de formação superior indígena. Além disso, a implantação de cotas para 

estudantes indígenas nas universidades públicas federais e estaduais, com vestibular 

diferenciado em cursos específicos; incentivos fiscais para universidades particulares 

que concedam bolsas de estudos a estudantes indígenas; cursos preparatórios para o 

exame vestibular e bolsas de apoio destinadas a estudantes indígenas. Em todos esses 

casos, pedem a garantia de 30 % de vagas para as mulheres. 

 

Além da formação de educadores/as indígenas de nível superior para exercer a docência 

no primeiro e segundo graus, requerem formação de profissionais indígenas de nível 

superior nas seguintes áreas: advocacia, saúde e antropologia. A formação de 

advogados/as especializados/as em direito indígena serve para atender a demanda por 

conhecimento das leis e procedimentos legais. A formação diferenciada e capacitação 

de agentes de saúde em nível superior – médicos/as, odontólogos/as, paramédicos/as, 

farmacêuticos/as, bioquímicos/as e administradores/as hospitalares - deve combinar a 

perspectiva educativa ocidental com a dos saberes tradicionais sobre saúde. E a 

formação de antropólogos/as responde à especialização no vocabulário da argumentação 

antropológica em favor da valorização da diferença, oferecendo ao mesmo tempo o 

acesso ao conhecimento sobre outras culturas. 

 

De modo geral, portanto, pleiteiam a educação diferenciada, com maior número de 

professores/as indígenas e implementação dos ensinos de 5a à 8a série e médio nas 

comunidades, distribuição de material didático específico nas escolas indígenas, 

promoção do resgate e estudo da língua de origem e demais aspectos da cultura 

tradicional (canto, dança, artesanato, medicina), participação nos programas de 

educação ambiental e recuperação de áreas degradadas nas terras indígenas, exigência 

de formação superior dos professores indígenas. E, além das demandas básicas quanto 

aos serviços diferenciados, pedem o maior número de professoras. 

 

 
 



  

 
Saúde da Mulher Indígena  

 

O tema da saúde da mulher é advogado pelas indígenas não como acesso aos direitos 

reprodutivos tal como no movimento de não indígenas, mas prioritariamente como 

reivindicação à saúde diferenciada, que respeite e atenda as especificidades dos 

diferentes povos indígenas, buscando paulatinamente a inclusão das mulheres nesse 

atendimento. A saúde é tema de referência em quase todos os eventos das mulheres 

indígenas, inclusive há aqueles exclusivos para discussão da temática. A maior 

participação das mulheres nos Conselhos e como profissionais de saúde, ao lado do 

reconhecimento das parteiras, vão de encontro às suas preocupações com serviços 

básicos e pelo fato de grande parte das mulheres sentirem-se inibidas perante os 

profissionais homens, principalmente na realização de exames ginecológicos. 

 

Nesse sentido, em linhas gerais, pedem serviços de saneamento básico nas 

comunidades, melhoria nos serviços de saúde com ênfase no atendimento diferenciado, 

atenção integral à saúde da mulher (saúde reprodutiva e atendimento humanizado), 

reconhecimento das parteiras como trabalhadoras de saúde indígena, garantia de vagas 

às mulheres nos Conselhos de Saúde Locais e Distritais, trabalho em conjunto entre 

representantes tradicionais e da biomedicina, valorização e revitalização dos saberes 

indígenas especialmente das mulheres detentoras desses conhecimentos, plantio e uso 

de plantas medicinais e hortas comunitárias, combate à bebida alcoólica, viabilização de 

parcerias com organização de mulheres e entidades governamentais ou não, capacitação 

no atendimento à saúde indígena (conselheiras, parteiras, AIS, auxiliares de 

enfermagem e médicas) para atuação e conscientização quanto aos riscos do câncer de 

mama/colo de útero, prevenção das DST/AIDS e realização de exames ginecológicos. 

 

As reivindicações das mulheres indígenas com respeito à saúde podem ser 

sistematizadas a partir das discussões travadas em vários eventos, como no Simpósio 

Estados Nacionais, Saúde e Mulheres Indígenas na Amazônia: políticas públicas, 

cultura e direitos reprodutivos no contexto pan-amazônico, ocorrido em abril de 2004, 

na cidade de Manaus. O objetivo geral do encontro foi o de promover uma discussão 

dos aspectos políticos, epidemiológicos e culturais da saúde da mulher índia. No 

Simpósio, as mulheres elaboraram demandas que seriam discutidas posteriormente em 



  

outros encontros - como a I Conferência Nacional de Mulheres Indígenas, momento que 

estariam reunidas indígenas de todo o país para apresentar suas propostas à I 

Conferência Nacional de Políticas para as Mulheres (1ª CNPM), ocasião de debates com 

as mulheres não indígenas, ambos realizados em julho de 2004, em Brasília. O 

atendimento à saúde da mulher indígena, portanto, contemplou particularidades étnicas 

e de gênero, em relação ao movimento indígena e de mulheres não indígenas.  

 

As mesas redondas no Simpósio expuseram a pouca ênfase dada à saúde da mulher nos 

planejamentos e ações de saúde no subsistema de saúde indígena. E o fato dos 

levantamentos realizados pelas universidades e instituições de pesquisa terem 

concentrados seus esforços de análise em regiões específicas do país, levou a resultados 

generalizantes a todos os povos indígenas no Brasil. Apesar disso, apontou-se os riscos 

para a saúde das mulheres, como DSTs, câncer do aparelho reprodutor, infertilidade e 

alta mortalidade tanto infantil como materna. A dificuldade de diálogo e troca de 

experiência entre agentes governamentais e organizações indígenas é dificultada pelas 

grandes distâncias, alto custo de deslocamento, entraves diplomáticos e a inexistência 

de maior interação entre as instituições de pesquisa e os serviços de saúde que atuam 

nas áreas indígenas. 

 

As mulheres indígenas pedem que sejam incluídas em todas as esferas de atendimento à 

saúde e que sejam valorizados o sistema tradicional de medicina indígena. A 

valorização e revitalização dos saberes indígenas devem abarcar desde a área da 

alimentação tradicional, como incluir a preservação da saúde e da cura de doenças 

físicas e mentais, especialmente do saber das mulheres detentoras desses conhecimentos 

tradicionais. Nas ações dos diversos Distritos Sanitários Especiais Indígenas (DSEIs), 

exigem a inclusão do tema da saúde reprodutiva, de programas de planejamento familiar 

e do trabalho das parteiras, articulando os saberes tradicionais e os da biomedicina, 

atendendo as especificidades de cada distrito. Além dessas exigências, pedem a garantia 

de informação às mulheres e jovens, com implementação da educação sexual e 

elaboração de material didático para jovens e adolescentes indígenas, residentes nas 

áreas indígenas e no espaço urbano. 

 

As mulheres indígenas, como referido, pedem que a capacitação e seleção dos AISs 

sejam estendidas a um número maior de mulheres. A formação de práticos indígenas na 



  

área de saúde inclui a capacitação na orientação preventiva com especial atenção à 

saúde da mulher - saúde reprodutiva, AIDS e DST, câncer de mama, colo e útero, 

dependência de drogas e álcool. Os/as agentes em saúde indígena devem promover o 

trabalho de prevenção e promoção da saúde através de material didático elaborados 

pelas comunidades, incluídos em palestras, cursos e seminários. O tipo de atendimento 

realizado na Casa de Saúde do Índio (CASAI) gera muitas polêmicas entre as indígenas, 

implicando em transformações estruturais, desde o espaço físico até o serviço 

especializado. Assim, pedem maior qualificação dos profissionais no acompanhamento 

dos pacientes, a reestruturação física e o asseguramento de orçamento no Plano Distrital 

às demandas por alimentação, transporte e manutenção de veículos no atendimento aos 

doentes. 

 

Na Comissão Intersetorial de Saúde Indígena (CISI), comissão consultiva do Conselho 

Nacional de Saúde, no qual há quatro representantes de entidades indígenas, 

reivindicam a maior participação indígena, bem como conhecimento das atribuições e  

funcionamento das instituições que trabalham com saúde indígena - Fundação Nacional 

de Saúde (FUNASA), FUNAI, prefeituras, organizações indígenas e entidades 

parceiras. A principal demanda das mulheres indígenas é que tenham garantida sua 

representação não somente na Comissão, como nos Conselhos de Saúde - Estaduais, 

Municipais e Distritais. Deste modo, podem atuar no controle e avaliação dos 

procedimentos dos diferentes profissionais que atuam na questão da saúde indígena e na 

capacitação dos conselheiros indígenas locais e distritais para melhor atendê-las. No 

âmbito do movimento indígena especificamente, pedem que se discuta e avalie a 

participação dos representantes indígenas na CISI, visando incluir as mulheres 

indígenas. 

 

Na mesa de discussão do 'perfil demográfico da população indígena amazônica' no 

Simpósio, os apresentadores não indígenas argumentaram que não há queda nos níveis 

de fecundidade, apesar dos indicadores altos de mortalidade, principalmente infantil. A 

saúde da mulher indígena e a saúde materna, portanto, devem ser analisadas em 

conjunto. A decisão sobre o número de filhos e tamanho das famílias é defendida pelas 

indígenas como uma escolha étnica de cada povo, e mesmo que em alguns casos haja 

demandas por planejamento familiar, são as famílias indígenas que devem decidir o 

número de filhos almejado. Ao Estado cabe desempenhar a assistência à mulher em 



  

todas as etapas do seu ciclo vital, principalmente na gestação, parto e puerpério, com 

acesso garantido nos programas do subsistema de atenção à saúde indígena. 

 

O debate sobre direitos reprodutivos é alvo de controvérsias, como ocorrido na I 

Conferência Nacional de Mulheres Indígenas, devido às lógicas diferenciadas entre as 

próprias indígenas, mas principalmente diante de não indígenas. A representante da 

Secretaria das Mulheres, numa das mesas de discussão do evento, ao argumentar sobre a 

questão dos direitos reprodutivos, enfatiza que "não é uma política de controle sexual, 

mas que homens e mulheres tenham acesso aos métodos contraceptivos e decidam o 

número de filhos, não só de filhos, mas de DST/AIDS". Mesmo ao fazer referência aos 

direitos como garantia ao acesso à informação e conhecimento, além da decisão pessoal 

e do casal quanto ao número de filhos, as indígenas reagem dizendo que 'queremos 

reproduzir'. O acesso aos métodos anticoncepcionais, portanto, é discutido desde que 

seja referenciado como 'uma escolha possível', no caso, entre os métodos tradicionais e 

os da biomedicina, respeitando as especificidades de cada povo. 

 

O tema da saúde da mulher indígena faz alusão às diferenças entre a tradição indígena e 

os novos comportamentos adquiridos. Nesse sentido, as mulheres indígenas comparam 

os tempos antigo e atual, relacionando as mudanças ocorridas na estrutura tradicional de 

acordo com as diferentes formas de interação e diálogo com a sociedade envolvente e 

suas repercussões na saúde reprodutiva. As indígenas que se deslocam para o espaço 

urbano enfatizam a importância dos procedimentos tradicionais de saúde, bem como a 

valorização de determinados comportamentos aprendidos no mundo branco. O debate 

sobre o tamanho de suas famílias e planejamento familiar é discutido principalmente em 

relação às necessidades advindas das condições difíceis da vida na cidade. Um dos 

argumentos quanto ao menor número de filhos nos tempos atuais podem advir do 

reposicionamento contra a valorização da mulher como reprodutora em seus povos. No 

entanto, este ponto de vista é variável de etnia para outra, pelas diferentes concepções 

do masculino e feminino. O fato de residirem no espaço urbano ou nas comunidades de 

origem, juntamente com a possibilidade de se engajarem no movimento indígena e 

estarem à frente das coordenações de suas organizações, também interferem no 

posicionamento assumido, conforme ilustrado na conversa entre duas indígenas, e 

testemunhado por uma delas:  

 



  

"porque uma mulher que tivesse meninas em seguida, era justificada ser substituída, 
porque você sabe que na tradição indígena a mulher que colocasse filhos homens no 
mundo ela é respeitada, mas a mulher como eu que colocasse filhas no mundo, não era 
muito valorizada. Aí eu disse para ela, ainda bem que eu já sai da minha aldeia, estou 
na cidade, escapei com esta coisa".  

 

 
A reflexão acerca da valorização das mulheres pelo seu papel de mãe, principalmente 

que gere filhos homens, se dá juntamente com a existência no mundo indígena de 

cuidados especiais no resguardo e de métodos contraceptivos. As mulheres têm refletido 

sobre suas realidades e mudanças ocorridas, explicando que anteriormente havia a 

existência de rezas e ervas medicinais, benzimento e pajelança, recursos utilizados para 

que houvesse um 'resguardo mais demorado' e cuidados especiais ao recém-nascido. As 

mulheres ressentem a falta de resguardo dos pais após o nascimento das crianças e 

cuidados em diferentes fases do seu ciclo vital, explicando esses fatores como 

resultantes do contato interétnico. Conforme a fala de uma Tukano residente em 

Manaus, isso decorre da 'chegada da civilização' e de sua experiência no internato:  

 

"quando a menina se tornava moça, a partir daí, a moça era resguardada, os pajés 
tomavam conta da menina, fazendo toda aquela cerimônia, benzimento. A menina não 
podia comer coisas doces, a menina não podia comer coisas que pudessem trazer 
conseqüências terríveis culturalmente. Então quer dizer que este aparato das 
comunidades indígenas beneficiou muito bem as mulheres indígenas na época. Aí com 
a chegada da civilização, o que aconteceu? Eu já sou da fase do não resguardo, porque 
vocês sabem que quando nós começamos a estudar, nós tivemos que sair de nossas 
comunidades de origem, entrar nos internatos desde muito pequenas e as nossas 
menstruações, as jovens da minha época, elas não tiveram estes resguardos, estes 
cuidados especiais que as pessoas das idades anteriores tiveram. Havia certa 
preparação, cuidados específicos, as mulheres que tem os seus filhos, elas também 
eram resguardadas (...) quando a sua mulher está de resguardo, o homem também tem 
que entrar de resguardo (...) ele é o primeiro, ele é o principal, ele é importante, então 
neste caso ambos tinham que ficar de resguardo. (...) É da nossa tradição, é da nossa 
cultura, ambos ficarem resguardados para que coisas muito preocupantes não viessem 
acontecer com a vida dos recém-nascidos, eram cuidados que eles tinham. Aí no 
decorrer da vida, da maturidade da mulher, esta mulher sempre teve cuidados 
específicos, ervas medicinais." 

 

 

Uma indígena técnica em enfermagem residente em Manaus, por outro lado, enfatiza 

que é justamente pela valorização na cultura tradicional da mulher com muitos filhos 

que não havia tempo para o resguardo. As mudanças nos cuidados com a saúde dos 

tempos atuais, com o uso de métodos contraceptivos e outros conhecimentos não 

indígenas, demonstram, para ela, como os comportamentos são experimentados 



  

diferentemente na vida comunitária e na cidade, com implicações quanto ao grau de 

autonomia da mulher na decisão do número de filhos:  

 

"a gente para se relacionar com nossos maridos, tirando de nossos avós até os dias de 
hoje, há mudanças sim, porém falando de origem, a gente não tinha direito de se 
relacionar com o marido quando quisesse, eles mandavam na gente, a gente não tinha 
direito de optar quantos filhos você gostaria de ter, porque quanto mais tu parisse mais 
valorizada você é, quer dizer você está aumentando a população nossa, na cabeça 
nossa de antigamente era isto (...) prevalecendo sempre o filho homem. E sendo assim, 
hoje a gente, com a televisão, informação, com o movimento, com as companheiras 
que nós temos, a gente sabe agora que existe anticoncepcional, que nós temos como se 
prevenir para a gente não fazer filhinhos escadinha, e a gente se acaba. Porque a gente 
tinha filho um atrás do outro. Não tinha condição de repor a saúde de volta, em todos 
os aspectos, então nossa vida era parir, passar mais tempo amamentando, grávida, nós 
não temos muito resguardo. Um pouco puxando para a minha área, a mulher passa uns 
dois dias, já está com um cestão atrás, um filho aqui do lado, ninguém sabe a distância 
que ela anda, pega sol, pega chuva, para nós indígenas atuais, isto é terrível né?(...) 
Hoje, no mundo branco, a gente sabe mais ou menos o que é resguardo, a gente já não 
quer pegar na vassoura, nós não vamos de sandália, quer dizer, a gente já tem uma 
casa bem mais limpinha, com água dentro, olha a diferença daquelas épocas para cá, 
então muita coisa mudou até os dias de hoje. Então, hoje, tem anticoncepcional, a 
gente fala muito de medicina tradicional, quando a gente fala medicina tradicional há 
parentes que vão para os seus roçados que tomam remédio escondido, a erva, porque? 
Porque o marido não deixa, ele quer saber de fazer filho, ele não quer saber se ela 
quer".  
 

 

Para essa indígena, as dificuldades vivenciadas atualmente são explicadas como 

conseqüências do contato interétnico, pois as doenças do mundo do branco e o uso da 

biomedicina causaram mudanças no entendimento do que seja saúde, demonstrando ao 

mesmo tempo novas dificuldades, como a realização do exame ginecológico por parte 

das mulheres, principalmente se posta em prática por médicos homens: 

 

"Nós temos vergonha de falar, não queremos abrir a perna para o branco, para a 
mulher, para examinar a gente, porque para nós é uma vergonha isto, nós sentimos 
vergonha. Então, a gente deixa de fazer muita coisa, a gente às vezes não sabe se 
expressar ou tem vergonha de falar, quanto mais fazer um preventivo. Então, tem 
senhoras, que tenho certeza, que estão com esta idade e não sabem o que é um 
preventivo, e muitas vezes, com costume de cada um, a gente não consegue mudar. Tá 
certo eu sou índia sim, mas se pegar uma senhora de mais idade, eu falo em termos de 
experiência que tenho tido [como técnica em enfermagem], é muito difícil você 
convencer, uns a gente convence, muitos não, é muito difícil! Então, a gente fala de 
interculturalidade, nós não somos iguais realmente, todos nós temos problemas 
diferentes. Hoje o mundo que nós vivemos, a gente tem que falar de DST para a 
mulherada. Os médicos eles tem suas terminologias, e se usar muito palavras difíceis a 
gente não entende não, então, as mulheres sofrem de corrimento? Sofrem sim, elas 
precisam de um preventivo, precisam de pré-natal, nós precisamos nos prevenir, não 
se cuidar quando as coisas já está acontecendo, da medicina preventiva, da medicina 



  

curativa. Nós temos remédios (...) uma senhora antiga, muito valorizada neste meio da 
gente". 

 

 

Uma coordenadora demonstra sua preocupação com as informações repassadas pelos 

meios de comunicação acerca da sexualidade que repercutem na educação das crianças 

nascidas no meio urbano, como a ausência da disciplina 'educação sexual' nas 

comunidades indígenas. Para ela há diferenças significativas entre sua experiência e a 

de seu filho, 'as crianças que nascem dentro da área urbana conhecem mais do que as 

mães'.  Essa preocupação, ademais os depoimentos decorrentes de uma série de novas 

vivências, demonstra ao mesmo tempo as mulheres estão muito próximas da realidade 

não indígena e não renegam os cuidados tradicionais de saúde. O exame das 

dificuldades enfrentadas no espaço urbano é feito a partir dos valores da vida 

comunitária, pois a pessoa que mora na cidade 'já não pesca, não vai mais para a roça, 

não faz mais o beiju e começa a compor a sociedade branca', quer dizer, 'a pagar 

telefone, água e um monte de coisa', fatores que tornam a situação das mulheres 

bastante difícil, com implicações também na sua saúde. Diante desse quadro, 'indígenas 

urbanos' reivindicam a existência de políticas públicas que contemplem suas reais 

necessidades de assistência médica, levando em conta as especificidades étnicas e de 

gênero. Desse modo, solicitam a criação de postos de atendimento diferenciado de 

saúde, com atendimento especializado para a mulher indígena - saúde reprodutiva, 

prevenção, diagnóstico e tratamento. 

 

A questão da saúde, uma das demandas importantes das mulheres, é também prioridade 

nas reivindicações dos povos indígenas. Um olhar atento aos relatórios e documentos 

finais das nove Conferências Regionais, realizadas a partir de dezembro de 2004, e da 

Conferência Nacional dos Povos Indígenas em 2006, promovidas pela FUNAI, 

demonstram a pouca ênfase às questões de gênero, e quando há alusão específica às 

mulheres ela é tratada na seção de 'atenção à saúde indígena'. As regiões que compõem 

a Amazônia Brasileira preocupam-se com o atendimento específico e diferenciado às 

mulheres, ao lado de adolescentes mães, crianças e idosos. As mulheres aparecem por 

suas posições enquanto mães e responsáveis pela nutrição familiar (Relatório Final 

2006:25) ou como especialistas tradicionais em saúde, parteiras e curandeiras. Nesse 

sentido, advogam seu reconhecimento como categoria profissional pelas comunidades, 



  

órgãos públicos e conselhos profissionais. No documento das regiões do Pará, 

Maranhão, Amapá e norte do Mato Grosso, se explicita a preocupação em 'garantir 

atendimento diferenciado às mulheres, respeitando a tradição de cada povo', e 'que se 

incentive a formação de agentes de saúde e médicas mulheres, pois há resistência contra 

o atendimento que vem sendo aplicado nas aldeias, comprometendo a saúde da mulher 

indígenas'. Além disso, "implementar políticas públicas de incentivo de resgate, 

revitalização e fortalecimento da medicina tradicional dos povos indígenas, 

remunerando, dando condições e respeitando as parteiras e pajés (idem: 146). 

 

A melhoria na área da saúde é acompanhada da resolução de outros problemas 

vivenciados nas comunidades, como o alcoolismo e a violência contra a mulher. Essas 

questões pleiteadas pelas mulheres são demandas 'novas' no movimento indígena. 

Embora a violência contra as mulheres possa ser assunto de fóruns indígenas, quando 

por exemplo se argumenta contra a presença de invasores em suas terras (militares, 

garimpeiros, entre outros), as mulheres a problematizam, ainda, em relação àquela 

sofrida pela ação dos próprios parentes. O alcoolismo é explicado, principalmente pelas 

mulheres de Roraima, como uma das causas principais dessas violências. A embriaguez 

alcoólica dos jovens se torna cada vez mais preocupação das mulheres, ao lado da 

gravidez das jovens e aquisição de DSTs.  

 

 

Violência Contra a Mulher Indígena  

 

A violência 'não existe só em Roraima', enfatiza a coordenadora do DMIAB/COIAB, 

referindo-se as violências em geral, as praticadas contra as mulheres e pelas próprias 

mulheres, que ocorrem :  

 

"na sua própria casa, com seus maridos e seus filhos embriagados, a violência sexual, 
o abuso sexual, acontece mais com as mulheres indígenas residentes na cidade e nas 
fronteiras onde estão instalados os pelotões militares. Nas terras em conflitos, as 
mulheres também tem sido vítimas de ameaças de morte (....) as mulheres violentadas 
por seus maridos, vendo os maridos ameaçados, a própria mulher violenta". 

 

 

As violências são caracterizadas sob diversas formas e ocorrem tanto nas comunidades 

como nos espaços urbanos. No âmbito comunitário há a proibição imposta pelos 



  

homens de participar das reuniões de mulheres e agressões físicas e morais - 

infidelidade dos maridos, abandono de mulheres grávidas por seus companheiros ou o 

hábito poligâmico de alguns homens. As violências não acontecem somente contra as 

mulheres, mas elas mesmas podem se tornam violentas, como enfatizado pela índia de 

Roraima, local no qual a violência é atrelada à problemática do alcoolismo. Assim, 

novas violências são introduzidas após o contato interétnico. Por trás dessas discussões 

há a comparação entre os modos de vida tradicionais e atuais, comportamentos hoje 

encarados como violentos mas que outrora foram considerados como parte da cultura 

tradicional, ou vice-versa. Assim, modelos antigos e atuais das relações de gênero 

convivem mutuamente e são resultantes das transformações geradas pelo contato 

interétnico. 

 

Há demandas referentes às violências contra as mulheres e as que sofrem seus povos, 

como a invasão de suas terras e a difícil relação com o Estado na efetivação de seus 

direitos. Diante desse quadro, formulam propostas para reivindicar a instalação e 

funcionamento dos diversos órgãos na defesa dos direitos das mulheres indígenas; 

punição dos responsáveis pela violência doméstica, sexual e estupro contra as mesmas; 

implementação de um sistema de informação de dados sobre a incidência de estupro, 

abuso sexual e aliciamento de meninas; federalização e punição, na forma de lei, dos 

crimes (abusos de poder, estupros, abandono de paternidade, outras violências) 

praticados contra as mulheres indígenas por brancos, principalmente nas áreas de 

fronteira.  

 

A problemática da violência contra a mulher indígena (física, psicológica e moral) 

aparece atrelada ao alcoolismo, uso de drogas e prostituição. Na Oficina de Capacitação 

em Brasília foi elaborado um 'programa de combate à violência', que inclui entre suas 

demandas principalmente a desintrusão das terras indígenas e regulamentação do poder 

de polícia da FUNAI para vigiar e prender aliciadores de mulheres para a prostituição 

ou de jovens indígenas para o tráfico de drogas e o contrabando, pistoleiros e foragidos 

da lei refugiados em áreas indígenas, etc. E para a prevenção de abusos contra a mulher 

indígena (estupro, abandono do lar, indução ao aborto, agenciamento de serviço 

doméstico) é requisitada o controle legal e a vigilância da ação dos militares servindo 

em áreas indígenas. A criação de uma Ouvidoria Federal para registrar os casos de 

abusos e ações ilegais que afetam a vida das mulheres indígenas também foi 



  

reivindicada, assim como a realização de uma campanha de combate à violência contra 

a mulher, com conscientização e controle legal do abuso, estupro e violências 

(doméstica, psicológica e moral). Nas comunidades, o estímulo à formação de conselhos 

para prevenir a violência, receber denúncias e resolver conflitos. 

 

No Encontro Nacional de Mulheres Indígenas, em 2006, se reafirma as necessidades 

apontadas de realização de um diagnóstico dos casos de violência contra as mulheres 

indígenas, a cargo das organizações de mulheres junto às comunidades. O combate à 

violência contra a mulher aborda a capacitação das indígenas acerca dos direitos 

humanos e legislação indígena. A denúncia nos órgãos competentes deve respeitar as 

leis internas das comunidades. A preocupação das mulheres é direcionada às suas 

comunidades, com a realização de oficinas de conscientização sobre a violência 

doméstica. E aos/às jovens são referidas medidas para criação de programas 

informativos e palestras sobre violência contra a mulher, alcoolismo, drogas e 

prostituição.  

 

Pode-se afirmar que duas das principais bandeiras de luta das indígenas de Roraima são 

as relacionadas ao combate ao alcoolismo e à violência contra a mulher, temas para elas 

inter-relacionados e em cima dos quais são realizados diversos encontros e elaboração 

de cartilhas. Em agosto de 2001 é apresentada a Cartilha sobre Alcoolismo intitulada 

'Não à bebida alcoólica, sim à comunidade', fruto da parceria entre CIR, OPIR e OMIR 

e apoio da Diocese de Roraima e DSL/RR. Através do lema 'dizer sim à comunidade, 

não à bebida forte', os povos indígenas de Roraima descrevem os diversos tipos de 

bebidas, tradicionais ou não, e as conseqüências danosas do seu uso freqüente nos 

âmbitos doméstico-familiar e comunitário. Explicitam que a prevenção ao uso abusivo 

do álcool deve ser feita nas escolas, para as crianças e jovens, para 'conscientizá-los de 

que é uma droga muito perigosa'. Além disso, deve-se apoiar o parente, 'nos unir, fazer 

reuniões com toda a comunidade, falar sobre o problema do alcoolismo'. A 

responsabilidade é de todos, pois 'não podemos esquecer que o alcoolismo leva ao 

enfraquecimento da luta por nossos direitos, por nossa terra'. 

 

A problemática da violência contra a mulher também tem motivado as indígenas 

roraimenses a realizar nos últimos anos oficinas e elaboração de uma cartilha. O 

objetivo é promover o debate não somente entre as mulheres mas envolvendo os 



  

homens de seus povos. Além disso, responder às violações cometidas contra as 

mulheres sob o ponto de vista de suas próprias culturas, ou seja, elaborando punições 

contra os agressores de acordo com os moldes tradicionais, embora em alguns casos se 

recorra às instâncias judiciais não indígenas. As mulheres vêem o problema da violência 

como relacionado diretamente ao consumo de bebidas alcoólicas, cachaça ou bebida 

tradicional forte (pajuaru). O alcoolismo de jovens e adulto é importante fonte de 

conflito familiar, o que faz com que seja apontado pelas mulheres com um dos graves 

problemas enfrentados em suas comunidades, pois causador da violência doméstica.  

 

No tempo antigo os casos de violência 'existiam, mas não como hoje' e costumes não 

considerados violentos hoje o são ('amarrar pessoa que errou'). Havia momentos 

específicos de violência, como os provocados pelo uso do caxiri forte que resultava em 

brigas: 'bebida forte e fofoca destrói nossa comunidade'. As violências podiam ser 

caracterizadas como 'conflitos entre tribos' e relativas aos conflitos conjugais, citados 

como 'ciúmes nas festas' e a 'falta de liberdade para as mulheres': 'a mulher tinha medo 

de deixar o marido porque podia ser morta'. A violência, portanto, está diretamente 

relacionada ao consumo de bebidas indígenas fortes (caxiri e pajuaru) e bebidas não 

indígenas obtidas na cidade ou nas festas realizadas nas comunidades pelos políticos. As 

violências podem ocorrer por diversos motivos: fofoca, inveja, falta de respeito, 'falta de 

acordo', traição, furtos e ameaças. Entre homens e mulheres, por desentendimentos 

familiares e 'desconfiança entre esposos', como 'ciúmes dos maridos porque as mulheres 

participam de reuniões fora da aldeia', 'homens que querem ter muitos filhos em seguida 

sem dar liberdade à mulher', 'forçar a relação sexual quando a mulher não quer', 'sexo 

quando o marido está bêbado', não respeito ao resguardo e menstruação da mulher. 

Citam ainda, a realização de 'laqueadura nas mulheres sem necessidade'. 

 

O enfrentamento das violências privilegia a retomada de traços da própria cultura 

através do sistema médico tradicional, da redução dos dias de fermentação da bebida, da 

realização de festas somente com caxiri, do respeito aos idosos, da 'punição com 

pimenta' e do diálogo ('conselhos e orientações') entre pais e filhos. Toda a comunidade 

deve estar envolvida para resolução dos problemas enfrentados, pois 'o problema de 

uma família interfere em todas as famílias'. Desse modo, tuxauas, capatazes, 

conselheiros, agentes indígenas de saúde, catequistas, professores, membros dos clubes 

das mães e da OMIR, todos/as devem atuar conjuntamente para diminuir as violências e 



  

apoiar a vítima. Os homens devem trabalhar junto com as mulheres, dando apoio e 

participando das reuniões. 

 

Há diversos modos de encaminhamento dos casos de violências no âmbito comunitário, 

sendo que somente os crimes mais graves devem ser denunciados em instituições não 

indígenas. O principal ponto se refere à discussão conjunta (e interna) na resolução do 

problema. A comunidade deve criar um grupo de fiscalização, registrar os casos de 

violência e realizar um regimento comunitário com os tipos e critérios de punição 

(exílio, trabalho gratuito, tempo de duração). As comunidades que moram próximas às 

vilas não indígenas devem realizar abaixo-assinados para dar aos comerciantes dessas 

localidades proibindo-os de vender bebidas alcoólicas aos indígenas. Deve haver a 

realização de campanhas de conscientização e prevenção da violência e uso de álcool 

nas assembléias e escolas, com palestras, vídeos e teatro. O apoio às vítimas de 

violência e sua família, deve ser realizado através de projetos para arcar com o seu 

sustento. Se necessário, encaminhar a vítima ao especialista de saúde. Deve haver a 

formação de grupo de mulheres para 'dar conselhos', apoiar e encaminhar os casos de 

violências contra as mulheres. Em todos esses casos, as mulheres devem buscar ajuda 

com a organização de mulheres, e a comunidade deve apoiar a decisão comunitária ou 

de sua organização representativa nos casos a ela encaminhados. 

 

 

Direitos das Mulheres Indígenas  

 

As principais demandas das mulheres indígenas nas diversas áreas - condições de saúde, 

políticas de educação, manutenção da tradição, acesso a terra, desenvolvimento de 

alternativas econômicas, combate à discriminação e violência contra a mulher - 

aparecem inter-relacionadas. A não regularização das terras indígenas em muitos locais, 

e mesmo naqueles em que houve tal regularização, tem permitido a entrada de uma série 

de problemas que afetam os povos indígenas em geral, as mulheres em particular. A 

inserção das mulheres no movimento indígena tem fomentado a discussão não só destas 

problemáticas como de novas reivindicações, pois estão preocupadas com as situações 

coletivas de seus povos e não somente com as próprias condições.  

 



  

A participação das mulheres nos assuntos comunitários, nas organizações de mulheres e 

no movimento indígena, embora tenha esbarrado com uma série de entraves, tem sido o 

propulsor da busca por 'direitos iguais' e 'direitos específicos', contra as variadas 

violências, pela formação prática e profissionalizante das mulheres e participação ativa 

nos assuntos gerenciados até então pelas lideranças masculinas. Para tal, apresentam 

propostas para sua maior participação em todas as esferas - comunitárias, do movimento 

indígena e organismos governamentais ou não.  

 

As lideranças indígenas femininas para defesa de seus direitos políticos reivindicam a 

garantia da participação das mulheres na tomada de decisões, como sua inserção nos 

diversos Conselhos - fiscais locais, de lideranças, de mulheres, de educação e saúde - 

nas esferas municipais, estaduais e nacionais. Demandam também o cargo de 

administrador/a regional da FUNAI, representatividade na Secretaria Especial de 

Políticas para as Mulheres e ampliação do número de vagas no CNDM, bem como a 

participação em todas as instâncias de discussões e deliberações de políticas públicas - 

formulação, definição, gerenciamento, monitoramento e execução das mesmas. Além da 

criação de um Ministério Indígena que assegure a participação das mulheres indígenas.  

 

Para maior capacitação pedem a realização de oficinas para mulheres indígenas nas 

diversas áreas (administração, leis, negociação política com os brancos, educação, 

saúde, etc.) e consolidação dos novos espaços para negociar os interesses das mulheres 

– na FUNAI, no movimento e organizações indígenas, nos diversos Conselhos, etc. 

Assembléias comunitárias, regionais, estaduais e nacionais entre as mulheres também 

são reivindicadas, ao lado da maior participação nas associações femininas locais para 

realização de tarefas femininas.  

 

As experiências vivenciadas pela migração de jovens aos centros urbanos e outras 

situações de contato, também fazem parte dos seus propósitos de lutas, pelo papel das 

mulheres na (re)produção dessas sociedades. A maior participação política das mulheres 

indígenas nos diferentes âmbitos e ações direcionadas à seus povos, provoca a discussão 

sobre seu (re) posicionamento e as concepções de gênero em suas comunidades. Ao se 

tornarem atrizes no campo da política e das negociações com a sociedade não indígena, 

passam a representar não somente seus interesses, mas principalmente o de seus povos, 

como elas preferem sugerir em muitas ocasiões. 



  

Em todos os desafios implementados pelas mulheres, reivindicam a união dos esforços 

entre homens e mulheres nas organizações e no movimento indígena, nas comunidades 

e no contexto urbano. Fortalecer o associativismo local de mulheres e inserção no 

movimento indígena constitui reivindicação básica, para aquisição de maior experiência 

organizativa, capacitação e formação nas diversas áreas e informação sobre os direitos 

específicos de gênero e de seus povos. A parceria com indígenas e não indígenas é 

buscada para defender seus direitos e possibilitar o processo organizativo.  

 

Para sua participação política, portanto, as mulheres almejam maior inserção nas 

atividades do movimento indígena (organizações e eventos diversos), fortalecimento das 

organizações locais de mulheres, articulação e parceria com organizações de mulheres 

não indígenas e outras entidades, criação de associações de mulheres indígenas, 

fortalecimento da luta pelos direitos específicos de mulheres e de seus povos, defesa dos 

direitos específicos nas instâncias governamentais, luta contra a discriminação e 

violências cometidas contra as mulheres indígenas, educação e formação das mulheres, 

e participação nos diferentes encontros de mulheres.  

 

 

3.2 A Especificidade da Luta das Mulheres Indígenas 

 

As propostas do I Encontro das Mulheres Indígenas da Amazônia Brasileira são 

assumidas no II Encontro, ocorrido um ano depois. É interessante verificar essas 

demandas na ocasião do 'I Fórum Permanente dos Povos Indígenas da Amazônia: 

Políticas Públicas do Estado Brasileiro na visão dos Povos Indígenas', organizado pela 

COIAB, em 2003 na cidade de Manaus, dias depois do II Encontro de Mulheres. Nesse 

momento as mulheres estavam presentes ao lado de um grande número de lideranças 

masculinas de todo o país com intuito de analisar a relação entre povos indígenas e 

Estado e definir políticas públicas específicas. Para tal propósito, realizaram grupos de 

trabalhos abrangendo temas como terras indígenas, recursos naturais e biodiversidade; 

educação e saúde indígena; etnodesenvolvimento; mulheres, jovens e crianças 

indígenas; política partidária e movimento indígena; alianças e articulações do 

movimento indígena. Os grupos que tratavam de preocupações gerais do movimento 

indígena foram coordenados pelos homens, sendo que às mulheres coube apresentarem 

as propostas do grupo 'mulheres, jovens e crianças indígenas'. A coordenadora do 



  

DMIAB/COIAB apresentou as demandas anteriormente discutidas no II Encontro de 

Mulheres, inicialmente chamando atenção dos homens para o fato de que: 

 
"o homem precisa mais de conscientização da participação das mulheres nas diversas 
instâncias, isto foi uma avaliação que foi feita por nós mulheres, como companheiras, 
como filhas, como esposas, que a maioria aqui são casadas, porque esta 
conscientização? Porque às vezes, dentro de uma organização regional a gente tem 
visto que as lideranças, mesmo de base, eles não tem dado muito apoio, eu não sei em 
que sentido, mas segundo as colocações aqui que as mulheres fizeram, muitas vezes 
porque as pessoas não entenderam ainda o porquê da nossa organização. Nós sempre 
dizemos nas nossas colocações que não criamos organizações para separar do 
movimento indígena, mas sim para fortalecer, mas é específico, porque tem coisas 
muito pequenas, que deixam de discutir, então estas coisas internas que a gente 
conversa nestas organizações. Então, queremos que os senhores tenham esta 
consciência e ajudem a colaborar com estas organizações que são suas mulheres, suas 
famílias, filhos, parentes que estão nas bases, isto que nós queremos a colaboração dos 
senhores, como lideranças, lideranças homens". 

 

 

A preocupação com o reconhecimento de suas demandas no movimento indígena, 

advém do fato de que "nós aqui [no fórum] falamos das coisas maiores, mas tem que 

lembrar as coisas mínimas que é mais importante para vocês lá nas bases", ou seja, 

colocam as mulheres no cerne das preocupações com os problemas cotidianos da vida 

comunitária ('coisas mínimas') e não somente com as demandas gerais do movimento 

indígena ('coisas maiores'). Para tal, demonstram a validade das propostas das mulheres 

ao se referirem ao seu maior envolvimento nas necessidades doméstico-familiares e 

comunitárias, inclusive pela razão de que no encontro foram as mulheres que trouxeram 

artesanato para vender.  

 

Ratificando a inclusão de reivindicações específicas, apresentam propostas para as 

diferentes gerações, sustentando que as organizações indígenas deveriam abrir espaço 

para participação dos/as jovens. Nesse sentido, reafirmam as demandas do movimento 

indígena com relação à valorização (e repasse) dos conhecimentos tradicionais e do 

ensino formal para crianças e jovens. Nos aspectos educacionais, também há a 

preocupação com o analfabetismo da maior parte das mulheres, que 'querem ler e não 

sabem dar o preço, não sabe nem quanto custa o seu trabalho'. 

 

O reconhecimento da luta das mulheres por parte das lideranças masculinas é 

referenciado pelo fortalecimento da autonomia das organizações de mulheres e um 



  

trabalho conjunto com os homens, como explica uma indígena Wapichana: "queremos 

apoio dos homens porque nós mulheres, não só mulheres indígenas, nós estamos 

sofrendo um tipo de violência (...) então nós estamos aqui também para ocupar o 

espaço, para ajudar vocês, não divisão". E, ainda, conforme uma outra indígena 

esclarece: 

 

"o movimento de mulheres é para somar a luta do movimento indígena junto com os 
homens, a gente está vendo que alguns homens estão já meio apavorados, achando que 
nós queremos tomar o espaço deles, não é isto não. O que a gente precisa discutir é a 
relação de gênero entre o movimento, porque a gente percebe muito ainda o machismo 
dentro do nosso trabalho e a gente precisa, cada vez mais, ir conquistando o espaço 
junto com os homens, para a gente dar conta das nossas especificidades, da saúde, da 
educação, do auto sustento, quer dizer, tem muita coisa que vocês não estão dando 
conta, então a gente precisa ajudar essas coisas acontecerem, é por isto que a gente 
está aqui e precisou criar este Departamento para realmente cuidar destas 
especificidades, porque senão acaba a gente querendo sempre melhoria para o 
movimento indígena, mas tem uma parte muito especial que é a nossa, a questão da 
mulher, o relacionamento entre as famílias, isto é muito importante, também para ser 
discutido entre as famílias nas aldeias, e é isto que a gente quer garantir neste 
momento, que a gente não quer dividir, que a gente não quer tomar o espaço dos 
homens, mas a gente quer somar, a gente quer cada vez mais fortalecer o nosso 
movimento indígena para a gente conquistar os nossos direitos em pé de igualdade". 

 

 

Pelo fato desse encontro contar com expressiva representação masculina, as mulheres 

vêm este momento como oportuno para se referir às suas especificidades de gênero, 

exigindo maior apoio de seus companheiros. Para elas, o enfrentamento de questões de 

caráter locais - o relacionamento entre as famílias, a preocupação com a educação das 

crianças e jovens, o desenvolvimento sustentável e a revitalização da cultura, entre 

outras - tem correlação e interferem no âmbito das reivindicações indígenas gerais, e os 

homens, em suas palavras, não estão dando conta de conquistar tais reivindicações. 

Quer dizer, os problemas básicos são muitos e elas estão dispostas a fortalecer o 

movimento, a colaborar nesta empreitada 'em união com os homens'.  

 

A problemática da violência, embora tenha sido levantada no II Encontro do DMIAB/ 

COIAB, não foi apresentada no Fórum, o que fez com que um líder Macuxi chamasse 

atenção para 'as violências sexuais causadas às mulheres indígenas, violentadas por 

militares e também pelos parentes indígenas'. Ele sugere assessoria jurídica e amparo às 

crianças 'que ficam abandonados aí, sem casa e sem família'. Essa fala masculina em 

relação à questão da violência pode advir do fato de que esta é uma das bandeiras de 



  

luta mais significativas das mulheres no Estado de Roraima, local de origem de tal 

liderança, fato que não permite a generalização da existência do 'machismo' e resistência 

por parte dos homens em relação às reivindicações das mulheres.  

 

Ao mesmo tempo que determinados homens cooperaram com as mulheres, 'lembrando' 

de temas como a violência, houve insinuações jocosas no momento da apresentação de 

suas propostas à platéia. Nessa ocasião determinados homens aclamavam que 'está tudo 

aprovado', não havendo abertura para discussões maiores como as ocorridas com as 

outras temáticas do evento. Assim, não se pode desconsiderar a difícil relação com as 

lideranças masculinas, tradicionais/locais ou coordenadores das organizações e 

militantes do movimento indígena, sendo um dos pontos enfatizados pelas mulheres 

como entraves ao seu processo organizativo. O Fórum foi um momento expressivo 

desse embate porque demonstrou pela primeira vez a representação formal das mulheres 

através do Departamento, abrindo um espaço ritualizado da presença feminina na 

colocação de demandas específicas. Por trás dos embates entre mulheres e líderes 

homens das organizações e comunidades, está a problemática da especificidade ou não 

da luta das mulheres dentro do movimento indígena e também do movimento de 

mulheres não indígenas. Conforme sustenta o depoimento de uma liderança feminina:  

 

"o movimento de mulheres é para fortalecer o movimento em geral, a discussão é 
unânime, a política dos povos indígenas é única, só que tem uma diferença, que a 
organização de mulheres tem uma questão específica que tem que ser discutida dentro 
do movimento de mulheres (...). Então a gente está vendo a nível nacional, a nível 
internacional, a mulher tem sua especificidade, a gente não pode deixar isto de lado e 
creio que as mulheres indígenas tem que saber ir buscar, se capacitar". 

 

 

Para ela, há diferença entre as lutas do movimento indígena, que "vê a parte política, 

demarcação das terras, invasão de terra, reivindicar saúde, educação, uma parte geral", 

enquanto o movimento das mulheres: 

 

"tem coisas específicas mulher, tem a violência intrafamiliar, a violência da criança e 
do adolescente, tem o estupro, tem a bebida, assassinatos, é problema que tem que ser 
discutido especificamente mulher, o caso do abandono, separação de casais, não é o 
movimento maior que vai discutir uma coisa específica mulher". 

 

 



  

Deste modo, novas problemáticas têm sido pleiteadas pelas mulheres, o que aponta para 

a singularidade de seu movimento em relação aos movimentos indígena e de mulheres 

não indígenas. As demandas de gênero demonstram a consciência das mulheres com as 

necessidades (inter)comunitárias e sua correlação com demais reivindicações indígenas. 

Temas gerais e específicos aparecem imbricados, como na fala de uma indígena quando 

intenta requerer, através das atividades do artesanato, a estrutura econômica para sua 

organização para conseguir solucionar os demais problemas: "a parte do artesanato que 

a gente tem que lutar para ter uma estrutura própria, é mais para buscar apoio, dar apoio 

às mulheres que precisam, por exemplo, lá existe muito estupro, prostituição". 

 

As mulheres indígenas confirmam a unidade de suas lutas com a de seus povos, ao 

mesmo tempo em que estabelecem o fortalecimento de espaços organizativos próprios. 

Contudo, o reconhecimento das especificidades das mulheres é fator divergente entre as 

próprias mulheres, verificado em seus discursos e práticas políticas, fazendo da temática 

uma das ambivalências do seu processo organizativo. O tema das relações entre homens 

e mulheres elucida a posição das mulheres, até então de não participantes diretas das 

questões políticas dos povos indígenas. Além disso, o contato e maior  interação com a 

sociedade não indígena têm provocado significativas reflexões sobre quais aspectos da 

organização social devem ou não ser preservados, dado que determinadas 

particularidades da cultura tradicional ainda vigentes não tem mais respaldo devido às 

modificações na própria organização social. Essas transformações têm conseqüências 

nas relações de gênero, interferindo no âmbito doméstico e nas concepções do 

masculino e feminino nos diferentes povos.  

 

As próprias mulheres, com exemplos concretos, reavaliam este contexto. Como é o caso 

de uma liderança que expressa o fato de que em sua etnia as opiniões femininas sobre os 

assuntos comunitários são manifestadas por parte de seus maridos, por causa da 

proibição de falarem nas reuniões coletivas. Determinadas mulheres têm questionado 

este tipo de interlocução e recusa em ouvir diretamente a voz feminina. A falta de apoio 

por parte dos homens para que possam participar mais freqüentemente das atividades 

tanto no espaço comunitário como para além dele, chega a interferir diretamente no bom 

andamento do seu processo organizativo, pois muitas mulheres desistem de freqüentar 

espaços próprios por causa das ameaças e/ou proibições de seus maridos. Os 

comportamentos dos gêneros no tempo antigo têm implicações nos dias atuais e 



  

precisam ser contextualizados, não só no tempo como também nos novos espaços em 

que ocorrem, nas organizações e cidades. Nas organizações indígenas em que há 

departamentos de mulheres, uma coordenadora expressa que a conquista de espaços 

femininos é feita mediante 'muita conversa' com os coordenadores para execução de um 

plano conjunto entre mulheres e homens, explicitando que essa luta depende dos 

esforços das próprias mulheres: 

 

"nós como mulheres enfrentamos vários problemas também, então no início nós fomos 
vistas como se nós quiséssemos separar o trabalho dos diretores com o Departamento, 
com a coordenação, tanto assim que nós trabalhamos dois anos voluntariamente. 
Então, isto foi nossa luta e hoje em dia de tanto nós conversar, fazer com que eles 
entendam que nós mulheres não queremos separar o trabalho do homem e da mulher, 
não queremos ser melhor que eles, mas trabalhar em parceria. Então, depois de várias 
reivindicações que nós fizemos (...) nós conseguimos o nosso objetivo que é fazer com 
que as três [mulheres] do Departamento, ganhassem também igual a eles, então isto 
nós conseguimos. Eles já nos vê como parceiras, então eu acho que primeiramente 
depende de nós mulheres mesmo fazer com que eles entendam, que seja 
conscientizado de ver as mulheres como parceiras (...) depende muito de nós mesmo, 
lutar pelos nossos ideais, pelos nossos interesses". 

 
 
Influenciar e conscientizar os homens da relevância do associativismo das mulheres é, 

portanto, uma estratégia das mulheres à frente das organizações, conforme também 

sustenta a indígena de Roraima: 

 
 
"como a companheira falou que não podia vir porque o marido não deixava, mas nós a 
gente procura conquistar as lideranças da comunidade, quem são? É o tuxaua, os 
professores, os agentes de saúde, os catequistas (...) porque quem se preocupa mais 
com a vida? Somos nós mulheres quem se preocupa mais com a vida, com a nossa 
saúde. Então sempre coloco assim para os homens, para as lideranças, e na reunião 
que a gente faz a gente convida os homens para participar junto, para ouvir o que a 
gente está falando mesmo, do que a gente está falando, porque uma desconfiança que 
eles tem, de sair, mandar a esposa para a reunião (...). Sempre coloco assim, olha nós 
tem que ser igual, assim como você tem conhecimento, ela tem que ter conhecimento 
também, agora se você não confia na sua esposa para viajar só, então acompanha, 
acompanha ela, quem sabe você vai aprender lá com nós também". 

 

 

Além das divergências com as lideranças masculinas locais e o fato dos coordenadores 

poderem não considerar a importância de suas demandas, pode ocorrer que as mulheres 

ao ocuparem cargos nas organizações mistas apenas exerçam a função de secretariado, 

tendo pouca ou nenhuma influência nas tomadas de decisão. Ao mesmo tempo, a 



  

presença das mulheres nesses postos e no movimento indígena não assegura que estejam 

lutando por demandas de gênero, nem pelos direitos das mulheres. Esses pontos serão 

discutidos com maior profundidade (cf. Capítulos Quarto e Sexto). 

 

                * * *  

 

Os encontros são momentos por excelência de troca de experiências entre as mulheres 

indígenas de povos e tradições diferentes, que as colocam a par das várias problemáticas 

indígenas, além do fortalecimento mútuo de seus processos organizativos. Os eventos 

organizados pelo DMIAB/COIAB demonstram não somente as dificuldades enfrentadas 

pelo Departamento em si, mas questões gerais referentes ao processo organizativo das 

mulheres indígenas da Amazônia Brasileira. É a partir da atuação das mulheres em suas 

comunidades que podem elaborar propostas aos problemas enfrentados nas áreas de 

educação, saúde, alternativas de produção econômica, participação política e processo 

organizativo, violência, alcoolismo, migração dos jovens para as cidades, entre outros. 

O que resulta nos esforços de união das mulheres com os homens de seus povos para 

concretização de suas demandas nas atividades comunitárias, na maior participação 

associativa das mulheres nos locais em que o processo organizativo ainda se encontra de 

modo incipiente, na necessidade de capacitação e realização de cursos diversos, e na 

busca de parceira com não indígenas para conquista desses objetivos.  

 

É demonstrada explicitamente a especificidade da luta das mulheres em relação ao 

movimento indígena. Junto aos homens pleiteiam 'somar' e 'fortalecer' a luta conjunta. 

As mulheres discutem a necessidade de ocuparem espaços e enfatizam temáticas até 

então 'esquecidas' pelo movimento maior, como a denúncia da violência contra a mulher 

e assuntos referentes ao universo familiar. A especificidade de suas lutas é garantida 

pelo papel que ocupam na esfera comunitária, como mães e responsáveis pelo bem-estar 

coletivo dos parentes próximos. É na denominação de um modelo de liderança próprio 

que as mulheres demonstram como sua participação política é importante nos mais 

diversos âmbitos em que atuam.  

 

Ao se inserirem nas organizações, novas atividades e funções são atribuídas às 

mulheres. É nos momentos em que se reúnem em espaços maiores e com outras etnias 

que elas apresentam as dificuldades até então enfrentadas no cargo de representantes de 



  

organizações, a nível local, regional e/ou estadual, e nacional. Agora estão infiltradas 

em processos burocráticos até então inusitados, requerendo maior capacitação em todos 

os aspectos. Há um interesse pela qualidade das atividades de subsistência, seja para 

consumo próprio como para geração de renda. Nos aspectos educacionais e de saúde, 

reafirmam as demandas de seus povos, introduzindo sua participação também nos 

diversos Conselhos em que se discutem tais questões e através dos quais podem 

concretizar suas ações nesses campos. A violência sofrida pelas mulheres é igualmente 

alvo de suas prioridades. Para conseguir seus objetivos demandam não somente serem 

capacitadas, mas a maior participação política a nível local e no espaço político 

propriamente dito. O que faz da problemática da representatividade das mulheres no 

âmbito nacional questão continuamente debatida, e recentemente resultado em ações 

concretas como a criação da comissão provisória para essa articulação. O trabalho por 

elas empreendido é repleto de dificuldades e sua inserção no processo organizativo, 

portanto, denota problemas internos, nas suas comunidades, mas também nas 

organizações e na relação travada com diversas agências através dos apoios recebidos 

para suas atividades.  



  

SEGUNDA PARTE 
 

 

 

A Segunda Parte da tese é subdividida em três capítulos cujo propósito principal é 

analisar o resultado da inserção das mulheres indígenas no mundo político, 

principalmente na execução de políticas e projetos com segmentos estatais e não 

governamentais. Na Primeira Parte da tese, ao considerar as diversas experiências 

associativas entre as indígenas, percebe-se a especificidade de suas demandas em 

relação ao próprio movimento indígena. Na Segunda Parte apresento como se dá a 

relação entre as mulheres indígenas e diversas 'agências' e 'agentes' - movimento de 

mulheres/feministas, Estado e organismos não governamentais - com os quais passam a 

atuar a partir da consolidação de suas organizações.  

 

No Quarto Capítulo introduz-se o debate sobre as dificuldades de diálogo entre 

movimento de mulheres/feminista e mulheres indígenas, analisando os pressupostos 

similares e divergentes entre os dois movimentos. Na Introdução investiguei o tema dos 

estudos de gênero em povos indígenas, tentando delimitar o papel que as mulheres 

cumprem no seio de diferentes sociedades, desnaturalizando as concepções do feminino 

e masculino, e também a associação 'natural' entre política e mundo dos homens. No 

presente capítulo, a partir dos argumentos de feministas, antropólogas e cientistas 

políticas principalmente, discuto o tema da participação das mulheres no campo político 

- noção de campo político e representação, entraves à participação feminina na política. 

Nessa discussão, os âmbitos considerados como público e privado são contextualizados 

e primordiais na análise da participação feminina no mundo político, fazendo que a 

atuação das mulheres nas diversas esferas de suas sociedades não possa ser vista como 

apolítica.  

 

No Capítulo Quinto parto do pressuposto de que a inclusão da 'perspectiva de gênero' 

como um dos requisitos para o financiamento de projetos com povos indígenas tem 

contribuído, em maior ou menor grau, para a instituição de organizações de mulheres 

indígenas. Como público alvo das agências financiadoras, de capital muitas vezes 

internacional, as mulheres indígenas tem participado de 'oficinas de capacitação' e 



  

'consultas participativas'. Essa 'parceria' de trabalho pode ser travada também entre 

mulheres indígenas e órgão oficial indigenista, embora se verifique ainda a recente 

inclusão das mulheres indígenas em políticas públicas governamentais. Pretendo nesse 

capítulo refletir sobre a participação das mulheres indígenas em oficinas (de capacitação 

ou consultivas) e sua inserção na burocracia do 'mercado de projetos'. Dentre suas 

dificuldades, há o não entendimento do léxico empregado nos eventos e na própria 

elaboração de projetos, como o relativo ao conceito de gênero. 

 

No Capítulo Sexto procuro investigar como a participação das mulheres indígenas na 

política se dá, primeiramente, a partir de sua atuação a nível comunitário para depois se 

estender a outros níveis de participação. Sob essa perspectiva, introduzo o tema da 

chefia em povos indígenas objetivando demarcar a singularidade da liderança feminina 

indígena.  

 

 



  

CAPÍTULO IV 

   

GÊNERO E CAMPO POLÍTICO 

 

 

 

4.1 Entre o Essencialismo Étnico e o Etnocentrismo Feminista 

 

Nos últimos anos as mulheres indígenas do Brasil tem começado a participar dos fóruns 

de discussão do 'movimento de mulheres/feminista'59, inclusive com sua segunda 

representação no Conselho Nacional dos Direitos da Mulher (CNDM). Foi somente na 

'IV Conferência Mundial sobre a Mulher, Desenvolvimento e Paz', realizada em Beijing 

no ano de 1995, que se deu curso à Plataforma de Ação para as Mulheres Indígenas, 

tendo seus direitos pela primeira vez reconhecidos60. Embora o movimento feminista 

tenha incorporado às suas definições de gênero a diversidade dos contextos em que 

estas se constroem, este reconhecimento ainda não levou à formação de uma agenda 

feminista voltada às necessidades específicas das mulheres indígenas. Apesar do 

'feminismo ocidental' parecer alheio à situação das mulheres indígenas, estas ao 

participarem de encontros de mulheres compartilham algumas das inquietudes do 

feminismo.  

 

Se a similitude entre as lutas das mulheres permite criar alianças políticas, o 

reconhecimento das diferenças é indispensável para a construção de um diálogo e a 
                                                           
59 Embora se entenda que o feminismo forma apenas uma parte de um movimento maior de mulheres, que 
é multifacetado e politicamente heterogêneo, será usado aqui a designação 'movimento de 
mulheres/feminista' no sentido mais amplo, que pode ser entendido como diversos tipos de 
organizações/movimentos que exercem o papel de defesa dos direitos das mulheres, articulando redes de 
ONGs, núcleos universitários e de pesquisa, entre outros, a nível nacional e internacional. O termo é 
utilizado nessa tese como contraponto ao que estou denominando 'movimento de mulheres indígenas'.  
60 A declaração das mulheres indígenas na IV Conferência Mundial de Mulheres colocou em relevo a 
situação de exclusão não somente das mulheres como também de seus povos. Nesse sentido, pleiteiam a 
defesa dos direitos à autodeterminação e dos territórios indígenas; o reconhecimento dos direitos 
políticos, sociais, culturais, econômicos e religiosos dos povos indígenas; a ratificação e aplicação do 
Convênio 169 da OIT; o asseguramento de recursos para os sistemas de educação e saúde indígena de 
acordo com seus princípios e cosmovisão, revisando os livros com conteúdos discriminatórios, racistas e 
sexistas; a investigação dos programas de esterilização massiva; que atos de discriminação contra as 
mulheres indígenas sejam considerados crimes e, portanto, passíveis de serem castigados; o 
reconhecimento dos direitos culturais e intelectuais indígenas e que estes não sejam domínio de 
corporações transnacionais; a participação política igualitária nas estruturas indígenas e modernas dos 
sistemas sociopolíticos em todos os níveis; a realização da conferência internacional de mulheres 
indígenas como parte da celebração do decênio internacional dos povos indígenas.  



  

busca de estratégias de luta de acordo com as diferentes experiências. Conforme o caso 

mexicano descrito por Rosalva Hernández Castillo (2002), mas que também se ajusta a 

outros contextos interétnicos, ainda não há um diálogo fértil entre o movimento 

feminista e as mulheres indígenas pelo fato de que, além de demandas específicas do 

gênero, deve-se levar em consideração que estas devem ser complementadas por 

demandas econômicas e culturais, produto da experiência que tem configurado as 

identidades indígenas. O contexto socioeconômico em que as mulheres indígenas 

(re)constroem suas identidades de gênero marca as formas específicas que tomam suas 

lutas e as maneiras de estabelecer alianças políticas. 

 

A participação das mulheres no movimento indígena é uma resposta às próprias 

transformações das relações de gênero, informadas pelos variados aspectos da 

organização social de seus povos. A reestruturação das relações no interior do grupo 

doméstico-comunitário é resultado do contato com igrejas e ONGs, dos projetos de 

desenvolvimento oficiais ou não, da migração e da experiência organizativa. Nesse 

novo contexto, as mulheres indígenas começam a questionar as maneiras como 

experienciam as supostas 'desigualdades de gênero' em suas comunidades. Embora as 

mulheres apoiem a luta conjunta de seus povos, elas acabam por exigir direitos 

específicos como mulheres e indígenas. E nesse sentido o espaço organizativo tem sido 

fundamental para a promoção de uma perspectiva de gênero no interior do movimento 

indígena.  

 

De acordo com Hernández Castillo (2002:212), as mulheres indígenas têm mantido uma 

'dupla militância', vinculando as lutas específicas de gênero às lutas pela autonomia de 

seus povos. O que tem feito com que enfrentem muitas resistências, de um lado, o 

'etnocentrismo feminista', de outro, o 'essencialismo étnico' do movimento indígena. O 

fato do movimento indígena negar a existência de problemas internos, conforme a 

autora, tem feito com que as indígenas do México, e o mesmo pode ser dito em relação 

ao caso brasileiro, assinalem o caráter histórico de suas culturas, ao mesmo tempo que 

enfatizam os 'usos e costumes' tradicionais que consideram que vão contra suas 

demandas de gênero. Não são poucas as reflexões das mulheres aos costumes 

'tradicionais' e às novas práticas vivenciadas em suas comunidades resultantes do 

contato interétnico, como sustenta uma liderança do alto rio Negro: 

 



  

"até quando que a mulher vai precisar ter um interlocutor? Quer dizer, se a gente for 
continuar todo tempo para trás, a última palavra lá na cozinha e na sala sempre do 
homem, até que ponto que vai, até quando que vai? Então, eu acho que está na hora, 
está certo que a gente não quer apenas trabalhar em cima, vamos dizer, das tradições 
indígenas (...) eu acho que na área, na vida indígena, existem erros também que não 
são tradicionais (...) eu não colocaria como tradição, mas sim erros mesmos. Por 
exemplo, na minha etnia não existe de roubar mulher, casou, casou, não pode casar 
duas vezes (...) depende de cada realidade. Tem mulher, como hoje em dia, eu não 
diria como tradição não, isto aí é um erro, às vezes acaba só botando filho, filho, filho, 
e não tem mais como sustentar (...). E só porque a mulher é reprodutora, tem que ter 
cinco, quatro? Para estar tudo bem acho que não é por aí, tem que chegar o momento 
de dizer não, tem que ser assim e se a gente quer o homem e a mulher trabalhar junto 
tem que chegar numa conclusão, chegar cada mulher, homem, junto, ouvir 
diretamente voz da mulher e voz do homem". 

 

 

As mulheres reivindicam uma maior igualdade nas relações de gênero questionando 

seus papéis tradicionais de mães e esposas, sem voz direta nas resoluções ('a última 

palavra lá na cozinha'). Essa nova atitude, ou expressão de tal descontentamento de 

modo mais aberto e direto, tem refletido na busca de maior autonomia através da 

criação de suas organizações. O caso das mulheres Nahua de Cuetzalan/México, 

analisado por Manzanares (1998: 197-201), é ilustrativo dos conflitos de interesses entre 

homens e mulheres. Diversos fatores convergiram para a ruptura das mulheres como 

associadas à cooperativa mista (de homens e mulheres artesãos/ãs) de seus povos. A 

Cooperativa Agropecuaria Regional Tosepan Titataniske (CARTT), apoiada por ação 

governamental, condicionava a entrada das mulheres na organização que seus maridos 

fossem cooperativistas. O fato das decisões das mulheres não serem acatadas nos 

acordos das assembléias, nem o destino dos fundos financeiros outorgados aos seus 

projetos, culminaram na fundação de uma associação própria, a 'Sociedad de 

Solidaridad Social' (SSS), doze anos depois da criação da cooperativa.  

 

O diálogo entre mulheres indígenas e movimento de mulheres/feminista, por outro lado, 

tem sido dificultado pela falta de maior sensibilidade frente aos problemas específicos e 

concepções de mundo diversas. O reconhecimento das especificidades das mulheres 

indígenas deveria vir com o respeito à criação de espaços próprios e o momento da 

formação de alianças, processos com tempos e agendas diversos do feminismo. O 

movimento de mulheres/feminista ao enfatizar o 'direito à igualdade' acaba não 

considerando "la manera en que la clase y la etnicidade marcan las identidades de las 

mujeres indígenas" (Hernández Castillo 2002: 218). Identificado pelas indígenas como 



  

'feminismo liberal urbano', com conotações separatistas, "se alejam de sus concepciones 

de la necesidad de una lucha conjunta com sus compañeros indígenas" (idem: 217).  

 

Hernández Castillo (idem: 224-5) ilustra a 'brecha cultural' existente entre 'mestiças' 

urbanas e indígenas através da proposta das zapatistas pela Segunda Ley Revolucionaria 

de Mujeres. A lei, que incluía um artigo da proibição da infidelidade, foi considerada 

uma medida conservadora pelas mulheres urbanas, produto da influência da igreja nas 

comunidades indígenas. Para as indígenas, ao contrário, é uma maneira de recusar uma 

tradição - em nome da qual a infidelidade masculina e a bigamia são justificadas -  

estreitamente vinculada às práticas de violência doméstica e que as tornam vulneráveis 

em suas comunidades. Algo similar se sucede com o direito ao patrimônio e à pensão 

alimentícia que "de poco sirve la lucha legislativa, cuando sus esposos carecen de tierra 

y de un trabajo fijo" (idem: 225). A tentativa de unificar as questões das mulheres, 

portanto, pode acabar levando a interpretações equivocadas e de difícil atuação junto 

aos diversos grupos étnicos.  

 

A violência contra as mulheres e o reconhecimento dos direitos reprodutivos são 

demandas compartilhadas pelos dois movimentos, mas a experiência cotidiana vivida 

nas comunidades indígenas (e mesmo no espaço urbano) difere e muito da realidade das 

mulheres não indígenas. A questão dos direitos reprodutivos demonstra preocupações 

diversas entre diferentes mulheres. Se para as feministas a questão gira em torno do 

controle sobre o próprio corpo e a sexualidade, e assim a concepção, gravidez e aborto 

tornam-se prioridades, para muitas mulheres, principalmente das camadas populares, as 

questões podem se fundar nos valores da família, inexistindo a sexualidade como 

realidade autônoma. O que gera, conforme Cynthia Sarti (2004: 44), um descompasso 

entre esse discurso e o feminista na sua perspectiva universalista.  

 

Se o movimento feminista tem conseguido avanços na legislação para a punição dos 

esposos no caso da violência doméstica, a indígena, ao contrário, não pode se beneficiar 

deste tipo de ação se não se pensar numa solução para o sustento de sua família 

enquanto o marido estiver detido, pois na maior parte dessas sociedades há a 

complementaridade resultante da divisão do trabalho por gênero. Esta problemática foi 

levantada na 'oficina de violência contra a mulher indígena', realizada em Roraima no 

ano de 2004. Além disso, as mulheres propuseram medidas internas e de acordo com a 



  

'tradição' no enfrentamento da problemática, explicitando, ainda, a necessidade de se 

convidar os homens para estas reuniões, o que aponta para o caráter relacional da 

violência, a necessidade de se trabalhar tanto a 'vítima' quanto o 'agressor'. 

 

Outras análises também advogam o fato de que as 'minorias étnicas' encontram falta de 

representação de seus interesses no movimento feminista branco, ao mesmo tempo que 

os movimentos étnicos deixam de lado problemas internos para que não haja divisão 

dentro do movimento face à opressão étnica/racial comum. Sara Poggio (1999: 272) 

compara os movimentos das brancas, africano-americanas e chicanas nos Estados 

Unidos. As primeiras separaram-se em suas próprias organizações para lutar por 

problemas que afetam suas vidas. Processos distintos ocorreram com as ditas minorias. 

Tanto as africano-americanas quanto as chicanas organizaram seu discurso em dois 

temas principais: um centrado na justificativa da necessidade de reivindicar os direitos 

de mulheres sem serem consideradas traidoras de sua gente; outro, que trata de 

encontrar razões que expliquem o 'sexismo' e 'machismo' dos homens pertencentes às 

minorias (razões compreendidas como geralmente externas e impostas à cultura do 

grupo).  

 

As mulheres africano-americanas e chicanas lutam pela discriminação racial/étnica e a 

distribuição desigual de riqueza de acordo com os movimentos pelos direitos civis, 

estes, no entanto, não questionam as relações desiguais entre os gêneros. As mulheres 

começam a perceber sua limitada ação e o impedimento para exercer postos de 

liderança dentro das organizações e movimentos. Contudo, o temor em criar divisões 

internas faz com que a questão das desigualdades de gênero seja pensada como de 

importância secundária se comparada com a subordinação étnica. Ao mesmo tempo, as 

mulheres não se sentem representadas pelo movimento feminista por causa de seus 

problemas específicos. No caso das chicanas, explica a autora, ao tentarem reclamar o 

direito de participar das decisões foram acusadas de romper a unidade da 'raça unida', o 

que fez com que o feminismo não fosse bem aceito, pois não é visto como algo próprio 

da cultura chicana (Poggio 1999:268). Desta maneira,  

 

"las chicanas viven en una situación de ambiguedad frente a la realidad que les toca 
enfrentar. Por un lado, son concientes de pertenecer a un pueblo oprimido racial, 
económica e culturalmente, por el que siempre han luchado siguiendo la dirección de 
modelos pertenecientes a la misma cultura. Por otro lado, cuando la experiencia del 



  

sexismo, dentro de su cultura y su gente se hace evidente, las chicanas no encuentram 
en su tradición los elementos que les permiten luchar contra el sexismo, sin separarse 
de su raza" (Poggio 1999: 270).  

 

 

Essa ambigüidade é avaliada por Poggio (idem) como um confronto de identidade. De 

um lado, o ser chicana como identidade reconhecida, com modelos de resistência 

legitimados culturalmente, de outro, uma nova identidade que começa a se manifestar e 

exige mudanças e enquanto tal não possui um consenso cultural. A 'identidade 

feminista' não provém da tradição valorizada por seu povo, dos ancestrais indígenas e 

dos primeiros chicanos, mas é resultado da experiência de empoderamento que o 

ativismo militante no movimento chicano permitiu desenvolver. Consequentemente 

ficam ante uma atitude de defesa frente ao ataque da comunidade chicana aos seus 

reclamos feministas, e um discurso de impossibilidade de integrar-se ao feminismo que 

consideram cego às questões de raça e classe. 

 

Céli Pinto (1994) aponta para o isolamento do movimento feminista, resultado da 

própria história da formação do campo de luta e da radicalidade de seu tema. O sujeito 

feminista quer transformar as relações do sujeito mulher anterior, e não reforçar as 

identidades já existentes como nos outros movimentos. É o questionamento da noção de 

identidade que pode possibilitar a criação de novas alianças entre mulheres diferentes. O 

movimento de mulheres indígenas, ao lado das mulheres negras e outras que não se 

sentem contempladas no feminismo ocidental, iluminam as questões de diferença e 

igualdade. Em vez da alegada 'unidade' do movimento de mulheres/feminista, um dos 

desafios está em estabelecer as diferenças, a heterogeneidade como dimensão intrínseca, 

e não a identificação pela condição de gênero para o apoio mútuo.  

 

A luta das mulheres indígenas enfrenta muitas barreiras. Em relação aos movimentos 

étnicos, há um abafamento dos conflitos entre um 'nós' em nome de antagonismos com 

os 'outros'. Em relação ao movimento feminista, em nome de uma suposta unidade do 

movimento e uma totalidade que se quer representar, há o silenciamento das diferenças 

entre as próprias mulheres. Como referido por Hernández Castillo, as indígenas ficam 

numa situação difícil ante, de um lado, o 'essencialismo étnico' dos movimentos 

indígenas (e de outras 'minorias'), de outro, o 'etnocentrismo feminista'. Somente se 

houver um efetivo reconhecimento das diferenças internas (nos movimentos étnicos) e 



  

das desigualdades entre as mulheres, pode-se vislumbrar uma possível articulação entre 

as diferentes lutas. 

 

 

O Princípio da Igualdade e o Direito à Diferença  

 

Em comum, movimento indígena e movimento feminista, a partir dos anos 1970-1980, 

reivindicam a 'diferença' - de ser indígena ou mulher. As reivindicações do movimento 

indígena, através de uma linguagem de 'resistência', são "reivindicações que se querem 

étnicas em nome de tradições culturais diferentes" (Machado 1990: 5). Propõem, ao 

mesmo tempo, a igualdade de direitos e acesso ao poder, através da 'nova' linguagem 

dos direitos de um 'povo' a serem exercidos através de uma coletividade 'comunitária'. O 

discurso feminista, especialmente na década de 1980, cada vez mais inclui em sua pauta 

o reconhecimento e defesa da diferença. Ao lado da igualdade de acesso ao poder, 

propõe a diferença de um outro 'modo' ou 'ética' de exercer o poder. A mesma novidade 

é assim observada nos movimentos indígenas e feministas desse período: a postulação 

da diferença e a inserção em um contexto de diálogo internacional e linguagem política 

da neo-modernidade (idem: 6). A demanda pela diferença, no caso das mulheres, 

apresenta-se sobre a reivindicação pela igualdade com relação aos homens e a luta 

contra a discriminação - como o acesso a lugares e posições antes vetados à elas no 

mundo do trabalho ou da política. Assim, movimenta-se num espaço contraditório: de 

um lado, a reivindicação por direitos iguais aos dos homens e tratamento igualitário; de 

outro, o direito a tratamento diferenciado e valorização da especificidade da mulher. 

Nas palavras de Jelin (1994: 125), "um conflito inevitável, entre o princípio da 

igualdade e o direito à diferença". 

 

Joan Scott chama atenção aos paradoxos contemporâneos sobre as posições ocupadas 

pelos sujeitos na busca de seus direitos. Os processos de diferenciação social que 

operam e desenvolvem análises de igualdade e discriminação, para Scott (2005: 29), faz 

com que as identidades não possam ser vistas como entidades eternas, mas efeitos de 

processos políticos e sociais. Ao argumentar sobre o acesso paritário ao poder 

reivindicado a partir de uma posição identitária como mulheres, a autora pergunta até 

que ponto a atribuição enquanto grupo é o efeito de uma discriminação que se quer 

eliminar. O feminismo, como protesto contra a exclusão das mulheres na política, teve 



  

como objetivo eliminar a diferença sexual na política mas sua campanha foi voltada às 

mulheres. Pelo fato de agir em favor das mulheres produziu a diferença sexual e 

chamou a atenção exatamente para a questão que pretendia eliminar. Em outras 

palavras, se a diferença de seu sexo não fazia diferença para o exercício da cidadania, 

era precisamente como mulher - alguém marcada por sua diferença sexual - que se tinha 

que argumentar (Scott 2005: 21). 

 

Concordando sobre a necessidade dos esforços legislativos, manifestações e 

movimentos reivindicativos em nome das mulheres, Judith Butler (1998: 24) admite que 

os lobby sejam impossíveis sem recorrer à política de identidade e este é o modo como a 

política representativa funciona. Contudo, sugere que essa necessidade precisa ser 

reconciliada com uma outra. Se supõe-se que há um 'nós' feminista pelo qual se fala em 

nome das mulheres, no mesmo instante inicia-se um debate interno sobre o conteúdo 

descritivo do termo. Cada vez que uma especificidade é articulada, há resistência e 

formação de facções dentro da própria clientela que está supostamente unificada pela 

articulação de seu elemento comum. O que demonstra que a identidade como ponto de 

partida jamais se sustenta como base sólida de um movimento político feminista.  

 

A afirmação de identidades e o tema do reconhecimento são fatores polêmicos que 

aparecem recentemente quando as reivindicações feministas mudam seu enfoque da 

ênfase nas formas de protesto para a formulação de políticas dirigidas à ampliação da 

participação institucional (Ackelsberg 1996 apud Araújo 1998:73). A discussão dessas 

problemáticas é condizente às atuais críticas ao 'sujeito político'. As análises 

desconstrucionistas das categorias identitárias, como resposta aos debates 

epistemológicos pós-estruturalistas e pós-colonialistas, tem provocado discussões sobre 

a constituição do sujeito ocidental e das ciências. Autoras como Butler e Scott analisam 

as controvérsias colocadas ao feminismo a partir das críticas à política identitária, 

apresentando o campo da política como lugar de disputa permanente. Butler concorda 

com outros autores (Connoly, Laclau e Mouffe) quando sugerem uma forma de luta 

política que põe os próprios parâmetros do político em questão:  

 

"isso é especialmente importante para as preocupações feministas, na medida em que 
as bases da política ('universalidade', 'igualdade', 'o sujeito dos direitos') foram 
construídas mediante exclusões raciais e de gênero e por uma fusão da política com a 



  

vida pública que torna o privado (reprodução, domínios da 'feminilidade') pré-político" 
(Butler 1998: 14).  

 

 

Foi a formulação de Joan Scott  (1990) sobre o uso do gênero como categoria de análise 

que permitiu uma visão mais abrangente da compreensão das relações de gênero na 

constituição da sociedade, que inclui necessariamente sua dimensão política. A autora 

refere-se à política e ao poder como territórios praticamente inexplorados. Scott e 

Butler, ao questionarem a noção de sujeito do feminismo, deixam aberta a oportunidade 

de novas formulações, novos arranjos sociais, novas negociações na política. Conforme 

Butler (1998: 25), desconstruir o sujeito do feminismo é "emancipá-lo das ontologias 

maternais ou racistas às quais esteve restrito e fazer dele um lugar onde significados não 

antecipados podem emergir".  

 

A política de cotas61, apesar de recentemente implantada, incorpora novas e velhas 

problemáticas relacionadas à tão promulgada bandeira feminista pela luta à igualdade de 

acesso ao poder entre homens e mulheres. Mas, como falar de igualdade diante da 

diversidade de experiências entre mulheres e homens ou entre as próprias mulheres? E 

'quem' deve falar em nome das mulheres? As posições a favor da necessidade das 

mulheres ocuparem cargos de poder na conquista de seus direitos específicos advogam 

que as mulheres são as melhores defensoras de suas próprias causas e interesses. Suas 

necessidades relacionadas ao gênero são legítimas e especiais, frutos de uma exclusão 

estrutural experimentada enquanto mulheres. Mas o fato de ser mulher não torna as 

mulheres iguais, nem o fato de pertencer a um grupo necessariamente significa 

expressar as suas demandas. Se as condições vivenciadas pelas mulheres em suas vidas 

fazem diferença entre as mulheres, também seus interesses são diversos quando 

assumem cargos de poder.  

 

As mulheres precisam estar presentes nos fóruns deliberativos e de decisão que se dão 

na esfera pública, para que seus interesses se façam ouvir e sejam incluídos nas agendas 

políticas. Mas a desigualdade na capacidade de intervenção no mundo da política não é 
                                                           
61 É principalmente depois da implementação da política de cotas em diversos países na década de 1990, 
que a participação política das mulheres passa a ser uma das bandeiras de luta do movimento feminista e 
de mulheres, no Brasil e no âmbito internacional. Esta problemática surge como resultado dos debates 
internacionais culminados na aprovação da Plataforma de Ação Mundial (PAM) na IV Conferência 
Mundial sobre a Mulher, ocorrida no ano de 1995, em Beijing/China, e que teve como eixo principal o 
tema do acesso das mulheres ao poder. 



  

exclusiva das mulheres e nem de um grupo particular de mulheres. As mulheres 

indígenas, por exemplo, defendem não somente as questões de gênero, mas as de seus 

povos em geral - embora possa ocorrer que os homens não defendam temáticas de 

gênero. E recentemente indígenas e negras assumem uma 'aliança de parentesco' pois, 

segundo as mesmas, sofrem maior discriminação se comparadas às mulheres brancas 

(cf. Capítulo Sexto). A sua identidade como mulher leva consigo outras posições de 

sujeitos, por vezes contraditórias, para o exercício do poder na esfera pública. Ao 

mesmo tempo que têm que defender seus direitos particulares no interior dos espaços de 

decisão já implementados pelas não indígenas, no interior das organizações mistas e nas 

suas comunidades igualmente necessitam, muitas vezes, travar grandes batalhas para 

que esses direitos sejam incluídos como pautas e reivindicações necessárias que dizem 

respeito às relações sociais de suas próprias comunidades e povos. 

 

Recentemente, a política de cotas para maior inclusão das mulheres ao poder leva aos 

paradoxos referidos por Joan Scott entre identidade individual e identidade grupal, nos 

quais as diferenças são utilizadas para organizar a vida social. As políticas de ação 

afirmativa, como 'política paradoxal' desde sua articulação inicial, "ofereceu não 

somente um conjunto de mandados políticos, mas também uma teoria sobre as relações 

entre indivíduos ou grupos, direitos políticos e responsabilidades sociais" (Scott 2005: 

22). Visando combater a discriminação chama atenção para a diferença. Visando a 

identidade de grupo como irrelevante no tratamento com os indivíduos, reifica a 

identidade de grupo. Decorre dessa escolha que os termos do contrato liberal referem-se 

a indivíduos, entretanto, os indivíduos não são iguais e a identidade de grupo é o 

resultado de distintas categorizações atribuídas (de gênero, de raça, de etnicidade, de 

religião, de sexualidade...). As tensões entre grupos e indivíduos, constituídas num 

processo constante de negociação, é o próprio material a partir do qual políticas são 

construídas e a história é feita. Para a autora, as tentativas de fazer cumprir políticas que 

escolhem uma ou outra posição são impossíveis de se implementar. 

 

A introdução das políticas de cotas e os debates atuais sobre inclusão/exclusão política, 

devido aos paradoxos apontados por Scott, põem em discussão os mecanismos de 

representatividade: quem e o que é para ser representado, analisados por Anne Phillips. 

Para a autora, as demandas por presença política - representação igual de homens e 

mulheres, inclusão política de grupos excluídos ou silenciados - colocam em discussão e 



  

desafiam a separação entre quem e o quê é para ser representado, bem como a 

subordinação do primeiro ao segundo. A autora explicita dois tipos de representação 

política presentes no momento atual - a 'política de idéias' e a 'política de presença'. A 

'política de idéias' refere-se ao fato de que a representação política está no programa e 

nas idéias compartilhadas entre representantes e representadas/os, sem qualquer 

referência à identidade das/os representantes. Contra isso, cada vez mais é afirmada a 

necessidade de uma 'política de presença', a presença física dos grupos excluídos nos 

locais de decisão, que se traduz freqüentemente na adoção de cotas eleitorais.  

 

Embora a questão de quem poderia falar em nome de grupos desprivilegiados tenha sido 

a tônica inicial dos movimentos, muitas divergências em termos de estratégias e 

objetivos romperam as unidades iniciais, "isto gerou uma política mais baseada em 

identidades, que enfatizava a auto-organização daqueles mais diretamente oprimidos" 

(Phillips 2001 :275). A busca pela 'autenticidade pura', no entanto, é desacreditada pela 

dificuldade de se representar uma experiência que não seja idêntica à sua própria, mais 

do que isto, "porque cada mulher pode reivindicar uma multiplicidade de identidades, 

cada uma das quais podendo associá-la a diferentes tipos de experiência compartilhada. 

Mas a inclusão de vozes previamente excluídas, e as mudanças que isto implica nas 

instituições, tanto políticas como outras, permanece um tema dominante" (idem: 276). 

Uma das mudanças nas reivindicações políticas foi o fato de que as pessoas passam a 

afirmar um sentimento mais forte de suas identidades. 

 

A autora alerta sobre as controvérsias implicadas na representação justa e representação 

proporcional: uma política baseada nas identidades sociais - nas diferenças de 

etnicidade, raça ou gênero - pode mesmo barrar as alianças que são necessárias para a 

mudança; o fato da representação depender das características pessoais ou de grupo 

parecer minar as bases de responsabilização e prestação de contas política. A autora 

questiona a insistência no número igual de mulheres e homens ou na proporção mais 

justa entre os grupos étnicos, sustentando que a política de presença está em 

descompasso com a teoria política recente: "é na relação entre idéias e presença que nós 

podemos depositar nossas melhores esperanças de encontrar um sistema justo de 

representação, não numa oposição falsa entre uma e outra" (Phillips 2001:289) 

 



  

Kimberlé Crenshaw (2002: 173-6) chama atenção para as 'diferenças que fazem 

diferença' na forma como vários grupos de mulheres vivenciam a discriminação, 

apontado para a invisibilidade e pouca informação direta sobre as experiências das 

mulheres 'marginalizadas'. Tais elementos diferenciais podem criar problemas e 

vulnerabilidades exclusivas de subgrupos específicos de mulheres, ou que afetem 

desproporcionalmente apenas algumas mulheres. Dito de outro modo, a intersecção de 

gênero com uma gama de identidades contribui para a vulnerabilidade particular de 

diferentes grupos de mulheres. Exemplo disso são o tráfico e a esterilização de 

mulheres, nos quais fatores de 'risco', como raça, classe e outros, determinam quais 

mulheres, mais provavelmente, sofrerão e quais não sofrerão esses abusos. Contudo, 

esses abusos não tem sido investigados como discriminação  racial.  

 

Os casos mais conhecidos de opressão interseccional, conforme a autora, são 

geralmente os mais trágicos: a violência contra as mulheres baseada na raça ou etnia. 

Crenshaw (2002: 178-180) sinaliza como os estereótipos raciais e étnicos contribuem 

para a concepção de imagens de mulheres pobres ou étnicas como sexualmente 

indisciplinadas, o que pode ser evidenciado nos casos de violências contra as mulheres 

indígenas. Também o fato das minorias étnicas serem empregadas no trabalho industrial 

ou em alguma forma de trabalho segregado por gênero - as indígenas em Manaus 

freqüentemente trabalham nas indústrias da Zona Franca ou como empregadas 

domésticas, funções que lhes atribuem baixos salários. As políticas de ajuste estrutural 

das economias em desenvolvimento, portanto, tem conseqüências sobre as 

responsabilidades depositadas sobre as mulheres, determinando, entre as próprias 

mulheres, quais executarão fisicamente alguns serviços e quais pagarão outras, 

economicamente desfavorecidas. Igualmente o fato das mulheres de comunidades 

'racial, cultural ou economicamente marginalizadas' estarem se organizando faz com 

que enfrentem obstáculos que as mulheres de elite também enfrentam, mas também 

outros que lhe são exclusivos (idem: 181). Um desses obstáculos é em termos do 

compromisso perante seus grupos sociais, conforme descrito. A solidariedade racial ou 

nacional se constitui em obstáculo, pois coloca as mulheres na posição de ter que 

escolher entre suas identidades como mulheres e suas identidades como membros de 

nações ou grupos raciais/étnicos desfavorecidos. Análise que se coaduna com as de 

Rosalva Hernández Castillo e Sara Poggio.  
 



  

 

4.2 Participação Política Feminina   

 

Para o melhor entendimento das questões sobre a 'participação das mulheres no campo 

político', trazidas no bojo da luta feminista por uma maior igualdade entre os gêneros no 

universo da representatividade política, determinados conceitos tem sido (re)trabalhados 

e colocados no cerne das análises e ações transcorridas no seio da sociedade 

contemporânea. Os estudos advogam a necessidade de se ampliar o próprio conceito de 

política, circunscrito aos padrões masculinos, compreendendo-o não somente no sentido 

político estrito.  

 

Sônia Alvarez (1998: 267-8) distingue entre o 'campo da política' e o 'campo do 

político', o primeiro circunscrito na esfera da política clássica, nos cargos de 

representação, nas instituições e partidos políticos; o segundo, tem um sentido mais 

amplo, cultural e simbólico, no qual se reconfiguram continuamente as linguagens, 

valores e crenças, que atribuem sentido ao campo 'da política'. De acordo com esta 

perspectiva, a autora exemplifica o campo feminista latino-americano dos anos 1990 

como um 'campo discursivo de atuação/ação': "un amplio, heterogéneo, policéntrico, 

multifacético, y polifónico campo" (Alvarez 1998: 265). O domínio político se estende 

além das organizações ou grupos próprios do movimento strictu senso, e a atuação das 

mulheres feministas pode ser compreendida na sua expansão para os mais diversos 

movimentos, sindicatos, parlamentos, corredores da ONU, academias, organizações não 

governamentais, meios de comunicação, ciber-espaços,62 etc. Além do 

comprometimento com as lutas políticas clássicas por políticas públicas ou leis, ou 

inclusão da perspectiva de gênero nas organizações sociais, as feministas também 

estariam empenhadas em lutas discursivas, ou seja, sobre os significados de cidadania, 

desenvolvimento, saúde reprodutiva, democracia, através de múltiplos e variados pontos 

de vista. 

 

Moacir Palmeira e Márcio Goldman (1996: 7-8), por outro lado, propõem uma análise 

antropológica sobre representação política (voto e processo eleitoral) adotando 

                                                           
62 Neste aspecto, Sarah Abdel-Moneim (2002) sugere a necessidade de novas formas de leitura dos 
movimentos sociais na era digital, como no caso da 'resistência no Chiapas cibernético'. A existência de 
vários websites em que circulam globalmente o neo-zapatismo, atualiza o movimento em duas frentes de 
luta, na resistência material na Zona de Conflito e na resistência virtual no Ciber-Chiapas. 



  

perspectivas distintas das abordagens tradicionais da ciência política. Para os autores, 

deve-se ampliar o campo de análise em diversas direções (representações nativas, 

faccionalismos, vida comunitária, família e redes sociais, identidade étnica, festividades, 

biografias, estruturas de mediação, etc.), buscando uma abordagem mais positiva e 

reintroduzindo a dimensão sociológica do fenômeno político. Esse alargamento da 

compreensão do campo das questões políticas compreende as estruturas sociais e 

simbólicas ligadas aos diferentes modos de representação política. 

  

Um dos temas mais fortes do feminismo, compartilhados por outros movimentos 

sociais, foi o questionamento sobre as formas de se fazer política, "não no seu sentido 

instrumental senão na concepção profunda entre o público e o privado" (Soares 1994: 

22). Os movimentos de mulheres/feministas, através do slogan 'o pessoal é político', 

deslocam para a esfera pública a discussão de temas até então tidos como privados. A 

apropriação do espaço público pelas mulheres através dos movimentos sociais fez com 

que houvesse uma reformulação desse mesmo espaço. As mulheres ao participarem do 

campo político tratam de problemáticas excluídas até então da vida pública, 

demonstrando a necessidade de se analisar sua participação política sob novos prismas. 

Isso inclui tratar da singularidade da participação política das mulheres, considerando-se 

a 'política do cotidiano', a qual não está dissociada e nem isolada dos demais 

acontecimentos acontecidos além desse espaço.  

 

A participação das mulheres na política comporta diferente vias de acesso: 'tradicional' 

(através das relações familiares), no interior dos movimentos sociais, no âmbito 

comunitário ('clubes de mães', etc.), entre outros. Os fatores que estimulam essa 

participação decorrem não somente de necessidades 'reais' como a saída de uma 

situação de discriminação/opressão, mas também a possibilidade de outras vias de 

expressão, a busca de esclarecimento (sobre direitos, por exemplo) e de novas relações 

em experiências compartilhadas (nas reuniões, assembléias, encontros, etc.), a prática 

coletiva que lhes funciona como uma 'escola', etc. Beatriz Sarlo explica a emergência de 

novas vozes através das 'políticas de base' (sindicatos e organizações de mulheres de 

baixa renda, nas cidades e no campo) como uma ação política e simbólica:  

 

"as mulheres que participam de organizações de base freqüentemente entram no 
domínio da experiência pública trazendo uma bagagem social que significa tanto 



  

privação cultural quanto econômica. Na verdade, elas contribuem para o desenho de 
um modelo completamente diverso, no qual o sentimento de injustiça fornece uma 
base para a ação política e simbólica mais forte do que as certezas procedentes das 
concepções tradicionais ou intelectuais de política e sociedade" (Sarlo s/d:182). 

 

 

A participação feminina é uma das condições decisivas para novas formas de ideologia 

e política na América Latina, argumenta a autora (Sarlo s/d:183-4). Camponesas, 

trabalhadoras e donas de casa, desempregadas e moradoras de favelas, se relacionam 

com a política por meio de sua experiência vivida, é a vivência direta de injustiça e 

subordinação que as fazem intervir na esfera pública. Esse novo estilo carrega as marcas 

sociais de sua origem popular. As possibilidades de conhecimento estão ligadas ao novo 

paradigma social que esses movimentos trazem em sua prática e muitas vezes (mas nem 

sempre) em seu discurso: o novo tema da esfera pública. Desse modo, há uma 

especificidade da atuação das mulheres no espaço político, domínio pouco explorado 

nas análises, resultado da 'invisibilidade' das mulheres no âmbito público e, como não 

poderia deixar de ser, também no movimento indígena.  

 

É importante problematizar as principais idéias contidas nos trabalhos que tratam da 

'participação das mulheres na política'. Não me deterei na vasta bibliografia já analisada 

(cf. Goldberg 1989), nem pretendo abarcar a gama de estudos sobre a participação 

feminina nos chamados movimentos sociais urbanos - populares, de periferia ou de 

bairro (cf. Cardoso 1983, Caldeira 1984). Ao abarcar as contribuições teóricas da 

temática aos estudos de gênero, está claro que representam parcialmente a discussão, 

resultado da minha opção pelos estudos de determinadas autoras (Cardoso 1987, Lobo 

1987, Noemi 2001) que destacam seus olhares para a política do cotidiano e arenas de 

participação feminina ao nível local. Se as mulheres não tinham visibilidade ou eram 

excluídas da vida política, a partir desse novo enfoque consideram-se as práticas 

políticas diferentes do 'modelo masculino'.  

 

Maria Noemi Brito (2001) critica as primeiras interpretações, das quais faço uso aqui, 

que tentam esclarecer os mecanismos responsáveis pela não-participação das mulheres 

no campo político. Para a autora, essas análises enfatizam que as ações femininas nas 

variadas situações, mesmo naquelas em que atuam politicamente, são vivenciadas como 

um prolongamento do espaço doméstico. E sugere que para se superar a visão apolítica 



  

das mulheres deve-se ampliar o conceito de política, não apenas considerando políticos 

espaços até então tidos como privados, como também que se vá além das definições 

centradas na competição pelo poder. Brito aponta para a importância do trabalho de 

Blachman (1976), um dos primeiros estudos preocupados em compreender as relações 

entre mulher e política no Brasil, ao assinalar questões até hoje não respondidas 

satisfatoriamente: o entendimento da forma de fazer política associada aos padrões 

masculinos, a omissão de dados históricos sobre a atividade política das mulheres e a 

necessidade de se avaliar as relações existentes entre a família e a política.  

 

Os estudos pioneiros na área da participação político-partidária, por outro lado, a partir 

de preocupações quantitativas, referem-se à omissão das mulheres e ao seu papel 

tradicionalmente passivo no mundo da política (Tabak & Toscano 1982 apud Brito 

2001). Nessa visão, haveria uma influência familiar, geralmente masculina, para que as 

mulheres atuassem no âmbito político. A valorização da presença feminina na política 

devia-se à sua incorporação institucional, através de suas candidaturas ou assumindo 

cargos eletivos e diretivos. No entanto, essas análises desqualificam outras atividades 

das mulheres no âmbito político, assim seria preciso abordar outros espaços além do 

contexto parlamentar dos grandes centros urbanos, procurando desvendar qual é o real 

espaço ocupado pelas mulheres na política brasileira. 

 

Outras pesquisas citadas por Brito (Avelar 1987, Baquero 1981, Blay 1982, Debert 

1987, Fieldman-Bianco 1976, Tarrés 1989 apud Brito 2001) apontam para formas 

singulares de ativismo político das mulheres, colocando no cerne de suas reflexões o 

contexto familiar e outras áreas do espaço do cotidiano como referentes importantes do 

campo de atuação das mulheres que não podem mais ser lidos como apolíticos. Esses 

locais são marcadamente visíveis, como as mobilizações urbanas e a participação em 

movimentos sociais e revolucionários, as campanhas e protestos políticos, os 

departamentos femininos dentro dos partidos políticos e diversas outras dimensões 

ocupadas pelas mulheres além do contexto privado.  

 

Ruth Cardoso e Elizabeth Souza Lobo explicitam a singularidade da forma de atuação 

política das mulheres, a primeira em relação ao sistema político tradicional como os 

partidos, sindicatos e outras formas associativas institucionalizadas. Lobo analisa a 

singularidade do movimento de mulheres (definidos ou não como feministas) em 



  

relação aos outros movimentos sociais pela sua proposta de "uma nova articulação entre 

política e vida cotidiana, entre esfera privada, esfera social e esfera política, na 

reafirmação da necessária heterogeneidade das experiências a partir da relação de 

gênero" (1987: 221). As práticas e discursos feministas reforçaram a importância dos 

temas do cotidiano na configuração de políticas, e os movimentos de mulheres nos 

bairros são construídos a partir da experiência das mulheres em seus cotidianos, locus a 

partir do qual constróem suas experiências e se tornam portadoras de demandas.  

 

Cardoso argumenta que é em cima da experiência cotidiana que os movimentos sociais 

trabalham e, apesar das diferenciações entre eles, tem em comum uma série de 

carências. Na América Latina o discurso que unificou essa experiência foi o de 

'pobreza', assim a opção pelos pobres feita pela Igreja produziu uma prática coletiva que 

unem grupos e fazem deles novos atores no diálogo com o Estado (Cardoso 1987: 292). 

As mulheres reunidas nos 'clubes de mães', ou outro tipo de associação, trocam 

experiências que possibilitam a criação da prática de uma política coletiva, capaz de 

mudanças não só de 'conscientização', mas que altera a vida cotidiana e abre a 

possibilidade de redefinir temas tradicionais e complicados. Na luta por uma série de 

carências - contra o aumento do custo de vida, necessidades de infra-estrutura como 

moradia, escolas e centros de saúde, transportes, etc. - os movimentos urbanos de 

mulheres foram caraterizados pelo termo 'maternidade militante' (Alvarez 1986), pois é 

por seus papéis de esposas e mães que as mulheres fizeram seus primeiros protestos. 

Embora, conforme Cardoso (1987: 298-9), não lidem com as questões de mulheres em 

função de uma ideologia feminista, as mulheres ao começarem a discutir uma série de 

questões, principalmente aquelas ligadas aos seus cotidianos, criam as condições para as 

reelaborações que estão na base de sua atuação.  

 

Os estudos apontam os diversos caminhos de entrada das mulheres na política, além da 

via tradicional e a presença nos movimentos sociais, há outras e várias possibilidades de 

participação das mulheres na esfera pública. No âmbito comunitário elas podem 

participar de associações femininas, clube de mães, grupos religiosos, etc. Além dessa 

participação a nível local, as mulheres ao circularem pelos espaços políticos da cidade 

acabam tendo contato com outros movimentos e associações, assim como com 

organizações não governamentais, de mulheres ou não, espaços também freqüentados 

pelas mulheres indígenas. 



  

 

Carmen Delgado explicita o fato das mulheres surgirem como líderes, ou seja, atuarem 

no mundo político, através de sua associação ao trabalho de líderes próximos a sua rede 

de parentesco, como maridos, pais ou irmãos. O que determinadas análises denominam 

de 'via tradicional' de acesso à política. A autora se apoia no estudo de Phillips & Rejai 

(1994 apud Delgado 1999: 140) para apontar as razões do surgimento de lideranças 

femininas no que denominam 'terceiro mundo'. Ademais o trabalho comunitário 

exercido por elas, principalmente em atividades tradicionalmente ocupadas pelas 

mulheres, explicitam a relação dessas mulheres com um líder político masculino 

(compreendendo o fato dela ser uma sobrevivente de um líder, pai ou marido, 

assassinado), e o contexto político derivado de uma tradição familiar (as líderes são o 

produto de um treinamento e formação pessoal) como condicionantes da liderança 

feminina.  

 

Miriam Grossi e Sonia Miguel (2001: 191-2) discutem os meios denominados 

privilegiados de se entrar na vida política: a participação em movimentos sociais e o 

acesso ao mundo da política através das relações familiares e de parentesco com figuras 

políticas. O primeiro é apontado como projeto coletivo e ideológico, o segundo seria 

menos legítimo, pois conquistado através de prestígio e alianças, fruto de projeto 

individual. A carreira política destas mulheres é representada em duplo sentido, ambos 

vistos como algo negativo, pois considerada como resultado de uma vocação e não fruto 

de uma conquista e de um longo processo de formação. As autoras questionam o fato 

dessas críticas não ocorrerem em outras carreiras e demonstram que há uma autoria e 

um desejo próprios das mulheres para a entrada no campo da política, pois mesmo nos 

casos que seguem tradições familiares podem tomar rumos independentes, por vezes, 

conquistando maior prestígio político do que seus familiares.  

 

Richter (1991 apud Delgado 1999: 140-1) explicita que no caso asiático, diferentemente 

do contexto ocidental, o âmbito familiar (na Índia a maneira mais rápida para a 

conversão em líder política é o casamento com um político de nome reconhecido) e a 

classe social são os fatores preponderantes para que uma mulher aceda ao poder 

político. As famílias politicamente ativas favorecem o meio para que as mulheres se 

desenvolvam na política, e as líderes pertencem às classes que podem usufruir de 

auxílio nas tarefas domésticas, geralmente tem poucos filhos ou não se casam. Nos 



  

países com larga luta pela independência, as mulheres que foram ativas em tal processo 

têm uma boa oportunidade para se infiltrar na política nacional. De acordo com esta 

perspectiva, a tradição familiar e a classe social têm mais importância que o gênero do/a 

líder. 

 

Outros estudos (Fennelly 1988, Genovese 1993 apud Delgado 1999: 141-2) vão 

estabelecer como determinantes ao desenvolvimento das líderes e seu reconhecimento 

público, os contextos políticos e sócio-econômicos que provocam transformações 

importantes no âmbito 'tradicional'. As líderes chegam ao poder em situações nacionais 

de desassossego político, com uma noção bastante clara do contexto de seus países. As 

líderes foco de atenção na pesquisa de Delgado - Rigoberta Menchú, Aung San Suu 

Kyi, Winnie Mandela e Hanan Mikhail Ashrawi - dizem buscar oportunidades para as 

mudanças em suas sociedades na busca de cidadania e na relação com o Estado. Assim, 

o reconhecimento público das líderes é facilitado pela identificação com a nação, sem 

necessariamente apresentar uma agenda feminista ou a favor das mulheres.  

 

As pesquisas também vão explicar que o fato de pertencer a alguma organização de 

mulheres ou de direitos humanos, entre outras, ajuda na conquista de suas lutas. Além 

da busca pelo direito das mulheres, elas lutam pelos direitos em todas as áreas: política, 

econômica e social. A participação nas organizações nas quais as mulheres exercem 

suas atividades em prol de uma luta maior produz as 'líderes locais'. Seu trabalho a nível 

local pode ser para atividades de subsistência, mas não somente. Nesses casos, as líderes 

femininas surgem com base nos atributos associados ao seu gênero, por exemplo, pelo 

seu reconhecimento como mães. O que faz com que essas líderes possam não romper 

abertamente com seus papéis tradicionais. 

 

O início da 'carreira de liderança' pode provir de contextos sociais variados. Delgado 

(1999: 142), no estudo das trajetórias das líderes citadas, explica que o estado civil, 

etnia, classe social ou crenças não são fatores que impedem o desenvolvimento público 

dessas mulheres. Elas pretendem inovar e transformar o destino sociopolítico. O 

processo de formação dessas mulheres leva anos, se iniciando de maneira ainda 

invisível através de seus trabalhos com seus povos em diferentes aspectos 

(educacionais, de defesa dos direitos humanos) e pela participação em organizações que 

lutam pelos direitos das mulheres, paz, justiça e igualdade. Lentamente e efetivamente 



  

suas ações se estendem a outros campos na obtenção de seus propósitos de mudanças, 

até que finalmente são reconhecidas nacional e internacionalmente. 

 

As análises que tratam da participação política feminina demonstram como as mulheres 

não estão isoladas dos eventos constituídos além do espaço doméstico e como suas 

ações interferem nesses âmbitos. Ao se considerar as relações entre o mundo privado e 

outras esferas das sociedades, demonstram-se o caráter marcadamente visível de suas 

atuações em todos os espaços. A inserção das mulheres nos movimentos sociais e 

organizações diversas, em si mesma é uma nova participação que traz as mulheres para 

o cenário político. Embora as condições para que possam atuar politicamente possam 

ser restringidas pelos diversos contextos sócio-culturais, históricos e políticos 

particulares.  

 

 

Entraves à Participação Política Feminina 

 

É comum ouvir que as mulheres não têm uma 'cultura' ou 'prática política' por não terem 

sido ensinadas a participar do mundo político. As responsabilidades com a vida 

doméstica, o 'machismo' no interior dos partidos e organizações, assim como a falta de 

recursos financeiros, são fatores associados a idéia da não participação das mulheres nas 

diversas instâncias políticas. Aliado a isso, o nível de entrega das mulheres no campo 

político podem obrigá-las a renunciar a projetos pessoais. No caso indígena, o fato das 

mulheres exercerem papéis tradicionalmente ocupados pelos homens, como a 

intermediação com a sociedade nacional, pode resultar em críticas dirigidas às mesmas 

por parte dos demais membros de suas comunidades, homens e mulheres. Ao mesmo 

tempo, há aqueles que percebem seus trabalhos como melhoria para suas comunidades e 

povos, fazendo desse apoio a base necessária para que possam continuar seus trabalhos. 

 

Dentre as dificuldades para se participar da vida política, a divisão do trabalho por 

gênero tem sido vista como um dos fatores que comportam os maiores 

constrangimentos impostos às mulheres. As condições no mundo da política, em suas 

diversas formas, dificultam que se conjuguem as responsabilidades das esferas pública e 

privada, minimizando a inserção das mulheres aos postos de tomada de decisões (Costa, 

D. 2001). As análises argumentam que, tal como está configurada a divisão do trabalho, 



  

ela impõe dificuldades na partilha de responsabilidades entre homens e mulheres. 

Subseqüentemente, dificulta a participação das mulheres em reuniões e fóruns e sua 

entrada nos partidos políticos e na militância.  

 

Miriam Grossi e Sonia Miguel (2001: 181) ouviram muitas queixas por parte das 

mulheres presentes no Seminário Mulheres na Política: Mulheres no Poder63 sobre a 

forma de conciliarem a política com a vida privada. Esta questão está relacionada às 

exigências impostas às mulheres para que possam participar da vida política. Além das 

competências profissionais e intelectuais exigidas também para os homens, são 

postuladas outras particulares às mulheres, como a boa aparência e o bom cumprimento 

dos seus papéis de esposa e mãe. As autoras (2001: 184-5) verificaram nos discursos 

dessas mulheres uma referência maior ao tema das relações com filhos e marido, sendo 

que a relação com o espaço doméstico é referida na importância do compartilhamento 

das tarefas como ponto de partida para a busca da igualdade na relação conjugal. Os 

depoimentos ora apontam para a realização das tarefas domésticas como prazerosa, ora 

esta função é ocupada pela empregada doméstica ou uma 'rede de apoio' por parte de 

outras mulheres (amigas, mães, irmãs, cunhadas, comadres).  

 

Essa 'rede de apoio e solidariedade' é comum nas camadas populares e sociedades 

indígenas, com especificidades para cada caso. No entanto, o tema da transferência das 

responsabilidades para outra pessoa (a empregada doméstica ou a rede de parentesco, 

conforme o contexto) é tema bastante controverso. De um lado, a delegação de tarefas a 

outras mulheres pode acabar perpetuando a divisão do trabalho por gênero, advogando o 

confinamento das mulheres ao universo privado e deixando aos homens o cumprimento 

da política e demais tarefas do espaço público. De outro lado, acredita-se na exploração 

entre as próprias mulheres, como uma das militantes negras presente no Seminário em 

Brasília referiu-se à questão através do slogan 'atrás de uma grande mulher há sempre 

uma grande empregada' (Grossi & Miguel 2001: 185).  

 

Fatores pouco considerados nas análises, como a falta de meios de transporte, 

comunicação e alimentação, também podem impedir que as mulheres se reúnam para 

                                                           
63 O Seminário Mulheres na Política: Mulheres no Poder ocorreu de 16 à 18 de maio de 2000, em 
Brasília. Foi organizado pelo CFEMEA, Bancada Feminina no Congresso Nacional e CNDM, para 
avaliação das primeiras experiências com a política de cotas (implementadas a partir das eleições de 
1996) e pensar outras estratégias para o empoderamento das mulheres.  



  

atividades específicas. Alinne Bonetti (2000) verificou em sua pesquisa junto às 

promotoras legais populares de Porto Alegre a prioridade dada à alimentação e 

transporte. Entre as indígenas estas questões também são relevantes na medida em que 

enfrentam muitas dificuldades para se comunicarem e se locomoverem aos locais das 

reuniões e assembléias. Os alimentos a serem consumidos nos dias dos encontros em 

Roraima, por exemplo, são redistribuídos entre as próprias mulheres: cada comunidade 

leva sua 'contribuição', minimamente anotada nos relatórios dos eventos. 

 

A 'in-ou-não-significância' da mulher em posição de liderança em sindicatos, conforme 

apontada por Mary Garcia Castro (1995:30), é derivada de sua exclusão de certas 

'tecnologias do poder', para usar a expressão foucaultiana, quais sejam: conhecimento 

político, experiência e linguagem convencional (Castro 1995: 41). As mulheres 

constroem sua prática política nos sindicatos (e silêncio nas assembléias) através das 

relações de gênero, assim uma líder não fala porque seu marido é um grande líder, o que 

a inibe. A privação feminina do domínio do discurso político é assumida como prova da 

falta de um dom especial pelas mulheres, princípio compartido por homens e mulheres. 

Desse modo, a exclusão do poder é reproduzida por cumplicidades, na legitimação de 

algumas práticas. 

 

As mulheres também têm que aprender as regras formais do jogo político que tornem 

possíveis a elas montar o discurso público e competir com as regras que organizam 

atores/atrizes e forças no campo. Para Sarlo (s/d:194), as mulheres tiveram que ser 

treinadas na difícil arte da intervenção pública, tentando encontrar estratégias 

discursivas para discutir sobre assuntos diversos e independente. A própria participação 

feminina demonstra novas formas de política, principalmente se pensarmos na atuação 

das mulheres 'de base' e sua influência sobre os movimentos rurais e urbanos. Contudo, 

a autora (:183-4) aponta os fatores limitantes na relação dessas mulheres com a política, 

pois esse tipo de participação pode ser lida como um complicado e contraditório 

emaranhado de atitudes e discursos. Como uma agenda restrita a temas (tópicos de 

discursos e práticas), as mulheres enfrentam a difícil questão de acesso ao poder, 

especialmente ao poder institucional, que raramente corresponde ao poder como é 

pensado e formalizado nos movimentos nos quais as mulheres estabelecem sua 

liderança. Esses limites encontram-se precisamente na sua relação com a política como 

um processo de tomada de decisão e construção de um consenso. O conhecimento 



  

prático muitas vezes se revela insuficiente quando questões complicadas de organização 

social, luta ideológica e opções políticas emergem.  

 

A própria elaboração cultural sobre a participação na política e o papel do político, 

como político profissional, e também o 'modelo branco' se pensarmos em termos étnicos 

como o que mais se aproxima do ideal requerido, são fatores limitantes à participação 

das mulheres. Além desses, conforme Cardoso (1987: 301-2), a realização de políticas 

para as mulheres pelo poder público e o fato dos partidos aprenderem a lidar com as 

questões das mulheres e reconhecerem as mesmas como atuantes na política, são fatos 

que acabam provocando grandes dificuldades ao fato das mulheres penetrarem neste  

mundo.  

 

Para Clara Araújo (2002), dentre as desigualdades entre homens e mulheres, talvez a da 

esfera política seja a forma mais expressiva onde ela se manifesta. A não-presença das 

mulheres (ou sua pequena inserção) nos espaços decisórios e de representação, em 

contraste com sua crescente presença em outras esferas, torna-se um elemento 

problemático para a própria legitimidade do modelo democrático. A experiência das 

cotas, no mínimo, deu visibilidade às assimetrias de espaços políticos existentes entre 

homens e mulheres. A autora (1998:78) argumenta que a defesa de cotas no Brasil vem 

acompanhada de justificativas relativas aos seus efeitos simbólicos, às possíveis 

qualidades que as mulheres acrescentam à política e da defesa da paridade como 

referencial de representação política (as cotas aproximam a representação da paridade). 

 

Entre os fatores explicativos que incidem sobre a participação das mulheres na política e 

nos processos decisórios através do sistema de cotas, Clara Araújo (2002) explica a 

tendência, fora do universo feminista e/ou acadêmico, em culpar as próprias mulheres 

pelos tímidos resultados, por seu 'desinteresse' ou 'incompetência'. Entre as parcelas do 

movimento feminista as explicações têm se centrado na 'má vontade' dos dirigentes 

partidários, homens em geral. Para a autora, não há como explicar as cotas a partir da 

'resistência partidária masculina' em implementar essa política. Essa abordagem 

genérica do tipo resistência dos dirigentes pode limitar a possibilidade de entender 'se' e 

'como' certas dimensões próprias ao campo político incidem sobre homens e mulheres 

de modo diferenciado, além de não permitir identificar as discrepâncias em termos de 



  

investimento e ações efetivas. Há diferenças entre os partidos e seus compromissos com 

as mulheres.  

 

Clara Araújo e Eleni Varikas vão demonstrar como as barreiras para a entrada no 

mundo da política não são exclusivas das mulheres. A primeira autora explicita que no 

entendimento dos mecanismos que interferem nas rotas de acesso à política e aos canais 

decisórios para mulheres e outros grupos excluídos, deve-se ir além das evidências do 

gênero dominante na representação, desvelando as intercessões que se estabelecem e 

mantém as mulheres e muitos grupos sociais fora da esfera do poder. O desafio seria 

tomar a análise de cotas e outras formas de ações afirmativas como estratégias de ação 

política, ou seja, como propostas e não princípio, passível de análises críticas para 

revisões e redefinições. Ao lado disto, uma perspectiva mais crítica sobre a política e 

uma análise das relações de gênero na política considerando outros instrumentais 

analíticos além dos de gênero, como os conceitos e perspectivas feministas intersectados 

com os modelos analíticos das Ciências Sociais. 

 

A necessidade de se pensar o gênero da política (conexão entre gênero e outras variáveis 

que interferem no campo político), inclusive a possibilidade de cotas como caminho 

político, envolve a influência de vários fatores: contexto socioeconômico, 'cultura 

política', grau de organização das mulheres e sistema partidário-eleitoral. A 

redemocratização e o processo constituinte fortaleceram e ampliaram a participação e 

representação das mulheres, contudo as formas de participação se diversificaram. A 

inclusão das cotas na agenda política possibilitou o acesso das mulheres aos canais 

decisórios, obtendo uma visibilidade até então inexistente. Junto com esta proposta 

colocou-se a problemática de quem ou como se tem acesso à elite no país, quais os 

mecanismos de representação democrática e extensão de seus procedimentos 

específicos que permitem ou dificultam o acesso de setores tradicionalmente excluídos. 

 

Eleni Varikas (1996: 69), ao refletir sobre as demandas por paridade entre homens e 

mulheres nas assembléias, explicita que o acesso das mulheres ao poder não é uma 

questão de justiça simplesmente, da mesma forma que o acesso à cidadania efetiva de 

qualquer grupo inferiorizado ou excluído, mas portador de uma transformação 

qualitativa do político. Ao reconsiderar as relações entre o feminismo e o político, que 

"insistia muito mais na natureza política dos antagonismos de sexo do que no caráter 



  

constitutivo do político em si mesmo" (Varikas 1996: 70), a questão está em estabelecer 

um acordo de 'que tipo de política', a partir de que 'análises do político' e 'com que 

princípios políticos' faremos política. A autora explicita que assegurar a representação 

das mulheres não é meramente uma problemática de igualdade e justiça formal, mas 

uma forma de garantir que questões de interesse 'comum' possam ser ouvidas e ser 

objeto de deliberação pela sociedade política (idem: 77). Por terem as reivindicações 

ligadas à 'especificidade' das mulheres conteúdos semelhantes às da 'vida em comum', 

necessitam ser integradas numa visão social do conjunto que transcenda o ponto de vista 

das mulheres enquanto mulheres.  

 

 

4.3 As Mulheres Introduzem Novos Elementos ao Campo Político? 

 

Com a maior presença das mulheres no campo da política, e mais recentemente com a 

adoção de cotas, o debate sobre o gênero da política tem se consolidado mais 

fortemente. A discussão sobre a entrada das mulheres na arena política, sua 

representação reivindicada ou sub-representação questionada, tem motivado nos últimos 

anos novas reflexões teóricas, assim como se tem buscado implementar diferentes ações 

no sentido de ampliar essa representação. Se a temática da participação política das 

mulheres não é tão nova, é nos últimos anos que se tem verificado uma efervescência no 

exame das problemáticas surgidas por esta crescente participação. Ao lado do embate 

teórico, há os fóruns, conferências, plataformas e protocolos transcorridos no âmbito 

internacional que visam efetivar medidas efetivas no sentido de superar as 

desigualdades de gênero, principalmente através da questão da paridade entre os sexos 

nas instâncias decisórias.  

 

Por causa da pretensa invisibilidade e exclusão das mulheres nas atividades ocorridas no 

mundo público, são as características masculinas as associadas ao mundo da política, 

campo de poder e disputas, e também de maior prestígio, resultando na equação que 

interliga o masculino à política. Diante da presença cada vez mais visível das mulheres 

na esfera política e sua participação em uma enorme diversidade de contextos e modos 

de atuação, há um novo questionamento sobre o gênero do/a político/a. A crescente 

participação política das mulheres introduziria alguma peculiaridade no contexto 



  

político? Ou há implicações desta participação na negociação e transformação das 

relações de gênero neste campo de disputa? 

 

São várias as justificativas relacionadas ao fato de que as mulheres introduziriam novos 

elementos ao campo da política. Joan Scott (2001), na análise da luta pela paridade na 

França, mostra como a presença das mulheres em cargos-chaves e valorizados estimula 

positivamente o imaginário a respeito das mulheres na política, revertendo em muito 

pouco tempo posições totalmente contrárias às leis de cotas. Para Maria Betânia Ávila 

(2002), a presença das mulheres dentro dos partidos altera imediatamente a divisão 

sexual dos lugares do poder. A chegada ao mundo público também pode produzir um 

processo de mudança na vida privada.  

 

É interessante o artigo de Luís Miguel (2001) na crítica à postura essencialista de 

determinadas cientistas políticas feministas na defesa de uma 'política de desvelo' 

trazidas pelas mulheres ao campo político, em oposição à uma 'política de interesses' 

masculina. As mulheres, pela associação 'natural' ao seu papel de mãe e dos assuntos 

relacionados ao universo doméstico-familiar, seriam mais sensíveis e menos egoístas. 

Por causa da preocupação com aqueles que a cercam, é agente de uma 'política de 

desvelo', em oposição àquelas características tidas como masculinas da política, a 

amoralidade e crueza pela disputa de poder. Nesta perspectiva, há uma decorrência 

direta entre a alteração dos padrões de comportamento na política pela paridade dos 

sexos nos fóruns decisórios. Outras análises, como a teoria organizacional, invocam 

igualmente as características associadas ao feminino como vantagens inseridas pelas 

mulheres no mundo da política, supervalorizando atributos como sensibilidade e 

intuição nos estilos de gerência e liderança. 

 

Miriam Grossi e Sônia Miguel (2001: 193), ao analisarem a pluralidade de vozes na 

avaliação das primeiras experiências com a política de cotas no referido Seminário 

ocorrido na Câmara dos Deputados, denotam a importância da 'sensibilidade' e da 'ética' 

como atributos femininos valorizados tanto nos discursos dos homens como das 

mulheres. Dois são os argumentos que justificam a sensibilidade como a diferença 

central entre a política feita pelos homens e a realizada pelas mulheres. O primeiro, 

defende-a como algo 'natural' decorrente do exercício da maternidade, o segundo 

percebe a sensibilidade das mulheres como 'socialmente construída' a partir do cuidado 



  

com os outros, nas atividades de professoras, assistentes sociais, enfermeiras ou 

médicas. A sensibilidade e a ética da preocupação pelos outros são tidas como 

vantagens para o exercício do poder e a realização de uma 'política leve'.  

 

Os esforços para caracterizar uma especificidade feminina, portanto, apelam às 

prerrogativas morais, éticas ou ontológicas das mulheres enquanto mães, para formar a 

base de um interesse específico legal e político na representação. A recorrência à uma 

especificidade enquanto mães ora se dá no seu sentido 'natural', ora se invoca a 

maternidade social como uma situação comum a todas as mulheres. Judith Butler (1998: 

24) alerta sobre o fato de que a caracterização da maternidade como uma especificidade 

das mulheres, seja biológica ou social, pode produzir facções internas ou mesmo uma 

rejeição no caso do feminismo, pois nem todas as mulheres são mães, algumas podem 

não sê-los, outras escolhem não sê-lo e, ainda, para algumas que são mães esse não é 

necessariamente o ponto central de sua politização. 

 

Luís Miguel (2001:262) questiona o fato de a maternidade ser efetivamente um exemplo 

de conduta que se desejaria para a ação política. O 'pensamento maternal', que tanto 

valoriza as distinções éticas e compassivas próprias das mulheres, no limite, privilegia 

laços particulares, uma relação de intimidade e exclusividade, e de desigualdade (o filho 

é subordinado à mãe). A política democrática, ao contrário, exige a igualdade e 

características opostas à inclusividade. Desse modo, seria ingênuo afirmar que as 

mulheres praticam uma 'política desinteressada' por causa de seu cuidado dispensado 

geralmente às crianças e aos mais velhos. A afirmação de uma diferença moral entre 

homens e mulheres e a busca de uma política mais ética por si não bastam. As vozes das 

mulheres, conforme ainda o autor (Miguel 2001: 266), são sim 'vozes diferentes' não 

porque a diferença sexual produza uma singularidade moral, mas porque a organização 

da sociedade impõe experiências de gênero diferenciadas.  

 

Embora possa parecer legítima a entrada das mulheres no mundo político pela sua 

posição enquanto mães, e os primeiros protestos das mulheres nos movimentos 

populares se deram por suas funções enquanto mães ('maternidade militante'), há o 

perigo destas análises essencializarem os atributos masculinos e femininos, eternizando 

a divisão sexual do trabalho e naturalizando os papéis de gênero, o que perpetua o 

destino das mulheres a um espaço menos valorizado socialmente. As problematizações 



  

levantadas pela antropologia do gênero e pelos estudos feministas em torno da 

dicotomia público/privado, a partir das experiências das mulheres em diferentes 

sociedades, revelaram que não há uma associação direta entre mulheres e espaço 

doméstico, homens e espaço público. Mesmo nos locais em que isto ocorre mais 

freqüentemente e de modo hierárquico, esta associação nada tem de automática, mas é 

produto das relações sociais em que homens e mulheres estão inseridos. No campo da 

política o que está em jogo é a reprodução de um modelo de poder e não a polarização 

entre o 'poder feminino' e o 'poder masculino'.  

 

Alinne Bonetti, em sua pesquisa junto às mulheres inseridas na ONG feminista Themis, 

revela os conflitos e os sentidos de gênero que constituem o campo político. Na busca 

de reconhecimento e legitimidade de suas práticas, as promotoras populares negociam e 

produzem contextualmente os atributos de gênero. A prática política dessas mulheres, 

vivenciada pelo uso de diferentes códigos e valores, demonstra o caráter conflitivo e 

dinâmico do domínio político. Através de estratégias reguladoras do prestígio social do 

masculino e do feminino, empreendidas contextualmente por essas mulheres, há a 

"desconstrução de uma suposta e nostálgica política no feminino, que seria 

caracterizada pela cooperação e solidariedade, elementos constituidores de uma 

irmandade de gênero" (Bonetti 2000: 203).  

 

Em suas casas e na relação conjugal recorrem ao modelo de feminilidade, o que não 

quer dizer que não precisem negociar com os homens quando passam a atuar no mundo 

da política. No interior do partido, embora o grupo referido se oponha à identificação 

com o feminismo, a categoria pode ser usada como estratégia aos propósitos políticos. 

Diante das mulheres do Conselho Municipal dos Direitos da Mulher (COMDIM) de 

Porto Alegre, as mesmas mulheres se identificam com categorias de classe, aqui são 

'populares' em distinção às 'madames de elite', as feministas do Conselho. Em outro 

espaço político por elas freqüentado, as assembléias do Orçamento Participativo, na 

qual a disputa é com sujeitos também populares, há trocas de homenagens públicas 

entre as mulheres, elemento constituidor de prestígio e honra masculino, e também o 

recurso à fofoca, elemento controlador da honra feminina. Ao refletir acerca da 

definição do campo político a partir dos atributos masculinos, a autora (2000:171) 

explica que se deve abrir mão de uma postura romântica acerca da prática feminina. Ao 

fazer isto se entende aqueles elementos que fazem parte do jogo político: disputas, 



  

segmentações, busca por reconhecimento e estratégias. As promotoras populares 

utilizam termos como 'força', 'luta', 'briga', 'bater', 'dar pau' que fazem parte do repertório 

simbólico associado a elementos culturais do mundo masculino, como a agressividade e 

a virilidade.  

 

As mudanças no campo político em decorrência da inserção feminina também se 

baseiam na afirmação de que as mulheres quando assumem os cargos de poder revelam 

uma maior preocupação com os assuntos 'sociais' em detrimento das hard politics, 

assuntos tradicionalmente atribuídos aos homens, como administração pública, política 

econômica, relações exteriores, etc. Contudo, isto pode ocorrer, conforme aponta Luís 

Miguel (2001:261), pois é o único lugar disponível para elas no campo político. Embora 

seja legítima a preocupação das mulheres com os assuntos menos valorizados na 

política, como educação e saúde, entre outras demandas incorporadas na agenda 

política, estas são questões de menor prestígio do mundo político. Como conseqüência 

da reprodução desses discursos, corre-se o risco de criar um gueto sem ressonância no 

mundo masculino, como alertado por Delaine Costa (2001:222). A autora propõe, 

contra esta prática, a autorização às mulheres de falar de assuntos como economia e 

dívida externa, assim como o homem de temas como creche e saúde para que outros 

homens passem a ouvi-lo.  

 

Apesar da introdução de novos itens na agenda política como conseqüência da presença 

das mulheres no poder, há outros mecanismos em jogo para a efetivação dessas 

políticas. Pode ocorrer, conforme Grossi e Miguel (2001: 194), que as retóricas das 

plataformas eleitorais das mulheres a favor do privilégio do social quando assumem o 

executivo não sejam colocadas em prática no centro da política, devido a sua sub-

representação no interior dos próprios partidos ou coligações. As mulheres devem suas 

posições aos partidos e não às outras mulheres (Htun 2001: 229), e os partidos ainda não 

adotaram uma política interna efetiva de inclusão das mulheres em cargos de direção 

(Grossi e Miguel idem). Além da fidelidade partidária ou discriminação sofrida dentro 

do partido, dentre as mulheres há divergências de interesses e experiências. O fato delas 

estarem no cerne do poder não significa que vão ser implementadas políticas a favor das 

mulheres e que suas prioridades necessariamente incluam as questões de gênero.  

 

 



  

      * * *  

 

Esta breve exposição acerca de temas e categorias de análise do campo político serve de 

base à investigação da problemática da 'participação política das mulheres indígenas'. A 

inserção das mulheres no espaço político faz com que haja uma reformulação desse 

espaço, como demonstrado nos estudos. O significado do termo 'política/o' passa a ser 

entendido não somente no seu sentido estrito, mas numa ampliação do conceito que visa 

compreender, entre outros fatores, as representações 'nativas' e o espaço do cotidiano. A 

entrada das mulheres nesse universo se dá pela sua participação em protestos, 

movimentos sociais, atividades comunitárias (clubes de mães, por exemplo), etc. O que 

elas buscam é a saída de uma situação de 'opressão' e a luta por direitos básicos, mas 

também um desejo próprio por outros modos de expressão e vias de esclarecimento, 

conseguidos através das relações que passam a travar no rol de suas atividades.  

 

Em comum com as mulheres que militam nos movimentos urbanos, as indígenas lutam 

a partir de sua experiência cotidiana na inferência de políticas. A prática política 

coletiva pode provocar não somente uma 'alteração de consciência' por parte das 

mulheres como redefinir temas tradicionais e complicados no interior de suas 

comunidades e culturas. A busca de seus direitos (ou 'carências') se dá através da sua 

posição como mães, o que resulta na denominada 'maternidade militante'. O fato de 

pertencer à uma organização também ajuda na conquista de direitos específicos e de 

seus povos, e muitas líderes locais passam a freqüentar espaços fora de suas 

comunidades a partir do processo organizativo.  

 

A entrada das mulheres no mundo da política coloca em questão vários fatores, como as 

qualidades e os efeitos simbólicos que elas podem acrescentar a este campo, o grau de 

organização, a própria elaboração do político enquanto 'modelo branco' e masculino, e 

as dificuldades dos homens em lidarem com as demandas das mulheres e as 

reconhecerem como atuantes politicamente. As mulheres devem aprender as regras do 

jogo, as 'tecnologias do poder', entre estas, o uso de uma linguagem específica. Além 

das prerrogativas habituais que são exigidas para a entrada no mundo político, há  

exigências específicas às mulheres. No caso indígena, o cumprimento de seus papéis de 

mães e esposas e o fato de serem 'exemplos' em suas comunidades. Além disso, há 

outros entraves à participação política feminina, como a divisão do trabalho por gênero 



  

tal como está concebida, a falta de recursos financeiros, o 'machismo' de seus pares, a 

renúncia a projetos pessoais, o exercício de papéis tradicionalmente atribuídos aos 

homens e as críticas resultantes dessa nova representação das mulheres.  

 

As mulheres indígenas, e também outras 'minorias étnicas', estão submetidas a 

determinados 'paradoxos', para usar a formulação de Joan Scott, na conquista de direitos 

de seus povos e os enquanto mulheres. O que conduz às reinterpretações acerca da 

noção de identidade individual e de grupo. A diversidade de experiências entre 

mulheres, e entre homens e mulheres, demonstra como a noção de identidade não dá 

conta por si mesma de sustentar a luta por direitos, pois cada indivíduo leva consigo 

uma série de identidades (raciais/étnicas, de gênero, religiosa, etc.) e uma vez que uma 

delas é acionada pode haver facções, rupturas e dificuldades de alianças. Ao mesmo 

tempo, é preciso assumir uma suposta identidade genérica na busca de tais direitos. Se a 

desigualdade de intervenção política não é somente das mulheres, há que se lutar por 

'demandas comuns' dos grupos excluídos dos locais onde se produzem as políticas, e 

não apenas por reivindicações das mulheres enquanto mulheres. Isto posto, há a 

discussão da singularidade da entrada das mulheres no mundo da política. Essa 

participação assegura necessariamente demandas de mulheres e/ou de gênero? Quais 

são os atributos de gênero que as mulheres indígenas assumem na busca de seus 

direitos? Se as políticas com perspectiva de gênero em relação às mulheres indígenas 

interferem na reordenação dos modelos tradicionais de gênero, como as mulheres lidam 

com tais questões no interior de seus povos? Tento responder estas indagações nos 

próximos capítulos.  



  

CAPÍTULO V 

 

DESENVOLVIMENTO, POLÍTICAS PÚBLICAS  

E MULHERES INDÍGENAS 
 

 

 

5.1 Gênero e Campo do Desenvolvimento  

 

A partir da consolidação de suas organizações as mulheres indígenas começam a se 

deparar e a ter que lidar com diferentes instâncias – outras organizações indígenas, 

organismos estatais e não governamentais, universidades e centros de pesquisa, entre 

outras – com as quais mantém 'parcerias' de trabalho e 'alianças'. A busca de diálogo 

entre as partes envolvidas, no entanto, nem sempre é realizada sem dificuldades. Isto se 

deve à interação entre atores até então distanciados: as mulheres indígenas que agora se 

defrontam com projetos que propiciam suporte financeiro às suas organizações e 

introduzem temáticas geradas em outros contextos, e as instâncias não indígenas que até 

então atuavam com os povos indígenas em geral ou mulheres não indígenas. Essa 

mediação institucional realizada pelas diversas agências nacionais e internacionais, 

através de políticas públicas e projetos de etnodesenvolvimento voltados aos povos 

indígenas, tem sido pouco problematizada principalmente a partir do ponto de vista 

dos/as indígenas e das implicações concretas dos projetos nos aspectos que se 

relacionam com a problemática de gênero.  

 

O apoio à consolidação das organizações de mulheres indígenas por parte das agências 

de cooperação internacional tem possibilitado a entrada das mulheres no mundo da 

política. Os projetos que incluem necessariamente a 'perspectiva de gênero' têm 

estabelecido a criação de departamentos de mulheres dentro de organizações indígenas 

já consolidadas num tempo anterior, nas quais os cargos têm sido ocupados quase que 

exclusivamente pelos homens. Ao mesmo tempo, introduz temas e conceitos novos, às 

vezes de difícil entendimento para as mulheres indígenas, pois transpostos ('traduzidos') 

do campo acadêmico para os das ONGs e demais agências, governamentais ou não, e 

destes para o universo indígena, como é o caso do conceito de gênero. Se as 



  

preocupações na década de 1980 eram voltadas às 'questões da mulher', as ONGs e 

agências de cooperação atuais, interessadas em diferentes problemáticas, tem como 

tema central o chamado 'enfoque de gênero'. As mudanças não se deram apenas no 

vocabulário, conforme Daniel Simião (2002), o conceito de gênero, de origem 

acadêmica, foi ressignificado e traduzido em diferentes formas de ação e passa a ter um 

caráter transversal e de presença obrigatória, condicionante mesmo de financiamento de 

projetos comprometidos com a cidadania e o desenvolvimento, articulando atores até 

então dissociados.  

 

A concepção predominante na cooperação internacional era a de que a solução para as 

desigualdades entre os sexos estava na integração (mainstreaming) das mulheres em um 

processo de desenvolvimento. A perspectiva de 'mulher e desenvolvimento' imperou até 

1985, ocasião da II Conferência Mundial para comemorar o Decênio da Mulher, em 

Nairóbi. As teorias de 'inclusão da mulher no desenvolvimento' (Women in 

Development - WID), ao equacionarem 'desenvolvimento' a 'combate à pobreza', deram 

prioridade ao trabalho com mulheres excluídas economicamente. As ONGs 'de 

mulheres' surgidas na década de 1970 nasceram com intuito de prestar serviços 

específicos às mulheres. Outra forma de tratar com as mulheres viriam através das 

práticas e organizações feministas na idéia de 'conscientização das mulheres'. Os 

projetos do Banco Mundial, por outro lado, acreditavam que o combate à pobreza das 

mulheres promoveria o desenvolvimento: cabia à mulher, por causa do seu importante 

papel na família, prover os cuidados com a saúde, produção de alimentos e atividades 

no setor informal.  

 

A substituição do binômio 'mulher e desenvolvimento' (WID) pelo de 'gênero e 

desenvolvimento' (GAD)64 caracterizou a importância de projetos em várias áreas e não 

mais através do gueto das ONGs de mulheres. Nesse sentido, surge o enlace das 

relações de gênero com o exercício da 'cidadania', proporcionando a política de alianças 

das ONGs, especialmente feministas, com outros setores da sociedade. O contato entre 

                                                           
64 Derivada da crítica às políticas de WID, a perspectiva do GAD preocupa-se com a transformação das 
posições das mulheres e com as relações marcadas por gênero. As relações entre os gêneros são 
estabelecidas como relações de subordinação para as mulheres, construídas a partir de formas de ser e 
atuar concebidas como próprias de cada gênero. Além das desigualdades entre homens e mulheres, esse 
enfoque enfatiza que as mulheres experimentam a subordinação de maneira diferente segundo sua classe, 
raça, etnia, história e posição nas relações nacionais e internacionais. Ao colocar em discussão a relação 
entre poder e desenvolvimento, advoga um aumento de poder para as mulheres (Manzanares 1998: 192). 



  

ONGs de diferentes trajetórias e filiações, como ONGs mistas (nas quais homens e 

mulheres são beneficiários) e feministas (voltadas especificamente para o trabalho com 

mulheres), repercute nas diferentes posições institucionais dos usos e sentidos de gênero 

(Simião 2002: 33-4). As especificidades marcam o lugar singular do qual se fala, para as 

ONGs mistas a discussão de gênero legitima o campo de ação e amplia os universos de 

interlocução, permitindo o acesso a financiamentos. O uso do termo se dá nos relatórios 

para as agências e na relação com o público-alvo. As ONGs feministas, por outro lado, 

se distinguem em dois aspectos fundamentais: os vínculos com a 'base' e com a 

diversidade de atrizes do campo feminista e da sociedade civil, o que caracteriza seu 

caráter 'duplo' ou identidade 'híbrida'65 (Alvarez 1998: 267).  

 

Simião argumenta que gênero tem sido capaz de criar novos espaços de integração e 

identidade, mas também de originar discursos especializados que marcam outras 

identificações, em comum "todos os usos do gênero têm a preocupação de uma 

instrumentalização voltada a um impacto mensurável sobre a realidade" (Simião 2002: 

39). Nesse plano de ação política, continua o autor, não dá para manter o mesmo 

potencial disruptivo que gênero tem em sua versão analítica no mundo acadêmico. A 

transposição do conceito acadêmico para um campo de interlocução política, portanto, 

se defronta com outro universo de questões, marcado por posições particulares dos 

diferentes atores no campo. Diferente do campo acadêmico, encontramos 'gênero 

circulando', não em fóruns de pesquisa ou congressos, mas em oficinas de capacitação 

para o desenvolvimento de projetos, em documentos da cooperação internacional ou 

treinamentos voltados ao público beneficiário das ações governamentais.  

 

Gênero vem ganhando traduções instrumentais para o uso na ação social e política, que 

não tem o mesmo sentido que a preocupação que envolve gênero na universidade. No 

diálogo entre cooperação internacional e ONGs, termos como 'democratização das 

relações de gênero', 'perspectiva de gênero', 'indicadores de gênero', etc., refletem as 

inquietações próprias do mundo da intervenção social. Muitos conceitos novos foram 

surgindo, como os de empowerment, 'equidade de gênero', 'igualdade de gênero' e 
                                                           
65 As feministas entendem seu trabalho não somente para 'ajudar as outras', mas também alterar as 
relações de poder de gênero que circunscrevem a própria vida dessas mulheres; ao mesmo tempo em que 
se percebem como parte integrante de um movimento de mulheres maior que abarca outras feministas e 
os diversos grupos de mulheres de base para as quais afirmam trabalhar (Alvarez 1998: 267). O discurso 
feminista marca sua especificidade, portanto, em torno da construção da subjetividade de homens e 
mulheres e da 'promoção da conscientização' para alterar as relações de poder de gênero.  



  

gender gap, que passaram a ser articulados nos discursos das agências de cooperação e 

ONGs. A eficácia desses modelos instrumentais varia em função da utilidade que se dá 

a eles, do tipo de ação desenvolvida e prática específica de cada ONG (Simião 2002: 

85-6). No entanto, nem sempre a adoção do conceito de gênero por parte dos Estados e 

agências inter-governamentais, nas políticas públicas e programas de desenvolvimento 

objetivando promover a 'equidade de gênero', parece se coadunar com as perspectivas 

feministas. Sonia Alvarez assinala como os discursos e práticas de tais instituições 

neutralizam a crítica feminista às desigualdades de gênero:  

 

"la 'incorporación de la mujer al desarrollo' no siempre se inspira en el feminismo (...) 
Entre algunos funcionarios de las maquinarias especializadas, 'género' parecería 
haberse convertido en outro término más en el léxico técnico de planificación, un 
indicador neutro de 'modernidad' e 'desarrolo', en vez de un terreno o dominio minado 
por relaciones desiguales de poder entre mujeres y hombres" (Alvarez 1998:271). 

 

 

Para as feministas latino-americanas entrevistadas por Alvarez (1998: 269-272), essa 

nova paisagem política é avaliada como uma transformação de uma dinâmica de 

confrontação (necessária nas primeiras etapas do feminismo pela necessidade de 

afirmação e existência das ditaduras no continente) para uma 'postura crítica-

negociadora' em relação ao Estado e aos espaços formais internacionais. Se o Estado e 

ONGs inter-governamentais atualmente parecem estar falando a linguagem das 

feministas, através da intenção em 'promover a mulher' e 'incorporá-la ao 

desenvolvimento', isto tem sido feito pela consulta à capacidade técnica das ONGs 

feministas, e não por sua capacidade em promover a cidadania das mulheres. Ainda 

conforme a autora, as ONGs profissionalizadas parecem ter se convertido em 

'substitutos convenientes da sociedade civil'. 66

 

Por causa da pressão exercida por agências de financiamento internacionais, gênero 

acaba circulando em espaços anteriormente difíceis de imaginar, organismos 

governamentais e não governamentais, grupos não feministas, etc. Diversas/os 

                                                           
66 Os limites da 'profissionalização' e 'institucionalização' do movimento feminista, a partir da década de 
1990, como a necessidade das ONGs se guiarem pela agendas das fundações internacionais em função 
dos critérios para o recebimento de fundos, pode estar indicando, conforme Céli Pinto (2003), a volta de 
um 'feminismo bem-educado'. Se é verdade que o Estado e os recursos da cooperação tem promovido 
uma reorientação das atividades e dinâmica interna das ONGs feministas ou não-feministas, na visão de 
Alvarez (1998: 277) estas tendências podem chegar a ameaçar a 'identidade híbrida' da maioria das ONGs 
feministas latino-americanas.  



  

autoras/es tem questionado essa apropriação conceitual de gênero que, sustentada com 

amplo controle de recursos, acaba esvaziando seus significados e estabelece uma 

concepção hegemônica com conseqüências perigosas na produção/difusão dos estudos 

de gênero. Cláudia da Lima Costa (2004: 7) analisa as ligações perigosas entre 

feminismo e transnacionalismo na 'zona de tradução', argumentando que já faz parte do 

senso comum o reconhecimento de que "atos de leitura (modos de recepção) são atos de 

apropriação realizados em contextos de poder (institucional, econômico, político e 

cultural)". 

 

Uma das conseqüências da intensa migração de conceitos e valores que acompanham o 

trânsito de textos/teorias, conforme Cláudia de Lima Costa (2004: 8), é o fato de que um 

conceito com potencial para uma ruptura política e epistemológica em determinado 

contexto, torna-se despolitizado quando transferido para outro contexto. Para a autora, é 

justamente a materialidade que permite com que seja possível o deslocamento de 

textos/teorias, pois os textos não transitam através de contextos lingüísticos sem um 

visto (uma tradução sempre acarreta algum tipo de custo), o que influencia de modo 

significativo na escolha de quais teorias/textos são traduzidos e re-significados para 

melhor se adaptarem às agendas intelectuais locais. Um dos desafios dessas viagens de 

teorias diz respeito aos conceitos que resistem à própria noção de tradução, pois nem 

sempre se busca formas precisas de comunicação, ao contrário, "procuram de maneira 

subversiva a tradução desleal de significados como garantia de incomunicabilidade" 

(Brenan 2001 apud Costa, C. 2004: 9). 

  

A inadequação da produção sobre 'mulheres e desenvolvimento' tem sido muito 

criticada por sua pretensão na necessidade do 'desenvolvimento' global e na 

superioridade dos valores e sistemas ocidentais, ao mesmo tempo em que ignora o 

conhecimento dos públicos alvos de tais intervenções. Não somente a categoria de 

gênero ou o 'objeto' mulher tem feito parte constante do campo de intervenção das 

agências de intervenção inter-governamentais. Há uma homogeneização do léxico 

empregado no âmbito da cooperação internacional que faz com que, nos últimos anos, 

tenham se tornado moeda corrente no vocabulário do 'campo do desenvolvimento', as 

noções de 'participação', 'empoderamento' e 'comunidade'. No campo indigenista, o 

conceito de 'etnodesenvolvimento' tem merecido lugar de destaque. Contudo, há vários 

exemplos da dificuldade de operacionalização desses projetos aos povos indígenas.  



  

 

As novas políticas de desenvolvimento são caracterizadas pela preocupação com o 

impacto ambiental, a valorização do conhecimento local, a participação da comunidade 

no desenho e execução do projeto e o reconhecimento dos direitos das 'minorias', como 

as populações indígenas e as mulheres. Nesse campo, há a utilização de conceitos 

ocidentais relativamente recentes e com interpretações variadas e contraditórias, que 

podem significar coisas diferentes para pessoas de universos simbólicos desiguais, 

como o conceito de sustentabilidade. Deborah Lima (2002: 175-7) analisa o diálogo 

intercultural entre índios do Alto Solimões e ambientalismo, no qual predomina a 

hegemonia do discurso ambientalista (palavras, conceitos e idéias) em vez de um 

diálogo em que os interlocutores compartilham significados. Como resultado, a 

concepção racional do ambiente, mediada pelos conceitos ambientalistas e pela 

burocracia financeira dos projetos, não abre espaço para a forma de relacionamento dos 

índios com o meio ambiente. O desafio da sustentatibilidade é formulado pelos índios 

como questão de sobrevivência, o que converge como preocupação de todos com 

relação à fragilidade do território, enquanto que para o ambientalismo científico o risco 

está na perda da biodiversidade em si mesma. As mulheres também se fizeram presentes 

na referida reunião entre índios e ambientalistas, a qual se distinguiu pela natureza das 

sugestões. Por causa de sua exclusão nos cursos de formação de agentes ambientais, 

oferecidos pelo Ibama e geralmente destinados aos homens, demandaram sua inclusão 

em tais cursos. Além disso, em comparação aos grupos formados por lideranças 

masculinas, colocaram novas propostas, como o apoio para o repovoamento de espécies 

animais e vegetais (Lima 2002: 168) e não somente, como os demais participantes, o 

manejo dos recursos naturais. 

 

Foi a partir dos anos 1990 que as 'minorias étnicas' (incluindo-se aí as populações 

indígenas) se tornam público beneficiário das ações do Banco Mundial. Os povos 

indígenas são inseridos na atuação do Banco por sua situação de 'extrema pobreza' e 

'diversidade cultural' - a notável 'vulnerabilidade'. A insuficiência nos critérios 

socioculturais para identificar as populações indígenas e o prejuízo da noção de 

vulnerabilidade (associada à julgamentos de primitividade e autenticidade) tem sido 

examinada recentemente. Para João Pacheco de Oliveira (2000: 130) a dificuldade 

maior com esse tipo de procedimento classificatório é a tentativa de aplicar aos 

fenômenos socioculturais o mesmo tipo de definição para os fenômenos naturais. A 



  

identificação de uma coletividade como 'indígena' torna-se uma questão de grau, da 

maior proximidade ou afastamento face ao 'estereótipo da primitividade' (Oliveira, J. P. 

1999) e não uma discussão sobre a constituição da identidade étnica como processo 

político. A concepção das sociedades indígenas como os 'segmentos mais pobres da 

população', ainda, pode se apoiar em uma idéia etnocêntrica na qual riqueza 

corresponde ao acúmulo de bens e mercadorias, o que pode se chocar com a vida 

cotidiana das comunidades indígenas (Oliveira, J. P. 2000: 132).  

 

O grau de 'participação' estabelecido entre interlocutores que compartilham significados 

e discursos com poderes de legitimação desiguais implica em diálogos e negociações 

complexos. No caso da 'participação informada' - consultas diretas, incorporação do 

conhecimento indígena e uso de especialistas experientes - devem ser consideradas as 

assimetrias características dos programas de desenvolvimento. A necessidade de incluir 

os líderes tradicionais nessa comunidade intercultural é sugerida por J. P. Oliveira 

(2000: 137), para que não somente os mediadores indígenas falem em nome das 

coletividades, pois são mais mediadores do que protagonistas da vida sociocultural de 

tais coletividades. O fato das elites indígenas serem as privilegiadas na coleta de 

informações, igualmente coloca as mulheres entre aquelas cujo ponto de vista é 

dificilmente analisado. As formulações propositivas e críticas a respeito das técnicas 

participativas estão correlacionadas à pouca atenção do Banco Mundial às diferenças 

internas das populações indígenas.  

 

'Comunidade' é empregada pelo Banco como "lugar de consenso, homogêneo e livre de 

conflitos" (Salviani 2002: 28), os mesmos pressupostos informando os discursos sobre 

'participação' e empowerment. Derivada da concepção de 'comunidade homogênea', as 

principais diferenças apontadas pelo Banco parecem se referir ao fator geracional, daí a 

importância à educação formal por parte dos jovens. Uma das principais metodologias 

utilizadas pelo Banco aos povos indígenas é 'fornecimento de habilidades' 

administrativas, promovidos pelos 'cursos de capacitação', "pensados para o repasse de 

conhecimento que permitam a gestão dos planos de desenvolvimento" (idem: 55). Para 

Roberto Salviani (idem: 56-9) as conseqüências se dão na política interna dos grupos, 

quando é observado o privilégio da capacitação a determinados indivíduos para que 

adquiram papéis de liderança, na medida em que podem compartilhar uma visão de 

desenvolvimento. Ainda que se propicie a descentralização da gestão das intervenções 



  

do Banco, ao 'fornecer as capacidades' se restringe a direção das mudanças, negando a 

capacidade indígena de lutar e forjar alianças, bem como as capacidades organizativas 

próprias de grupos culturalmente diferenciados. Como conseqüência, ao atuar junto às 

populações indígenas, o Banco incorpora como um dos eixos centrais de suas atividades 

atuais a necessidade de modificar, fortalecer e adaptar as organizações locais e 

'estruturas sociais' às condições de produção necessárias a 'maiores níveis' de 

desenvolvimento (idem:32-3). Negando o 'agenciamento' autônomo e reconhecimento 

das capacidades de ação política por parte dos grupos indígenas, se justifica a 

intervenção externa e a pretensão na necessidade de fortalecer as organizações 

etnopolíticas através da criação de organismos de representação. Nessa perspectiva é 

oportuno o argumento de J. P. Oliveira (2000: 140) sobre a necessidade de se elaborar 

melhor a noção de política compensatória, incorporando as próprias concepções 

indígenas de desenvolvimento, para a superação de 'padrões históricos de exclusão das 

populações indígenas'. 

 

Estes pressupostos podem ser avaliados na 'consulta comunitária' promovida pelo Banco 

Interamericano de Desenvolvimento (BID) junto às mulheres indígenas de quatro 

países: Guatemala e Panamá, na América Central, Peru e Bolívia, na América do Sul. 

Enfocando o 'crescimento com equidade', inseriu-se "a transversalidade dos aspectos de 

gênero e étnicos em todas as ações do BID" (Meentzen 2001: i). O objetivo do BID 

relativo à 'redução da pobreza' inclui os povos indígenas como parte dos grupos mais 

pobres da América Latina. A prioridade às mulheres indígenas, nesse propósito, 

"significa reconocer que ellas se encuentram entre los sectores más excluídos de la 

sociedad y en mayor desvantaja para superar la pobreza y lograr disfrutar plenamente de 

sus derechos de mujeres, de indígenas y de ciudadanas" (idem:2).  

 

A justificativa de inclusão das mulheres no desenvolvimento da diversidade cultural dos 

países da América Latina com população indígena, é feita pela sua valorização como 

principais transmissoras de valores, práticas e habilidades culturais às novas gerações. 

Além do seu papel na economia das sociedades como produtoras agropecuárias, 

interessadas no uso racional dos recursos naturais e as mais afetadas pelo 

deterioramento ambiental e redução da produtividade. Os esforços empreendidos com 

as mulheres "puede ser más caro, más lento y más riesgoso que el apoyo a otros sectores 

de la población" (Meentzen 2001: 2). Os fatores que tornam esta tarefa tão dispendiosa, 



  

conforme o relatório, são o baixo nível de educação formal das mulheres e sua 

sobrecarga de trabalho e responsabilidades, além das distâncias geográficas, culturais e 

de idiomas. 

 

Há uma correlação entre pobreza material, falta de informação e pouca participação das 

mulheres em espaços públicos. Ser analfabeta e/ou monolingue, "dificulta a las mujeres 

indígenas el contacto y la comunicación con personas no indígenas y con la cultura 

dominante", e também "disminuye su capacidad de comunicación con su propia pareja 

indígena" (idem:13), o que as faz "más conservadoras y tradicionales" (idem:16). O 

papel das mulheres como 'cuidadoras culturales' e responsáveis pela sobrevivência física 

e cultural de suas sociedades são os fatores que limitam as oportunidades e opções de 

desenvolvimento pessoal. A maior carga de trabalho, o analfabetismo e o 

monolinguismo excluem socialmente as mulheres na perspectiva do BID. O relatório 

(idem: 17) explicita a preocupação por parte das indígenas com o acesso a informação, 

educação e capacitação ('un mayor acceso a la cultura occidental'), em detrimento da 

revalorização da própria cultura.  

 

O Banco não considera os saberes tradicionais de que as mulheres são detentoras ao 

denunciar sua 'falta de informação' (à educação formal) e 'monolinguismo'. A 

'sobrecarga de trabalho' foi avaliada pela ótica não indígena, pois mesmo que haja uma 

diluição na interdependência e complementaridade do trabalho entre os gêneros 

atualmente, acabou-se generalizando a divisão sexual do trabalho sem recorrer às 

especificidades étnicas, e ao maior ou menor tempo de contato com a sociedade 

envolvente. Por outro lado, a revalorização das culturas é pauta das reivindicações das 

mulheres indígenas, ao menos no caso brasileiro, e mesmo que haja o desejo em 

adquirir 'práticas ocidentais', e há, ela deve ser vista como parte das estratégias 

indígenas na interlocução com o universo não indígena. No Brasil as indígenas inclusive 

pleiteiam a inclusão dos/as jovens nos projetos de resgate cultural, justamente por sua 

moradia nos grandes centros e o desejo de educação formal por parte deles/as, o que 

os/as afasta da estrutura tradicional de seus povos.  

 

No relatório a definição do conceito de gênero aparece correlacionada a outras variáveis 

como idade, cultura, estado civil, 'grau de aculturação', 'níveis de urbanização' e 'relação 

com oportunidades e limites' (Meentzen 2001: 11). Determinados itens demonstram um 



  

olhar atento no estabelecimento do significado de gênero, como o que correlaciona o 

'grau de aculturação' às variáveis geracionais (idem:23). Embora as mudanças 

provocadas nas relações de gênero se fazem sentir diferentemente entre jovens e idosas, 

essa formulação deixa de lado as demais justificativas referentes às transformações 

comportamentais entre as gerações, como as condições diversas de diálogo com a 

sociedade envolvente que podem ou não estabelecer a busca por maior 'capacitação'. A 

'conquista de oportunidades' no mundo não indígena, por outro lado, nem sempre é 

requisitada, por exemplo, por parte das idosas. Ao menos que estes fatores tenham sido 

apreendidos no que se denominou 'níveis de urbanização', mas este parece ser mais uma 

medida do 'grau de aculturação'.  

 

É como se a identidade indígena em meio urbano não implicasse na sua utilização 

estratégica como 'silêncio' (devido às discriminações), como projeto para se organizar 

via associações políticas, ou, ainda, não estivesse sujeita às constantes ressignificações 

no contexto da cidade, tendo como referência os valores comunitários e o contato 

permanente com as comunidades de origem. Essas pressuposições parecem ratificar o 

fato de que as diferenças internas ao nível comunitário são assumidas prioritariamente 

pelo BID em termos geracionais, como apontado por Salviani (2002). As diferenças 

geracionais parecem ser as medidas não somente para o denominado 'grau de 

aculturação', mas o eixo para a reflexão de gênero em outros âmbitos da organização 

social. A distinção entre as mulheres da comunidade e as inseridas em organizações 

indígenas, também parece estar informada apenas pelo 'grau de aculturação' e níveis 

geracionais, e não outras possíveis especificidades entre as próprias mulheres. 'Tradição' 

e 'modernidade', sob esta perspectiva, acabam sendo analisadas de modo estático e 

dicotômico, subjugando a experiência das mulheres entre dois pólos: mulheres idosas e 

com pouco contato com a sociedade envolvente e mulheres jovens com maiores níveis 

de urbanização e informação. Inclusive a promoção para que haja maior organização 

política das mulheres indígenas tem como alvo as jovens 'aculturadas'. 

  

As formulações acerca dos conceitos de desenvolvimento e pobreza também são 

medidas pela sua utilização no sentido etnocêntrico e evolucionista. Embora no relatório 

se demonstre que as mulheres indígenas propuseram uma concepção integral de 

desenvolvimento ('que no separa lo material de lo espiritual'), com determinadas 

prioridades econômicas, políticas, direitos de cidadania, e participação em todos os 



  

níveis (Meentzen 2001: iii-iv), a conclusão que se chega é que "es algo muy abstrato 

que demanda de un contacto mayor com la cultura dominante como para poder mirar 

con distancia y tenter la capacidad de comparar diferentes possibilidades de cambio" 

(idem :iii). Sob esta perspectiva, as mudanças (decorrentes do maior contato) são 

compreendidas como necessárias e a 'visão mais ampla' de desenvolvimento é somente 

obtida por parte de homens e mulheres que vivem fora de suas comunidades.  

 

Quanto ao conceito de 'pobreza' "se puede afirmar que las mujeres de las comunidades 

no se consideran pobres, porque cuentan com la riqueza espiritual de su cultura y pueblo 

indigena" (idem: 33). Mulheres pobres, como as Guarani, conforme o documento, são 

as solteiras, não por não disporem de recursos, mas pela valorização das mulheres 

casadas nesses povos. O conceito de pobreza foi também utilizado em seu significado 

evolucionista, pois as indígenas explicam que a situação de suas famílias piorou. O que 

resulta numa lista de expressões de pobreza bastante longa abrangendo problemáticas 

diversas - alcoolismo, mortalidade infantil e materna, desnutrição, abuso sexual, 

dependência das doações dos organismos de desenvolvimento 'sem gerar iniciativas 

próprias', baixa produtividade na agricultura, gangues de jovens, corrupção e chantagem 

de autoridades e políticos, falta de trabalho e acesso a créditos,  perda das práticas 

culturais, migração para as cidades e trabalho como domésticas (idem:34-5). 

 

Apesar dos esforços em ouvir as mulheres indígenas, os conceitos de 'desenvolvimento' 

e 'pobreza' acabaram sendo analisados através da ótica ocidental, a qual pode destoar 

muito das concepções de diversas sociedades indígenas. O maior contato com a 

sociedade envolvente, por exemplo, é sustentado na medida em que se adquire a 'visão 

mais ampla de desenvolvimento'. Como público alvo de suas intervenções, as mulheres 

indígenas são vistas pelo BID a partir de seu papel 'conservador e tradicional', pois 

excluídas das relações com os agentes externos, ou seja, sem acesso a níveis maiores de 

desenvolvimento para sua capacitação e informação nos diversos aspectos. 

Contrariamente ao enfoque do BID sobre a 'extrema pobreza' das mulheres indígenas, 

estas não se consideram 'pobres', ao mesmo tempo que foi apresentada uma enorme lista 

de dificuldades e necessidades em várias áreas. Do mesmo modo que se concluiu que o 

desenvolvimento só é possível pela superação de todas as formas de exclusão (social, 

cultural, política, econômica, educativa e de saúde). Em ambas as inferências se perdeu 

a oportunidade de ressaltar a inter-ligação das demandas indígenas nas diversas esferas, 



  

o que por si só destoa da visão compartimentalizada de 'desenvolvimento' e 'pobreza' 

aos moldes ocidentais.  

 

Participação e empoderamento, entre outras noções como comunidade e conhecimento 

local, informam o denominado campo do desenvolvimento, fazendo ainda com que haja 

uma ressignificação de determinados conceitos como o de gênero. O BID e demais 

agências inter-governamentais utilizam a noção de empowerment e de 'gênero e 

desenvolvimento' (GAD). Essas categorias, ao servirem de base para diversas análises, 

referem-se à literatura do desenvolvimento e seus conceitos correlacionados, em que a 

noção de empoderamento é crucial. Ao tentar promover o empoderamento das mulheres 

de acordo com o GAD, almeja-se a maior participação política das mulheres. O 

processo de organização das mulheres pode ser obtido, nessa visão, pela capacitação e 

acesso a educação formal. Ao se privilegiar o discurso 'político', no entanto, pode se 

correr o risco de não colocar em pauta as reais necessidades comunitárias das mulheres. 

E na coleta de informações pode haver o privilégio de discursos das mulheres 

'politizadas' (as quais podem obter maiores 'níveis de desenvolvimento'), em vez de 

líderes locais, muitas delas falantes apenas da língua tradicional de seus povos. Sob esta 

perspectiva, não se valoriza a capacidade de agência das mulheres e seus modelos 

próprios de organização na busca de direitos específicos e diferenciados. 

 

 

5.2 Políticas Públicas para Mulheres Indígenas?  

 

A questão da incorporação da perspectiva de gênero por políticas públicas e programas 

governamentais67 é um processo ainda recente, assim como a análise da temática. No 

que se refere às mulheres indígenas, algumas de suas demandas foram incorporadas no 

recente Plano Nacional de Políticas para as Mulheres (PNPM) apresentado pelo governo 

federal no final de 2004. E o órgão indigenista oficial pela primeira vez concretiza uma 

ação governamental específica para as mulheres indígenas prevista no Projeto de Lei 

Orçamentária Anual (PLOA) de 2006, embora há bastante tempo se pleiteie a criação de 

uma Secretaria da Mulher ligada à Coordenação Geral de Defesa dos Direitos Indígenas 

                                                           
67 Políticas públicas são compreendidas como "um curso de ação do Estado, orientado por determinados 
objetivos, refletindo ou traduzindo um jogo de interesses", e um programa governamental, por sua vez, 
"consiste em uma ação de menor abrangência em que se desdobra uma política pública" (Farah 2004: 47). 



  

(CGDDI) ou que haja uma reestruturação da FUNAI preocupada com as questões de 

gênero. A invisibilidade das mulheres indígenas nos programas e ações governamentais 

se faz sentir não somente na política indigenista oficial, como também no viés étnico a 

que são incorporadas nos programas e ações destinados às mulheres de modo geral. 

Fatores que limitam o entendimento das especificidades das mulheres indígenas.  

 

A criação pelo governo federal, em 2003, da Secretaria Especial de Políticas de 

Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR), afirma seu compromisso 'com a construção de 

uma política de governo voltada aos interesses reais da população negra e de outros 

segmentos étnicos discriminados', conforme página no website da Secretaria. Além das 

mulheres negras e quilombolas, no entanto, não há menção aos 'outros grupos étnicos 

discriminados', como se a questão étnica/racial abarcasse somente tais segmentos da 

sociedade. O CNDM, por outro lado, argumenta que dentre seus esforços está o 

combate ao racismo, além dos incluídos nas áreas de saúde, legislação, educação, 

trabalho, violência, etc. Criado em 1985 e desde 2003 abrigado pela Secretaria Especial 

de Políticas para as Mulheres (SPM), foi somente na sua sexta composição, em 2002, 

que pela primeira vez uma indígena é designada a compor o Conselho, e do quadro atual 

fazem parte uma indígena e sua vice. É nesse sentido que as mulheres indígenas no seu 

Encontro Nacional, em 2006, colocam dentre suas propostas de políticas públicas a 

'ampliação de vagas para a mulher indígena no CNDM'. 

 

O PNPM, documento resultante da I Conferência Nacional de Políticas para as 

Mulheres (1ª CNPM), coloca dentre suas 'propostas, princípios e diretrizes' a ampliação 

da participação popular e controle social, através de conferências, conselhos de direitos 

das mulheres e processos participativos de orçamento, que garantam a representação de 

mulheres índias e demais segmentos de mulheres (negras, lésbicas, idosas, jovens, com 

deficiência, ciganas, profissionais do sexo, rurais, urbanas...). As mulheres indígenas 

aparecem como alvo dos pressupostos, princípios e diretrizes gerais da Política Nacional 

para as Mulheres nas áreas de 'autonomia, igualdade no mundo do trabalho e cidadania'; 

'educação inclusiva e não sexista'; 'saúde das mulheres, direitos sexuais e direitos 

reprodutivos'; mas não especificamente nos objetivos e ações do 'enfrentamento à 

violência contra as mulheres'. As mulheres indígenas, ao lado das negras e quilombolas, 

estão inseridas nos grupos "não beneficiados e historicamente excluídos" (PNPM 2004: 



  

53). A criação de Secretarias e Programas prevê a incorporação dessas mulheres nas 

políticas públicas através de ações distribuídas por diferentes ministérios.  

 

Está sob responsabilidade do Ministério do Desenvolvimento Agrário (MDA) a 

promoção de redes de comercialização das mulheres rurais, índias e quilombolas 

(PNPM 2004:47), através do 'Programa da Igualdade de Gênero, Raça e Etnia' criado 

em 2003, no intuito de "transversalizar e promover o acesso das mulheres rurais, 

populações quilombolas e povos indígenas nas políticas públicas de acesso à terra, 

desenvolvimento agrícola e na ampliação da cidadania" (idem: 43). O Ministério da 

Educação, por outro lado, cria a Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e 

Diversidade (SECAD) para "elaborar e implementar políticas públicas de ação 

afirmativa, objetivando o acesso, sucesso e permanência de indígenas e negros - 

incluindo os quilombolas - em todo sistema de ensino" (idem:55). O objetivo é criar 

estratégias de alfabetização de mulheres mais velhas e fortalecimento das demandas 

educacionais das mulheres indígenas. Para ampliar a escolarização, melhorar a 

qualidade e consolidar a educação bilíngüe e multicultural, as mulheres adultas e idosas, 

principalmente negras e índias, estão dentre as prioridades do plano de ação do MEC na 

promoção da alfabetização e ampliação da oferta de ensino fundamental para o ano de 

2007 (idem:56-9). 

 

A Política Nacional de Atenção Integral à Saúde da Mulher, ao considerar a diversidade 

encontrada no país, identifica a precariedade da atenção à saúde das mulheres dos povos 

indígenas, na qual "não há garantia de ações básicas como pré-natal, nem prevenção de 

câncer de colo de útero e de DST/HIV/Aids", além do fato de que os "dados 

epidemiológicos disponíveis para avaliar os problemas de saúde das mulheres e 

adolescentes indígenas são insuficientes" (PNPM 2004: 64). Em 2003, a Área Técnica 

de Saúde da Mulher (Ministério da Saúde) argumenta em favor da necessidade de 

articulação com outras áreas e ações: atenção às mulheres rurais, com deficiência, 

negras, índias, presidiárias e lésbicas (idem:65). De acordo com essa perspectiva, uma 

das prioridades contidas no PNPM é o estímulo à implantação, na Atenção Integral à 

Saúde da Mulher, de ações que atendam "as necessidades específicas das mulheres nas 

diferentes fases do ciclo vital, abrangendo as mulheres (...) índias" (idem:66). 

 



  

Em relação aos programas do governo destinados aos povos indígenas, estes são 

designados dentro de categorias mais amplas como 'afro-descendentes e indígenas'; 

'setores marginalizados'; 'grupos historicamente desfavorecidos'; 'populações em 

situação de vulnerabilidade social', 'desigualdade de raça, gênero e etnia', e, de acordo 

com tendências mais antigas, a aproximação da temática indígena à das 'populações 

tradicionais', 'comunidades locais', 'grupos extrativistas' (Vianna 2004: 12). Os 

programas governamentais podem ser desenvolvidos conjuntamente com a cooperação 

internacional, tal como o Programa Piloto para a Proteção das Florestas Tropicais no 

Brasil (PPG7) e o PPA, este último, evidencia a multiplicidade de órgãos envolvidos 

com a atenção pública federal aos povos indígenas. Dentre as políticas públicas 

relacionadas aos povos indígenas destacam-se os setores que atuam de modo direto na 

área indigenista como a Fundação Nacional de Saúde/Ministério da Saúde (FUNASA/ 

MS), Ministério do Meio Ambiente (MMA) e MDA, que conferem recentemente a 

prioridade às mulheres desses povos em determinados programas e ações. 

 

No Programa Bolsa Família (PBF), implementado sob coordenação do Ministério do 

Desenvolvimento Social e Combate à Fome (MDS), a Secretaria Nacional de Renda de 

Cidadania (SENARC) estabeleceu como diretriz que a preferência para a titularidade do 

cartão seja conferida à mulher indígena. E desde 2005 a carteira de projetos 'Iniciativas 

Comunitárias em Saúde Indígena' tem as mulheres como alvo prioritário. Essa carteira 

faz parte do 'Vigisus II', projeto do MS na área da vigilância em saúde, com recursos 

próprios e do Banco Mundial, com vigência até 2008. Dentro do componente indígena, 

executado pela FUNASA, está esse sub-componente para apoiar iniciativas e atividades 

de promoção da saúde indígena que se enquadrem na categoria de 'comunitárias'. A 

ênfase na questão de gênero é demonstrada em áreas temáticas específicas do setor da 

saúde - redução da mortalidade infantil, neonatal e de parturientes, promoção da saúde e 

prevenção de doenças – e nas que enfocam a 'promoção da segurança alimentar e 

nutricional' e 'promoção das organizações de mulheres'.  

 

O ATER indígena é uma das preocupações do grupo governamental que vem 

procurando integrar as ações nas áreas de segurança alimentar, atividades produtivas e 

gestão ambiental indígena. Papel importante nessa articulação é desempenhado pela 

equipe de um Programa especial do MDA chamado 'Promoção da Igualdade em 

Gênero, Raça e Etnia', já descrito, e que foi criado em junho de 2004. Pela primeira vez 



  

o MDA inclui na definição de sua política de ATER o atendimento a especificidades 

voltadas para índios, mulheres e quilombolas. Essa equipe tem desempenhado a função 

de propor iniciativas que juntem diferentes Secretarias dentro do próprio MDA e estas 

com outros órgãos do governo federal (Vianna 2004: 34). Deste modo, o Programa de 

Promoção da Igualdade de Gênero, Raça e Etnia, no âmbito do Conselho Nacional e 

Desenvolvimento Rural e Agricultura Familiar (CONDRAF), tem 'costurado' alguns 

outros temas. Conforme Fernando Vianna (2004: 35), um exemplo é o mais recente 

edital do 'PRONAF Capacitação' que, embora sem ser específico para o público 

indígena, acabou por contemplar projetos nessa linha, por meio de um acordo em que o 

setor do MDA responsável pelo mesmo (SAF) comprometeu-se a garantir que propostas 

indígenas apresentadas teriam espaço e seriam avaliadas de modo diferenciado. Dentre 

os projetos aprovados em 2004 com enfoque em populações indígenas está o do Comitê 

Intertribal de Mulheres Indígenas (COIMI), na linha dos Projetos de Capacitação de 

Agricultores Familiares e Técnicos, com recursos do PRONAF. 

 

O MMA dispõe de dois mecanismos de apoio a projetos de associações indígenas, o 

Projeto Demonstrativo dos Povos Indígenas (PDPI) e a Carteira Indígena, Segurança 

Alimentar e Desenvolvimento Sustentável em Comunidades Indígenas (com parceria 

entre MMA e MDS). O PDPI68 apóia projetos demonstrativos em terras indígenas 

demarcadas ou em demarcação na Amazônia Legal, encaminhadas por comunidades ou 

organizações indígenas ou indigenistas. Dentre suas áreas temáticas estão a proteção 

territorial, atividades econômicas sustentáveis e valorização cultural, nas quais 

determinadas organizações de mulheres indígenas têm viabilizados suas demandas, 

como discuto adiante. 

 

Esse panorama geral enfocando as ações governamentais destinadas aos povos 

indígenas permite visualizar as diversas tentativas de inclusão de gênero nos processos 

de construção de políticas, que encorajam a coordenação entre agências governamentais 

e promovem a criação de Programas e Secretarias. São constitutivas da agenda atual 

relacionada à questão de gênero no Brasil, conforme Marta Farah (2004: 56-8), diversas 

diretrizes no campo das políticas públicas: violência, saúde, meninas e adolescentes, 

                                                           
68 O PDPI é componente do Sub-programa Projetos Demonstrativos (PDA), vinculado à Secretaria de 
Agroextrativismo e Desenvolvimento Sustentável (DADS), Secretaria de Desenvolvimento Sustentável 
(SDS) do Ministério do Meio Ambiente (MMA). 



  

geração de emprego e renda, educação, trabalho, infra-estrutura urbana e habitação, 

questão agrária, incorporação da perspectiva de gênero por toda política pública 

(transversalidade) e acesso ao poder político e empowerment. As áreas de ação 

governamental relativas à saúde, violência e geração de emprego e renda, incluem-se 

entre as priorizadas pela agenda de gênero.  

 

Tais mudanças nas políticas refletem também a influência das políticas internacionais e 

recentes encontros e convenções internacionais que tratam das relações de gênero com 

questões ambientais, populacionais e de desenvolvimento social. Conforme Verónica 

Montecinos (2003: 357), torna-se difícil aos governos não concordarem, ao menos 

formalmente, com as recomendações adotadas em níveis globais e regionais, por causa 

de descrente interdependência e ativismo regional. Ao fomentar o interesse 

governamental em questões de gênero e políticas dirigidas às mulheres, os governos 

latino-americanos buscam realizar suas aspirações a 'modernidade' no mercado global. 

Os papéis econômicos e sociais da mulher e, em maior ou menor grau o 

desenvolvimento da igualdade de gênero, são agora incluídos cotidianamente em 

debates sobre desenvolvimento. O Banco Mundial e o Banco de Desenvolvimento 

Interamericano também identificam metas, metodologias e cronogramas específicos 

para a promoção e monitoramento da igualdade de gênero.  

 

A introdução dessas reformas favoráveis às mulheres, no entanto, pode levar a 

resultados contraditórios conforme determinadas análises exploram. Dentre essas 

controvérsias, segundo Montecinos (2003: 358-9), a identificação das mulheres como 

destinatárias dos programas contra a pobreza é criticada por reforçar estereótipos de 

gênero e por transferir para os ombros das mulheres o dever da provisão social. E nem 

sempre a 'incorporação da mulher ao desenvolvimento' inspira-se no feminismo, como 

tive oportunidade de demonstrar. Os cursos de capacitação promovidos por tais 

agências, ainda, podem ter conseqüências diversas sobre mulheres de distintas classes, 

no modo como interpretam e articulam suas reais 'necessidades'. A linguagem 

aparentemente neutra quanto ao gênero também provoca desvantagens à participação 

das mulheres em processos decisórios político-sociais. Alvarez assinala (1998:278-9) o 

fato de que o Estado neoliberal é também um lugar onde o gênero se constrói, no qual as 

relações de gênero se ressignificam, se recodificam e se reconfiguram. Sob esta 

perspectiva, se tem que pensar não somente como o Estado se aproveita das 



  

desigualdades de gênero existentes no social para promover reformas estruturais, mas 

também como cria novas desigualdades entre mulheres e homens, assinalando novos 

papéis ou responsabilidades às mulheres, ou seja, atribui novos significados ou sentido 

do ser mulher em diversas classes, grupos étnicos/raciais, etc.  

 

A absorção e ressignificação dos discursos feministas pelo Estado podem levar ao novo 

discurso hegemônico sobre gênero. Embora seja compreensível que para se conseguir 

determinados avanços, como em documentos e políticas públicas, deve haver a busca de 

uma linguagem mutuamente aceitável por aqueles/as que participam do campo do 

desenvolvimento, pode acontecer uma acomodação discursiva que anula qualquer 

pretensão argumentativa autônoma, obscurecendo os sentidos políticos dos diversos 

termos. Os usos e abusos de tais categorias e a transposição de discursos de uma área 

para outra, que comportam diferentes espaços de poder, podem descaracterizar e/ou 

tornarem os conceitos (re) apropriados de forma hegemônica, ou seja, despolitizados. A 

produção de saber não é um campo dissociado da atuação política ou das populações 

com as quais se trabalha, as quais também se apropriam de conceitos acadêmicos para 

seus próprios interesses. As operações semânticas implicam em traduções/transposições 

que podem encobrir os significados daquilo que se pretendia criticar e/ou avançar nas 

análises e práticas.  

 

Políticas públicas podem ser distintas, por exemplo, se há um enfoque em violência 

contra as mulheres ou violência intra-familiar. A primeira implica em estratégias que 

'empoderam' as mulheres para resistir e transformar as relações abusivas (oferecendo 

profissionalização e refúgio para as mulheres), a segunda pode ser entendida como parte 

de um esforço maior para fortalecer a família, para que os pares se 'salvem' em prol do 

interesse familiar. Para se evitar que as limitações das políticas se inscrevam num novo 

'sentido comum' sobre as relações de gênero, é necessário adotar discursos contra 

hegemônicos sobre as políticas com perspectivas de gênero e não confundir 

intervenções político-culturais no 'público' com intervenções 'estatais ou 

governamentais'. E, ainda, o Estado, a ONU, o maquinário sobre/para/da 

Mulher/Gênero não podem ser os principais interlocutores, mas deve-se negociar 

'coletivamente' com a cooperação internacional, não somente sobre recursos e 

cronograma para projetos, mas também linhas de ação e prioridades políticas a longo 

prazo (Alvarez 1998 :279-81).  



  

 

 

5.3 Oficinas de Capacitação  

 

Não se têm estudado criticamente as metodologias e efeitos concretos, seja a médio ou 

longo prazo, da vasta gama de oficinas e programas de capacitação dirigidos aos povos 

indígenas, e especificamente às mulheres desses povos. As oficinas e cursos para 

'oferecer as capacidades' são realizadas atualmente através de consultorias diversas, 

ONGs mistas ou feministas, organismos governamentais, da cooperação bi/multilateral. 

As diferenças podem ser significativas em tais programas, dependendo de quem os 

planejou, administrou e implementou. As diferentes intervenções, sob a rubrica de 

capacitação, igualmente podem ter conseqüências diversas sobre as 'reais necessidades' 

das mulheres.  

 

Entre as mulheres indígenas se tem promovido tais 'oficinas de capacitação' pelos 

diversos órgãos e assessorias que incluem em suas pautas temas como gênero, políticas 

públicas, saúde, violência, direitos, etc., conforme demanda local e/ou em conformidade 

com a agenda das agências em questão. As ações em termos de capacitação possibilitam 

o acesso à informação por parte das indígenas, e elas mesmas incluem em seus 

planejamentos a realização de tais oficinas, seja focalizando uma temática-problema 

específica (como violência e alcoolismo), seja pela necessidade de preparação 

conceitual ou proposição de propostas para conferências e encontros junto à população 

não indígena. Nessas ocasiões, demonstram concepções próprias diante dos diversos 

aspectos em questão, revelando sua capacidade de agência e crítica nas diferentes 

esferas em que atuam.  

 

Pela participação em oficinas e cursos realizados nas comunidades indígenas de 

Roraima e Boa Vista, em Manaus e São Gabriel da Cachoeira, e tendo disponível o 

material resultante da oficina de capacitação realizada pela FUNAI em Brasília, pode-se 

tecer determinadas considerações quanto a este tipo de empreendimento dirigido às 

mulheres indígenas. Em certa ocasião, participei de uma 'oficina de capacitação de 

lideranças' promovida por uma agência de cooperação internacional em parceria com 

uma ONG feminista. Há cerca de dez anos a agência apóia atividades da organização 

indígena mais ampla em que estão inseridos homens e mulheres, fornecendo apoios 



  

pontuais à organização de mulheres. Devido à preocupação na inclusão da perspectiva 

de gênero nos 'programas de desenvolvimento', contratou-se a ONG feminista para a 

parceria no 'programa populações tradicionais', que inclui indígenas e quilombolas. Ao 

relatar certos momentos da oficina, pretendo clarificar as dificuldades no diálogo entre 

agentes tão diversos, advindas da falta de experiência e maior informação sobre a 

realidade indígena. 

 

Numa das etapas da oficina em que se desenvolvia o tema 'movimento de mulheres', a 

coordenadora feminista afirmava a suposta 'identidade comum' entre as mulheres por 

causa da mesma 'opressão'. As diferenças entre as mulheres, no entanto, foi contestada 

por uma senhora a respeito das experiências diversas entre indígenas e não indígenas. 

Num outro dia quando se dividiam os grupos de trabalho para abordar os períodos do 

ciclo de vida das mulheres (as denominadas 'linhas da vida'), a coordenadora explica 

para as indígenas que estas deveriam abordar as seguintes fases: infância, adolescência, 

juventude e adulta. Embora tivesse explicado para as ministrantes da oficina que não há 

a subdivisão das fases da vida que inclua a 'adolescência', as próprias formulações das 

indígenas não ressaltaram tal período. Nos primeiros dias do encontro, ainda, havia a 

presença de dois homens que acompanhavam suas respectivas mulheres, pois a oficina 

ocorreu na cidade, local afastado das comunidades indígenas. A feminista tentou 

explicar-lhes que deveriam se retirar da sala para que as mulheres pudessem se sentir 

mais à vontade nas atividades da oficina. Mesmo que nesse momento sua decisão tenha 

sido acatada, na Assembléia ocorrida posteriormente, sem a presença da coordenadora, 

a reflexão de uma das mulheres foi de ressentimento diante de sua postura, denotando 

novamente as diferenças entre mundos tão diversos. As indígenas, inclusive, chamam os 

homens para participarem de suas oficinas e a ausência masculina pode mesmo 

provocar indignação por parte delas. 

  

Além da oficina, há os encontros entre 'parceiros' do referido programa, ocasiões que 

também ilustram as dificuldades de diálogo entre agentes dissociados e temáticas 

'transpostas' de um mundo a outro. Pude participar num desses eventos, notadamente a 

primeira vez em que se reuniam para discussão da inclusão de gênero no programa. De 

um lado, a agência  de cooperação financiadora de tais projetos, de outro, a ONG 

feminista que tem como foco de suas atividades o trabalho com mulheres, sendo esta 

sua primeira experiência com indígenas. E, embora público alvo de tais intervenções, as 



  

próprias mulheres indígenas não participaram do primeiro encontro, mas os homens 

coordenadores de organizações de seus povos. Estes viram com resistência o propósito 

da discussão de gênero aos 'moldes ocidentais', inclusive comparando-o à uma violação 

de seus direitos e demonstrando certo receio na separação do movimento indígena. 

Embora não tenha participado do segundo encontro, este contou com a presença das 

mulheres indígenas que, conforme relatos, dizem ter demonstrado o estranhamento 

diante do conceito de gênero, mas também a sua disposição em questionar as estruturas 

sócio-culturais que as excluíam ou inferiorizavam.  

 

O léxico empregado nos mais diferentes eventos é alvo de discussão por parte das 

mulheres indígenas, avaliado como 'palavras difíceis'. Na Oficina Gênero e Saúde da 

Mulher Indígena,69 realizada em Manaus, expressaram seu desconhecimento quanto à 

noção de gênero aos moldes ocidentais, trazendo concepções etnicamente diferenciadas 

sobre a temática. E ainda se ressaltou a importância da categoria se referir às relações 

sociais estabelecidas entre homens e mulheres, inclusive como estratégia política para 

que suas demandas sejam colocadas lado a lado às do movimento indígena. Conforme 

uma das lideranças, "no meu conhecimento eu não sabia o que significava a palavra 

gênero, mas deu para ver que nós já estamos fazendo na prática (...) ninguém está 

fazendo trabalho individual, nós estamos trabalhando em parceria com os homens". 

Além do entendimento de gênero como relacional, justificado pelo 'trabalho em 

conjunto/parceria com os homens', a novidade da categoria foi expressada na oficina ('é 

a segunda vez que eu ouço falar em gênero', 'antes a gente nunca ouviu falar'), 

correlacionada às dificuldades de apreensão gramatical ('fiquei toda confusa com essa 

palavra gênero'). A consciência diante do aprendizado de um vocabulário não indígena é 

ilustrada nos seguintes depoimentos: "quer dizer, a gente entendia de uma forma, aí hoje 

nós temos que falar em gênero e para nós está sendo muito difícil" ou "a questão de 

gênero é uma palavra que está chegando agora (...) eu sabia o que era homem e mulher, 

mas na concepção destas questões de gênero isso é diferente".  

 

                                                           
69 A oficina teve como finalidade oferecer subsídios aos temas e categorias de análises (gênero, direitos 
reprodutivos/saúde da mulher) à participação das mulheres indígenas no simpósio “Estados Nacionais, 
Saúde e as Mulheres Indígenas na Amazônia: políticas públicas, cultura e direitos reprodutivos no 
contexto Pan-Amazônico”, promovido pela Associação Brasileira de Antropologia (ABA) e Centro de 
Pesquisa Leônidas e Maria Deane (Fiocruz/Amazônia), com apoio da Fundação Ford, Projetos 
Demonstrativos dos Povos Indígenas (PDPI) e Department for International Development (DFID). 



  

A importância dada à obtenção do conhecimento externo ao universo indígena é 

ressaltada, principalmente devido às alianças e o contato entre coordenadoras indígenas 

e órgãos que apóiam seus projetos. Conforme sustenta uma delas: "porque a sociedade 

envolvente, que são os não indígenas, eles perguntam da gente 'o que você entende, para 

você, o gênero e etnia', como é que vai explicar se você não tem este conhecimento de 

como eles pensaram para colocar estas palavras? Para nós fica difícil". A preocupação 

em apreender os novos significados, juntamente com a exigência de que sejam 

esclarecidos são, portanto, reivindicados:   

 

"a gente está aprendendo, até então o português para nós é uma coisa difícil, porque 
não é da nossa língua, não é da nossa cultura. Então, estas coisas pequenas que quero 
que vocês [assessores/as do curso] esclareçam muito claramente para nós, para nós 
levarmos para as nossas bases. Muitas das mulheres aqui elas sabem se expressar bem, 
mas também tem mulheres que vem de base, não dominam bem o português, então 
para elas vai se tornar mais difícil levarem para as bases, então tem que ser bem claro 
mesmo". 

 

 

Diante desses exemplos, constatam-se as dificuldades na apreensão do léxico dos 

organismos com os quais as mulheres indígenas mantêm relações de 'parceria'. Ao 

refletirem sobre a (re)apropriação de conceitos, no caso de gênero, enfatizam 

constantemente a diferença interétnica: 'nós somos diferentes e pensamos diferentes dos 

brancos'. Igualmente analisam a interferência não indígena nas atuais relações de gênero 

que, para elas, tem provocado novas atitudes nos homens de seus povos em momentos 

importantes de suas vidas. Ao compararem costumes antigos e tradicionais com aqueles 

adquiridos no contato interétnico, a reação das mulheres é de ressentimento. Em relação 

aos partos realizados no hospital: "a mulher está sofrendo com um enorme corte na 

barriga e o homem está festejando, está tomando cerveja com os amigos (...) isso 

acontece com os brancos e os indígenas estão copiando e é isso que a gente não quer". 

As transformações nas relações de gênero, ainda, recaem desigualmente sobre as 

mulheres. A poligamia ('quando eram chefes da aldeia eles tinham direito a várias 

mulheres') podia ser justificada porque 'na época eles sustentavam por igual'. Na 

sociedade indígena atual, ao contrário, "as lideranças não são mais caciques de aldeia e 

eles querem fazer igual (...) só que na verdade, na atualidade, já é diferente (...) eles não 

dão atenção como aqueles nossos antepassados (...) agora não e quem sai prejudicada é 

a mulher". 



  

 

A Oficina de Capacitação e Discussão sobre Direitos Humanos, Gênero e Políticas 

Públicas para Mulheres Indígenas, ocorrida em novembro de 2002 em Brasília, teve 

iniciativa da FUNAI e, como o Simpósio realizado em Manaus, contou com apoio do 

PDPI e DFID. A comunidade antropológica teve participação importante nos dois 

eventos, com grande presença no encontro da capital do Estado do Amazonas e 

consultoria de uma antropóloga especialista em gênero no evento em Brasília. A 

participação de diferentes atores/atrizes envolvidos/as - órgão oficial estatal, cooperação 

internacional, universidade e centro de pesquisa - revela a dimensão atual das 

discussões e projetos envolvendo as mulheres indígenas. Nas duas ocasiões houve um 

número expressivo de etnias de todo país, lideranças femininas com diferentes cargos 

comunitários, organizativos e profissionalizantes, demonstrando a diversidade de 

experiências e níveis de participação política.  

 

As oficinas, com objetivos aparentemente diversos - em Manaus abarcando o tema da 

saúde da mulher indígena, em Brasília discutindo direitos humanos, políticas públicas e 

gênero -, em comum, o fornecimento da capacitação a partir de uma perspectiva não 

indígena, de um aparato conceitual necessário para formulação das próprias 

reivindicações das mulheres indígenas nos campos em que atuam. O encontro na capital 

do país abrangeu um número de temáticas diversificadas e abrangentes, em Manaus, 

apesar do enfoque prioritário dado ao tema da saúde, demonstrou-se igualmente a 

totalidade inter-relacionada das demandas indígenas. O gênero foi o tema discutido nas 

duas ocasiões, certamente por abarcar reivindicações das mulheres indígenas.  

 

A oficina sobre 'direitos humanos, gênero e políticas públicas' resultou num amplo 

documento propondo resoluções aos inumeráveis problemas que afetam as mulheres 

indígenas. No levantamento de tais dificuldades, a prioridade das mulheres foi dada à 

formulação de políticas públicas referida aos seus povos, conforme apostila do evento 

(2002: 6), "praticamente em momento algum as lideranças femininas presentes 

colocaram as mulheres no foco das suas solicitações". A capacidade das mulheres em 

pensar os problemas coletivos de seus povos, ainda de acordo com o documento (2002: 

8), contradiz a vocação privada e interesse doméstico que pesa sobre a atitude feminina, 

mostrando "que é da perspectiva das mulheres com determinação política que se 

enxerga mais clara e exaustivamente as questões coletivas".  



  

 

A oficina e simpósio que abarcaram o tema da 'saúde da mulher indígena' comprovam o 

interesse das mulheres por informações básicas acerca da saúde ou dos seus direitos, 

mais que especificamente sobre a problemática de gênero. Isto corrobora a capacidade 

das indígenas em pensar os problemas coletivos de seus povos, demonstrando a 

prioridade na sua resolução. Se as especificidades das mulheres parecem não ser tão 

relevantes como os interesses étnicos gerais, pode-se levantar a hipótese do 

desconhecimento das implicações de gênero nas diversas esferas (ao menos na 

concepção feminista do termo, de transformação das desigualdades de poder de gênero) 

ou o fato de que as reivindicações particulares das mulheres estão embutidas nas de seus 

povos. Neste último aspecto, pode haver uma estratégia feminina na reafirmação das 

demandas gerais para paulatinamente incluírem outras específicas. Por outro lado, é 

importante reter na análise da questão de que há uma real necessidade de 

reconhecimento de políticas prioritárias às demandas indígenas em âmbitos primordiais 

de suas vidas que resulta em reivindicações abrangentes por parte das mulheres, 

desafiando neste sentido a lógica ocidental compartimentalizada. 

 

Antes de passar para o próximo tópico deixo uma fala particular, relatada igualmente 

por outras mulheres. Ao lado da alusão às demandas por capacitação, também se 

contesta a necessidade de assessoria não indígena. Na ocasião de uma oficina sobre 

alcoolismo, uma senhora Wapishana explica: "em vez de convidar gente lá não sei de 

onde, doutora que não tem nem conhecimento, às vezes nunca beberam na vida, 

enquanto nós já passamos por isto, então nós somos professoras para nossos jovens, a 

gente não quer mais isto". Nesses casos, deve-se levar em consideração o alto custo na 

contratação e deslocamento de especialistas vindos de regiões longínquas dos Estados 

da Amazônia Brasileira, locais onde se encontram a maior parte da população indígena 

do país e para onde são oferecidos grande parte dos projetos com povos indígenas. 

Esses recursos financeiros poderiam ser canalizados, por exemplo, para as atividades 

entre as próprias mulheres, devido aos obstáculos encontrados para se agruparem como 

a falta de transporte e comunicação, entre tantos outros. O fato de a indígena censurar a 

'doutora' que 'vem não sei de onde' nos faz refletir se tais atividades, sob a rubrica de 

capacitação, responde a necessidades reais e urgentes das mulheres em suas 

comunidades e organizações. 

 



  

 

Promoção de Atividades Tradicionais  

 

A Ação de Promoção das Atividades Tradicionais das Mulheres Indígenas foi incluída 

no PPA 2004-2007, sob coordenação da CGDC/FUNAI. Anterior à essa ação, a FUNAI 

reuniu líderes femininas e mulheres de diferentes etnias e níveis de profissionalização 

(agentes de saúde, professoras, advogadas, funcionárias da FUNAI, etc.) para a 

construção de propostas nos variados âmbitos em que atuam as mulheres. Discussão que 

resultou no documento Proposta de Diretrizes de Políticas Públicas para as Mulheres 

Indígenas, já referido. A Ação no PLOA 2006 a cargo do CGDC, embora não 

contemple a necessidade de uma coordenação para as mulheres indígenas na FUNAI, 

pode ser a abertura de um canal para as mulheres no órgão indigenista oficial. O recurso 

ainda é demasiado pequeno em sua fase inicial, se comparado às necessidades nas várias 

regiões do país. E veio depois de outras ações governamentais importantes às mulheres 

do país, como a criação da Secretaria Especial de Políticas Públicas para as Mulheres 

(SPM) e da Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial 

(SEPPIR).   

 

O orçamento inicial da Ação (250 mil reais) está sendo destinado à realização de 

oficinas regionais para execução de diagnóstico/consulta, 'uma construção conjunta com 

as mulheres' na escolha de suas prioridades no atendimento da ação para implementação 

de 'projetos pilotos'. A intenção é que haja a participação das mulheres em todas as 

etapas do processo: concepção, formulação, execução, monitoramento e avaliação das 

ações. Além disso, oferecer acompanhamento, assessoria técnica e apoio financeiro - na 

aquisição de materiais de consumo e equipamentos, serviços e aluguéis, consultoria, 

implantação e manutenção de infra-estrutura de produção. Serão realizados, ainda, 

estudos e diagnósticos, monitoramento das ações e avaliação de resultados, implantação 

de sistemas informatizados para acompanhar as ações em desenvolvimento, 

acompanhamento da tramitação de assuntos quanto a questão de gênero no Congresso 

Nacional e outros fóruns de discussão, e promoção de eventos para a consolidação de 

parcerias. A Ação focaliza prioritariamente as atividades desenvolvidas pelas mulheres 

em suas comunidades, baseadas nos princípios de auto-determinação e sustentabilidade, 

almejando a segurança alimentar e revitalização cultural de seus povos. Nesse sentido, 

tem como alvo prioritário a restituição do papel central ocupado tradicionalmente pelas 



  

mulheres nas atividades produtivas e econômicas tradicionais, na ocupação do território 

indígena, na geração de renda e valorização das atividades tradicionais indígenas, em 

outras palavras, a ação destina-se:  

 

"apoiar projetos de atividades tradicionais de mulheres indígenas baseados nos 
princípios de sustentabilidade econômica e ambiental, valorizando o ambiente sócio-
cultural feminino e partindo do conhecimento a respeito dessas populações, mediante 
a realização de estudos e de diagnósticos e respeitando a diversidade cultural e étnica 
de cada sociedade indígena".  

 

 

Para divulgar a Ação há a realização de oficinas ao longo de 2006, nas quais participam 

as Unidades Descentralizadas da FUNAI e dirigentes de organizações de mulheres 

indígenas.70 Pude participar como consultora das duas primeiras oficinas, realizadas em 

São Gabriel da Cachoeira e Manaus, a última reunindo mulheres não somente Estado do 

Amazonas mas também de Roraima. A participação na oficina permitiu a um só tempo 

o conhecimento das dificuldades que as mulheres enfrentam em suas comunidades e 

organizações, das prioridades por elas reivindicadas na possível concretização da ação 

em suas regiões, e principalmente dos problemas enfrentados na implantação e 

gerenciamento de projetos comunitários. Através de um formulário de consulta relatam 

as experiências significativas acerca de projetos implementados em suas comunidades 

nos quais puderam participar, apresentando as dificuldades, os benefícios e apoios 

conseguidos na sua realização. 

 

A primeira oficina foi promovida em São Gabriel da Cachoeira/AM, reunindo cerca de 

25 representantes das várias etnias (Baré, Baniwa, Dessano, Tariano, Tukano e 

Werekena) e associações do 'interior' e da cidade, e também mulheres sem vínculo 

organizativo, resultando numa variedade de experiências. A Oficina de Manaus contou 

com a presença de cerca de 26 representantes de departamentos e organizações de 

mulheres indígenas de diversas etnias dos Estados do Amazonas (Apurinã, Hexkaryana, 

Kanamari, Marubo, Mayoruna, Miranha, Munduruku, Mura, Sateré Mawé, Ticuna) e 

Roraima (Ingarikó, Macuxi, Taurepang, Wapichana). Como em São Gabriel da 

Cachoeira, o evento refletiu a participação de mulheres desde há mais tempo no 
                                                           
70 Foram subdivididas as regiões para divulgação da Ação em cinco grandes áreas: I - Acre, Amazonas, 
Rondônia e Roraima; II - Mato Grosso do Sul, São Paulo, Rio de Janeiro, Rio Grande do Sul, Paraná, 
Santa Catarina;  III - Espírito Santo, Minas Gerais, Bahia, Ceará, Pernambuco, Paraíba; IV - Goiânia, 
Mato Grosso; V - Maranhão, Pará, Tocantins, Macapá. 



  

movimento como as que participam pela primeira vez deste tipo de evento. Nos dois 

locais apresentaram problemáticas similares decorrentes de suas dificuldades, 

demonstrando por vezes especificidades regionais.  

 

Na escolha dos critérios e justificativas para a implantação de projetos, em São Gabriel 

da Cachoeira se sobressaiu o difícil acesso (localidades distantes), a falta de alimentação 

e apoio por parte dos órgãos competentes, e fortalecimento da participação das mulheres 

em atividades e projetos. Em Manaus, estabeleceram como prioridades no atendimento 

da ação a necessidade de renda, o fato das mulheres não terem recebido apoio e recursos 

às suas atividades, a distância das comunidades ao mercado, a precariedade alimentar 

devido às más condições ambientais em certos locais, e também a abundância de 

matéria-prima em outras áreas. Em ambos locais priorizaram as organizações recém-

criadas ou ainda em vias de institucionalização. Em São Gabriel da Cachoeira, foram 

escolhidas a AMIPC, do Distrito de Pari Cachoeira, e a UMIRA, do rio Ayari, por 

enfrentarem dificuldades com transporte e meios de comunicação que impossibilitam 

projetos em suas comunidades.  

 

Em Manaus elegeu-se a região do Vale do Javari, não somente por apresentar o maior 

número de justificativas para obtenção de projetos, mas pelo fato dessas mulheres 

(Marubo, Mayoruna, Kanamari, Matis, Kulina) demandarem a necessidade de 

'valorização das mulheres', pois 'nunca tiveram voz e nem vez'. O fato de a oficina 

ocorrer em Manaus, local em que há um grande número de organizações e mulheres 

indígenas 'politizadas', contribuiu para a indicação. As mulheres do Vale do Javari 

estavam participando pela primeira vez de uma reunião de mulheres indígenas, e 

embora houvesse outras justificativas relativas à distância, não recebimento de projeto, 

e existência de matéria-prima e recursos naturais para produção, a escolha dessa área se 

deu principalmente devido ao incentivo por parte das parentas à participação política 

feminina num local 'em que apenas os homens decidem'. Inclusive, uma das 

coordenadoras do DMIAB/COIAB presente no último dia explicitou sua surpresa em 

observar estas mulheres participando de uma atividade fora de suas comunidades.  

 

As indicações em São Gabriel da Cachoeira e Manaus demonstram que, por trás da luta 

por demandas de seus povos, há a intenção pela participação política específica das 

mulheres, pois acreditam que somente desse modo se conseguirá as reivindicações em 



  

todos os aspectos sociais. E embora o investimento da Ação da FUNAI priorize as 

atividades tradicionais e o papel da mulher na economia doméstica - roças, recuperação 

de matéria-prima do artesanato, criação de animais, entre outras -, ao 'melhorar uma 

série de coisas' na área de subsistência pode haver a 'independência política' das 

mulheres. Isto é para se contrapor ao fato de que, conforme denunciam determinadas 

mulheres, os homens do movimento indígena ao se relacionarem com os doares 

institucionais deixam seus projetos 'na gaveta'. No entanto, afirma uma liderança, o 

posicionamento das mulheres perante os homens de seus povos não deve ser 'nem 

feminista nem radical, porque temos uma cultura de ser respeitada com nossos homens 

indígenas'. 

 

A oficina também corroborou o fato de que os apoios aos projetos advêm de diversas 

agências, nesses casos os departamentos de mulheres da COIAB e FOIRN podem 

redistribuir recursos às organizações locais, como o Fundo Rotativo em São Gabriel da 

Cachoeira através do DMIRN/FOIRN. Há também casos em que a organização indígena 

já estabelecida, composta pela maioria masculina, possibilitou o suporte necessário à 

inicialização do trabalho das mulheres - o CGTT auxiliou na construção da sede das 

mulheres Ticuna da AMIT - ou execução de projeto conjunto - entre AMISM e 

CGTSM. Os apoios podem advir também de órgãos governamentais (municipais, 

estaduais ou federais), centros de pesquisa e universidades, agentes missionários e 

igreja. As formas de apoio são dadas principalmente através de recursos financeiros, 

assessoria técnica e capacitação através de oficinas e cursos diversos.  

 

Mulheres com maior ou menor experiência organizativa, todas reclamam a exigência 

burocrática presente na formulação e execução de projetos que apóiam as diferentes 

atividades comunitárias e de suas organizações. O trabalho de preencher recibos e notas 

fiscais, prestar contas, entre outros, torna-se para elas uma tarefa necessária e difícil, por 

isso a necessidade de assessoria técnica especializada. Nesse aspecto, exigem 

'formulários simples', pois 'não sabemos escrever no papel o linguajar técnico, 

escrevemos da nossa maneira', ou ainda, 'ninguém sabe escrever bem como se fosse 

nossa língua, não temos técnica para fazer projeto'. Os projetos muitas vezes não são 

aprovados, dizem as mulheres, pela dificuldade na sua elaboração, 'como escrever, 

como justificar', por isso uma das principais demandas é a capacitação.  

 



  

O léxico empregado pelas diversas agências na formulação de projetos é grave 

problema, pois 'somos discriminados [sic] por falta de palavras'. Igualmente explicam a 

dificuldade na realização de um modelo de 'planejamento das atividades', exigindo que 

'a forma de ser planejado deve ser levada em consideração'. O respeito às 

especificidades étnicas é referendado por uma liderança: "as culturas indígenas não tem 

burocracia para administrar recursos, indígenas vivem no presente, não planejam o que 

vem pela frente". A assessoria especializada é reivindicada em todas as fases dos 

projetos, desde sua elaboração até implementação, execução, acompanhamento e 

prestação de contas. Muitas atividades não têm continuidade após o término dos 

projetos em decorrência da necessidade de capacitação e assessoria técnica, por isso a 

demanda por assistência permanente.  

 

Dentre os benefícios oferecidos pelos projetos implementados em suas comunidades, 

exemplificam o fato deles permitirem a obtenção de renda e de infra-estrutura às 

organizações, e o estímulo à realização das atividades com participação não somente 

das mulheres ('as mulheres ficaram animadas'), mas de todos que possam se beneficiar 

de tal empreendimento, 'em união'. A 'melhoria das mulheres e da comunidade' é 

referendada na seguinte fala: "deu certo [o projeto] porque as mulheres animavam mais 

no trabalho, chegavam na hora certa, juntava mais gente, até os homens se animaram no 

trabalho". E os recursos financeiros advindos das atividades das mulheres podem se 

prestar às necessidades comunitárias, como explica uma senhora de Roraima, "o 

resultado dos trabalhos ficou para sustento da comunidade, em todos os sentidos, [na 

promoção de] reunião, assembléia". Esses fatos corroboram o compromisso das 

mulheres no interior do movimento indígena: "não fazemos nada individual, sempre em 

parceria com os homens".  

 

As mulheres também planejam constantemente a participação dos/as jovens nos 

projetos. A presença de quartéis próximos às suas áreas, a localização próxima às 

fronteiras e BRs com intenso fluxo de pessoas, a ida dos/as jovens aos centros urbanos, 

acabaram trazendo o aliciamento de menores, principalmente meninas, a prostituição, e 

demais violências contra as mulheres, o alcoolismo, entre outros fatores. A necessidade 

de 'envolver os jovens' em suas atividades é dada principalmente para que possam 

'trabalhar na revitalização da cultura'. Nas escolas de determinadas comunidades em 

Roraima há oficinas para as meninas 'para trabalhar a identidade', pois "a partir do 



  

momento que elas produzem, elas ganham em cima disto, é uma forma que achamos 

para incentivar". Além de oficinas também há a preocupação em repassar informações 

aos/às jovens através de palestras e reuniões.  

 

Um dos grandes obstáculos enfrentados pelas mulheres de diferentes localidades da 

Amazônia Brasileira é a falta de mercado adequado para sua produção artesanal, a 

necessidade de transporte fluvial e/ou terrestre para escoar seus produtos, a falta de 

conhecimento sobre mercado e vendas, a concorrência com produtores não indígenas (e 

mesmo indígenas), e o ciclo de dependência que se instala com os 'atravessadores' que 

trocam insumos com altos valores por mercadorias indígenas à preços baixos. No Vale 

do Javari as mulheres alegam os problemas relativos ao transporte e distância ('quase 

uma semana') para corroborarem o fato de que 'não adianta produzir, as mulheres 

fazerem rede de tucum e não chega na cidade'. Além disso, conforme explica uma das 

mulheres do DMIRN/FOIRN, "a dificuldade é que a maior parte das indígenas são 

artesãs, não tem como vender nossos produtos (...) tem disputa grande entre as artesãs". 

Essa saturação do mercado também é explicada pela coordenadora da AMISM: 

"sabemos que nossos produtos aqui em Manaus já tem muito, não tem como vender (...) 

e o valor que tem nosso artesanato é para fora, mas para exportar é difícil". A 

coordenadora da AMIT reafirma esta dificuldade: "temos bastante produto de artesanato 

e não temos mercado justo". Se o artesanato tem servido de suporte às atividades de 

várias associações e comunidades, a preocupação das mulheres é com a qualidade da 

produção artesanal e meios para o escoamento de seus produtos num mercado que os 

valorize.  

  

As mulheres assumem seu papel em suas sociedades como 'muito importante', 

explicando que 'a maioria das mulheres mantém a família, fazem a roça'. Nesse sentido, 

visam a 'sustentabilidade' e aumento da renda familiar para "não deixar nossos filhos 

passarem fome". Os projetos são para cultivo de diversos produtos que podem estar 

vinculados às roças tradicionais, atividades agrícolas comerciais, agricultura alternativa, 

com objetivos de auto-consumo e fortalecimento da segurança alimentar, e produzir 

internamente o que é adquirido fora, conforme também atesta a análise de Cássio Souza 

(2005: 21-2) para os projetos elaborados para o PDPI. A criação de animais diversos 

(galinhas, gado, porcos, peixes) comporta objetivos próximos ao da agricultura. E há 

demanda por cursos de culinária e alimentação alternativa que podem se encaixar dentro 



  

dessa linha de projetos de sustentabilidade. As mulheres também estão preocupadas 

com a super-exploração de recursos naturais e ambientais que pode ser decorrente do 

aumento populacional de seus povos, e da proximidade aos centros comerciais e 

educacionais nos quais há grande mobilidade de jovens. Decorre desse inchaço 

populacional, a necessidade de obter produtos alimentícios e reflorestamento de 

espécies (açaí, castanha, tucum, etc.) para auto-consumo e comercialização. Problema 

encontrado nas várias localidades de São Gabriel da Cachoeira.  

 

Os principais projetos demandados pelas mulheres, portanto, são principalmente os 

relativos à 'revalorização cultural' (artesanato, medicina tradicional) e atividades de 

subsistência que visam a 'sustentabilidade econômica' para suprirem a escassez de 

alimentação (peixe, frutas nativas) e de matéria-prima para o artesanato. Problemas 

decorrentes de questões fundiárias (desintrusão, ampliação das áreas e vigilância dos 

limites), degradação dos recursos ambientais (peixes, caça) e aumento populacional. 

Além desses, citam a falta de equipamentos, infra-estrutura e transportes (fluvial e 

terrestre) necessários à produção e escoamento da mesma, e dificuldades de acesso ao 

mercado (inclusive internacional). Essas ações são demandadas pelas indígenas para 

que se contraponham as diversas problemáticas sociais advindas principalmente do 

contato com a sociedade não indígena - saída dos jovens das comunidades para as 

cidades, aliciamento de menores, prostituição, violências contra as mulheres, gravidez 

precoce, alcoolismo, drogas, exploração por parte dos 'atravessadores'/'regatões', 

ausência ou inadequada assistência de saúde e educacional. O apoio às suas 

organizações, para articulação entre as mulheres e execução de suas atividades, também 

tem servido de estímulo à elaboração de projetos.  

 

Essa lista apresentada pelas mulheres em torno de suas preocupações é reafirmada na 

concretização de projetos propostos ao PDPI. De acordo com Souza (2005:10), dentre 

os contextos que motivaram a elaboração dos projetos enviados ao PDPI estão as 

transformações socioculturais que enfraquecem ou levam ao abandono de 

conhecimentos, técnicas e hábitos tradicionais. As mulheres do DMIRN-FOIRN 

justificaram o envio de seu projeto visando o fortalecimento e valorização do artesanato 

indígena da região, peças e técnicas indígenas artesanais que não estão mais sendo 

trabalhadas. A falta, descontinuidade ou inadequação da assistência técnica para novas 

formas de produção e implementação de alternativas de produção (para auto-consumo 



  

ou comercialização) é outro fator alegado nos projetos. Dentre esses, situa-se o das 

mulheres Ticuna do Alto Solimões, representadas pela AMIT, que enfatizaram a 

necessidade de acompanhamento técnico para o manejo sustentável da palmeira do 

tucum, matéria-prima largamente utilizada no artesanato. Essa necessidade advém do 

aumento da produção que intensifica a pressão sobre recursos naturais utilizados (Souza 

2005: 18). 

 

Dentre os projetos de artesanato aprovados pelo PDPI com objetivos de valorização 

cultural é freqüente a referência à participação das mulheres pelo seu importante papel 

na geração de renda e participação nas organizações indígenas, conforme aponta Souza 

(2005:26). Além das organizações citadas, foram apoiados os projetos de 

'fortalecimento cultural e venda do artesanato das mulheres indígenas Aikanã, Kwazá e 

Latundé' da Associação MASSAKÁ de Rondônia, e da 'Associação das Produtoras de 

Artesanato das Mulheres Indígenas Kaxinawá de Tarauacá e Jordão' (APAMIKTAJ) do 

Estado do Acre, estas visando 'melhorar a quantidade e a qualidade da produção 

artesanal das mulheres'. O PDPI também recebe propostas que se incluem na temática 

'articulação do movimento indígena' que visam a realização de assembléias, reuniões e 

eventos, a articulação entre as mulheres e a obtenção de apoio institucional.71  

 

Resumindo, é na área das 'atividades econômicas sustentáveis' a maioria dos projetos 

fomentados pelas mulheres, o que vai de encontro ao que argumenta Souza na lista de 

prioridades das propostas recebidas pelo PDPI. O crescimento populacional, que gera 

dificuldades de alimentação e insumos para subsistência, estimula a realização de 

atividades alternativas ao modelo econômico tradicional ou mesmo ampliação da escala 

produtiva. As mudanças nos hábitos alimentares e de consumo, especialmente as novas 

necessidades ou desejo de consumo, são as justificativas para inúmeros projetos, fato 

confirmado pelas mulheres e pelo autor (Souza 2005:10). Essas necessidades advêm da 

residência ou mobilidade aos grandes centros, principalmente por parte dos/as jovens 

que buscam profissionalização e escolarização nesses locais. Além da dependência de 

alimentos, ferramentas, remédios e combustível encontrados nesses centros, há a 
                                                           
71 As seguintes organizações, departamentos e demais instâncias de mulheres, obtiveram suas propostas 
aprovadas nessa linha de projetos: AMARN, Comissão de Mulheres Indígenas de Tarauacá (COMITAR), 
Coordenação das Mulheres Indígenas do Oiapoque (MIO), DMIAB/COIAB, DMI/ASIBA, Movimento 
de Mulheres Indígenas de Rondônia (MMIR), Organização de Mulheres Indígenas da Boca do Acre 
(OMIBA), Organização das Mulheres Indígenas do Acre, Sul do Amazonas e Noroeste de Rondônia 
(SITUAKURI) e OMIR (Fonte: Projetos Aprovados e em Andamento no PDPI, 2006). 



  

preocupação com o envolvimento dos/as jovens com as problemáticas urbanas 

(prostituição, criminalidade, drogas e alcoolismo). Souza (2005:11) explica que os 

projetos de cunho econômico visam a consolidação de alternativas para a superação 

dessas dificuldades decorrente da sedentarização nas cidades. A distância dos aspectos 

tradicionais de seus povos pela geração mais nova torna-se, portanto, motivo de 

preocupação por parte das mulheres, o que faz com que realizem projetos visando sua 

participação. Além disso, os novos formatos de organização de processos produtivos 

fazem com que haja necessidade de capacitação na elaboração e gestão dos projetos e 

atividades produtivas, na articulação de trabalhos coletivos, e prática com 

procedimentos burocráticos e formais de uma organização. 

 

               * * * 

 

As agências que trabalham com os povos indígenas, por acreditarem na associação das 

mulheres às atividades do âmbito das relações familiares e da unidade doméstica, 

focalizam a importância do seu papel econômico em seus povos, pois alimentam e 

cuidam do bem estar da rede de parentesco mais próxima. A partir da análise da 

participação das mulheres indígenas em oficinas, consultas e projetos diversos, pode-se 

oferecer uma paisagem geral de como tais empreendimentos são executados. As 

mulheres são vistas, pelos diferentes organismos, por sua exclusão social, situação de 

analfabetismo e pobreza, e responsáveis pela sobrevivência física e cultural de seus 

povos. Os programas dirigidos à elas sustentam seus papéis de transmissoras dos 

valores tradicionais e pouca participação nos aspectos políticos, daí a necessidade de 

oferecer capacitação e maiores níveis de informação às mesmas.  

 

São evidentes as implicações do contato interétnico que, entre outras coisas, insere a 

participação indígena em maior ou menor grau na economia da sociedade nacional, e as 

mulheres também podem participar na comercialização dos produtos. Contudo, mesmo 

com os esforços das políticas de etnodesenvolvimento com povos indígenas, realizadas 

tanto pelo Estado como pelas ONGs, as mulheres podem ficar excluídas dessas 

negociações pelo fato da mediação política com as diversas instâncias ser feita 

principalmente através dos homens indígenas, podendo caber à elas um espaço limitado 

de participação nas decisões e acesso aos recursos. Ao lado do reconhecimento do poder 

decisivo das mulheres nas diversas áreas de atuação comunitária, pode acontecer que a 



  

participação fora do âmbito local possa ficar restringida aos homens, fato que, inclusive, 

aumenta o poder dos homens concomitante à diminuição do poder das mulheres nos 

assuntos que afetam à todos, homens e mulheres. As mulheres sabem o quanto são 

afetadas por essa interferência externa do Estado e demais agências de proteção e 

fomento, por isso reclamam a falta de representação feminina na negociação com esses 

agentes.  

 

A promoção de atividades tradicionais com participação das mulheres indígenas, por 

outro lado, pode assegurar, mesmo que indiretamente, a entrada das mulheres no mundo 

da política. Ao lado disso, as agências inter-governamentais com suas intenções em 

'promover a organização política das mulheres' podem acabar provocando conflitos 

internos com os homens indígenas que vêem esta reivindicação como uma 'interferência 

feminista', portanto, exterior ao seu mundo, e isto é resultado da divisão tradicional de 

tarefas que exclui as mulheres do mundo político. Ao sustentarem a participação 

política feminina, as ações das agências devem levar em conta que, ao distribuírem 

papéis e responsabilidades, introduzem novos modelos nos relacionamentos entre 

homens e mulheres, mesmo que este aspecto não seja previsto. Essas mudanças são 

influenciadas por práticas e valores da sociedade envolvente nem sempre conhecidos 

por muitas mulheres e homens indígenas. E mesmo que haja um benefício advindo dos 

fatores de tal 'modernização', são elas/es quem devem decidir quais aspectos devem ou 

não ser preservados de acordo com sua organização social. 

 

Através dos exemplos das implicações das ações empreendidas em termos de projetos, 

capacitação e discussão de políticas públicas com mulheres indígenas, pode-se 

argumentar a favor de um olhar mais atento acerca das relações internas dos grupos 

indígenas. Além da estrutura tradicional na qual há modelos diversos de relacionamento 

entre os gêneros, é importante se focalizar o contexto mais amplo em que se dão 

trajetórias particulares de contato e distintas condições de diálogo estabelecidas entre 

sociedades indígenas e não indígenas. Vale ressaltar também as diferenças de 

necessidades e expectativas de homens e mulheres dentro das comunidades que afetam 

o tipo de relação com as agências externas, de homens e mulheres de forma 

diferenciada.  

 



  

O difícil diálogo entre mulheres indígenas e demais agentes externos deve-se, em 

grande parte, à ausência de maior informação e reconhecimento da diversidade de povos 

indígenas e das concepções de gênero específicas de cada povo. O gênero, como 

elemento constitutivo das relações sociais, ordena a sexualidade, a reprodução, a divisão 

do trabalho e todas as relações sociais entre grupos e pessoas, variando de uma cultura 

para outra. Não é uma reivindicação especial das mulheres, mas estruturante de toda a 

sociedade. A elaboração de políticas públicas e programas para os povos indígenas 

deveriam promover a maior participação das mulheres nas decisões, se isto for de 

encontro a seus anseios, se ajuste às suas necessidades específicas e respeite a 

diversidade cultural de seus povos. 

 

 



  

CAPÍTULO VI  

 

PARTICIPAÇÃO POLÍTICA DAS MULHERES INDÍGENAS 
 

 

 

As conseqüências da entrada das mulheres no mundo da política implicam num 

questionamento sobre as peculiaridades de gênero no contexto político, ou seja, quais as 

implicações da participação política nas transformações das relações de gênero e poder 

num campo de disputas como é o da política. A participação política das mulheres 

indígenas certamente coloca em cena formas particulares de liderança, organização e 

ativismo, se comparada não somente à participação masculina, mas a outros segmentos 

organizativos e movimentos de mulheres. Certamente houve mudanças nas relações de 

gênero após o contato interétnico e essas transformações proporcionaram um terreno 

fértil para a luta em prol dos direitos étnicos e de gênero por parte das mulheres 

indígenas. Fatores e apoios externos igualmente possibilitaram a criação de espaços 

próprios para a formalização de suas lutas. Em meio às novas necessidades, as indígenas 

se movem em universos com práticas e discursos diferenciados, fato que provoca a 

reflexão (ou novas formas de discussão e enfrentamento) acerca das relações de gênero 

estabelecidas nas diferentes esferas em que atuam. 

 

A inserção no movimento indígena e nas organizações específicas permite às mulheres 

uma diversidade de experiências com a sociedade não indígena, ao estabelecerem 

relações políticas com diferentes agentes para o desempenho de suas atividades. Os 

âmbitos em que se desenvolvem essas negociações vão desde o nível comunitário ao 

espaço urbano (na coordenação das organizações), a partir das quais instituem parcerias 

de trabalho com agências governamentais e não governamentais, da cooperação 

bi/multinacional. Nessas situações etnográficas se pode analisar o que estou 

denominando de 'participação política das mulheres indígenas'. Ao estarem inseridas em 

diferentes contextos de alteridade - entre mulheres (e povos) indígenas de diferentes 

etnias, com não indígenas, nos âmbitos local, regional, nacional e internacional - 

utilizam recursos e estratégias próprias do espaço político, introduzindo ao mesmo 

tempo novos elementos.  



  

 

As mulheres ocupam cargos locais e se inserem em novos canais de participação 

política como os conselhos e entidades da sociedade civil, as coordenações de 

departamentos e organizações de mulheres indígenas, entre outros. O diálogo e 

negociação com diferentes agentes implicam nesses diversos níveis de participação, que 

sinalizam as reais possibilidades de efetiva inserção nos vários espaços em que atuam, 

motivações individuais e/ou coletivas na busca de esclarecimentos e informações sobre 

os direitos indígenas e enfrentamento de situações difíceis e particulares como mulheres 

indígenas. As finalidades de seus projetos, expectativas e práticas desenvolvidas, podem 

variar entre mulheres de diferentes etnias devido aos contextos locais, mas respondem 

de certo modo às necessidades de outros povos nos aspectos econômico, político e 

sócio-cultural. Se cada etnia estabelece contatos e experiências específicos e 

diferenciados com a sociedade nacional, há a busca de causas comuns. Do mesmo modo 

que as experiências vivenciadas nas cidades e nas organizações indígenas (mistas ou 

somente de mulheres) comportam fatores divergentes e similares de um contexto para 

outro. Refletir sobre o que denomino de modo genérico 'movimento de mulheres 

indígenas' é reconhecer as dificuldades intrínsecas ao campo, devido as especificidades 

apontadas e a novidade do tema da 'participação política das mulheres indígenas' 

enquanto problemática antropológica.  

 

 

6.1 Chefia Local e Novas Lideranças    

 

As prerrogativas de chefia indígena sempre foram masculinas. Os homens são 

escolhidos pelo prestígio que detém, por sua generosidade, mediação nos conflitos e 

capacidade em dialogar com a sociedade não indígena. Nos relatórios dos chefes da 

expedição dos campos do rio Branco, são mencionados os homens indígenas ocupando 

papéis de ajudantes e guias das tais expedições de controle sobre a terra (Arantes 2000: 

92). Os homens como 'interlocutores políticos' (Santilli 1994: 65) ocupam os papéis 

mais visíveis e de reconhecido destaque nas relações interétnicas. Arantes (2000: 94) 

explica que é possível reconhecer na função de guia e interlocutor características da 

visibilidade pública reservada ao sexo masculino própria da sociedade ocidental que 

circunscreve a mulher ao doméstico. Como conseqüência, as relações políticas foram 

realizadas por homens e dirigidas aos homens. 



  

 

O cargo de guia era exercido pelo tuxaua da aldeia, que por sua vez era respeitado pelo 

prestígio que cultiva e sem o qual perde sua função. A escolha do tuxaua e dos chefes 

indígenas, de modo geral, envolve toda a comunidade e não há um poder exclusivo 

reservado à chefia, mas sua aceitação pelos membros da comunidade. A boa oratória, 

generosidade e capacidade de manter unida a comunidade, livre dos conflitos, são os 

focos de atenção por parte daqueles que o elegeram. No estado de Roraima, além de 

serem guias de expedições e tuxauas, na atualidade os homens podem ocupar cargos 

comunitários como capatazes, catequistas, professores e agentes de saúde, além de 

preencher grande parte dos cargos representativos nos conselhos regionais e na 

organização. A partir desse conjunto de fatores é que se pode compreender, do lado dos 

homens, a resistência masculina face às mudanças propostas pelas mulheres na 

expansão de seus campos de atuação e garantia de espaço junto às lutas indígenas, do 

lado das mulheres, a constante afirmação em prol da parceria de trabalho com os 

homens.  

 

Os autores vão se referir à 'organização política tradicional' como um espaço 

relativamente igualitário, mas podendo haver exclusões por critérios de parentesco e 

sexo, sendo periférico o papel das mulheres na arena política. Contudo, a arena pública 

não é o único espaço das atividades políticas e muitas mulheres interferem nas decisões 

dos homens (cf. Introdução).  A organização política tradicional é caracterizada por uma 

falta de complexidade, manifestada em vários níveis - famílias extensas, comunidade 

local, entre várias comunidades - com uma independência política entre esses vários 

níveis. No caso de haver união entre vários grupos locais ou povos, essa pode ter apenas 

um caráter temporário, como no caso de uma ameaça latente.  

 

O igualitarismo predominante nessas sociedades, faz com que as diferenças em termos 

sociais, econômicos e materiais entre os líderes geralmente sejam muito pequenas. A 

autoridade de um indivíduo também pode ser conseguida se combinar as funções 

políticas e religiosas (cf. Santilli 2001). O poder destas autoridades, ainda, depende de 

suas qualidades individuais e não de um poder institucionalizado. Desse modo, "ser 

liderança implica tradicionalmente cumprir diversas exigências por parte de outros 

membros do grupo local, o que faz a tarefa muito difícil" (Schroder 1999: 246). Entre as 

mulheres indígenas, o perfil ideal de uma mulher liderança comporta um conjunto 



  

considerável de aptidões e qualidades que ninguém consegue ser ao mesmo tempo. As 

etnografias sugerem que é a generosidade a mais importante dessas qualidades: "quem 

lidera tem de distribuir mais, sejam alimentos, sejam bens de produção industrial. O 

princípio da generosidade ajuda, por um lado, a minimizar diferenças materiais e, por 

outro lado, a aumentar o prestígio social do líder-distribuidor" (Schroder 1999: 246-7).  

 

Como não há um poder coercitivo nem possibilidades de mando a cargo de um líder, há 

uma autonomia individual em todas as esferas da vida comunitária (cf. Overing 1999). 

Em quase todas as sociedades amazônicas, a entidade política fundamental é a família 

extensa, com chefes com projetos políticos próprios. Nenhum povo é governado por 

uma pessoa, e uma comunidade pode ter dois líderes, um deles com a função de vice 

(Schroder 1999: 245). Se não há instituições exclusivamente políticas, são as divisões 

internas derivadas das posições diferenciadas dos grupos que formam as sociedades 

indígenas, e também o jogo político interno por prestígio, influência e posições de poder 

(Arruda 2001:54). Assim, embora a chefia possa depender de qualidades individuais, há 

casos em que é herdada em linha paterna, mas nunca é vitalícia. Podem existir, ainda, os 

conselhos, cuja função é aconselhar os líderes, e novas funções atribuídas a 

determinados indivíduos - professores, monitores de saúde, etc. - que fazem com que 

haja um aumento de prestígio por parte destes, fazendo com que a existência desses 

agentes comunitários possam minimizar o poder do 'líder tradicional'.  

 

Com o surgimento das organizações etno-políticas, ao lado dos líderes tradicionais há 

novos/as protagonistas que passam a atuar no campo das relações interétnicas, servindo 

como 'intermediários' entre os anseios de seus povos e os da sociedade envolvente. As 

mulheres também passam a atuar nesse campo, complexificando ainda mais a análise da 

organização política dos povos indígenas. No campo do contato interétnico, no qual há 

sempre uma negociação entre interesses tão divergentes, se deve prestar atenção aos 

elementos e recursos com que se negocia, e também no papel dos intermediários, como 

sugere Batalla (1998: 32-3):  

 
"los intermediarios y negociadores emplean en el desempeño de su función los 
elementos culturales propios del grupo que representan, pero también hacen uso de um 
repertorio mayor ou menor de elementos que corresponden a la cultura ajena 
dominante (en esa capacidad descansa frecuentemente la legitimidad de su función 
como intermediários) (...); el grado en que el intermediario haya aceptado la cultura 



  

ajena puede conducir a que su acción no corresponda al ámbito de las decisiones 
proprias del grupo del que nominalmente es portavoz en la negociación". 

 

 

Peter Schroder analisa as relações entre os novos atores, que têm seu papel advindo de 

sua participação no movimento e organizações indígenas, e as lideranças tradicionais, 

assim como seus seguidores locais. O autor revela os pactos políticos e apoio mútuo, até 

animosidades e concorrência pelo poder local, derivados de um conjunto de fatores:  

 

"pelas novas organizações são criadas instituições não integradas e legitimadas pela 
organização tradicional; as novas funções facilitam diferenciações sociais e 
institucionalização do poder; os novos atores geralmente não adquirem suas funções 
pelas regras e estratégias tradicionais que implicam uma presença contínua nas 
comunidades locais; os regulamentos internos das novas organizações dispensam seus 
protagonistas das obrigações tradicionais de generosidade e redistribuição; as decisões 
não são mais tomadas por consenso, mas por votação majoritária" (1998: 15). 

 

 

As lideranças do movimento indígena atuam tanto na sociedade não indígena quanto nas 

comunidades indígenas. Se, por um lado, estão expostos às expressões tradicionais de 

seus povos, por outro, transmitem-lhe suas experiências no contato interétnico (Ramos 

1990: 140). O fato desse 'índio interétnico' atuar em esferas tão distintas, leva às 

dificuldades apontadas por Maria Helena Matos (1997: 184-5) na definição de seu 

papel. Por sua experiência da liminaridade em dois mundos distantes, é um tipo de 

liderança cuja base não está diretamente ligada à organização política tradicional das 

sociedades indígenas, nem diretamente ligada à estrutura de poder da sociedade 

nacional. A trajetória da maior parte dessas lideranças comporta experiências de vida 

entre a comunidade e a cidade. É exatamente por essa capacidade de transitar na esfera 

dos brancos, que se ocuparam das relações entre seus povos e as instâncias exteriores.  

 

As comunidades reforçaram a posição dos intermediários quando criaram expectativas 

com relação aos jovens que foram estudar fora, esperando um retorno de seus  

conhecimentos em defesa das próprias comunidades indígenas. Os líderes possuem a 

capacidade de retórica e conhecimentos sobre a estrutura da sociedade nacional, 

contudo, o compromisso com seus povos nem sempre foi possível de ser empreendido, 

o que gerou um sentimento de desconfiança e questionamento de sua representatividade.  



  

Para o bom cumprimento do papel de líderes, tradicionais ou não, exige-se a capacidade 

de dar conselhos, ser prestativo às comunidades e a boa oratória (Matos, M. H. 

1997:186). Como fatores de questionamento quanto a representatividade efetiva dos 

intermediários, está o distanciamento dos líderes de suas comunidades e o fato de 

muitos líderes não aceitarem ser representados por jovens que, na tradição indígena, não 

podem exercer a chefia ou gozar de status de maior autoridade. M. H. Matos (idem) 

aponta a relação ainda não definida entre líderes tradicionais e do movimento, o que 

repercute nas falas dos líderes que admitem a restrição (ou não reconhecimento) de seu 

papel no espaço político das comunidades, nas quais é preciso respeitar as chefias 

locais. Se não há um poder delegado pelas comunidades aos seus líderes, tradicionais ou 

não, advém que a legitimidade das novas lideranças corresponde ao fato de exercerem 

determinadas funções no contexto das relações interétnicas.   

 

As novas organizações de professores e monitores de saúde indígenas, e demais cargos 

de representação externa, são ocupadas por pessoas mais jovens. Esse alargamento do 

mundo comunitário, argumenta Rinaldo Arruda (2001:57-8), pode minar o poder dos 

líderes mais velhos, já que circunscrito ao campo da tradição. Por outro lado, se a 

política tradicional encontra-se submetida à influência das relações sociais no âmbito 

mais amplo das relações externas, a 'revalorização da tradição' é o critério de 

legitimação dos direitos históricos das sociedades indígenas. A ocupação de cargos de 

responsabilidade, portanto, faz com que o desempenho de atividades esteja submetido 

ao crivo tradicional. Como conseqüência, além de competência técnica, as exigências 

atribuídas a esses agentes passam a ser o grau de conhecimento que os 'candidatos' tem 

da cultura tradicional, o que tende a devolver aos mais velhos o controle das escolhas. 

No campo das relações tradicionais passa a haver disputas por prestígio e interesse das 

gerações mais novas. A busca de educação formal também pode interferir no âmbito da 

política interna, "introduzindo na classe dos analfabetos justamente os mais velhos, 

detentores do saber tradicional e do poder" (Arruda 2001: 59).  

 

O conjunto de novos protagonistas no campo político (intermediários e agentes 

comunitários) e a consolidação de novos espaços de atuação (organizações indígenas 

que elaboram projetos de etnodesenvolvimento e participam do mercado de produção) 

estabelece uma reordenação sociocultural, com novas formas de representação e atuação 

externa. Funções anteriormente inexistentes criam ou alteram hierarquias, fazendo com 



  

que novos modelos convivam ao lado dos já existentes. E isto também tem implicações 

nas relações de gênero dos povos indígenas. Embora a relação entre política interna e 

externa nesses povos continue ainda pouco analisada, pode-se chegar a sugerir 

determinadas formulações. Há o reconhecimento da difícil articulação das novas 

instâncias de poder reconhecidas ou criadas pelo Estado no plano dos territórios 

indígenas, com aquelas que, tradicional ou mais recentemente, intervém no nível local 

das comunidades. O movimento indígena ao estabelecer novas organizações supra-

comunitárias destinadas a federar as comunidades dispersas e assegurar novas formas de 

mediação entre local e nacional, pode fazer com que se desestabilizem, voluntariamente 

ou não, as autoridades tradicionais (Gross 1997: 31). Pode haver o caso, ainda, das 

funções externas de mediação serem exteriores ao cotidiano comunitário, ou mesmo não 

ter presença efetiva nos processos de decisão local. 

 

João Pacheco de Oliveira afirma que no movimento indígena, ainda que fossem 

instituídas bandeiras aceitas e legitimadas pelas autoridades nativas, a iniciativa política 

não estava sob controle coletivo, mas dos intermediários indígenas e ONGs, as quais 

forneciam os recursos e elaboravam as pautas e atividades dos encontros. Deriva desse 

fato, por um lado, que os resultados desse processo podem ter sido pequenos sobre a 

organização política local, por outro lado, os intermediários, com poder exterior ao 

comunitário, escapam aos mecanismos de controle das coletividades que supostamente 

representam e, ainda, tornam-se fragilizados perante o Estado e setores poderosos. O 

que foi avaliado por Santilli (2001: 45) como paradoxal. Esse especialista na função de 

intermediação para fora passaram a ser capturados pela estrutura tutelar e suas 

trajetórias, para o autor (Oliveira, J. P. 2001: 226), comportam uma individualização 

ante a coletividade de origem, executando papéis e modelos exportados dos brancos. No 

âmbito comunitário há a execução de habilidades diversificadas (professores, monitores 

de saúde), ou a ocupação de cargos públicos nas prefeituras municipais. 

 

A execução dessas novas funções e papéis pode recordar as estratégias integracionistas 

(Oliveira, J. P. 2001: 229) e a institucionalização do movimento indígena (Gross 1997: 

56). Se, por um lado, há um reconhecimento adquirido pelo movimento indígena na 

obtenção de seus objetivos, Christian Gross aponta para o fato de que a 

institucionalização possui seus riscos, se parecendo às vezes à uma normalização: 

última etapa da integração à sociedade nacional. Com isto, pode haver a despolitização 



  

do movimento indígena e suas organizações. Por se constituir em um campo político 

permeado pela atuação de diferentes agências, é importante se focalizar o papel destes 

organismos na criação da função de intermediação conferida a determinados indivíduos. 

M. H. Matos (1999: 45) indica como o apoio de entidades estava condicionado aos 

modelos de índios e de movimento indígena que elas concebiam. A projeção de alguns 

líderes teve tempo e lugar marcados, com momentos e espaços políticos diferentes para 

o reconhecimento nacional e internacional dos líderes. Assim, líderes à frente das 

primeiras assembléias foram sendo substituídos por outros no decorrer do processo da 

consolidação do movimento indígena. Alcida Ramos (1995) explicita o processo de 

formalização das entidades de apoio que substitui 'índios reais' por um 'índio-modelo', 

de acordo com os objetivos em questão. Para M. H. Matos (1999: 55), a 

representatividade de um líder indígena não tem a mesma conotação da estabelecida 

pela sociedade nacional, o que leva aos equívocos entre entidades de apoio e Estado 

com este tipo de liderança.  

 

Derivado do ativismo político das lideranças do movimento indígena há um alto custo 

pessoal: alcoolismo, marginalização nas comunidades e fora delas, desconfiança 

generalizada do mundo, angústia e confusão psicológica, e até assassinatos que fazem 

de suas vidas um drama pessoal. Junte a isso a possibilidade de cooptação como 

instrumento para minar sua auto-confiança e integridade (Ramos 1990: 134). Outro 

fator recorrente em suas vidas, conforme ainda a autora (idem: 137), é o fato de que, ao 

atingirem certo grau de popularidade, sofrem pressões de várias fontes - igrejas, 

burocracia, etc. - para o evitamento de confrontos com o governo, o que os tornam 

alijados do movimento indígena. Isto explica o número considerável de carreiras 

relâmpagos e a existência de lideranças frágeis no enfrentamento de interesses variados.  

 

A representatividade dos líderes do movimento indígena, portanto, está condicionada ao 

consentimento comunitário e interesses das diversas agências. O desentendimento com 

participantes do movimento indígena ou entidades de apoio fez com que vários líderes 

voltassem para suas comunidades. Este momento, conforme M. H. Matos (1997: 192-3), 

coincidiu com a regionalização do movimento em fins dos anos 1980 e início dos 1990, 

da proliferação das organizações indígenas a nível local, nas quais os líderes passam a 

atuar como representantes de tais entidades. Para a autora, há uma continuidade das 

dificuldades e problemas anteriores na relação dos líderes com suas comunidades, 



  

fazendo ainda da legitimidade da representação um dos problemas essenciais do campo 

político indígena e indigenista. Vejamos como estas considerações podem se aplicar ou 

não no caso das líderes femininas.  
 

 

6.2 Dos Cargos Comunitários à Entrada nas Organizações  

 

A análise da trajetória das mulheres indígenas denota aspectos comuns referentes à 

ocupação de cargos comunitários e inserção nas organizações. Determinadas mulheres à 

frente do 'movimento de mulheres indígenas de Roraima' exercem/exerciam cargos em 

suas comunidades como coordenadoras/presidentes de clube de mães, de corte e 

costura, de cantina, de catequistas e, mais recentemente, de tuxauas. Não se pode 

menosprezar a posição de algumas mulheres como catequistas. De fato, há referência ao 

movimento das mulheres como tendo início (depois das primeiras reuniões em torno dos 

cursos de corte e costura) a partir das catequistas que acompanhavam o trabalho dos 

tuxauas e participam de encontros das lideranças masculinas. No encontro de 

catequistas estavam presentes as mulheres iniciadoras do movimento de mulheres, para 

elas 'um bom momento para se conscientizar os homens'. A catequese é vista como um 

espaço para adquirir e repassar conhecimentos, 'levar alegria', ter a possibilidade de 

falar, entender as necessidades das comunidades e as lutas indígenas. A partir da 

consolidação de sua organização, a OMIR, também se empenham nas atividades de 

coordenação a nível local, regional ou estadual. A experiência de boa parte das 

coordenadoras de organizações específicas de mulheres, ainda, pode comportar a 

mobilidade para as cidades para estudar e trabalhar, e/ou o contato com missionários 

católicos que possibilitaram o aprendizado da língua portuguesa e da educação religiosa, 

além de outras habilidades manuais como corte e costura, bordado, pintura, culinária. 

 

Pilar Manzanares (1998: 205-6) explicita que há dois tipos de liderança encontradas na 

organização das artesãs Nahua, em Cuetzalan/México, as 'líderes naturais' e as 'líderes 

formais'. As primeiras são eleitas pelo grupo como 'guias', as segundas formadas a partir 

de um processo de aprendizado cuja meta é a liderança. Enquanto as líderes naturais 

possuem as características pessoais para representar suas companheiras, as líderes 

formais são capacitadas através da participação em oficinas ministradas por assessoria 

externa. Entre as indígenas brasileiras pode-se dizer que há um processo de 



  

aprendizagem para o exercício de cargos de liderança pela experiência como 

representantes locais de mulheres e/ou capacitação nas organizações formais que podem 

contar com assessoria não indígena. As líderes locais ocupam cargos comunitários, 

trabalham e residem nas comunidades, enquanto as líderes de organizações, diretoras e 

secretárias, geralmente se fixam nos locais das sedes de tais organizações. Contudo, 

essa separação entre duas esferas de atuação das mulheres - comunitário ou citadino - 

acaba limitando as possibilidades de trocas e intercâmbios entre organização e 

comunidade, como na realização de oficinas e compra de matéria-prima das 

comunidades, e venda de artesanato no espaço urbano. As mulheres na cidade mantêm 

vínculos étnicos e de parentesco e podem trabalhar em prol das causas das mulheres da 

base. Essa experiência é refletida por uma mulher com maior bagagem no mundo não 

indígena, a partir de sua própria vivência (ex-coordenadora de organização das 

mulheres, estudante universitária, casada com branco e moradora na cidade):  

 

"por mais que ela [liderança] não more hoje na base, mas ela tem todo o movimento, 
já morou, conhece, está aqui [na cidade] por um motivo ou outro, está se preparando 
para voltar, ou está participando de encontros e projetos. É formação pessoal? É, mas 
vai ajudar a nossa comunidade, vai ajudar o seu povo e ajudar os outros povos 
também".  

 

 

A escolha das mulheres para ocupar os cargos na sede da organização é dada mediante 

as possibilidades e disposição para esse papel, pois nem sempre se deseja assumir tal 

responsabilidade e morar no espaço urbano. Sobre esse aspecto é ilustrativo a eleição de 

uma coordenadora que se deu em função do objetivo do Departamento, ou seja, 

representar os interesses das mulheres. A pessoa que pudesse 'falar por elas', deveria ser 

falante da língua portuguesa, documentar e reivindicar as demandas das mulheres com 

agentes externos e diretores da organização na qual está inserido o Departamento. Um 

dos fatores decisivos na sua escolha foi o de que ela não ser das bases, devido a 

distância entre a sede do Departamento (na cidade) e as comunidades, que comportaria 

em custos despendidos com moradia e transporte. Além disso, diversos fatores na 

trajetória de vida da índia eleita influenciaram na decisão das mulheres, como o fato 

dela morar no centro urbano, ter estudado até o segundo grau e estar aposentada como 

professora, embora ainda na faixa dos 40 e poucos anos. Não tendo casado e sem filhos, 

sua condição de gênero lhe dá 'mais liberdade para viajar', o que não quer dizer, 

segundo suas palavras, que não enfrente vários problemas.  



  

 

A escolha de outra coordenadora, assim como sua constante re-eleição, também foi 

resultado de sua posição de 'mulher solteira', demonstrando que o vínculo afetivo-

conjugal e familiar pode dificultar ou mesmo impossibilitar a execução das atividades 

organizativas que envolvem viagens e deslocamentos para participação em encontros e 

realização de demais trabalhos. Contudo, a maioria das mulheres associadas e diretoras 

das organizações estão na faixa etária dos 30 aos 50 anos, período em que já 

constituíram suas famílias, ou seja, estão casadas e têm filhos. Há também as mulheres 

casadas com brancos, jovens e sem filhos (casos mais raros). Além da sua situação de 

gênero, há determinados fatores que influenciam a entrada na organização como o 'o 

contato com o mundo de fora' e a experiência no mundo branco (no internato e espaço 

urbano). Além destes, a superação de situações que não querem mais vivenciar, o que 

possibilita ao mesmo tempo 'ajudar outras mulheres', como sustenta uma senhora: 

 

"entrei nesta organização porque eu estava sofrendo (...) minha mãe faleceu quando eu 
estava com 10 anos, ai me casei, me amiguei nova também, sem ter apoio dos outros. 
Mas, eu tinha este papel dentro de mim, dizia assim: 'eu quero ser mãe, mas eu quero 
assumir a minha responsabilidade pelos meus filhos'. Eu sofri muito, mas assumi [no 
posto de coordenadora da organização das mulheres] como se fosse mãe e tinha 
certeza que um dia eu ia vencer toda esta violência que estava sofrendo na minha vida 
né? Não só eu, mas outras mulheres. Então assumi e quero ajudar as outras que ainda 
tem vergonha, que ainda tem medo de falar o que está sentindo, o que está se passando 
na família".  

 

 

As dirigentes de organização (e também outras lideranças) são escolhidas pela sua 

maior experiência e prestígio reconhecidos, ao menos em relação a maior parte das 

mulheres. Há um processo de aprendizagem no desempenho de certas tarefas que cabem 

às representantes que agora têm que tomar decisões. Os cargos representativos são 

rotativos para que outras mulheres possam assumir tais postos, pois "se deve dar 

oportunidade para todas" e assim "outras se esclarecem" (em questões políticas, etc.), 

explica a então coordenadora da OMIR. Ao mesmo tempo em que estar na direção de 

uma organização possibilita novas experiências a um número maior de associadas, a 

rotatividade dos cargos faz com que a experiência adquirida por quem o exerceu acabe 

sendo desperdiçada na continuidade dos objetivos do grupo de modo mais eficaz, fato 

também verificado por Manzanares entre as Nahua. Ao trocar as mulheres com 

experiência por outras que estão aprendendo, por outro lado, há a capacitação de várias 



  

mulheres e se evita a concentração de poder em uma das representantes. E isto parece 

responder aos anseios indígenas pelas decisões coletivas.  

 

A entrada na organização comporta mudanças na vida das mulheres, como a 

'valorização como indígena': "porque antes nunca me preocupei, mas depois que 

comecei a participar [do movimento indígena] eu vi que era importante valorizar, se a 

gente não valoriza a nossa cultura, a nossa identidade, quem vai nos valorizar?". Além 

da politização em torno da identidade indígena, as autoras argumentam que a inserção 

das mulheres no processo organizativo pode favorecer a 'consciência de gênero'. 

Conforme Manzanares (1998: 209-210) é na organização das mulheres Nahua que são 

dadas as condições para que analisem a própria situação, iniciando um processo de auto-

valorização e participação no controle dos recursos materiais e simbólicos. A 

consciência de gênero é observada primeiramente ao nível do discurso, na valorização 

do trabalho, nas opiniões, idéias e decisões, e posteriormente na transformação das 

práticas cotidianas. Contudo, ainda de acordo com a autora, pertencer a uma 

organização não implica num mesmo nível de consciência alcançado e nem sempre o 

desejo de mudança é viável ou mesmo almejado.  

 

A resistência às transformações obedece a um cálculo entre as vantagens e desvantagens 

associadas a nova situação, sobretudo porque coloca em questionamento as normas 

estabelecidas. Nesse sentido, a participação na organização e os níveis distintos de 

participação podem ser avaliados em termos de 'compromisso' e 'consciência' das 

mulheres. O que faz com que elementos circunstanciais relacionados à trajetória de vida 

das mulheres, as condições apresentadas para que possam se reunir, a distância entre as 

comunidades e o local da sede da organização, o interesse em participar, etc., possa 

prejudicar ou favorecer a participação das mulheres nas atividades organizativas. O 

vínculo na estrutura social e familiar, sua situação de gênero, também é importante fator 

que interfere na realização de atividades fora do ambiente doméstico. 

 

Sara Poggio (1999:271-2) argumenta que a participação ativa das mulheres nos 

movimentos sociais resulta num desenvolvimento de uma consciência crítica de sua 

situação de gênero. Forças e capacidades até o momento não conhecidas e o processo de 

'empoderamento' são produtos da atividade política que permitiram às mulheres 

iniciarem o processo de construção de uma nova identidade de gênero. Porém, como 



  

analisado (cf. Capítulo IV) a reflexão sobre as questões de gênero dentro das 

organizações étnico-políticas, indígenas ou não, enfrentam resistências por parte do 

movimento em que essas mulheres militam, assim como elas dizem não se sentirem 

representadas pelo movimento feminista mais amplo. A autora concorda com o fato de 

que somente se houver o reconhecimento dos fatores de subordinação e resistência na 

vida das mulheres das minorias (Martinez apud Poggio 1999), se permite ver como 

redefinem sua identidade de gênero, ao mesmo tempo em que seguem subordinadas, 

enquanto 'minorias', à luta contra a opressão racial, econômica e cultural de seus 

próprios povos.  

 

As mulheres dizem aprender e 'crescer como mulher' no exercício de cargos de 

liderança, embora esta seja uma experiência através da qual se enfrenta muitas 

dificuldades. Os ganhos são decorrentes da 'coragem para poder falar', de 'não ter medo 

de falar o está sentindo' e saber 'o que precisa para ela e o povo dela'. São atributos 

necessários para se  trabalhar com o povo, 'ter paciência', 'ter aquela explicação', 'saber 

alegrar' e 'aconselhar'. As lideranças mulheres podem ajudar a comunidade, explicando 

como se deve viver dentro da família e da vida comunitária, realizando trabalhos para 

animar e movimentar a comunidade. A mulher 'pode ser política', porque 'vê o futuro do 

seu povo', esta é a afirmação das mulheres roraimenses para exercerem a função de 

tuxaua, cargo tido como masculino, e ocuparem outros espaços nos diversos conselhos. 

É interessante perceber que, ainda que seja a comunidade quem a elege, se referem ao 

fato a partir da aceitação masculina: "os homens aceitam porque nos anos que já 

passaram a comunidade elegeu esta mulher". Ao estarem "assumindo para ser uma 

liderança", novamente há a mesma referência: "as mulheres têm tanta coisa para ajudar 

o homem". O novo posicionamento das mulheres concomitante a alusão aos homens, 

podem ser explicados pela atribuição ao 'medo masculino' em deixar as mulheres serem 

lideranças, assim preferem que não haja confronto mas conversa com os homens. 

 

Ser liderança, portanto, interfere em muitos aspectos das vidas das mulheres e 

comportam muitos desafios. O relacionamento com outras lideranças e tuxauas, o fato 

das mesmas mulheres estarem tomando à frente dos trabalhos da organização, conforme 

ocorre em Roraima, e as dificuldades em organizar as mulheres localmente e 

administrar a região são alguns desses desafios. Dentre estes obstáculos, a aquisição de 

meios de transporte e comunicação, o apoio dos maridos, além do desinteresse das 



  

próprias mulheres, do desconhecimento, pouca informação e desvalorização dos 

objetivos organizativos. Na oficina de lideranças entre as mulheres roraimenses, por 

exemplo, a relação com tuxauas e demais líderes foi avaliada em dois períodos, um no 

qual não havia comunicação entre homens e mulheres e, mais recentemente, momento 

em que há maior apoio e espaço para dialogar.  

 

 

6.3 A Mulher Pode Ser Política  

 

Na ocasião da I Assembléia do DMIAB/COIAB, na qual haveria a escolha da nova 

diretoria do Departamento, se elaborou um 'perfil das candidatas' (cf. Capítulo II). Estas 

deveriam responder a determinados critérios como ser uma 'liderança ativa' ('ter a força 

de lutar com as outras mulheres'), saber articular e ser uma 'liderança de comunicação', e 

ter conhecimento do movimento indígena ('das causas indígenas e dificuldades dos 

Estados'). Além desses pontos referidos desde o I Encontro do Departamento de 

Mulheres da COIAB incluíram outros: ser humilde, não usar bebida alcoólica, que a 

indicação seja por Estado, que se eleja uma 'diretoria executiva' (além das duas 

coordenadoras previstas), que as representantes não acumulem cargos e funções e 

consultem as bases ('compromisso com seus povos'). 

 

As mulheres roraimenses, na Oficina de Formação de Lideranças da OMIR, realizada 

em 2004 na sede do CIR, também elaboraram um 'perfil da mulher indígena liderança'. 

Ao apontarem inúmeras características para ser liderança, ao mesmo tempo em que 

admitiram que elas pudessem ser adquiridas ao longo do tempo 'com a experiência', 

afirmaram que ser liderança 'é um dom'. A líder precisa ter muitas qualidades: 

dignidade, interesse, criatividade, respeito, paciência, alegria, coragem, dedicação, 

companheirismo, humildade, educação, inteligência, compreensão, organização, 

competência, ideologia ('ter idéias'). Também deve saber a língua de seu povo, ter 

saúde, ser firme, comunicativa, participativa e crítica. A responsabilidade e 

compromisso com seu povo advêm da habilidade em articular, obter apoio e 'entrar em 

acordo' com a comunidade e demais lideranças. É necessário ter conhecimento da 

realidade comunitária, força para lutar pelos parentes/as, em união e com coragem para 

mudar. O apoio da comunidade é importante no trabalho conjunto e desenvolvimento de 



  

atividades de artesanato e corte-costura, entre outras. As mulheres, enfim, devem 

'trabalhar e ensinar'.  

 

Em Roraima é comum expressarem que 'como mãe, como mulher, estão na 

organização'. Desde o I Congresso de Catequistas se discutia o fato das mulheres 

estarem 'na luta pelo direito à vida'.  A justificativa para sua entrada nas lutas de seus 

povos, advém do fato de que 'a mulher como geradora de vida tem direito de lutar por 

essa vida que está gerando'. As mulheres precisam da terra e alimento para criarem seus 

filhos. As mulheres, por serem mães, são as lideranças da casa: 'ser líder é ser mãe'. Por 

serem preocupadas com os filhos e o grupo doméstico, também acabam sendo com as 

comunidades. Como lideranças são 'mãe de todos', 'geram a vida' e 'ensinam o caminho 

que deve ser seguido'. O fato de que 'nós somos mães, temos preocupação com nossos 

filhos', vem acompanhada de outra expressão 'se for liderança, tem mais filhos para 

trabalhar'. Os papéis de mãe, esposa e liderança, ao aparecerem imbricados, comportam 

enormes desafios às mulheres, pois se propõem ao exercício de papéis associados aos 

gêneros feminino (mãe e esposa) e masculino (liderança). 

 

Ao compararem seu trabalho com o dos homens ('liderança é tudo, é como coordenador, 

é como ser uma mãe também'), afirmam a sobrecarga de atividades femininas quando 

assumem postos de liderança, pois "não é só pensar na região, estamos também com o 

pensamento em casa, o homem é mais despreocupado", sustenta uma coordenadora 

regional. Uma vice-tuxaua explica seu excesso de trabalho em "dar conta de ser 

liderança e trabalhar em casa", comparando-o com o dos homens "que chegam em casa 

está tudo pronto, pode comer e dormir, a mulher já fez tudo. A mulher chega da reunião 

tem que fazer tudo!". E a família reclama a ausência da mulher enquanto exerce o cargo 

de liderança, devido às constantes viagens e visitas às várias comunidades. A associação 

entre 'ser mãe e mulher' coloca como prioritário na OMIR o fato de que "a mulher que 

viesse assumir [ser coordenadora] a OMIR nunca deixaria a família de lado, seus filhos 

e marido", como afirma uma liderança. Se a família está em primeiro plano, continua, "a 

OMIR nasceu para fortalecer principalmente a família". Apesar disto, sentem as críticas 

por parte da comunidade, pois "a mulher, com filho ou não, é cobrada". Por outro lado, 

apesar da não dissociação entre os papéis de mãe/esposa/liderança, afirmam a 

necessidade de "ser mulher liderança, sair de casa e andar, ter coragem de enfrentar", ou 

"atuar independente de ser mãe, como mulher que ela é". 



  

 

Em relação a este aspecto as mulheres indígenas se autodenominam as 'verdadeiras 

mães terra', exemplificados nos diversos discursos e também tema da I Conferência 

Nacional das Mulheres Indígenas - 'a palavra da mulher é sagrada como a terra'. A índia 

representante no CNDM, ao participar de uma das mesas de debate na 1ª CNPM, 

destaca o importante papel das mulheres, pois "90% das aldeias são as mulheres que 

fazem". Assim, a identidade feminina aparece associada à simbologia mulher/terra/mãe. 

A mãe terra é sagrada e dá de comer aos filhos, essa capacidade de distribuição é 

estendida às mulheres pelo seu cuidado às crianças e função em alimentar a família.  

 

A extensão de seu cuidado do âmbito doméstico-familiar para o comunitário, e deste 

para o espaço organizativo, faz com que o trabalho de liderança comporte muitas 

atividades e seja alvo de julgamentos por parte de todos/as. É um 'trabalho difícil' 

explicam as mulheres, pois são 'cobradas' pela família, pelas lideranças, parentes e 

comunidade em geral. Por isso, uma mulher para ser liderança 'tem que ser forte', 'ter 

coragem', 'saber administrar', 'ter paciência' e 'confiança em si', porque vai passar por 

muitos obstáculos. Decorre destas dificuldades o fato de que as mulheres mais velhas se 

dizem sobrecarregadas de responsabilidades, pois explicam que são as mesmas 

mulheres que assumem os cargos comunitários e organizativos. Ao lado das razões 

pelas quais dizem não querer assumir postos de liderança, como a sobrecarga de 

trabalho, está o fato de que sua escolha obedece a aprovação e eleição por parte da 

comunidade. De acordo com uma representante Macuxi:  

 

"Não há competição para ocupar lugar de outra [nos cargos de direção], briga é porque 
não querem assumir (...) O trabalho das mulheres não é meu, não posso decidir 
sozinha. Num grupo maior quem vai representar? Quando a coordenadora não pode ir, 
até a representação é escolhida no grupo. E troca de liderança para outras saberem o 
que está acontecendo lá fora, senão fica individual, o costume é trabalhar coletivo (...). 
O papel da mulher é ver o que acontece nas comunidades". 

 

 

A importância da comunidade e dos laços de parentesco é que dão sentido à 

participação política das mulheres indígenas. Na sociabilidade comunitária há um forte 

apelo ao compromisso e ao modelo ideal de liderança baseado na moral do grupo, 

atribuição proporcional ao seu 'reconhecimento' no interior do grupo. O/a líder não é 

escolhido/a arbitrariamente, mas é (re)conhecido/a pela coletividade, por suas 



  

características de moralidade, honradez (cumpridora de seus compromissos), ética e 

trabalho. Christine Chaves (1996) analisa o sentido de coletividade que a identidade 

local ou regional empresta às ações políticas como o correspondente ideológico 

ampliado do valor político conferido à categoria 'pessoa', que transfere um conteúdo 

moral a relações cujo cunho principal é a particularidade. Sob essa perspectiva, a 

importância do compromisso é relativa à importância das lideranças locais no processo 

político: há uma relação moral entre 'pessoas' (contrapondo-se a definição moderna de 

'cidadãos', independentes) expressa na noção de 'compromisso'.  Gabriela Scotto (1996) 

refere-se à escolha do 'bom político' como uma 'pessoa' (e não indivíduo) com história, 

biografia e relações pessoais. Ao apresentar dados de sua vida 'privada', profissional e 

de sua trajetória pública/política é, enfim, reconhecido pessoalmente.  

 

O fato de 'pertencer' a uma comunidade é uma das condições fundamentais para que 

uma chefia (ou candidatura) tenha legitimidade. É a comunidade que indica e obriga um 

dos seus a assumir o papel de liderança. O vínculo fundamental trata-se do mesmo 

'universo de experiências culturais', compartilhado a partir de um mesmo espaço de 

habitação e sociabilidade (Kuschnir 1996). O/a líder deve ser escolhido/a entre 

aqueles/as com os quais se 'vive junto', pois 'entende o sofrimento da comunidade'. 

Karina Kuschnir, ao analisar a trajetória de alguns vereadores, explica como o 

'pertencimento' ao grupo faz com que o/a candidato/a formule verdadeiros 'mitos de 

origem' para sua trajetória política, "a existência de uma cumplicidade via 'experiência 

de vida em comum' é o grande apelo que essas campanhas utilizam" (1996:192). No 

caso das mulheres indígenas, há a referência ao fato de serem as verdadeiras mães terra. 

 

Além de 'pertencer' ao grupo, o candidato encara sua tarefa como um 'dever', algo que 

implica em esforço e sacrifício. As condições para se dedicar à vida pública, algo 

'involuntário' e fora de seu controle, devem vir acompanhadas do sacrifício também na 

esfera da vida privada (no qual a maior vítima é a família). A candidatura como ato 

involuntário, movida pela vontade do grupo e com custos pessoais elevados, faz com 

que a involuntariedade e o sacrifício sejam situações inerentes ao vínculo ideal de 

pertencimento (Kuschnir 1996:197). As mulheres indígenas fazem alusão ao 

anulamento da vida pessoal em favor das atividades de liderança. A coordenadora de 

um Departamento cita as exigências impostas ao seu cargo em termos de preparo, 

disponibilidade, sacrifício e responsabilidade:  



  

 

"lá no Departamento nós não somos eleitas para trabalhar no escritório (...). No nosso 
trabalho tem que acordar cedo, não tem hora, não tem sábado, não tem domingo, não 
tem feriado, não tem dia das mães, não tem dia das crianças, você vai estar viajando, 
não tem horário. Tem que ter disponibilidade e, principalmente, além de tudo que já 
falei, responsabilidade com as mulheres, com as bases, é uma articulação regional, não 
é uma organização local (...) tem um compromisso muito além do que a gente pensa, 
do que a gente imagina, então as pessoas que vão ser indicadas (...) têm que estar 
preparada". 

 

 

Outra coordenadora, ao opinar na I Assembléia do DMIAB/COAIB sobre um dos 

requisitos controvertidos para ser uma boa liderança, o não uso de bebida alcoólica, 

também enfatiza, além dos atributos morais da líder como 'exemplo' e 'espelho', a 

responsabilidade e sacrifício pessoal que acompanham seu trabalho:  

 

"a gente tem que dar exemplo, hoje eu sou uma coordenadora (...) quase sete anos, a 
gente é um espelho para que as pessoas possam ver a gente e ter exemplo, e nossos 
parentes indígenas, muitas vezes vê uma mulher bêbada ali, quem é que vai querer que 
ela fique novamente? Ninguém quer, de jeito nenhum, e muitas vezes, diz que é 
problema meu, pessoal, não é (...) a responsabilidade é tão grande que você esquece 
do teu eu mesmo, dizer que é problema meu, que eu posso fazer o que eu quero, não é 
muito bem assim". 

 
 
 
Assumir a coordenação de uma organização também implica analisar as novas 

condições vivenciadas pelas mulheres que, entre outros fatores, requer a moradia nos 

centros urbanos, local em que não há auxílio dos/as parentes em variados aspectos, 

como reflete uma indígena na I Assembléia do Departamento:  

 

"Não tem um monte de trabalho, tem muito trabalho [na coordenação do 
Departamento]. De concreto, como ela se comportou lá na sua família? As suas filhas 
e marido quantas vezes viram ela? Ela esteve doente ou não? Os seus filhos 
adoeceram ou não? Temos que dar condições para estas mulheres quando vierem para 
cá [Manaus], porque não adianta realmente colocar alguém, pronto colocamos e 
esquecemos. O custo é muito alto aqui, tem que pagar ônibus, ninguém vai dar um 
pouquinho de farinha, não tem nada aqui, tem que comprar".  

 

 

A responsabilidade que as mulheres devem ter com os contextos com os quais mantém 

relações de parentesco e partilhamento de uma vida comum, faz com que suas ações no 

espaço das organizações tenham repercussão na vida comunitária. O slogan feminista de 



  

que 'o político é também pessoal' encontra respaldo nessa não fragmentação entre os 

papéis das mulheres nos âmbitos público e privado. Se a base é mais importante, as 

líderes que estão nos postos de direção e à frente do movimento organizativo devem 

fazer a mediação entre o cotidiano comunitário e o contexto maior das relações sociais.  

 

No novo terreno em que travam suas lutas sabem da importância da linguagem e das 

representações culturais como armas do jogo político. Os povos indígenas apropriam-se 

de conhecimentos do mundo não indígena, usando-os como instrumento político a seu 

favor. Este é o caso da escrita e outros canais ocidentais que são utilizados, conforme 

Alcida Ramos (1990: 136), tanto na procura da igualdade pela semelhança com o 

branco (ocupando espaços sempre tomados pelos brancos), como para alcançar a 

igualdade pela equivalência (os modos indígenas são tão válidos quanto os brancos). 

Em diferentes ocasiões as mulheres se utilizam de estratégias discursivas, como na 

escolha de determinadas mulheres para 'dizer algo' (os motivos de tal diálogo) 

dependendo 'para quem' (se os interlocutores são os homens de seus povos ou a 

sociedade não indígena). Carla Teixeira (1996: 210) explicita como no universo da 

política há uma elocução da linguagem, utilizada de maneira privilegiada. 'Dizer é 

fazer': fazer crer, instituir vínculos, (re)afirmar lealdades, construir a realidade 

empenhando a si próprio/a. A importância da retórica no jogo político advém do fato de 

que a veracidade do dito não se desvincula de quem o enuncia, não basta dizer algo, é 

preciso saber para quem, quando e de que forma fazê-lo.  

 

O domínio e atualização dos códigos do campo político são requisitos fundamentais 

para se participar de tal campo, no qual são necessárias certas 'competência' e 

'preparação especial'. As elocuções discursivas e o uso de adornos são utilizados 

estrategicamente pelas indígenas na busca de seus interesses, é assim que diante da 

platéia da 1ª CNPM, a indígena inicia sua fala na sua língua de origem (Guarani-

Kaiowá) para ressaltar as diferenças entre mulheres indígenas e não indígenas. O uso da 

língua e do cocar, ao lado da ênfase no fato das mulheres indígenas serem as 

'verdadeiras mãe terra', simbolizam as diferenças que se pretende marcar. A atuação em 

diferentes campos políticos, portanto, faz com que sejam afirmadas as singularidades 

étnicas e de gênero, como na contraposição aos discursos feministas pela 'igualdade', 



  

para as indígenas 'um direito individual'72. Determinada liderança, ao enfatizar as 

diferenças entre os dois movimentos, marca as especificidades dos povos indígenas pela 

busca dos direitos coletivos:  

 

"nós temos que pensar que cada povo é um povo, cada povo tem a sua cultura 
diferenciada e nós temos que respeitar esta diferença, saber respeitar o que é de um 
povo o que é de outro povo e não arcar e pegar os pensamentos de outras pessoas, não 
indígenas. O movimento feminista quer igualdade de trabalho, querem uma 
igualdade. O nosso movimento ele é completamente ao contrário, nós lutamos pelo 
bem estar da nossa comunidade. (...) Então, eu queria dizer assim, não levar nosso 
pensamento em outras idéias de outros movimentos, porque o que nós temos que 
construir tem que ser uma construção em que? De pé firme, que demora, mas que 
quando a gente for lá, a gente sabe que é a hora certa" [ênfase minha]. 

 

Outro momento que reflete as diferenças em termos organizativos entre indígenas e 

brancas se deu na I Conferência Nacional das Mulheres Indígenas. Devido às 

dificuldades de participação das indígenas nas Conferências Estaduais de Políticas para 

as Mulheres nos vários Estados do país, principalmente pelas distâncias dos locais em 

que ocorreram tais eventos de suas comunidades, mas também pelo desconhecimento 

dos trâmites burocráticos e dificuldades em ocupar espaços não indígenas, 

reivindicavam um maior número de mulheres na condição de delegadas (e não apenas 

convidadas) na 1a CNPM. A avaliação desse processo para uma liderança deve-se ao 

fato de que:  

 

"é um processo que nós mulheres indígenas a gente tem que estar realmente 
aprendendo e reaprendendo cada vez mais, até porque se faz necessário, não é à toa 
que nós estamos sendo cobradas para estarmos organizadas enquanto instituições 
constituídas juridicamente. (...) É por isto que faltou um processo de amadurecimento, 
infelizmente das nossas parentes, no sentido da gente estar entendendo aí esta 
organização e esta democracia não índia, que infelizmente não faz parte da nossa 
cultura e por isto que nós estamos aqui. (...) Estou de acordo que nós possamos estar 
fazendo recomendações de políticas públicas e que as mulheres permaneçam aqui [em 
Brasília na 1ª CNPM] para estarem com todas as mulheres não índias que estão vindo 
de outros Estados, para que junto com elas a gente possa mostrar para as mulheres não 
índias que nós estamos se organizando, e que as mulheres indígenas tem propostas de 
políticas públicas para melhorar as nossas mulheres que lá nas aldeias estão 
precisando de apoio". 

 

Ao lado das divergências de experiências com o movimento das mulheres brancas, há a 

constituição de lealdades políticas, como a firmada entre indígenas e negras na 1ª 

CNPM. A representante indígena no CNDM, ao participar do painel que discutia a 
                                                           
72 Cavalcanti, Franchetto & Heilborn (1981) demonstram como a ideologia feminista traz embutida a 
noção moderna de indivíduo.  



  

proposição de diretrizes para uma política nacional numa perspectiva de gênero ao lado 

de representantes feministas, apresentou um documento referente à promoção de 

políticas afirmativas às mulheres indígenas pelo fato delas, ao lado das negras, serem 'as 

mais sofridas do Brasil'. 'Não deixando as brancas de lado', reivindica a realização de 

mudanças estruturais na sociedade, 'pois somos mais discriminadas'. A proposta da 

'aliança de parentesco' entre negras e índias resultou num documento contendo a 

afirmação de uma exclusão histórica a que estão submetidas e estratégias para a 

superação das desigualdades e conquista de direitos:  

 

“Nós mulheres índias e negras reunidas na 1a. Conferência Nacional de Políticas para 
as Mulheres, realizada de 15 à 17 de julho de 2004, em Brasília/DF, selamos uma 
aliança de parentesco: considerando a semelhança da opressão colonial sofrida pelos 
povos indígenas e afro descendentes, em especial as mulheres; considerando que esses 
dois povos foram igualmente submetidos a processos de genocídio e/ou extermínio; 
considerando o estupro colonial perpetrado contra as índias e negras; considerando a 
espoliação e expropriação das terras, das culturas, dos saberes desses dois povos; 
considerando a perpetuação da exclusão histórica desses povos desde o término do 
período colonial até os nossos dias, que vitima especialmente as mulheres, distorcendo 
e desvalorizando suas imagens; considerando a necessidade da reparação histórica que 
o Estado brasileiro tem para com esses povos em geral e as mulheres em particular. 
Decidimos: firmar o nosso parentesco através de uma aliança política na busca 
conjunta de superação das desigualdades econômicas, políticas, sociais, culturais e de 
poder; firmar uma aliança estratégica para a conquista da igualdade de oportunidades 
para mulheres índias e negras na sociedade brasileira; firmar uma aliança estratégica 
que dê visibilidade a índias e negras como sujeitos de direito. Doravante índias e 
negras consideram-se parentes".  

 

 

As mulheres indígenas sabem da relevância do uso de diferentes recursos simbólicos e 

discursivos no campo político, e se utilizam de novas estratégias a cada experiência 

adquirida. Como sustenta Doris Sommer, os 'grupos oprimidos' precisam falar em 

muitos códigos "já que nenhum discurso sozinho será suficiente para sua situação 

revolucionária", o truque "é combinar, recombinar e continuar ajustando a constelação 

de discursos de maneira que respondam a uma realidade modificável" (1988 apud 

Costa, C. 1993: 311). A questão da representação, então, é elemento crucial na busca de 

poder político.  



  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

 

 

A presente pesquisa teve como foco analisar processos específicos da constituição de 

organizações de mulheres indígenas na Amazônia Brasileira - AMARN, AMISM, 

DMIRN/FOIRN, DMIAB/COIAB e OMIR. Dentre as associadas da AMARN e 

AMISM, a experiência na cidade, com todas as expectativas e dificuldades envolvidas, 

possibilitou o agrupamento em busca de seus direitos. As coordenadoras dos 

Departamentos de Mulheres da FOIRN e COIAB têm como objetivo central de sua 

tarefa a articulação entre as diferentes organizações de mulheres indígenas. No caso das 

mulheres de Roraima observou-se a 'transformação' de um movimento de base em 

organização. A apreensão, mesmo que de modo geral, dos problemas enfrentados em 

suas comunidades e no espaço citadino permitiu compreender como são construídas as 

reivindicações femininas no contexto interétnico. Mulheres indígenas roraimenses, das 

etnias do rio Negro, Sateré-Mawé e tantas outras da Amazônia Brasileira que não 

tivemos a oportunidade de tratar aqui, juntas, participam dos encontros na capital do 

Amazonas promovidos pelo DMIAB/COIAB, para avaliação de seus processos 

organizativos.  

 

As mulheres indígenas conquistam sua liderança no âmbito local trabalhando pelas 

necessidades de seus povos, ocupando cargos como presidentes de clubes de mães, 

professoras, catequistas, enfermeiras ou monitoras de saúde. Nesse sentido, recorrem 

aos atributos femininos, como o fato de serem mães, para exaltarem as qualidades 

femininas na tomada de decisões, pois são organizadas, sabem aconselhar, têm 

responsabilidade e compromisso em nome de todos/as. A entrada no mundo da política 

formal pode ser decorrente do trabalho comunitário. Nas novas funções ocupadas, como 

coordenadoras das mulheres em diversos níveis (local, estadual ou regional), almejam 

se capacitar desenvolvendo habilidades em diversas áreas, e passam a ter contato com 

mulheres de diferentes etnias com as quais mantém intercâmbio de experiências, assim 

como estabelecem negociações complexas com diferentes agentes não indígenas.  

 



  

Uma das hipóteses que serviu de base para a reflexão do 'movimento de mulheres 

indígenas' é a de que através dessa mobilização das mulheres há uma apropriação de um 

espaço tido como masculino na organização social de diferentes povos indígenas. No 

momento atual, as mulheres buscam sua participação política principalmente através da 

experiência organizativa. O que faz com que possam deixar suas comunidades de 

origem para ocupar cargos diretivos nas organizações ou mesmo já residiam no espaço 

citadino num tempo anterior. Na observação de suas atividades políticas é importante 

atentar às suas próprias perspectivas acerca dessa participação, indagando se a partir da 

atribuição de novas funções e moradia na cidade há um distanciamento, talvez 

inevitável, da vida comunitária.  

 

As mulheres residentes na cidade não rejeitam ou menosprezam as representações 

'tradicionais', principalmente às relativas aos papéis de gênero associados à elas. A 

inserção nas organizações faz com que possam realizar outras atividades e experimentar 

uma vida social alternativa fora da comunidade que cria novas expectativas. O tempo de 

residência no espaço urbano pode mesmo aproximar as indígenas do modo de vida 

branco, pois estão inseridas no mercado de trabalho e tem a oportunidade de se casarem 

com não indígena, e é no exercício de suas funções como coordenadoras que buscam 

cada vez mais a educação formal e qualificação em diferentes aspectos. O espaço da 

organização também possibilita que se movimentem em universos antes não imaginados 

com a população não indígena. Ao mesmo tempo em que a participação no movimento 

indígena com outros povos faz com que haja uma valorização da identidade étnica na 

cidade. 

 

As mulheres podem se sentir deslocadas quando retornam às suas comunidades depois 

de muitos anos de vivência na cidade, pois muitos grupos indígenas consideram 'menos 

índios/as' os/as parentes/as que aí residem. Contudo, viver na cidade e no 'interior' faz 

parte um mesmo sistema de intercomunicação, fazendo com que um não tenha razão de 

ser sem o outro. Mas, é justamente neste ponto que reside a contradição de suas 

experiências, pois ao se apropriarem de conhecimentos e modo de vida brancos, pode 

acontecer uma maior individualização de suas rotinas, ao menos em comparação com a 

vida comunitária, pois agora são necessários adquirir casa e emprego, educação e 

profissionalização especializada. Por outro lado, embora a escolha das mulheres na 

diretoria de organizações possa não interferir (mas não em todos os casos) diretamente 



  

na vida política comunitária, a ocupação do cargo de liderança deve responder aos 

anseios das outras parentas e comunidade em geral, e seu prestígio depende da boa 

imagem e exemplo que conseguem conquistar na realização de diferentes atividades. 

 

Os problemas enfrentados em suas comunidades podem ser muitos e variados, como o 

'medo masculino' de que haja uma divisão no movimento indígena, decorrente da nova 

atitude das mulheres em se organizarem. A dificuldade no diálogo com as lideranças 

masculinas pode ser resultado do fato das mulheres questionarem determinados valores 

estabelecidos, principalmente aqueles decorrentes do contato interétnico como no caso 

da realização de oficinas de violência contra as mulheres, em que as mulheres 

roraimenses pretendem envolver todos os membros da comunidade. Igualmente sentem-

se sobrecarregadas pelo aumento de seu trabalho, pois além das atividades no grupo 

doméstico agora se infiltram em tarefas associativas. Ao mesmo tempo, esta nova 

incumbência lhes dá relativa autonomia feminina, ao menos quando conseguem apoio 

dos homens e demais mulheres, pois podem viajar, manter novas relações e adquirir 

experiências diversas fora do âmbito comunitário.  

 

As mulheres buscam o reconhecimento de seu trabalho por parte de seus maridos, das 

lideranças masculinas e demais parentes/as. Os limites deste reconhecimento, com o 

passar do tempo, acabam extrapolando o âmbito comunitário para o das organizações, 

instituições que permitem a concretização de seus projetos e reivindicações. A 

visibilidade de seus trabalhos via organização acaba sendo uma extensão do seu 

trabalho comunitário, demonstrada na busca contínua do reconhecimento dos homens 

de seus povos e nas atribuições designadas às representantes das mulheres, as quais 

devem valorizar os valores coletivos - terem compromisso com as bases, serem 

responsáveis por todos/as e terem conhecimento das necessidades de seus povos. 

 

Se é como mães e esposas que participam da experiência organizativa, como a maioria 

das mulheres foco desta tese refere-se à sua entrada no mundo político, esta idéia está 

correlacionada à 'experiência prática' de problemas enfrentados no âmbito doméstico-

familiar e comunitário, e mesmo na cidade. Ser líder indígena não implica na 

identificação com o feminismo, como costumam explicitar, mas a identificação 

primordial com suas comunidades e povos é que imprime a marca diferencial da 

participação etno-política das mulheres indígenas. Suas relações políticas passam a ser 



  

travadas também no espaço de intermediação entre as comunidades e a sociedade 

envolvente. E nesse novo campo de negociação utilizam as diferenças que se pretende 

marcar, por exemplo, com as mulheres brancas, mas também as similitudes de lutas, 

como no estabelecimento da 'aliança de parentesco' com as mulheres negras na I 

Conferência Nacional de Políticas para as Mulheres. No novo terreno em que passam a 

travar suas lutas há disputas políticas não somente com as não indígenas, mas entre as 

próprias mulheres indígenas, fato que pode ser melhor observado nas reuniões eletivas. 

Como representantes de mulheres de diferentes etnias, sentem as dificuldades na 

articulação nacional e esta tem sido a tônica das últimas reuniões das mulheres. Uma 

das discussões da I Assembléia do DMIAB/COIAB, em 2005, foi quanto à possível 

reestruturação do Conselho Nacional das Mulheres Indígenas (CONAMI). No Encontro 

Nacional de Mulheres Indígenas, em 2006, se propôs a criação de uma 'rede de 

articulação nacional das mulheres indígenas'.  

 

Ao analisar o campo político foi demonstrado como se deve prestar atenção a outros 

elementos simbólicos que o compõe como o olhar sobre a política do cotidiano e formas 

alternativas do exercício da política, ou seja, deve-se levar em conta a vinculação entre 

valores culturais, práticas cotidianas e instituições políticas. A participação política das 

mulheres indígenas está fundamentada nas suas relações comunitárias, nos laços de 

parentesco e na partilha, sobre as quais devem trabalhar para a manutenção da moral e 

do bem viver. O campo político é associado às características masculinas também no 

caso indígena, portanto, espaço no qual se constituem e se reconfiguram os atributos de 

gênero, por isso as mulheres enfrentam sérios obstáculos ao tentarem penetrar nesse 

universo marcadamente masculino. Sob esta perspectiva, a obtenção de reconhecimento 

tanto por parte das lideranças masculinas como da comunidade fazem parte do mesmo 

processo de luta pela maior participação política feminina.  

 

É relevante se focalizar o relacionamento das mulheres indígenas não somente ao nível 

'interno' de seus grupos, mas no seu diálogo com o Estado e diversos organismos inter-

governamentais e da cooperação bi/multilateral. Isto é extremamente importante pois a 

visão das agências acerca do papel desempenhado pelas mulheres indígenas e os efeitos 

dos projetos de etnodesenvolvimento destinados à elas, mesmo que não presumidos 

antecipadamente, interferem nos modelos de gênero dos povos indígenas. Apenas 

recentemente as mulheres indígenas são alvos de políticas públicas específicas por parte 



  

do governo brasileiro. Elas estão incluídas, ao lado de outros segmentos de mulheres 

não indígenas, no Plano Nacional de Políticas para as Mulheres (PNPM) apresentado 

pelo governo federal em fins de 2004. Também há determinados programas relativos 

aos povos indígenas que têm as mulheres como principais beneficiárias, e recentemente 

foram inseridas no PLOA 2006, através da Ação de Promoção das Atividades 

Tradicionais das Mulheres Indígenas, a cargo da CGDC/FUNAI.  

 

Embora haja iniciativas pontuais destinadas às mulheres indígenas no PNPM nas áreas 

de saúde e direitos reprodutivos, educação, acesso a terra e promoção de alternativas de 

comercialização de seus produtos, ainda não estão claros os mecanismos que promovem 

sua real inclusão nas políticas públicas. As mulheres indígenas aparecem submetidas ao 

crivo étnico, incorporadas por sua exclusão histórica e analfabetismo, por causa disto, 

tendo necessidades 'similares' a de outros segmentos não beneficiados, como mulheres 

rurais, negras e quilombolas. Os programas e ações situam as mulheres indígenas na 

categoria de etnicamente desfavorecidas, em situação de 'vulnerabilidade'. A recente 

introdução das mulheres como alvo de financiamento dos programas, ainda, pode criar 

e/ou reforçar determinados papéis econômicos e sociais das mulheres, como o do dever 

da provisão social. E isto tem conseqüências diversas na vida de mulheres de diferentes 

povos, podendo mesmo haver uma atribuição de novos significados ou sentidos de ser 

mulher.  

 

Isto é particularmente significativo no caso das agências internacionais com seus 

propósitos em promover a participação política das mulheres indígenas. Embora o 

fortalecimento de seus processos organizativos também seja o objetivo das próprias 

indígenas, esta interferência 'de fora' pode acabar provocando dilemas 'internos', pois 

vistos pelos homens indígenas (e mesmo mulheres) como intervenções feministas sem 

respaldo em suas culturas. Os projetos até então destinados aos povos indígenas sempre 

tiveram os homens como principais interlocutores e executores dessas ações. Ao 

promover a inserção das mulheres na política, os projetos podem não estar atentos à 

divisão tradicional na execução de tarefas, na qual não são oferecidos papéis políticos às 

mulheres, o que pode acabar desestabilizando funções anteriormente existentes e 

estabelecer novas hierarquias. Ao priorizar a formação política feminina, como no caso 

do Banco Interamericano de Desenvolvimento (BID), objetiva-se 'fornecer capacidades' 

não indígenas, um maior 'nível de desenvolvimento'. Inclusive há referência ao fato das 



  

mulheres indígenas priorizarem esta busca por informações e capacitação mais do que a 

revalorização de suas culturas. Como dito, mesmo que haja uma ênfase das próprias 

mulheres na aquisição de 'novos' conhecimentos (não indígenas), há também a demanda 

pelo resgate das práticas tradicionais e dos 'costumes antigos', ao menos no caso 

brasileiro, que acredito ser de outros povos foco da consulta do BID.  

 

As mulheres indígenas da Amazônia Brasileira têm dentre seus propósitos a obtenção de 

projetos de 'revitalização cultural' e de 'atividades econômicas' visando a 

sustentabilidade e geração de renda no mercado exterior. Isto vai de encontro ao 

enfrentamento do aumento populacional em certos locais, do desejo de participar do 

mercado para conseguir bens industrializados, da necessidade de suprimir carências 

internas advindas do contato com a população não indígena, como a mobilidade para os 

centros urbanos (principalmente dos/as jovens) e os problemas sociais daí resultantes 

(alcoolismo, prostituição, envolvimento em gangues). Junto a isto, pode se perceber as 

visíveis intenções políticas das mulheres, como observado na 'oficina de divulgação da 

ação de promoção das atividades tradicionais das mulheres indígenas', a cargo da 

FUNAI. A escolha das áreas priorizadas para a execução de possíveis projetos a serem 

implementados foi de encontro aos seus anseios em fortalecer processos organizativos 

ainda recentes ou em consolidação, locais onde as 'mulheres não tem vez e nem voz', 

demarcando o caráter político das preocupações femininas. A conquista de capital 

material é a justificativa à conquista de capital político de suas ações, ou vice-versa. 

 

A participação política das mulheres aponta a singularidade de suas lutas. O movimento 

indígena sempre cuidou de temas 'gerais' de seus povos, principalmente a regularização 

dos territórios, o atendimento à saúde e educação diferenciadas. As pautas das mulheres 

parecem se contrapor a estas demandas genéricas, não que elas não sejam contempladas, 

mas o que é importante reter é que demonstram preocupações que até então não 

receberam atenção maior por parte do movimento indígena, como a desnutrição familiar 

e infantil, a violência sofrida pelas mulheres indígenas, o alcoolismo, entre outras. 

Temas da vida privada aparecem deste modo como problemas de ordem pública, para 

elas interrelacionados, pois não se dá conta de tratar de uma das esferas sem que os 

problemas internos que afetam a todos, homens e mulheres, não sejam alvo de suas 

prioridades. E neste ponto vão de encontro aos anseios feministas através do slogan 'o 

pessoal é político'.  



  

 

Ao lado disto, há divergências quanto a unidade ou não da luta das mulheres com a de 

seus povos. Enquanto determinadas lideranças declaram incessantemente a luta 

conjunta, outras afirmam a especificidade do trabalho das mulheres por tratarem de 

'questões da família' e diversas violências, ou, ainda, vão explicar a entrada das 

mulheres no movimento indígena para 'ajudar os homens', principalmente naquilo que 

não conseguiram realizar até o momento. A parceria com os homens pode indicar, por 

um lado, o uso de estratégias que possibilitam a elas se infiltrarem num terreno até então 

dominado pelas lideranças masculinas, por outro lado, demonstra a batalha complexa 

que precisam travar numa sociedade que não reconhece a especificidade dos direitos 

indígenas. Por causa da relação de dominação existente entre sociedade não indígena e 

povos indígenas, estes últimos precisam defender-se dos abusos e explorações sofridos, 

pois não há como se buscar garantias em diversas áreas se ainda não se beneficiam de 

necessidades básicas. Se no 'tempo antigo' não era necessário recorrer à conquista de 

meios de subsistência, pois as práticas sustentáveis estavam disponíveis e não havia a 

procura de mercadorias ocidentais, foram as condições de contato que modificaram 

aspectos da organização social, fazendo com que no momento atual objetivem meios 

que se contraponham a estas transformações.  

 

Ao se incumbirem do reconhecimento dos direitos de seus povos, as mulheres indígenas 

assumem-se através de seus papéis tradicionais na (re)produção desta coletividade. Daí 

a preocupação feminina com a 'revitalização da cultura' e que este processo envolva a 

geração mais nova. Ao mesmo tempo lutam pela conquista de direitos específicos, e a 

entrada nas organizações faz com que as novas atribuições delegadas às mulheres não 

possam ser condizentes aos seus papéis 'tradicionais'. Não que antes dessa 

institucionalização de suas lutas não houvesse a participação feminina nos assuntos que 

se desenrolam no espaço público/político. Foi demonstrado através dos vários estudos 

etnográficos que as mulheres co-participam das decisões coletivas mesmo nos casos em 

que não opinam de forma direta, pois dispõem de variados mecanismos para tal 

interferência - a fala não pública, as conversas com seus maridos acerca de temas 

diversos, o poder feminino nas matri-casas... Dito isto, pode-se concluir pelo 

reposicionamento das mulheres indígenas nas diversas sociedades de que fazem parte, 

situação que, no entanto, pode comportar ambigüidades.  

 



  

Descrevi como as mulheres, e sua rede de parentesco mais próxima, ressentem-se do 

aumento de trabalho feminino resultante das dificuldades em conciliar as tarefas 

domésticas com as da vida política. Há outras limitações para a participação das 

mulheres nas atividades organizativas, como os problemas 'internos' com os homens que 

podem não permitir que as mesmas participem de reuniões. Os obstáculos de ordem 

material e financeiros também não podem ser desprezados, pois impedem a real 

possibilidade de se reunirem. É demonstrado o sacrifício por parte das mulheres no 

exercício de suas atividades, fazendo com que a entrega na busca do 'bem coletivo' 

provoque por vezes danos na 'vida pessoal'. Muitas delas fazem referência ao trabalho 

voluntário a que se submetem, principalmente quando ainda se encontram em processos 

associativos iniciais, podendo ficar anos trabalhando sem retorno financeiro ou mesmo 

terem que depender da colaboração de parentes/as.  

 

Apesar das dificuldades encontradas para se organizarem, dizem obter muitos 

benefícios e ganhos. Explicam 'desenvolverem-se politicamente', a experiência política 

tem como fruto a aprendizagem e 'vencer barreiras'. Para entrar na política é preciso 

'lutar' e 'reclamar direitos', sendo necessários alguns atributos como saber falar, perder o 

medo e vergonha. Explicitam que 'é preciso trabalhar muito' como lideranças na política 

local ou nas organizações, 'ter força de vontade e coragem', além de serem 'exemplos' na 

comunidade. A maior parte das mulheres talvez não se considere líderes do movimento 

indígena, mas a criação de suas organizações permite que elas estejam cada vez mais 

presentes, e em número cada vez maior, nos variados fóruns que decidem as políticas 

voltadas aos povos indígenas, momentos em que reafirmam a 'luta conjunta' e 'parceria' 

entre homens e mulheres. 

 

A história dessas mulheres é a história de seus povos e é justamente nessa afirmação 

que reside a dimensão política mais forte da militância feminina, como creio também 

deve ser dos homens indígenas. Para as mulheres a comunidade é importante e suas 

experiências são as experiências de seus povos, assim a 'opressão compartilhada' é 

resultado da relação de dominação com a sociedade envolvente. Ao mesmo tempo, as 

mulheres pretendem 'politizar as relações cotidianas' para com isto colocar suas 

demandas lado a lado às do movimento indígena. Assim, diferentemente das lideranças 

masculinas, tentam subverter a dicotomia entre os assuntos associados ao âmbito 



  

doméstico-familiar e aqueles relacionados ao mundo público, o que acaba também 

subvertendo a ideologia individualista ocidental.  

 

No entanto, na construção de uma identidade política das mulheres (ou agora com outro 

tipo de visibilidade) entram num campo minado de confrontos políticos. Junto à 

formação de uma 'consciência política' advinda da entrada no movimento indígena, 

percebem a necessidade do uso de estratégias discursivas e representativas para que 

sejam ouvidas. Se há barreiras étnicas e lingüísticas que contribuem para sua exclusão 

dos locais onde se fazem as políticas públicas, as indígenas estão determinadas a 

cruzarem essa fronteira. O modo que 'escolheram' para subverter a atual situação tem se 

dado através da criação de formas organizativas institucionalizadas, nas quais se 

utilizam de diversas estratégias na obtenção de capital simbólico e material às suas 

ações na busca de direitos, como na utilização de recursos de linguagem não indígenas. 

A representação é crucial nessa busca de poder político e as mulheres demonstram a 

necessidade de acesso aos locais onde se fazem tais políticas. Enfim, é importante 

considerar o contexto mais amplo em que se dão as lutas indígenas, nas relações com os 

diversos organismos com os quais mantém parcerias de trabalho.  

 

Na introdução explicitei a importância das categorias 'tradição' e 'modernidade', cidade e 

comunidade, público e privado, na definição da participação política das mulheres 

indígenas. O capítulo precedente ilustrou como estas noções se reconfiguram e se 

rearticulam quando são as mulheres que tomam para si a posição de líderes de seus 

povos. No momento atual elas buscam formas de representação em universos bastante 

distintos, pois cumprem papéis tradicionalmente associados a elas tanto quanto se 

afirmam como líderes políticas. Em decorrência, diante dos homens de seus povos e da 

sociedade não indígena, como outros movimentos de mulheres, acabam trilhando 

caminhos por vezes contraditórios. Na contramão do discurso feminista pela igualdade 

universal de gênero, propõem a valorização de tradições culturais diversas. Não que 

repudiem os valores ocidentais, pois também se inserem cada vez mais no universo 

branco quando procuram se utilizar de recursos e estratégias próprios a este sistema de 

valores, até mesmo para serem usados contra este mesmo mundo. Assim, não 

pretendem nem uma dissolução da 'tradição' cultural de seus povos, nem uma rejeição 

aos valores 'modernos'. E talvez aí resida a linha tênue em que se encontram na procura 

de maior participação política em todas as esferas de atuação.   



  

 

O feminismo, principalmente a partir da década de 1980, cada vez mais inclui em seu 

discurso o reconhecimento da diferença, contudo este pressuposto não tem dado conta 

de compreender as articulações criativas e/ou contraditórias do novo indigenismo na 

relação que ele propõe entre igualdade e diferença. A própria ênfase no resgate e 

conservação das práticas tradicionais toma como referência a cultura branca, pensada 

como agente transformador, portanto que pode romper com a tradição. Se há uma 

censura aos valores não indígenas, é porque estes se manifestam como uma 

possibilidade. Assim, estão diante de uma situação frágil, de um lado, a ameaça branca, 

de outro, a solidificação de suas tradições. A experiência com outros movimentos pode 

se apresentar como uma aliança de luta, ao mesmo tempo há denúncias de desigualdade 

e discriminação decorrentes do mundo não indígena. A identidade indígena é assim 

construída em processos de confrontos e reelaborações, pois ao mesmo tempo em que 

há uma homogeneização de seu discurso e reivindicações, há uma fala crítica. O que faz 

que esta identidade seja construída num contexto multilocal entre a vivência 

comunitária e o espaço político nacional e internacional. 

 

Gênero é atravessado pelos efeitos da 'modernidade' e agora as mulheres participam dos 

projetos de desenvolvimento comunitário das entidades estatais ou não governamentais 

e se inserem em organizações etno-políticas. A 'igualdade' política da mulher indígena é 

conquistada quando pode permanecer com sua identidade feminina tradicional, o que 

faz da prática visando o bem comunitário a prioridade de seu trabalho. E é como mulher 

e mãe que justificam sua entrada no mundo político e por terem sob seus cuidados 

diretos as crianças e jovens exprimem maior sofrimento quando, por exemplo, 

enfrentam a carência de suprimentos alimentares ou outros 'males na comunidade'. 

Nesse sentido reside a contradição de sua posição, pois sua presença no mundo político 

enquanto mulher pode ser diversa da que tinha na comunidade.  

 

Na análise da biografia de Rigoberta Menchu, Lia Machado sugere que há uma 

'dessexualização da mulher' quando se infiltra no campo político. Isto só é possível na 

medida em que possa transitar entre homens que não sejam seus esposos, se 

identifiquem com a 'luta pela terra' e ofereçam trabalho a todos, fatores inevitáveis para 

que possam permanecer simbolizando os atributos femininos tradicionais. Nas suas 

palavras, "a exposição política faz restrições à vida privada porque a vida privada 



  

tradicional faz restrições à exposição política" (1990:25). No caso das mulheres foco da 

pesquisa, elas expandem seu campo de atuação da liderança comunitária à circulação 

pelas vizinhanças como representantes da região, e destes espaços para o da 

coordenação de suas associações. Embora possa acontecer o não distanciamento do 

papel tradicionalmente adequado às mulheres, é a partir da difusão de seu campo de 

ação que pode haver uma identificação cada vez maior não com as especificidades das 

mulheres, mas com a luta política de seus povos.  

 

Gostaria de explicitar que ao descrever o discurso das mulheres indígenas estou ciente 

das dificuldades em tentar captar suas próprias interpretações, expectativas e 

vicissitudes do processo organizativo. A escolha da problemática da pesquisa se deu por 

acreditar na relevância da entrada das mulheres na luta política 'ao lado dos homens de 

seus povos', ao mesmo tempo em que tenho conhecimento da complexidade na 

produção dessa alteridade. A minha própria perspectiva em tentar captar o 'movimento 

de mulheres indígenas' pode ter apenas um caráter temporário, as mulheres indígenas 

podem não se sentir representadas nesse discurso ou mesmo rejeitá-lo caso não o vejam 

como estratégico na conquista de seus direitos étnicos e de gênero. O que pretendi 

demonstrar foi que qualquer temática acerca dos povos indígenas não pode apreciada 

numa ótica neutral às questões de gênero, ao contrário, há efeitos diferenciadores de sua 

presença. Dito isto, sei que muita antropologia tem de ser feita com elas e eles, para o 

entendimento da realidade dos povos indígenas na busca de seus direitos no complexo 

campo da política indígena e indigenista, do qual o/a etnógrafo/a faz parte e também 

constrói.      

 

 



  

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

ABDEL-MONEIM, Sarah Grussing.  
2002 - O Ciborgue Zapatista: tecendo a poética virtual de resistência no Chiapas 
cibernético. Revista Estudos Feministas, vol. 10, n. 1, p. 39-64. 
 
ALBERT, Bruce.  
1997 - Territorialité, ethnopolitique et développement: à propos du mouvement indien 
en Amazonie brésilienne. Cahiers des Amériques Latines, n. 23. Paris: Éditions de 
L'IHEAL, p. 177-211.  
2000 - Associações Indígenas e Desenvolvimento Sustentável na Amazônia Brasileira, 
in: Povos Indígenas no Brasil 1996/2000. São Paulo: Instituto Socioambiental, p. 197-
207. 
 
ALVAREZ, Sonia E.  
1986 - The Politics of Gender in Latin America. Yale University (tese de 
doutoramento). 
1998 - Feminismos Latinoamericanos. Estudos Feministas, v.6, n.2. Rio de Janeiro: 
IFCS/UFRJ, pp. 265-284. 
 
ARANTES, Eliane Motta.  
2000 - Mulheres Macuxi: da aldeia para o cenário político indígena e indigenista no 
século XX. Dissertação (Mestrado em História). Assis: Universidade Estadual Paulista. 
 
ARAÚJO, Clara.  
1998 - Mulheres e Representação Política: a experiência das cotas no Brasil. Estudos 
Feministas, vol.6, n.1, p.71-90.  
2002 - Ações Afirmativas como Estratégias Políticas Feministas, in: Gênero, 
Democracia e Sociedade Brasileira. São Paulo: Editora 34, pp. 143-166. 
 
ARRUDA, Rinaldo Sérgio Vieira. 
2001 - Imagens do Índio: Signos da Intolerância, in: Grupioni, L. D. B. & Vidal, L. & 
Fischmann, R. (org.), Povos Indígenas e Tolerância: construindo práticas de respeito e 
solidariedade. São Paulo: Edusp, p. 43-61. 
 
ATHIAS, Renato.  
2002 - Temas, problemas e perspectivas em etnodesenvolvimento: uma leitura a partir 
dos projetos apoiados pela OXFAM (1972-1992), in: A. C. S. Lima & M. Barroso-
Hoffmann (org.), Etnodesenvolvimento e Políticas Públicas: base para uma nova 
política indigenista. Rio de Janeiro: Contra Capa/LACED. 
 
ÁVILA, Maria Betânia. 
2002 - Cidadania, direitos humanos e direitos das mulheres, in: Gênero, Democracia e 
Sociedade Brasileira. São Paulo: Editora 34, pp. 121-142. 
 
BATALLA, Guillermo Bonfil. 
1981 - El Pensamiento Político de los Indios en América Latina, Anuário 
Antropológico/79, Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, p. 11- 54.  



  

1998 - La Teoria Del Control Cultural En El Estudio de Procesos Étnicos, Anuário 
Antropológico/86, Editora Universidade de Brasília/Tempo Brasileiro, p. 13-53.  
 
BONETTI, Alinne de Lima.  
2000 - Entre Feministas e 'Mulheristas': Uma etnografia Sobre Promotoras Legais 
Populares e Novas Configurações da Participação Política Feminina Popular em Porto 
Alegre. Dissertação de Mestrado, PPGAS, Universidade Federal de Santa Catarina. 
 
BRITO, Maria Noemi Castilhos.  
2001 - Gênero e Cidadania: Referenciais Analíticos. Estudos Feministas, pp. 291-298 
 
BUTLER, Judith.  
1998 - Fundamentos Contingentes: o feminismo e a questão do 'pós-modernismo'. 
Cadernos Pagu (11), pp.11-42. 
 
CALDEIRA, Teresa Pires do Rio. 
1984 - Mulher e Política ou Há Mais Distância entre o Céu e a Terra. Trabalho 
apresentado na Reunião Anual da ABA. 
 
CARDOSO, Ruth Correa Leite. 
1983 - Movimentos Sociais Urbanos: Balanço Crítico, in: Borj, B. & Tavares de 
Almeida, M. H. (orgs.), Sociedade e Política no Brasil Pós-64. São Paulo: Brasiliense. 
1987 - As Mulheres e a Democracia. Revista Ciências Sociais. Porto Alegre: 
IFCH/UFRGS, v.1, n.2. 
 
CASTRO, Mary Garcia.  
1995 - Gênero e Poder no Espaço Sindical. Estudos Feministas, v.3, n.1, pp. 29-51.  
 
CAVALCANTE, Olendina C.  
1997 - Migração e Gênero: Mulheres Indígenas em Manaus. Monografia de 
Especialização em Antropologia na Amazônia, Universidade Federal do Amazonas. 
 
CAVALCANTI, M. L. V. C. & FRANCHETTO, B. & HEILBORN, M. L. 
1981 - Antropologia e Feminismo, in: Perspectivas Antropológicas da Mulher 1. Rio de 
Janeiro: Zahar, pp. 11-47. 
 
CHAVES, Christine de Alencar.  
1996 - Eleições em Buritis: a pessoa política, in: M. Palmeira & M. Goldman (orgs.),  
Antropologia, voto e representação política. Rio de Janeiro: Contra Capa, pp. 127-164. 
 
CRENSHAW, Kimberlé.  
2002 - Documento para o Encontro de Especialistas em Aspectos da Discriminação 
Racial Relativos ao Gênero. Revista Estudos Feministas, v.10, n.1. Florianópolis: 
CFH/CCE/UFSC. 
 
COSTA, Cláudia de Lima.  
1993 - Rigoberta Menchú: a história de um depoimento. Estudos Feministas, ano 1, n.2, 
p.306-320. 
2004 - Feminismo e Tradução: entre o colonialismo acadêmico e a diferença pós-
colonial. Trabalho apresentado no XXVIII Encontro Anual da ANPOCS. 



  

 
COSTA, Delaine Martins.  
2001 - Capacitação de Líderes Femininas: reflexões sobre a experiência do IBAM. 
Estudos Feministas, p. 213-224. 
 
DELGADO, Carmen. 
1999 - Liderazgo Político Femenino en el Tercer Mundo: una batalla por la 
transformación, Revista de Ciencias Sociales n. 84-85: 139-153. San José: Editorial 
Universidad de Costa Rica. 
 
DINIZ, E. S. 
1972 - Os Índios Macuxi do Roraima. Marília: FFCL de Marília. 
 
FARAH, Marta Ferreira Santos. 
2004 - Gênero e Políticas Públicas, Estudos Feministas, 12 (1): 47-71. 
 
FRANCHETTO, Bruna.  
1996 - Mulheres entre os Kuikúro. Estudos Feministas. Rio de Janeiro: IFCS/UFRJ, 
PPCIS/UERJ, v. 4, n.1, pp. 35-54. 
 
GALLOIS, Dominique Tilkin. 
2002 - Desafios e traduções da diferença cultural. Comunicação apresentada no IX 
Congreso de Antropologia, Federación de Asociaciones de Antropología de Estado 
Español, Barcelona. 
 
GOLDBERG, Anette.  
1989 - Feminismo no Brasil Contemporâneo: O Percurso Intelectual de Um Ideário 
Político. BIB, Rio de Janeiro, n. 28, pp. 42-70. 
 
GROSS, Christian. 
1997 - Indigenismo y Etnicidad: el desafio neoliberal, in: Uribe, M.V. & Restrepo, E., 
Antropologia en la Modernidad: Identidades, Etnicidades y Movimientos Sociales en 
Colômbia. Colômbia: Instituto Colombiano de Antropologia, p. 15-59. 
 
GROSSI, Miriam Pillar & MIGUEL, Sônia Malheiros.  
2001 - Transformando a Diferença: as mulheres na Política. Estudos Feministas, pp. 
167-196. 
 
GRUPIONI, Luis Donizete Benzi. 
1999 - Diretório de Associações e Organizações Indígenas no Brasil. INEP/MEC, 
MARI/UIP.  
 
HERNÁNDEZ CASTILLO, Rosalva Aída. 
2002 - Entre el etnocentrismo feminista y el esencialismo étnico. Las mujeres indígenas 
y sus demandas de género, in: Raza, género, orientación sexual, nación. México, pp. 
206-229. 
 
HTUN, Mala.  
2001 - A Política de Cotas na América Latina. Estudos Feministas, pp. 225-230. 
 



  

JELIN, Elizabeth.  
1994 - Mulheres e Direitos Humanos. Estudos Feministas, pp. 117-149. 
 
KIDD, Stephen W.  
1995 - Relaciones de género entre los pueblos minimalistas del Chaco paraguayo: una 
perspectiva teórica y una consideración de los cambios actuales. Suplemento 
Antropologico. Universidad Catolica: Revista del Centro de Estudios Antropologicos, v. 
XXX, ns. 1-2. 
 
KOCH-GRUNBERG, Theodor.  
[1917-1924]1979-1982 - Del Roraima al Orinoco. Tomo III - Etnografia. Ediciones del 
Banco Central de Venezuela.  
 
KUSCHNIR, Karina.  
1996 - Cultura e Representação Política no Rio de Janeiro, in: M. Palmeira & M. 
Goldman (orgs.), Antropologia, voto e representação política. Rio de Janeiro: Contra 
Capa, pp.183-202. 
 
LARAIA, Roque de Barros.  
1985 - Novas Tendências do Indigenismo Brasileiro. Anuário Antropológico/83. 
Fortaleza: Edições UFC, Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, p.245-253. 
 
LASMAR, Cristiane.  
1999 - Mulheres Indígenas: Representações. Revista Estudos Feministas. Florianópolis: 
IFCS/UFRJ, CFH/UFSC, v.7, n. 1 e 2, p.143-156. 
2002 - De volta ao Lago do Leite: a experiência de alteridade em São Gabriel da 
Cachoeira (alto rio Negro). Tese de Doutorado, PPGAS-MN, Universidade Federal do 
Rio de Janeiro. 
 
LEA, Vanessa.  
1999 - Desnaturalizando Gênero na Sociedade Mebengôkre. Revista Estudos 
Feministas. Florianópolis: IFCS/UFRJ, CFH/UFSC, v.7, n. 1 e 2, pp. 176-194. 
 
LÉVI-STRAUSS, Claude. 
1996 - As Organizações Dualistas Existem?, in: Antropologia Estrutural. Rio de 
Janeiro: Tempo Brasileiro, p. 155-189. 
 
LIMA, Deborah de Magalhães.  
2002 - Povos Indígenas e Ambientalismo: as demandas ecológicas de índios do rio 
Solimões. Antropolítica. Niterói, n. 12/13, pp. 161-180. 
 
LOBO, Elizabeth Souza.  
1987 - Mulheres, Feminismo e Novas Práticas Sociais. Revista Ciências Sociais. Porto 
Alegre: IFCH/UFRGS, v.1, n.2.  
 
MACHADO, Liz Zanotta. 
1990 - Mulheres e Política: o lugar da tradição na modernidade latinoamericana. Série 
Antropologia, UnB, n.105. 
 
MANZANARES, Pilar Alberti. 



  

1998 - La organización de mujeres indígenas como instrumento de cambio en el 
desarrollo rural com perspectiva de género. Revista Española de Antropología 
Americana, 28, pp. 189-213.  
 
MATOS, Maria Helena Ortolan.  
1997 - O Processo de Criação e Consolidação do Movimento Pan-Indígena no Brasil 
(1970-1980). Dissertação de Mestrado, Universidade de Brasília, 1997. 
1999 - O Movimento Pan-Indígena no Brasil: a participação dos índios em assembléias 
e a formação de uma comunidade 'imaginada' e uma identidade supra-étnica, in: Revista 
Brasiliense de Pós-Graduação em Ciências Sociais, ano III, n. 1, Brasília: UnB, p. 39-
58. 
 
MATOS, Maria do Socorro Pacó de.  
1996 - Artesanato, Mercadoria e Resgate Cultural: uma associação de mulheres 
indígenas na Amazônia, in: Caderno Neps 2. Manaus: DCIS/ICHL/Universidade do 
Amazonas. 
2003 - O Olhar das Mulheres Sateré-Mawé sobre o Lixo, Dissertação de Mestrado 
em Sociedade e Cultura na Amazônia, Universidade Federal do Amazonas. 
 
McCALLUM, Cecília.  
1997 - Comendo com Txai, comendo como Txai: a sexualização de relações étnicas na 
Amazônia contemporânea. Revista de Antropologia, v. 40, n. 1. 
1998 - Alteridade e Sociabilidade Kaxinauá: perspectivas de uma antropologia da vida 
diária. Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 13, n.38. 
1999 - Aquisição de Gênero e Habilidades Produtivas: o caso Kaxinawá. Estudos 
Feministas. Florianópolis: IFCS/UFRJ, CFH/UFSC, v.7, n. 1 e 2, p.157-175. 
 
MEENTZEN, Angela.  
2001 - Extrategias de desarrollo culturalmente adecuadas para mujeres indígenas, 
Unidad de Pueblos Indígena y Desarrollo Comunitario, Departamento de Desarrolo 
Sostenible. Washington: Banco Interamericano de Desarrollo.  
 
MELO, Maria Auxiliadora S.  
1997 - Associação das Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro residentes em Manaus – 
AMARN: Organização Política e Identidade Étnica. Monografia de Especialização em 
Antropologia na Amazônia, Universidade Federal do Amazonas. 
 
MIGUEL, Luís Felipe.  
2001 - Política de Interesses, Política de Desvelo: Representação e "Singularidade 
Feminina". Estudos Feministas, n.1, p. 253-267. 
 
MONTECINOS, Verónica.  
2003 - Feministas e tecnocratas na democratização da América Latina. Estudos 
Feministas, vol. 11, n.2, p. 351-380. 
 
NEVES, Lino João de Oliveira.  
2003 - Olhos mágicos do Sul (do Sul): lutas contra-hegemônicas dos povos indígenas 
no Brasil, in: B. S. Santos (org.), Reconhecer para Libertar: os caminhos do 
cosmopolitismo multicultural. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira. 
 



  

OLIVEIRA, Ana Gita de.  
1995 - O Mundo Transformado: um estudo da cultura de fronteira no Alto Rio Negro. 
Belém: Museu Paraense Emílio Goeldi. 
 
OLIVEIRA, João Pacheco de.  
1999 - Entrando e Saindo da 'Mistura': os índios nos censos nacionais, in: Ensaios em 
Antropologia Histórica. Rio de Janeiro: Editora UFRJ. p.124-151. 
2000 - Cidadania e Globalização: Povos Indígenas e Agências Multilaterais. Horizontes 
Antropológicos, ano 6, n.14, pp. 125-141.  
2001 - Políticas Indígenas Contemporâneas na Amazônia Brasileira: território, modos 
de dominação e iniciativas indígenas, in: M. A. D'Incao (org.), O Brasil não é mais 
aquele... mudanças sociais após a redemocratização. São Paulo: Cortez, pp.217-235. 
 
ONETI, Maglúcia Izabel de Assis.  
2004 - AMISM (Associação das Mulheres Indígenas Sateré-Mawé) e sua Atuação no 
Movimento Indígena na Cidade de Manaus. Monografia de Ciências Sociais, 
Universidade Federal do Amazonas. 
 
OVERING, Joanna.  
1999 - Elogio do Cotidiano: a confiança e a arte da vida social em uma comunidade 
amazônica. Mana, 5(1): 81-107. 
 
PALMEIRA, Moacir & GOLDMAN, Marcio (orgs.).  
1996 - Antropologia, voto e representação política. Rio de Janeiro: Contra Capa.  

 
PEREIRA da SILVA, Raimundo Nonato.  
2001 - O Universo Social dos Indígenas no Espaço Urbano: identidade étnica na 
cidade de Manaus. Dissertação de Mestrado, PPGAS, Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul. 
2002 - O Desafio da Cidade: articulação e mobilidade étnica indígena na cidade de 
Manaus/AM. Trabalho apresentado na 23ª Reunião Brasileira de Antropologia. 23 p. 
 
PEREIRA da SILVA, R. N. & BARBOSA, A. D. 
1995 - A Reconstituição Histórica do Movimento Indígena no Estado do Amazonas. 
Relatório Final de Atividades - Programa de Iniciação Científica. Manaus: Universidade 
Federal do Amazonas. 70p. 

 
PHILLIPS, Anne.  
2001 - De Uma Política de Idéias a Uma Política de Presença?. Estudos Feministas, pp. 
268-290. 
 
PINTO, Céli.  
1994 - Mulher e Política no Brasil: os impasses do feminismo, enquanto movimento 
social, face às regras do jogo da democracia representativa. Estudos Feministas, ano 2, 
no. especial, p.256-289. 
 
POGGIO, Sara.  
1999 - Construcción de las identidades femeninas colectivas: mujeres blancas 
anglosajonas y mujeres de las minorias etnicas en los Estados Unidos. Cadernos Pagu 
(12): 251-274. 



  

 
RABINOW, Paul. 
1992 - Reflexiones sobre un Trabajo de Campo en Marruecos. Madrid: Júcar 
Universidad. 156p. 
 
RAMOS, Alcida Rita.  
1984 - O Brasil no Movimento Indígena Americano. Anuário Antropológico 82. 
Fortaleza: Edições UFC; Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, pp. 281-286. 
1990 - Vozes Indígenas: O Contato Vivido e Contado. Anuário Antropológico 87. 
Editora Universidade de Brasília/Tempo Brasileiro, pp. 117-143. 
1991 - A Hall of Mirrors, in: Critique of Anthropology, London, vol. 11(2), p.155-169.  
1995 - O índio hiper-real. Revista Brasileira de Ciências Sociais, n.28, ano 10, p. 5-14. 
1997 - Convivência Interétnica no Brasil: os índios e a nação brasileira. Trabalho 
apresentado no Simpósio Internacional Autonomias étnicas y estados nacionales, 
Oaxaca/México. 
2004 - Etnologia e Política Indígena em Movimento: Entrevista com Alcida Rita 
Ramos, in: Campos 5(2): 173-180. 
 
RICE, A.H.  
[1928] 1949 - Expedição ao rio Branco, Uraricuera e Parima. Anais da Comissão 
parlamentar do plano de valorização econômica da Amazônia. Rio de Janeiro, v.3, 
p.22-105. 
 
RIVIÈRE, Peter.  
1984 - Individual and society in Guiana. Cambridge: Cambridge University Press.  
 
RODRIGUES, Patrícia M.  
1999 - O surgimento das armas de fogo: alteridade e feminilidade entre os Javaé. 
Estudos Feministas. Florianópolis: IFCS/UFRJ, CFH/UFSC, v.7, n. 1 e 2, p. 195-205. 
 
ROSALDO, Michelle.  
1995 - O uso e o abuso da antropologia: reflexões sobre o feminismo e o entendimento 
intercultural. Horizontes Antropológicos: Gênero, ano 1, n.1, pp. 11-36. 
 
SACCHI, Angela Célia.  
1999 - Antropologia de Gênero e Etnologia Kaingang: uma introdução aos estudos de 
gênero na área indígena Mangueirinha/PR. Dissertação de Mestrado, PPGAS, 
Universidade Federal de Santa Catarina. 
 
SÁEZ, Oscar Calavia. 
2002 - Antropólogos, ONGs y movimiento indígena: antropología académica y 
antropología en acción en el Acre. Comunicação apresentada no IX Congreso de 
Antropologia, Federación de Asociaciones de Antropología de Estado Español, 
Barcelona. 
 
SALVIANI, Roberto.  
2002 - As Propostas para Participação dos Povos Indígenas no Brasil em Projetos de 
Desenvolvimento Geridos pelo Banco Mundial: um Ensaio de Análise Crítica. 
Dissertação de Mestrado, PPGAS-MN, Universidade Federal do Rio de Janeiro. 
 



  

SANTILLI, Paulo.  
1994 - As Fronteiras da República: história e política entre os Macuxi no vale do Rio 
Branco. São Paulo: NHII-USP/FAPESP. 
2001 - Pemongon Patá: território Macuxi, rotas de conflito. São Paulo: Editora da 
UNESP. 
 
SARLO, Beatriz. 
S/d  - Mulheres, História e Ideologia, in: Paisagens Imaginárias: intelectuais, arte e 
meios de comunicação. São Paulo: Edusp, p.171-196. 
 
SARTI, Cynthia Andersen. 
2004 - O feminismo brasileiro desde os anos 1970: revisitando uma trajetória. Estudos 
Feministas, 12 (2): 35-50. 
 
SCHRODER, Peter.  
1998 - GTZ - Participação e Envolvimento de Comunidades Indígenas. Fortaleza.21p. 
1999 - Os índios são 'participativos'?: as bases sócio-culturais e políticas da participação 
de comunidades indígenas em projetos e programas, in: Kasburg, C. & Gramkow, M. 
M. (org.), Demarcando terras indígenas: experiências e desafios de um projeto de 
parceria. Ob.cit., p. 233-263. 
 
SCOTT, Joan Wallach. 
1990 - Gênero: uma categoria útil de análise histórica, Educação e Realidade, 16 (2): 5-
22. 
2001 - 'La querelle des femmes' no final do século XX. Estudos Feministas, ano 9, n.2, 
p. 367-388. 
2005 - O Enigma da Igualdade. Estudos Feministas, 13 (1): 11-30.  
 
SCOTTO, Gabriela.  
1996 - Campanha de Rua, Candidatos e Biografias, in: M. Palmeira & M. Goldman 
(orgs.). Antropologia, voto e representação política. Rio de Janeiro: Contra Capa, pp. 
165-181. 
 
SEEGER, Anthony & Da MATTA, Roberto & VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. 
1979 - A construção da pessoa nas sociedades indígenas brasileiras. Boletim do Museu 
Nacional, 32. 
 
SILVA, Márcio Ferreira.  
2002 - Antropologia e Movimento Indígena na Amazônia Brasileira. Comunicação 
apresentada no IX Congreso de Antropologia, Federación de Asociaciones de 
Antropología de Estado Español, Barcelona, 11 p.  
 
SIMIÃO, Daniel Schroeter.  
2002 - Itinerários Transversos: Gênero e o Campo das Organizações Não-
Governamentais no Brasil, in: H. B. de Almeida et alli (orgs.), Gênero em Matizes. 
Bragança Paulista: CDAPH, pp.17-48. 
 
SIMONIAN, Ligia.  



  

2001 - Mulheres Indígenas Roraimenses: Organização Política, Impasses e Perspectivas, 
in: Mulheres da Amazônia brasileira: entre o trabalho e a cultura. Belém: 
UFPA/NAEA, p. 151-201. 
 
SOARES, Vera. 
1994 - Movimento Feminista: Paradigmas e desafios. Estudos Feministas, no. especial, 
p. 11-24. 
 
SOUSA, Cássio Noronha Inglez.  
2005 - Projetos indígenas focados em atividades econômicas: panorama geral da 
experiência do PDPI. Trabalho apresentado na IX Reunião de Antropólogos do Norte e 
Nordeste (ABANNE), Manaus, 29 agosto-02 setembro. 
 
SOUZA LIMA, Antonio Carlos.  
1995 - Um Grande Cerco de Paz: poder tutelar, indianidade e formação do Estado no 
Brasil.. Petrópolis: Vozes. 
 
SOUZA, Helcio Marcelo de.  
2000 - Reforma do Estado e Políticas Públicas de Etnodesenvolvimento no Brasil na 
década de 90. Dissertação de Mestrado, PPGAS, Universidade de Brasília. 
 
TEIXEIRA, Carla Costa.  
1996 - Decoro Parlamentar: esfera privada e domínio público, in: M. Palmeira & M. 
Goldman (orgs.), Antropologia, voto e representação política. Rio de Janeiro: Contra 
Capa, pp.203-235. 

 
VARIKAS, Eleni.  
1996 - Refundar ou Reacomodar a Democracia? Reflexões críticas acerca da paridade 
entre os sexos. Estudos Feministas. Rio de Janeiro: IFCS/UFRJ, PPCIS/UERJ, v. 4, n.1, 
pp.65-94. 

 
VIANNA, Fernando. 
2004 - Políticas Públicas relacionadas aos Povos Indígenas no Brasil: processos e 
iniciativas em curso (meados de 2004) - Levantamento analítico em realização para o 
PDPI (Projetos Demonstrativos dos Povos Indígenas).   

 
 

Documentos Diversos: Apostilas, Atas, Cartilhas, Estatutos, Relatórios  
 
Ata da Fundação da AMISM, 1995. 
 
Cartilha "Não à bebida alcoólica, sim à comunidade", CIR, OPIR, OMIR, Diocese de 
Roraima e Distrito Sanitário do Leste de Roraima (DSL/RR). 2001. 
 
Conferência Nacional dos Povos Indígenas: relatórios sintetizados e documentos finais 
das conferências regionais dos povos indígenas. CGDOC/FUNAI, 2006. 
 
Encontro Nacional de Mulheres Indígenas. Brasília, 1 e 2 de abril de 2006. 
 
Estatuto da Associação das Mulheres Indígenas Sateré-Mawé, 1995. 



  

 
Estatuto da Organização das Mulheres Indígenas de Roraima. 1999. 
 
Histórico das lutas das mulheres na região das Serras. Roraima. S/d. 
 
Memória sobre a Fundação e Desenvolvimento do Movimento das Mulheres Indígenas 
de Roraima. S/d. 
 
Oficina de Capacitação e Discussão sobre Direitos Humanos, Gênero e Políticas 
Públicas para Mulheres Indígenas. Brasília: Fundação Nacional do Índio, 
GTZ/DFID/PPTAL/PDPI, 4 à 8 de novembro de 2002. 
 
Plano Nacional de Políticas para as Mulheres. 2004. 
 
Projetos Aprovados e em Andamento no PDPI. p. 1-6, 2006. 
 
Relatório da I Assembléia Geral Estadual das Mulheres Indígenas de Roraima, maloca 
Três Corações/região do Amajari, 28 a 30 de novembro de 1999. 
 
Relatório da II Assembléia Estadual das Mulheres Indígenas de Roraima, maloca 
Pium/Taiano, 28 a 30 de março de 2001. 
 
Relatório da IV Assembléia da AMISM, 2000. 
 
Relatório do I Congresso dos Catequistas Indígenas de Roraima. Maloca Bismark, 9 a 
12 de dezembro de 1995. 
 
Relatório do Encontro dos Coordenadores dos Catequistas e dos Conselhos da 
AIRASOL (Área Indígena Raposa Serra do Sol), janeiro de 1996. 
 
Relatório do I Encontro das Coordenadoras Regionais do Movimento das Mulheres 
Indígenas de Roraima, 1998. 
 
Relatório do II Encontro das Coordenadoras Regionais do Movimento das Mulheres 
Indígenas de Roraima, 1999. 
 
Relatório do I Encontro das Mulheres Indígenas da Amazônia Brasileira. Manaus: 
Coordenação das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira, 2002. 
 
Relatório do I Encontro das Mulheres Indígenas do Estado de Roraima, maloca 
Maturuca/TI Raposa Serra do Sol, março de 1996. 
 
Relatório do II Encontro das Mulheres Indígenas do Estado de Roraima, maloca 
Taxi/região Surumu,1997. 
 
Relatório do III Encontro das Mulheres Indígenas do Estado de Roraima, maloca 
Canuani/Serra da Lua, 1998. 
 
Relatório da Oficina Formação de Lideranças da OMIR. Boa Vista: Conselho Indígena 
de Roraima (CIR), 7 e 8 de maio de 2004. 



  

 
Relatório da Oficina de Violência Contra a Mulher Indígena. Roraima: Maloca 
Canuani/Serra da Lua, 23 a 25 de agosto de 2004. 
 
Relatório do Simpósio “Estados Nacionais, Saúde e as Mulheres Indígenas na 
Amazônia: Políticas Públicas, Cultura e Direitos Reprodutivos no Contexto Pan-
Amazônico”. ABA/FIOCRUZ Amazônia, Manaus, 28 à 30 de abril de 2004. 
 
Uma Proposta de Diretrizes e Políticas Públicas para as Mulheres Indígenas. FUNAI, 
GTZ/PPTAL, DFID/GTZ/PDPI, SEDIM/CNDM, dezembro de 2002. 

 
 

Sites 
 
http://www.cir.org.br 
http://www.coiab.org.br 
 
 


	Na I Assembléia elaborou-se um 'perfil das candidatas' a ocuparem os cargos na diretoria. Conforme os pressupostos traçados no I Encontro, elas devem ser lideranças ativas ('que têm a força de lutar com as outras mulheres'), serem 'lideranças de comunicação', articuladoras e com conhecimento do movimento indígena ('o conhecimento das causas indígenas de todos os Estados'). Foram incluídos, ainda, o fato das candidatas terem humildade e consultarem sempre as bases ('compromisso com o seu povo'), não acumularem outros cargos e funções, não usarem bebida alcóolica, que a indicação seja por Estado, e que se escolha uma Diretoria Executiva, além das duas coordenadoras. Em relação ao último ponto, argumenta uma liderança: 
	 
	 
	No Encontro Nacional de Mulheres Indígenas, em abril de 2006, cerca de 30 representantes de vários povos e organizações do país discutiram a 'situação do movimento de mulheres indígenas no Brasil', para avaliação das políticas públicas e definição de estratégias de articulação e fortalecimento de seu movimento. Mesmo tendo em mãos o documento no momento final da escrita da tese é relevante citar que as propostas encaminhadas no evento corroboram as aqui referidas nas áreas de saúde da mulher/ saúde da família, violência contra a mulher/prostituição e sustentabilidade na visão de gênero.  
	 
	 
	 
	Saúde da Mulher Indígena  
	 
	"nós como mulheres enfrentamos vários problemas também, então no início nós fomos vistas como se nós quiséssemos separar o trabalho dos diretores com o Departamento, com a coordenação, tanto assim que nós trabalhamos dois anos voluntariamente. Então, isto foi nossa luta e hoje em dia de tanto nós conversar, fazer com que eles entendam que nós mulheres não queremos separar o trabalho do homem e da mulher, não queremos ser melhor que eles, mas trabalhar em parceria. Então, depois de várias reivindicações que nós fizemos (...) nós conseguimos o nosso objetivo que é fazer com que as três [mulheres] do Departamento, ganhassem também igual a eles, então isto nós conseguimos. Eles já nos vê como parceiras, então eu acho que primeiramente depende de nós mulheres mesmo fazer com que eles entendam, que seja conscientizado de ver as mulheres como parceiras (...) depende muito de nós mesmo, lutar pelos nossos ideais, pelos nossos interesses". 
	 
	 
	Influenciar e conscientizar os homens da relevância do associativismo das mulheres é, portanto, uma estratégia das mulheres à frente das organizações, conforme também sustenta a indígena de Roraima: 
	 
	 
	Além das divergências com as lideranças masculinas locais e o fato dos coordenadores poderem não considerar a importância de suas demandas, pode ocorrer que as mulheres ao ocuparem cargos nas organizações mistas apenas exerçam a função de secretariado, tendo pouca ou nenhuma influência nas tomadas de decisão. Ao mesmo tempo, a presença das mulheres nesses postos e no movimento indígena não assegura que estejam lutando por demandas de gênero, nem pelos direitos das mulheres. Esses pontos serão discutidos com maior profundidade (cf. Capítulos Quarto e Sexto). 
	Na ocasião da I Assembléia do DMIAB/COIAB, na qual haveria a escolha da nova diretoria do Departamento, se elaborou um 'perfil das candidatas' (cf. Capítulo II). Estas deveriam responder a determinados critérios como ser uma 'liderança ativa' ('ter a força de lutar com as outras mulheres'), saber articular e ser uma 'liderança de comunicação', e ter conhecimento do movimento indígena ('das causas indígenas e dificuldades dos Estados'). Além desses pontos referidos desde o I Encontro do Departamento de Mulheres da COIAB incluíram outros: ser humilde, não usar bebida alcoólica, que a indicação seja por Estado, que se eleja uma 'diretoria executiva' (além das duas coordenadoras previstas), que as representantes não acumulem cargos e funções e consultem as bases ('compromisso com seus povos'). 


