
 
 

 

 

Antoinette de Brito Madureira 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

VASSOURAS, CIGANAS E EXTRATERRESTRES: 

MÉDIUNS E EMOÇÕES 

NO CAMPO RELIGIOSO ESPÍRITA DE NATAL (RN) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Recife, 2010 

 

    



2 
 

UUNNIIVVEERRSSIIDDAADDEE  FFEEDDEERRAALL  DDEE  PPEERRNNAAMMBBUUCCOO  
CCEENNTTRROO  DDEE  FFIILLOOSSOOFFIIAA  EE  CCIIÊÊNNCCIIAASS  HHUUMMAANNAASS  

DDEEPPAARRTTAAMMEENNTTOO  DDEE  CCIIÊÊNNCCIIAASS  SSOOCCIIAAIISS  
PPRROOGGRRAAMMAA  DDEE  PPÓÓSS--GGRRAADDUUAAÇÇÃÃOO  EEMM  AANNTTRROOPPOOLLOOGGIIAA  

 

 

 

 

VVAASSSSOOUURRAASS,,  CCIIGGAANNAASS  EE  EEXXTTRRAATTEERRRREESSTTRREESS::    

MMÉÉDDIIUUNNSS  EE  EEMMOOÇÇÕÕEESS    

NNOO  CCAAMMPPOO  RREELLIIGGIIOOSSOO  EESSPPÍÍRRIITTAA  DDEE  NNAATTAALL  ((RRNN))  

  

  

  

  

AANNTTOOIINNEETTTTEE  DDEE  BBRRIITTOO  MMAADDUURREEIIRRAA  

 

 

 

  

  

RREECCIIFFEE  

22001100  

  



3 
 

  
  

AANNTTOOIINNEETTTTEE  DDEE  BBRRIITTOO  MMAADDUURREEIIRRAA    
 

 

 

VVAASSSSOOUURRAASS,,  CCIIGGAANNAASS  EE  EEXXTTRRAATTEERRRREESSTTRREESS::    

MMÉÉDDIIUUNNSS  EE  EEMMOOÇÇÕÕEESS    

NNOO  CCAAMMPPOO  RREELLIIGGIIOOSSOO  EESSPPÍÍRRIITTAA  DDEE  NNAATTAALL  ((RRNN))  

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Antropologia da 
Universidade Federal de Pernambuco, sob a 
orientação do Prof. Dr. Luís Felipe Rios e 
do Prof. Dr. Luiz Fernando Dias Duarte 
para obtenção do grau de Doutor em 
Antropologia.     

 

 

 

OORRIIEENNTTAADDOORR: PPRROOFF..  DDRR..  LLUUÍÍSS  FFEELLIIPPEE  RRIIOOSS  

CCOO--OORRIIEENNTTAADDOORR: PPRROOFF..  DDRR..  LLUUIIZZ  FFEERRNNAANNDDOO  DDIIAASS  DDUUAARRTTEE  

  

 

RECIFE 

2010 



4 
 

 

 

   
Madureira, Antoinette de Brito 
       Vassouras, ciganas e extraterrestres : médiuns e emoções no 
campo religioso espírita de Natal (RN) / Antoinette de Brito 
Madureira. - Recife : O Autor, 2010. 
       386 folhas: il. imagens. 
 
       Tese (doutorado) – Universidade Federal de Pernambuco. 
CFCH. Antropologia, 2010. 

      Inclui: bibliografia, apêndices e anexos. 

     1. Antropologia. 2. Espiritismo. 3. Mediunidade. 4. Emoções. 5. 
Desobsessão. 6. Espíritas – Natal (RN). I. Título. 
 

            39 
            390 

              CDU (2. ed.) 
       CDD (22. ed.) 

UFPE                        
BCFCH2010/29 

 

    



5 
 

 
 

 
 
 

  



6 
 

 
 

 
 

  



7 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho à minha mãe, Ionete, 

minha espírita preferida. 

 

 

 

 



8 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Comecei a bordar ainda na Iugoslávia, com linha hidrocor de crochê, 

cobrindo a bolsa de figuras surrealistas em pontos gigantescos e tudo 

emaranhado atrás. Pegava um fio e ia vindo, virando a bolsa pra dar forma 

às imagens de sonho na tentativa de sempre concretizar. Entre um 

devaneio e outro, olhava pela janela. 

 

Silvia Escorel, "Um telefone é muito pouco" 

 
 

 



9 
 

AGRADECIMENTOS 

 

À Inteligência Suprema, Causa Primeira de Todas as Coisas. 

Aos espíritas dos grupos estudados, por partilharem comigo suas vivências. Obrigada pelo 

carinho e pela solicitude com que sempre fui recebida. A eles gostaria de dizer que o profundo 

respeito pelo espiritismo permeou toda a escritura deste trabalho. Porém, sei que perceberão, 

aqui, inúmeras falhas e lacunas. Peço, antecipadamente, desculpas por minha limitada e 

imperfeita interpretação. 

A Luís Felipe Rios, meu "treinador", que em certa tarde de janeiro me ofertou o ponto da 

pomba-gira cigana, e a quem devo não só este "ponto", mas tantos outros que todas as palavras 

não caberiam aqui para expressar. A Felipe agradeço por examinar – e recolher! – as potências 

mais escondidas da minha escrita, em seus insights fantásticos, compartilhando comigo saberes e 

alegrias, sem, contudo, ignorar o meu trilhar, por vezes solitário. Agradeço, sobretudo, por 

acreditar em mim. 

A Luiz Fernando Dias Duarte, meu co-orientador, que mesmo tão ocupado, achou sempre 

um tempo para partilhar comigo seu saber, sua paz de espírito, seu amor pela antropologia e sua 

incrível humildade, me ajudando a ter fé em mim mesma. 

À CAPES, pelo incentivo financeiro, sem o qual eu não poderia ter realizado este curso de 

pós-graduação. 

Aos/às professores/as Maria do Carmo Brandão, Lady Selma Albernaz, Zuleica Dantas 

Pereira, Pedro Oliveira, assim como aos/às professores/as Roberto Motta, Marion Quadros, 

Jailelia de Araújo Meneses Santos e Rosineide Cordeiro por muito gentilmente aceitarem 

participar da banca de defesa de tese. 

Aos/às queridos/as professores/as do PPGA/UFPE, sobretudo Roberto Motta, Maria do 

Carmo Brandão, Parry Scott e Judith Hoffnagel, por aliarem saber e leveza. 

Um agradecimento especial à professora Roberta Bivar Campos, por tão carinhosamente 

me acompanhar em meus primeiros passos no doutorado. 

Aos/às professores/as Hulda Helena Stadtler, Roberto Motta, Bartolomeu Tito e Maria do 

Carmo Brandão, que compuseram as bancas de projeto e qualificação, pelas sugestões que 

auxiliaram a melhor enquadrar o trabalho em seu início. 

Aos/às professores/as do PPGAS/UFRN, em especial a Elisete Shwade, Luiz Assunção, 

Lisabete Coradini, Julie Antoinette Cavignac, Ana Laudelina Gomes, Anita Monteiro e Alípio de 



10 
 

Souza, por terem iniciado a minha formação de antropóloga no II Curso de Especialização em 

Antropologia Urbana do PPGAS. 

Um agradecimento especialmente carinhoso aos professores Luiz Carvalho de Assunção e 

João Dantas Pereira, pela ajuda absolutamente fundamental na escritura do projeto de doutorado. 

Ao Departamento de Serviço Social da UFRN, por me conceder o afastamento das 

atividades acadêmicas, para que eu pudesse cursar com mais tranquilidade o doutorado. 

Agradeço especialmente aos/às professores/as Rita de Lourdes, Dalva Horácio, Íris, Silvana 

Mara, Fernando, Mônica, João Dantas, Eliana Andrade, Márcia Sá, Severina Garcia, Odília, 

Erlane, Neuza, Carla Montefusco, Agripina, Domício, Da Paz, Francisca Bernardo, Denise 

Câmara, Célia Nicolau e tantos outros, por apostarem em minha qualificação. 

Ao meu querido professor Eliezer, o primeiro herege que conheci. 

À minha querida e eterna professora Carminha, a minha primeira cigana, com infinitas 

saudades. 

Às/ao funcionárias/o do PPGA/UFPE: Regina, Ana Maria, Mírian, Ademilda e Jonas, e à 

querida Priscila, do DESSO/UFRN, pela presteza, simpatia e carinho, sempre, sempre. 

Aos companheiros de quatro anos de sala de aula, alunos do PPGA/UFPE, em suas várias 

gerações: Cristiany, Bia Leão, Emanuelle, Rosana, Danieli, Gilson, Kelly, Adjair, Eduardo, 

Wanda, Graça, Mônica, Fátima, Cecília, Georgia, Silvana, Sávio e tantos outros. Valeu pela 

alegria! 

A Martín, com admiração. 

Aos amados João Bosco Araújo e Rosineide Cordeiro, por me apresentarem à 

antropologia. A culpa é de vocês! 

Às amigas queridas Isabella e Daniella, pela cumplicidade. 

Às amigas lindas Juliana e Márcia, unha e carne, e já são vinte anos! 

À amiga admirável e amada antropo/psi Cinthia "salobra", minha irmãzinha no Recife, 

sempre ao meu lado, em todos os momentos. 

À minha amiga e personal stylist Geísa, pelos crepes na douce france, glamour mesmo sem 

grana... 

Aos queridos Barbara e Vito, pelo coração aberto e as risadas. 

Às amigas distantes, mas não esquecidas: Ailta, Francineide, Anésia, Denise, Rita 

Andrade. Trago vocês no coração.  

À gloriosa Eliane, pelos dois anos em que me ajudou a "focar no essencial", e, 

corajosamente, aguentou a barra. 



11 
 

A Etinha, Cida, Neide e Lourdes, pelo essencial apoio nas tarefas domésticas, sem o qual 

eu jamais teria escrito este trabalho. 

A Evellyne e Fábio, que proporcionaram a que eu me sentisse em família, no Recife. 

Ao meu pai Antoine, minha mãe Ionete e meus irmãos Antoine Jr., André e Adriano, que 

antes mesmo que eu escreva qualquer coisa, já estão se orgulhando de mim. 

Aos meus queridos sogros, Ivanise e Roberto, pelo pouso seguro em minhas muitas vindas 

para Natal, pelo afeto a mim dedicado e pelo respeito com que sempre trataram o espiritismo, a 

minha querida tia Neta, e por fim, a Jonas, com saudade. 

Aos meus filhos Antonio de Odilon e Maria de Lourdes, meus tesouros maiores, por 

fazerem tudo valer a pena. 

Às minhas outras crianças: Brunão, Rafinha, Gaby, Lulu, Cacá e Samita, por adoçarem a 

minha vida. 

Finalmente, a Wendell, meu marido, amigo, companheiro, que acompanhou cada minuto 

destes cinco anos, e que, comigo, foi ao campo de pesquisa, tomando também contato com meus 

informantes, assistindo palestras em centros espíritas até muito tarde da noite ao meu lado, e me 

levando e trazendo de Recife para Natal, para que eu pudesse manter a presença no campo, 

mesmo morando longe; sei que muitas vezes folheava os meus livros, como a me procurar por 

dentro deles, já que frequentemente eu estava tão distante, trancada no escritório, escrevendo, 

escrevendo. Obrigada por ter me suportado por dias e dias em que a única música possível no 

laptop eram as entrevistas intermináveis sobre coisas do outro mundo, e pelos longos tempos 

onde todos os assuntos findavam na tese. Jamais me esquecerei de ter contado com o seu sorriso 

e sua paciência infinda ao me ver tagarelar sem parar sobre "as últimas novidades do campo". 

Sua presença imprimiu paz de espírito a um processo que, em geral, é intensamente desgastante. 

Obrigada por tudo; aliás, obrigada pelo seu amor. 

 

 

  



12 
 

RESUMO 

 

Esta tese discute a constituição de emoções em grupos e indivíduos identificados com a prática 

da mediunidade no campo religioso espírita de Natal – Rio Grande do Norte. Ela se origina de 

um trabalho de pesquisa empírica de cunho etnográfico que objetivou identificar como o 

espiritismo se diz e se faz, a partir dos elementos mediunidade e emoção. Buscou compreender o 

que emoção pode dizer sobre a adesão de grupos e pessoas ao modelo de ser espírita veiculado e 

valorizado pelo órgão que regula as práticas espíritas no Brasil, a Federação Espírita Brasileira – 

FEB. Em adição, explorou os mecanismos que contribuem para constituir emoções vistas como 

corretas nos indivíduos, conforme modelos idealizados apresentados pela FEB e por grupos dela 

aliados ou desregulados. Adotou-se, neste trabalho, uma perspectiva pragmática dentro do 

campo da Antropologia das Emoções. A pesquisa realizou-se em três grupos: o mediúnico do 

centro espírita Irmãos Unidos, o Grupo Ramatís do centro espírita Bezerra de Menezes e o Grupo 

Atlan. Foram utilizadas as técnicas de observação participante, entrevista e análise documental. Foi 

evidenciado um contexto de disputas pelo verdadeiro espiritismo e pelo legítimo combate ao Mal, 

com variações na construção mitológica e nos ritos mediúnicos, sugerindo diferentes modelos de 

pessoa espírita em atuação. Nesse contexto, o ritual da desobsessão, nos moldes como executado 

em cada grupo, foi pensado como um dispositivo capaz de engendrar sentidos sobre os seres e o 

mundo, no momento mesmo em que constitui um discurso racializado para falar das emoções e 

sobre a salvação. Em suas performances discursivas, os médiuns entrevistados se identificam e 

se diferenciam na adesão ao grupo e ao rito desobsessivo, e nestas adesões, ancoram 

situacionalmente seus discursos emotivos, conferindo um lugar ao seu espiritismo ante a disputa 

pela legitimidade de sua guerra contra o Mal.  

Palavras-chave: 1. Antropologia. 2. Espiritismo. 3. Mediunidade. 4. Emoções. 5. Desobsessão. 6. 

Espíritas. 

  



13 
 

ABSTRACT 

 

This thesis discusses the constitution of emotions in groups and individuals identified with the 

practice of mediumship in the spiritualist religious field of Natal – Rio Grande do Norte. It has 

its origins in an empirical research work of ethnographic basis whose objective was to identify 

what the Spiritualism says about itself and how it does itself, from the elements of mediumship 

and emotion. It looked forward to understand what emotion can say about the adherence of 

groups and people to the being-a-spiritualist-model diffused and praised by the organization that 

directs the spiritualist practices in Brazil, the Federação Espírita Brasileira, FEB. In addition, it 

explored the mechanisms that contribute to establish emotions seen as correct in individuals, 

according to idealized models presented by FEB and/or by groups that were deregulated from it. 

In this work a pragmatic perspective was adopted inside the Anthropology of Emotions field. 

The research was carried out in three groups: the mediumistic of the spiritualist center Irmãos 

Unidos, the Ramatis Group of the spiritualist center Bezerra de Menezes and the Atlan Group. 

Technics of participant observation, interview and documental analysis were employed. A 

context of struggles for the true spiritualism and for the true combat to Evil became evident, with 

variations in the mythological construction and in the mediumistic rites, suggesting different 

models of a spiritualist person in performance. In this context the disobsession rite, in the 

patterns as performed in each group, was thought as a device able to produce senses about the 

beings and the world, and at the same time it constitutes a racialized speech to talk about 

emotions and about salvation. In their discursive performances, the mediums that were 

interviewed identify and distinguish themselves in the adherence to the group and to the 

disobsession rite, and in these adherences, they situationally anchor their emotive speeches, 

granting a place to their spiritualism before the quarrel for the legitimacy of their war against 

Evil. 

Key words: 1. Anthropology. 2. Spiritualism. 3. Mediumship. 4. Emotions. 5. Disobsession. 6. 

Spiritualists. 

 



14 
 

 

SIGLAS 

 

1. ACEABM: Associação Centro Espírita Adolfo Bezerra de Menezes 

2. CCABM: Casa de Caridade Adolfo Bezerra de Menezes  

3. CEEL - Centro Espírita Evangelho no Lar 

4. FEB: Federação Espírita Brasileira  

5. FERN: Federação Espírita do Estado do Rio Grande do Norte. 

6. GEIU: Grupo Espírita Irmãos Unidos 

7. TEDCC: Templo Espírita Deus, Cristo e Caridade. 

8. USEERJ – União das Sociedades Espíritas do Estado do Rio de Janeiro. 

  



15 
 

  

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

  

- Duas imagens psicopictografadas de Ramatís (página 123); 

- Os sete corpos humanos (página 186); 

- Ambientes extrafísicos de proteção na apometria (página 191); 

 

  



16 
 

LISTA DE ANEXOS 

 

ANEXO 1 - Documento "Orientação para a realização das reuniões mediúnicas" do GEIU; 

ANEXO 2 - Carta contendo a resposta do Grupo Ramatís à solicitação da Diretoria do Centro 

Espírita Bezerra de Menezes acerca do "teor de suas reuniões"; 

ANEXO 3 - Manifesto divulgado em forma de panfletos no mês de novembro de 2008 entre 

trabalhadores e público atendido pelo centro espírita Bezerra de Menezes. Texto idealizado pelo 

grupo descontente com a proposta de adesão do centro espírita Bezerra de Menezes à FERN; 

ANEXO 4 - Carta da FERN a Gerson Simões Monteiro, presidente da USEERJ – União das 

Sociedades Espíritas do Estado do Rio de Janeiro. Natal, 30 de junho de 2003; 

ANEXO 5 - Carta de Rogério de Freitas à FERN. Natal, 22 de outubro de 2003; 

ANEXO 6 - Carta de Manoel Pereira Junior, presidente do Grupo Atlan, a Gerson Simões 

Monteiro, presidente da USEERJ – União das Sociedades Espíritas do Estado do Rio de Janeiro. 

Sem data; 

ANEXO 7 - Cartaz de palestras de Rogério de Freitas (Jan Val Ellam); 

ANEXO 8 - Rogério de Freitas (Jan Val Ellam) na Revista UFO; 

ANEXO 9 - Cerimonial do Grupo Ramatís de Natal; 

ANEXO 10 – Figuras psicopictografadas dos chamados Mestres Ascensos; 

ANEXO 11 - Emblemas de identificação do Comando Galáctico Interestelar/Armadas Celestiais. 

  



17 
 

SUMÁRIO 

 
INTRODUÇÃO, OU OS DOIS LADOS DA TAPEÇARIA ........................................................ 21 

ESPIRITISMO, EMOÇÃO, CORPO ................................................................................................ 24 

� Emoções como objeto antropológico: notas introdutórias ................................................................ 31 

� EUA – Europa – Brasil: do espiritualismo moderno aos espiritismos brasileiros .................................. 32 

� Corpo e emoção nos espiritismos ................................................................................................ 37 

� O trabalho de campo ................................................................................................................ 40 

O AVESSO .................................................................................................................................. 41 

� O centro espírita e a aflição, ou o episódio das vassouras ................................................................ 41 

� "Estávamos varrendo sua casa para você encontrar o seu caminho": da obsessão à cura......................... 43 

� Entre bruxas e discos voadores: Ramatís, Jan Val Ellam e a Wicca ................................................... 48 

� Os primeiros fios ..................................................................................................................... 52 

� Da tessitura, ou sobre os próximos capítulos ................................................................................. 54 

 
PARTE I UM TECIDO EM TONS SÓBRIOS: ESPIRITISMOS DA "PUREZA 

DOUTRINÁRIA" 

 

CAPÍTULO 1 SOBRE A HIGIENE CÓSMICA: RAÇA, EVOLUÇÃO E EMOÇÕES NA LETRA DO 

ESPIRITISMO .................................................................................................................................. 56 

1.1 ORBES, MUNDOS E CORPOS EM EVOLUÇÃO ...................................................................................... 60 

1.2 DE SELVAGENS A CIVILIZADAS: O APERFEIÇOAMENTO DAS RAÇAS HUMANAS .......................................... 62 

1.3 DO "NECESSÁRIO DEGREDO": A EXPULSÃO DOS INADEQUADOS ............................................................ 67 

1.3.1 Da queda angélica – os capelinos ......................................................................................... 69 

1.4 O MITO E SUAS CONDIÇÕES DE PRODUÇÃO ....................................................................................... 71 

1.5 EMOÇÕES ................................................................................................................................. 76 

 

CAPÍTULO 2 MEDIUNIDADE, INCLINAÇÕES CARNAIS E VIRTUDES NO ESPIRITISMO ADESO ....... 78 

2.1 IRMÃOS UNIDOS ........................................................................................................................ 79 

2.2 O COTIDIANO DO CENTRO ............................................................................................................ 83 

2.2.1 Palestra ............................................................................................................................ 84 

2.2.2 Reunião de estudo do "mediúnico" ...................................................................................... 87 

2.2.3 Diálogo fraterno ................................................................................................................ 91 



18 
 

2.2.4 Reunião de desobsessão ...................................................................................................... 94 

2.2.5 Sobre o tornar-se espírita ................................................................................................. 100 

2.3 A DESOBSESSÃO COMO UM DISPOSITIVO ........................................................................................ 101 

2.4 EDUCANDO OS AFETOS ATRAVÉS DO PASTORADO ........................................................................... 105 

PARTE II  DOS FIOS PARTIDOS: ESPIRITISMOS HETERODOXOS 

CAPÍTULO 3 DESATANDO UM NÓ: OS RAMATISIANOS ............................................................... 110 

3.1 A ASSOCIAÇÃO CENTRO ESPÍRITA ADOLFO BEZERRA DE MENEZES .................................................... 112 

3.2 OS GRUPOS INTERNOS ............................................................................................................... 115 

3.2.1 O Grupo de Estudos Ramatís de Natal ............................................................................... 116 

3.2.1.1 O espírito Ramatís e o movimento espírita................................................................................117 
3.2.1.2 As críticas a Ramatís...............................................................................................122 

3.2.2 A "Sociedade Beneficente e Filantrópica Atlan", ou Grupo Atlan ......................................... 125 

3.3 "ONDE ESTÁ O QUADRO?" OU O GRUPO INEXISTENTE ....................................................................... 130 

3.4 MOVIMENTO ESPÍRITA BRASILEIRO, CRISE E DISSIDÊNCIAS ................................................................ 135 

 

CAPÍTULO 4 UMA TRAMA GALÁCTICA ...................................................................................... 137 

4.1 JAN VAL ELLAM: "OS TEMPOS CÓSMICOS SÃO CHEGADOS" ................................................................ 140 

4.2 ESPIRITISMO E EXTRATERRESTRES ................................................................................................................. 152 

4.3 "ESQUINA DA GALÁXIA" ................................................................................................................................. 156 

4.3.1 Natal, a base e os estrangeiros ........................................................................................... 158 

4.3.2 "Nós somos os rebelados" ................................................................................................ 162 

4.4 AINDA SOBRE AS CONDIÇÕES DE PRODUÇÃO DO MITO ...................................................................... 163 

 

CAPÍTULO 5 ESTREITANDO LAÇOS CÓSMICOS, ROMPENDO AMARRAS CARNAIS: RITOS DE 

ASCENSÃO NO GRUPO RAMATÍS ................................................................................................ 169 

5.1 RITUAIS DO GRUPO RAMATÍS ..................................................................................................... 169 

5.1.1 O "cerimonial" ............................................................................................................... 169 

5.1.2 Apometria ...................................................................................................................... 178 

5.1.2.1 A reunião de desobsessão apométrica ........................................................................ 184 

5.1.2.2 Desobsessão apométrica e "desobsessão simples": o debate............................................ 189 

5.2 O GRUPO RAMATÍS NO BEZERRA ................................................................................................. 191 

5.3 ALINHAVANDO ........................................................................................................................ 194 

5.4 DADO O NÓ, PUXO MAIS UM FIO ................................................................................................... 198 



19 
 

PARTE III CARREIRAS ENREDADAS: OS MÉDIUNS 

CAPÍTULO 6 ARABELA ................................................................................................................ 201 

6.1 O ASSÉDIO DOS MORTOS ............................................................................................................ 202 

6.2 DA FREIRA TUBERCULOSA A MARIA NÃO-SEI-DO-QUÊ ...................................................................... 204 

6.3 O MEDO ................................................................................................................................. 207 

6.4 DO EXCESSO À BRANDURA: "ACERTANDO O TOM" ........................................................................... 209 

6.5 EU JÁ ERA UMA PESSOA EQUILIBRADA, SÓ NÃO TINHA ENCONTRADO O MEU CAMINHO ............................ 215 

6.6 "TÃO FELIZ": CRESCIMENTO, CONFIANÇA E ALEGRIA ....................................................................... 217 

 

CAPÍTULO 7 MIRIAM .................................................................................................................. 223 

7.1 SOBRE OS LAÇOS, OU "ABRIGANDO ENERGIAS" ................................................................................ 225 

7.1.1 O "amor completo": de Jesus a Ramatís ............................................................................ 230 

7.1.2 Do poder: o Caboclo das Sete Encruzilhadas ....................................................................... 235 

7.1.3 O apômetra: João Machado, a heresia e a calma ................................................................. 236 

7.1.4 Com o "médico de Moscou": Vulpiano e a bravura ............................................................. 241 

7.2 OS QUATRO CAVALEIROS E A GUERRA DE MIRIAM ........................................................................... 244 

 

CAPÍTULO 8 ROGÉRIO ................................................................................................................ 249 

8.1 SEGUINDO OS PASSOS DO "MALDITO" ........................................................................................... 252 

8.1.1 Sobre o calvário: a revelação ............................................................................................ 254 

8.1.2 "Batalhas nas trevas": o treinamento ................................................................................ 257 

8.1.3 "Quem está lhe pedindo é o crucificado do meio": a tarefa ................................................... 259 

8.2 ENTRE KARDEC E FLAMMARION ................................................................................................. 261 

8.3 O "MUNDANO" E A MORAL ESPÍRITA ............................................................................................. 263 

8.4 A VOLTA DE JESUS EM UM DISCO VOADOR ..................................................................................... 266 

8.5 "SÃO TODOS UNS CRETINOS": ANTE JAVÉ E OS ESPÍRITAS, O DESTEMOR ................................................ 272 

8.6 MAGO E PROFETA..................................................................................................................... 276 

 

 

 

 

 

 



20 
 

CAPÍTULO 9 ARREMATANDO O BORDADO: A PESSOA ESPÍRITA ............................................... 280 

9.1 A NOÇÃO DE EU: A PESSOA ........................................................................................................ 281 

9.2 O EU ESPÍRITA ......................................................................................................................... 284 

9.3 FRATURAS E SÍNTESES ............................................................................................................... 286 

9.4 DAS ADESÕES .......................................................................................................................... 290 

9.5 MODELOS DO EU: BRANDURA, CORAGEM E DESOBEDIÊNCIA ............................................................ 291 

9.6 ÚLTIMOS FIOS: EMOÇÕES NOS ESPIRITISMOS .................................................................................. 294 

 

VASSOURAS, CIGANAS E EXTRATERRESTRES ............................................................................. 298 

10.1 MAIS UM CARREIRA MEDIÚNICA, OU "ERA UMA VEZ UMA CIGANA..." ................................................. 299 

10.2 SOBRE A OVELHA DESGARRADA: ESPÍRITOS E RECONVERSÃO ........................................................... 301 

10.3 EXUS, CABOCLOS E BEDUÍNOS DO DESERTO: NO GRUPO RAMATÍS ..................................................... 305 

10.4 DO "DEIXAR-SE AFETAR" ......................................................................................................... 308 

10.5 A GUERRA ESPÍRITA OU O "MARTÍRIO DAS ALMAS": DE VOLTA ÀS VASSOURAS ..................................... 311 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ................................................................................................ 315 

APÊNDICE I CARACTERIZAÇÃO DOS INTERLOCUTORES CITADOS ........................................... 336 

APÊNDICE II GLOSSÁRIO ............................................................................................................ 338 

ANEXOS ....................................................................................................................................... 345 

 

  



21 
 

INTRODUÇÃO, OU OS DOIS LADOS DA TAPEÇARIA 

 

Esta tese se origina de um trabalho de pesquisa empírica de cunho etnográfico1 e tem como 

objetivo discutir a constituição de emoções em grupos e indivíduos identificados com a prática 

da mediunidade no campo religioso espírita de Natal, Rio Grande do Norte.  

São examinados três grupos espíritas: o primeiro deles é o "Grupo de Estudos e 

Desenvolvimento da Mediunidade e Desobsessão", chamado pelos nativos de mediúnico; ele faz 

parte do GEIU, Grupo Espírita Irmãos Unidos, centro espírita adeso2 à FERN3. O segundo é o 

"Grupo de Estudos Ramatís de Natal", chamado pelos nativos de Grupo Ramatís; ele faz parte da 

ACEABM, Associação Centro Espírita Adolfo Bezerra de Menezes4, centro espírita não-adeso à 

FERN e em processo de discussão desta adesão. O Grupo Ramatís traz como especificidade uma 

peculiar aliança entre o pensamento de Kardec5 e elementos retirados de literaturas 

umbandísticas, neoesotéricas e ufológicas, e tem uma ligação umbilical com o terceiro grupo, a 

"Sociedade Beneficente e Filantrópica Atlan", chamado pelos adeptos de Grupo Atlan. O Grupo 

Atlan é coordenado pelo médium Rogério de Freitas, conhecido pelo pseudônimo de Jan Val 

Ellam e tido por alguns componentes dos grupos Atlan e Ramatís como a reencarnação de Allan 

Kardec; hostilizado por parte do meio espírita potiguar, Freitas publicou vários livros tratando do 

retorno do planeta Terra ao que chama de "cidadania interplanetária", articulando nesse processo 

um mito de origem intitulado Rebelião de Lúcifer, que culmina na volta de Jesus Cristo ao 

planeta Terra, a bordo de um disco voador. 

                                                 
1 O projeto desta pesquisa foi aprovado pelo Comitê de Ética em Pesquisa da Universidade Federal de Pernambuco 
– UFPE –, cumprindo as exigências da Lei n.196 de 1996, do Ministério da Saúde sobre pesquisas envolvendo seres 
humanos. 
2 Um centro espírita se torna, em termos nativos, "adeso" ao campo federativo espírita brasileiro quando se associa a 
uma das federações espíritas estaduais, que por sua vez são associadas à FEB (Federação Espírita Brasileira). Para a 
história da FEB, cf. Giumbelli (1997a). 
3 FERN: Federação Espírita do Rio Grande do Norte. Fundada a 29 de abril de 1926; adesa à Federação Espírita 
Brasileira (FEB). Tem sede na avenida Rodrigues Alves, 779, bairro do Tirol, Natal. 
4 A ACEABM situa-se na Rua dos Tororós, 382, bairro do Alecrim, Natal (RN). 
5 Allan Kardec: Pedagogo francês (1804-1869), criador da doutrina espírita, ou espiritismo. 



22 
 

Tomando a emoção como linguagem, esta tese busca compreender o seu manejo pelos 

médiuns dos grupos assinalados acima, de maneira a entender sua adesão ao modelo de ser 

espírita veiculado e enaltecido pelo órgão que busca regular as práticas espíritas no Brasil, a 

Federação Espírita Brasileira – FEB. Explora, também, os mecanismos que contribuem para 

constituir as emoções vistas como corretas nestes indivíduos, conforme modelos idealizados 

apresentados pela FEB e pelos grupos examinados – tanto o a ela vinculado como os dela 

desregulados.  

Na procura por examinar o acionamento de emoções em rituais mediúnicos de caráter 

desobsessivo, são analisados os discursos emocionais de médiuns dos três coletivos acima, 

considerando os contextos nos quais se inserem os seus grupos espíritas, onde adquire relevância 

a busca pela legitimidade de seus peculiares modelos de espiritismo. É interesse deste trabalho 

assinalar algumas das maneiras como, através do recurso a diferentes emoções, os médiuns 

atualizam a nunca completamente resolvida guerra espírita contra o Mal, dando conta, assim, de 

alguns dos específicos dilemas de seus grupos. 

Em síntese, afirmo que os médiuns, atores da pesquisa, em seus rituais de desobsessão, a 

partir da referência ao modelo de pessoa espírita clássica no Brasil – a figura de Chico Xavier – e 

manejando as noções sempre presentes de carne e de ascensão, acionam de diferentes maneiras 

as emoções, e assim fazendo, atribuem lugares aos seus modelos de espiritismo. Essa assertiva 

perpassa o conjunto do trabalho, e nesse sentido é que todas as discussões seguintes poderão ser 

percebidas como desdobramentos desta tese. 

Há alguns elementos que configuram o ineditismo do objeto tratado por esta tese, no que 

concerne aos estudos sobre espiritismo. Em primeiro lugar, devo dizer que este trabalho se 

debruça sobre um campo religioso ainda não etnografado, e esta novidade etnográfica pode ser 

apontada nos elementos de crença e nos ritos examinados. Neste sentido, é possível afirmar que 

os grupos Ramatís e Atlan, sem abandonar a fidelidade a Kardec e a alguns dos pressupostos 

mais caros ao kardecismo que se faz no Brasil6, constituem um novo mito fundador, a partir 

daquele escrito por Chico Xavier/Emmanuel, e também sob elementos de crença tomados de 

empréstimo à umbanda, à ufologia e à ficção científica.  

                                                 
6 Como demonstrarei no decorrer do trabalho, um dos exemplos é o do padrão de moralidade abraçado pelos grupos, 
fundado na noção de caridade. 



23 
 

Importa também acrescentar que nos grupos Ramatís e Atlan é reelaborada a figura de 

Allan Kardec, agora reencarnado como Jan Val Ellam7, assim como é reinstituída a figura de 

Lúcifer no seio do espiritismo, pois que esta entidade é tida como fundadora espiritual do próprio 

grupo Atlan. Por fim, é dada uma nova visibilidade à figura de Satã, enfrentado e vencido em 

rituais desobsessivos pelo próprio Jan Val Ellam, em evento assinalado como o marco final para 

o retorno de Jesus na nave espacial.  

É importante atentar, ademais, para o tratamento que é dado nesta tese à apometria, rito 

manejado pelo Grupo Ramatís: com a apometria – que, aliás, é um rito publicamente rejeitado 

pela FEB – os espíritas estudados buscam incrementar o já clássico ritual de desobsessão 

inaugurado por Bezerra de Menezes e seguido pelo movimento espírita brasileiro. Neste ritual, 

fazem referência a entidades ordinariamente cultuadas no seio da umbanda, como os caboclos, os 

ciganos e os pretos-velhos. Além disso, na apometria adquire centralidade o espírito Ramatís, 

que junto com Saint-Germain e outras entidades, compõe um panteão de mestres ascensos, do 

qual também faz parte o extraterrestre Ashtar Sheran, comandante das armadas celestiais. Nesse 

sentido, encontramos na apometria elementos de crença que assinalam de um modo peculiar a 

presença, já apontada pela literatura antropológica, de certa ideologia militarista no seio do 

espiritismo brasileiro8, assim como assinalam para o culto, no campo espírita, de seres 

extraterrestres, elemento combatido pelo espiritismo das federações9.  

O presente trabalho examina também um rito ainda não etnografado no espiritismo; trata-

se do "processo de entrega das duplas de médicos e médiuns à casa espírita", espécie de assento 

de médicos-espíritos nos corpos dos médiuns, um rito que em muito se assemelha ao 

assentamento de orixás, no candomblé. Este "processo de entrega", é realizado no centro espírita 

Bezerra de Menezes uma vez a cada ano, como veremos. 

Finalmente, mais um elemento etnográfico que sublinho a originalidade, tem lugar no 

GEIU, e diz respeito à compreensão nativa de desobsessão como um conjunto de ritos, e não 

apenas como uma reunião de doutrinação de espíritos. Neste sentido é que, no caso do GEIU, 

                                                 
7 Assim como reinstituem a figura do espírita e astrônomo Camille Flammarion, como demonstrarei.  
8 Para a presença da ideologia militarista no espiritismo que se faz no Brasil, cf. Lewgoy (2000) e Miguel (2009). 
9 O rito da apometria já foi examinado por Greenfield; contudo, não a partir dos elementos que aqui aponto, a saber, 
a centralidade do espírito de Ramatís e dos extraterrestres, assim como da Grande Fraternidade Branca. 



24 
 

compreendo que a desobsessão pode ser descrita como um dispositivo, e em particular neste 

contexto, assim a examino. 

Efetuados estes apontamentos, devo oferecer os balizamentos que orientaram o trabalho de 

campo e a sua escrita. Ofereço-os em dois caminhos que se articulam e interligam na 

configuração de problemáticas da pesquisa, percursos metodológicos e interpretações: I - a 

discussão sobre espiritismo, emoção e corpo, onde assinalo o campo de discussão teórica onde 

me situo, a antropologia das emoções, logo após o universo espírita e como a literatura sobre 

espiritismo tem tratado das emoções e finalmente o campo empírico e as escolhas de técnicas de 

investigação; II - A minha própria trajetória neste universo, antes e durante a pesquisa. 

 

Espiritismo, emoção, corpo 

� EMOÇÕES COMO OBJETO ANTROPOLÓGICO: NOTAS INTRODUTÓRIAS 

Tematizar emoção nas Ciências Sociais não é algo novo10; Durkheim (1971) Simmel 

(1964, 1993) e Mauss (1981), já o fizeram ao tratar de diferentes temáticas. Durkheim, ao 

analisar o fenômeno religioso, dizia que, ao lado de representações coletivas que infligem os 

indivíduos, as sociedades também produzem sentimentos coletivos, fundamentais para sustentar 

o consenso social; nesse sentido, atribui estatuto sociológico às emoções. Também abordando a 

dimensão social das emoções, mas tratando da interação entre os indivíduos, Simmel 

argumentava que são estas específicas interações que produzem, sempre situacionalmente, 

sentimentos como amor (1983), gratidão e fidelidade (1964).  

Tanto Durkheim quanto Simmel enfatizaram o caráter social dos sentimentos. Porém, é 

Mauss (1981) quem aprofunda o estabelecimento de emoção como fato social. Ele trata do 

controle social das emoções, sustentando a existência de critérios de expressão, de forma que em 

algumas circunstâncias, se exige, das emoções, manifestação obrigatória (Mauss 1981). Mauss 

cria o alicerce dos estudos atuais que compreendem as emoções enquanto uma linguagem, 

                                                 
10 Nas páginas seguintes, baseio-me explicitamente no mapeamento efetuado por Koury (2005), onde este autor 
expõe de forma sintética a produção sobre emoção no campo da sociologia e da antropologia, desde o início do 
século XX até a atualidade, no Brasil. 



25 
 

privilegiando o discurso. Ele fala das emoções como elementos de comunicação, como "signos 

de expressões compreendidas" (Mauss 1981:62).  

No primeiro quartel do século XX, no Brasil, há estudos importantes, tratando de emoção. 

Este é o caso de Gilberto Freyre (1966, 1990, 1990a), ao tratar de família e relações sociais no 

processo de colonização no Brasil. Deve-se também salientar os estudos de Sérgio Buarque de 

Holanda (1994) e seu conceito de homem cordial, assim como as análises de Oracy Nogueira 

(1942 e 1945) sobre doença e raça em São Paulo. 

Não obstante as contribuições destes autores para a área das ciências sociais, a emoção 

segue tangenciando outras preocupações, não se constituindo em campo específico de análise. 

Além disso, a hegemonia da psicologia e da filosofia nos estudos sobre emoções se mantém até a 

década de 1980, quando então surgem várias etnografias tratando da construção cultural das 

categorias emotivas em diferentes sociedades. É desta época o aparecimento de diversos estudos 

no Brasil, que apontam, se não para a emergência de uma antropologia das emoções como 

campo específico de análise em nosso país, para uma preocupação com temas caros à análise de 

emoção.  

Vários desses estudos abordam a emoção em diferentes segmentos sociais como 

contraponto para observar variações do conceito de pessoa. Em relação às camadas médias 

urbanas e à emoção como componente na constituição dos indivíduos, são importantes os 

trabalhos de Velho (1981; 1986) e Dauster (1986).  Deve-se referenciar também os escritos de 

Viveiros de Castro e Araújo (1977) sobre a noção de amor e sua relação com o surgimento do 

Estado e do indivíduo modernos.  

Abordando a emergência do indivíduo no ocidente, notadamente no Brasil, os estudos de 

Duarte (1981, 1983, 1986 e 1987) partem das noções de pessoa e modernidade (1983) para 

analisar a centralidade da emoção na conformação da identidade social e de sistemas de 

representação. Estudando classes trabalhadoras urbanas, o autor discute indivíduo e pessoa, e 

privilegia o exame de emoções como agressividade (1981) e vergonha (1987). Assim também, a 

partir da categoria nervoso (1986), discute o sofrimento psíquico neste mesmo segmento social. 

Mais recentemente, aprofundando sua análise, Duarte tem efetuado uma discussão sobre o que 

propôs como dispositivo de sensibilidade (1999) na sociedade ocidental.  



26 
 

Emoção está presente também nos estudos de Barros (1987 e 1989), Eckert (2003), Peixoto 

(1993 e1994) e Alda Motta (1996 e 2002) que têm discutido gênero e envelhecimento, 

privilegiando a memória, a identidade e a afetividade. Examinando a relação entre dádiva e 

emoção, há o trabalho de Coelho (2003). Devo também mencionar como fundamentais para a 

atualidade das discussões sobre emoção no Brasil, os estudos de Rezende (2002, 2002a, 2003), 

examinando a amizade entre cariocas e londrinos, a partir de uma perspectiva pragmática, e 

adotando a linha específica de pesquisa da antropologia das emoções. 

Deve-se salientar também a discussão empreendida por Campos (2000, 2002, 2004, 2007 e 

2008), onde, a partir de um debate sobre racionalidade, a autora aborda os temas do sofrimento e 

da caridade no catolicismo popular. É igualmente importante o seu estudo sobre amor materno e 

práticas corporais (2005).  

Outro pesquisador que vem se dedicando ao estudo das emoções no Brasil é Koury. 

Detendo um grupo de estudos na Universidade Federal da Paraíba e uma revista sobre esta 

temática, Koury discute o sentimento de luto e a constituição do indivíduo no Brasil (Koury 

1993, 1996, 2002, 2003), assim como a relação entre medo e cidade (Koury 1986, 1988, 1994, 

2005a, 2005b, 2005c), um tema também desenvolvido por Eckert (2002, 2003), Ana Luiza 

Rocha (2000, 2000a, 2000b, 2000c, 2001 e 2002) e Giacomazzi (1997). A emoção da 

indiferença e o sofrimento social, articulados a narrativas sobre violência no urbano também são 

temas discutidos por Koury (1999, 2003b, 2004) e Barreto (2001, 2002).  

Nos Estados Unidos, surgem a partir dos anos 1980 diversas etnografias versando sobre a 

constituição cultural das categorias emotivas em diferentes sociedades. Destaca-se o estudo de 

Lutz (1988) sobre os Ifaluk, na Micronésia, ressaltando a categoria nativa de raiva justificável, e 

de Abu-Lughod (1986), entre os beduínos da tribo de Awlad 'Ali, no Egito, onde esta autora 

estuda, a partir da poesia nativa, os sentimentos de amor e vulnerabilidade da pessoa e seu 

significado em termos de uma rejeição aos sentimentos de honra e modéstia, que caracterizam a 

ideologia dominante neste contexto.  

A busca por elaborar programaticamente as preocupações centrais do campo da 

antropologia das emoções tem o texto de Rosaldo (1984) entre os de maior relevância. Também 

se destaca a publicação, em 1983, de um número especial da revista Ethos com o tema self e 



27 
 

emoção (Lewy e Rosaldo 1983); também a coletânea organizada por Lutz e Abu-Lughod (1990), 

onde estas autoras efetuam um mapeamento de estudos sobre esta temática.  

Pode-se dizer que é na década de 1980 que se constitui o campo da antropologia das 

emoções, como o delineiam Lutz e White (1986). São trabalhos que partem das contribuições da 

antropologia interpretativa, mais precisamente da noção de cultura como teias de significados 

(Geertz 1989), retomam a discussão inaugurada por Durkheim, Mauss e Simmel sobre 

construção social das emoções e imprimem centralidade às noções de discurso e de relações de 

poder de Foucault, elevando o estudo das emoções a um patamar bastante importante na 

antropologia. 

Vale destacar que este campo de estudos questiona concepções fisicalistas que localizam 

afetos e emoções como realidades psicobiológicas internas ao indivíduo11. Em uma perspectiva 

fisicalista, a emoção, quando inscrita nos quadros científicos que exploram o corpo e a psique é o 

leitmotiv, o tom com que os acontecimentos são experimentados, algo universal que persiste 

independentemente de contexto. Nesse paradigma, emoções como medo, raiva, felicidade, 

satisfação, amor, amizade são o que são, onde quer que apareçam. As noções sobre o que move 

o humano para a ação se localizam num quadro mais amplo que entende corpo como o aparato 

fisiológico para o espírito humano se realizar, associando a emoção ao difuso e nebuloso 

conceito de instinto: aquela parte que faz o corpo agir em sua animalidade, antes e/ou 

independentemente, ou ainda contrariamente às constrições sociais. Neste caso, sociedade e 

cultura serviriam simplesmente para expurgar o “mal”, o destrutivo, tudo aquilo que pode por em 

risco o bem comum e a vida de indivíduos e coletividades. Nesse processo, alimenta-se as boas 

emoções, ou canalizam-se as más de modo a deixar bem longe a anomia, na criação, assim, de 

mecanismos que manteriam a sociedade operando de forma positiva (Rios, 2008).  

Vance (1995, 1998) e Gagnon (2006), pensando o modo como as ciências sociais, ao longo 

de suas histórias, vinham abordando o sexual – que, lembro, é campo carregado de discussões 

sobre desejos, prazeres e emoções – assinalam que por muito tempo, mesmo em abordagens 

antropológicas que entendiam a cultura como algo constitutivo de sujeitos e coletividades, e não 

como mero modo de canalizar a vida instintiva – universal para todo e qualquer humano – o 

desejo sexual ficou intocado pelo princípio epistemológico da construção, permanecendo 

                                                 
11 Para uma crítica ao fisicalismo, cf. Lacqueur 2001 e Duarte 1999. 



28 
 

essencializado. De certo modo, pode-se dizer que também as emoções não propriamente sexuais 

ou sexualizáveis passaram muito tempo sem a problematização construcionista, sendo 

essencializadas em explicações psicobiológicas, psicanalíticas, evolucionistas e/ou etológicas.  

De modo a não jogar o corpo fora, quando se quer assinalar a importância da cultura na 

formação das emoções, pode-se fazer uma distinção didática, pensando em sensações como da 

ordem do organismo físico – o caso da fome e da sede "simples", por exemplos: aquelas que não 

são resultados do anseio por algum alimento ou bebida específicos – e as emoções como 

experiências constituídas culturalmente (Jaggar 1988). Assinalo, a distinção entre sensação e 

emoção é puramente didática, pois no caso humano, e quando se vai analisar qualquer evento 

desta ordem, é realmente muito difícil discernir comportamentos que não se inscrevam, e se 

constituam, a partir da vivência societal e mediada por sistemas de significação, verbais e não 

verbais. Nos moldes de Sahlins (1990) podemos dizer que, do mesmo modo que qualquer outro 

acontecimento do mundo, aquilo que emerge do organismo humano só pode ser expresso quando 

apreendido pelas estruturas de significação que possibilitam os eventos. Assim, a piscadela 

involuntária do exemplo de Geertz (1989) só pode ser assim interpretada e distinguida daquela 

que expressa um interesse afetivo sexual, porque o senso comum (ou a ciência) concebem a 

possibilidade de o corpo agir independentemente da vontade individual consciente. 

Na verdade, a grande virada teórica do campo da Antropologia das Emoções é o fato de 

afinar o olhar, inquirindo para o modo como as práticas sociais situadas em contextos e em 

relações de poder constituem os espécimes humanos, não apenas no plano cognitivo-verbal, mas 

também nessa outra dimensão comunicativa, mais próxima ao organismo – a linguagem dos 

afetos e das emoções. Vai-se um pouco mais além do que propunha Mauss (1981), situando 

então as emoções como constituídas de modos distintos em distintas coletividades (Geertz 2001 

e Lutz 1988). Isso significa também dizer que os humanos podem constituir e/ou interpretar 

sensações corporais a partir de códigos emocionais diferentes, dependendo do contexto de sua 

experimentação, assim como constituir emoções (e sensações) não reconhecidas em outros 

contextos; significa também dizer que se pode valorar as emoções, a partir do lugar e das 

relações no interior das quais elas são constituídas. 

Considerando isso, Le Breton (2009) aponta como, mesmo no caso de crianças criadas por 

feras, na falta de um sistema de significação propriamente humano, os padrões de 



29 
 

comportamento animal servirão de guia para a organização de condutas e emoções do ser 

humano em processo de desenvolvimento. De certa forma, estes casos apontam para a 

plasticidade dos espécimes humanos, e, ao mesmo tempo, para a importância dos sistemas de 

significação para a sobrevivência da espécie (Geertz 1989). Assim, na falta de uma organização 

desta ordem, o humano, em condições precárias de desenvolvimento, humaniza os padrões 

animais, transformando-os em cultura. 

O caso das crianças criadas por feras é singular, porque permite, na ausência ou restrição 

de códigos linguísticos verbais, prestar mais atenção para as inscrições e capacidades corporais, 

seja a das sensações (tato, olfato, visão etc.) seja a constituição, experienciação e demonstração 

de emoções. Através de tais exemplos, Le Breton (2009) chama atenção para o fato de que as 

emoções são parte dos sistemas de significação através das quais se é capaz de engajar no 

mundo. Nessa mesma linha, propõe Jaggar: 

A culpa ou a raiva, a alegria ou o triunfo de qualquer indivíduo 
pressupõem a existência de um grupo social capaz de sentir culpa, raiva, 
alegria ou triunfo. Isso não quer dizer que as emoções do grupo precedem 
historicamente ou são logicamente anteriores às emoções dos indivíduos; 
quer dizer que a experiência individual é simultaneamente experiência 
social (Jaggar 1988: 182). 

Vale nesse ponto destacar que essa experienciação individual, que também é social, 

apontada por Jaggar (1988), se realiza matizada pelas categorizações sociais (de sexo-gênero, 

raça, etnia, classe, etc.). Na interação social os sujeitos, categorizados (e categorizadores) 

aprendem o que devem sentir e como devem expressar e/ou dissimular as emoções 

compartilhadas pelo grupo; do mesmo modo, quando, onde e frente a quem podem fazê-lo, o que 

é correto e o que é incorreto sentir e expressar.  

Assim, para além de relativizar as categorias de emoções entre as culturas, as produções 

mais recentes deste campo tomam o caminho de perceber os discursos emotivos enquanto 

práticas localizadas em jogos de relações sociais e negociações de poder. Nesta tendência, é 

importante a preocupação de Abu-Lughod (1993 e 2006) acerca do perigo de que os estudos 

sobre emoção na antropologia criem novos essencialismos, tal como os estudos sobre cultura 

teriam criado. Examinando criticamente este último conceito, ela argumenta que a noção de 

cultura como um código de significados vivido da mesma maneira por todos os membros de um 

grupo social constrói uma coesão fictícia, e nesse sentido é que, para esta autora, não há como se 



30 
 

falar em, por exemplo, cultura dos trobriandeses ou dos japoneses, já que os membros de um 

grupo elaboram diferentemente os mesmos códigos, dependendo de sua posição nas relações de 

poder e do contexto social.  

A estratégia encontrada por Abu-Lughod e Lutz (1990) é entender o discurso emotivo 

como um idioma usado pragmaticamente. Elas dizem que é necessário olhar os contextos onde 

os discursos emotivos são acionados e agenciados, localizando-os no interior de relações de 

poder. Nesse movimento, emoção passa a ser vista como prática discursiva e seus efeitos 

ultrapassam o domínio do privado, se colocando no âmbito das relações sociais, e os discursos 

emotivos são vistos como atos pragmáticos: eles não apenas dizem, mas também fazem coisas. 

Em suas performances comunicativas, os indivíduos acionam os discursos emotivos, que 

funcionam como um idioma (Lutz e White 1986) e servem para definir e negociar os seus 

lugares nas relações de poder.  

Nesta perspectiva, é fundamental o contexto de acionamento destes discursos, pois eles são 

sempre proferidos por alguém, em dada circunstância e sob certas intenções. Isso não quer dizer 

que as emoções sejam respostas as quais se escolhe conscientemente; por outro lado, não são 

experiências que esmagam o sujeito. Elas devem ser vistas como trajetórias através das quais se 

é capaz de engajar no mundo (Jaggar 1988, p. 181/185).  

Sem querer entrar neste espinhoso debate, importa que eu saliente: ainda que não esteja 

segura sobre jogar o conceito de cultura fora, considero fecunda a proposta de Abu-Lughod e 

Lutz (1990) de entender emoção como um idioma usado pragmaticamente. Assim, e já trazendo 

a discussão para o meu específico universo de investigação, penso que as religiões, enquanto 

sistemas de/para condutas (Geertz 1989), constituiriam ethos, ou sistemas prescritivos (Sahlins 

1990), ou formas de codificações morais (Foucault 1984), que incidiriam fortemente sobre a 

constituição, demonstração pública e interpretação das emoções. Ainda assim, é importante 

lembrar que, considerando uma mesma doutrina religiosa, existem diferentes formas de se fazer 

religioso. Geertz (2004) nos mostra como uma religião da letra, como o Islamismo, pode se fazer 

variada, dependendo de sua história nos diferentes países onde se implantou, engendrando, por 

conseguinte, variadas formas de vivenciar o sagrado, todas elas islâmicas. Do mesmo modo, 



31 
 

mesmo em um mesmo local e numa mesma denominação religiosas é possível encontrar 

diferentes modos de sujeições individuais a um mesmo código moral (Foucault 1984)12. 

Sobre os processos de sujeição, Foucault (2005) sugere que cada grupo possui e oferece 

aos seus membros um conjunto de práticas que estes utilizam para compreenderem aquilo que 

são.  No contexto dessa reflexão, ele as coloca divididas em quatro grandes grupos, onde cada 

qual representa uma matriz da razão prática:  

“1) as técnicas de produção graças as quais podemos produzir,  
transformar e manipular objetos; 2) as técnicas de sistemas de signos, que  
permitem a utilização de signos, de sentidos, de símbolos ou de  
significação; 3) as técnicas de poder, que determinam a conduta dos  
indivíduos, submetendo-os a certos fins ou à dominação, objetivando o  
sujeito; 4) as técnicas de si, que permitem aos indivíduos efetuarem,  
sozinhos ou com a ajuda de outros, um certo número de operações 
sobre seus  corpos e suas almas, seus pensamentos, suas condutas, 
seus modos de ser; de  transformarem-se a fim de atender um certo 
estado de felicidade, de pureza,  de sabedoria, de perfeição ou de 
imortalidade.” (Foucault 1994) 

Assim, encontro nessa noção de “técnicas de si” de Foucault (1994) um caminho para 

operacionalizar a tarefa de interpretar o processo de constituição coletiva e pessoal das emoções. 

Também entendo como importante perceber que as emoções são práticas socialmente situadas, 

que elas mediam relações sociais e interesses, que são experienciadas e produzidas em 

determinados contextos e atravessadas por relações de poder e ideologias, sendo fundamental 

situar o discurso emotivo nas situações em que é performado, acionado e negociado. (cf. Lutz 

1988, Lutz e White 1986 e Lutz e Abu-Lughod 1990). 

Essa discussão teórica já permite pensar em algumas linhas de indagação que foram 

exploradas na pesquisa que deu origem a este trabalho. Como o espiritismo, uma religião da 

letra, pensa e categoriza emoções? Como os médiuns – individual e coletivamente – lidando com 

                                                 
12 Miriam Rabelo, examinando a experiência religiosa feminina no pentecostalismo, aponta para dois tipos de 
práticas, que podem ser entendidas, como modos de sujeição ou performances comunicativas: o "batismo de fogo" e 
a "glossolalia". A primeira é interpretada pela autora como uma prática de poder, "um poder que 'solta' o corpo, 
rompendo com os controles cotidianos que operam sobre ele". Já a glossolalia, se apresenta como "revelação" que 
traz "um poder que vigia e disciplina, que força a confissão e que constrói tanto o corpo quanto a alma segundo a 
ordem divina" (Rabelo 2006, p. 219/220). A autora chama atenção, entretanto, para a importância de se densificar – 
e mesmo reavaliar – a aparente oposição entre a esfera do controle, sujeição e subordinação e a da espontaneidade, 
liberdade e agência (cf. Rabelo 2006, p. 223).  



32 
 

o mundo invisível13 espírita, atualizam esse pensar, e como estes atores são valorados a partir do 

que expressam emotivamente? Quais mecanismos são utilizados para forjar atores consoantes às 

normas emocionais propaladas? 

Para seguir adiante na apresentação de como configurei essas indagações mais 

abrangentes, matizando-as em objetivos de pesquisa, é preciso que introduza o leitor no 

espiritismo brasileiro; para isso recorrerei à literatura especializada, buscando pela sua história, 

organização e modo como trata com aquilo que aqui defino como emoção.  

 

� EUA – EUROPA – BRASIL: DO ESPIRITUALISMO MODERNO AOS 

ESPIRITISMOS BRASILEIROS 

É comentário corrente entre os autores que se propõem a examinar o espiritismo no Brasil, 

o pouco interesse pelo tema em âmbito acadêmico, ainda que a partir da década de 1960 tenham 

surgido vários estudos versando sobre este tema. Ainda assim, sua “particularidade” é pouco 

apontada (cf. Cavalcanti 1983, p. 9), e só recentemente a influência basilar do catolicismo neste 

sistema de crenças foi desenvolvida com ênfase (cf. Stoll, 2003 e Lewgoy 2000). Assim, os 

escritos sobre o espiritismo não trazem  

Nem a densidade da literatura que versa sobre o que se convencionou 
chamar de ‘religiões afro-brasileiras’, nem a abundância que a 
preocupação com grupos pentecostais tem gerado, nem a continuidade 
das abordagens sobre a história e a atualidade das instituições católicas 
(Giumbelli 1997, p.16).  

No entanto, este é um sistema de crenças importante na sociedade brasileira. Em primeiro 

lugar, isto é atestado numericamente. O Censo Demográfico referente ao ano de 1980 e a 

Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios de 1988 apontam a existência no Brasil de entre 

três a quatro milhões de pessoas que se dizem espíritas kardecistas. Estes dados asseveram que 

esta seria a terceira religião brasileira, em número de adeptos, atrás do catolicismo e do 

protestantismo. Mas não só os números nos falam da importância do espiritismo no Brasil, pois 

nos parece claro que a sua cosmologia, assim como suas práticas, já fazem parte do cenário 
                                                 
13 Para a categoria nativa espírita "mundo invisível", significando o mundo dos mortos, ver Cavalcanti 1983. 



33 
 

religioso brasileiro, e de tal forma que “em muitos aspectos a cosmovisão espírita se tornou 

constitutiva do ethos nacional, tanto quanto o catolicismo, e, mais recentemente, o 

protestantismo” (Carvalho 1994a, p.74). Resta lembrar Gilberto Velho, e sua observação de que, 

afinal, 

O fundamental não é saber quantas pessoas se identificam publicamente 
como umbandistas, espíritas, etc., mas ser capaz de perceber o 
significado desse conjunto de crenças e sua importância para construções 
sociais da realidade em nossa cultura (Velho 1991, p.124).  

A história do espiritismo se inicia com o chamado fenômeno de Hydesville14, um 

conhecido caso de poltergeist15 ocorrido em meados do séc. XIX nos Estados Unidos. A 

discussão sobre este fenômeno toma vulto nacional, e a partir dele é criada uma sociedade 

religiosa, o espiritualismo moderno16, que cresce em número de adeptos em poucos anos. 

(Aubrée e Laplantine 1990, p.16). Visando a expansão do movimento, em 1852 chegam os 

primeiros missionários americanos do espiritualismo moderno na Europa, no mesmo caminho 

empreendido pelas recém-criadas religiões americanas Cristadelphes (surgida em 1848), 

Adventistas (1874), Testemunhas de Jeová (1879) e Christian Science (1879). 

Tratado como divertimento de salão, o fenômeno das mesas girantes17 se espalhou 

rapidamente neste continente e, na França, chamou a atenção de Hippolyte Leon Denizard 

Rivail, pedagogo francês que algum tempo depois adotaria o nome de Allan Kardec, acreditando 

ser este um nome utilizado por ele mesmo em uma vida passada, quando teria sido druida 

(Aubrée e Laplantine 1990, Stoll 1999). Kardec passa a frequentar assiduamente as sessões das 

mesas, e por fim as transforma em trabalho de pesquisa, levando, para as sessões, perguntas que 

preparava com antecedência, e anotando as respostas dadas. Após algum tempo, acreditava-se já 

preparado para organizar e publicar as informações coletadas, que foram acrescidas por registros 

                                                 
14 Fenômeno mediúnico ocorrido ao final do século XIX nos Estados Unidos. Para mais sobre o fenômeno de 
Hydesville, cf. Doyle 1990, Wantuil 1994, Aubrée e Laplantine 1990. 
15 Do alemão polter, "ruído", e geist, "espírito": espécie de evento sobrenatural que se caracteriza pelo deslocamento 
de objetos e estabelecimento de diversos tipos de ruídos. 
16 Movimento religioso surgido entre as décadas de 1840 a 1920, inicialmente em países de língua inglesa. 
Destacam-se como precursores as figuras de Emanuel Swedenborg (1688-1772), Franz Mesmer (1734-1815) e 
Andrew Jackson Davis (1826-1910). Para mais detalhes sobre este movimento, cf. Brandon (1983), Braude (2001), 
Britten (1884) e Buescher (2003), dentre outros. 
17 Mesas girantes: fenômeno de natureza mediúnica difundido na Europa e nos Estados Unidos, a partir de meados 
do século XIX, e que consistia no movimento, sem causa física aparente, de mesas e outros objetos, em torno dos 
quais reuniam-se pessoas de diferentes segmentos sociais. Para mais detalhes deste fenômeno, cf. Wantuil (1994). 



34 
 

trazidos por outros frequentadores de reuniões do mesmo teor. Estes dados foram compilados no 

que chamou de Livro dos Espíritos, publicado em 1857, e que, segundo os adeptos, contém os 

chamados "princípios básicos" da Doutrina Espírita18.  

É Kardec que transforma o que se chamou de espiritualismo moderno dos Estados Unidos 

em uma doutrina de caráter dito científico, detendo "reflexões filosóficas" e "implicações 

religiosas"19. Isso é possível, dado o contexto francês da segunda metade do séc. XIX, sob 

recente influência do iluminismo, onde viceja uma crise do que comumente se entende por 

religião. Neste contexto, surge e cresce o espiritismo, apresentando-se como uma religião que 

critica veementemente a ideia clássica de religião (Lewgoy 2000).  

O espiritismo chega ao Brasil quando Allan Kardec ainda escrevia os primeiros de seus 

cinco livros. Ele é inicialmente apresentado como brincadeira de salão, mais uma moda de corte, 

importada da França (Aubrée e Laplantine 1990; Machado 1997; Damasio 1994). Porém, é logo 

adotado por uma elite letrada, não mais católica, mas que também se afastava do ateísmo. São 

funcionários públicos, militares, jornalistas, pensadores que identificam no espiritismo os 

códigos modernos do progresso, da razão e da ordem. Foram estes grupos que transformaram o 

espiritismo em movimento religioso organizado neste país (Lewgoy 2006b), o que significou 

também o deslocamento da ênfase no experimentalismo em favor do aspecto moral.  

Olhando para o caráter religioso do espiritismo que se faz no Brasil, Ubiratan Machado 

(1997) vê em nossa cultura, impregnada de religiosidade, a raiz para o entendimento deste 

modelo de espiritismo. Aliás, os primeiros autores a se debruçarem sobre o espiritismo brasileiro 

(Camargo 1961 e Bastide 1971), assinalam que o diferencial do espiritismo que se constrói em 

nosso país, em relação ao original francês, teria sido que no Brasil se desenvolveu muito mais o 

caráter místico, religioso, enquanto que na França teria prevalecido a dimensão experimental, 

supostamente científica. Assim é que Aubrée e Laplantine (1990:174) assinalam que a 

especificidade do espiritismo brasileiro adviria do fato de que a doutrina de Allan Kardec ter 

aqui sido reduzida a uma religião, sendo os seus procedimentos rituais tipicamente cristãos. 

Além da ênfase na religiosidade, a presença da prática terapêutica, também presente nas outras 

                                                 
18 Os livros escritos por Kardec são "O livro dos espíritos", "O evangelho segundo o espiritismo", "O livro dos 
médiuns", "O céu e o inferno", "A gênese", "O que é o espiritismo", e "Obras póstumas". Deve-se salientar ainda a 
presença da "Revista Espírita", editada por Kardec. 
19 Para a atuação de Kardec na constituição do caráter dito científico do espiritismo, ver Stoll (2003, p. 48). 



35 
 

religiões que cultuam espíritos, também é apontada como algo característico da versão brasileira 

do espiritismo20 (cf. Bastide, 1971, Ortiz 1999 e Damasio 1994).  

Mas esta tendência mais religiosa convive, durante algum tempo, no Brasil, com uma outra 

tendência, que se dizia científica, numa relação que de alguma forma reproduz o que ocorria na 

França, onde também coexistiam duas tendências assim caracterizadas, como aponta Lewgoy: 

A curiosidade científica e a elaboração religiosa foram aliadas nos 
primeiros tempos do espiritismo (...). Nesses primeiros tempos, a 
participação pioneira de cientistas em experimentos espíritas, como 
Camille Flammarion, Paul Gibier, Ernesto Bozzano, Charles Richet, 
Cesar Lombroso e William Crookes firmou referências científicas que o 
tempo foi convertendo em referências emblemáticas a chancelar a 
autoridade das crenças espíritas. A evocação de espíritos era tida como 
prova experimental do espiritismo e tinha o seu ponto alto nas chamadas 
materializações, onde manifestações de ectoplasmas luminosos 
ultrapassavam a divisão entre espírito e matéria, espíritos movimentavam 
objetos etc. Mas este foi também o campo das acusações de fraude e dos 
escândalos envolvendo médiuns, sendo posteriormente relegado ao 
segundo plano. (Lewgoy 2006a, p. 159). 

No Brasil, haverá, como eu já mencionei, uma tendência chamada de científica pelos 

adeptos, mais centrada na experimentação, buscando "seguir os métodos de Kardec" se 

contrapondo a uma outra, a dos chamados místicos, que têm Bezerra de Menezes21 como um de 

seus defensores e que se caracteriza como um espiritismo de influência católica, baseado em 

leituras de Roustaing22 (Santos 1997, Lewgoy 2006a). Estas duas tendências irão se defrontar, no 

que se chama hoje de "querela entre os místicos e os científicos" no movimento espírita 

                                                 
20 Na trajetória de adaptação do espiritismo às realidades brasileiras, vários elementos podem ser listados, dentre 
eles sua apropriação da noção católica de caridade, sua centralidade na conformação da umbanda enquanto religião 
eminentemente brasileira, além de sua participação – junto com outras religiões - na instauração no Brasil de uma 
mentalidade espiritualista (Lewgoy 2000, Stoll 2003, Ortiz 1999, Cavalcanti 1983). 
21 Adolfo Bezerra de Menezes (1831-1900). Médico, militar, escritor, jornalista, político e expoente do movimento 
espírita no Brasil. Eleito presidente da Federação Espírita Brasileira em 1889, vice-presidente entre 1890 e 1891 e 
novamente presidente em 1895. Bezerra de Menezes é o criador da chamada "desobsessão". 
22 Jean-Baptiste Roustaing (1805-1879), advogado e espírita francês. Entre 1858 e 1861 período travou contato com 
o fenômeno das mesas girantes e das comunicações com os espíritos, estudados à época por Allan Kardec, 
envolvendo-se com o movimento espírita francês. Publicou "Os Quatro Evangelhos". 



36 
 

brasileiro23. Nesta querela, os científicos foram derrotados, "suspeitos de ateísmo, ou seja, da 

ausência de princípios morais que a ideia de ciência inspirava" (Lewgoy 2006a, p. 156).  

Na verdade, e além da querela acima mencionada, uma análise mais detida dos primeiros 

tempos do espiritismo no Brasil demonstra que houve períodos de relativa aceitação de suas 

práticas pelo Estado e Sociedade Civil, ao lado de períodos de efetiva criminalização destas 

práticas, o que fez com que a legitimidade do espiritismo tenha sido intensamente negociada, em 

um processo no qual participaram representantes religiosos, jornalistas, médicos, autoridades 

policiais e grupos espíritas (cf. Giumbelli 1997). É importante salientar, neste processo de 

descriminalização das práticas espíritas, o papel da Federação Espírita Brasileira – FEB, fundada 

em 1884, no Rio de Janeiro. A atual legitimidade da FEB como representante do espiritismo no 

Brasil só foi assegurada através de um processo de embate com diferentes forças políticas. Neste 

processo, comparece a estratégia de paulatina substituição da prática “receitista” pela da 

“caridade”, adequando as práticas identificadas como espíritas ao discurso da “saúde pública” 

(Giumbelli 1997, p. 231/232). 

A hegemonia da matriz religiosa na direção da FEB, então, conforma uma "tradição 

espírita brasileira, cuja marca consiste na síntese com o catolicismo" (Stoll 2002), e onde o 

médium Chico Xavier24 aparece como o modelo exemplar (Stoll 1999 e 2002). Contudo, 

olhando-se mais detidamente para o campo espírita brasileiro, vê-se que há outras propostas em 

debate além da "tradição"; isto se mostra desde os anos 1980, quando o processo de 

esfacelamento do movimento espírita se mostra de forma mais patente, em muito decorrente de 

sua incapacidade em atender demandas de segmentos sociais críticos em relação ao “excessivo 

tradicionalismo e intelectualismo dogmático das instituições kardecistas oficiais” (D’Andrea, 

2000: 139). 

Frente a esta crise, estratégias de “inovação da doutrina” surgem, através de interlocuções 

estabelecidas com outros campos, religiosos ou não, e assim é que aparecem iniciativas de 

“resistência” face ao modelo tradicional de expressão religiosa espírita.  Meu entendimento é de 

                                                 
23 Até hoje no Brasil, há traços deste antigo debate, em relação às práticas mediúnicas e de estudo que têm lugar nos 
centros espíritas. É frequente a associação de curiosidade científica e experimentação a um distanciamento da 
caridade, a um cientificismo. Para o aprofundamento histórico desta querela, ver Giumbelli (1997). 
24 Francisco Cândido Xavier, ou Chico Xavier: médium espírita mineiro (1910-2002). Psicografou centenas de 
livros atribuídos a numerosos espíritos e se tornou um dos maiores expoentes e divulgadores do espiritismo no 
Brasil. Para a carreira de Chico Xavier, cf. Lewgoy (2000) e Stoll (1999 e 2003). 



37 
 

que há, no Brasil, internamente ao movimento espírita, diversas linhas discordantes da ortodoxia 

kardecista. Stoll (1999, 2003, 2004) nos mostra uma delas, assinalada pela carreira religiosa de 

Luiz Gasparetto25. Há ainda a trajetória de Waldo Vieira, médium que trabalhou durante vários 

anos como parceiro de Chico Xavier, e que depois abandona o kardecismo de base ortodoxa para 

fundar o que chamou de projeciologia (depois renomeando-a de conscienciologia) (D'Andrea 

1997).  

Sob um contexto onde os termos crise, fragmentação, resistência e inovação dão o tom do 

debate é que afirmo me deter, neste trabalho, ao espiritismo, considerando-o como um campo 

religioso fraturado; nesse sentido é que os três grupos que estudei – o primeiro, ligado a um 

centro espírita adeso26, o segundo, vinculado a um centro espírita não adeso e o terceiro, 

desvinculado de centros espíritas, podem ser circunscritos ao campo das “crenças e práticas que 

se constituíram por referência aos escritos de Allan Kardec” (Giumbelli, 1995:7), mas não se 

identificam, como um todo, à chamada "tradição" espírita27. 

 

� CORPO E EMOÇÃO NOS ESPIRITISMOS 

Como já apontei acima, uma das principais faces da cultura religiosa espírita diz respeito 

às práticas mediúnicas; em relação a estas, já temos um considerável material etnográfico28, 

todavia, este material ainda não revela a sua densidade, e esta lacuna é ainda mais evidente se 

consideramos a centralidade dada à mediunidade no sistema ritual espírita. Junto com o estudo e 

a caridade (cf. Cavalcanti 2003), ela é uma prática definidora deste campo; nesse sentido, a 

maneira como é praticada, sentida e representada pelos espíritas pode mesmo nos falar não 

apenas do espiritismo, mas de sua relação com o campo religioso mais amplo. 

                                                 
25 Luiz Antonio Alencastro Gasparetto, médium, psicólogo, escritor e locutor paulista brasileiro. Para a carreira de 
Gasparetto, cf. Stoll (1999 e 2003). 
26 Adeso: termo nativo espírita que significa "associado ao campo federativo espírita", este último significando a 
FEB (Federação Espírita Brasileira) e as diferentes federações espíritas estaduais. Cabe salientar que o termo adesão 
também se refere à conversão, no espiritismo brasileiro. A esse respeito, ver Cavalcanti 1983. 
27 Para a "tradição espírita", cf. Stoll (2002) 
28 Vale salientar a já clássica etnografia de Cavalcanti (1983), realizada em centros espíritas do Rio de Janeiro, além 
do trabalho de Lewgoy (2000 e 2003), abordando as estruturas narrativas da desobsessão. Também é importante 
lembrar os trabalhos de Greenfield (1999 e 1992) sobre cirurgias espirituais e os de Luís Eduardo Soares (1979) e de 
Stoll (2008), sobre psicografia. 



38 
 

O trânsito entre os mundos visível e invisível, uma das características do campo religioso 

brasileiro (cf. Camargo, 1960 e Machado 1983), se opera tanto sob linguagens rituais 

"dionisíacas", ligadas à festa, quanto sob linguagens mais "ascéticas" (cf. Birman (1982, p.07); 

nesta última expressão, temos o espiritismo kardecista. A literatura aponta que, enquanto no 

transe afro-brasileiro há uma ênfase em coreografias corporais, que expressam, junto com as 

cantigas e as falas das entidades incorporadas as vontades e conselhos dos seres de outro mundo, 

o transe espírita "benigno" é um transe com ênfase na palavra. Sublinha Motta (1997): 

Embora a personalidade ordinária do médium seja substituída pela de um 
espírito, de um deus ou de um demônio, esta última raciocina e se 
comunica de modo bastante corriqueiro, através de discursos verbais 
consequentes e coordenados (Motta, 1977:97-114 ). 

No mesmo sentido é que Aubrée (1996) diferencia “transe de possessão” de “transe de 

inspiração”. Na primeira forma de transe “o possuído muda de personalidade, no sentido de que 

ele se transforma na divindade”, o modelo paradigmático neste caso seria o transe no candomblé. 

Já no transe “de inspiração”, o indivíduo “conserva sua personalidade, mas é cercado pela 

divindade, que ao dominá-lo, faz dele seu porta-voz” (Aubrée 1996, p. 175), forma que 

descreveria com propriedade o transe espírita benigno. 

Ora, se no espiritismo, todos os indivíduos são concebidos como potencialmente capazes, 

em menor ou maior grau, de serem inspirados pelos espíritos, a qualidade desse transe será 

condicionada pelo próprio grau evolutivo no qual o indivíduo se encontra. É nesse contexto que 

se articulam transe e emoções, pois, para os espíritas, "emoções inferiores" atraem espíritos 

"atrasados" ou "sofredores" e emoções "superiores", ou "virtudes"29, possibilitam a inspiração 

dos "bons" espíritos.  

Do mesmo modo, os médiuns devem seguir um padrão de transe fundado em sobriedade, 

discrição, austeridade e simplicidade (Cavalcanti 1983, p. 18, 69, 130), e evitar, em seu 

cotidiano, emoções não adequadas a este padrão de transe. Ora, os espíritas assinalam a 

existência de "sentimentos reprováveis, traduzíveis como sinais de inferioridade 

moral/espiritual"; dentre outros, assinala-se "inveja, ciúmes, mesquinhez, egoísmo" (Cavalcanti 

                                                 
29 Um padrão de virtudes que se atualiza a partir do mito Chico Xavier e é caracterizado por comportamentos de 
“discrição, seriedade, controle, solicitude, paciência, austeridade” (Cavalcanti 1983, p. 56/59), aos quais eu 
acrescentaria ainda a gentileza, a pacificação, o pudor e a vergonha. 



39 
 

2003, p. 58/59). Parece-me claro que há, no kardecismo, emoções boas e ruins, assinalando a 

necessidade de se empreender uma educação dos afetos. Uma importante discussão sobre 

controle do corpo e dos afetos no espiritismo é efetivada por Cavalcanti (1983). Para esta autora, 

neste sistema de crenças está presente a ideia de que 

O corpo como matéria é para o homem o símbolo vivo de sua 
imperfeição, de sua provação, da encarnação em suma. Como tal, ele é 
tentação no sentido em que a encarnação é a atualização do livre-arbítrio, 
da escolha reafirmada a todo o momento entre o Bem e o Mal. O corpo é 
fonte de vícios - tabagismo, alcoolismo, uso de drogas, comportamento 
sexual desregrado etc. - que devem ser combatidos (Cavalcanti, 1983,  p. 
130).  

É em relação a imperfeição que, no momento do transe, o domínio do corpo do médium é 

enfatizado: "Não importa qual seja a vontade do espírito comunicante, o corpo deve ser 

controlado, seus impulsos regrados, domados" (Cavalcanti 1983, p. 130). Assim, o controle do 

corpo no transe coaduna-se com o ethos espírita de discrição, sobriedade, disciplina (idem,130). 

Na verdade, o controle do corpo no transe, ou dito de outra forma, a educação da mediunidade é 

parte do aprendizado do espírita, parte da reforma íntima. 

Pode-se dizer que o caminho para se começar a reforma íntima são exatamente os 

processos obsessivos, já que eles sinalizam, no caso do médium, para a necessidade de estudos 

que levem a um controle da mediunidade e à prática da caridade, para assim desenvolver 

virtudes que farão com que este se aproxime dos espíritos superiores e se afaste dos inferiores. 

Neste caminho, grande parte da humanidade está ou estará em processo de obsessão, o que faz 

com que a obsessão seja, para os espíritas, a causa primeira ou o agravante da grande maioria dos 

problemas que acompanham a humanidade, desde divórcios até guerras (Lewgoy 2000).  

A partir dessa revisão da literatura é possível melhor qualificar o rol de questões a serem 

exploradas nas próximas páginas deste trabalho, questionando pela existência de modelos 

emocionais alternativos em relação ao modelo adeso. Do mesmo modo, e identificando, através 

da literatura, o lugar das emoções ruins e das boas emoções naquilo que é a reforma íntima, 

questiono sobre o lugar da desobsessão, como empreendida nos diferentes grupos estudados, na 

educação dos afetos.  

 



40 
 

� O TRABALHO DE CAMPO 

Como já assinalei, a pesquisa se deu em três grupos espíritas: o primeiro foi o mediúnico 

do GEIU, Grupo Espírita Irmãos Unidos, centro espírita adeso à FERN. Neste grupo, a pesquisa 

se desenvolveu entre agosto de 2003 a dezembro de 2007. O segundo e o terceiro são, 

respectivamente, o Grupo Ramatís do centro espírita Bezerra de Menezes (centro não adeso à 

FERN) e o grupo de estudos e pesquisas Atlan, ou Grupo Atlan. Nestes dois grupos (Ramatís e 

Atlan) a pesquisa foi empreendida entre abril de 2007 e novembro de 2009. 

É importante dizer que a Associação Centro Espírita Adolfo Bezerra de Menezes é 

formada pelos centros espíritas Bezerra de Menezes e Humberto de Campos; o Bezerra de 

Menezes é proprietário do prédio onde se dão as atividades dos dois centros, e o Humberto de 

Campos aluga um andar deste prédio no horário da noite, três vezes por semana. Há também dois 

grupos internos, relativamente independentes: o grupo Ramatís – onde se deu minha pesquisa – e 

o Grupo Ana Madalena. Ainda que sejam coletivos independentes, o Centro Humberto de 

Campos, o Grupo Ramatís e o Grupo Ana Madalena realizam suas atividades no espaço físico do 

centro espírita Bezerra de Menezes e seus membros fazem parte da vida deste, que é o maior 

coletivo. Já o GEIU não detém centros espíritas ou grupos internos. 

Para responder às perguntas de pesquisa, eu examinei, através da observação participante e 

também de entrevistas, o rito da desobsessão, em duas vertentes: a "desobsessão simples", 

efetuada no Grupo Espírita Irmãos Unidos e a "desobsessão apométrica", desenvolvida no Grupo 

de Estudos Ramatís de Natal. Também fiz observações etnográficas de palestras públicas e 

reuniões de estudo da mediunidade no GEIU, durante dois anos; reuniões do Grupo Ramatís 

durante dois anos; encontros do Grupo Atlan durante dois anos; cabines de atendimento de 

médicos espirituais no Bezerra de Menezes, durante seis meses e de palestras públicas no 

Bezerra de Menezes, durante seis meses. Examinei também as carreiras mediúnicas de três 

médiuns, ligados aos grupos estudados: Arabela, Miriam e Rogério. O relato de Arabela está 

alinhavado à desobsessão simples; o de Miriam, à desobsessão apométrica e o de Rogério ao 

que ele chama de desobsessão profunda. Fiz também uma série de entrevistas abertas com 

médiuns e frequentadores do GEIU e do Bezerra de Menezes, exame da literatura nativa (livros, 

revistas, biografias) e de literatura antropológica sobre o tema. 



41 
 

Esclareço que, dos três grupos estudados, o primeiro – o mediúnico do GEIU – identifica-

se à "tradição" espírita brasileira (Stoll 2002). Já os dois outros grupos (Ramatís e Atlan) não 

rompem com essa tradição, mas introduzem no campo espírita elementos dissonantes, advindos 

do universo neoesotérico, da ufologia e das religiões de matriz africana, mais precisamente a 

umbanda. 

Porém, talvez eu esteja contando a história ao contrário. Até aqui, e seguindo um roteiro 

mais formal de construir teses, apresentei marco teórico, revisão bibliográfica e metodologia, 

mas os movimentos que me possibilitaram construir a problemática e muitos insights aqui 

apresentados não se deram na linearidade apresentada. Omitir a parte mais vivencial, que se 

iniciou quando ainda era nativa, obscureceria parte da dinâmica que me possibilita os recortes 

que constituíram este trabalho, impedindo inclusive melhor dimensionar minhas posições ao 

olhar, interpretar e escrever, que constituem a tarefa etnográfica (Willis 1997; Rios 2004). De 

outro modo, como a constituição da problemática das emoções no espiritismo como objeto de 

investigação está intrinsecamente ligada a minha própria trajetória de vida, é por ela que vou 

arrematar esta parte introdutória do trabalho. 

 

O avesso 

� O CENTRO ESPÍRITA E A AFLIÇÃO, OU O EPISÓDIO DAS VASSOURAS 

Não me lembro desde quando passei a ser simpatizante do espiritismo, mas li O Livro dos 

Espíritos no final dos anos 1980, e nesta época fui à Federação Espírita do Rio Grande do Norte 

em busca de entendimento para os fenômenos supostamente mediúnicos que ocorriam com uma 

amiga da universidade, Juliana. Ela "ouvia" e "sentia" coisas estranhas, à noite, antes de dormir: 

uma mulher a abanava com um grande leque, e ela ouvia uma algazarra de pessoas, invisíveis, a 

varrerem o seu quarto e conversarem a altos brados. Não "aderi" à doutrina espírita, porém, neste 

período. Isto só veio a acontecer em decorrência de outro fenômeno mediúnico, desta vez, 

acontecido comigo.  



42 
 

No início do ano de 1997, já professora da UFRN, eu morava num apartamento em Natal, 

e passei a ouvir, várias vezes durante à noite, barulhos de passos – que me pareciam ser de 

tamancos - no apartamento de cima, último andar. Além disso, havia o ruído de uma vassoura, 

varrendo e batendo nos móveis. Móveis que eram, segundo eu ouvia, provavelmente arrastados 

durante parte da noite. Seria tudo talvez compreensível, não fosse o fato de o dito apartamento 

estar desocupado já há alguns meses. Em algumas madrugadas em que o barulho dos tamancos 

se tornava muito alto, eu olhava da minha varanda para a varanda de cima, na ilusão de encontrar 

algum fiapo de luz. Ninguém varre a casa no escuro, pensava. Mas só havia a escuridão.  

O porteiro do prédio e o síndico me juravam não morar ninguém ali. Mas o alarido 

continuava. Com o tempo, me lembrei das leituras espíritas e pensei: "são entidades. Vou 

entregar os pontos e dormir". E assim, fui me acostumando com meus vizinhos invisíveis e 

barulhentos. Até o dia em que recebi um bilhete da vizinha de baixo: "pare com as arrumações 

da madrugada". Ela também ouvia.  

Tomei coragem e bati em sua porta para relatar que "não era eu, e sim um espírito, não sei 

se você acredita". A mulher acreditou. Era umbandista. Mostrou-me seu altar, no quarto, com 

imagens de São Jorge Guerreiro, Cosme e Damião, dentre outros, e eu fiquei tranquila. Mas logo 

ela se mudou, e o novo vizinho, que se mudara para o apartamento dela, não acompanhava das 

mesmas crenças. Acordei numa madrugada sendo xingada de desordeira, pois o homem não 

conseguia dormir "com essa música alta e essas risadas. Isso lá é hora de dar uma festa?". Os 

"espíritos" estavam fazendo uma farra. Aterrorizada, procurei minha mãe, que era espírita, e ela 

me levou ao Grupo Espírita Irmãos Unidos.  

Assim, numa noite de terça-feira do mês de abril de 1997, eu e minha mãe fomos à casa de 

Inácia, médium do Grupo Espírita Irmãos Unidos, para que ela nos levasse até este centro 

espírita e eu então tirasse uma ficha de atendimento para a cabine de "diálogo fraterno"30 de 

Arabela, a médium mais importante do centro. Nessa noite eu não consegui uma ficha para 

Arabela; quem me atendeu foi João Antonio, doutrinador. Entrei na sala à meia-luz: uma mesa 

entre ele e eu, duas cadeiras do lado de cá, duas do lado de lá. Contei rapidamente a minha 
                                                 
30 O diálogo fraterno, também chamado de atendimento fraterno, é uma das portas de entrada de novos fiéis ao 
centro espírita; caracteriza-se por ser uma entrevista individual, e é realizada em ambiente privado da casa espírita. 
Neste momento, o indivíduo fala sobre seus problemas e é aconselhado. Para uma suficiente caracterização do 
diálogo fraterno realizado em centros espíritas, cf. Cavalcanti (1983, pp. 65), que também o diferencia do ritual da 
consulta, na umbanda. 



43 
 

estória. Ele parecia não me ouvir; de olhos semicerrados, concordava com as respostas 

antecipadas que eu dava às minhas próprias indagações: "devem ser de espíritos, né, aqueles sons 

que ouço?"... "eu devo estar obsidiada31, não é mesmo?"... "o senhor acha que devo tomar 

passes?"... ele não me respondeu nada, só balançava afirmativamente a cabeça, e eu saí da cabine 

achando tudo ótimo: "deve ser assim mesmo, esse tal diálogo". 

Saí desta sala e circulei pelo salão. Logo, uma moça, Sonia, veio falar comigo: "gostou do 

diálogo? Você deve tomar o passe", e me entregou uma ficha de papel plastificado com um 

número inscrito. Conversamos, e ela me explicou que o diálogo era o "primeiro momento da 

desobsessão". O passe também fazia parte do tratamento que eu iria fazer. Eu nada havia dito a 

ela sobre meus problemas, mas, pensei, talvez Inácia houvesse comentado. Sonia me enviou para 

a biblioteca, onde encontrei outras pessoas, muito simpáticas, que, ao saber que eu havia ido para 

o diálogo, se prontificaram a me esclarecer que eu deveria ler "alguma coisa da doutrina". Uma 

das pessoas me falou do médium Divaldo Franco32: "Arabela e José Morais gostam muito dos 

livros de Divaldo, leve alguns de empréstimo". Eu não sabia quem era José Morais, só havia 

ouvido falar de Arabela, mas deixei que fizessem minha ficha na biblioteca e nós conversamos 

até a palestra iniciar. Após a palestra, eu tomei passe e ao término da noite fui para casa com 

dois livros de Divaldo embaixo do braço. 

 

� "ESTÁVAMOS VARRENDO SUA CASA PARA VOCÊ ENCONTRAR O SEU 

CAMINHO": DA OBSESSÃO À CURA 

Assim, nos Irmãos Unidos eu fiquei para fazer um tratamento, já que estava, como 

supunha, obsidiada. Porém, o tratamento ia além do que eu imaginava. Antes de ir ao GEIU, 

minha mãe havia me dito que nos centros espíritas havia uma reunião, onde os médiuns recebiam 

                                                 
31 Obsidiada: refere-se à categoria nativa "obsessão". Tratarei da obsessão no decorrer deste trabalho.  
32 Divaldo Pereira Franco, nascido em Feira de Santana, na Bahia, em 1927, é professor, médium e orador espírita. 
Fundou em 1952, em Salvador, a instituição assistencial espírita Mansão do Caminho. Publicou até este momento, 
240 títulos psicografados em português. Dentre estes, há 80 versões para outros idiomas. Diz escrever sob a 
inspiração de 211 espíritos. Dentre eles, destacam-se os nomes de Joanna de Ângelis (sua mentora), e também 
Manoel Philomeno de Miranda, Victor Hugo, Amélia Rodrigues, Ignotus, Vianna de Carvalho, Carlos Torres 
Pastorino, Bezerra de Menezes, Rabindranath Tagore, João Cléofas, Eros e Simbá, dentre outros. 



44 
 

os espíritos que incomodavam as pessoas, e então estes eram convencidos a não lhes fazer mais o 

mal. Esta era a sessão de desobsessão. 

No GEIU, porém, me contaram que meu tratamento ia além desta conversa a portas 

fechadas e envolvia dois movimentos: o primeiro deles era "o que o centro espírita poderia fazer 

por mim, para me ajudar a me curar da obsessão". Sob este primeiro sentido é que meu nome foi 

escrito num papelzinho e levado para a tal sala onde fariam, mais tarde, a reunião de desobsessão 

(da qual eu não poderia participar). Acrescentaram que, nesta reunião, "talvez" o "meu" obsessor 

fosse atendido; porém, "talvez não". De qualquer forma, ele "certamente não estava mais do meu 

lado": havia sido "retirado de meu campo33", durante o diálogo fraterno, que, como sempre 

sublinhavam, já era "o começo da desobsessão"34. Além do diálogo fraterno e da reunião de 

desobsessão, os trabalhadores do GEIU me contaram que outras atividades desenvolvidas pelo 

centro me ajudariam na minha "libertação"; estas eram a fluidoterapia (que envolvia tomar 

passe35 e água fluidificada), a palestra e o ESDE36.  

Um ponto crucial, para mim, foi ouvir que, afinal, mesmo que o meu obsessor37 se 

regenerasse, isso não significava necessariamente o fim de minha obsessão. Na verdade, me 

diziam, após a doutrinação do obsessor, nada o prende ao centro espírita. Ele tem o livre-arbítrio 

para ir embora de lá na hora em que quiser. Assim, existia a possibilidade de que, após o seu 

atendimento na reunião, o tal obsessor voltasse à minha casa, para o meu lado. Eu deveria estar 

preparada para isto; neste sentido é que era importante, no caso deste, ou de qualquer outro 

obsessor se aproximar de mim, que ele encontrasse "a casa diferente" (a minha "casa interna"). 

Isso "talvez" até o convencesse a desistir de me perseguir. 

                                                 
33 "Campo magnético" ou "aura": segundo os espíritas, é o "fluido animalizado" que recobre o "perispírito" do ser 
humano encarnado. Tratarei de perispírito e de fluido animalizado no decorrer desta tese. 
34 Desobsessão: termo nativo que significa o tratamento dado ao mal da obsessão. 
35 Passe: Prática amplamente difundida entre os espíritas, que consiste, na imposição das mãos feita por um 
indivíduo, que recebe o nome de passista, sobre outro, que se acha geralmente sentado à sua frente, num ambiente à 
meia-luz. Segundo os espíritas, o ato teria o poder de canalizar “fluidos” ou “energias” benéficos, oriundos do 
próprio passista, de bons espíritos, ou ainda de ambas as fontes somadas. Para a caracterização do passe, cf. 
Cavalcanti (1983). 
36 ESDE – Estudo Sistematizado da Doutrina Espírita. 
37 Obsessor: o indivíduo (vivo ou morto) que obsedia outro indivíduo, por variadas razões, impingindo sofrimento a 
este último. Para os espíritas, a obsessão pode ser de morto para vivo, de vivo para morto, de morto para morto, de 
vivo para vivo e também pode se constituir em auto-obsessão, quando o indivíduo torna-se o algoz de si mesmo, 
levado por culpa, ódio, inveja ou outros sentimentos perturbadores.  



45 
 

O que levava ao segundo movimento: "o que eu poderia fazer, para ajudar a mim mesma": 

isto se chamava "autodesobsessão", ou "desobsessão natural", como definiam Eurípedes 

Barsanulfo, pela mão de Divaldo Franco, e também Suely Caldas Schubert, autores que aos 

poucos eu teria contato, em minha frequência ao centro espírita: 

Aquele que encontrou Jesus já começou o processo de libertação interior e de 
desobsessão natural (Eurípedes Barsanulfo, in "Sementes de Vida Eterna", psicografia 
de Divaldo Franco, cap. 50, grifo meu).   

A nossa regeneração é, pois, a nossa desobsessão (autodesobsessão), que poderá ser 
levada a efeito por nós mesmos de maneira natural, isto é, aceitando Jesus de 
maneira plena – o que equivale a dizer: evangelizando-se, ou ainda, nos casos de 
obsessão declarada, aliando-se a autodesobsessão aos recursos espíritas (Schubert 
1994, p. 126, grifo meu). 

Para fazer a autodesobsessão ou desobsessão natural, fui orientada ao hábito da prece, a 

fazer uma vez por semana o evangelho no lar, à prática da caridade e à busca pelo 

autoconhecimento, desvendando em mim mesma os meus vícios mais profundos, para poder 

combatê-los: isto eu conseguiria estudando os livros da codificação espírita, além de os de André 

Luiz e Emmanuel, psicografados por Chico Xavier, e também os de Divaldo Franco, além de 

muitos outros que me foram apresentados.  

A literatura nativa explicava sobre a urgência da tarefa: se eu não me autoeducasse, jamais 

deixaria de me sentir obsidiada, e, aliás, eu teria de convencer também o meu antigo algoz, caso 

ele voltasse à minha casa, assim como, no futuro, a outros, acerca de minha mudança: 

O obsidiado, se não procurar renovar-se diariamente, num trabalho perseverante de 
autodomínio ou autoeducação, progredindo em moral e edificação espiritual, jamais 
deixará de se sentir obsidiado, ainda que seu primitivo obsessor se regenere (Yvonne 
Pereira, espírito, Divaldo Franco, médium, "Recordações da Mediunidade"). 

O obsidiado, quando do início de seu tratamento, deve ser inteirado de que o labor da 
caridade, em nome de Jesus, é fator primordial para a sua melhoria interior. Através 
da disposição que o paciente apresente para esse serviço, de sua perseverança e boa-
vontade, conseguirá ele, aos poucos, ir convencendo o seu obsessor de sua 
renovação moral (Schubert 1994, p. 107). 

Aliás, Joanna de Ângelis, espírito, muito lida pelos meus colegas do GEIU, sintetizava os 

dois movimentos que acima mencionei: ela dizia que a desobsessão envolvia a parte do 

indivíduo, ou seja, "prece, reforma interior (moralização íntima), mudança de pensamentos, 

vontade, caridade" e também o que chamava de "recursos espíritas (fluidoterapia - terapia do 

passe e água fluidificada, diálogo fraterno, evangelho no lar, palestras, ESDE, trabalho na casa 



46 
 

espírita e reunião de desobsessão). Além disso, orientação à família do obsidiado". (Divaldo 

Franco/Joanna de Ângelis, "florações evangélicas", cap 51).   

Assim, eu fiquei sabendo que quem faria minha desobsessão era eu mesma, obviamente, 

com a ajuda do centro espírita. Mais uma vez, Suely Caldas Schubert fazia eco às palavras de 

meus colegas de centro: não era uma reunião que me libertaria dos obsessores. 

Ninguém se engane: o obsidiado só se libertará quando ele mesmo se dispuser a 
promover a sua autodesobsessão. O espiritismo não poderá fazer por ele o que ele 
não fizer por si mesmo. Muito menos os médiuns, ou alguém que lhe queira operar a 
cura. Entretanto, muitos pensam, erroneamente, que no centro espírita se verão livres 
de todos os males (...). A primeira coisa a ser feita, portanto, é esclarecer ao paciente 
o quanto a sua participação é fundamental para o tratamento. E nisso reside quase 
toda a possibilidade de êxito (Schubert 1994, p. 90).  

Fiquei, afinal, sabendo que a desobsessão era, "em sentido amplo", "o processo de 

regeneração da humanidade". (Schubert 1994, p. 125). 

Assim, recebendo já neste primeiro dia, os pré-requisitos para meu tratamento (que ao 

longo do tempo eu aprofundaria), no final da noite, após tomar o passe e beber da água 

fluidificada, eu peguei emprestado, como já disse, os dois livros de Divaldo Franco, entre os que 

me indicaram.  

Também me acerquei das atividades do centro – reunião pública, estudo da mediunidade, 

estudo da doutrina espírita: eu participaria de todos. Durante seis anos só faltei às reuniões 

espíritas em caso de extrema doença. Os barulhos estranhos que eu ouvia, vindas do outro 

mundo cessaram por completo, e então fez sentido a mensagem recebida por intermédio de 

Inácia: "estávamos varrendo sua casa, para que você encontrasse o seu caminho". E o espiritismo 

foi o meu caminho, até que outro fato me obrigasse a olhar a tapeçaria pelo avesso: fui fazer o 

curso de especialização em antropologia, sob o objetivo de me preparar para o doutorado, já que 

tenho mestrado em outra área, serviço social. 

Porém, minha chegada aos Irmãos Unidos em 1997 e meu profundo engajamento na tão 

importante autodesobsessão significou o despojamento de variados elementos que eu havia 

cuidadosamente cultivado durante muitos anos. Eu encaixotei os meus livros de poesia concreta. 

Também sumiram da vista os discos de bolero, herdados de minha mãe, e que eu ouvia na 

infância, e os de rock-pop, que alimentaram a adolescência. Comprei então – e li – o pentateuco 



47 
 

de Kardec, a coleção de André Luiz, vários livros de Zíbia Gasparetto e outros tantos de Divaldo 

Franco e de outros autores. Meus filhos foram matriculados na evangelização infanto-juvenil da 

FERN, e eu passei a fazer o evangelho no lar, todas as quartas-feiras às 21hs, na sala de casa. 

Também passei a frequentar a reunião pública da terça-feira, o estudo da mediunidade na quinta-

feira e o estudo sistematizado da doutrina espírita na sexta-feira, sempre à noite, além da reunião 

pública do domingo à tarde na FERN, enquanto meus filhos eram evangelizados. 

Logo na segunda semana fui apresentada a Arabela. Uma moça realmente muito bonita; 

alta, bem-vestida, e, além disso, sorridente, carismática. Quando ela chegava ao centro, uma 

pequena multidão a seguia, à procura de dois dedos de conversa. Havia os quatro felizardos que 

tinham conseguido as tão disputadas fichas de atendimento, mas porque não conversar um pouco 

com os excluídos do diálogo da noite? E Arabela guardava sempre uma palavrinha para cada um. 

Após algumas semanas admirando sua figura quase esvoaçante a passar por mim, certo dia ela 

me abordou: "Você está bem? Sabe que tem um espírito muito bonito do seu lado? É uma moça 

muito jovem, de olhos apertadinhos". Eu respondi que estava bem, "me tratando de uma 

obsessão". Ela me disse que se eu quisesse qualquer dia tirar uma ficha para o atendimento, não 

havia problemas. 

Arabela me pareceu ser, por assim dizer, a bondade em pessoa; ela detinha as múltiplas 

virtudes que eu gostaria de ter. Ela era sempre muito amável, paciente, sorridente, dedicada. Não 

havia como ninguém tirá-la do sério, e era assim que eu seria. Portanto, em meu ofício de 

professora, eu passei a me mostrar mais caridosa e menos estressada, procurando compreender 

mais os alunos, seus problemas, suas necessidades. Em casa, tentei tratar com mais carinho os 

familiares, ralhar menos com as crianças, conversar mais com o marido, que observava tudo e 

vez por outra me dizia: "só espero que você não exagere nessa estória de religião. Estou cansado 

de fanáticos". E eu imaginava: "coitado, deve estar obsidiado, vou pôr o nome dele no centro". 

E já que era para mudar, eu cortei o meu cabelo na nuca, doei as roupas justas e curtas e 

investi em blusas de seda com mangas três quartos e em ternos de linho, de cores sóbrias. Joguei 

no lixo as fotos, cartas e bilhetinhos de ex-namorados, e antes de dormir me condicionei a pedir 

para sonhar só com coisas elevadas. Mas eu sabia que minha reforma íntima ainda não estava 

terminada: os meus colegas do centro espírita me diziam isso. Foi muito doloroso, mas entendi 

como necessário ser lembrada por Eduardo, nos estudos da sexta-feira à noite, que as teorias 



48 
 

sociológicas das quais tanto gostava careciam de fundamento moral, e que a história dos homens 

e das mulheres e do mundo contada por Hobsbawn e Michelle Perrault só me ofereciam uma 

face do real, a menor e mais desimportante: a história da matéria. Passageira, fugaz, efêmera. 

Nada daquilo permaneceria após o desencarne de todos. Passei a ler a história do mundo contada 

por Emmanuel. 

Certa noite de reunião pública, faltou alguém para fazer o exórdio38, e me chamaram para 

que eu ocupasse esta função. Eu não sabia bem o que fazer, então Sandro, um de meus colegas 

no centro, me levou até a biblioteca e abriu o livro Nosso Lar, de Chico Xavier, na epígrafe, e eu 

li: "Quando o servidor está pronto, o serviço aparece". As lágrimas vieram aos meus olhos, eu 

me senti confiante para fazer o exórdio e a partir deste dia minha inserção no grupo se estreitou: 

atuei como oradora39, passista40, médium em desenvolvimento e cheguei ao cargo de vice-

presidente do centro. Na mesa de desobsessão, perdia os sentidos algumas vezes, mas tinha 

medo, não me entregava. 

 

� ENTRE BRUXAS E DISCOS VOADORES: RAMATÍS, JAN VAL ELLAM E A 

WICCA 

No final do ano 2000, após três anos me dedicando aos Irmãos Unidos, fui chamada para 

ministrar uma aula para o grupo de estudo sistematizado da doutrina espírita da sexta-feira, neste 

mesmo centro. O assunto era "raças adâmicas", e na apostila da FEB, a leitura básica, constavam 

como referências bibliográficas o livro de Emmanuel, "A Caminho da Luz", além d'O Livro dos 

Espíritos, de Kardec. Pensei que poderia ampliar esta referência e fui à livraria da FERN, da qual 

já era cliente assídua, para pesquisar. Após uma tarde inteira folheando vários livros, levei para 

                                                 
38 Leitura preparatória para a palestra, efetuada antes da "prece inicial". 
39 Orador: termo nativo que designa o indivíduo que efetua palestras em centros espíritas. 
40 Passista: função de quem aplica passes em centros espíritas. 



49 
 

casa dois que me chamaram muito a atenção: "Exilados de Capela", de Edgard Armond41, e 

"Mensagens do Astral", do espírito Ramatís42, psicografia de Hercílio Maes43. 

Exilados de Capela partia do mote colocado por Emmanuel, de que as populações que 

formaram a humanidade terrena (as raças chamadas por Emmanuel de adâmicas), eram 

extraterrestres, já que se originavam do sistema estelar de Capela, e teriam vindo para a Terra há 

milhares de anos atrás. Porém, Armond arrematava esta história com uma notícia bombástica, 

para mim: ele sinalizava um momento para o chamado fim dos tempos; por volta do final do 

segundo milênio, quando um astro intruso 3.200 vezes maior que a Terra ocasionaria a 

verticalização do eixo de nosso planeta e grande parte da humanidade pereceria. Na mesma linha 

catastrófica, Ramatís explicava, com bem mais riqueza de detalhes, como se daria este 

apocalipse. E eu apresentei o estudo, passando por Emmanuel, e ao final pincelando 

cuidadosamente Armond; não toquei no nome de Ramatís, pois já havia ouvido falar, pelos 

corredores do centro, que este era um espírito "polêmico demais".  

Esta foi uma época onde fiz diversas leituras paralelas à linha que me parecia "mais 

clássica" do espiritismo. Encontrei na livraria da FEB outros livros de Ramatís, e na livraria da 

Casa de Caridade Adolfo Bezerra de Menezes44 o livro "Reintegração Cósmica", de um tal Jan 

Val Ellam. Este último incrementava, para mim, as ideias de Ramatís, articulando os 

personagens de Jesus Cristo, Lúcifer e Jeová em uma história de guerras galácticas e de viagens 

espaciais a bordo de discos voadores.  

Porém, as leituras que mais me atraíram neste período enveredavam por outra linha: ocorre 

que, fuçando em uma livraria de supermercado, encontrei o livro "Autobiografia de uma 

                                                 
41 Edgard Pereira Armond (1894/1982), médium espírita brasileiro. 
42 Ramatis, Ramatís, Rama-tys ou Swami Sri Rama-tys é o nome atribuído pelos espíritas a um espírito hindu, 
encarnado pela última vez na Indochina do século X D.C. Os médiuns Hercílio Maes, América Paoliello Marques, 
Maria Margarida Liguori, Wagner Borges, Jan Val Ellam, Norberto Peixoto, Dalton Roque e Hur-Than de Shidha 
são alguns dos que afirmam comunicar-se ou terem se comunicado com Ramatís. Para seus discípulos e 
admiradores, Ramatís coordena a "Fraternidade da Cruz e do Triângulo", equipe extrafísica de espíritos oriundos do 
cristianismo e de tradições religiosas do Oriente, comprometida em difundir uma espécie de síntese de 
conhecimentos religiosos ocidentais e orientais. Sigo aqui a forma como Hercílio Maes, o primeiro médium a 
escrever por Ramatís, escreveu o seu nome: com a última vogal acentuada ("í"). 
43 Hercílio Maes (1913-1993), contador e advogado em Curitiba (PR), foi o primeiro médium que psicografou pelo 
espírito de Ramatís. 
44 CCABM, Casa de Caridade Adolfo Bezerra de Menezes, um centro espírita não adeso situado na Avenida 
Amintas Barros, 2305, bairro de Lagoa Nova, em Natal. 



50 
 

Feiticeira", de Lois Bourne. Gostei da "orelha", levei para casa e o li em uma noite. Eu não sabia, 

mas Bourne foi uma das mais fiéis seguidoras de Gerald Gardner, que, segundo os wiccanos45, 

foi o criador da Wicca. Bourne me fascinou, e eu passei a pesquisar sobre ela, e depois sobre 

Gardner, e sobre as linhas da wicca – gardneriana, diânica, alexandrina46, e uma infinidade de 

outras – e comprar tudo o que encontrava sobre bruxaria. 

Isso me "preenchia" muito mais do que o espiritismo, ainda que eu lesse os escritos 

wiccanos efetuando variados ajustes, de modo a caber com alguma folga aquilo que me diziam 

Kardec, Chico Xavier, Divaldo Franco. Mas a bruxaria me parecia mais prazerosa. Ela me falava 

de poder pessoal, de que as bruxas e bruxos eram aqueles que sabiam girar, moldar e dobrar a 

natureza e os planos da vida e da morte. Por muitas vezes pensei em escrever cartas explicando 

as mudanças do meu ponto de vista a respeito do espiritismo para Eduardo, meu colega do 

centro, a quem eu admirava, por estudar com afinco, mas nenhuma destas cartas sequer passou 

do terceiro parágrafo. Assim, eu não me sentia à vontade para dizer o que me fazia falta nos 

estudos do GEIU. 

No início do ano de 2003, eu iniciei o curso de especialização em antropologia urbana da 

UFRN, pensando em me capacitar para o doutorado nesta área, e como as aulas eram à noite, não 

pude conciliá-las com o trabalho no centro, e passei a ir menos às reuniões. Nesse momento, já 

bastante cansada com o que eu identificava vagamente como sendo a linha ortodoxa do 

espiritismo, isto é, a parelha Kardec-Chico Xavier, percebia que meu desejo era realmente 

pesquisar Wicca.  

Busquei, então, me aproximar de algumas bruxas de um grupo em Natal, que conheci 

através de uma aluna do mestrado em antropologia da UFRN. Comprei livros de bruxaria, me 

cadastrei em listas virtuais, pensei em ir a um encontro de bruxos e bruxas que acontece em 

Brasília, anualmente. Correspondi-me com Mavesper Ceridwen47, sacerdotisa wiccana, por 

                                                 
45 Wiccanos: seguidores da Wicca, ou "bruxaria moderna", uma religião neopagã, que, segundo seus adeptos, é 
fundamentada em cultos da fertilidade que se originaram na Europa Antiga. Gerald B. Gardner é considerado, pelos 
nativos da Wicca, aquele que "impulsionou" o renascimento do culto, entre as décadas de 1940 e 1950. Para o 
pensamento nativo wiccano, cf. Cunningham (2002), Gardner (2003) e Prietto (2001). 
46 Sobre as diversas linhas da Wicca, ver Prietto (2001). 
47 Mavesper Cy Ceridwen: Bruxa e sacerdotisa wiccana brasileira; dedica-se à pesquisa de tealogia comparada 
(estudo da Deusa) e organiza eventos neopagãos pelo país. É presidente da Associação Brasileira de Arte e Filosofia 
da Religião Wicca (Abrawicca). 



51 
 

algum tempo. Ela foi muito amável comigo, me incentivou a dar continuidade à pesquisa sobre 

bruxaria. Nesse período, fui convidada a ir a encontros deste coven48, abertos a simpatizantes. 

 Porém, tinha medo. Nas rodas de conversas com as bruxas, sentia uma forte dor no peito e 

dificuldade para respirar. À noite, sonhava em voar sobre vassouras, e em viagens intraterrenas, 

onde eu me metia em túneis apertados e escuros, e me sujava de barro, ou com festas barulhentas 

à luz da lua cheia e de fogueiras, onde eu dançava junto a outras mulheres tão descabeladas 

quanto eu. 

Porém, eu levei o livro de Lois Bourne para o centro e o partilhei com Eduardo e Arabela, 

e para minha surpresa ele foi muito bem aceito, principalmente em relação aos elementos que 

enfatizavam a capacidade da bruxa – entendida pelos meus interlocutores espíritas como médium 

– para influenciar e modificar o mundo material e espiritual à sua volta, algo infelizmente não 

usual no espiritismo, segundo estes meus dois colegas de centro. Conversei na época com 

Arabela sobre a ideia de pesquisar bruxas, que tomava corpo, e sobre os sonhos frequentes; 

porém, mesmo tendo lido e se identificado com o livro de Lois Bourne, Arabela me advertiu do 

perigo que seria me vincular a energia tão pesada, já que eu era médium e tentava desenvolver 

trabalho de cunho desobsessivo. E me lembrou do meu passado milenar, atravessado por 

desregramentos vários, eu deveria saber. Esse passado era, sem dúvida, conhecido também pelas 

entidades das trevas que me acompanhavam, meus algozes, e eles não teriam dificuldade em 

mais uma vez me desvirtuar; logo agora, que eu havia encontrado o caminho do equilíbrio. 

Alguns dias antes desta conversa, Arabela havia me contado que em certa noite, ao chegar 

ao centro, eu levei um espírito feminino comigo. Alta, bonita, de vestido branco, cabelos 

compridos, tinha a intenção de passar uma imagem de espírito evoluído, mas não conseguia, por 

causa da energia pesada que emanava, sentida imediatamente pela médium, em termos de uma 

forte dor no estômago. Essa mulher passeou pela nossa sala de reuniões e abraçou o marido de 

Arabela, sedutoramente. Disse-me Arabela: "Eu fiz uma prece e ela ficou no centro para 

tratamento, mas tome cuidado, foi você quem trouxe. E tem a ver com o seu interesse em 

bruxaria". Tive medo: "logo eu", pensei, "que frequentemente era – segundo a mesma Arabela – 

acompanhada pelo espírito de um hindu, meu provável protetor?".  

                                                 
48 Coven: Também chamado de coventículo ou conciliábulo, é um termo nativo wiccano, significando "coletivo de 
bruxos e bruxas". 



52 
 

Não fazia sentido, mas eu enfim escrevi uma carta a Mavesper, contando um pouco da 

minha angústia, e, ao final, me despedindo dela e da Wicca. Hoje, contudo, maturando as ideias, 

após a escritura da tese, avalio que esta talvez não tenha sido uma real despedida, já que eu parti 

para estudar a mediunidade no espiritismo, identificando vagamente nesta prática, ecos daquilo 

que muito havia me encantado na Wicca: o girar, moldar e dobrar os planos da vida e da morte. 

Em um primeiro momento, pensei em estudar apenas o GEIU, mas dois fenômenos me 

levaram a ampliar o recorte metodológico e incluir grupos não adesos: 

A circulação de imagens, ideias e médiuns entre os vários centros e/ou grupos pertencentes 

ao espiritismo (adesos e não adesos à federação); 

A minha familiaridade com o kardecismo adeso, o que poderia fazer como que não 

vislumbrasse processos aos quais eu própria estava submetida; 

Considerando estas linhas reflexivas, optei pela comparação: pesquisar o/no GEIU, mas 

incorporar na pesquisa outros modelos de espiritismo que me possibilitassem tornar exótico o 

familiar (DaMatta 1987). Lembrei-me, estão, das leituras que havia efetuado sobre Ramatís. Há 

alguns anos eu sabia da existência do Grupo Ramatís do Bezerra de Menezes, criticado na FERN 

por seus estudos não-convencionais e por trazer rituais onde tinham lugar entidades não muito 

bem aceitas no meio espírita tradicional. Já a inclusão do grupo Atlan, de certa forma se impôs 

como condição para melhor compreender as práticas e crenças que encontrei no Ramatís.  

 

� OS PRIMEIROS FIOS 

Como se pode notar, eu conhecia o campo espírita enquanto nativa. A literatura 

antropológica sobre espiritismo me falava de disputas no campo espírita, que apontavam para 

uma inflexibilidade do modelo adeso, e para uma multiplicidade de outros modos religiosos 

coletivos, todos se dizendo espíritas. E eu observava elementos desta disputa: as pessoas no 

centro espírita liam e ao mesmo tempo criticavam a literatura apócrifa, mais precisamente 

Ramatís e Jan Val Ellam, não no sentido de afirmar uma irrealidade do que estava sendo lido, 

mas sim de que "um espírita não deve se ater a certas coisas", como profecias e extraterrestres, 



53 
 

que remetiam a involução e trevas. Falavam também em pureza doutrinária, mas ao mesmo 

tempo recorriam a centros "misturados" para a busca de "consumo de bens espirituais", em 

especial a cura. Foi a partir dessa primeira leitura do campo, ainda não sistematizada, mas onde 

algumas conexões empíricas e teóricas já podiam ser efetuadas (Weber, 1989), que eu resolvi 

constituir  como objetivo da pesquisa o modo como os espiritismos lidam com as emoções, me  

perguntando sobre suas relações com os  modos de fazer mediúnico, e os seus desdobramentos 

com a polêmica da adesão à federação.  

Lembro que para os espíritas, salvação é, como para os protestantes (Weber 2004), algo 

que se consegue intramudanamente. Isto, na perspectiva kardecista, como eu já apontei, é 

significado como “reforma íntima”, e se consegue através da caridade, envolvendo a construção 

de emoções que a sinalizem publicamente, como a paciência, a modéstia, o recato, etc. Dessa 

experiência no espiritismo, e à luz da antropologia das emoções pude notar que há, no 

espiritismo, um conjunto de emoções claramente proscritas – o ciúme, a inveja, o orgulho, a 

vaidade, a cobiça, a luxúria, o egoísmo. Há também emoções muito valorizadas – a alegria, a 

bondade, a modéstia, a compaixão. Os médiuns de meu campo, dos três grupos espíritas, estão 

de acordo na rejeição e na valorização destas emoções.  

Contudo, há em seus relatos outras emoções, desta vez registradas diferentemente. Elas 

traduzem proteção/cuidado, desamparo/abandono, e falam do contexto de disputa por 

legitimidade onde se inserem seus grupos. Relatadas a partir do contato com os espíritos, estas 

são as emoções do medo, da coragem/destemor, da vergonha, da confiança, da alegria e da raiva. 

Em meu trabalho, quero sugerir que nas maneiras como os médiuns agenciam estas últimas 

emoções, eles sinalizam sua busca por instituir e reinstituir o lugar de seu grupo e a legitimidade 

de seus espiritismos na guerra espírita contra o Mal. 

No percurso da pesquisa, busquei entender os diferentes mitos de origem espírita e os 

também diferentes ritos mediúnicos, em sua contribuição para forjar emoções apropriadas. Em 

outras palavras, compreender como o ideário espírita de reforma íntima, matizado nos três 

grupos, se faz técnica de si (Foucault 2006). Busquei nessa noção de Foucault um caminho para 

retornar às indagações de Mauss (2003) sobre a construção da noção de Eu, especificamente no 

espiritismo, mergulhando etnograficamente neste campo, que, não é demais afirmar, olha para o 

modelo das federações para afirmar sua legitimidade. Nesse bojo, considerando o trajeto 



54 
 

histórico do espiritismo no Brasil, busquei pelas marcações dos fluxos e articulações (Appadurai 

1990) de imagens, ideias e crenças advindas de diferentes outros campos, como ciência, mídia, 

militarismo etc. na lida com as emoções.  

 

� DA TESSITURA, OU SOBRE OS PRÓXIMOS CAPÍTULOS 

Tendo situado brevemente os enquadramentos da pesquisa que originou este trabalho, vale 

apontar em linhas gerais o que o leitor encontrará nas próximas páginas. A tese está dividida em 

três partes.  

Na parte um, intitulada Espiritismos da "Pureza Doutrinária", abordo o centro adeso, o 

Grupo Espírita Irmãos Unidos. No capítulo 1, ("Raça, evolução e emoções na letra do 

espiritismo"), apresento a cosmogonia espírita como contada pela literatura aprovada e 

recomendada pela Federação Espírita, explorando as condições de produção do mito e no que ele 

fala sobre emoções. Este capítulo também permite situar o leitor sobre conceitos e noções 

nativas. No capítulo 2 ("Mediunidade, inclinações carnais e virtudes no espiritismo adeso"), 

apresento o GEIU na sua organização; do mesmo modo, situo o leitor em relações às práticas que 

concorrem no centro para promover a tão almejada reforma íntima, caminho de salvação espírita. 

Neste âmbito, aponto para o fato de que se a reunião de desobsessão é pilar para a existência do 

centro, ela caminha de modo articulado com um conjunto de outros rituais, conformando o que 

chamo de dispositivo da desobsessão.  

Apresentado o espiritismo adeso, passo, na parte dois (um espiritismo fraturado), a 

apresentar crenças e práticas presentes nos dois grupos não adesos, eleitos para investigação 

etnográfica. Nessa linha, no Capítulo 3, apresento uma breve discussão sobre os processos de 

desregulação no campo religioso espírita. Esta servirá de recurso para pensar nos processos que 

vêm ocorrendo na Associação Espírita Bezerra de Menezes, onde, como apresentarei no capítulo, 

vários grupos com certa autonomia convivem, mobilizados na atualidade por uma intenção por 

adesão. Nesse ínterim, apresento os dois grupos que serão objeto de discussão, o Ramatís e o 

Atlan. O capítulo 4 (Reintegração cósmica: a grande transição) é dedicado à apresentação do 

ideário que sustenta os dois grupos, na perspectiva de mapear como o discurso desregulado 



55 
 

rematiza o mito de criação espírita, e como nele, uma pragmática das emoções diferenciada 

emerge. No capítulo 5 (Ritos de ascensão planetária) apresento os ritos mediúnicos do Grupo 

Ramatís, enfocando na apometria, enquanto um modelo alternativo à desobsessão desenvolvida 

no grupo adeso, e no que este rito têm a nos dizer sobre emoção. 

Na parte três, enfocarei as carreiras exemplares dos médiuns Arabela (do grupo mediúnico 

do GEIU), Miriam (do Grupo Ramatís) e Rogério (do Grupo Atlan), respectivamente nos 

capítulos 6, 7 e 8. Na análise destas carreiras, no capítulo 9, buscarei pelas marcas dos diferentes 

mitos de fundação do espiritismo na significação de suas histórias de vida, e do mesmo modo, 

pela maneira como o aquele aparato institucional se atualiza, a partir de suas próprias narrativas, 

para fazê-los o que são, apontando para como os dispositivos constituem emoções relacionadas 

às posições que estes atores ocupam nos grupos e no campo religioso espírita mais amplo. 

As conclusões estão organizadas em duas partes; na primeira, retomo minha própria 

trajetória de vida no espiritismo e ao longo da pesquisa, analisando a constituição e apreensão de 

minhas próprias emoções ao longo do processo e reinserindo minhas vivências afetivas como 

argumento para o que quero neste trabalho sustentar. O segundo caminho conclusivo retoma as 

trajetórias dos três médiuns, situadas etnograficamente nos dispositivos institucionais de seus 

grupos e no campo mais amplo das religiões espíritas de Natal, de modo a que o processo 

comparativo permita destacar o que a linguagem emocional performada pelos três tem a dizer 

sobre as noções de eu possíveis de ser encampadas pelos espíritas e como são lidas pelo campo. 

  



56 
 

 

PARTE I           UM TECIDO EM TONS SÓBRIOS: ESPIRITISMOS 

DA "PUREZA DOUTRINÁRIA" 

 

 

 
Livraria do centro espírita Bezerra de Menezes. Natal, 2007. 

Foto: Antoinette Madureira 

  



57 
 

 

CAPÍTULO 1   SOBRE A HIGIENE CÓSMICA: RAÇA, EVOLUÇÃO E 

EMOÇÕES NA LETRA DO ESPIRITISMO 

 
 

Quando o sol 
Se derramar em toda sua essência 

Desafiando o poder da ciência 
Pra combater o mal 

 
E o mar 

Com suas águas bravias 
Levar consigo o pó dos nossos dias 

Vai ser um bom sinal 
 

Os palácios vão desabar 
Sob a força de um temporal 

E os ventos vão sufocar 
O barulho infernal 

 
Os homens vão se rebelar 

Dessa farsa descomunal 
Vai voltar tudo ao seu lugar 

Afinal 

Vai resplandecer! 
Um chuva de prata do céu vai descer 

O esplendor da mata vai renascer 
E o ar de novo vai ser natural 

 
Vai florir 

Cada grande cidade o mato vai cobrir 
Das ruínas um novo povo vai surgir 

E vai cantar afinal 
 

As pragas e as ervas daninhas 
As armas e os homens do mal 

Vão desaparecer  
Nas cinzas de um carnaval 

 
 
 

AS FORÇAS DA NATUREZA 
João Nogueira / Paulo César Pinheiro 

 

Inicio minha etnografia sobre o campo espírita de Natal, explorando a letra que orienta o 

pensamento espírita adeso. Entendo que, no campo do espiritismo adeso, são os escritos49 com o 

carimbo positivo da federação espírita que situam a visão de mundo e a noção de Eu espíritas, 

servindo de matéria para a constituição dos centros e grupos e dos seus modos de operar, na 

composição do ethos que lhes é próprio.  

Assim, conhecer e analisar a literatura espírita permitirá ao leitor não apenas uma primeira 

aproximação de um glossário e de uma semântica próprios ao espiritismo brasileiro, mas também 

– e essa é minha preocupação neste trabalho – identificar e compreender como é conformado, 

                                                 
49 Lembro, junto com Lewgoy (2000), que numa religião letrada – como é o caso do espiritismo – o que os fiéis 
leem tanto é fundacional na conformação de um ethos, quanto também sinaliza as diferenças internas, neste caso, no 
que se chama de movimento espírita (Lewgoy 2000). 



58 
 

desde o campo discursivo oficial, certo modelo emotivo, acionado pelos espíritas para 

instrumentalizar suas estratégias de combate ao Mal.  

Neste capítulo exponho alguns elementos da versão mais clássica da cosmogonia espírita. 

Ela nos fala de como mundos e entes foram criados e como se dá a dinâmica entre estes. 

Alimentando o objetivo espírita da reforma íntima, o relato mitológico de Chico Xavier destaca a 

atuação efetiva de Jesus no surgimento do planeta Terra e dos entes que o habitam, e, 

recuperando elementos do apocalipse de João, trata da segunda vinda de Cristo e, além disso, do 

destino que aguarda os bons e maus na transformação futura da Terra num mundo de 

regeneração.  

Face à grande ramificação do movimento espírita brasileiro, a narrativa inaugurada por 

Chico Xavier se desdobrará de diferentes formas. Em meu campo, observo dois modelos em 

atuação. No caso do centro espírita Irmãos Unidos, esta narrativa se nutre dos escritos de Xavier. 

Já no caso do Grupo Ramatís, esta referência clássica é acrescida de outras mais, a saber, os 

escritos de Edgard Armond, as psicografias ditadas pelo espírito Ramatís50 a vários médiuns, os 

livros de Jan Val Ellam51 e ainda os escritos de Rodrigo Romo52 e de Robson Pinheiro53 sobre a 

Grande Fraternidade Branca e o Comando Galáctico Interestelar. Assinalo que os escritos de 

Allan Kardec oferecem um suporte ideológico ao mito, pois nele encontramos primeiramente 

delineadas as noções espíritas de aperfeiçoamento racial e de evolução entre os mundos, base 

para toda a construção mitológica posterior. 

Como todo esquema mitológico, trata-se aqui de uma história de origem; ela tem seu início 

em um sistema solar distante e em um tempo já esquecido. A depender da versão contada, este 

tempo varia entre milhares e bilhões de anos. Alguns personagens centrais se mantêm: este é o 

caso de Jesus. Outros são adicionados conforme mudam os autores espirituais ou encarnados: é o 

caso de Lúcifer, central na versão adotada pelo Grupo Ramatís. Também é o caso dos membros 

do próprio grupo, que descobrem-se tomando parte dos acontecimentos originários. O esquema 

                                                 
50 Tratarei do espírito Ramatís no capítulo três desta tese. 
51 Jan Val Ellam é o pseudônimo do médium espírita potiguar Rogério de Almeida Freitas. Tratarei da carreira 
mediúnica de Rogério no capítulo oito desta tese. 
52 Rodrigo Romo, Carmen Romo e Dario Romo são médiuns do campo espírita brasileiro e psicografam livros que 
tratam do tema da "ascensão cósmica da Terra". Ver Romo 2002. 
53 Robson Pinheiro, médium do campo espírita brasileiro, autor de diversos livros onde articula umbanda e 
kardecismo. Ver Pinheiro 2006 e 2008. 



59 
 

mítico opera no sentido de proporcionar a que acontecimentos atuais sejam lidos como 

desdobramentos destes episódios fundadores, num tempo, que, afinal, é eternamente presente, 

pois que o passado, isto é, o presente anterior, é sempre atual, sendo o hoje, sempre consequência 

deste tempo fundador. 

As estórias desenvolvem a ideia de origem espiritual da humanidade, assim como 

delineiam o seu destino, fundado em uma progressiva evolução – um aperfeiçoamento moral – 

dos humanos; terminam assinalando um tempo vindouro, quando se dará a expulsão dos 

renitentes no mal e a constituição de um mundo de regeneração na Terra. No centro Irmãos 

Unidos, a história dos exilados de Capela, que tem sua resolução no futuro mundo de 

regeneração na Terra é o fundamento mítico que dá sentido à batalha da desobsessão clássica. Já 

no Grupo Ramatís, a história da Rebelião de Lúcifer, que tem sua resolução na futura volta de 

Jesus num disco voador é o fundamento mítico para a batalha da desobsessão apométrica. 

Sustento que os dois grupos acionam diferentes emoções para tratar de seus particulares dilemas, 

e nisto, atualizam o nunca completamente resolvido embate dos espíritas com o que chamam de 

trevas interiores. 

Em primeiro lugar, lembro, junto com Stoll (2003), que nos escritos de Allan Kardec não 

há o delineamento de um mito de origem, assim como não há o relato de uma revelação divina a 

algum messias ou profeta (Stoll 2003, p. 40). Buscando conciliar a crença espírita com as 

descobertas científicas do final do século XIX, especialmente ante a discussão entre 

monogenismo e poligenismo (cf. Stoll 2003), Kardec, entre as décadas de 1850 e 1870 institui as 

bases doutrinárias para que a cosmogonia seja, afinal, formulada por Chico Xavier, a partir dos 

anos 1930 no Brasil, especialmente nos livros "A Caminho da Luz" e "Brasil, Coração do 

Mundo, Pátria do Evangelho".  

A meu ver, estas estórias, lidas e contadas pelos dois grupos, ajudam a que elaborem seus 

principais problemas e dilemas. Meu intento aqui é perceber, a partir destas duas versões, dois 

diferentes modelos de regulação e instrumentalização das emoções para o enfrentamento do Mal 

no espiritismo. 

 

 



60 
 

 

1.1 ORBES, MUNDOS E CORPOS EM EVOLUÇÃO 

Kardec oferece o contexto cósmico onde a queda, contada por Emmanuel/Chico Xavier se 

opera. Este contexto está em "O Livro dos Espíritos", no "Evangelho Segundo o Espiritismo" e 

em "A Gênese"54. Nestes livros, lemos que Deus, a "inteligência suprema", ao criar o universo, 

criou dois mundos: um mundo visível e palpável, o mundo material, onde habitam os seres 

encarnados, e um mundo invisível e impalpável, o mundo dos espíritos, morada dos seres 

desencarnados. O mundo dos espíritos não é absolutamente imaterial; ao contrário, ele é também 

feito de matéria, contudo, uma matéria mais sutil que aquela formadora do mundo dos 

encarnados. E ele não é também absolutamente invisível e impalpável: o é para a maioria dos 

humanos, mas não para os médiuns, aqueles que conseguem se comunicar através de seus 

sentidos físicos com este outro mundo. 

Kardec também diz que todos os orbes55 existentes no espaço são habitados: planetas, sóis, 

asteroides, estando a humanidade – os seres dotados de razão – espalhada por todo o espaço. É 

importante situar que, nesta cosmologia, todos os humanos encarnados nos vários orbes são 

formados por três corpos: primeiramente, o corpo físico, feito de matéria densa56 de acordo com 

o planeta habitado e que sofre toda a influência deste planeta. O corpo físico é o instrumento 

para manifestação, experimentação e aprendizagem no mundo físico. Corpo e meio físico 

pertencem à mesma dimensão eletromagnética. Os espíritas chamam o corpo de carne, e é com 

                                                 
54 Os livros de Kardec são chamados de pentateuco kardequiano pelos espíritas: cinco livros, que segundo os 
espíritas, contêm ensinamentos dos Espíritos Superiores compilados por Allan Kardec, ao lado de comentários deste 
próprio, a saber, "O Livro dos Espíritos", "O Livro dos Médiuns", "O Evangelho Segundo o Espiritismo", "Céu e 
Inferno" e "A Gênese". Também são acrescentados a estes "O Que É O Espiritismo" e "Obras Póstumas". Vale aqui 
assinalar, junto com Stoll, que "a participação de Kardec na constituição da doutrina é muito mais extensa do que ele 
próprio sugere" (Stoll 2003 p. 48); nesse sentido, pode-se dizer que ele não apenas organiza as mensagens dos 
espíritos, como é dito pelos adeptos da doutrina, mas também imprime sua marca pessoal nas interpretações que faz 
sobre um conjunto de temas de ordem religiosa, buscando harmonizá-los com as descobertas científicas de sua 
época, sendo, assim, mais que apenas um codificador. (Stoll 2003, p. 48). 
55 Orbe: termo nativo espírita, significando os planetas com sua população de espíritos encarnados e desencarnados. 
56 A noção espírita de evolução é acompanhada pela categoria nativa densidade. Para os espíritas, quanto mais 
denso, mais atrasado, e quanto menos denso, mais adiantado no processo de evolução que é universal. À categoria 
densidade corresponde também a noção de materialidade: uma maior densidade significa mais peso material, assim, 
quanto mais um elemento é denso em termos de agrupamento molecular, mais perto ele está da materialidade, e 
também do atraso espiritual. Os planetas como a Terra, feitos de matéria rochosa, são assim mais atrasados do que 
planetas como Júpiter ou Saturno, de composição gasosa. Da mesma forma, os corpos dos humanos da Terra são 
menos evoluídos do que os corpos dos humanos habitantes dos planetas gasosos. Para a relação entre evolução e 
densidade no espiritismo, cf. Greenfield (1999). 



61 
 

ele que o encarnado entra em contato com os outros encarnados. Em segundo lugar, existe o 

perispírito57, feito de matéria quintessenciada, uma matéria mais sutil; o perispírito liga o corpo 

físico ao espírito e é a sede das emoções, sentimentos, raciocínio, memória e demais atributos 

conquistados através das experiências já vividas.  

É o perispírito que permite que o encarnado permaneça vivendo e se locomovendo mesmo 

na ausência do corpo de carne, nos períodos de sono, por exemplo, quando o corpo de carne 

repousa e o espírito, de posse de seu perispírito – seu corpo sutil – vai aonde quer. A diferença 

do perispírito do encarnado para o perispírito do desencarnado é que o perispírito do primeiro se 

acha embebido por fluido animalizado, o que não acontece com o do desencarnado.  

Por último, existe o espírito, fonte de luz e energia. O espírito é a essência do ser, a única 

parte realmente imaterial do humano. Para o espírito existir no mundo material, ele precisa 

obrigatoriamente dos outros dois corpos. Ora, na ocasião da morte do corpo de carne, o espírito 

continua a viver com o seu perispírito, agora não mais cheio de fluido animalizado. Passará a 

viver em um outro mundo, o mundo dos espíritos, sua morada original, sua pátria, para a qual 

retorna após a encarnação. 

Assim, dizem os espíritas que os humanos não têm um espírito: eles são espíritos que têm 

corpos. Dizem também que não há como o espírito, a essência, existir sem usar o perispírito. 

Mesmo os espíritos bastante superiores, habitantes de orbes de densidade muito mais sutil do que 

a Terra, mesmo esses vestem perispíritos, adequados em densidade ao orbe que habitam, e 

mudam de perispírito, ou de vestimenta perispirítica quando mergulham em um outro orbe, de 

densidade diferente. De tal forma que o único que não precisa de perispírito é Deus, único ser 

absolutamente imaterial. 

Existem, porém, diferentes categorias evolutivas, entre os orbes: no extremo inferior, 

encontram-se os orbes primitivos, os mais densos, reservados para as primeiras encarnações dos 

humanos; são sucedidos pelos orbes de expiações e de provas, onde predomina a maldade; mais 

adiante os orbes de regeneração e enfim os superiores, celestes ou divinos, os menos densos, 

onde só existe o Bem.  

                                                 
57 Os espíritas dizem que perispírito é o corpo espiritual de todos os seres vivos. Ele é composto do que chamam de 
matéria sutil, em oposição ao corpo propriamente material, feito de carne, matéria densa. Para o perispírito, cf. 
Cavalcanti (1983) e Greenfield (1992 e 1999). 



62 
 

Todos os orbes trazem os dois mundos58 já mencionados – espiritual e material – em 

constante relação e intercâmbio. No entanto, as duas matérias – dos dois mundos – serão mais 

densas ou mais sutis conforme o grau de evolução de cada orbe. Se um orbe se encontra em um 

nível primitivo (é o caso da Terra quando de sua formação geológica), tanto o mundo material 

quanto o mundo espiritual terão conformação mais densa, mais pesada. De outro lado, em um 

orbe evolutivamente superior, como é o caso do planeta Saturno, seus dois mundos – o material e 

o espiritual – serão constituídos por matéria também sutil. O nosso orbe, a Terra, está, segundo 

dizem os espíritas, entre os mais atrasados, por isso os seus dois mundos são bastante densos, em 

comparação aos orbes superiores. 

Marte está evolutivamente abaixo da Terra, Vênus acima e Júpiter é o superior dentre 

todos deste sistema. Sendo todos os orbes habitados, o Sol não é morada, mas lugar de reunião 

dos espíritos muito superiores, que de lá enviam vibrações de luz aos respectivos dirigentes de 

cada planeta. Todos os sóis têm esta função. 

Nessa gradação evolutiva, a Terra, em relação ao nosso sistema solar, é um dos orbes mais 

atrasados, estando no patamar das "provas e expiações". A Terra não é, contudo, um planeta 

primitivo, pelo fato de seus habitantes já trazerem paixões59. As paixões são, segundo se 

depreende no Livro dos Espíritos, sinal de algum desenvolvimento, porque denotam consciência 

do eu, ainda que não denotem sinal de perfeição (Kardec 1997).  

 

1.2 DE SELVAGENS A CIVILIZADAS: O APERFEIÇOAMENTO DAS RAÇAS 

HUMANAS 

Kardec também diz que Deus criou todos os seres do universo na condição de "simples e 

ignorantes", mas trazendo o destino de aperfeiçoar-se indefinidamente. Assim, estando tudo no 

universo em processo de evolução, o indivíduo também está. Em suas primeiras encarnações, 

                                                 
58 Ou "planos", como os espíritas também denominam.  
59 Na evolução dos seres da Terra, Léon Denis (1985) diz, em passagem muito conhecida no meio espírita, que "o 
Espírito dorme no mineral, sonha no vegetal, agita-se no animal e desperta no Homem"; isto quer dizer que o 
princípio inteligente, que Kardec define como sendo aquilo que identifica o ser humano, e que encontra-se 
desenvolvido de forma básica no homo sapiens, existe de forma latente em todos os elementos físicos deste planeta, 
abrangendo os elementos geológicos, vegetais e animais, e que há uma evolução neste princípio inteligente. 



63 
 

mais ignorante, habita orbes inferiores em densidade e recebe corpos também mais pesados. 

Conforme evolui e se purifica, passa a habitar orbes mais sutis e etéreos, de forma que sempre 

progride através da vivência em orbes diversos, necessitando sempre adequar-se a um orbe 

apropriado ao seu estado de densidade. Passam-se décadas, séculos, milênios em sucessivas 

encarnações até que os indivíduos passem finalmente a morar em um orbe chamado de superior, 

onde não precisarão mais usar corpos materiais, apenas o envoltório perispirítico. (Kardec 1997, 

p. 122/123). 

Mas Kardec fala também do que chama de "diversidade das raças humanas". Diz ele que 

"o homem" surgiu em "muitos pontos do globo" e "em épocas várias, o que também constitui 

uma das causas da diversidade das raças. Depois, dispersando-se os homens por climas diversos 

e aliando-se os de uma aos de outras raças, novos tipos se formaram". (Kardec, 1997, p. 68). 

Também fala de "sucessão e aperfeiçoamento das raças", que ocorre em todo o universo, e, 

assim, 

"As raças, que hoje povoam a Terra, desaparecerão um dia, substituídas por seres 
cada vez mais perfeitos, pois que essas novas raças transformadas sucederão às 
atuais, como estas sucederam a outras ainda mais grosseiras" (Kardec 1997, p. 127). 

Em relação às raças atuais no planeta terra, lemos em Kardec (1997, p. 179): "Será 

possível que um homem de raça civilizada reencarne, por exemplo, numa raça de selvagens?" Ao 

que, segundo Kardec, os espíritos superiores respondem:  

"É; mas depende do gênero da expiação. Um senhor, que tenha sido de grande 
crueldade para os seus escravos, poderá, por sua vez, tornar-se escravo e sofrer os 
maus tratos que infligiu a seus semelhantes. Um, que em certa época exerceu o 
mando, pode, em nova existência, ter que obedecer aos que se curvaram ante a sua 
vontade. Ser-lhe-á isso uma expiação, que Deus lhe imponha, se ele abusou do seu 
poder.” 

"Há, neste momento, raças humanas que evidentemente decrescem. Virá momento 
em que terão desaparecido da Terra?". Resposta: "Assim acontecerá, de fato. É que 
outras lhes terão tomado o lugar, como outras um dia tomarão o da vossa". (Kardec 
1997, p. 179). 

A evolução racial do indivíduo, que é o que o capacita a habitar paulatinamente orbes cada 

vez mais superiores, se dá através de seu aprendizado intelectual e moral. Em termos 

intelectuais, através do acúmulo dos vários conhecimentos disponíveis na cultura (Kardec 1997 

p. 414); em termos morais, através da interiorização de um dispositivo emocional pautado na 



64 
 

busca pela superação das necessidades físicas mais grosseiras, isto é, vencendo o gozo dos bens 

terrenos. Segundo Kardec, os espíritos superiores explicam que Deus põe atrativos nestes bens, 

para experimentar os homens, por meio da tentação. No processo de superação do gozo dos bens 

terrenos, pelo indivíduo, há uma correspondente eterização de seu perispírito, sendo isto que o 

oportuniza a viver em orbes de natureza cada vez mais sutil. 

Porém, caindo nos excessos (Kardec 1997, p. 417), nos requintes do gozo, os homens são 

invariavelmente punidos através das doenças, que são castigos à transgressão da lei divina da 

conservação e também sinalizam a preponderância da natureza animal sobre a natureza 

espiritual (Kardec 1997, p. 341). A preponderância da animalidade é determinante na encarnação 

de um espírito no seio de raças inferiores, como sinaliza Kardec. 

Aliada a ideia de atraso racial está a categoria nativa animalidade, fundamental para a 

discussão que desejo oferecer acerca do aprimoramento afetivo espírita. Apontada por Kardec, a 

relação entre animalidade, carne e vícios é desenvolvida na literatura situada no campo espírita 

ainda no século XIX: este é o caso, só para citar um exemplo, dos vários livros da médium Wera 

Krijanowskaia60, ditados pelo espírito de Rochester. No espiritismo brasileiro, esta discussão 

aparece não apenas nos livros de Chico Xavier, mas em vasta literatura, que, independentemente 

do aval da FEB, é lida pelos espíritas61, e ajuda a conformar, segundo penso, a riqueza imagética 

espírita sobre o mundo espiritual, exaustivamente relatada por aqueles que afirmam – e são assim 

tidos no grupo – como capazes de comunicar-se com os planos invisíveis, os médiuns.  

Tomando contato com o mundo espiritual através de seus sentidos – visão, audição, ou 

através de viagens de desdobramento astral, em sonhos ou mesmo em vigília – quando saem de 

seus corpos para visitar o outro mundo, os médiuns contam que os diversos planos do além e a 

forma física de seus habitantes demonstram o lugar evolutivo onde os humanos desencarnados 

estão. Suas recorrentes descrições se aproximam daquelas constantes na literatura mediúnica 

espírita. O espírito André Luiz, por exemplo, através da mediunidade de Rafael Ranieri, descreve 

no livro "O Abismo", a vida que existe nos subterrâneos de nosso planeta. Vejamos a descrição 

                                                 
60 Wera Krijanowskaia (1861-1924), médium que ao final do século XIX, dizia psicografar romances do espírito de 
John Wilmot Rochester. Para a obra de Wera/Rochester, cf. Chinellatto (1989). 
61 A lista é grande e eu não pretendo exauri-la aqui. Cito aqueles que percebo serem mais lidos nos centros espíritas 
que frequentei: os livros do médium Ranieri, em especial "O abismo" e "A segunda morte", os livros de Ramatís e 
os de Robson Pinheiro, mais precisamente "Legião" e "Senhores da escuridão". 



65 
 

do portal de acesso às "entranhas da terra": "À nossa frente, numa espécie de furna, um 

verdadeiro gigante completamente nu obstruía-nos o caminho. Tamanho descomunal, espáduas 

nuas, corpo de uma cor semelhante à prata, cabelos encaracolados (...). Parecia um deus antigo. 

"Quem sois"? perguntou-nos ele. "Somos humildes viajores em busca de consolo ao nosso 

sofrimento". "Não sabeis que estais nos infernos e que aqui não há consolo nem esperança"?" 

(Ranieri 1997, p. 11/12).  

Mais à frente, André Luiz, amparado pelo espírito superior Orcus, divisa alguns seres, hoje 

serpentes, mas que "já foram humanos": "Fomos surpreendidos por enorme serpente de cor 

escura, que se atravessou em nosso caminho (...). Contudo, de repente, voltou-se para nos ver e 

então eu soltei um horroroso grito de espanto e terror. A serpente possuía cara de homem e nos 

olhava com os olhos chamejantes. A cara presa à casca deixava entrever um ser "humano" 

escravizado a terrível prisão. O olhar do "ofídio" era de tristeza e dor. Duas lágrimas rolavam-lhe 

dos olhos tristes... "Piedade, piedade!" suplicou-nos com acento tristonho". (...) "Porque vives 

assim escravizado à roupagem de uma serpente"? [a "serpente" responde]: "Egoísta e mau, 

reduzi meu corpo espiritual à forma rastejante que agora vês. Jamais tive um pensamento de 

amor para quem quer que seja e nunca estendi a mão ao pobre e ao sofredor. Como castigo, perdi 

as mãos e rolo nos abismos". (Ranieri 1997, P. 13/14). Orcus, então, explica a situação: "Aquela 

serpente apenas retornou a formas inferiores por que já passara na escala evolutiva dos seres. 

Assim, todos aqueles que se desviaram da Lei precipitam-se a si mesmos na degradação das 

formas inferiores". (Ranieri 1997, P. 14).  

Em relação ao mundo espiritual evoluído, veja-se a descrição do espírito superior Orcus, 

ainda no livro O Abismo: "A meu lado estava Orcus que me contemplava afetuosamente. 

Longos cabelos brancos, ligeiramente enrolados como se fossem cordas desciam-lhe pelos 

ombros. Rosto enorme, redondo "aquadradado" sobre um pescoço taurino e peito descomunal. A 

túnica aberta ao peito dava-lhe ao conjunto a expressão de um dos antigos profetas, talvez Isaías 

ou Pedro, o apóstolo". (Ranieri, 1997, p. 07). Também é descrito outro anjo, Atafon: "Abriu-se 

uma porta. E um anjo de porte majestoso e fisionomia impressionantemente bela estendeu-nos a 

mão. Era um jovem de augusta beleza. Túnica simples e diáfana e pele lirial. Seu rosto também 

não demonstrava sexo. Parecia um jovem de idade eterna e parecia ao mesmo tempo um ser do 

sexo feminino. "Eu sou Atafon", falou-nos ele com voz profundamente doce (...). Contemplei as 

linhas perfeitas de Atafon. Era como se eu visse uma figura irreal que tornara o ambiente já tão 



66 
 

fantástico mais irreal ainda. Perfeição absoluta para os meus olhos de espírito mortal". (Ranieri 

1997, P. 24). 

De forma geral, os mundos inferiores são descritos como moradas caracterizadas por 

construções rústicas, de tons acinzentados, casas feitas de taipa e de palha, ou ainda de alvenaria, 

porém sempre envelhecidas, de paredes sujas, descascadas, denunciando decadência. Os 

ambientes escuros, por causa da névoa constante, tornam a luminosidade do sol muito tênue. 

Pelo chão, lama, lodo, charco. Sente-se a todo o momento a pestilência e os odores 

nauseabundos do apodrecimento. A música que se ouve, vindo do interior das casas e do 

ambiente em geral é ruidosa, de batida tribal. A literatura encontrada nas bibliotecas é em geral 

pornográfica. Os filmes passados nos cinemas destas cidades são pornográficos também. 

Também são apresentadas as entidades que lá habitam: anões, gigantes e seres de corpos 

animalizados. Os espíritas dizem que "o espírito não retrograda, mas a forma se degrada". E a 

forma degradada é a que se aproxima das formas animais e dos modelos corporais humanos 

esteticamente desaprovados.  

Meus informantes contam que um espírito atrasado pode apresentar-se bonito para 

aparentar elevação, mas em geral ele erra em algum detalhe: em um dente quebrado, uma pele 

sem viço, ou seja, em alguma marca corporal suja. Isto o denuncia. Outro elemento que o 

denuncia é a "vibração" que emite, e que mexe com a emoção do médium que a sente: 

"vibrações" inferiores – vale dizer, impregnadas de desejo sexual ou de ódio – denunciam o 

espírito inferior que quer "se passar por elevado". Há, assim, uma articulação entre feiura – 

enquanto forma física degradada – e inferioridade espiritual. Já entre os encarnados, isto não se 

efetiva: frequentemente aqueles que querem melhorar e realmente efetuar um trabalho de peso 

na esfera do bem, solicitam receber um "corpo não muito bonito", como forma de se resguardar 

dos perigos da beleza física, que ordinariamente põe a perder encarnações inteiras. Na mesma 

linha, outros, também buscando melhorar, pedem um corpo bonito como um desafio a que serão 

submetidos, um teste, já que, dizem, ao lado da riqueza material e da inteligência, a beleza é uma 

prova muito difícil de ser vencida, porque desencadeadora dos desequilíbrios sexuais. 

André Luiz, que em seus livros, ordinariamente apresenta personagens em sofrimento, 

"desequilibrados do sexo", em situações de "extrema loucura" em virtude de suas práticas 

"aberrantes", compondo "quadros extremamente dolorosos" (Xavier 1997, p.37 e 168). Estas 



67 
 

imagens recordam aos espíritas sua busca, sempre lembrada, em desvencilharem-se dos apelos 

animais existentes em si mesmos, superando o primitivismo contido nos convites da carne, nas 

paixões do mundo, no excesso. 

Já o mundo espiritual evoluído é relatado pelos médiuns espíritas como o "mais difícil de 

visitar", em suas viagens astrais, pois ele estaria "ainda distante" do nível evolutivo dos humanos 

comuns, e mesmo dos espíritas "mais preparados psiquicamente". Os que conseguem, após 

muito esforço, visualizar as paisagens angélicas onde moram os espíritos evoluídos dizem que 

estes são altos, magros, geralmente trazem a pele muito clara e os cabelos compridos; alguns 

usam túnicas, como as dos profetas hebreus. Outros, também bons, são indianos, trazem o torso 

nu e turbantes na cabeça, e outros ainda se parecem com tribunos romanos, próximos a como 

Chico Xavier descreve Emmanuel.  

Sobre as cidades, suas construções físicas são claras, altas e envidraçadas; é recorrente o 

relato sobre a existência de torres majestosas nestes lugares, assim como jardins limpos e bem 

cuidados, rios e lagos cristalinos. Há uma espécie de música ambiente a permear os lugares 

públicos, em geral música clássica e corais de anjos, trazendo "registros sonoros ininteligíveis 

aos humanos encarnados". A literatura existente nas bibliotecas das colônias é aquela que trata 

de temas evangélicos, mesmo tema das peças de teatro e dos filmes passados nos cinemas deste 

plano. 

Para se chegar a morar nestes lugares, é preciso muito esforço na prática do Bem. Contudo, 

dizem os espíritas, não se faz o Bem espontaneamente; é preciso empenho para se cultivar 

sentimentos puros e transformá-los em hábitos (Kardec 1997, p. 411). É também muito citada a 

máxima de Allan Kardec "Reconhece-se o verdadeiro espírita pela sua transformação moral e 

pelos esforços que emprega para domar suas inclinações más" (Kardec, 1996, p. 276), que são 

aquelas ligadas aos "apelos animais". 

 

1.3 DO "NECESSÁRIO DEGREDO": A EXPULSÃO DOS INADEQUADOS 

Se não há progresso de alguns indivíduos, e, contudo, o planeta onde residem progride 

muito, estes indivíduos podem dele ser retirados e enviados a outro, menos evoluído, adequado a 



68 
 

eles. Nesse sentido é que é mencionada, no Livro dos Espíritos, a possibilidade de degredo 

planetário de indivíduos inadequados (Kardec 1997, p. 123 e 125). Isto aconteceu com a Terra, 

quando há muito recebeu espíritos adiantados para nosso planeta, porém atrasados em seu 

planeta de origem, do qual foram expulsos por sua obstinação no mal e por perturbarem os bons. 

O objetivo deste degredo foi também o ajudar a própria Terra a avançar (Kardec, 1996, P. 78). 

Kardec diz que nesse sentido a Terra é uma prisão, assim como um manicômio (Kardec, 1996, p. 

74). 

Sendo a evolução um processo ininterrupto é que, a exemplo do que já aconteceu em 

outros orbes, a Terra, algum dia, também deixará de ser um planeta de provas e expiações, de 

predominância do mal. Isto acontecerá quando dela forem retirados os indivíduos afeitos à 

prática da maldade e dependentes das paixões materiais; passará a ser um planeta de 

regeneração, onde predominará a prática do Bem e dos sentimentos elevados. Na nova Terra 

regenerada, só terão lugar indivíduos que, pelos seus esforços, busquem vencer as suas más 

inclinações (Kardec 1997 p. 418), praticando a abnegação (idem); isto acontecerá em um futuro 

próximo. (Kardec 1997, p. 127 e 128). 

Relacionando a prática do bem na Terra ao exílio planetário a ocorrer no futuro, os 

espíritas em seus estudos citam com ênfase a questão que faz Kardec em O Livro dos Espíritos 

(Kardec 1997 p. 475): "Poderá jamais implantar-se na Terra o reinado do bem?" para a qual há a 

resposta, que, segundo Kardec, é dada pelo espírito de São Luís: 

Predita foi a transformação da Humanidade e vos avizinhais do momento em que se 
dará, momento cuja chegada apressam todos os homens que auxiliam o progresso. 
Essa transformação se verificará por meio da encarnação de Espíritos melhores, que 
constituirão na Terra uma geração nova. Então, os Espíritos dos maus, que a morte 
vai ceifando dia a dia, e todos os que tentem deter a marcha das coisas serão daí 
excluídos, pois que viriam a estar deslocados entre os homens de bem, cuja felicidade 
perturbariam. Irão para mundos novos, menos adiantados, desempenhar missões 
penosas, trabalhando pelo seu próprio adiantamento, ao mesmo tempo que 
trabalharão pelo de seus irmãos mais atrasados. (...) Ai dos que fecham os olhos à 
luz! Preparam para si mesmos longos séculos de trevas e decepções. Ai dos que 
fazem dos bens deste mundo a fonte de todas as suas alegrias! Terão que sofrer 
privações muito mais numerosas do que os gozos de que desfrutaram! Ai, sobretudo, 
dos egoístas! Não acharão quem os ajude a carregar o fardo de suas misérias. São 
Luís. (Kardec 1997, p. 475/476). 

 

 



69 
 

1.3.1 Da queda angélica – os capelinos 

A articulação da educação emocional a uma limpeza planetária, mencionada n'O Livro dos 

Espíritos, é retomada no ano de 1943, quando da publicação de "A Caminho da Luz", psicografia 

de Chico Xavier, autoria espiritual de Emmanuel.  

Os romances espíritas já traziam, desde Wera Krijanowskaia e Zilda Gama62, uma 

reapropriação mítica da história, como salienta Aubrée (1994) e analisa Lewgoy (2000). 

Destacando períodos como o antigo Egito, o império romano e a revolução francesa, nestes 

romances diferentes conjunturas são lidas à luz da doutrina espírita. Além disso, esses escritos 

articulam mito e nacionalidade, em uma tendência que persiste nos romances de Chico Xavier e 

também nos mais atuais, como os de Marilusa Vasconcelos63, Zíbia Gasparetto e Yvonne 

Pereira. 

Chico Xavier é, porém, um divisor de águas, pois não encontramos em sua obra apenas 

uma reapropriação mítica da história; ele nos oferece uma cosmogonia. A partir de "A Caminho 

da Luz", os espíritas vão passar a citar "Capela" como o lugar de origem da humanidade, o 

"paraíso perdido". Xavier apresenta aos espíritas um mito de origem, que até então sua religião 

não detinha.  

Neste romance, lemos que os humanos da Terra tiveram sua origem num planeta distante, 

em um tempo já esquecido, e que Jesus faz parte da "Comunidade de Espíritos Puros e Eleitos 

pelo Senhor Supremo do Universo", detendo em suas mãos as "rédeas diretoras da vida de todas 

as coletividades planetárias". É dito que foi também Jesus, junto a essa "comunidade de seres 

angélicos e perfeitos" o responsável pela criação de nosso planeta. 

É ele quem opera, há bilhões de anos, o desprendimento da então "bola de fogo" que será 

um dia a Terra, do interior da nebulosa solar (Xavier 1999, p. 18). Jesus é também o responsável 

por semear todas as formas de vida neste planeta, em especial as "raças" dos primeiros 

"humanoides".  

                                                 
62 Zilda Gama (1878-1969), médium espírita mineira, dizia psicografar livros do espírito de Victor Hugo. 
63 Em seu "Confidências de uma inconfidente", Marilusa Vasconcelos, escrevendo, segundo diz, pelo espírito de 
Tomás Antonio Gonzaga, produz uma mitohistória da inconfidência mineira, sendo ela própria uma inconfidente. 



70 
 

Mais à frente, neste mesmo livro, é apresentado o paraíso perdido. Ele é o sistema estelar 

de Capela, na constelação do Cocheiro. Chico Xavier conta que um dos mundos deste sistema 

solar havia chegado a um alto desenvolvimento, trazendo como obstáculo, contudo, a presença 

de "alguns milhões de espíritos rebeldes". Sendo necessário o saneamento do planeta, são esses 

espíritos encaminhados à Terra, não sem antes se reunirem com Jesus Cristo, o coordenador 

desta parte do universo (Xavier 1999, p. 35).  

Jesus recebe esta "turba de seres sofredores e infelizes" e explica-lhes seu destino: que eles 

não têm mais lugar em seu planeta de origem em virtude de sua pertinácia no crime do orgulho; 

que deixarão todo um "mundo de afetos" para trás; que serão exilados sem data de retorno na 

Terra, mundo primitivo, encarnando junto a raças ignorantes e atrasadas (os tais "primeiros 

humanoides" criados por Jesus). Embora desprezados, saudosos e amargurados, seriam os mais 

evoluídos deste planeta, e trabalhariam em seu adiantamento. Que jamais esqueceriam o "paraíso 

perdido" nos firmamentos distantes, porém, diz Jesus, que sentiriam a sua presença e o seu apoio 

cotidianos, e, além disso, promete-lhes, teriam a sua vinda, no porvir. Abençoa suas lágrimas e 

os remete à Terra. Em A Caminho da Luz, é dito que as lendas sobre anjos decaídos e também 

sobre a expulsão de Adão e Eva do paraíso dizem respeito a essa história, a dos capelinos, já que 

são esses seres, vindos de Capela, que fundam as chamadas raças adâmicas (Xavier 1999, p. 

35/36). 

Os capelinos vão impulsionar o surgimento das grandes civilizações antigas, no Egito, na 

Índia, na China, assim como vão fundar a lendária civilização atlante; muitos deles, após 

milênios, retornam a Capela; outros ainda vivem na Terra, e presenciarão o momento de 

transição deste planeta, no "crepúsculo de civilização" que Emmanuel, pela mão de Chico 

Xavier, situa no século XX (Xavier 1999). 

No livro "Brasil Coração do Mundo, Pátria do Evangelho" (Xavier 1938), Humberto de 

Campos, também pela mediunidade de Chico Xavier apresenta mais uma faceta do mito: vários 

espíritos missionários encarnam em um país atrasado tecnologicamente, distante dos grandes 

centros, porém habitado por um povo pacífico formado por três raças que convivem 

harmoniosamente; neste país, o Brasil, repousa a humanidade do futuro. Sob um discurso que 

enfatiza a nação, a colonização brasileira é narrada como caracterizada pela miscigenação, 

conformando um povo religioso, bondoso e ordeiro. Mas é também necessário aprimorar os 



71 
 

humanos nesta terra, que será a terra da felicidade. A história que começa em Capela e termina 

no Brasil é uma construção mitológica fortemente presente no imaginário kardecista brasileiro, e 

alimenta o ethos do Grupo Espírita Irmãos Unidos. 

1.4 O MITO E SUAS CONDIÇÕES DE PRODUÇÃO 

Apresentado o mito de criação nos moldes como propõe o espiritismo brasileiro, falando-

nos de mundos e populações humanas a migrarem por orbes em processos evolutivos, para se 

desfazerem da animalidade primitiva, cabe investir agora sobre suas condições de produção, 

buscando pelas marcas ideológicas que possibilitaram os enunciados se articularem nos modos 

como os vimos em Kardec e em Chico Xavier (Pêcheux, 1990, Bakhtin, 1997). 

A visão espírita sobre animalidade se nutre de algumas noções sobre o mundo natural 

forjadas na modernidade. Em uma destas noções, surgida entre os séculos XVI e XVIII, é 

conferido preeminência ao humano; tomando como base os filósofos clássicos e a Bíblia, esta 

concepção define a especificidade do humano através da polaridade com o animal: este último, 

invariavelmente inferior. Além disso, entendem-se as espécies não humanas como destinadas a 

servir aos propósitos práticos, morais e estéticos da humanidade. Sob esta, que é uma visão 

predatória da natureza, civilizar significa contemplar, mas também conquistar e submeter, no 

sentido de aperfeiçoar o mundo natural. Moldando-o, pode-se melhorá-lo em benefício dos 

humanos, de sua satisfação e prazer (Thomas 1988).  

Neste caminho, a razão e a religião são consideradas características exclusivas da espécie 

humana, e responsáveis por sua superioridade ante os animais, sendo a religião a mais essencial, 

pois assinala que apenas aos humanos foi conferida uma alma imortal, diferentemente dos 

animais, não aptos a outra vida. Já a responsável pela superioridade de intelecto dos humanos 

seria a razão, de onde derivam a memória, a imaginação, a curiosidade, a ideia de tempo, o senso 

de beleza e, como elemento fundamental, a capacidade de progredir indefinidamente, coroando 

todos estes atributos com a ideia de perfectibilidade: a espécie humana é provida de uma 

habilidade inata para se aprimorar (Thomas 1988, Duarte 1999). 

É importante dizer que estas definições revelam a procura por constituir um padrão moral 

de comportamento, no refinamento das maneiras dos humanos e na associação de seus impulsos 



72 
 

físicos – fisiológicos – à bestialidade, identificando-os, assim, aos animais (Elias 1990). Neste 

sentido, confirma-se a natural elevação da humanidade, acima do mundo natural; nesta visão 

polarizada, estão mais próximos do estado animal as crianças, os loucos, os pobres64, as 

mulheres, os povos primitivos, isto é, aqueles que necessitam ser domesticados, por não se 

encaixarem de imediato nos moldes comportamentais ditos civilizados (Thomas 1988, Douglas 

1976)65. 

O espiritismo toma parte do ideário que associa selvageria, atraso e natureza e os opõe a 

civilidade, progresso e humano, o que também significa contrapor, em termos nativos, 

animalidade e angelitude, ou carne e espírito, dois polos na evolução dos seres. Os relatos 

sombrios do astral inferior como lugar do humano/animal, da casa de taipa, da música tribal, do 

pântano e da mulher fatal, são sinalizadores, para os espíritas, do que chamam de "animalidade 

que ainda existe no humano" e que "se deve extirpar". Sob o mesmo movimento é relatado o 

astral superior, onde prédios majestosos são adornados por jardins floridos, chafarizes, música 

clássica ambiente e aeróbus singrando os céus66, sinalizadores da felicidade – e do progresso – 

que aguarda os bons, após a morte do corpo físico. 

A oposição animalidade/angelitude, presente nos escritos de Kardec, onde também se 

inscrevem as ideias de evolução e de aprimoramento moral e racial, se ancora em certo contexto 

social e ideológico vivido pelo ocidente. Com Kardec, estamos na segunda metade do século 

XIX, e temos Londres e Paris tomadas pelas repercussões sociais da revolução industrial: por um 

lado, a pobreza das classes trabalhadoras, a viver em condições insalubres a e reivindicar 

melhorias através dos nascentes sindicatos; por outro lado, a política de higienismo estatal e o 

                                                 
64 No caso dos pobres, isto é evidenciado por Cavalcanti (1983), ao descrever uma atividade assistencial do centro 
espírita que estuda e que envolve uma palestra, na qual se busca ensinar aos pobres para que "aprendam a lidar com 
suas dificuldades, para que entendam que sua condição não é em última análise injusta, mas sim provação, e como 
tal, merecida, correspondendo aos desígnios divinos, e à possibilidade de outra vida melhor. A doutrinação [às 
mulheres pobres] é simples, 'quando falo a elas, falo como a crianças. Tem que ser, qualquer coisa mais elaborada 
elas bloqueiam e não conseguem pensar em mais nada'. Os pobres são assim pensados como espíritos inferiores, 
quando mais não seja por uma questão de 'misericórdia divina', pois 'Deus coloca nessa situação espíritos que têm 
como que uma casca grossa, que os protege do sofrimento. Ele não têm sentimentos elaborados, conseguem suportar 
o que não suportaríamos" (Cavalcanti 1983, p. 68). 
65 A ideia de preeminência do homem sobre todas as outras espécies só é superada com o estudo científico dos 
animais e das plantas, que buscou observar e classificar o mundo natural enquanto objeto autônomo e não mais a 
partir de analogias e comparações valorativas com o ser humano (cf. Thomas 1988). 
66 Os espíritas dizem que o aeróbus é um veículo público de transporte, existente nas colônias espirituais. Híbrido de 
avião e ônibus, ele aparece em romances espíritas como "Nosso Lar", psicografado por Chico Xavier (espírito André 
Luiz) e Violetas na Janela, da médium Vera Marinzeck (espírito Patrícia). 



73 
 

movimento sanitário, que dão seus primeiros passos. Há, ainda, na ciência da época uma 

importante solicitação para responder a um impasse surgido ante a ideologia do individualismo: 

ora, os ideais igualitários e de liberdade das revoluções democrático-burguesas haviam criado 

um problema para as elites, e para um de seus principais instrumentos, a ciência: como explicar 

as desigualdades em termos de classe, sexo e raça-etnia, ao mesmo tempo em que se afirmava a 

igualdade entre os humanos? 

A resposta científica foi essencializar as desigualdades, conferindo distintas moralidades às 

diferenças corporais percebidas: surgem dois sexos filogenética e naturalmente diferentes e 

complementares (Laqueur 2001; Costa, 1995), e surgem as raças em suas capacidades físicas e 

morais (Schwarcz 2001). 

Kardec incorpora em seus escritos, que queriam se dizer científicos, estas ideias. 

Ampliando a noção de evolução para todo o universo, tematiza o caminhar dos entes, vida após 

vida, no processo de humanização. Nos fala de uma evolução moral condicionada pelas raças, 

das mais simples, próximas à animalidade, às mais superiores. Um modelo afeito à ciência e às 

elites burguesas francesas, inteiramente afinadas às formações ideológicas dominantes que 

sustentavam e legitimavam as desigualdades naquele contexto. 

Mas há ainda a categoria reencarnação, a balizar este determinismo racial, o que faz com 

que os humanos evoluídos reencarnem frequentemente junto a raças inferiores para lhes 

impulsionar o desenvolvimento (Kardec 1997, p. 332).  

A "lei da reencarnação" traz um segundo determinismo: o indivíduo, além de encarnar em 

corpos racializados, ainda traz um karma, adquirido em outras vidas, a lhe constranger as ações, 

o que faz com que a atualidade seja uma "resultante diacrônica de uma sequencia narrativa de 

pagamentos de dívidas e provações escolhidas" (Lewgoy 2000), aquilo que Lewgoy denomina 

de "sistema da dívida". Nível evolutivo racial e karma a ser cumprido são, assim, amarras que 

pouco lugar deixam à liberdade individual, já que há, constrangendo-lhe a ação, um conjunto de 

"leis, regulamentos, estatutos e graus de evolução" (Lewgoy 2000).  

A noção espírita de livre-arbítrio parece, a uma primeira vista, relativizar a rigidez das "leis 

evolutivas" raciais e do karma. Neste sentido é que Cavalcanti (1983) define a composição entre 



74 
 

determinismo e livre-arbítrio como base da pessoa espírita67. É o livre-arbítrio que aciona a 

categoria nativa reforma íntima68 (ou reforma interior, reforma de si, reforma moral etc.). Ora, 

no espiritismo há, desde Kardec, como demonstra Cavalcanti (1983), esta convivência 

contraditória entre determinismo e livre-arbítrio.  

No espiritismo brasileiro, a contradição se mantém, e a discussão sobre raças também: 

neste caso, a questão é como sustentar uma evolução espiritual, onde a melhoria das raças é uma 

das condições, num país híbrido, ou mesmo degenerado racialmente, como o Brasil. Será que os 

espíritos encarnados neste Novo Mundo teriam possibilidade de vencer a animalidade do corpo-

carne e desenvolver as emoções necessárias para galgarem novos orbes? 

No entanto, se já na Europa os desdobramentos das teorias raciais em técnicas de 

melhoramento das capacidades humanas através de intervenções raciais – a eugenia – foram 

variados, no Novo Mundo isso também o foi.  É interessante notar que no Brasil, a eugenia surge 

na esteira dos esforços da saúde publica em lidar com os males que assolavam o país, no bojo 

daquilo que Foucault (1988) denominou de biopoder, o recurso às biociências como estratégia 

para a governabilidade populacional (cf. também Caliman, 2006; Costa, 1999; Menezes, 2002)69. 

No primeiro quartel do século vinte, nosso país queria se modernizar, ingressar com 

propriedade na economia global, mas havia, por um lado, o estigma da mistura racial e por outro, 

os portos e as grandes cidades marcados por epidemias as mais diversas. É evidente que na 

                                                 
67 No entanto, esta ainda é uma concepção "minimalista" de indivíduo (Lewgoy 2000). Acompanhando as sugestões 
de Lewgoy é que buscarei, no capítulo nove desta tese, discorrer sobre uma noção ampliada de pessoa espírita. 
68 Para a análise da reforma íntima espírita, culto interno que objetiva a transformação da pessoa moral, cf. 
Cavalcanti 1983, p.50/51. 
69 Conforme Foucault (1988) o biopoder, ou poder sobre a vida, desenvolveu-se com a ascensão da burguesia, a 
partir do século XVII. Este se opõe ao poder soberano, marcado pelo direito de vida e morte como privilégio 
absoluto, exercido como mecanismo de confisco, de subtração, a partir do qual se tinha o direito de apropriar-se das 
riquezas (bens, produtos, trabalho), do tempo, dos corpos, enfim, da vida dos súditos. A partir das transformações 
sociopolíticas do Estado burguês, o direito soberano de causar a morte deslocou-se, tornando-se um poder que 
utiliza a vida como metáfora para o controle populacional, sob o argumento de garantir a segurança dos indivíduos 
(cf. também Caliman, 2006; Costa, 1999; Menezes, 2002; Rios, Paiva et ali, 2008 e Rios, Parker e Terto Jr, no 
prelo). O biopoder se difundiu e fortaleceu, sendo predominante em todo o contexto social ocidental a partir do 
século XIX, forjado a partir da relação entre as tecnologias biopolítica e disciplinar, respectivamente voltadas à 
população e aos indivíduos. Neste âmbito, a ciência médica destaca-se como elemento indispensável na constituição 
das subjetividades modernas, informando acerca da vida em todas as suas possibilidades. Com base no arcabouço de 
conhecimentos da medicina, incluindo-se os saberes psi (psicologias, psiquiatria e psicanálise), o corpo e a saúde 
são ressaltados como aspectos fundamentais na construção da identidade e das condições e espaços de vida do 
indivíduo moderno (Caliman, 2006; Menezes, 2002; Santana, 2009). 



75 
 

mentalidade europeia, as duas marcas se remetiam reciprocamente – afinal, doença e raça 

estavam apreendidas a partir de uma mesma matriz (Costa, 1999).  

É nesse contexto que surge, no Brasil, a discussão eugênica, aparecendo nas legislações 

sobre direito de família, controle de doenças infecciosas, imigração e bem-estar infantil (Leys 

2004, p. 333). Como sugere Stepan (2005), entretanto, na bricolagem teórica necessária para que 

se continuasse (ao menos os que no Brasil habitavam) acreditando numa possibilidade para o 

país, o discurso mendeliano, que sustentava as teorias raciais na Europa, foi balizado, ou mesmo 

preterido, por um discurso neolamarckista, que fundava no meio os caracteres adquiridos e 

passados de geração a geração. Mesmo entre aqueles que se fundaram na perspectiva 

mendeliana/cromossômica, como Octavio Domingues, uma inflexão diferente à usual foi dada, 

assinalando a variabilidade genética possibilitada pelas misturas raciais como uma forma de 

melhorar a população brasileira (Stefano, 2004). O que vale assinalar, sobretudo, são os esforços 

dos cientistas brasileiros em construir uma imagem positiva brasileira, ainda que pesasse sua 

composição racial. 

Assim, de certo modo se tirou o acento da raça, ela mesma balizando com as condições 

sociais brasileiras, possibilitando uma cientificidade frouxa, mas que permitiria afirmar uma 

identidade nacional positiva (ainda que num futuro distante), através de intervenções sanitárias 

que expurgassem os males do Brasil – remodelação dos centros urbanos, importação de brancos, 

desassistência aos negros e mulatos, campanhas sanitárias, manuais sexuais (cf. Stepan, 2005 e 

Souza, 2008). Uma perspectiva que, no meu olhar, não positiva completamente a mistura das 

raças, mas reforça o racismo à brasileira, onde, se cada uma permanece em "seu lugar", o Brasil 

tem condições de chegar à Ordem e ao Progresso. 

A saída do espiritismo, mais uma vez às voltas com o determinismo racial, que, se aceito in 

totum impossibilitaria a evolução no Brasil70, foi novamente focar na reforma íntima, como uma 

espécie de técnica de si, uma disciplina que, se bem internalizada, poderia neutralizar ou 

subjugar a força da carne, deixando as virtudes aparecerem e demonstrarem o grau de evolução 

do espírita. 

                                                 
70 Lembremos que faz parte do mito espírita o degredo, tema mítico que também faz parte do mito de formação do 
País: a ideia de que os que aqui vieram colonizar eram a escória de marginais do velho mundo português; sem contar 
com a diáspora africana, que se em determinado momento foi a força braçal para enriquecer a elite portuguesa, 
naquele momento se tornava o principal problema para a identidade nacional. 



76 
 

Aqui, a reforma interior de Kardec é incrementada com o discurso eugenista em voga no 

Brasil da década de 1930. Neste bojo, está presente o ideário positivista das elites brasileiras do 

início do século XX, ligadas a um ethos estatista, nacionalista e militarista (cf. Lewgoy 2000). É 

sob este contexto ideológico que é conformada a chamada "austeridade iconoclasta kardecista" 

(Lewgoy 2000) no Brasil, austera tanto em termos rituais quanto em termos estéticos71, e, para o 

que me interessa neste trabalho, uma austeridade também emocional. 

 

1.5 EMOÇÕES 

Devo apontar que no espiritismo brasileiro, tanto quanto no francês, os discursos se 

desdobram na oposição entre raças primitivas/carne/animalidade/excesso/emoções viciosas e 

raças evoluídas/espírito/angelitude/contenção/emoções virtuosas. Nessa teoria nativa, as 

emoções estão diretamente relacionadas à categoria densidade. Na evolução de mundos e 

pessoas, quanto mais densos são os corpos, mais próximos à animalidade eles estão, e por 

conseguinte, mais pesadas são as emoções que estão inclinados a desenvolver.  

A evolução se dá no processo do espírito migrar em diferentes corpos, racializados, ato 

balizado, contudo, pela reencarnação, que permite a permuta de corpos "evoluídos" e 

"primitivos" entre espíritos de diferentes níveis de aprimoramento. 

Porém, não obstante a reencarnação, a ideia de raças adiantadas e atrasadas é um fato no 

kardecismo. Esse ideário, quando chega ao Brasil, parece se confrontar ao problema nacional: 

como um país de mestiços pode dar certo? De algum modo, várias possibilidades teórico/práticas 

já estavam em andamento no país; quanto aos espíritas, eles se afinam mais facilmente ao 

eugenismo neolamarckista, enfatizando intervenções externas e “pouco genéticas” no processo 

                                                 
71 Diz Lewgoy: "O modelo de relação do espiritismo com o público externo inspira-se numa certa concepção 
estatista de sociedade ou de “público” no Brasil, daí a semelhança estética de centros espíritas com repartições 
públicas, com a austeridade de suas cadeiras, suas fichas de papelão, mas também com a noção fortemente 
moralizada de trabalho vigente nesses espaços, que lembra o ideário populista, certamente diferenciada que a 
conotação deste termo ganha no misticismo neoindividualista da Nova Era", e também: "O centro, austero na 
aparência dos tons cinza e no despojamento de sua aparência – quadros de avisos, alguns cartazes, uma estante 
envidraçada com edições antigas de livros de Allan Kardec, Gabriel Dellane, Camille Flammarion e Rochester – em 
tudo enfatiza a simplicidade do ambiente. Tudo se passa como se o rico imaginário kardecista sobre a vida no 
mundo espiritual fosse um contraponto a essa constante ostentação de austeridade nos espaços dos centros espíritas" 
(Lewgoy 2000). 



77 
 

de evoluir, a partir de sua ideia de reforma íntima. Já presente em Kardec, a categoria se mantém, 

a despeito do “circuito de intercessão e graça” 72 que também tem lugar nesta religião, em sua 

vertente brasileira.  

Também se mantém a composição entre livre-arbítrio e determinismo, que para o que nos 

interessa aqui, também é racial. Acionada pelo livre-arbítrio, a reforma íntima foca no indivíduo 

e em seus esforços para superar as inscrições kármicas, ainda que isso não apague as inscrições 

raciais.  

O que eu gostaria de apontar é que no espiritismo brasileiro o perigo racial não é tratado no 

corpo dos médiuns: ele é localizado no plano espiritual. Assim é que a apreensão racializada da 

ideia de evolução no espiritismo é mais bem percebida quando se examina a rejeição feita à 

umbanda e aos tipos de entidades que ela cultua (Giumbelli, 2002). Afastam-se os espíritos 

racializados das casas espíritas – que vão "descer" na umbanda. Vale destacar, ainda, que os 

espíritos-guias de maior visibilidade são brancos europeus ou, no mínimo, orientais. O esforço 

de combate às emoções inferiores e de mostrar as virtudes permanece racializado. 

Resta saber como a reforma íntima, central no espiritismo como caminho para a salvação, 

se atualiza em técnicas e práticas de cuidado de si; portanto, já é o momento de examinar mais de 

perto o centro espírita adeso e os rituais como vividos no cotidiano por seus adeptos. 

                                                 
72 É Lewgoy (2000) quem ressalta o que chama de "circuito de intercessão e graça", absorvido do catolicismo 
popular e presente nas obras de Chico Xavier. Ora, a reforma íntima em Chico Xavier difere da de Kardec. Neste, 
opera o sistema da dívida: a reforma íntima é efetuada através de sacrifícios do indivíduo, que em cada momento de 
sua vida, ao defrontar-se com suas imperfeições e primitivismos, percebe o quanto de "débitos" ainda detém. O 
pagamento dos débitos corresponde ao "burilamento". Resgata-se as faltas do passado praticando-se a caridade, 
polindo os comportamentos, aperfeiçoando-se. Porém, o indivíduo deve ter claro que, neste processo evolutivo, de 
educação dos afetos, ele tem inteira responsabilidade, o que quer dizer que deve responder inexoravelmente por cada 
um de seus erros: aqui, a lógica meritocrática é clara. Já em Chico Xavier, o sistema da dívida se mantém, o "caráter 
cívico e racionalista, erudito e científico, letrado e meritocrático" (Lewgoy 2000) do kardecismo mais ortodoxo 
persiste. Contudo, o espiritismo de Xavier é uma construção compósita, e, aqui, ele efetua uma síntese entre o 
sistema da dívida, do kardecismo mais ortodoxo, com o sistema da graça, oriundo do catolicismo popular. Na 
reforma íntima em Chico Xavier, o indivíduo em evolução pode ser ajudado por outrem – terceiros, amigos, 
benfeitores espirituais, todos hierarquicamente superiores – que intervêm e aliviam as suas provas. Há, assim, 
favores e apadrinhamentos que levam a uma abreviação das dívidas contraídas pelo indivíduo e o ajudam a subir 
mais rápido aos patamares superiores da evolução. É o que Lewgoy chama de "circuito de intercessão e graça". Na 
verdade, em Chico Xavier, o sistema da dívida convive com o sistema da dádiva, e em diferentes situações este 
último engloba o primeiro (cf. Lewgoy 2000). 



78 
 

  

CAPÍTULO 2      MEDIUNIDADE, INCLINAÇÕES CARNAIS E VIRTUDES NO 

ESPIRITISMO ADESO 

 

 
Capa do livro de R. A. RANIERI, "O Sexo Além da Morte" 

(Obra Mediúnica - Orientada pelo Espírito André Luiz) Editora 
da Fraternidade. Guaratinguetá (SP), 1988. 

 

No capítulo anterior, apresentei a literatura adotada pelo espiritismo adeso enquanto um 

mito cosmogônico que orientaria o pensamento espírita sobre salvação. Interpretei este mito 

buscando por suas condições de produção, na França do século XIX, e no Brasil do primeiro 

quartel do século XX. Em linhas gerais, posso dizer que o mito rearticula concepções cristãs de 

virtudes e pecados da carne, apresentando-as como parte de um plano evolutivo divino, que vê 



79 
 

espíritos progredindo vida após vida, e onde as inscrições corporais, lidas a partir de um ideário 

científico oitocentista racial, é elemento chave no processo de salvação.  

A partir dessa leitura, propus que a categoria reforma íntima é uma chave para operar, no 

olhar do Espiritismo, a evolução. Neste capítulo, buscarei no grupo adeso estudado os processos 

que concorrem para a atualização do mito, processos esses que garantem que o espiritismo se 

faça em sua missão, dando corpo à categoria reforma íntima.  

O capítulo se divide em três partes: em primeiro lugar, apresento o Grupo Espírita Irmãos 

Unidos em sua organização, descrevendo algumas práticas e ritos que de diferentes maneiras, 

concorrem para que a reforma íntima se efetue. Em seguida, trato da desobsessão enquanto um 

dispositivo que atualiza em ato aquilo que o mito diz em termos das emoções (virtuosas e 

animalizadas), na sina da evolução espírita. Por fim, analiso o diálogo fraterno e a doutrinação 

dos espíritos, partindo da noção de pastorado para compreender como se dá a educação dos 

afetos nestas instâncias rituais.  

A apresentação desse conjunto de práticas permitirá a que, no capítulo seis, eu tenha 

condições de interpretar os caminhos da reforma íntima de Arabela, uma das principais médiuns 

do centro estudado. 

 

2.1 IRMÃOS UNIDOS 

O Grupo Espírita Irmãos Unidos73, do qual faz parte o grupo mediúnico que pesquisei, é 

um centro espírita da cidade de Natal, Rio Grande do Norte. Fundado nos anos de 1960 pelo 

falecido médium e doutrinador João Ferreira, funcionava inicialmente na Praça Augusto Leite, 

bairro de Lagoa Nova, onde dividia o prédio com a Cruzada dos Militares Espíritas, e nos anos 

oitenta passou a funcionar em prédio próprio, doado por seu fundador, na Rua Nelson Matos, 

bairro de Nova Descoberta.  

Este prédio é composto de dois pavimentos. No térreo existe um auditório para reuniões 

públicas com capacidade para comportar até 200 pessoas, com cerca de 150 cadeiras de plástico 
                                                 
73 Chamado pelos adeptos de "Os Irmãos Unidos" ou por sua sigla, GEIU.  



80 
 

branco; em um dos cantos do auditório, ao lado das janelas, num elevado de alvenaria, há uma 

mesa coberta com uma toalha branca, onde são dispostos alguns livros de Allan Kardec, um copo 

d'água e um microfone. Por trás dessa mesa encontram-se três cadeiras também de plástico 

branco. Ao lado da mesa, uma caixa de som de tamanho médio, ligada ao microfone. Ainda no 

térreo, há uma biblioteca, com uma escrivaninha e vários livros dispostos em duas estantes de 

ferro; há também uma cozinha com fogão industrial, armários, pia e uma grande mesa; ao lado 

há um banheiro e ainda no térreo uma sala destinada à aplicação de passes. Subindo a escada 

chega-se ao primeiro andar, onde se encontram a sala da evangelização infanto-juvenil e a sala 

da desobsessão, que também serve para o diálogo fraterno. 

Nova Descoberta é um bairro eminentemente residencial, dividido em duas áreas: aquela 

utilizada por segmentos médios, que em sua maioria ocupa blocos de apartamento e casas de até 

100 m², e outra, a do "Conjunto Nova Descoberta", utilizada prioritariamente por segmentos 

populares, que conformam a maioria dos moradores deste bairro. Há ainda, entrecortando as ruas 

do Conjunto, as assim chamadas "vilas", ocupações que têm lugar nos terrenos vazios que 

separam algumas casas do conjunto. Acompanhando os Irmãos Unidos desde 1997, percebo que 

há alguns anos atrás, nos meses entre dezembro e março, havia uma queda na frequência dos 

adeptos. Talvez isto se devesse ao fato de que grande parte dos frequentadores era, nesse 

período, oriunda dos segmentos médios, e estes, no período de férias escolares se deslocam para 

as praias próximas a Natal. Porém, após a inauguração do serviço de "sopão74", no ano de 2003, 

a clientela dos Irmãos Unidos passou a ter expressiva presença dos membros da comunidade de 

Nova Descoberta, oriundos em sua maioria das camadas populares, o que manteve relativamente 

estável a frequência ao centro, durante todo o ano. 

O GEIU é um centro adeso, o que em termos nativos significa dizer que ele é associado à 

Federação Espírita do Rio Grande do Norte (FERN).  Um centro adeso deve se fundamentar na 

chamada "diretriz doutrinária" adotada pela FERN, segundo o que preconiza a Federação 

Espírita Brasileira (FEB). O texto abaixo, com ligeiras modificações, é adotado nos estatutos de 

federações espíritas em todo o Brasil:  

A FERN, interpretando os postulados básicos da Doutrina dos Espíritos – para a qual o 
verdadeiro culto é o interior, esclarece que no Espiritismo não se adota a prática de 
atos, uso de objetos e cultos exteriores, tais como: a) Exorcismos; b) Esoterismo; c) 

                                                 
74 Distribuição de sopa aos mais pobres da comunidade onde o centro se insere.  



81 
 

Sacrifícios de animais e muito menos de seres humanos; d) Rituais de iniciação de 
qualquer espécie ou natureza; e) Promessas, despachos, riscaduras de cruzes, pontos 
ou hábitos materiais oriundos de quaisquer concepções religiosas ou filosóficas; f) 
Rituais e encenações extravagantes de modo a impressionar o público; g) Talismãs, 
amuletos, orações miraculosas, bentinhos, escapulários, breves ou quaisquer objetos 
semelhantes; h) Confecções de horóscopos, exercícios de cartomancia e astrologia, 
jogo de búzios ou práticas similares; i) Administrações de sacramentos como 
batizados e casamentos, concessões de indulgências, sessões fúnebres ou reuniões 
especiais para preces particulares, seja a encarnados ou desencarnados, nas 
chamadas reuniões da saudade, ou seja, a Doutrina não se coaduna a nenhum tipo 
de exclusividade, nem comporta atavismos; j) Pagamentos e ou contribuições de 
quaisquer naturezas por benefícios prestados; l) Atendimentos de interesses materiais 
para “abrir caminhos”; m) Danças, procissões e atos análogos; n) Hinos ou cantos em 
línguas mortas ou exóticas; o) Atribuições de Títulos Convencionais, como Presidente 
de Honra ou Honorário, assim também cargos vitalícios; p) Paramentos, uniformes, ou 
roupas especiais; q) Altares, imagens, andores, ou objetos materiais; r) Incenso, 
mirra, fumo, velas, bebidas ou substâncias alucinógenas; s) Terapias alternativas ou 
convencionais, desde que descaracterizem o aspecto doutrinário das atividades dos 
Centros Espíritas, posto que os Centros Espíritas são os locais de divulgação e prática 
do Espiritismo, do Conhecimento Espírita, da Cultura Espírita e da Terapia Espírita, 
consagrada pelo Estudo Doutrinário, pelo Atendimento Fraterno Através do Diálogo, 
do Passe Espírita, da Água Fluidificada, da Prece e das Atividades de Desobsessão75.  

Não obstante, nunca é demais lembrar que se deve fazer a distinção entre a doutrina 

espírita tal como aparece na codificação de Kardec e na literatura nativa e tal como é vivida nos 

centros e grupos espíritas (cf. Cavalcanti 1984, P. 20). No caso dos Irmãos Unidos, as diretrizes 

da FERN se atualizam em algumas práticas, como no fato de que não se encontram, nas paredes 

deste centro, retratos de Espíritos famosos, ou mesmo de Jesus, uma prática bastante comum a 

outros centros espíritas de Natal; também aparecem na desimportância dada ao trato mais íntimo 

com os mentores da casa, o que significa não perguntar-lhes os nomes, não pedir-lhes conselhos 

ou mensagens psicográficas, não marcar dias e horários para suas comunicações, e, aliás, não 

procurar evocá-los, a não ser nos momentos de prece, onde lhes é pedido proteção e amparo76.  

Seguir os esclarecimentos da FERN também significa, no caso dos Irmãos Unidos, a 

orientação geral sobre a importância da leitura77 dos livros de Kardec, Chico Xavier, Divaldo 

Franco e dos livros e apostilas editados pela FEB; não são proibidos, porém, romances espíritas 

da autoria de Zíbia Gasparetto, ou da médium Vera Lúcia Marinzeck de Carvalho, assim como 

uma ampla lista de livros que, segundo os adeptos, não contrariam a doutrina, e livros de 

                                                 
75 Texto constante no folheto "Conheça o Espiritismo, uma Nova Era para a Humanidade", distribuído aos 
frequentadores de reuniões públicas da FERN e do GEIU. 
76 Ver o documento "Orientação para a realização das reuniões mediúnicas" do GEIU, em anexo, neste trabalho. 
77 Pode-se encontrar um exame aprofundado da característica do espiritismo enquanto religião letrada em Lewgoy 
2000. 



82 
 

autoajuda. Porém, não são recomendados conteúdos como os dos livros de Rodrigo Romo, de 

linha umbandística, ou esotéricos e espiritualistas, como os de projeciologia escritos por Waldo 

Vieira ou aqueles que tratem de Saint-Germain e da Chama Violeta, considerados como próprios 

a correntes da nova era, porém, isto não significa que não sejam lidos pelos adeptos.  

Ainda que, segundo as lideranças com quem conversei, nenhuma leitura seja proibida, há 

as enfaticamente desaconselhadas. São os livros que trazem conteúdos expressamente não 

doutrinários, como a temática fim do mundo, tratada por Ramatis e Jan Val Ellam. Este último é 

um escritor norte-rio-grandense, figura no mínimo polêmica no movimento espírita do RN. Seus 

livros jamais foram vendidos na livraria da FERN78, e mesmo ele não é bem-vindo em grande 

parte dos centros espíritas ligados de alguma forma à Federação, mesmo em alguns não adesos79.  

Os dados de campo me mostram, que, no caso de Natal, é mais frequente a presença dos 

livros de interpretações ditas "extravagantes ou polêmicas" (cf. Lewgoy 2000) nas bibliotecas e 

livrarias de centros não-adesos à FERN. Também nestes centros, a citação dos conteúdos destes 

livros nos momentos de estudo e nas palestras é menos coibida. Esse é o caso da ACEABM, 

Associação Centro Espírita Adolfo Bezerra de Menezes, e dela falarei mais à frente, neste 

trabalho. 

Por hora, importa lembrar que os Irmãos Unidos seguem as bases ritualísticas da FERN: 

diálogo fraterno, reunião pública, passes magnéticos, estudo sistematizado da doutrina espírita 

(ESDE), estudo da mediunidade, evangelização de crianças e jovens, serviço assistencial (sopão) 

e reunião de desobsessão. Estas atividades são mantidas pelo contato permanente de membros da 

FERN com este centro, já que são constantemente convidados para fazer palestras, assim como 

através da frequência de membros dos Irmãos Unidos às atividades da FERN. 

                                                 
78 Por um breve período, há alguns anos, os livros de Jan Val Ellam foram vendidos na CCABM, Casa de Caridade 
Adolfo Bezerra de Menezes, um centro espírita não adeso situado na Avenida Amintas Barros, 2305, bairro de 
Lagoa Nova, em Natal. 
79 A respeito das leituras recomendadas ou não, atenta Lewgoy: Há uma imensa literatura religiosa espírita publicada 
por diversas editoras no Brasil (como a FEB, a Lake e a Petit, algumas das mais importantes), fornecendo um 
praticamente inesgotável manancial de textos para os leitores, viabilizando a constituição de itinerários 
individualizados de leitura, mas também de perspectivas díspares, onde um contínuo universo de debates é 
alimentado. A oferta de leituras vai desde a rede de livros “legítimos”, ou seja, reconhecidos e recomendados pelas 
federações espíritas (paradigmaticamente Kardec e Chico Xavier, mas muitos outros também), até os que desfrutam 
de um status ambíguo, mas ainda assim lidos pelos espíritas (como os “ditados” por Ramatis e, mais recentemente, 
os psicografados por Zíbia Gasparetto, autora dissidente do espiritismo). (Lewgoy, 2000). Assim, diz ele, na leitura 
de "interpretações tidas como extravagantes", há uma "apropriação reflexiva da doutrina", entre os espíritas, à 
margem das preocupações das federações (Lewgoy, 2000). 



83 
 

 

2.2 O COTIDIANO DO CENTRO 

Defendendo que a desobsessão é a chave na produção do espírita, alinhavo que esta só é 

inteligível quando articulada por diferentes instâncias de fazer, cotidiano e ritual, que se 

desdobram no espaço de um centro. O que quero propor é que a desobsessão é mais do que uma 

reunião, se constituindo em um complexo maior de ritos – um dispositivo, que tem na reunião de 

desobsessão o seu momento dramático mais eloquente. Nesse contexto, reunião de desobsessão, 

diálogo fraterno, palestra e estudo doutrinário são faces de uma mesma moeda, pois fazem parte 

de um dispositivo institucional que leva para os sujeitos, desencarnados e encarnados, as técnicas 

de si necessárias para o engajamento positivo no processo evolutivo – a salvação.  

Além de ocupar o mesmo espaço físico da reunião de desobsessão, como mostrarei, o 

diálogo fraterno é a porta de entrada de novos indivíduos encarnados (muito frequentemente, 

obsediados) no centro; no diálogo, o novato, além de acolhido, é informado das diretrizes para 

que minimize seus sofrimentos, que, em geral, são relatados por ele neste momento. Do mesmo 

modo, o diálogo é muitas vezes, segundo os espíritas, a porta de entrada das entidades, que, 

retiradas de perto daqueles que as trouxeram, poderão ser protagonistas na reunião de 

desobsessão, que se inicia tão logo se encerram as consultas da noite.  

Já a palestra é um momento crucial para a doutrinação dos encarnados – e desencarnados, 

incluindo os obsessores dos primeiros. O mesmo sentido reveste o estudo doutrinário – seja o 

ESDE, seja a evangelização infanto-juvenil, seja o estudo mediúnico. Há, ainda, fazendo parte 

deste dispositivo, o que os espíritas chamam de fluidoterapia (o beber a água fluidificada e a 

terapia de passes), a realização do evangelho no lar e a já mencionada reforma íntima.  

Ressalto, reunião de desobsessão, diálogo fraterno, estudo e palestra estão diretamente 

relacionados à missão que dá sentido ao espiritismo brasileiro: a atualização dos três princípios-

base mencionados no capítulo introdutório deste trabalho: caridade, mediunidade, estudo80. Por 

isso, precisarei, ainda que brevemente, caracterizar, além do diálogo fraterno e da reunião de 

desobsessão, pelo menos mais dois desses rituais públicos, para que a cena mediúnica privada 
                                                 
80 Cavalcanti aponta com propriedade que a caridade alia-se à mediunidade e ao estudo para conformar os três 
principais "meios de salvação" no espiritismo (Cavalcanti 2003, p.64). 



84 
 

propriamente dita, na lida com os desencarnados, possa acontecer: estes rituais públicos são a 

palestra e a reunião de estudos do grupo mediúnico. 

 

2.2.1 Palestra 

No caso do GEIU, ainda que a reunião pública da terça-feira (composta de diálogo, 

palestra81, evangelização e desobsessão) comece às 19h30, desde as 17h já há, invariavelmente, 

alguém na porta do centro, em busca de tirar uma das quatro fichas para o diálogo fraterno, que 

começa no mesmo horário. Maristela, a responsável pela biblioteca, chega entre as 18h30 e as 

18h40min, cumprimenta todos os que estão na calçada, abre a porta do centro, acende as luzes, 

distribui as quatro fichas de papelão plastificado para o diálogo, com um número impresso. “Vai 

tomar passe também?”, e em caso afirmativo, uma ficha de passes é também entregue ao 

indivíduo, que agora aproveitará para comer qualquer coisa na mercearia ao lado, e depois se 

sentará no auditório, para aguardar o início da reunião. O chão está varrido, as cadeiras limpas, e 

sobre a mesa de palestras a toalha branca está arrumada; há, sobre ela, uma taça d’água coberta 

com um paninho rendado branco, e livros de Allan Kardec.  A limpeza é obra de Inácia, que 

além de médium é também zeladora do centro, e na manhã da terça feira faz a faxina costumeira.  

Enquanto se dão as arrumações para os outros trabalhos da noite, pessoas chegam e 

aguardam, sentadas nas cadeiras do auditório, outras conversam em pequenos grupos, ou 

folheiam livros na biblioteca. Às 19h25, os componentes da mesa sentam-se nas três cadeiras por 

trás da mesa em frente ao auditório. A pessoa que ocupa a cadeira no meio da mesa coordena os 

trabalhos. As duas outras se dividirão: uma fará o exórdio, leitura preparatória, trecho de algum 

dos livros de textos curtos do espírito André Luiz, psicografia de Chico Xavier, como Pão Nosso 

ou Vinha de Luz82. O trecho a ser lido por vezes é definido previamente e outras vezes 

aleatoriamente. A outra pessoa fará a palestra da noite. A título de ilustração, trarei a seguir notas 

do meu diário de campo que retratam uma palestra: 

                                                 
81 No GEIU, a palestra é proferida a cada quinze dias por um orador da casa ou um convidado, e também 
quinzenalmente através de vídeos, reproduzidos via data show, onde são apresentadas, em geral, comunicações do 
médium e orador Divaldo Franco. Este momento pode ser substituído por uma "dinâmica" realizada por José 
Morais, versando sobre temas espíritas. 
82 Esta fase do ritual espírita de estudo, a da leitura preparatória ou exórdio, é compreendida por Cavalcanti como 
correspondendo ao momento da separação, conforme a terminologia utilizada por Van Gennep (1969). Cf. 
Cavalcanti 1983, pp. 73. 



85 
 

 

Hélidon, o palestrante, senta-se na primeira cadeira, na esquerda da 
mesa. Pinheiro aguarda o relógio afixado na parede de entrada do 
centro apontar 19h30, e pede a Rita para que ela faça o exórdio. Ela 
então toma o microfone e diz: “amados irmãos, que a paz esteja em 
nossos corações”. Lembrando a “alegria de estarem todos ali reunidos 
mais uma vez”, lê as duas páginas do trecho escolhido e depois tece 
um breve comentário, que dura por volta de cinco minutos.  

Após este momento, Pinheiro fica em pé e faz a prece de abertura dos 
trabalhos da noite, agradecendo a “presença do mestre Jesus e dos 
irmãos superiores, coordenadores das atividades”. No momento da prece 
de Pinheiro, todos os presentes no salão, na biblioteca e na cozinha 
fecham os olhos, em posição de prece, mesmo os que estavam em pé, 
encostados às paredes ou conversando: um dos braços é dobrado sobre o 
estômago; a outra mão serve para cobrir os olhos; alguns põem os dois 
braços para frente do corpo, uma mão segurando a outra. Os que estão 
sentados podem também pôr as duas mãos abertas sobre as coxas, palmas 
voltadas para cima. Silenciosamente aguardam a prece terminar.  

É então que Pinheiro anuncia a fala de Hélidon, que se levanta e toma 
o microfone. Sorri. Elogia as belezas naturais presentes ali: alguns 
que já o conhecem sabem que o termo "belezas naturais" se refere às 
pessoas bonitas, mas que faz especial alusão às moças e jovens 
senhoras. Alguns na plateia sorriem também. Hélidon, que faz parte da 
TEDCC (Templo Espírita Deus, Cristo e Caridade, centro adeso 
localizado no bairro de Parque dos Coqueiros, zona norte de Natal), e 
é convidado do GEIU, diz que "este centro também é sua casa", e então 
começa a contar uma estória, já conhecida dos frequentadores mais 
antigos, presente em algumas palestras de Divaldo Franco. A fala de 
Hélidon é permeada por arcaísmos, frequentes nas palestras espíritas.  

As pessoas riem com as piadinhas de tom ameno que sempre faz, e com a 
brincadeira sobre o nome espírita: "a gente sabe: existe espírita e 
existe ispríta", sendo os isprítas aqueles que não seguem a doutrina 
seriamente. A assistência em geral ri com as referências de Hélidon à 
sua própria vida, proferidas no plural majestático, também chamado 
plural da modéstia, e recorrente no espiritismo, como bem aponta 
Lewgoy (2000), mas que Hélidon utiliza em certos momentos para 
brincar: “nossa esposa, nossas filhas, nosso emprego”. 

Nesse momento, narra o episódio contado por Divaldo Franco, quando de 
seu encontro com um antigo desafeto, já desencarnado, apelidado de 
"Máscara de ferro". Este espírito se pôs a perseguir Divaldo, onde 
este estivesse. E, conta Hélidon, durante dez anos "máscara de ferro" 
atormentou Divaldo. Após esses anos, o espírito afastou-se de 
Divaldo, pois foi levado a retroceder em sua sina de vingança, 
convencido pelas orações e pela prática de caridade do médium baiano. 
Arrependido, reencarnou e foi recebido, como órfão, para ser criado 
pelo mesmo Divaldo na "mansão do caminho".  

De voz embargada, ele conclui a palestra, que já vai em quarenta 
minutos, lembrando de tantos irmãozinhos que andam pelas trevas e que 
precisam de nossa ajuda. Fala ainda da recompensa que teremos no 
mundo espiritual quando desencarnarmos, recebendo o abraço gostoso 
dos amigos que lá estão e que muito nos amam. 



86 
 

Na conclusão da palestra de Hélidon, algumas pessoas da plateia 
enxugam os olhos. Pinheiro então retoma o microfone, elogia o orador 
por seu brilhantismo, agradece “à espiritualidade por esta 
oportunidade de aprendermos mais um pouco”, e faz a prece de 

encerramento desta parte dos trabalhos da noite. Então convida a 
todos para tomarem o passe, que é administrado na sala à direta do 
banheiro, lembrando que gestantes, idosos, pessoas com crianças de 
colo e pessoas com necessidades especiais têm prioridade, e que o 
passe não é obrigatório.  

A mesa desfaz-se. Várias pessoas querem dar uma palavrinha com 
Hélidon. Alguns para saber que livro é aquele que ele citou, outros 
para contar: “teve um momento, sabe, parecia que você estava falando 
para mim”. Hélidon sorri e distribui abraços, aperta muitas mãos. Diz 
a Pinheiro que também vai tomar um passe83, ao final. Nesse momento, 
Sonia já organiza a fila com as primeiras fichas, por prioridade. 
(Diário de Campo, setembro de 2007) 

 

A palestra é, segundo meus informantes me dizem, uma oportunidade para que o público – 

os assistidos, encarnados e desencarnados – ouçam, por parte de oradores treinados para esta 

tarefa, ensinamentos84 advindos das obras de Kardec e de livros publicados pela FEB, além de 

outras leituras aceitas e recomendadas por esta. Ela pode ter caráter evangélico, científico ou 

filosófico. Há, em certas casas espíritas, a definição do caráter da palestra segundo as atividades: 

por exemplo, na FERN, as palestras das quartas-feiras à tarde são científicas e as do domingo à 

tarde, evangélicas85. 

A palestra é também um momento de atendimento: dizem os adeptos que no auditório onde 

é realizada, há, ao lado dos encarnados, um número muito superior de desencarnados, em 

especial os obsessores dos encarnados, ouvindo os ensinamentos e aprendendo. Dizem que 

                                                 
83 O passe é considerado, no GEIU, um elemento do que chamam de "fluidoterapia". Juntamente com a água 
fluidificada, o passe ajuda na desobsessão dos pacientes, pois "higieniza" os chakras dos encarnados e 
desencarnados, ajudando no desligamento da simbiose em que estão envolvidos. Passe e água fluidificada são, 
assim, a etapa fluidoterápica da desobsessão. 
84 Segundo Lewgoy (2000, p. 254), "A categoria ensinamento, de amplas repercussões na tradição cristã, remete ao 
conhecimento revelado que toma por modelo a relação mestre/discípulo instaurada nos exemplos dos Evangelhos". 
(...). "Ensinamento, ou sentido espiritual do texto lido, significa que o conhecimento não se limita ao texto mas é por 
ele oportunizado, cumprindo o papel de mediador, como numa epifania". No espiritismo, "um efeito esperado da 
concepção de ensinamento, que funde o conhecimento com implicações morais e espirituais, é a regeneração ou 
reforma íntima do indivíduo. A mera aquisição de conhecimento, isolada da moralização da conduta, é muito 
criticada, de onde se pode compreender as repetidas críticas aos “cientistas” e aos “intelectuais” no grupo de 
estudos, reprovados por não associarem o seu conhecimento a uma moralidade cristã cuja expressão máxima é 
fornecida pela revelação espírita". 
85 Sobre a palestra no espiritismo, ver Lewgoy 2000 e Cavalcanti 1984. Sobre sua variação conforme a atividade, ver 
Lewgoy 2000. 



87 
 

algumas vezes estes espíritos, finalmente conscientes de que estão necessitados, são levados 

pelos irmãos superiores a lugares de tratamento, de acordo com a perturbação que cada um 

apresenta. Por vezes, vão para a sessão de desobsessão, para serem doutrinados. Em outras 

vezes, são encaminhados diretamente para hospitais espirituais. Não apenas o público em geral é 

incentivado a assistir à palestra: os próprios médiuns e doutrinadores da casa também o são, pois, 

da mesma forma que o estudo, é dito que a palestra é uma etapa preparatória para a reunião de 

desobsessão, a ser realizada mais tarde, nesta mesma noite. 

 

2.2.2 Reunião de estudo do "mediúnico" 

Mediúnico é como é chamado o grupo responsável por trabalhar com a parte mais 

ostensiva da mediunidade nos Irmãos Unidos: a psicofonia, a psicografia, a vidência e a 

audiência, faculdades que são colocadas à serviço da caridade no diálogo fraterno e na reunião 

de desobsessão. Mas para um espírita, não basta ter a faculdade ou dom da mediunidade, é 

preciso desenvolve-la em consonância à caridade, e isso se faz através de estudos sistemáticos. 

Cabe aos médiuns orar e vigiar seus pensamentos e atitudes cotidianos, 

Em primeiro lugar, porque, como vimos, cabe ao médium imprimir à sua 
mediunidade o conteúdo moral adequado. Em segundo lugar porque a 
mediunidade permanece sempre potencialmente perigosa (Cavalcanti, 
op.cit., p. 97). 

Destaco que ser adeso à FERN também significa observar certas normas para o estudo86. 

Ainda que isto não esteja escrito claramente em lugar algum do estatuto, os espíritas dos Irmãos 

Unidos asseveram com ênfase a necessidade de se evitar o "estudo de conteúdo não doutrinário", 

ou, dito de outra forma, conteúdo que fuja, segundo dizem, à pureza doutrinária.  

José Morais é o diretor mediúnico do GEIU; cabe a ele a organização de todas as 

atividades mediúnicas do centro, e aí se inclui também o estudo, apontado – assim como a 

palestra - como etapa preparatória para a reunião de desobsessão. A importância do estudo é que, 

em primeiro lugar, neste momento, os trabalhadores que participarão da sessão se preparam 

                                                 
86 Para uma análise do ritual de estudo da mediunidade no espiritismo, cf. Aubrée e Laplantine 1990, Cavalcanti 
1984, Lewgoy 2000. 



88 
 

intimamente para esta, e nesse sentido devem tranquilizar os sentimentos, abrandar a agitação 

vivida durante todo o dia e organizar os pensamentos, direcionando-os para que ajudem na 

consecução do trabalho mediúnico.  

Em geral, todos os membros do mediúnico participam do estudo, e, no caso dos Irmãos 

Unidos, pelo fato de ser um centro pequeno, só há uma turma de estudo mediúnico; sendo assim, 

nela podemos encontrar tanto os dirigentes mais antigos, quanto os diversos tipos de 

trabalhadores – oradores, passistas, evangelizadores, doutrinadores, médiuns – assim como parte 

da clientela atendida pelo centro, para a qual o estudo também serve como tratamento. 

O estudo acontece nas noites de quinta-feira, que, como comporta evento semiprivado, é 

menos palpitante do que a da terça, noite da reunião pública. Comparecem os médiuns Olavo, 

Arabela, Núbia, Claudiana, Inácia, Tércia, Doralice; os doutrinadores Pinheiro, José Morais, 

Márcia, Edmilson, Eduardo; os médiuns em desenvolvimento Swami, Maristela, Madalena, 

Goreth. Também estão alguns "irmãos em tratamento", e outros que vieram "para conhecer o 

estudo", configurando uma assistência mais flutuante. Neste dia, há uma ligeira modificação 

espacial no auditório: parte das cadeiras é arrumada em círculo, e é neste círculo onde se sentam 

os participantes da atividade. Há, a cada semana, uma pessoa responsável por coordenar o 

estudo, lendo e comentando capítulos de uma apostila da FEB sobre mediunidade ou outro texto 

de referência neste âmbito.  

Como nas reuniões publicas, o estudo se inicia às 19h30, com uma leitura preparatória, o 

exórdio. Feita esta primeira leitura, pede-se que os presentes comentem a passagem. Faz-se, 

então, a prece de abertura dos trabalhos da noite. Após a prece, é lido e comentado o texto da 

noite87. Esta atividade é concluída às 20h20min. Entre as 20h20 e as 20h30min, os trabalhadores 

                                                 
87 Em algumas quintas-feiras, o horário da desobsessão não é precedido pelo estudo, e sim pela meditação. Para 
realizá-la, José Morais traz um disco com mentalizações, em geral da autoria de Divaldo Franco, o põe em um som 
portátil que ele também trouxe e reproduz algumas faixas deste disco, enquanto os trabalhadores presentes fecham 
seus olhos e relaxam, buscando tranquilizarem-se para a desobsessão que ocorrerá após este momento; além disso, a 
meditação serve, segundo os adeptos me contaram, para ajudar os irmãos encarnados e desencarnados que estão 
em hospitais, asilos, prisões, orfanatos, levando para eles os bons fluidos emanados pelos médiuns e demais 
trabalhadores presentes, o que ajuda a abrandar o seu sofrimento, inclusive transportando para o centro espírita os 
irmãos sofredores que lá estejam, para que sejam atendidos. Após a meditação, cada pessoa pode comentar o que 
sentiu na tarefa, porém, são desaconselhados relatos pormenorizados do fenômeno em si, ou seja, os pormenores 
mediúnicos: citações de nomes de indivíduos e de lugares e detalhes físicos do plano espiritual porventura visitado, 
sobretudo se este for um plano dos menos evoluídos, como faixas do umbral. Porém, mesmo que o relato seja sobre 
um plano elevado – uma colônia, por exemplo - não são bem-vistas exposições minuciosas (particularidades dos 
prédios e de seus habitantes etc.), já que são dados acessórios, não essenciais na execução da tarefa. Bem mais 



89 
 

que ficarão para a reunião de desobsessão, também chamada de segunda parte da reunião, se 

encaminham para o pavimento superior. Antes disso, podem beber água fluidificada, ir ao 

banheiro, cumprimentar aqueles que haviam chegado atrasados ao estudo e que por isso ainda 

não cumprimentaram ninguém. Os que não farão parte da reunião de desobsessão podem ir 

embora ou aguardar o término dos trabalhos no pavimento térreo da casa espírita. 

A reunião de estudo é um dos momentos rituais do GEIU onde mais explicitamente é 

experienciada a máxima “trabalho sério”, que, aliás, permeia todas as atividades neste centro. A 

seriedade, afirmada como essencial, deve alicerçar-se em uma atitude de sobriedade. Gestos 

comedidos, semblantes circunspectos, sorrisos moderados dão o tom dos momentos de trabalho. 

Da mesma forma, nem toda atitude de humor é permitida. Isto aparece em todos os momentos, 

porém, é nas atividades semiprivadas e privadas, onde há uma maior presença dos trabalhadores 

da casa, que este padrão de afetos é mais detidamente situado, apontado, experimentado. Este é o 

caso do estudo da mediunidade das quintas-feiras e do ritual privado de desobsessão das terças e 

quintas-feiras.  

É necessário que nesse momento, o comportamento dos indivíduos se aproxime o mais 

possível da disciplina, seriedade e sobriedade espíritas: deve-se ser pontual e assíduo; ao chegar 

ao centro, dirigir-se sem demoras para o assento, cumprimentando amavelmente, porém sem 

grandes alongamentos os companheiros. Durante a reunião – mesmo antes e depois dela, desde 

que no interior do centro – as conversas devem se dar em um tom de voz ameno, sem grandes 

elevações; o vocabulário utilizado não deve aludir a conteúdos de sentido sexual, a não ser que 

este seja o assunto tratado no estudo da noite, e, mesmo assim, no tratamento deste tema devem 

ser usados termos respeitosos. Os palavrões são banidos e aqueles que os proferem são vistos 

como relativamente perturbados (talvez até obsediados, ou no caminho para uma obsessão) e de 

alguma forma avisados disso. As falas não devem resvalar para assuntos estranhos aos tratados. 

Há, por outro lado, um humor permitido, caracterizado pela amenidade. Também – e isto é 

fundamental – atitudes que aludam a conflitos (descontentamento ante a ordem dos trabalhos, 

confronto, oposição ou irritação aos modelos instituídos) são profundamente rejeitadas.  

                                                                                                                                                             
aceitos são os relatos que enfatizam as vibrações positivas dos locais visitados na meditação. Maria Laura 
Cavalcanti expõe este ritual com o nome de irradiação. (Cf. Cavalcanti 1993, p.99 e 125). 



90 
 

É emblemático desta atitude de neutralização dos conflitos um fato que ocorreu há alguns 

anos no GEIU. Alguns membros do centro se dispuseram a "modernizar" o diálogo fraterno, e, 

para tanto, trouxeram, de outra casa espírita, a proposta do que chamaram de T.E, "tratamento 

espiritual". Este consistia em um sistema de estudo e prática visando o treinamento de novos 

"dialogadores". Também propunham a ampliação do número de cabines de diálogo, e, 

obviamente, do número de trabalhadores a se envolverem nesta atividade. Ora, aqueles que 

propuseram esta mudança foram prontamente diagnosticados como obsidiados, e a proposta 

compreendida como "mais uma ofensiva das forças das trevas para destruir o GEIU". Porém, 

nada disto foi salientado nas inúmeras reuniões ocorridas para "debater o novo diálogo": esta 

avaliação era murmurada "pelos corredores" do centro. O fato é que em nenhum momento a 

proposta foi concreta e abertamente avaliada, pois os dirigentes da casa se punham em silêncio 

ou "em prece", durante boa parte das reuniões cuja pauta era o diálogo. E as reuniões foram 

minguando, e, sem discussão, a proposta foi se esvaindo, e mesmo os cochichos pelos corredores 

foram silenciando, até que em algumas semanas, não se falava mais no assunto. Os propositores 

do novo diálogo então se afastaram do centro, e de seus nomes, hoje em dia, nem se fala mais.  

Tratando deste aspecto, é fundamental a análise de Maria Laura Cavalcanti, em uma 

passagem que vale a pena registrar. Relatando um conflito que ocorreu em um dos centros 

espíritas que pesquisava, ela avalia: 

O próprio fato da manifestação de descontentamento, oposição, irritação 
por parte de quem abre a discussão tende a ser lido como indício de 
"inferioridade", de "imperfeição". A reação do superior, idealmente 
paciente e firme, reafirma sempre a sua superioridade moral e 
consequentemente as posições estabelecidas. Todo desvio ou diferença 
pode ser lido como sintoma de inveja, ciúmes, mesquinhez, egoísmo, em 
suma, sentimentos reprováveis traduzíveis como sinais de inferioridade 
moral/espiritual: todo conflito potencial é assim neutralizado, subjazendo 
a esse movimento o reconhecimento e reafirmação do lugar que cabe a 
cada um, segundo o mérito individual, na hierarquia do centro que 
reproduz em escala reduzida o universo (Cavalcanti 1983, p. 58/59, 
grifos da autora). 

Em relação ao humor, há outro fato ocorrido em meu campo, que devo relatar, concluindo 

esta sessão: em março de 2007, houve uma reunião administrativa para se tratar das atividades 

mediúnicas do GEIU, e nesta reunião foram tomadas algumas deliberações. Em suma, as 

resoluções trataram de recrudescer o controle sobre o humor nas reuniões de estudo da 



91 
 

mediunidade. No documento escrito88, fruto da reunião, comportamentos baseados na 

informalidade foram fortemente combatidos. Manifestações de riso, conversas informais, 

assuntos triviais foram elementos denunciados como pertencendo a condutas pouco elevadas, 

devendo ser banidos, tanto do momento do estudo, quanto da prática mediúnica. Assim, nada 

mais de conversas paralelas, nada mais de risinhos, nem de cumprimentos muito efusivos dentro 

do centro. A observância do padrão para o humor, no GEIU, é tarefa do diretor mediúnico em 

especial. Para isto, José Morais está ordinariamente atento a cada risada não contida, a cada 

conversa paralela, a cada desvio do assunto tratado.  

Neste mesmo sentido é que Cavalcanti (2003) dá o exemplo de Pedro, jovem trabalhador 

do centro espírita por ela estudado, e que era afeito a brincadeiras, e, além disso, conversava e ria 

junto aos assistidos pela casa, oriundos de segmentos populares. Tal atitude foi sutilmente 

repreendida pelo dirigente do centro, e Pedro, aconselhado a que se pusesse em seu lugar 

superior, pois este tipo de manifestação de humor não se adequava mais ao seu nível evolutivo 

(Cavalcanti 1983, p. 69).  

 

2.2.3 Diálogo fraterno 

Muito se tem escrito sobre o a presença dos centros espíritas nos itinerários terapêuticos de 

brasileiros e brasileiras em busca de resposta a suas aflições. Como em outras instâncias de 

socorro instituídos, deve haver uma porta de entrada para o acolhimento da pessoa em 

sofrimento: no espiritismo, essa instância é o diálogo fraterno, também chamado de atendimento 

fraterno89. Através de entrevista individual, marcada previamente, quem chega ao centro espírita 

pode ser atendido pelos trabalhadores, que lhes ouvem os problemas sem julgar e lhes dão 

conselhos, em geral enfatizando-lhes o comportamento moral – a fé, esperança, a paciência 

(Cavalcanti 1983, p.65). Resume Arabela, médium dos Irmãos Unidos: 

O diálogo fraterno é assim: de um modo geral as pessoas chegam, falam 
de seus problemas, a gente ouve, e depois aconselha, orienta. Eu 

                                                 
88 Cf. Documento "Orientação para a realização das reuniões mediúnicas" do GEIU. Natal, 05 de março de 2007 (em 
anexo). 
89 Para uma suficiente caracterização do diálogo fraterno realizado em centros espíritas, cf. Cavalcanti (1983, pp. 
65), que também o diferencia do ritual da consulta, na umbanda. 



92 
 

percebo que as pessoas chegam aqui com muita carência de poderem 
falar delas mesmas sem serem julgadas; elas necessitam de se 
apaziguar, se acalmar, melhorar a autoestima, precisam disso pra 
melhorar o padrão mental, e consequentemente a sintonia que isso 
provoca, com os espíritos. Porque melhorando a autoestima, eles se 
livram dos espíritos que estão incomodando (Arabela).  

No GEIU, essa espécie de aconselhamento pastoral acontece no mesmo momento que a 

palestra pública das terças feiras, em outro cômodo do centro. Os casos que chegam podem ser 

compreendidos como problemas obsessivos ou como crises existenciais. O que se faz no diálogo 

fraterno é conversar com a pessoa, a partir do problema que ela traz. O teor dessa conversa versa 

em geral sobre a necessidade de o indivíduo se equilibrar, através da observância ao ideal de 

moralidade espírita.  

Em adição, e em caso de obsessão, é feito, no diálogo, um primeiro momento de 

afastamento dos "irmãozinhos"90 do campo vibratório dos encarnados atendidos. Na reunião de 

desobsessão, estes espíritos são realmente atendidos; é quando se dá voz a eles. Porém, no 

diálogo há a possibilidade de serem ao menos parcialmente desvinculados dos encarnados. Para 

isto, o encarnado deve ser ajudado, através de uma conversa de teor elevado, a libertar-se 

psiquicamente do problema que lhe aflige, acalmando-se, relaxando, sentindo-se feliz, mesmo 

que momentaneamente. Nessa ocasião, o médium busca lembrar ao atendido aquilo que existe 

"de bom" em sua vida: seus familiares, a saúde do corpo, o trabalho, e enfatizar a importância 

desses elementos.  

Paralelamente, o médium conversa em pensamento com a entidade vinculada à pessoa 

atendida, intervindo, com seu magnetismo, através da prece, para desenredá-la do campo do 

encarnado. É relatado que este procedimento costuma levar a entidade ao sono. Isto então 

permite que os espíritos de luz, mentores do diálogo a removam para uma sala próxima, onde 

poderá aguardar o atendimento desobsessivo a ocorrer mais tarde. Alguns espíritos, contudo, já 

são encaminhados para hospitais espirituais, sem a necessidade de irem para a sessão de 

desobsessão.  

                                                 
90 Os irmãozinhos são as várias entidades que, conscientemente ou não, estariam perturbando os encarnados que 
chegam ao centro espírita. Normalmente se diz irmãozinhos para definir tanto os espíritos que ainda não sabem que 
"morreram" e se encontram vinculados pelo afeto aos encarnados, e nesse envolvimento causam-lhes sensações de 
sofrimento, assim como espíritos que sabem, sim, que morreram, contudo, permanecem ao lado dos vivos. Também 
são desse modo denominadas as entidades que buscam realmente "fazer o mal" aos encarnados, por razões várias, 
que muitas vezes atravessam múltiplas encarnações. 



93 
 

Nos Irmãos Unidos, o recém-chegado é incentivado a buscar o diálogo fraterno sempre que 

sentir necessidade, pois os espíritas entendem que um processo obsessivo é algo difícil e 

demorado de ser resolvido, e que os encarnados necessitam deste apoio constante. Assim é que o 

diálogo fraterno faz parte do processo de desobsessão.  

Arabela e José Morais são dois dos membros mais importantes da equipe do mediúnico, e 

são eles que realizam o diálogo fraterno no GEIU. Na ausência de um deles, o outro faz o 

diálogo, sozinho. Definido pelos espíritas como uma conversa permeada pelo amor, o diálogo 

fraterno é, em geral, uma atividade de destaque nos centros espíritas, pois através dele o 

indivíduo recebe atenção especial, particular, geralmente dos médiuns da casa, e pode expor os 

eventuais problemas pelos quais passa no momento, receber respostas a estes dilemas e fazer um 

tratamento para se reequilibrar.  

A dupla do diálogo, durante uma hora, atende em torno de quatro pessoas, às portas 

fechadas. Na salinha na penumbra, uma mesa onde estão a médium e o doutrinador. As pessoas 

são recebidas na porta por um deles, que pede para que se sentem e que falem sobre o que os 

aflige. Problemas dos mais variados teores são expostos, desde conflitos familiares e conjugais 

até problemas financeiros, e mesmo distúrbios emocionais, depressão profunda, doenças 

psíquicas. Também são relatadas doenças graves de ordem material, ou do corpo físico. São 

também apresentados problemas espirituais, advindos da presença de espíritos desencarnados 

junto aos atendidos, e ao conjunto de perturbações que esta presença pode causar. 

Os dois trabalhadores ouvem atentamente os problemas, porém, como o tempo é curto, de 

quinze a vinte minutos para cada atendimento, e a pessoa não poderá sair dali sem alguma 

resposta, é dito, de forma geral, para os atendidos, da necessidade de compreenderem os seus 

problemas em contexto, buscando enxergar o seu significado em termos da vida e não apenas 

daquele momento. Além disso, é asseverada a necessidade da fé e da confiança em Deus e em si 

próprio, e aconselhada a leitura de livros espíritas, além da terapia do passe. Assim que o 

diálogo fraterno é concluído, a mesma sala é ocupada pelos trabalhadores da desobsessão, 

durante os próximos trinta minutos. 

 

 



94 
 

 

2.2.4 Reunião de desobsessão 

A reunião de desobsessão é um ritual de caráter privado, onde comparecem os médiuns e 

doutrinadores da casa. Neste momento, espíritos obsessores – também chamados de necessitados 

ou sofredores – incorporam nos médiuns e são doutrinados – ou evangelizados – pelos 

doutrinadores. No GEIU, ela acontece às terças e quintas feiras (após respectivamente a reunião 

pública e o estudo mediúnico), das 20h30min às 21hs, na mesma sala onde ocorre o diálogo 

fraterno. É uma sala de dois metros quadrados e meio, aproximadamente, e comporta uma mesa 

de madeira e oito cadeiras, onde se sentam os médiuns e doutrinadores. Encostadas às paredes, 

mais três ou quatro cadeiras, para aqueles que estejam há pouco tempo neste trabalho e ainda 

não receberam permissão para sentar na mesa, ou para quem desempenhará a tarefa de vibrar 

positivamente apenas, não incorporando nem doutrinando. Há também uma cadeira para a 

colocação das bolsas dos trabalhadores, um ventilador de chão e um relógio na parede. Sobre a 

mesa, papéis para psicografia e um copo metálico com canetas e lápis. Há duas lâmpadas no teto; 

uma, de luz branca, outra de luz azul. No momento da sessão, só a luz azul ficará acesa.  

A abertura deste rito é feito com uma prece, em geral proferida por José Morais, o 

coordenador, ou por alguém que ele sugere. Nesta, agradece-se por aquela oportunidade de 

trabalho e pede-se aos irmãos espirituais, coordenadores do trabalho, equilíbrio, discernimento, 

humildade, para que o trabalho se desenvolva com muita paz e alegria. Após, o coordenador 

declara aberta esta parte dos trabalhos da noite. Nesse momento, os médiuns estão liberados 

para dar passividade aos espíritos – incorporá-los; assim é que, entre as 20h30 e as 21hs, são 

doutrinados aproximadamente quatro espíritos por médium. Isto acontece simultaneamente, isto 

é, todos os médiuns incorporam e são doutrinados ao mesmo tempo, o que pode significar, 

dependendo do número de pessoas envolvidas, numa babel de vozes.  

É importante salientar que, neste grupo91, o diretor mediúnico92 não indica uma ordem para 

a incorporação; ele não estabelece quais médiuns darão passividade primeiro do que outros. 

Dessa forma, é mantida uma organização natural, sem a diretividade dos encarnados:  

                                                 
91 Não é difícil encontrar centros espíritas onde nas reuniões de desobsessão os médiuns incorporam de acordo com 
a ordem estabelecida pelo diretor mediúnico, nisto que é chamado no GEIU de "diretividade". Observei, em Natal, 



95 
 

Então, como é que as coisas aconteceram sempre, neste grupo que eu 
participo? Sempre foram muito espontâneas. Quer dizer, não havia uma 
diretividade. Começava a seção mediúnica e então sucediam as 
comunicações. Naturalmente. Inclusive, comunicações simultâneas; 
sempre foi assim. Alguns grupos trabalham com comunicações 
individualizadas: mesmo que haja dez médiuns, cada médium só comunica 
quando o outro termina. O nosso grupo sempre trabalhou com 
comunicações simultâneas. Essa é uma grande discussão, mas eu sou 
partidário dessa organização natural. (José Morais) 

Há um par fixo, que é o de Arabela e José Morais. Os outros são relativamente aleatórios; 

porém, quando comparecem Pinheiro, doutrinador, e Inácia, médium, antigos na casa, eles 

costumam formar um par. Edmilson, marido de Tércia, se está presente, em geral doutrina os 

espíritos que ela incorpora. Todos os demais – Márcia, Eduardo, Claudiana, Núbia, Olavo, 

Doralice, se organizam entre si. José Morais considera que ter uma dupla de médium e 

doutrinador se mantendo no tempo,  

Tem a vantagem de ser um casamento, da identidade, de energia, de 
facilitar todo o processo, de você já conhecer as sutilezas da 
comunicação, isso é bom. Cria uma afinidade fluídica que facilita 
muito o processo. A desvantagem é perder um pouco da criticidade, 
pois você se condiciona àquele tipo de médium, àquele tipo de 
comunicação, e tem dificuldade de fazer trabalho com outra pessoa. 
Pode até impossibilitar o trabalho (José Morais). 

José Morais me diz que a desobsessão nos Irmãos Unidos tem ação terapêutica; isto 

significa que através desta prática se consegue levar alguém que está em desequilíbrio psíquico 

para um nível de equilíbrio, possibilitando a retomada da vida em outros parâmetros. A raiz 

desta atuação está na caridade, mas também encontra ecos fora da esfera religiosa: 

Este estilo doutrinário corresponde ao que ensinam algumas correntes 
da psicologia humanista. Significa primeiramente atender às 
necessidades básicas do outro, e depois ouvir o outro de verdade, 
enxergando-o na realidade dele, e não na sua. Só desse jeito a gente 
cria empatia e pode entendê-lo, mesmo que não aceite os seus atos. 
(José Morais) 

                                                                                                                                                             
alguns grupos de desobsessão que seguem esta diretividade, assim como outros que seguem a dita "organização 
natural", que é a forma como se dá a sessão no GEIU. 
92 O diretor mediúnico é o indivíduo responsável por aquele grupo de trabalho, tanto na hora do estudo quanto na 
mesa de desobsessão. Neste último momento, a tarefa dele consiste em ouvir as metaconversas entre os mundos e 
intervir de modo a manter o texto nos parâmetros definidos como normais, aceitáveis. Para as estruturas narrativas 
da desobsessão espírita, cf. Lewgoy, 2000. 



96 
 

Seguindo esta "linha humanista", José Morais divide a doutrinação em três momentos: 

acolhimento, entendimento e prognóstico. Efetuando-se dessa forma, diz, os resultados são mais 

consistentes.  

Acolhimento é fazer a pessoa se sentir ali, e se ele tá ferido, 
perceber que tá sendo acolhido. Depois o entendimento. Você vai 
identificar qual é a problemática. E fazer o outro entender também. E 
o prognóstico é o como as coisas vão acontecer daqui pra frente. 
Exemplo: ele percebeu que já morreu. E agora? (José Morais)  

No acolhimento, supre-se a necessidade fisiológica do outro. Se o espírito sente sede ou 

fome, diz ele, deve-se oferecer água e comida fluídicas.  

Nós dizemos: 'veja, há um copo d'água na sua frente'. E o espírito vê 
aquele copo d'água fluídico e bebe. Ou algum remédio para dores, e 
por aí vai. Esse é o momento de acolhimento. (José Morais) 

Depois, deve-se "ouvir o que o outro tem a dizer, sem julgar". É o segundo momento, o 

entendimento. Nesse momento, a empatia é fundamental, e ele exemplifica: 

Se você é preconceituoso, você só vê o preconceito. Então, por 
exemplo, digamos que você não admita a homossexualidade. Quando você 
vê uma pessoa que tenha uns trejeitos, você já bloqueou tudinho, 
então você não admite uma aproximação, uma relação qualquer que seja, 
você nega aquilo. Então, observe: ali pode ter uma experiência humana 
fantástica, para você mesmo, mas você não percebe, porque não 
concebe. Deve-se estar aberto ao outro, não se deve julgar o outro, e 
sim entendê-lo (José Morais). 

 Nesse sentido é que ele rejeita o estilo de doutrinação onde só o doutrinador fala: 

É aquela doutrinação onde o espírito não consegue se colocar, porque 
o doutrinador não deixa. Ele fala sem parar. Nesse caso, não se cria 
um vínculo afetivo, que é uma coisa fundamental e que é o ponto em 
comum entre espiritismo e o processo terapêutico, dentro da 
psicologia, qualquer que seja a corrente, mesmo dentro da visão 
psicanalítica. (José Morais) 

No momento do entendimento, é importante que o doutrinador organize seu próprio mundo 

interno para não se contaminar com as emoções desequilibradas dos espíritos: 

Eu devo separar as coisas, o que é meu e o que é do espírito 
atendido, para ajudá-lo com qualidade. Porque muitas vezes, na 
doutrinação, o espírito vai querer tirar você do sério; se frente a 
isso você tem um sentimento de raiva, deve pensar: porque eu estou 
com raiva? Esse problema é dele, não meu. Eu estou aqui para ajudá-lo 



97 
 

a resolver o problema dele. Eu não posso transformar o problema dele 
em meu. (José Morais) 

Ele então me relata um episódio que muito o marcou, e que diz respeito a este problema, o 

de "contaminar-se com as emoções desequilibradas": 

José Morais: Teve um episódio, foi uma coisa interessante. Foi logo 
quando eu comecei a doutrinar, o centro ainda era na Praça Augusto 
Leite. Nesse dia, João Ferreira não estava, ele já tava num processo 
de afastamento. Mas continuava da mesma forma de quando ele estava 
lá, o procedimento. E não foi nem com o médium que eu estava 
doutrinando. Bem, incorporou uma entidade que teria desencarnado num 
incêndio e que o filho ou a filha, não lembro bem, tem um filho no 
meio dessa estória, que estava do lado. A comunicação foi 
extremamente viva, sabe? Então foi como se todo mundo tivesse 
visualizando o incêndio. Foi uma confusão. Todo mundo da mesa 
mergulhou no incêndio, tava se queimando. Eu não fiz isso. Eu 
percebi, deixei a pessoa que eu estava doutrinando, sem ninguém nunca 
ter me dito como é que era, pois eu deixei a outra ali e fui lá 
interferir (risos). Eu interferi.  

Antoinette: o que é que você fez? 

José Morais: a outra pessoa que eu estava doutrinando, estava 
chorando, tava todo mundo chorando, em prantos! Os outros médiuns, os 
outros doutrinadores, todos. Aí eu fui lá conversar, conversar.  

Antoinette: o próprio doutrinador que estava doutrinando estava 
chorando? 

José Morais: Ele chorou. Ficou bem clara na minha cabeça essa imagem, 
não saiu mais, exatamente essa questão. Ele chorou. Porque você veja: 
a mobilização é no sentido de você ajudar o outro. Não é de chorar 
com o outro. Não é de sofrer junto. Sofrer junto não é solidariedade. 
Solidariedade, ela se expressa na superação. "ah, eu tou muito 
solidário, eu tou lá chorando". Não! Isso não constrói. O que 
constrói é: "eu tou aqui do seu lado. Eu vou ser apoio seu. Você vai 
encontrar em mim, força. Não vai encontrar fraqueza". Porque 
solidariedade não é viver o problema do outro, e sim potencializar o 
outro a sair do problema. Então, a pessoa se afogando, você não sabe 
nadar e mergulha lá. Isso não vai ajudar, vai atrapalhar. Houve 
solidariedade, mas a pessoa foi solidária na dor, não na superação. 

Passado o momento de se ouvir o outro, mantendo o equilíbrio interno, deve-se dar a 

resposta, o prognóstico, que "muitas vezes" é dada pelos espíritos ao doutrinador, através da 

intuição. Neste movimento, deve-se operar a entrega e a confiança na equipe espiritual, sem 

deixar de lado, contudo, a responsabilidade do indivíduo. José Morais me diz que a intuição é 

importante não apenas para o doutrinador na casa espírita, mas também para psicólogos e 

médicos, que podem oferecer melhores serviços se estiverem abertos para receber as influências 



98 
 

dos bons espíritos, pois "um bom psicólogo é um cara inspirado. O bom psiquiatra é um cara 

inspirado". Um detalhe não deve ser esquecido, porém: a razão atrapalha.  

A doutrinação tem que ser um processo que se desvincule o mais 
possível da racionalidade. Isso é complicado. Isso é extremamente 
vivencial. Não dá pra explicar. (José Morais) 

Em geral, a resposta gira em torno do que José Morais define como ajuste, ou 

enquadramento, que é "o deixar de brigar com a vida, para aceitá-la". Nas sessões, percebo que a 

etapa do ouvir o outro, seus dilemas e problemas, seu "embate com a vida", é já articulada com a 

resposta, a busca pelo enquadramento, de modo que os movimentos de ouvir e enquadrar 

acontecem juntos. Só após o enquadramento ou ajuste é que se "encaminha o irmão para um 

hospital espiritual". 

A título de ilustração do processo, descreverei o par José Morais/Arabela. Na meia-hora de 

sessão, em geral ela incorpora entre quatro e cinco vezes. O sinal de que Arabela vai incorporar é 

que ela estremece todo o corpo ou estala os dedos acima da cabeça. José Morais, então, põe a 

palma da sua mão aberta sobre a testa dela, sem tocá-la e diz: "seja bem-vindo, meu irmão". 

Então o espírito se manifesta. Ao final de cada incorporação, Arabela estala os dedos acima da 

cabeça uma vez, e depois mais duas vezes ao redor da cabeça. Após uma pausa de alguns 

segundos, ela estremece ou estala os dedos acima da cabeça novamente. José Morais percebe que 

é outro espírito que chegou e diz novamente: "seja bem-vindo, meu irmão". Ao final da sessão, 

Arabela estala os dedos mais uma vez. O estalar de dedos me foi explicado como um passe que 

os espíritos de luz dão em Arabela, e para isto se utilizam de seu corpo.  

Acolhimento 

José Morais: bem-vindo. / Espírito através de Arabela: eu não quero ficar aqui. / José 
Morais: não quer ficar aqui?/ Arabela: não. / José Morais: você foi maltratado aqui? / 
Arabela: bem, maltratado, maltratado não. Mas sei lá, eu sou alcoólatra, sabe? / José 
Morais: você não é. Você pode estar, mas você não é. 

***** 

Arabela: mas tem um problema, sabe, é que tem umas pessoas que estão aqui, e que 
eu acho que elas já morreram, e às vezes eu acho que eu também já morri, eu às 
vezes acho isso, eu até ouço isso às vezes na minha cabeça. / José Morais: e o que 
você acha disso? De morrer? O que é morrer pra você? / Arabela: rapaz, eu nem sei 
explicar bem. Porque eu acho que quando a pessoa fala de morte, quando eu falava 
de morte eu achava que eu atrairia essa coisa. /  José Morais: a morte. / Arabela: eu 
estava passando por uma situação que um dia eu acordei e eu não sentia mais o meu 
corpo, sabe? Eu sentia uma formigação nos meus dedos, e eu passei uns tempos 



99 
 

assim, eu não conseguia mexer as minhas pernas, os meus braços, nada. / José 
Morais: você sabia que nós não somos o corpo? / Arabela: como? / José Morais: nós 
somos espírito. O corpo é como se fosse uma roupa que a gente veste. Porque o 
corpo se acaba. O corpo se acaba. / Arabela: será que é isso? Porque essa conversa, 
de alma e corpo, que o corpo se acaba, faz sentido, sabia? / José Morais: faz. / 
Arabela: mas a gente pensa o contrário. / José Morais: é. / Arabela: eu, eu... eu sou 
um cara que estuda, sabe? Eu não sou desprovido de inteligência. / José Morais: 
claro. Eu sei disso. / Arabela: há pouco tempo eu tava conversando com você, e tava 
falando meio enrolado, e tonto, e agora tou bem melhor, eu notei isso, foi tão rápido. 
/ José Morais: você não tem mais sinais de alcoolismo. 

Ouvir, esclarecer, ajustar 

Arabela: sei não o que quero fazer aqui. Eu não sei nem o que é isso aqui. Eu estava 
bem no meu ambiente natural. / José Morais: o que lhe incomoda aqui? / Arabela: 
não sei, só sei que eu não queria vir pra cá. / José Morais: o interessante é que você 
não estava bem, onde estava. / Arabela: porque tem coisas que estão deixando todo 
mundo meio incomodado. / José Morais: incomodando? Eu acredito que têm 
incomodado mais você do que às outras pessoas.  

***** 

Arabela: eu estou me sentindo mal desde que cheguei. / José Morais: nós já vamos 
resolver isso. Você vai respirar. Inspire o ar bem profundamente, retenha por um 
tempo, depois expire. E vá se acalmando. Você tem medo? / Arabela: eu tenho medo, 
sim, tenho. / José Morais: do que você tem medo? / Arabela: agora não. Mas 
normalmente eu me sinto triste. / José Morais: e se eu lhe disser que você pode ficar 
num ambiente sereno, onde ninguém vai lhe prejudicar? Onde você vai poder dormir 
bastante, recompor suas energias, o que é que você acha? / Arabela: eu acho que ia 
ser bom. / José Morais: isso. Você tá vendo esse quarto? / Arabela: tou. / José 
Morais: pois é o quarto que você vai ficar. 

***** 

Arabela: sei não o que fazer da minha vida. / José Morais: você perdeu o controle da 
sua vida. / Arabela: mas não tem remédio que dê jeito. Eu tou muito infeliz. / José 
Morais: e se você tivesse a oportunidade de uma vida nova? / Arabela: trocar essa 
carcaça pelo que? / José Morais: sabia que é possível? Você gostou da ideia. / 
Arabela: se houvesse possibilidade, né, talvez. 

***** 

Arabela: eu não tenho ânimo para parar de beber. Porque eu sou um fraco. / José 
Morais: tem. Você tem ânimo, sim. / Arabela: eu não queria parar de beber. / José 
Morais: você tem, você não quer. / Arabela: beber faz parte da minha vida. Eu 
quando chego em casa à noite, eu bebo um pouquinho pra relaxar, e depois pra 
poder trabalhar à tarde, mas você sabe que às vezes eu sentia que a minha mente 
estava tão parada, e o meu corpo sem ânimo, então eu tomava um pouquinho, pra 
ver se, porque se eu tomasse algo eu ficava mais ativo. / José Morais: é o efeito 
inicial de toda droga. / Arabela: mas depois, começou aquele negócio que eu não 
conseguia mais me mexer, o meu corpo formigava. E eu fico vendo um caixão, sabe, 
de vez em quando eu vejo um corpo dentro de um caixão. Eu tava pensando no que 
você disse sobre a alma e o corpo. Porque que uma pessoa como eu, tendo, assim, 
inteligência, o que me levou a beber desse jeito? / José Morais: é como você disse, 
mesmo: fraqueza. Mas veja bem: há sempre possibilidade de retomar o caminho. 
Sempre. E a oportunidade agora chegou pra você. / Arabela: como assim? / José 



100 
 

Morais: eu lhe falei no início que você não é um alcoólatra. Que você está. A partir de 
agora, você vai começar uma nova vida. Porque durante muito tempo você deixou a 
droga dominar a sua vontade.  

***** 

José Morais: veja, aquela questão da dependência química, é coisa do corpo, ficou 
com o corpo. / Arabela: como assim com o corpo? / José Morais: com o corpo físico. / 
Arabela: quer dizer então que eu... / José Morais: exato. / Arabela: mas se eu não 
tenho mais o corpo, como é que eu sinto o meu corpo? / José Morais: você tem um 
corpo, que é o corpo espiritual, mas agora você está falando através de um outro 
corpo, de uma outra pessoa. 

(Transcrição de uma prática de doutrinação no GEIU; ano de 2007). 

 

2.2.5 Sobre o tornar-se espírita 

Antes de passar à análise dos rituais efetuados no GEIU, vale tecer alguns comentários 

sobre o cotidiano do centro, que dá o suporte físico, cognitivo e emocional para que os processos 

de educação emocional, prefigurados na noção de reforma íntima, aconteçam. 

Como mostrei, a porta de entrada para o novato em sofrimento é o diálogo fraterno; o que 

não significa dizer que em muitos casos, o primeiro contato com o Centro se dê na reunião 

pública. De fato, isso muitas vezes acontece. O que quero chamar atenção é que, é a partir do 

diálogo que o indivíduo tem a chance de entrar em contato pessoal e direto com as instâncias de 

formação da pessoa, presentes no centro. É no diálogo onde a mediunidade, a caridade e estudo 

ganharão sentido pessoal para a pessoa, sendo remetidas ao seu sofrimento pessoal.  

Mas a vida ordinária no centro tem muita importância no processo de significar as 

categorias-chave que são apresentadas no diálogo. A todo o momento, o noviço – mas também 

os já graduados – passarão por certo tipo de regulação. No caso do GEIU, quando é atendido no 

diálogo fraterno e quando assiste às primeiras palestras públicas, ou quando toma os primeiros 

passes. No diálogo, lhe é ensinado que deve controlar seus ímpetos de raiva e seus momentos de 

tristeza, substituindo-os por alegria; na palestra ele ouve variadas estórias que relatam as 

desventuras daqueles que se desesperam, ignorando que a felicidade está no próprio ato de viver, 

sendo, assim, "presente", pois que se encontra no agora, e não no passado ou no futuro. E na sala 

de passes, quando ouve cotidianamente: "pense em Jesus". 



101 
 

A todo momento é solicitado, ao novo que chega, demonstrações de  que "quer se 

equilibrar", que quer "levar a sério o tratamento" – a desobsessão; portanto, deve ser assíduo. 

Também deve ler os livros indicados pela médium e pelos outros membros da casa em geral; 

assim, ele é levado à biblioteca e incentivado a ler o Evangelho Segundo o Espiritismo e 

romances espíritas. Também é incentivado a realizar o "evangelho no lar", uma vez por semana, 

em casa, a não desenvolver sentimentos de revolta, tristeza, raiva, inveja, orgulho, a não se 

deixar levar por "paixões", a examinar suas condutas e perceber se nelas há algum desvio moral. 

É dito veementemente para o indivíduo "se conhecer": que ele deve "observar-se" e encontrar os 

seus pontos mais nevrálgicos, as suas "fraquezas morais", que ele "sabe quais são". E que é nelas 

que teria de se "trabalhar" para mudar, trocando "pensamentos não elevados" por elevados, e 

atitudes próprias a quem vive "para a carne" por atitudes de quem vive "para o espírito". 

Demonstrando alguma mudança93 os novatos são admitidos na fila para trabalhar, ainda 

que o chamado ao trabalho – em qualquer coisa, desde distribuir as fichas para o passe até encher 

os copinhos de "água fluidificada", ou ajudar no sopão mensal, ou mesmo "ajudar Rita enquanto 

ela evangeliza as crianças" – apareça desde os primeiros dias do novo frequentador ao centro. 

Nesse bojo, é importante lembrar que assumir um lugar de trabalho no centro é sinal de 

progressão espiritual, passando o indivíduo a ser modelo de ser espírita.  

Comparece neste caminho, o de tornar-se espírita, a reforma íntima, e ela anda ao lado da 

desobsessão, que aqui, partindo da literatura nativa e dos dados de meu campo, quero entender 

como um dispositivo. 

 

2.3 A DESOBSESSÃO COMO UM DISPOSITIVO 

Para expor com clareza o meu ponto de vista, devo trazer mais uma vez Cavalcanti (1983). 

Nossa autora descreve o que chama de "sistema ritual espírita"94, e caracteriza-o como 

desmembrado em duas modalidades de culto:  

                                                 
93 O leitor deve conferir minhas próprias mudanças, na parte introdutória deste trabalho. 
94 Para Cavalcanti, a complementaridade entre os mundos visível e invisível, no espiritismo, segue os eixos 
diacrônico (evolução entre os dois mundos) e sincrônico (comunicação entre os dois mundos). Nesta perspectiva, o 



102 
 

Um "culto externo", equivalente ao "cerimonial, às prescrições de 
adoração", e um "culto interno", correspondente ao "ato de consciência" 
(Cavalcanti 1983, p. 50). 

O espiritismo defende a segunda forma de culto, em detrimento da primeira, e, neste 

sentido, "elege como foco de sua ação a pessoa moral" (Cavalcanti 1983, p. 59). Assim, o 

objetivo principal do culto espírita é  

A transformação do indivíduo (no sentido empírico). Esse processo é um 
meio para alcançar o fim último a que essa religião se propõe: a evolução 
dos espíritos e, com ela, o progresso da humanidade (Cavalcanti 
idem:50/51).  

Esta transformação do indivíduo recebe diferentes denominações nos livros de Allan 

Kardec: "reforma de si mesmo", "reforma moral", "reforma dos vícios", "reforma da natureza 

humana", "reforma do espírito", dentre outros termos correlatos (Kardec 1997, 1993, 1995b). 

Ora, a obsessão é um obstáculo a isto que os espíritas denominam de "reforma íntima", pois que 

é um empecilho à transformação do ser: um "congelamento" da evolução (Cavalcanti 1983).  

No espiritismo brasileiro, as categorias "reforma íntima" e "obsessão" adquirem 

operacionalidade com a ideia de desobsessão, criada por Bezerra de Menezes95. Bezerra atua 

numa lacuna do pensamento de Kardec, que diz não deter recursos para ajudar ao obsidiado: 

Kardec devolve ao indivíduo obsidiado a responsabilidade pela resolução de sua obsessão: 

Aqui, não podemos oferecer mais do que conselhos gerais, porquanto nenhum 
processo material existe, como, sobretudo, nenhuma fórmula, nenhuma palavra 
sacramental, com o poder de expelir os Espíritos obsessores. Às vezes, o que falta ao 
obsidiado é força fluídica suficiente (Kardec, 1993, p. 368).  

As imperfeições morais dão azo à ação dos Espíritos obsessores e que o mais seguro 
meio de a pessoa se livrar deles é atrair os bons pela prática do bem. Sem dúvida, os 

                                                                                                                                                             
"sistema ritual espírita" está fundado no eixo sincrônico, e tem na mediunidade "a categoria cosmológica central de 
sua estruturação". A noção de pessoa espírita de Cavalcanti está ancorada nestes dois eixos. Para uma revisão crítica 
da noção de pessoa em Cavalcanti, donde consta uma proposta de "alternação situacional" das dimensões sincrônica 
e diacrônica, cf. Lewgoy (2000). 
95 Diz Lewgoy: "O movimento espírita brasileiro, a partir de Bezerra de Menezes, codificou algumas das práticas e 
concepções sobre o trato de entidades desencarnadas, sempre associando-as a noções da origem cármica das 
enfermidades. Isto não representaria uma novidade com relação aos textos de Allan Kardec se não surgisse a ideia 
de uma desobsessão – ali entendida como uma forma de serviço e de prática da caridade para com os espíritos 
sofredores – como uma das funções precípuas da prática espírita. Ainda que a comunicação com espíritos situados 
em diversos graus na escala espírita fosse uma realidade presente nas obras de Kardec, é com Bezerra de Menezes 
que se inicia uma tradição de diálogos rituais com os espíritos obsessores, a fim de doutriná-los, ou seja, fazê-los 
desistir do intuito malévolo que os inspirara" (Lewgoy 2000, p. 272).  



103 
 

bons Espíritos têm mais poder do que os maus, e a vontade deles basta para afastar 
estes últimos.  (Kardec, 1993, pp. 370) 

No espiritismo de Kardec, quando em obsessão, a saída para o indivíduo é a sua 

moralização e a prática do bem. Ora, Bezerra não elimina a saída de Kardec96 (a moralização do 

indivíduo) antes articula-a a uma ajuda externa97: no rito da desobsessão criado por Bezerra, o 

indivíduo obsidiado é auxiliado por um conjunto de atores, a ele superiores hierarquicamente: 

médiuns, doutrinadores e bons espíritos.  

Bezerra cria a chamada reunião (ou sessão) de desobsessão. Buscando examinar esta 

prática de cura espírita, Cavalcanti (1983)98, Greenfield (1999)99, Warren (1984) Lewgoy (2000 

e 2003)100 e Aubrée e Laplantine (1990), descrevem, então, este momento, onde os espíritos, 

incorporados pelos médiuns, falam pela boca destes últimos e são doutrinados. Neste sentido é 

que Lewgoy a define:  

A sessão de desobsessão consiste num contato dialogado com esses 
espíritos, com o propósito de esclarecê-los, convencendo-os a abraçar a 
ética cristã e desistir do ânimo de vingança, abandonando, finalmente, o 
obsidiado. Consiste, ao mesmo tempo, na moralização do obsidiado, 
considerado também responsável pela obsessão, por não cultivar uma 
atitude moral e um conhecimento que o levassem a sintonizar uma faixa 
vibratória elevada, afastando-se de uma conduta religiosa regida pelos 
critérios do grupo, abrindo o caminho para a ação do obsessor (Lewgoy 
2003, p. 92, grifo meu). 

Concordando com Lewgoy e os demais autores acima, assinalo que, não obstante este rito 

em específico (a reunião ou sessão) seja o ponto alto da desobsessão, a literatura espírita – e 

                                                 
96 O que Lewgoy (2000) chama de "sistema da dívida". 
97 Ou, o "sistema da dádiva" (cf. Lewgoy 2000). 
98 Cavalcanti considera a "sessão de desobsessão" o "ponto alto dentro do grupo espírita", correspondendo ao 
"máximo de intensidade do contato entre o Mundo Visível e o Mundo Invisível". P. 123. Ela diz que a comunicação 
espiritual é "sempre um confronto de livres-arbítrios"; que a obsessão é "a possibilidade última da limitação de um 
livre-arbítrio por outro" e que a obsessão é "antimediunidade e antiencarnação, congelamento da evolução, ameaça 
de fim da condição humana". No ritual da desobsessão, diz ela, "essa ameaça é momentânea e repetidamente 
rechaçada". 
99 Greenfield lista o que chama de "cinco modalidades de tratamento empregadas pelos médiuns espíritas": 
desobsessão, passes de mão, cura à distância pelos espíritos-guias, transmissão de receitas de medicamentos ditados 
por espíritos-guias através da psicografia e cirurgias espirituais. Greenfield 1999, p. 68 
100 Para Lewgoy, "A obsessão é uma categoria espírita que designa uma enfermidade espiritual. Consiste no assédio 
de um espírito obsessor sobre um obsidiado com propósitos de vingança (em virtude de dívidas contraídas em 
situações passadas), ou simplesmente atraído por relações de afinidade, 'extraindo os fluidos necessários para 
continuar sentindo aquilo que sentia quando encarnado'" (Lewgoy 2003, p. 92).  



104 
 

meus dados de campo confirmam isso – situam todas as instâncias rituais do centro espírita como 

contribuindo para a desobsessão. 

A categoria nativa autodesobsessão (ou desobsessão natural) é emblemática disso: ela 

amplia a desobsessão para além da reunião acima citada, atribuindo a outras instâncias rituais do 

centro espírita também a função de efetuar a desobsessão.  

Assim, lemos nos livros de Joanna de Ângelis, psicografia de Divaldo Franco, a existência 

de um conjunto de rituais que operam a desobsessão, e Joanna/Divaldo os dividem em duas 

categorias: a primeira é o que chamam de "recursos do centro espírita": palestra, diálogo 

fraterno, terapia de passes, água fluidificada, reunião de desobsessão, ESDE, estudo mediúnico, 

evangelho no lar101, dentre outros possíveis recursos que o centro disponha. Em segundo lugar, 

arrolam o que chamam de "autodesobsessão" ou "desobsessão natural": prece, "jejum" das 

paixões, prática da caridade, estudo individual da doutrina. 

Saliento, ademais, que, sob esta perspectiva (e os dados do campo assim demonstram), sem 

desconsiderar a importância dramática da reunião de desobsessão, esta  não se constitui 

componente único para a desobsessão - ademais, o "tratamento desobsessivo" pode inclusive 

ocorrer sem o seu concurso. Em princípio, é possível de ser efetuado pelo indivíduo ao engajar-

se na "prática do bem" (principalmente se esta prática ocorre no interior do centro espírita): este 

é o exemplo da estória de obsessão (e consequente desobsessão) do espírito "máscara de ferro" a 

Divaldo Franco, realizada sem o auxílio de sessões de desobsessão, e relatada por Hélidon na 

palestra pública no GEIU. 

Assim, defendo que, no espiritismo, a desobsessão não se circunscreve a uma sessão: ela 

está mais próxima de um dispositivo, um complexo de práticas e ritos, conformado, aliás, pelo 

que Cavalcanti denomina de "culto externo" (que é o que Divaldo Franco denomina de "recursos 

do centro espírita") e "culto interno" (a reforma íntima, que aparece sob a categoria de 

"autodesobsessão" ou "desobsessão natural"). Desta feita, a reforma íntima, rito interno, é 

componente do dispositivo da desobsessão, este último, mais amplo, englobando outros ritos. 

                                                 
101 O evangelho no lar é algumas vezes um serviço que o centro espírita dispõe para os adeptos. Espera-se que o 
indivíduo, após algumas visitas da equipe do centro à sua casa, se disponha a dar continuidade a este rito sozinho. 



105 
 

 

2.4 EDUCANDO OS AFETOS ATRAVÉS DO PASTORADO 

Apresentado o centro e seu cotidiano, seus rituais e como concorrem para atualizar o 

princípio da reforma íntima, já tenho condições de enveredar por uma leitura mais analítica deste 

processo. O esquema da doutrinação já foi suficientemente analisado por Cavalcanti (1983 

p.123/131). A estrutura narrativa da sessão de desobsessão também já foi examinada, por 

Lewgoy (2000); este autor demonstra que a desobsessão "atualiza a teodicéia espírita" (2003): 

Sua concepção de Mal e consequente ajuste exegético e moral da 
Perfeição Divina à Imperfeição do Mundo – aonde sua visão de mundo e 
noção de pessoa são encenadas e reelaboradas (Lewgoy 2003). 

Lewgoy deixa claro que a doutrinação não é um diálogo, e sim um monólogo. Em sua 

busca por ouvir e compreender o outro, os espíritas apresentam este outro – o espírito obsessor – 

como sempre enfermo, daí a necessidade de ser, nos termos nativos, corrigido, ajustado, 

enquadrado. A relação que se estabelece na cena desobsessiva não é uma relação igualitária, 

elemento necessário para um real diálogo.  

Porém, em meu trabalho, quero lembrar a ênfase que os espíritas dos Irmãos Unidos dão à 

ideia de diálogo (ainda que, em senso estrito, não o realizem), em oposição a técnicas de cura 

mais diretivas e que têm lugar em centros espíritas não adesos, como o centro Bezerra de 

Menezes: é o caso da apometria102, que será objeto de análise no capítulo cinco desta tese. Como 

buscarei apontar, se comparada à apometria, de fato, a reunião de desobsessão do GEIU ganha o 

tom de diálogo.   

Sem negar a interpretação de Lewgoy, eu a complementaria apontando que a reunião de 

desobsessão não só foge do diálogo humanista (que serve como base para sua legitimação), mas 

parece reeditar um antigo dispositivo cristão para forjar pessoas afeitas a crenças: o pastorado. 

                                                 
102 Apometria é uma prática terapêutica alternativa, de natureza espiritualista, consistente no desdobramento e na 
dissociação dos múltiplos corpos de que seria constituído o ser humano, mediante uma sequência de pulsos ou 
comandos energéticos mentais. Segundo contam os adeptos, a apometria foi introduzida no Brasil pelo farmacêutico 
e bioquímico porto-riquenho, Luis Rodrigues, que a chamava de "Hipnometria". Na década de 1960, foi 
sistematizada pelo Dr. José Lacerda de Azevedo (1919-1997), no Hospital Espírita de Porto Alegre, que lhe trocou o 
nome para "Apometria". Contam também que o termo apometria significa "tratar à distancia". Tratarei da apometria 
no capítulo cinco deste trabalho. 



106 
 

Foucault (2006) aponta como o cristianismo, articulando metáforas gregas e hebraicas sobre o 

pastor que guia suas ovelhas, constitui um dispositivo capaz de instituir uma dependência 

afetiva, cognitiva e volitiva entre líder/pastor e liderados/ovelhas, e também entre as ovelhas 

entre si. O pastorado cria um paradoxo, fundado na responsabilidade do pastor sobre cada ovelha 

e sobre o rebanho, que implica na salvação destas, mas também do próprio pastor. Foucault 

explica: 

O pecado da ovelha é também imputável ao pastor. (...) ajudando seu 
rebanho a encontrar a salvação, o pastor encontrará também a sua. Mas, 
salvando suas ovelhas, corre o risco de se perder; se quiser salvar a si 
mesmo, deve necessariamente correr o risco de estar perdido para os 
outros. Se ele se perder, é o rebanho que ficará exposto aos maiores 
perigos. (Foucault, 2006: 368)  

Foucault (2006) sublinha ainda a força e a complexidade dos vínculos morais associando o 

pastor a cada membro de seu rebanho, que não dizem apenas respeito à vida pública dos 

indivíduos, mas também aos seus atos, nos ínfimos detalhes.  

Fundando-se numa concepção do Mal inscrito no corpo, na carne, capaz de fazer a pessoa 

agir de modo contrário aos planos divinos, cabe ao pastor desvendar as inclinações carnais antes 

mesmo que ela, a carne, force o pecado, de modo a realizar a direção de consciência que garanta 

a salvação da ovelha, do rebanho e de si mesmo. 

Assim, no pastorado cristão, o exame de consciência terá o intuito de permitir a pessoa 

abrir-se inteiramente ao seu diretor: revelar-lhe as profundezas da alma. A direção de 

consciência se constituirá em uma ligação permanente: a ovelha não se deixará conduzir apenas 

no caso de precisar enfrentar algum passo perigoso; ela se deixa conduzir a cada instante. Assim, 

para o cristianismo, diz Foucault (2006) há um vínculo entre a obediência total e o conhecimento 

de si, articulado e mediado pela confissão a alguém. 

Na minha interpretação, esse mecanismo, que continua operante em outras denominações 

cristãs (Rios, Paiva et alii, 2008), se atualiza tanto no diálogo fraterno quanto na desobsessão, 

desvendando as inclinações animalizadas (más emoções) e direcionando vivos e mortos.  

Rios, Paiva et ali, 2008, investigando o modo como católicos e evangélicos lidam com a 

socialização da sexualidade juvenil, identificaram a premissa de acolhimento incondicional 



107 
 

como condição para o aconselhamento pastoral entre os clérigos e lideranças leigas daquelas 

denominações, na lida com a sexualidade dos jovens. Não obstante, também observam que a 

categoria acolhimento serve muito mais como estratégia para fazer falar. Muito rapidamente, 

processos de controle diretivos, mais ou menos estigmatizantes, tomam a cena do 

aconselhamento, de modo a não só reconduzir a ovelha ao rebanho e à norma, mas sobretudo 

informar à coletividade sobre os perigos e sanções que cabem aos desviantes (Cf. também Rios, 

Oliveira et alii, 2008). 

Não seria essa forma de lidar com as inclinações carnais – acolhimento/diagnóstico 

emocional/direção – o que é dramatizado nas seções de desobsessão (e de forma mais ampla, na 

literatura nativa espírita)? São apresentados obsessores, que relatam suas dores; estas são 

relacionadas a descaminhos dos planos evolutivos traçados por Deus; faladas a faltas, 

imediatamente os entes são convencidos a voltarem para a ordem, sendo reconduzidas à tão 

propalada reforma íntima, sob pena de mais sofrimento. 

Nesse contexto, como no pastorado, mais importante que as palavras proferidas é 

“desemboscar tudo o que de fornicação secreta possa se ocultar nos mais profundos vincos da 

alma” (Foucault, 1987: 28). Mais uma vez, vemos o modo de operar do diálogo fraterno se 

distanciar do humanismo, que localiza na fala, e não numa força inconsciente, seja ela a carne ou 

o desejo, a “verdade” da pessoa (Rios e Nascimento, 2007).  

Nessa linha, chama atenção o relato de Arabela sobre o poder da intuição (maior, inclusive, 

que a vidência ou a audiência) para a realização de diagnósticos, seja no diálogo fraterno ou na 

desobsessão, especialmente no desmascaramento de espíritos que tentam se passar como mais 

evoluídos do que realmente são.  

Eu não lhe diria que a vidência é por onde eu me baseio, no 
diagnóstico da situação. De jeito nenhum, porque ela pode me enganar; 
existem entidades que se apresentam fisicamente pra você, de uma 
forma muito bondosa, e você, se estiver cansada, meio estressada, 
você pode cair. A audição também pode me tapear, porque às vezes a 
entidade até diz coisas boas, e até diz “não, você está enganada, 
equivocada, não é essa a minha intenção”, e eu, se não estiver muito 
bem, posso até me deixar levar. Pela intuição, não tem como.  

A vibração emitida por um espírito, mesmo que ele coloque um jeito 
meio piedoso, uma voz bondosa, a vibração dele não vai mudar, ele não 
consegue tapear isso. Por isso é que eu digo que a minha intuição não 
se engana. Agora, eu digo isso hoje pra você. Talvez no início, há 



108 
 

alguns anos, não, a vidência era o ponto forte. Porque no início eu 
não sabia como é que a coisa se processava. Então, hoje, é assim: a 
intuição em primeiro lugar, e aí as outras coisas somam.  

É claro que a vidência é importante, porque às vezes você está assim 
perdido e tem um detalhe da vidência, por exemplo, pessoas que estão 
acompanhadas por um espírito meio trôpego, com uma garrafa na mão, 
quer dizer, você já tem ideia de que provavelmente aquela pessoa que 
chegou tem algum problema com bebida. Nesse ponto a vidência é bem 
rápida, dá pra pegar rápido. Mas em outros casos, de problemas 
existenciais, de depressão, angústia, não, é através da intuição 
(Arabela). 

A fala de Arabela parece apontar para uma interpretação das emoções do “paciente”. Mais 

que qualquer outro sinalizador de ordem sensível (físico ou perispirítico), é a leitura das emoções 

(emoções que no discurso nativo aparecem sob os termos energia, vibração etc.), feita por uma 

médium experiente como ela, que serve de instrumento para diagnosticar o lugar do espírito na 

escala evolutiva. Longo aprendizado que exige exímio controle das próprias emoções. Como 

assinala José Morais, o médium – ou o doutrinador – não pode se deixar contagiar pela torrente 

emocional da pessoa em sofrimento (encarnada ou desencarnada), caso contrário não conseguirá 

ofertar ajuda e também cairá – vide o relato transcrito páginas acima, quando a emoção trazida 

pelo espírito que relatava um incêndio contamina a mesa mediúnica. 

Por fim, vale retomar mais uma vez Foucault (2006) e lembrar de dois recursos para que o 

Pastorado se cumpra: a confissão, fortemente presente no catolicismo contemporâneo e a 

exomologêsis, que como sugerem Rios, Paiva et alii (2008) se atualiza na atualidade como o 

testemunho público, comum nas tradições evangélicas. Pode-se dizer que no kardecismo os dois 

processos para desemboscar a carne se atualizam. O Diálogo Fraterno muito se assemelha à 

confissão católica – tanto o é que, dado ao segredo e confidencialidade que o norteia, não pude 

observar o ritual, obtendo informações pela boca dos que o executam. A desobsessão ganha o 

tom de testemunho, onde um a um, os espíritos tomam o púlpito, que são os corpos dos médiuns, 

e contam suas dores e arrependimentos. Dali, seguem, enquanto penitentes para os hospitais e 

escolas espirituais, em busca de alívio para os sofrimentos expressados em público. 

Por fim, convém ainda destacar, que no ideário cristão, e mais fortemente no católico – e 

muitos autores já indicaram o sincretismo entre catolicismo e espiritismo francês, na 

configuração do "espiritismo à brasileira" 103, a bem-aventurança não está neste mundo. Como 

                                                 
103 Cf. especialmente Stoll 2003 e Lewgoy 2000. 



109 
 

nos lembram Rios, Parker e Terto Jr. (2009) as técnicas de si cristãs, aqui retomadas como 

viabilizadas pela reforma íntima, tem o telos postergado para o outro mundo. Dizem os autores: 

Finalmente a última transformação – para Foucault (2006: 370) talvez a 
mais importante: “todas estas técnicas cristãs de exame, de confissão, de 
direção de consciência e de obediência têm uma finalidade: levar os 
indivíduos a trabalhar na sua própria "mortificação" neste mundo”. Neste 
contexto, a mortificação ou penitência, enquanto forma de relação para 
consigo mesmo, assume o sentido de “renúncia a este mundo e a si 
mesmo: uma espécie de morte cotidiana. Morte que é considerada por dar 
a vida no outro mundo” (Rios, Parker e Terto Jr., 2009). 

De certa forma, é isso o solicitado, ainda que em outros termos, a espíritos, tanto 

encarnados como desencarnados: que assumam que estão mortos e continuem como penitentes a 

se mortificar, de modo a alcançar orbes superiores no plano espiritual. Talvez a mudança de 

inflexão resida não propriamente no Combate da Castidade (Foucault, 1987), na disciplina de 

emoções e desejos, mas no primado da caridade, mediunidade e estudo como meios da salvação, 

estratégias para o “vigiar e orar” (Mateus, 26, 41) que mantém a carne sobre controle. 

Interessante que, nesse contexto de mortificação, a obsessão é, talvez, a mais importante 

moeda de troca dos centros espíritas. Os centros e médiuns existem para desfazê-las; estar 

obsediado aponta para uma baixa vibração (descontrole emocional) que, por conseguinte, 

sinaliza um baixo grau evolutivo. Assim, não é à toa que a qualquer sinal de desordem 

(descumprimento do padrão espírita de ser no mundo) de alguém (pessoa ou instituição) surge 

logo a “acusação” de se estar obsediado. Do mesmo modo, tratar de alguém é estar sempre se 

oferecendo ao perigo de contaminação, de retorno a um padrão vibratório inferior. Afinal, para 

um espírita, ninguém ajuda outro por mero acaso, está-se sempre resgatando dívidas passadas 

com um outro alguém, num enredamento kármico sem limites muito claros. Nessa linha, o 

vinculo paradoxal do pastorado é acrescido em força no kardecismo, quando pecado se 

transforma em karma que pode gerar processos obsessivos. O vigiar e orar bíblico, atualizado na 

noção de reforma íntima, enquanto técnica de si (Foucault, 1994) é mesmo a única salvação. 

  



110 
 

 

 

PARTE II       DOS FIOS PARTIDOS: ESPIRITISMOS 

HETERODOXOS 

 

 

 

 

Ashtar Sheran, Comandante-Em-Chefe da Confederação Galáctica e das 
Armadas Celestiais. Imagem do site Nave Alfa 
http://navealfaportugues.blogspot.com/2010/02/nave-alfa-portugues1-
fevereiro-2010-nos.html . Acessado em fevereiro de 2010. 

  



111 
 

CAPÍTULO 3: DESATANDO UM NÓ: OS RAMATISIANOS 

 

Neste capítulo, introduzo o leitor a uma outra face do campo espírita de Natal, o campo 

não adeso à Federação. Minha intenção é formar um primeiro quadro da Associação Centro 

Espírita Adolfo Bezerra de Menezes, de modo a ambientar o leitor sobre o segundo cenário de 

minha pesquisa de campo.  

Na verdade, o Bezerra é um centro guarda-chuva que abriga outro centro, o Humberto de 

Campos, e dois grupos, o Ramatís e o Ana Madalena. A pluralidade de práticas e crenças não 

aceitas pela FERN, em especial as atualizadas no Ramatís e no Humberto de Campos, impede a 

adesão. Na época da pesquisa, o desejo dos dirigentes do Bezerra em tornar o centro adeso deu 

ensejo a uma série de conflitos entre seus diversos segmentos, otimizando eventos e falas que me 

possibilitaram melhor compreender o lugar das emoções na avaliação espírita sobre o legítimo – 

assim como o falso – combate ao Mal nesta religião. 

Na descrição, meu foco é o Grupo Ramatís, mas em adição, apresento mais um grupo, o 

Atlan. Embora este não funcione nas dependências do Bezerra, é intimamente ligado ao Ramatís, 

pois os membros deste grupo também participam das reuniões do Atlan, e os temas discutidos 

neste último retornam para comentários nas reuniões do Ramatís. O Atlan é liderado pelo 

médium Rogério de Almeida Freitas, também conhecido como Jan Val Ellam. Canalizador de 

uma vasta literatura, sua obras de certa maneira desenvolvem os temas milenaristas tratados pelo 

espírito de Ramatís104. Dado a personalidade forte e beligerante de Rogério, que enfrenta a 

propalada "pureza doutrinária"105 do campo espírita mais ortodoxo sem meias palavras, o contato 

do Ramatís com o Atlan parece incrementar os embates dentro do Bezerra, como buscarei 

mostrar mais adiante. 

                                                 
104 Tratarei da presença do espírito de Ramatís no movimento espírita brasileiro mais adiante, neste mesmo capítulo. 
105 O termo "pureza doutrinária" é recorrentemente usado, pelos espíritas mais ortodoxos, para definir a fidelidade a 
Kardec e ao campo espírita sancionado pela FEB, e também é usado pelos heterodoxos, em tom jocoso, ao se 
referirem criticamente ao espiritismo "das federações" como dos "caras da pureza doutrinária". Há alguns sites na 
internet, assim como listas de discussão virtuais trazendo o termo "pureza doutrinária" como sinalizador da 
fidelidade a Kardec. Ver especialmente http://espiritismoxramatisismo.blogspot.com/ e www.novavoz.org.br/ . 



112 
 

Neste capítulo, inicio apresentando o Bezerra e seus grupos internos, focando na 

organização do Ramatís e do Atlan. Em seguida, apresento algumas cenas que retratam 

momentos de embate, atribuídos ao desejo (de parte dos membros do Bezerra) de adesão deste 

centro espírita à FERN, o que envolve uma necessidade de purificação doutrinária e das práticas. 

 

3.1 A ASSOCIAÇÃO CENTRO ESPÍRITA ADOLFO BEZERRA DE MENEZES  

A Associação Centro Espírita Adolfo Bezerra de Menezes, instituição da qual faz parte o 

Grupo Ramatís, é considerado a maior casa espírita da cidade de Natal, em termos de pessoas 

atendidas. Conhecido por toda a comunidade espírita norte-rio-grandense, centro de referência 

em atividades de curas espíritas, definido pelos espíritas de Natal como o seu "hospital 

espiritual"106, o Bezerra, como é conhecido popularmente, rivaliza com a Federação Espírita do 

Rio Grande do Norte o reconhecimento popular enquanto lugar primordial de atendimento 

espírita no Estado. 

O Bezerra situa-se na Rua dos Tororós, 382, bairro do Alecrim, em Natal; o fácil acesso a 

ele, de qualquer lugar da cidade, é dado pelo fato de que a estreita rua onde se situa, cruza a 

Avenida Bernardo Vieira, uma das mais importantes de Natal, por promover a ligação entre a 

zona norte – onde estão grande parte dos bairros mais populares e também um dos acessos para 

as praias do litoral norte e para cidades da Grande Natal – e a Avenida Salgado Filho, artéria 

principal da cidade, que dá acesso aos bairros do centro e à BR-101, saída para o Seridó e para o 

estado da Paraíba em diante. 

Sendo, assim, muito bem localizado, o Bezerra atende a um público de aproximadamente 

três mil e quinhentas pessoas por mês (em seis cabines de cura mediúnica, seis dias por semana, 

em três turnos diários), uma clientela oriunda de toda a cidade do Natal, assim como de cidades 

vizinhas e até mesmo de regiões mais afastadas, como o Seridó e o Oeste do Estado. Sua 

clientela é heterogênea: percebe-se tanto a presença de segmentos sociais bastante 

                                                 
106 Importa salientar que o Bezerra não é um hospital espírita nos moldes do que apresenta Araújo (2007), ou seja, 
aqui não se trata de uma instituição médica de cura material. A cura que se faz no Bezerra é unicamente espiritual, 
de modo que os médicos que nesta casa atuam são os espíritos de médicos – em geral norte-rio-grandenses – que 
após sua morte, se dispuseram a "tomar os corpos" de médiuns para atuar no ambiente do centro espírita, curando, a 
partir de então, os corpos espirituais dos vivos. Sobre a noção de corpo espiritual, ou perispírito, ver o primeiro 
capítulo desta tese. 



113 
 

desfavorecidos economicamente, até parcelas de segmentos médios (funcionários públicos, 

pequenos empresários, médicos, advogados etc.), que lotam os auditórios onde são ministradas 

as palestras, as cabines de cura mediúnica e as salas de aplicação de passes.  

O prédio do Bezerra se compõe de dois pavimentos, sendo um andar térreo e um primeiro 

andar. No térreo existe uma mesa para recepção, uma pequena cantina, uma livraria, uma 

cozinha, dois banheiros, uma sala para aplicação de passes e para a desobsessão – esta última, 

efetuada pelo centro Humberto de Campos – um corredor onde geralmente se põe objetos doados 

para posterior entrega a comunidades carentes e um auditório de aproximadamente oitenta 

metros quadrados, com capacidade para cento e vinte pessoas. Há nele, quinze bancos marrons 

de madeira para a plateia, sendo que cada banco tem capacidade para oito pessoas. Em frente aos 

bancos há uma mesa de madeira com tampo de granito, para os palestrantes e coordenadores dos 

trabalhos, situada em uma elevação feita de alvenaria, de forma que os que estão na mesa sejam 

vistos por todos da plateia. Por detrás desta mesa há três cadeiras de couro azul acolchoado. Há 

ainda uma espécie de púlpito de granito, ao lado da mesa; na parede em frente à plateia há um 

quadro com a figura de Jesus, e, na parede à direita, há hoje um retrato de Humberto de Campos, 

espírito, mentor do centro espírita Humberto de Campos107. A sala dispõe de sistema de som com 

microfone e caixas de som espalhadas pelo ambiente. 

Subindo-se por uma rampa, chega-se ao andar superior, onde há um segundo auditório do 

mesmo tamanho do primeiro, porém aqui há cadeiras de plástico ao invés de bancos de madeira 

para a assistência. Há, da mesma forma, uma elevação para a mesa de palestras e um púlpito. Por 

trás desta mesa, há um retrato de Bezerra de Menezes. À esquerda do auditório, há 06 (seis) 

cabines de cura mediúnica, onde, segundo contam os adeptos, atendem os irmãos espirituais 

(médicos desencarnados) através da mediunidade de trabalhadores do centro e sob a ajuda de 

auxiliares de cabine, em geral dois por cabine, todos trajando uniformes azuis com o nome do 

centro gravado no peito108. Ainda há neste piso, na parte de trás, dois banheiros e a sala da 

diretoria.  

                                                 
107 No início de minha pesquisa de campo, em abril de 2007, havia, ao lado do retrato de Humberto de Campos, um 
retrato de Ramatís. Sobre a retirada do quadro de Ramatís da parede do auditório, tratarei no decorrer deste capítulo. 
108 Na verdade, os uniformes são batas, vestidas por cima das roupas. Portando bolsos com o nome do centro e o 
rosto de Bezerra de Menezes pintados, os uniformes são usados pelos trabalhadores das cabines de cura. 



114 
 

O Bezerra de Menezes foi fundado por João Cecílio da Costa, militar e maçom natalense, 

nascido em 1912 e falecido em 2004, e que, segundo contam, desertou da marinha por problemas 

com sua mediunidade, ingressando no protestantismo e depois em um centro de umbanda onde 

trabalhou por dezoito anos, até que em uma sessão espírita na casa de amigos, recebeu o 

chamamento do Dr. Bezerra de Menezes, para fazer um trabalho com curas espirituais dentro do 

espiritismo. Respondendo a este chamado, Irmão Cecílio, como era conhecido, fundou em 28 de 

agosto de 1949 o Centro Espírita Bezerra de Menezes, que funcionou inicialmente na esquina da 

Rua Mário Negócio com a Avenida Quatro, no bairro do Alecrim, em Natal, sendo, dois anos 

depois, transferido para o local onde funciona hoje. Ele era mestre de obras da construção civil, e 

empreendeu junto com colaboradores a ampliação do prédio do centro; também era portador de 

diversos tipos de mediunidade, e durante cinquenta e cinco anos foi o presidente do Bezerra, 

sendo o único a recepcionar o espírito de Bezerra de Menezes na casa, até seu desencarne no ano 

de 2004, aos noventa e dois anos de idade. Hoje trabalham no Bezerra cinquenta e dois médiuns 

– que recepcionam oitenta e três médicos espirituais. Também trabalham centenas de auxiliares 

de cabine, além de passistas, recepcionistas e palestrantes. 

Creio que a razão maior para o caráter sincrético – ou ecumênico, como chamam os 

adeptos, de que se revestem as práticas mediúnicas no Bezerra de Menezes se deve à vivência de 

bseu fundador na umbanda, de onde nunca se desvencilhou completamente. Os espíritas do 

Bezerra de Menezes me contam que João Cecílio fazia questão do caráter universalista e aberto 

da casa, e, por isto, se opunha firmemente a adesão à FERN; era, contudo, muito bem quisto 

dentro da federação, onde era conhecido e respeitado por dirigentes e trabalhadores, que, afinal, 

muito frequentemente tratavam de seus problemas de saúde espiritual no Bezerra de Menezes, 

como, de resto, boa parte dos espíritas da cidade de Natal. João Cecílio apoiou – alguns dizem 

que fundou – o Grupo Ramatís da casa, inclusive recepcionando o espírito de Ramatís até seu 

falecimento. 

A resistência de João Cecílio em tornar o Bezerra de Menezes um centro adeso preservou a 

relativa independência desta casa até a morte de seu fundador. A partir daí, as três funções mais 

importantes que ele ocupava foram repartidas entre os trabalhadores da casa: a exclusividade em 

recepcionar o espírito de Bezerra de Menezes ficou a cargo de Graça Medeiros, a presidência do 

centro com Amadeu e a direção do mediúnico com Miriam Mafra. A partir daí, o debate sobre a 

adesão à FERN, nunca esquecido completamente, passou a se fazer mais presente. No período de 



115 
 

minha pesquisa – abril de 2007 a novembro de 2009 – este debate estava em pleno vapor, 

impulsionado pelo desejo de vários dos membros da diretoria, ligados também à federação, em 

adequar as atividades do centro ao estilo de trabalho daquela, tarefa necessária ao processo de 

adesão.  

 

3.2 OS GRUPOS INTERNOS 

A Associação Centro Espírita Adolfo Bezerra de Menezes é, hoje, uma associação de dois 

centros espíritas: o Bezerra de Menezes, o maior em número de trabalhadores e também 

proprietário do espaço físico (o prédio onde se dão todas as atividades), e o Centro Espírita 

Humberto de Campos, que aluga o espaço físico do Bezerra de Menezes para suas atividades em 

três noites da semana. Eles detêm cada um, regimento interno próprio; porém, o Humberto de 

Campos, por utilizar o espaço físico o Bezerra de Menezes, tenta, como pode, se adequar à 

filosofia de trabalho deste109.  

Ao lado dos dois centros espíritas, existem dois grupos: o Grupo Espírita Ana Madalena110 

e o Grupo Ramatís. Tanto o centro Humberto de Campos quanto o Grupo Ramatís trazem 

elementos de crença e de prática claramente dissonantes da linha doutrinária espírita adesa: o 

Humberto de Campos, por efetuar atividades de desobsessão através de práticas oriundas da 

umbanda e o Grupo Ramatís, por efetuar discussões de assuntos rejeitados pela FERN, quais 

sejam, os dos livros ditados pelo espírito Ramatís (que trazem "previsões apocalípticas"), os dos 

livros de Jan Val Ellam (sobre a chamada Rebelião de Lúcifer e a transição planetária, 

desenvolvendo elementos dos livros de Ramatís), e assuntos como teosofia, esoterismo, 

astrologia, ufologia, umbanda e apometria.  

                                                 
109 Meu trabalho não se debruçou sobre o Centro Espírita Humberto de Campos. Cabe dizer que as atividades deste 
centro são caracterizadas pelos próprios atores como articulando os ensinamentos de Kardec a práticas oriundas de 
outras religiosidades, sendo a umbanda citada como uma referência importante. Durante minha pesquisa, houve 
vários desentendimentos entre a direção do Bezerra de Menezes e os componentes do Humberto de Campos, 
versando sobre a necessidade de abrandamento das práticas umbandísticas, notadamente as expressões mediúnicas 
mais vivamente efervescentes: gritos, gargalhadas, choro, visto que "estavam em uma casa espírita".  
110 O grupo espírita Ana Madalena tem como objetivo empreender atividade de cura mediúnica em cabine, nos 
moldes do efetuado no centro espírita Bezerra de Menezes. Os médiuns deste grupo atendem às segundas-feiras à 
tarde. 



116 
 

Embora o Bezerra de Menezes seja formado por estes vários grupos, é prática corrente que 

os membros dos grupos menores (do Centro Espírita Humberto de Campos, do Grupo Ana 

Madalena e do Grupo Ramatís) participem das atividades de estudo, palestra, aplicação de 

passes e cura mediúnica em cabine do Bezerra de Menezes, o que leva a que eles façam parte 

também do corpo de trabalhadores do centro maior, além de seus grupos específicos; esta dupla 

pertença é, aliás, repetidamente elogiada pelos atores e tomada como um privilégio que a 

estrutura desta casa proporciona: o de poder efetuar os rituais específicos de seus grupos e, além 

disso, atuar nas atividades no Bezerra de Menezes. 

 

3.2.1 O Grupo de Estudos Ramatís de Natal 

A formação do Grupo de Estudos Ramatís de Natal111 é contada pelos adeptos na interface 

entre os planos da matéria e do astral. Assim é que, no plano da matéria, dizem que o Grupo de 

Estudos Ramatís de Natal112 foi fundado em oito de maio do ano de 1988, como grupo interno 

do Bezerra de Menezes, e para tanto contou o apoio de João Cecílio da Costa113. Os 

componentes do Ramatís participam em diferentes momentos, de vários trabalhos no Bezerra: 

Miriam, a médium que recebe Ramatís, é coordenadora do setor mediúnico, e em virtude deste 

seu cargo, coordena o grupo avançado de estudo mediúnico da 2ª feira. Ela também trabalha em 

cabine de cura, recepcionando os espíritos de João Machado e de Vulpiano Cavalcanti; Graça 

Mafra, sua irmã, também trabalha em cabine recepcionando o espírito de José Tavares; Madja 

trabalha na organização das cabines, além de atuar como auxiliar dois na cabine de Marilene 

(outra componente do Ramatís) e de aplicar passes magnéticos; Marilene trabalha na cabine, 

como médium; Luiz Antônio faz palestras; Maria do Céu e Eudione são auxiliares de cabine. Os 

demais frequentam os trabalhos do centro, sem, no entanto, ocupar funções específicas.  

Já em relação à existência do grupo no astral, seus adeptos dizem que ele também faz parte 

de um grupo maior: a Fraternidade da Rosa, do Triângulo e da Cruz, criada há tempos 

                                                 
111 Para facilidade de leitura, utilizarei deste ponto em diante os termos "Grupo Ramatís" e "O Ramatís", para 
designar este grupo. Estas são as duas formas como os adeptos o nomeiam, coloquialmente. 
112 Há diversos outros grupos, centros e fraternidades espíritas, em todo o Brasil, que levam o nome de Ramatís. 
Qualquer pesquisa mais simples em mecanismos de busca na internet listará dezenas desses grupos. 
113 Alguns membros do Ramatís dizem que João Cecílio não apenas apoiou, como foi também um dos fundadores 
deste grupo. 



117 
 

imemoriais através da união de duas fraternidades menores: a do ocidente, simbolizada pela rosa 

e liderada por Akhénaton, e a do oriente, simbolizada pelo triângulo e pela cruz e liderada por 

Ramatís114.  

Os nativos dizem que os patronos do grupo são Jesus, Ramatís, Akhénaton e Ramayon. Em 

primeiro lugar, Jesus, cujo outro nome é Sananda, e que, também segundo os adeptos, na 

teosofia é o diretor do sexto raio, o raio da devoção do Logos Planetário. Este raio é o 

responsável pela caridade e pelo serviço, idealismo, altruísmo e amor. Em segundo lugar vem 

Ramatís, o sintetizador da filosofia e psicologia oriental, tornando-as simples e acessíveis, 

através de seus livros, que devem ser lidos em sequencia de publicação. Em terceiro lugar, vem 

Akhenatón, um dos chefes da Fraternidade da Rosa e da Cruz, e em quarto lugar, Ramayon, que 

é marciano e o coordenador esotérico do Grupo de Estudos Ramatís de Natal. 

Vale nesse ponto que eu apresente, ainda que sinteticamente, a figura espiritual de Ramatís 

de modo que o leitor possa entender porque ele provoca tanta celeuma dentro do Bezerra e no 

espiritismo brasileiro. 

 

3.2.1.1 O espírito Ramatís e o movimento espírita 

No ano de 1953, é divulgado junto ao movimento espírita da cidade de Curitiba um 

panfleto intitulado "Conexões de Profecias". Este texto previa um conjunto de catástrofes a 

acontecer na Terra, o que confirmava o apocalipse de João Evangelista para um futuro muito 

próximo. Já no ano de 1954, é divulgado outro texto, de treze páginas mimeografadas, intitulado 

"O Sol". Nele, lemos que a estrela ao redor da qual gira o nosso planeta é habitada por seres 

caridosos de corpo fluídico, e que suas casas são feitas de mármore verde e de ouro. "Conexões 

de Profecias" e "O Sol"115 são as primeiras publicizações das mensagens de Hercílio Maes, um 

médium até então ignorado nos meios espíritas, por não frequentar a federação ou núcleos 

                                                 
114 Esta informação também consta no documento "Rito" do Grupo de Estudos Ramatís de Natal, s/d, p.01, assim 
como em MAES (1996). 
115 Ramatís divide a autoria de "O Sol" com outro espírito, chamado de Monge Voes, e Hercílio Maes divide a 
psicografia com a médium Guilhermina Drischel. 



118 
 

conhecidos. Recebia suas mensagens sempre sozinho em sua residência, e as atribuía a um 

espírito hindu, de nome Ramatís.  

"Conexões" transcende as fronteiras do Estado do Paraná, sendo recebido com reservas 

pelo médium Chico Xavier116, mas logo esta parceria, Ramatís/Hercílio Maes, torna-se 

conhecida do meio espírita brasileiro, pois já no ano de 1955 é lançado o primeiro livro de 

tiragem nacional com mensagens do espírito oriental sob a mão do médium curitibano, "A Vida 

no Planeta Marte e os Discos Voadores"117, e em 1956, é publicado o segundo, "Mensagens do 

Astral"118. 

Estes dois livros, segundo contam os espíritas, passaram a ser muito vendidos em livrarias 

espíritas, praticamente do Brasil inteiro, porém, ao lado do entusiasmo veio a preocupação, e os 

livros de Ramatís inauguram um clima de mal-estar: muitos questionam a validade do que 

diziam, principalmente em relação a específicas previsões sobre o apocalipse, constantes em 

"Mensagens", falando na existência de um planeta, vindo de fora de nosso sistema solar, em 

direção à terra, um astro intruso que traria devastação e morte para a humanidade não-crística. 

Ramatís estabelecia um momento específico para que o apocalipse se desse: a última década do 

século XX. 

Não obstante as críticas, diferentes Grupos de Estudos Ramatís surgiram em todo o Brasil, 

e este espírito continua a escrever sob a pena de vários médiuns, de sorte que no ano de 2004, já 

havia trinta e oito livros publicados sob sua assinatura119. 

                                                 
116 Em 05 de janeiro de 1954, o Conselho Editorial da Revista da Legião da Boa Vontade (LBV) foi a Pedro 
Leopoldo, Minas Gerais, a fim de obter a posição de Emmanuel, pela psicografia autorizada de Chico Xavier, sobre 
Ramatís. Em entrevista, Emmanuel, através do médium mineiro, pediu que o movimento espírita aguardasse, pois o 
tempo diria se as previsões de Ramatís poderiam ou não ser validadas. Esta entrevista foi reproduzida na Revista da 
Boa Vontade, edição de outubro de 1956.  
117 Em 1955 é também publicado "Mensagens do Grande Coração", de Ramatís, psicografado por América Paoliello 
Marques e Wanda Baptista Gimenez. 
118 Algumas passagens de "Mensagens do Astral" já faziam parte do texto "Conexões de Profecias". 
119 As obras de Ramatís são: A Vida no Planeta Marte e os Discos Voadores (1955), Mensagens do Astral (1956), A 
Vida Além da Sepultura (1957; assinado em parceria com o espírito Atanagildo), A Sobrevivência do Espírito 
(1958; assinado em parceria com o espírito Atanagildo), Fisiologia da Alma (1959), Mediunismo (1960), 
Mediunidade de Cura (1963), O Sublime Peregrino (1964), Elucidações do Além (1964), Semeando e Colhendo 
(1965; assinado em parceria com o espírito Atanagildo), A Missão do Espiritismo (1967), Magia da Redenção 
(1967), A Vida Humana e o Espírito Imortal (1970), O Evangelho à Luz do Cosmo (1974), Sob a Luz do 
Espiritismo (1999), Ramatís - Uma Proposta de Luz (2003; seleção de trechos das obras anteriores), obras 
psicografadas por Hercílio Maes; Mensagens do Grande Coração (1955), psicografada por América Paoliello 



119 
 

Os espíritas seguidores120 de Ramatís121 dizem que ele é um mestre espiritual proveniente 

do sistema estelar de Sírius; que veio para a Terra há quarenta mil anos, em missão de 

acompanhamento a um grupo de espíritos exilados em nosso planeta nas civilizações da Lemúria 

e da Atlântida. Dizem que Ramatís trouxe consigo conhecimentos ocultos que compuseram a 

milenar aumbandhã, sistema religioso, filosófico, científico, esotérico e setenário – setenário por 

dizer respeito ao número cabalístico sete. 

Há referências na literatura nativa, sobre diferentes encarnações do espírito de Ramatís na 

Terra, ainda que ele seja, segundo os espíritas me disseram, um espírito já liberto da necessidade 

de encarnar. Segundo esta literatura, ele foi Thamataê, o venusiano; Násser, num período 

anterior ao afundamento da Atlântida; Mandreya Ramataiana, há 5.000 A.C, na Índia; o faraó 

Thutmose III; os sacerdotes Amós de Aton e Mery-Rá, os dois no Egito Antigo; Asclépios, na 

antiga Grécia; Pitágoras de Samos, discípulo de Anaximandro; o filósofo Aristóteles; Aulus 

Plautius, tribuno romano, discípulo de Paulo Apóstolo; Gaspar, um dos reis magos; São 

Francisco de Assis; o projetista do Taj Mahal na Índia; frei Gabriel Malagrida, queimado pela 

Inquisição em Lisboa, no ano de 1761122, dentre outros.  

Os espíritas também dizem que Ramatís encarnou na Atlântida há vinte e oito mil anos, e 

que nesse momento ele conviveu com o espírito que mais tarde seria conhecido sob o 

pseudônimo de Allan Kardec. Outro encontro com Kardec aconteceu quando este era o sacerdote 

Amenófis, médico e estudioso do Livro dos Mortos e dos fenômenos do além, ao tempo do faraó 

                                                                                                                                                             
Marques e Wanda Baptista Gimenez.  Brasil, Terra da Promissão, Evangelho, Psicologia e Ioga e Jesus e a 
Jerusalém Renovada (1977), obras psicografadas por América Paoliello Marques. Viagem Espiritual I (1993), 
Viagem Espiritual II (1995) e Viagem Espiritual III (1995), obras psicografadas por Wagner Borges; O Homem e o 
Planeta Terra (1998), O Despertar da Consciência (1999), Em Busca da Luz Interior (2001) e Jornada de Luz 
(2001), obras psicografadas por Maria Margarida Liguori; As Flores do Oriente (2000), psicografada por Márcio 
Godinho; Chama Crística (2001), Samadhi (2002), Evolução no Planeta Azul (2003), Jardim dos Orixás (2004) e 
Vozes de Aruanda (2005), obras psicografadas por Norberto Peixoto; Muito Além do Horizonte (2002), 
psicografada por Jan Val Ellam; O Karma e Suas Leis (2004), Espiritualmente Falando (2005), Práticas 
Bioenergéticas Volume I - CD (2006), obras psicografadas por Dalton Roque e O Astro Intruso e o Novo Ciclo 
Evolutivo da Terra (2004), psicografada por Hur-Than de Sidha. 
120 Os espíritas críticos ao pensamento de Ramatís chamam seus admiradores de ramatisistas ou ramatisianos; 
porém, estes últimos não se intitulam assim, dizendo-se ou espíritas ou espiritualistas.  
121 Os seguidores de Ramatís escrevem o nome deste espírito de diferentes formas, dentre elas: Ramatis, Ramathys e 
Rama-tys. Eu adoto neste trabalho a grafia Ramatís em virtude de que é esta a forma como Hercílio Maes, o 
primeiro médium que, segundo os espíritas, escreveu por Ramatís escrevia este nome, acentuando, assim, a última 
vogal ("í"). 
122 Os membros do Grupo Ramatís me disseram que o espírito de Ramatís aparece nos centros espíritas "mais 
abertos" como o caboclo atlante, assim como caboclo das sete encruzilhadas. Também aparece como Pitágoras, 
desta vez nas mesas mediúnicas espíritas "mais ortodoxas". 



120 
 

Merneftá, filho de Ramsés II. Além disso, quando encarnado no antigo Egito como o grão-

sacerdote Merí Rá, Ramatís teve a oportunidade de salvar a vida de um escravo que mais tarde 

reencarnou na figura de seu médium Hercílio Maes. Também é dito que Ramatís foi Essen, filho 

de Moisés e fundador da Fraternidade Essênia, e que mais tarde viveu na Hebréia, quando foi 

Nathan, conselheiro de Salomão. Hercílio Maes supunha que Ramatís também teria sido Platão, 

segundo me contam os membros do Ramatís.  

Também me foi dito que Ramatís foi Fílon de Alexandria, o responsável pela Biblioteca de 

Alexandria, e que nesta encarnação esteve pessoalmente em contato com Jesus de Nazaré na 

Palestina, conforme conta Hercílio Maes (2002). Este espírito também participou, segundo os 

nativos, dos acontecimentos que inspiraram o poema épico hindu “Ramaiana”, onde o casal 

Rama e Sita simbolizam, de forma iniciática, os princípios masculino e feminino, e que unindo-

se Rama e Átis, ou seja, Sita ao inverso, resulta o nome Ramaatís, seu nome em indochinês. Ora, 

o nome “RAMA-TYS” ou “Swami Sri RAMA-TYS”, é, segundo os espíritas, uma “chave”, uma 

designação de hierarquia, de dinastia espiritual: Rama é o nome dado à própria Divindade, o 

Criador, cuja força criadora emana para as criaturas quando pronunciado corretamente. Assim, 

dizem os adeptos, o nome Ramatís é um mantra, que reúne os princípios masculino e feminino 

contidos em todas as coisas e seres; ao se pronunciar o vocábulo Ramaatís, saúda-se 

implicitamente o Deus que se encontra no interior de cada ser. 

Foi-me dito que em sua última encarnação na Terra, Ramatís viveu no século X na 

Indochina; que era filho de Tiseuama, uma vestal chinesa fugida de um templo e de um tapeceiro 

hindu de nome Rama. Desencarnou com menos de 30 anos de idade, no ano de 933 D.C., em 

razão de problemas cardíacos. Os adeptos também dizem que Ramatís foi Kut-Humi Lal Singh, 

um ser material, mas não encarnado, o principal inspirador da Sociedade Teosófica123, fundada 

por Helena Blavatsky. Os nativos dizem que Ramatís é, segundo a teosofia, considerado o 

Mestre do Segundo Raio, o do Amor-Sabedoria. Falam também que, entre os milenares 

discípulos de Ramatís, vários reencarnaram no Brasil, e outros ainda reencarnarão, vindos da 

Europa, que está atingindo o final de sua missão civilizadora.  

                                                 
123 A Sociedade Teosófica é uma organização internacional devotada a divulgar os ensinamentos da teosofia, que, 
segundo seus seguidores, é uma sabedoria ligada ao neoplatonismo, ao gnosticismo e a escolas de mistérios da 
antiguidade. A Sociedade Teosófica foi criada em Nova Iorque, em 1875, e teve como principais fundadores Helena 
Blavatsky, Henry Olcott e William Judge. 



121 
 

Ramatís se apresenta aos videntes na figura de uma entidade espiritual envolvida por uma 

luz amarela com nuanças douradas, circundada por uma franja de filigranas em azul-celeste, 

tonalizada em carmesim. As cores da aura humana, segundo os adeptos, são campos vibratórios 

que resultam dos pensamentos e sentimentos, indicando os atributos emotivos e mentais do ser; 

nesse sentido, o amarelo com franjas douradas revela intelectualidade, o azul claro celeste indica 

espiritualidade e devoção e o carmesim representa afeição pura. Ramatís tem aparecido à 

vidência dos médiuns com as vestes religiosas que usava em sua última encarnação na 

Indochina. 

 

  

Figura 1: Duas imagens psicopictografadas de Ramatís 

 

Dizem seus seguidores que a principal característica de Ramatís é seu pendor universalista 

para com todos os esforços da esfera do espiritualismo; sua missão é cooperar na evolução da 

humanidade terrena, estabelecendo as bases de um pensamento universalista, sucedâneo da 

codificação kardequiana. Assim, Ramatís não é uma entidade exclusivamente devotada aos 

princípios doutrinários do espiritismo de Kardec, ainda que reconheça-o, segundo os seus 



122 
 

seguidores contam, como a doutrina que melhor atende às necessidades espirituais da atual 

humanidade terrena. 

 

3.2.1.2 As críticas a Ramatís  

A rejeição de uma parte do movimento espírita ao nome de Ramatís é percebido sem 

mesmo a necessidade de lermos os vários textos críticos existentes a seu respeito e que também 

envolvem os médiuns que o recepcionam. Percebi isto ao indagar "há livros de Ramatís?" nas 

livrarias existentes nos prédios das federações espíritas do estado do Rio Grande do Norte, da 

Paraíba e de Pernambuco. Não há livros de Ramatís à venda em nenhuma destas livrarias, assim 

como não há nas livrarias das federações espíritas dos estados de SP e RJ, e na da FEB, no 

Distrito Federal, para onde telefonei em busca desta informação. Também não há referência 

alguma a Ramatís no site oficial da FEB. 

De concreto, existem algumas tomadas de posição, como a da federação espírita do estado 

de SP, a FEESP. Segundo Ary Lex, militante espírita124, em 1962, após a publicação do livro “O 

sublime peregrino”, onde Ramatís contava a vida de Jesus, a FEESP solicitou à Comissão da 

Doutrina, da qual o próprio Ary Lex tomava parte, que lhe fizesse um "estudo minucioso e 

desapaixonado". Ao fim, foi aprovado unanimemente pelo Conselho Deliberativo da FEESP um 

parecer que dizia, entre outras coisas, que este livro trazia "alguns capítulos perfeitamente 

aceitáveis", todavia, continha "erros doutrinários clamorosos" que poderiam "semear a confusão" 

nos meios espíritas. Dentre estes erros, o fato de admitir a influência astrológica sobre o destino 

das criaturas. Além disso, o livro faria uma distinção entre o “Cristo Planetário”, uma entidade 

arcangélica, e Jesus, o seu "médium mais perfeito". Outro problema seria o uso, por Ramatís, de 

imagens e expressões católicas, como: arcanjo, satânico, salvação, redenção, sacrifício e por 

introduzir conceitos orientais na interpretação da vida de Jesus. Temendo "confusões 

doutrinárias", a FEESP sugere que a leitura deste livro só deve ser efetuada por "pessoas bem 

esclarecidas na Doutrina", com condições de perceber "graves falhas à luz da codificação", 

evitando assim "perigosos desvios doutrinários", já que a obra não poderia ser considerada "de 

teor espírita", por trazer variadas expressões esotéricas e católicas. 

                                                 
124 Informações constantes no site http://duplavista.com.br/arquivo/ramatis. 



123 
 

Na mesma linha se colocou Herculano Pires, escritor espírita paulista. Escrevendo no 

extinto jornal Diário de São Paulo entre os anos de 1969 e 1970 uma coluna sob o pseudônimo 

de Irmão Saulo, empreendia um claro combate às ideias de Ramatís: de um lado, reconhecia seu 

valor moral, e de outro, classificava-o como espírito mistificador, um dos "falsos profetas da 

erraticidade", um espírito "pseudossábio", que se julgava grande missionário, mas trabalhava na 

tarefa de ridicularizar o espiritismo. Dizia Pires que Ramatís intentava superar Kardec, com suas 

"novidades confusas":  

Perigoso não é o expositor ou autor que só diz tolices, vazadas em linguagem 
obscura, pobre, cheia de erros gramaticais e ideias pueris. Perigoso, sim, é o que 
expõe certo número de noções exatas, que usa argumentação brilhante, mas 
introduz, de permeio, ideias erradas e perigosas. Assim, tais ideias têm grande 
probabilidade de aceitação. É o que acontece com Ramatís (Herculano Pires, citado 
por http://duplavista.com.br/arquivo/ramatis)  

A rejeição a Ramatís, presente na coluna de Herculano Pires, se mantém no meio espírita 

mais ligado à FEB e às federações espíritas estaduais. Uma expressão desta crítica é o livro de 

Artur Ferreira (1997). Neste livro, assim como no site que o divulga, e que faz referência a certo 

"movimento pela pureza doutrinária"125, é dito que os admiradores de Ramatís seguiriam o 

caminho das seitas apocalípticas, e que a infiltração destes indivíduos e grupos no movimento 

espírita teria como maior incentivador este mesmo espírito. As previsões contidas em Mensagens 

do Astral teriam alcançado o movimento espírita de maneira bombástica, principalmente entre 

os que não são muito afeiçoados ao estudo da codificação; que durante anos falou-se e esperou-

se pelos eventos, tratando-se as profecias de Ramatís como se fossem o "autêntico 

posicionamento espírita" sobre a questão. 

Os críticos a Ramatís lamentam a existência ainda hoje dos Grupos de Estudos Ramatís, 

grupos que alegam ter contatos com extraterrestres, ao lado de uma defesa do amor universal e 

do espiritismo, assim colaborando no desvirtuamento da mensagem espírita, além de conduzir os 

leitores a estados mentais confusos e alienantes, e prejudicando a chamada pureza doutrinária. 

Por seu turno, os admiradores de Ramatís, comentando nos mesmos sites e listas de 

discussão, argumentam "não entender" a "perseguição contra o nobre Ramatís, um espírito tão 

útil em seus ensinamentos para o Espiritismo". Alinhavam que a dita perseguição acomete 

                                                 
125 Trata-se do site "Espiritismo x Ramatisismo": http://espiritismoxRamatísismo.blogspot.com/  



124 
 

também a imagem do espírito do conde Rochester, muito mais detalhista em pormenores de 

rituais, duendes e seres não humanos, em seus livros, e, no entanto, publicado pela editora da 

FEB. 

Bem no início de minha pesquisa, ao conversar com o presidente do Bezerra de Menezes, 

obtive uma primeira impressão de como o centro via o Grupo Ramatís, e esta relação me pareceu 

positiva, pois o presidente o listou como "um dos grupos internos de nossa casa; nós somos 

abertos e abrigamos várias linhas espiritualistas". Com o tempo, contudo, percebi que as relações 

não eram tão harmoniosas assim, o que me parecia cada vez mais claro ao ouvir meus colegas do 

Ramatís se referindo aos "caras da pureza doutrinária", de tal forma que, quanto mais eu era 

identificada como componente deste grupo, mais as disputas internas me eram apresentadas 

pelos componentes do Ramatís e por outros trabalhadores do Bezerra de Menezes, culminando 

em um momento, em meados do ano de 2008, quando percebi que o Ramatís era, para alguns, 

um grupo que nem ao menos existia126. 

Mas se dentro do Bezerra a presença do Ramatís provocava celeumas, no campo espírita 

mais amplo as apreensões não eram menos cercadas de opiniões negativas. Assim, na época em 

que decidi estudar o Grupo Ramatís do Bezerra de Menezes, escutei da parte de amigos e 

conhecidos do meio espírita que eu teria de ter cuidado, pois era perigoso me aproximar de um 

grupo seguidor de um espírito tão polêmico. A preocupação por parte destas pessoas foi ainda 

maior quando revelei que o Grupo Ramatís por mim pesquisado mantinha laços com o Grupo 

Atlan, coordenado por Jan Val Ellam, logo ele, um dos malditos do movimento espírita potiguar, 

um ser espiritualmente fascinado, envolto em uma psicosfera fluidicamente pesada127, orientado 

por espíritos das trevas etc.  

Assim, quando contei a Arabela que pretendia estudar o Grupo Ramatís, no ano de 2006, 

ela me pediu que eu me preparasse: que não esquecesse de orar, e de me manter sintonizada 

com o meu espírito-guardião. Disse-me que as percepções que recebia sobre o Grupo Ramatís 

não eram ruins, apenas diferentes em relação à energia dos Irmãos Unidos, já que o Bezerra de 

Menezes trabalhava com cura, e a energia da cura é sempre um pouco mais pesada. Quando fiz 

                                                 
126 Entrarei nos pormenores da disputa ao final deste capítulo. 
127 Psicosfera: termo nativo, significando a atmosfera espiritual que envolve os seres vivos. 



125 
 

a terceira entrevista com Arabela128, no ano de 2007, ela me perguntou se estava tudo tranquilo 

no Ramatís, e eu lhe contei que estava estudando também o Grupo Atlan, e havia entrevistado 

Rogério. Nesse momento, ela se mostrou bem mais preocupada. Disse-me: 

Lá, nesse outro grupo, é outra situação. A coisa pega. Vá, mas vá 
redobrada de cuidado, não descuide da prece. Eu não gosto de 
sintonizar com esse tipo de energia, então vou falar rapidamente 
sobre as entidades que orientam o trabalho desse grupo. Minhas 
percepções me mostram que é um ambiente povoado de entidades 
extremamente inteligentes, muito racionais, mas desprovidas de 
desenvolvimento moral. Só em visualizar eu já sinto como uma facada 
no estômago. Se você acha que é importante para sua pesquisa, vá, mas 
saiba desde já o que você vai encontrar. E essas entidades sabem o 
que você está fazendo, e estão lhe observando, portanto, esse é um 
conselho que eu lhe dou: o que for escrever, seja o que for, escreva 
com amor. Esse é o conselho que os bons espíritos estão me dando 
agora para que eu diga a você. Se você escrever com amor, tudo vai 
dar certo (Arabela). 

Embora dê mais atenção aos escritos de Rogério no próximo capítulo, onde reconstruirei 

um segundo corpus mitológico espírita sobre a criação e a dinâmica do mundo, vale situar um 

pouco o grupo tão temido. 

 

3.2.2 A "Sociedade Beneficente e Filantrópica Atlan", ou Grupo Atlan  

A "Sociedade Beneficente e Filantrópica Atlan", chamado também de "Grupo Atlan" é 

definida por seus adeptos como um "coletivo espiritualista". Registrado como Sociedade Civil 

Sem Fins Lucrativos em dezembro de 1996, o Atlan, como também é chamado, se reúne 

periodicamente (em geral, mensalmente) no auditório de uma escola de ensino fundamental de 

Natal, e participam destas reuniões todos os membros do Grupo Ramatís. O auditório, que é 

climatizado, mede por volta de quarenta metros quadrados, e comporta sessenta cadeiras 

acolchoadas. Em frente a elas, em uma elevação, há uma mesa de madeira com três cadeiras. O 

ambiente ainda comporta um banheiro. No início da pesquisa, em abril de 2007, o grupo se 

reunia quinzenalmente. No ano de 2008, as reuniões passaram a ser mensais, e no final da 

pesquisa, no início de 2009, ocorriam a cada dois meses. Durante dois anos, eu frequentei a estas 

reuniões. Luiz Matão, componente do Atlan e do Grupo Ramatís, filma todas as reuniões do 

                                                 
128 Já mencionei a médium Arabela, do GEIU, no capítulo dois desta tese. Efetuarei uma analise da carreira religiosa 
de Arabela no capítulo seis deste trabalho. 



126 
 

Atlan e distribui o DVD nas reuniões do Grupo Ramatís; estes DVDs são assistidos pelos 

membros do Ramatís e discutidos nas reuniões posteriores. 

O Atlan é formado por vários médiuns, que recebem mensagens de Javé129, de Ramatís e 

de Lúcifer130. Há ainda as presenças virtuais de Yara, médium, e de Márcio e Wladimir131, 

espíritos, cujas mensagens constam no site "comunidade ascensão"132, que trata sobre a ascensão 

cósmica e também alimenta as discussões do grupo. O grupo Atlan tem ainda um site na 

internet133. Após a formação do Atlan em Natal, surgiu um segundo Grupo Atlan, em Campo 

Grande, MS, na esteira do grupo original e também das muitas palestras que Rogério134 profere 

pelo mundo135.  

É Luiz Matão quem divulga com três ou quatro dias de antecedência, via e-mail, a data da 

próxima reunião; o dia da semana é sempre segunda-feira e o horário, 20hs. Ele chega uma hora 

antes para instalar o tripé com a filmadora. O objetivo é filmar a preleção de Rogério; nesse 

sentido é que a câmera é instalada em frente à mesa de palestras. A audiência começa a chegar às 

19h30min, de sorte que às 20hs, quando Rogério iniciar a reunião, todos já estejam instalados 

para ouvi-lo. Os membros mais antigos do grupo em geral sentam-se mais próximos à mesa de 

palestras, e há sempre alguém que se senta ao lado de Rogério na mesa. Durante a época de 

pesquisa, esta pessoa era Ricardo, componente do grupo desde sua fundação. Parte dos membros 

do grupo aguarda o início da reunião dentro do auditório, conversando, sentados ou circulando 

pelo ambiente; Luiz Matão traz os livros psicografados por Rogério para vender e em geral fala-

se sobre os assuntos que talvez sejam tratados na noite. Pouco antes das 20hs, Rogério chega ao 

                                                 
129 No mito da Reintegração Cósmica, contado por Jan Val Ellam, Javé é um dos aliados de Jesus na tarefa de punir 
os espíritos de Lúcifer e Satã, exilando-os no planeta Terra. 
130 Lúcifer, ou Yel Luzbel, é um personagem resgatado dos mitos judaico-cristãos para a cena espírita, tomando 
parte ativa do mito da Rebelião contado por Rogério de Freitas, o Jan Val Ellam, médium potiguar, em seus livros. 
Tratarei deste assunto no capítulo quatro deste trabalho. 
131 Alguns dos membros do Grupo Ramatís supõem que Wladimir seja o espírito do Conde de Rochester.  
132 O endereço do site "comunidade ascensão" é: http://www.nominato.com.br/forum/index.php 
133 O site do grupo Atlan é http://www.orbum.org. 
134 Como já assinalei, Rogério de Freitas é um médium espírita potiguar, que sob o pseudônimo de Jan Val Ellam 
publicou vários livros tratando do retorno do planeta Terra ao que chama de "cidadania interplanetária", articulando 
nesse processo um mito de origem intitulado Rebelião de Lúcifer, que culmina na volta de Jesus Cristo ao planeta 
Terra, a bordo de um disco voador. Tratarei da Rebelião de Lúcifer no capítulo quatro e da carreira religiosa de 
Rogério de Freitas no capítulo nove deste trabalho. 
135 Em anexo a este trabalho, constam alguns cartazes de palestras de Rogério de Freitas (Jan Val Ellam) realizadas 
pelo Brasil e também pelo mundo. 



127 
 

auditório, normalmente acompanhado por mais alguns membros do grupo, que por ele 

aguardavam no portão da escola em busca de uma conversa prévia, aproveitando a caminhada 

até a porta da sala de reuniões. Ele esgueira-se pela pequena multidão que se forma ao seu redor 

e tenta chegar à mesa de palestras, onde permanece ainda alguns minutos em pé, desta vez 

conversando com os que aguardavam por ele junto à mesa, para mais uma conversa prévia. Ele 

então se instala na cadeira e Luiz Matão liga a filmadora. Nas próximas duas horas, seu rosto não 

sairá do foco da máquina. Rogério então comenta algo para Ricardo, que está ao seu lado, 

arruma o microfone junto ao bolso da camisa e em seguida sorri e diz para a audiência: "e aí? 

Vamos começar as nossas fofocas?".  

As reuniões do Atlan trazem sempre dois momentos: primeiramente, uma fala de Rogério 

sobre algum assunto compreendido pelo grupo como relevante naquele período, e que traga 

relação com o tema da Reintegração Cósmica136; em um segundo momento, são efetuadas 

perguntas pela assistência, frequentemente em bloco. Estas perguntas também guardam relação 

com o tema da Reintegração Cósmica. Rogério responde a todas até o horário acordado pelo 

grupo para o término da reunião, que oscila entre as 22hs e 22h30min. Não há preces de abertura 

ou de encerramento nestes encontros. 

Ora, Rogério não faz parte do Grupo Ramatís. Mas os membros do Ramatís – mais 

frequentemente Luiz Matão, Luiz Antônio, Cristina, Popoka, Sérvio Túlio, Francisco Alves e 

algumas vezes Miriam, Graça e Andréa, frequentam as reuniões do Atlan, grupo do qual ele é 

coordenador. Ele é Rogério de Freitas, ou Jan Val Ellam, empresário potiguar. É conhecido no 

meio ufológico brasileiro e relativamente conhecido no meio espírita norte-rio-grandense. 

Escreveu, com a colaboração de espíritos amigos, segundo me disse, uma dezena de livros em 

que aborda a rebelião de Lúcifer e a transição planetária137.  

No Grupo Ramatís são discutidas estas duas temáticas advindas de seus livros, que são 

articuladas aos conteúdos dos livros de Ramatís. Também são discutidas suas mais recentes 

preleções, assinaladas nas reuniões do Grupo Atlan. A presença de Jan Val Ellam no Ramatís é 

clara e frequente, ainda que ele nunca, nos dois anos e meio de minha pesquisa, se tenha feito 

                                                 
136 Reintegração Cósmica é um tema tratado nos livros de Rogério de Freitas. Tratarei deste tema no capítulo quatro 
da presente tese. 
137 "Rebelião de Lúcifer" e "transição planetária" são elementos que fazem parte da discussão sobre Reintegração 
Cósmica, constantes nos livros de Rogério de Freitas/Jan Val Ellam. 



128 
 

materialmente presente. Sua atuação, porém, em termos extrafísicos, é palpável, de tal forma que 

para se estudar o Grupo Ramatís de Natal, deve-se referenciar o seu nome. Assim é que, no 

exame deste coletivo religioso, examino também a presença de Jan Val Ellam no discurso e nas 

práticas mediúnicas dos seus membros.  

O Grupo de Estudos Ramatís de Natal recebe a influência de Jan Val Ellam, desde o final 

dos anos 1990, quando alguns dos membros do Atlan passaram a frequentar as reuniões do 

Ramatís; primeiramente, Luiz Matão, depois Luiz Antônio, Sérvio Túlio e Francisco Alves. Foi a 

partir da iniciativa destes que Jan Val Ellam efetuou algumas palestras no Grupo Ramatís, e de 

alguma forma os conteúdos expostos no Grupo Atlan passaram a ser partilhados no Ramatís. 

Algum tempo depois, membros do Ramatís passaram a fazer o caminho inverso: frequentar as 

reuniões do Atlan. Esse foi o caso de Miriam e Graça, além de Andréa e Gaspar.  

Daí em diante, os novatos que ingressaram no Ramatís já tomavam automaticamente 

contato com os conteúdos discutidos no Atlan, e com o nome de Jan Val Ellam; alguns deles 

passaram a frequentar estas reuniões sistematicamente, outros não muito frequentemente, mas o 

fato é que hoje, ao ingressar no Grupo Ramatís, se têm contato imediato com elementos oriundos 

das discussões implementadas por Jan Val Ellam.  

Ora, Luiz Matão, que apresentou Jan Val Ellam ao Ramatís, hoje pergunta algumas vezes 

aos seus colegas, no decorrer das reuniões do Grupo Ramatís: "será que fui eu o responsável por 

tanta gente ter saído daqui?" Ocorre que Luiz Matão relaciona a sua presença no Ramatís, ao 

lado de Jan Val Ellam com suas teses sobre a rebelião de Lúcifer, ao fato de o grupo ter mudado 

de feição, no tempo. Posso dizer que conversei com várias pessoas, participantes e não 

participantes do Ramatís, mas nunca ouvi nenhuma que responsabilizasse a presença da 

discussão de Jan Val Ellam em relação à diminuição no número de participantes deste grupo. 

Uma destas conversas foi com um médium de cabine do Bezerra de Menezes, ex-participante do 

Ramatís; ele relatou ter sido membro fundador deste grupo, mas sem entrar em detalhes, me 

revelou que depois de um tempo sentiu a necessidade de voltar a estudar a doutrina, por isso 

saiu.  

O fato é que, na percepção dos mais antigos, mudou a composição do grupo; nos primeiros 

anos, eles dizem, havia a presença de "uma turma mais jovem, disposta a estudar com afinco"; "a 

gente combinava qual seria o texto, e no domingo o pessoal chegava com tudo na ponta da 



129 
 

língua, e tinham lido outras coisas pra ajudar, e era muito dinâmico". Hoje, dizem, o grupo está 

em outro processo. 

A ufologia já era ponto de debates no Grupo Ramatís desde sua fundação, segundo me 

contam os adeptos, mesmo porque a presença de extraterrestres138 no planeta Terra, a vida no 

planeta Marte, a fundação das civilizações da Atlântida e da Lemúria por seres de outros 

planetas, a presença dos capelinos139 na constituição das raças adâmicas140 e de outras raças-

raízes que deram início à humanidade, dentre outros temas, se fazem presentes não só nas 

dezenas de livros da autoria do espírito Ramatís, mas também em um vasto universo literário 

estudado e discutido pelos espíritas, em alguns casos à revelia da federação; este universo vai 

desde os notadamente espíritas, como é o caso de "A Caminho da Luz" de Emmanuel, até os 

tolerados pela FEB, como "Exilados de Capela" de Edgard Armond. Chega também à literatura 

ocultista, caso por exemplo dos livros de Blavatsky, assim como aos pseudocientíficos, como os 

de Erik Von Daniken e J.J. Benítez.  

Contudo, Jan Val Ellam articula os temas já muito versados sobre as relações entre a 

humanidade terrena e as humanidades extraterrestres com uma narrativa situada em um tempo e 

em um lugar, inclusive nomeando os personagens e trazendo-os para muito próximo daqueles 

que a lerão. Nos escritos de Jan Val Ellam, a trama, chamada de Rebelião de Lúcifer, e que se 

desenrola por milhões de anos, tem sua ancoragem final na cidade do Natal, e seus personagens 

não são outros senão os componentes do Grupo Atlan, e, por conseguinte, do Grupo Ramatís. 

Ora, a aliança recente do Grupo Ramatís com o Grupo Atlan (e, pois, com o médium 

Rogério de Freitas), significa, no contexto do Bezerra de Menezes, um acirramento das críticas já 

desferidas anteriormente ao Ramatís, vindas da parte dos que buscam a adesão deste centro 

espírita, de modo que os dois anos de minha pesquisa são perpassados pela busca de espaço do 

                                                 
138 Os Grupos Ramatís não são os únicos, no âmbito do espiritismo, a cultuarem extraterrestres. Veja-se, por 
exemplo, o caso do médium de cura Chico Monteiro, estudado por Inácio da Cruz (2007). Monteiro, segundo Cruz, 
é um "mix de terapeuta holista, escritor, músico, inventor, catalisador de seres angelicais, comunicador, benzedor", e 
dentre outras práticas, afirma incorporar o espírito do médico alemão Dr. Fritz, assim como andar de disco voador, 
tendo sido, segundo conta, abduzido em uma nave espacial, e, além disso, relata receber dos comandantes Ashtar e 
Rajneve – extraterrestres – ensinamentos variados. Monteiro narra o episódio de sua abdução em livro (Monteiro 
1995). Para a carreira de Chico Monteiro, cf. Cruz (2007). 
139 Capelinos, como já situei no capítulo um desta tese, são seres oriundos do sistema estelar de Capela, situado na 
constelação do Cocheiro, local onde, segundo conta Jan Val Ellam, teve início a Rebelião de Lúcifer. Tratarei da 
Rebelião de Lúcifer no capítulo quatro desta tese. 
140 Já tratei das "raças adâmicas" no capítulo um desta tese. 



130 
 

Grupo Ramatís dentro do Bezerra e pelo paralelo desejo de expulsão deste grupo, demonstrado 

pela ala identificada à FERN. É o que ilustra o caso dos quadros na parede, que eu gostaria de 

expor, em seguida, efetuando, ao final, uma discussão mais ampla sobre o movimento espírita 

brasileiro. 

 

3.3 "ONDE ESTÁ O QUADRO?" OU O GRUPO INEXISTENTE 

 

 
 
Figura 1 (acima): Dois quadros: uma imagem psicopictográfica do espírito 
Ramatís e uma fotografia de Humberto de Campos enquanto vivo, fixados na 
parede do auditório térreo do centro espírita Bezerra de Menezes, ao lado de um 
relógio de parede. 
Figura 2 (abaixo): Na mesma parede onde anteriormente havia dois quadros, há 
um novo quadro contendo imagem de Humberto de Campos e a ausência de 
quadro com a imagem de Ramatís; Fotografias obtidas em maio de 2007 e em 
março de 2009, respectivamente, por Antoinette Madureira. 



131 
 

 

Em abril de 2007, quando iniciei minha pesquisa no Grupo Ramatís, havia, no auditório do 

andar inferior, na parede à direita do púlpito, dois quadros, afixados lado a lado. Um, maior, 

trazendo uma pintura mediúnica – uma psicopictografia – a óleo, representando o espírito 

Ramatís, e outro de menores dimensões, porém, enquadrado de forma mais vistosa, em pesada 

moldura de madeira, pintado em um marrom brilhante; este trazia um retrato também 

psicopictográfico de Humberto de Campos, quando encarnado.  

No final do ano de 2007, o retrato de Ramatís foi retirado deste lugar pela direção do 

centro, e posto na parede da sala de passes, o que em muito desgostou os membros do Grupo 

Ramatís, já que o quadro estaria escondido em uma sala, e não mais exposto ao público. 

Algumas semanas mais tarde, o retrato de Ramatís estava de volta em seu lugar inicial, na parede 

ao lado da mesa de palestras. Já no mês de novembro de 2008, os dois retratos, de Humberto de 

Campos e de Ramatís foram retirados da parede, também pela direção do centro, e o de Ramatís 

foi entregue a uma das dirigentes do grupo, Graça. Alguns dias após, outro retrato de Humberto 

de Campos foi recolocado em seu lugar original: não mais em moldura de madeira vistosa, mas 

em dimensão duas vezes maior; o de Ramatís, não. Até o final de minha pesquisa – novembro de 

2009 – o retrato de Ramatís não havia voltado ao seu lugar original. 

Nos últimos tempos de minha pesquisa, a presença dos membros do Grupo Ramatís nas 

cabines de cura e nas palestras começou a diminuir; seus nomes apareciam cada vez mais 

espaçadamente na escala de atividades do centro; paralelamente, estava em curso um processo, 

iniciado na verdade há alguns anos. Visava a adesão do Bezerra de Menezes à FERN, desejo de 

parte da diretoria, que já militava nos quadros adesos e trazia frequentemente membros da 

federação para fazer palestras, e, além disso, havia inaugurado um segundo grupo de estudos da 

mediunidade, não coordenado por Miriam, a diretora da área mediúnica, e sim pelo presidente do 

centro; este grupo passou a se reunir em dia e horário diferente daquele do estudo coordenado 

por Miriam, e nele compareciam membros da federação. 

O processo de adesão passava por algumas etapas. Uma delas era a adequação do Bezerra 

de Menezes ao modelo de estudo e prática espírita da FEB. Durante o ano de 2008, o ano da 

retirada dos quadros de Ramatís e de Humberto de Campos das paredes, os grupos internos da 

casa, vale lembrar, o Ramatís, o Humberto de Campos e o Grupo Ana Madalena foram 



132 
 

examinados pela direção do Bezerra de Menezes. Foi quando a presidência do centro solicitou a 

todos os grupos internos que enviassem com brevidade para análise da diretoria, um relatório 

onde constasse a filosofia de trabalho do grupo, sua contribuição para o Bezerra de Menezes e 

sua agenda de atividades141. Era claro para os participantes do Ramatís, como me disseram, que 

esta avaliação estava permeada pela já mencionada discussão sobre adesão: a direção procurava 

saber se eles eram realmente espíritas, e esta avaliação poderia condicionar a continuidade do 

grupo no espaço do Bezerra de Menezes. 

Em uma das entrevistas que fiz com Miriam, ela considerou o cambiante lugar do Grupo 

Ramatís no centro, crescente desde o desencarne de João Cecílio, e relacionou-o a um fato novo: 

a repentina ausência do nome de seu grupo em outro quadro, desta vez o que expõe as atividades 

do Bezerra de Menezes em várias das paredes do centro. Na tabela que apresenta o dia de 

domingo, podia-se ler: "manhã e tarde: cabines de cura". Via-se então uma escala de tarefas, e 

nela, escritos os nomes dos médiuns e dos espíritos médicos presentes nas cabines. Porém, no 

espaço do domingo à noite142, lia-se a frase "não há atividades". 

É tanto que no quadro de atividades nem consta que a gente existe no 
centro. Pois é, nem isso somos. Existem outros grupos, e o nosso, 
existe, mas é como se fosse um favor. "Está ali, mas vai já sair!", 
"Nunca nem existiu". Um dia desses foi que eu me toquei. Eu olhei 
para o quadro e disse: onde é que tá o grupo? É por isso que dizem 
que não existe mais, se nem o nome tem (Miriam). 

Em o retrato de Ramatís sendo retirado, e em o nome do Grupo Ramatís não constando 

mais como atuante no quadro de atividades, passam a aparecer perguntas sobre sua real 

existência, vindas do público atendido, e mesmo de outros trabalhadores do Bezerra de Menezes. 

O restante do centro não tem a noção do que é o nosso grupo. É tanto 
verdade isso, que já se disse que o Grupo Ramatís tinha acabado. Já 
disseram isso pra muitas pessoas, já me perguntaram e eu disse: "não, 
jamais". Aí responderam "mas fulano disse que o grupo acabou", e eu 
disse "nunca acabou". (Miriam)  

                                                 
141 Uma cópia do relatório enviado pelo Grupo Ramatís à presidência do Bezerra de Menezes, assim como o 
Manifesto Pela Defesa do Bezerra de Menezes, produzido pelo grupo contrário à adesão à FERN, se encontram nos 
anexos deste trabalho. 
142 No domingo à noite, no Bezerra de Menezes, a única atividade é a reunião do Grupo Ramatís. Tratarei desta 
reunião, chamada pelos adeptos de "cerimonial" ou "rito do grupo" no capítulo cinco deste trabalho. 



133 
 

Miriam busca encontrar nas relações internas do próprio centro as razões do 

obscurecimento de seu grupo, mas avalia, existem, sim, razões para o grupo continuar, visto que 

ele soma com a casa, ajudando no seu crescimento:  

O grupo nunca teve nada contra ninguém, o grupo é um grupo de estudo, 
pelo contrário, o objetivo dele é dar sustentação, é ajudar na base 
energética da casa. Mas o nosso grupo não é compreendido, e 
infelizmente hoje eu também avalio que o próprio grupo não soube 
conviver com seus pares, e divulgar até o que é (Miriam). 

O nome do Grupo Ramatís não foi apagado de uma hora para outra, assim como não foi de 

uma hora para outra que ocorreu a retirada do quadro do espírito Ramatís da parede. O 

movimento em direção à supressão do nome de Ramatís e do que ele representa começou a 

acontecer, torno a dizer, quando do desaparecimento daquele que atribuía sentido às práticas 

ecumênicas do Bezerra de Menezes, João Cecílio. Alguns trabalhadores do Bezerra de Menezes 

me contam que o desencarne de irmão Cecílio propiciou a que "o sonho antigo de alguns", a 

banexação do Bezerra de Menezes à FERN enfim se efetivasse. Então, com a crescente 

aproximação ao universo federado, algumas coisas foram mudando, a começar com o 

atendimento nas cabines, depois, no estudo mediúnico, e então junto aos grupos Ramatís e 

Humberto de Campos. Quando João Cecílio presidia o Bezerra de Menezes, os trabalhadores 

lembram, nas cabines se usava éter, gaze, se punha esparadrapos nos lugares onde se faziam as 

cirurgias espirituais: 

Seu João Cecílio mandou Cristina colocar a minha vértebra no lugar, 
ela colocou. Nesse tempo, pegavam a gente assim, sentavam na cadeira, 
que era pra encaixar a coluna. Ninguém faz mais isso não. Antigamente 
a gente botava esparadrapo no paciente, só tirava com quinze dias. 
Quando caía tudo bem, que ia cortando. Aí depois proibiram. Usava 
esparadrapo, usava gaze, usava éter. Tudo isso. Proibiram tudo. Eu 
ainda tenho um vidrinho de álcool na minha bolsa, que eu passo nas 
minhas mãos (Fankika, médium de cabine). 

No tempo de irmão Cecílio, os médiuns tocavam mais nos pacientes, os passes eram mais 

enérgicos, muito parecidos com massagens. Mas os esclarecimentos de alguns irmãos mais 

atualizados na doutrina, que estudavam na federação, vieram ajudar a que as técnicas nas cabines 

se tornassem menos materiais, e, assim, com o tempo, foi saindo de cena o éter, a gaze, o 

esparadrapo. Hoje, me dizem os médiuns, não é preciso mais tocar no paciente, e o passe se faz a 

uma certa distância.  



134 
 

Por outro lado, os irmãos que vêm lá da federação apontam o que se deve fazer, e muito 

bem, na cabine: conversar com o paciente, nisto que é "quase um diálogo fraterno", incentivar a 

que a pessoa leia o que puder da literatura espírita: o Evangelho Segundo o Espiritismo é um 

bom começo, e Nosso Lar, de André Luiz, de forma que o passe e diálogo, dizem esses irmãos, é 

o que se precisa, no tratamento espiritual. Segundo me contam os médiuns, também houve 

mudanças no estudo mediúnico; hoje é mais exigido o estudo das obras básicas143, e foram 

diminuindo aquelas outras leituras orientadas por irmão Cecílio. 

Há processos que o grupo já passou e está passando. Há diretores na 
casa que são predominantemente espíritas, a filosofia que eles 
apregoam é só espírita. Então eles mudaram toda a formação, todo o 
formato de estudos. A gente, mais ligado a João Cecílio, ainda 
conseguiu manter alguma coisa, mas não muito, e isso foi até um erro 
nosso, porque foi um erro ter deixado modificar tanto sem a gente ter 
se dado conta e não ter se unido (Miriam). 

E agora chegou o momento da gente justificar a necessidade do grupo, 
a continuidade do grupo. Explicar o porquê de o grupo estar aqui. E 
hoje a gente se vê na iminência também, dependendo de como a gente 
vai conduzir esse processo, que está bastante difícil, mas a gente se 
vê na iminência de o grupo acabar. (Miriam)  

O sentido desta aproximação à FERN corresponde àquilo que os estudos antropológicos já 

apontaram: a substituição das práticas receitistas, da cura pela evangelização, no que já se 

chamou em embranquecimento do espiritismo, no afastamento do afro144 e na paralela 

identificação com o catolicismo145.  

Isto vem efetuar uma crescente desmaterialização, ou antes, descorporificação das práticas 

espíritas, e um investimento cada vez maior em direção à eterização destas práticas, no que a 

FEB investe até hoje. Esta busca por "limpar" a herança afro no espiritismo aparece hoje, no 

debate sobre adesão no Bezerra de Menezes.  

O nome de Ramatís é problemático para continuar em um centro adeso, porque ele traz 

elementos que o espiritismo não quer; aceitá-lo é aceitar a mistura de Kardec com milenarismo, 

teosofia, catolicismo, ufologia. Ramatís traz estes elementos todos; esta sua característica 

                                                 
143 Segundo os espíritas, as "obras básicas" são os três primeiros livros de Kardec, o Livro dos Espíritos, o Livro dos 
Médiuns e o Evangelho Segundo o Espiritismo. 
144 cf. Ortiz (1999), Giumbelli (1997a, 1997b, 2003), Lewgoy (2000). 
145 cf. Stoll  (1999, 2002, 2003, 2004). 



135 
 

sincrética ("universalista", nas palavras de seus seguidores) é muito apreciada pelos umbandistas, 

numa aliança que o espiritismo não quer. Assim, o afastamento de Ramatís é o afastamento das 

práticas mágicas, do receitismo, da cura; Para complicar mais ainda, o Grupo Ramatís do 

Bezerra de Menezes se encontra vinculada a um dos malditos do movimento espírita potiguar, 

Jan Val Ellam. 

 

3.4 MOVIMENTO ESPÍRITA BRASILEIRO, CRISE E DISSIDÊNCIAS 

A fragmentação do movimento espírita brasileiro pode ser verificada mais claramente a 

partir da década de 1980, quando se mostra patente a incapacidade das instituições kardecistas 

oficiais de responderem a demandas de segmentos sociais críticos ao seu conservadorismo e 

dogmatismo (D’Andrea, 2000: 139), o que intensifica o conflito entre os representantes da linha 

doutrinária mais "fundamentalista" e os espíritas heterodoxos, para quem o espiritismo adeso à 

FEB não representa a comunidade dos espíritas brasileiros. Neste campo, estratégias de inovação 

da doutrina surgem continuamente, em interlocuções estabelecidas com outros campos religiosos 

e além deles. 

O que entendo na trajetória do movimento espírita em sua vertente brasileira é que ele se 

move desde sempre em um conflito entre aqueles grupos que, nos vários momentos históricos 

(desde a chegada dos primeiros livros de Kardec no Brasil), defenderam a chamada "pureza 

doutrinária" kardecista e aqueles outros, que buscaram empreender um diálogo mais sistemático 

com diferentes crenças e práticas religiosas e não religiosas.  

Assim é que, mesmo a construção da linha doutrinária oficial, a assim chamada "tradição" 

(Stoll 2002) passou por um processo de adequação ao contexto religioso brasileiro, sob várias 

frentes, incluindo reiteradas negociações com o aparato policial, com o sistema judiciário, com 

os meios de comunicação, e, evidentemente, com a Igreja Católica, no sentido inclusive de 

adequar o discurso e a prática espírita para a ênfase na caridade, e se afastar dos códigos vistos 

como próprios às religiosidades afro-brasileiras (cf. Giumbelli 1997, Ortiz 1999). 

Assim é que, como eu já mencionei, a partir dos anos 1980 assiste-se a um processo de 

fragmentação do movimento espírita, decorrente da sua não capacidade em atender demandas de 



136 
 

segmentos sociais críticos em relação ao “excessivo tradicionalismo e intelectualismo dogmático 

das instituições kardecistas oficiais” (D’Andrea, 2000: 139). 

Uma crise que tem levado, na contemporaneidade, ao surgimento de estratégias de 

“inovação da doutrina”, através de interlocuções estabelecidas com outros campos, religiosos ou 

não, e assim é que temos, a partir de iniciativas de “resistência” face ao modelo tradicional de 

expressão religiosa espírita, o surgimento de tendências que buscam, em síntese, se afastar da 

leitura católica, e, pois, do modelo de caridade dominante, buscando caminhos alternativos.  Meu 

entendimento é de que há, no Brasil, internamente ao movimento espírita, diversas linhas 

discordantes da ortodoxia kardecista. Sandra Stoll nos mostra uma delas, assinalada pela carreira 

religiosa de Luiz Gasparetto. Há ainda a trajetória de Waldo Vieira, médium que trabalhou 

durante vários anos como parceiro de Chico Xavier, e que depois abandonou o kardecismo de 

base ortodoxa para fundar o que chamou de Projeciologia, buscando efetuar uma síntese da 

prática mediúnica com certa leitura da ciência146. 

Eu ofereço outra vertente para este debate. Esta é a desenvolvida pelo Grupo de Estudos 

Ramatís de Natal. Além dos escritos do espírito Ramatís, o Grupo Ramatís incorpora na 

fundamentação de sua cosmologia os escritos de Jan Val Ellam, que desenvolve uma prática 

mediúnica onde aparece como característica central o recebimento de mensagens de 

extraterrestres. Jan Val Ellam escreve livros cuja temática da transição planetária aproxima-se 

dos temas tratados na obra do espírito Ramatís. Ao lado de outras referências, as comunicações 

destes extraterrestres orientam os estudos do Grupo Ramatís e conferem sentido às práticas de 

desobsessão apométrica desenvolvidas pelos médiuns deste grupo.  

Para melhor situar a discussão que quero fazer neste trabalho, do mesmo modo que fiz em 

relação ao espiritismo adeso, apresentarei nos próximos dois capítulos os mitos e ritos que 

sustentam o fazer religioso do Ramatís e do Atlan, na busca ainda de compreender, a partir do 

par mediunidade/emoção, o combate ao Mal no espiritismo norte-rio-grandense. 

  

                                                 
146 Para Gasparetto, cf. Stoll (1999). Para Waldo Vieira, cf. Stoll (2002) e D'Andrea (1997). 



137 
 

 

CAPÍTULO 4     UMA TRAMA GALÁCTICA 

 

 
 

O Sol há de brilhar mais uma vez 
A luz há de chegar aos corações 

Do mal será queimada a semente 
O amor será eterno novamente. 

 
É o juízo final 

A história do bem e do mal 
Quero ter olhos pra ver 

A maldade desaparecer. 
 
 

- Juízo Final - 
Nelson Cavaquinho/Elcio Soares 

 
 

 

Neste capítulo, retomo a discussão que iniciei no capítulo um desta tese, sobre a 

cosmologia criada por Chico Xavier, que, por sua vez, complementa a noção de evolução 

apontada por Kardec, onde o degredo tem lugar fundacional e o burilamento das emoções corre 

entre um determinismo kármico e um livre-arbítrio, alimentando a ideia de reforma íntima dos 

humanos. 

Alguns anos após o lançamento de "A Caminho da Luz" de Chico Xavier, Edgard 

Armond147 escreve "Exilados de Capela", onde conta mais detalhadamente a "saga dos 

capelinos", e, além disso, explicita o que seria a transição apontada por Emmanuel, a acontecer 

na Terra no século XX. No livro de Armond, é recuperado da angiologia cristã um personagem 

importante para o desenvolvimento deste mito por outros escritores do campo espírita: é Lúcifer, 

que junto a "suas coortes", é levado "pelo orgulho e pela maldade" a cair na Terra (Armond 

1995). 

                                                 
147 Edgard Pereira Armond (1894/1982) era militar, maçom e professor. Militante espírita, ajudou a fundar a 
Federação Espírita do Estado de São Paulo (FEESP), a Aliança Espírita Evangélica e a União das Sociedades 
Espíritas (USE). 



138 
 

Armond também salienta que as grandes e dolorosas transformações de nosso planeta, a 

acontecer num futuro próximo, se darão com o auxílio de um outro planeta, de aura etéreo-astral 

3.200 vezes maior do que a Terra, e que dela se aproxima rapidamente. Este planeta, de pesada 

densidade, portanto, primitivo, ao se aproximar mais, causará a verticalização do eixo da Terra, 

e com isso, 

Sugará da aura terrestre todas as almas que afinem com ele no mesmo teor vibratório 

de baixa tensão; ninguém resistirá à força tremenda de sua vitalidade magnética; da 

Crosta, do Umbral e das Trevas nenhum espírito se salvará dessa tremenda atração e 

será arrastado para o bojo incomensurável do passageiro descomunal. Com a 

verticalização do eixo da Terra, profundas mudanças ocorrerão: maremotos, 

terremotos, afundamento de terras, elevação de outras, erupções vulcânicas, degelos 

e inundações de vastos territórios planetários, profundas alterações atmosféricas e 

climáticas, fogo e cinzas, terror e morte por toda a parte. (Armond, 1995, p. 55-56). 

Porém, neste expurgo, nem todos os espíritos serão levados para o descomunal e primitivo 

planeta: um quarto dos habitantes da Terra, a saber, os brandos e pacíficos, nela permanecerão e 

serão os responsáveis por construir uma nova civilização. 

Alguns anos antes da publicação deste livro de Armond, são publicados os primeiros livros 

do espírito Ramatís, pela mediunidade de Hercílio Maes148; neles, pode-se encontrar vários dos 

elementos trabalhados por Armond, o que nos faz pensar que, mesmo não a citando, esta 

literatura tenha fornecido base para Armond escrever o seu livro, juntamente à base de Kardec e 

Chico Xavier/Emmanuel.  

Um destes livros, talvez o mais bombástico, seja Mensagens do Astral, ditado por Ramatís 

entre 1948 e 1949 e publicado em 1956; nele, temos notícias sobre o antigo exílio na Terra dos 

espíritos expulsos do sistema de Capela, e que são os anjos revoltados, presentes no livro do 

Apocalipse, estando aí a origem das histórias sobre Lúcifer (Maes, 1996, p. 187). Ramatís 

assinala que o "astro intruso", ou "planeta higienizador" já se aproximou da Terra há 6.666 anos 

                                                 
148 Já tratei de Hercílio Maes, médium espírita curitibano, o primeiro a psicografar Ramatís, no capítulo três desta 
tese. 



139 
 

atrás, quando operou grandes mudanças, e que agora se aproxima novamente, para através de seu 

magnetismo realizar a verticalização do eixo da Terra e a atração dos inadequados para sua 

atmosfera, e então novamente se afastará de nosso planeta. Aqueles que emigrarão para o astro 

intruso, diz Ramatís, são dois terços da humanidade, contando os encarnados e desencarnados: 

sendo assim, 13 bilhões de seres.  

Os que devem emigrar o farão por padrões, e irão constituir raças particulares no planeta 

intruso. Assim, os "fanáticos, os intransigentes, os mercantilistas e os orgulhosos" das "doutrinas 

religiosas" serão reunidos em um grupo distinto. Já os "avaros, desonestos, capciosos e 

astuciosos" formarão outro grupo; da mesma forma os "cruéis, os impassíveis, os malfeitores e 

semeadores de sofrimento"; também os "luxuriosos, os pervertidos, os desvirtuadores da moral 

costumeira" e finalmente os "zombeteiros, mistificadores, malbaratadores de bens alheios". 

Todos trazem mazelas semelhantes entre si e se curarão através do "similia similibus curantur" 

(Maes, 1996, p. 261-262). Ramatís aponta que a expulsão dos que se põem "à esquerda do 

Cristo" é imperiosa, porque não há mais como a Terra reabsorver os fluidos deletérios emanados 

pelos maus sentimentos e atitudes deles, e sendo assim o planeta higienizador não só levará os 

indivíduos, como os seus fluidos ruins, já que "a Terra já principia a exalar magnetismo 

deteriorado" (Maes, 1996, p. 285-286). 

É assinalada a importância desta limpeza para que logre sucesso a "segunda vinda" do 

Cristo, o Arcanjo Planetário da Terra, no terceiro milênio (Maes, 1996, p. 291). A transição 

planetária é articulada a importância da ação da Grande Fraternidade Branca e seus mestres, 

sobre a qual aprofundarei mais adiante, a impulsionarem a ascensão de nosso planeta (Maes, 

1996, p. 363). 

Os elementos presentes nos livros de Kardec, Chico Xavier/Emmanuel, Armond e Ramatís 

(através de vários médiuns além de Hercílio Maes) fornecem uma base para a chamada 

"Trilogia" de Jan Val Ellam, ou Rogério de Freitas, dirigente do Grupo Atlan e presença 

simbólica constante no Grupo Ramatís. Os três livros da série "Queda e Ascensão Espiritual" 

intitulam-se "Reintegração cósmica – os anjos decaídos", "Caminhos Espirituais – Livre 

Arbítrio" e "Carma e Compromisso – Filhos das Estrelas", e também fazem referência aos 



140 
 

escritos de Blavatsky149 sobre as "raças raízes" (Blavatsky 1973), de Leadbeater150 sobre a vida 

no planeta Marte e de Alice Bailey151 sobre o "reaparecimento do Cristo".  

 

4.1 JAN VAL ELLAM: "OS TEMPOS CÓSMICOS SÃO CHEGADOS" 

Os livros da trilogia trazem-nos mais uma vez para o palco da criação do planeta Terra, 

que, a exemplo do que nos diz Emmanuel, aqui também se faz pelas mãos de Jesus Cristo. 

Entretanto, Jan Val Ellam nos revela que Jesus Cristo é um espírito originário da estrela de 

capela, portanto, um extraterrestre, e que a colonização de nosso planeta foi feita por seres 

extraterrenos de sua equipe.  

O elemento central da narrativa é um grande conflito acontecido em tempos imemoriais, 

chamado de rebelião de Lúcifer, que lança o nosso planeta em uma situação de isolamento 

perante o restante do universo; esta narrativa explica a existência astral – e milenar – do Grupo 

Atlan, assim como do Grupo Ramatís e vários outros grupos chamados de ascensos, situa a 

centralidade da cidade do Natal, remanescente da Atlântida, o "continente perdido"152 e finaliza 

com a promessa do retorno de Jesus, a bordo de uma nave espacial, em um futuro muito 

próximo.  

Jan Val Ellam nos conta que existiu um paraíso no início, em tempos há muito idos. Um 

paraíso do qual perdemos contato e que dele temos lembranças muito vagas. Este mundo perdido 

é o sistema estelar de Capela, há muitos bilhões de anos coordenado por Jesus, comandante 

supremo, governador de vários sistemas de estrelas, com seus respectivos planetas. Jesus, 

chamado de Mestre por todos em Capela, é o Preposto do Pai para a parte de nossa galáxia que 

chamamos de Via Láctea. A sede da governadoria de Jesus fica no planeta Orbum. Junto a ele 

                                                 
149 Elena Petrovna Blavatskaya (1831-1891), mais conhecida como Helena Blavatsky, foi uma escritora, filósofa e 
teóloga russa, co-fundadora (junto a Henry Steel Olcott) da Sociedade Teosófica. 
150 Charles Webster Leadbeater (1847-1934), escritor e maçom inglês. Uma das mais influentes personalidades da 
chamada Sociedade Teosófica. 
151 Alice Bailey: Alice LaTrobe Bateman, mais conhecida como Alice A. Bailey (1880-1949) foi uma pesquisadora 
e escritora inglesa. Considerada uma das herdeiras da chamada "escola teosófica" fundada por Helena Blavatsky. 
Escreveu 24 livros, escritos entre 1919 a 1949, sob a orientação do mestre tibetano Djwhal Khul. 
152 Cabe salientar que tanto Natal quanto Atlan são anagramas da palavra Atlântida.  



141 
 

trabalha Jeová (ou Javé), que pertence a "uma das raças planetárias de um dos mundos artificiais 

do sistema de Vega", sendo, assim, um "veguiano" (Ellam, 1996, p. 146/9; Ellam 1997, p. 76 e 

136/7 e Ellam 1998, p. 17). Jesus visita sempre os mundos que governa, e o faz "em plena glória 

e majestade", em "magníficas naves ou outros meios de transporte cósmicos, inimagináveis para 

o conhecimento terrestre", sempre cercado por seus assessores, seres alados muito evoluídos 

(Ellam, 1997, p. 139).  

A Terra faz parte desta parte do universo governada por Jesus, e foi sob seu comando que 

nosso planeta recebeu vida inteligente, a partir da chegada de vários humanoides vindos do 

espaço153. (Ellam, 1996, p. 22). Estas levas de humanoides vieram em espírito, sem corpo físico, 

e encarnaram em corpos nativos da Terra, estes, sim, descendentes de símios. Outros chegaram 

em suas próprias naves espaciais, e misturaram-se com as populações terrenas (Ellam, 1997, p. 

72). Para todos, foi doloroso conviver com os macacos (1997, p. 74). Jan Val Ellam assim 

explica a chegada desses seres:  

Há três milhões de anos terrestres A.C., aportaram "as primeiras levas de humanoides 
(seres especialmente preparados para a vida na Terra, possuidores de grande nível 
instintivo, mas ainda não dotados da luz da razão)". Há um milhão de anos A.C, 
chegaram quatro grupos distintos e melhorados, resultantes de experiências 
genéticas, variando "entre sessenta centímetros e dois metros de altura, possuindo 
todos pele acinzentada". Esses quatro grupos, de quarenta mil indivíduos, foram 
ajustados à Terra, e o resultado desse ajuste formou a base de humanoides que se 
juntou então a seres mais evoluídos que chegaram em um segundo momento para 
formar a humanidade futura. (Ellam, 1996, P. 134). 

Há novecentos e cinquenta mil anos A.C., chegou mais uma leva, em comboios siderais. 

Estes ainda eram espíritos simples e ignorantes, mas um pouco mais adiantados em relação 

àqueles que estavam na Terra, e encarnaram nos corpos desses últimos. E há oitocentos mil anos 

A.C., chegou uma equipe de seres bastante mais evoluídos, de diversas origens planetárias, que 

depois de adaptações em seus corpos físicos, puderam se ajustar à atmosfera densa da Terra. 

Estes chegaram em suas próprias naves, e o objetivo deles era ajudar na melhoria da Terra, no 

que então passou a se chamar de "projeto planeta azul". (Ellam, 1996, P. 134).  

                                                 
153 Jan Val Ellam compartilha da posição daqueles que sustentam que a humanidade não tem parentesco algum com 
os símios. Nos primeiros escritos de Kardec também se encontra esta tese, porém,  nos posteriores ele tenta ajustar-
se à teoria da evolução de Darwin. Para as dificuldades de Kardec em adequar a sua doutrina aos avanços científicos 
de sua época, ver Stoll (2003). 



142 
 

A Terra, nesse momento, passou de planeta insignificante a mundo de grande 

importância154, pois era chegado o momento de pôr em prática o plano longamente arquitetado 

pelos engenheiros siderais, da construção de um "portal interplanetário", uma das grandes 

"bases" de saída desta galáxia rumo ao espaço exterior. Isto, ao ser feito na Terra, transformaria 

o nosso planeta num planeta-plataforma, fazendo-o ascender a "lugar de confraternização de 

várias raças planetárias evoluídas" (Ellam, 1996, p. P. 19). A razão da construção neste lugar era 

a posição estratégica da Terra, exatamente na esquina da galáxia. Era este o Projeto Planeta 

Azul. E, sob a coordenação de Jesus, todos festejavam o momento ímpar. (Ellam, 1996, P. 26 e 

Ellam 1998, 17 a 32).  

Em nossa estória, há seis personagens centrais. Destes, três são do planeta Zian, e 

pertencem à família Val: Val Ellieh, Val Elliah e Val Ellam. Dois pertencem ao planeta Dan: Yel 

Luzbel e Yel Liam; há ainda Len Mion, também vinculado ao planeta Dan (Ellam, 1996, p. 36). 

Há que se dizer que Orbum é o mundo mais desenvolvido de Capela, sendo os planetas Dan e 

Zian os mais atrasados.  

Ora, nos diz Jan Val Ellam que os habitantes do planeta Zian são muito versados no que 

chama de "busca, codificação e repasse de informações gerais" do resto da Via Láctea para o 

ministério que poderia ser chamado de Relações Exteriores. E em Zian, na época em apreço, 

havia uma equipe que se deslocava constantemente realizando esta tarefa. Era uma equipe 

formada por 736 indivíduos, chamados de família Val155 ou grupo Val. Estes "deslocavam-se em 

três grandes naves e, com o tempo e os trabalhos desenvolvidos tornaram-se uma espécie de 

equipe especial" (Ellam, 1998, p. 33/35). Destes, houve cinco indivíduos que se destacaram, 

tendo os três personagens acima (Val Ellieh, Val Elliah e Val Ellam) bastante importância.  

A família Val convivia diretamente com Jesus, e, "devido à necessidade imperiosa deste, 

de permanecer muito tempo em Orbum", frequentemente convidava "alguns membros desta 

equipe para que lhe visitassem". Quando isso ocorria, um dos personagens pertencentes à família 

                                                 
154   Há ainda uma estória mais antiga, ocorrida na Terra há tempos imemoriais, e Jan Val Ellam diz que esta um dia 
ainda será contada.  
155 O leitor deve perceber que em "Capela", assim como no livro Nosso Lar, de Francisco Cândido Xavier (1983) há 
"famílias" de espiritos, reunidos por afinidade, que trabalham juntos, formando os seus próprios grupos de atividade. 
Para uma aproximação à ideia espírita de família no além tumulo, e os pressupostos da obediência e do amor puro, 
ver Madureira (2008a). 



143 
 

Val - Val Ellam - sempre levava consigo o seu velho mestre codificador156 (...). Esse ser – 

pertencente a uma outra família cósmica – era "muito respeitado e mesmo venerado por todos os 

capelinos. Era um dos poucos que o Mestre convidava para acompanhá-lo, quando de suas 

incursões por mundos ainda mais adiantados que o próprio planeta Orbum". [esse ser] "era 

mestre (...) na chamada arte da codificação cósmica", o ato de registrar a presença da divindade 

nos produtos da criação, em todos os mundos. Algo como carimbar em todos os seres e coisas: 

"made in Deus". (Ellam, 1996, p. 38).  

O velho codificador era um ser "já possuidor de unidade com o Pai, mas que escolhera, 

voluntariamente, trabalhar nos mundos em evolução, sem ocupar qualquer cargo ou função de 

mandatário celeste"157. (Ellam, 1998, p. 37/38). A família Val, em especial Val Ellam, 

trabalhava, assim, no que se chamava de codificação, junto ao velho mestre codificador do 

planeta Zian.  

Estamos em aproximadamente setecentos e quarenta e dois anos mil antes de Cristo, e é 

nesse momento que é iniciada uma rebelião, o divisor de águas desta estória. O leitor deve 

recordar de Yel Luzbel, já referenciado anteriormente. Ele era um espírito muito evoluído. 

Pertencente à família Yel, natural do planeta Dan, era especializado – assim como todos de sua 

família158 - no "estudo e desenvolvimento de padrões mentais de percepção", e mesmo amando 

muito Jesus, começou a questioná-lo sobre a existência de Deus.  

Seus questionamentos fazem eco nas consciências de muitos indivíduos dos vários mundos 

do sistema, e Luzbel passa a agregar junto a si, um conjunto de espíritos levados também por 

emoções descontroladas, como a inquietação, a rebeldia e o orgulho. É importante apontar que 

vários membros da família Val, dentre eles os três já citados, passam a fazer parte ativa deste 

movimento rebelde. Ora, em suma, os questionamentos de Yel Luzbel eram:  

Porque ele não conseguia conceber a Deus? Se Deus não era a Sua própria obra, 
onde estava Ele? Por que o Mestre Jesus havia sido escolhido pelo Pai para ser o Seu 
preposto? Como esse decreto divino podia ser provado e comprovado? Onde e como 
conferir a assinatura de Deus nessa concessão de governança de parte do Universo 

                                                 
156  Atente-se que codificador é um termo caro aos espíritas, já que designa precisamente a figura de Allan Kardec. 
157 A estória do "velho codificador" repete o mito de Bezerra de Menezes, de que este teria créditos para 
definitivamente residir em um mundo mais evoluído, mas não vai por puro amor que têm pelos seus irmãos de 
jornada no planeta inferior onde habita, e, assim, permanece na Terra, mundo de provas e expiações. 
158 A essa mesma família pertencia Yel Liam, a quem farei referência mais tarde. 



144 
 

ao Mestre Jesus? Por que confiar simplesmente nos altos mandatários do Pai que, de 
tempos em tempos cósmicos vinham até os mundos-sede dos sistemas governados 
pelo Mestre atestando e confirmando a excelsa origem e nível espiritual ímpares do 
Mestre Jesus? (Ellam, 1996, p. 28 - grifos no original) 

Luzbel e seus seguidores seguiram propagando seus questionamentos em vários mundos, 

sustentando que a figura de Deus não existia, sendo este mito criado para que sob este nome 

alguns seres pudessem exercer a governadoria celeste. Durante sessenta e oito mil anos, vários 

seguidores de Luzbel propagaram as ideias da rebelião em vários orbes. 

Luzbel será conhecido em tempos mais recentes como Lúcifer, e a rebelião que inicia leva 

bo seu nome, rebelião essa que trouxe consequências extremamente danosas para muitos mundos 

e, em especial, para o nosso planeta, mudando o seu destino para sempre. (Ellam, 1996, p. 31 e 

134). É importante assinalar que o primeiro planeta que ostentou a bandeira do movimento 

rebelde foi Alt'Lam, um mundo do sistema de Antares. Além de Antares, cinco dos sistemas 

planetários que possuíam vida físico-material "nesta parte do universo" tiveram relação direta 

com a história da Terra, referente a este movimento: Tau Ceti, Vega, Epsilon Eridani e Capela 

(Ellam, 1998 p. 85).  

Frente à rebelião de Lúcifer, que Jan Val Ellam chama de "rebelião do orgulho", a postura 

de Jesus foi deixar que os rebelados dessem livre vazão aos seus questionamentos, para não 

interferir em seu livre-arbítrio. Ainda que soubesse que poderia prender a todos e interná-los em 

alguma "mansão cósmica de repouso e reflexão", sendo ele o preposto maior de Deus naquela 

área do universo, e, pois, "puro amor", não deveria fazê-lo. Porém, em seiscentos e dezenove mil 

anos A.C., os mundos que têm mais da metade de sua população apoiando a rebelião de Lúcifer 

são isolados da convivência cósmica. É quando são cortados os meios de comunicação e os 

"circuitos de convivência e deslocamentos siderais" entre estes e os vários sistemas de mundos. 

Dentre os planetas em isolamento, estava a Terra, um dos planetas mais atrasados, porque só há 

pouco tempo havia recebido população própria, caracterizando-se por uma "psicosfera" bastante 

pesada. Foi, então, um dos lugares onde Lúcifer, para "dificultar a penetração das mensagens de 

luz e renovação espiritual", concentrou sua resistência. E o "planeta azul", destinado que estava, 

anteriormente, a ser um centro estratégico importante, tem então a maioria de sua população 

influenciada pelos luciferianos, e dessa forma cai em um vertiginoso processo de estagnação e 

decadência (Ellam, 1996, p. 134). 



145 
 

Mas a rebelião continuava, e mais dois de seus personagens principais serão apresentados. 

Do planeta Dan, do seio da família Yel, a mesma de Lúcifer, surge a figura de Yel Liam. Espírito 

extremamente inteligente, central no desenvolvimento da rebelião. Conta Jan Val Ellam que Yel 

Liam, ao passar em um dos mundos de Tau Ceti, encontra-se com Len Mion, e, juntos, estes dois 

passam a incitar e fortalecer os ideais luciferianos em vários mundos de Capela, como Arden, 

Dan, Zian e Mollen, assim como em mundos de Vega e de Tau Ceti, em especial no mundo 

morada de Len Mion: Gron Mion. (Ellam, 1998 p. 86). Cabe dizer que estes dois espíritos – Yel 

Liam e Len Mion – serão conhecidos pelas gerações futuras pelos nomes de Satã e Judas 

Escariotes. Após milhares de anos de rebelião, Jan Val Ellam aponta as consequências do 

isolamento, para os habitantes dos planetas rebelados:  

Profunda estagnação em nível de desenvolvimento, tanto no campo da evolução 
moral-espiritual quanto nos aspectos referentes ao progresso mental nas áreas da 
tecnologia e ciências em geral. Seus habitantes começaram a perder a noção de 
padrão evolutivo da vida cósmica devido ao isolamento que lhes foi imposto, os que 
os tornou ainda mais revoltados. Mergulhados cada vez mais em ambientes 
energéticos densos e de vibração pesada, aqueles seres, acostumados à vivência em 
condições magnéticas de altíssimo nível, comum aos mundos que frequentemente 
habitavam, perturbavam-se mais e mais na convivência com apetites e necessidades 
grosseiras que passaram a caracterizar o triste cotidiano reencarnatório dos rebelados 
(Ellam, 1996, 34/35). 

Algo que também passou a caracterizar as populações dos planetas isolados é o que Jan 

Val Ellam chama de "vazio existencial", sentimento que se disseminou rapidamente entre os 

indivíduos, levando-os a um estado de tristeza e sofrimento profundos, e sendo identificado 

como uma doença, um "câncer vibratório", mas diagnosticado pelo nosso narrador como 

"ausência de fé"159. (Ellam, 1998 120/121) 

Ocorre que neste momento, onde o tal vírus do vazio se apresentava como uma epidemia, é 

a família Val a apontada como responsável por sua disseminação, sendo então expulsa do 

sistema de Antares, a sede do governo rebelde. Esse fato fez com que os Val se rebelem contra a 

própria rebelião, e em seu orgulho ferido dirigem-se então para a Terra, de onde já tinham 

conhecimento, pelo fato de terem efetuado em tempos idos alguns trabalhos de pesquisa neste 

planeta. (Ellam, Trilogia p. 41/45 e 122). 

                                                 
159   Ele retoma a noção de "vazio" do Livro dos Espíritos e do Evangelho Segundo o Espiritismo e também de 
Emmanuel em A Caminho da Luz. Vazio ante o plano espiritual que ficou no passado e que dá saudade, e vazio ante 
Capela, o mundo de origem. 



146 
 

Ocorre que, conforme iam passando os milênios, várias populações dos mundos rebelados 

se arrependiam publicamente das críticas feitas à governadoria de Jesus e eram, então, libertadas 

do isolamento. Porém, havia sempre uma minoria de "renitentes" e "empedernidos rebeldes" que 

não se rendiam. Esses iam sendo agrupados em mundos ainda mais atrasados (Ellam, 1996, p. 

37). Sendo a Terra um destes planetas, ela recebeu, durante muito tempo, levas e levas de 

exilados de expurgos planetários consequentes à rebelião. Muitos vinham no estado de espíritos 

desencarnados; outros aportavam em naves espaciais. Foram estes seres que fundaram a 

civilização atlante. 

Também para a Terra foi enviado Lúcifer, junto a suas hostes160. O processo de envio de 

espíritos expurgados para a Terra permaneceu por longos tempos, ainda, até que, em cem mil 

anos A.C. o nosso planeta passou a ser "o último e único planeta rebelado. A partir de então, 

tudo o que restava das forças conscientes da falange de Lúcifer estava congregado na Terra" 

(Ellam, 1996, p. 134). 

Em sessenta e três mil anos A.C., ocorre o primeiro grande desastre atlante, e com ele, a 

decadência quase total da civilização planetária. A Terra entra então em um "período de impasse 

energético jamais percebido pelas hostes da Deidade que perdurou por cerca de vinte e três mil 

anos". É quando em quarenta mil anos A.C., para efetuar uma "ajuda direta"161 ao 

desenvolvimento da Terra, aportam aqui "cerca de 5 bilhões de individualidades, sendo alguns 

poucos em suas próprias naves e a grande maioria em estado de espíritos desencarnados" (p. 

135). Eram remanescentes tanto ainda da rebelião de Lúcifer, quanto de outros processos de 

expurgos de outros mundos, e vieram de Capela, Antares, Epsilon Eridani, Vega e Tao Ceti. 

Esses últimos que chegaram passaram por um processo de "equalização energética" dos seus 

corpos espirituais, para que se adaptassem ao ambiente mais primitivo da Terra. Eram rebeldes e 

inquietos moralmente, mas "detentores de alto nível de conhecimento tecnológico".  

O tempo de vida deles era bem maior do que o dos terráqueos, e quase todos foram 

colocados em Atlântida. Essa era a "segunda tentativa atlante", e realmente nesse período esta 

civilização conseguiu chegar a níveis de desenvolvimento muito avançados, mesmo para o 

                                                 
160 A chegada de Lúcifer ao planeta Terra é um elemento importante neste mito, e a ele me deterei mais à frente. 
161   A chegada nas naves é chamada por Jan Val Ellam de "ajuda direta". Esta categoria nativa designa a chegada de 
seres evoluídos em naves espaciais, para auxiliar as humanidades dos vários mundos retardados evolutivamente. 



147 
 

terráqueo de hoje. Suas naves até conseguiam ir a alguns pontos de nosso sistema solar. Foi, 

porém, há doze mil anos A.C., quando os atlantes estavam se preparando para ir além, que 

aconteceu a grande e última catástrofe desta civilização, e que Ellam contará em outra 

oportunidade, mas que tem a ver com o fato de os atlantes não terem nunca desejado a mistura 

com os terráqueos. O fim da Atlântida assinalou o retorno da Terra à mais absoluta estagnação 

tecnológica e moral (Ellam, 1996, p. 43/49, Ellam, 1998, p. 134/135) 

Nesse momento - há doze mil anos A.C., haviam três grupos de espíritos na Terra: a) a 

falange de Lúcifer; b) uma segunda falange composta de indivíduos presos à carne, e afeitos à 

violência e a necessidades materiais, além de desequilibrados em termos de energia psicossexual 

e envolvidos em explosões psíquicas violentas e animalescas, em suma, seres ligados à 

desarmonia e ao desamor e c) a falange dos seguidores do Mestre. As duas primeiras 

digladiavam-se entre si e contra os representantes da corrente fraterna. 

A derrocada da Atlântida leva a espiritualidade superior a dar mais uma chance à Terra. É 

quando, há onze mil anos A.C., se dá a chegada da última leva de exilados, proveniente de 

expurgos retardados dos sistemas de Capela e Antares. Todos chegam no estado de espíritos 

desencarnados. Também se dá nesse momento a encarnação de vários emissários do Mestre 

Jesus "entre os egípcios, hindus, chineses, gregos, celtas, hebreus, sumérios e outros povos 

mesopotâmicos, e em outros agrupamentos, em especial no oriente" (Ellam, 1996, P. 50 e 135).  

Mas a cultura atlante não havia desaparecido completamente. Vários de seus elementos 

sobreviveram e alimentaram as nascentes civilizações da Índia, do Egito e da Grécia. Além 

disso, Jan Val Ellam afirma que os grupos de aparência racial distinta na Terra, se conformaram 

a partir das diferentes origens planetárias dos diversos exilados, os múltiplos acasalamentos 

ocorridos entre eles e as experiências genéticas efetuadas pelos atlantes. Assim, as distintas 

culturas humanas têm origem nas diversas origens cósmicas, de onde os agrupamentos de seres 

extraterrestres vieram. (Ellam, 1996, p. 141-144). 

Estes são os grupos remanescentes do desastre atlante: alguns se misturaram a grupos já 

existentes no continente americano - mas que tinha vindo de fora da Terra - formando os peles-

vermelhas americanos, os incas, os índios brasileiros, os maias, os toltecas e os astecas; 

houveram também atlantes que se uniram a um certo grupo extraterreno proveniente do planeta 

Ra Am, formando o Egito antigo; outros atlantes guerrearam com exilados do planeta Mathab, 



148 
 

de Antares, e se congregaram na índia; os conflitos descritos pelos Vedas contam painéis dessa 

história. Estes formaram os hindus. Alguns outros atlantes se uniram a espíritos provenientes do 

planeta Zaus-Maha, também de Antares, formando o império persa; mais alguns atlantes se 

misturaram a um povo que no futuro formou a cultura helênica; outros atlantes ainda se juntaram 

a remanescentes de exilados da raça amarela vindos de dois mundos de Antares, os planetas Clon 

e Chlin, formando no futuro a Coréia e a China, respectivamente; houveram ainda descendentes 

de atlantes que se misturaram com focos de exilados, todos da raça negra, também provenientes 

de três planetas do sistema de Antares, a saber, Bainim, Beltim e Bo-Im, formando três dos 

principais grupos étnicos africanos; e houve ainda a raça Lemus, vinda também do espaço, e que 

se espalhava em duas bases no Pacífico, e um outro grupo que iria ser depois o povo sumério, do 

qual surgiria mais tarde a civilização mesopotâmica. (Ellam, 1998, p. 211/212) 

Também passaram a encarnar na Terra, a partir desse período, até a atualidade, vários 

"mestres" de Capela, de Vega e de outros "recantos cósmicos", para ajudar o nosso planeta. 

Alguns destes foram Krishna, Moisés, Zoroastro, Confúcio, Buda, Maomé, Rama, Orfeu, 

Hermes, Lao-Tsé, Mêncio, Pitágoras162, Sócrates, Platão, Aristóteles, Antonio de Pádua, 

Francisco de Assis, Mahatma Gandhi. Todos extraterrestres, sob a coordenação de Jesus. O 

único que jamais encarnou foi Jeová. (p. 141-5). Ora, há sete mil anos A.C, havia  

Quatro troncos raciais no planeta: a raça branca, concentrada nas florestas do 
continente europeu; a raça negra, na África, a raça amarela na Ásia e a raça vermelha 
primitiva no continente americano. Todas as demais variedades da Humanidade 
terrena resultam de misturas, de combinações, de degenerescências ou de seleções 
dessas quatro raças matrizes. 

Diz Val Ellam que nessa época iniciou-se a cultura mais atual dos "deuses" que conviviam 

com os humanos e que estão presentes nas tradições grega e mesopotâmica. Yel Luzbel e Len 

Mion eram dois desses chamados deuses que, dos ambientes astrais, dominavam a Terra. É 

quando, há quarenta mil anos A.C., Jeová assume a direção da Terra, buscando exterminar os 

sentimentos e emoções desordenadas que assolavam a humanidade: violência, animalidade, 

orgulho, rebeldia, desamor, intolerância, luxúria, ódio. O seu objetivo era preparar os espíritos 

humanos para a chegada de Jesus (Ellam, 1996, p. 52). Esta chegada estava programada para 

acontecer há três mil anos A.C.; ele deveria ter vindo em uma nave espacial para efetuar uma 

                                                 
162 Que é Ramatís em uma de suas encarnações. 



149 
 

chamada ajuda direta. Porém, "devido às condições energéticas reinantes", isto não ocorreu. 

Então, mais uma vez, "tudo voltou à estaca zero";  

O Mestre e sua comitiva não mais viriam à Terra com seus corpos eternos e suas 
naves maravilhosas para, através de um processo de ajuda direta, abraçar, esclarecer 
e estimular a todos aqueles espíritos infelizes e equivocados (Ellam, 1996, P. 53-54). 

É quando a encarnação de Abraão assinala uma "nova possibilidade de redenção terrestre", 

ele que é o padrinho espiritual dos encarnados e desencarnados na Terra, desde dois mil anos 

A.C. Foi ele o espírito encarnado que preparou a vinda de Jesus; porém, do plano astral, todo o 

processo foi entregue a Jeová, o veguiano, um preparo que tomou como base a fundação de uma 

religião monoteísta: esta foi a centralidade do trabalho de Jeová junto a Abraão. Também são 

tidos como fundamentais, em termos de assinalar os fenômenos de contato cósmico desta época, 

os eventos mediúnicos empreendidos por Jeová e sua equipe com alguns "encarnados de melhor 

nível vibratório"; é o caso de Moisés e os episódios da "sarça ardente" e da entrega dos dez 

mandamentos no monte Sinai, Ezequiel e a visão das naves, inscrita na famosa descrição da roda 

grande entrando dentro da menor, Elias e sua descrição do carro de fogo e o sonho de Jacó, 

onde ele aparece subindo uma escada e depois lutando com um anjo, que em verdade, era a 

lembrança onírica de sua abdução. Jeová também ativou nos cérebros ou corpos de algumas 

pessoas, habilidades como "a estupenda força de Sansão, a lírica habilidade de Davi, 

insuspeitada num guerreiro inculto, a prodigiosa capacidade intelectual de Salomão". (Ellam, 

1996, p. 56-59) 

Jan Val Ellam descreve vários séculos de luta entre Jeová e os exércitos de Lúcifer, até que 

em trezentos anos A.C., se dão as últimas intervenções de seres de outros mundos no contexto 

terreno, com a conclusão da tarefa de Jeová e sua retirada deste ambiente juntamente com sua 

equipe. Isto acontece às vésperas da encarnação de Jesus163 (Ellam, 1996, p. 71 e 135). A retirada 

de Jeová para o astral fez com que Lúcifer se sentisse "vitorioso e glorificado, como uma espécie 

de príncipe terrestre" (Ellam, 1996, p. 75). E Jesus encarna na Terra. Em uma passagem 

emblemática de seu estilo, algo emmanuelino, Jan Val Ellam explica-nos porque Jesus ter tido 

que encarnar: 

                                                 
163   Os extraterrestres permanecem, assim, "sem dar mostras de sua presença durante cerca de dois mil e duzentos 
anos". Eles voltam a "se apresentar", "a partir de certo momento do séc. XX", já no "planejamento" atual de 
"reintegração da Terra à convivência cósmica" (1996, p. 71 e 135). 



150 
 

Ele, que não mais podendo vir, devido às condições energéticas do orbe, em Seu 
estado normal de Ser Cósmico Preposto da Deidade, em toda a Sua Glória e Poder 
pessoais juntamente com Suas hostes de assessoramento, com suas múltiplas naves 
siderais para abraçar e contatar objetivamente a toda comunidade planetária através 
do processo de ajuda direta resolveu escolher e preparar um dos segmentos humanos 
para, em se despojando de toda a Sua condição majestosa de Preposto do Pai, ali 
mergulhar como um ser em evolução qualquer, possibilitando, assim, a única maneira 
disponível de ajuda à comunidade terráquea. É provável que em um futuro próximo, 
possamos, todos nós, entender o sacrifício e grandeza amorosa do ato do Mestre em 
Sua decisão de aqui vir nas condições em que veio. O incrível é que, ao juízo do autor 
terreno da presente obra, e, salvo engano deste, também dos mentores espirituais, o 
Mestre não tinha que proceder dessa forma, mas assim Ele o fez para diminuir o 
sofrimento coletivo de todos e apressar o processo de redenção dos seguidores de 
Lúcifer. (Jan Val Ellam, RE, p. 71) 

Cabe dizer que Jesus, mesmo sendo uno com Deus, não precisaria vir à Terra na carne. 

Contudo, por amor, teria tomado a decisão de "mergulhar no nível físico-material mais pesado e 

atrasado dentre todos os mundos daquela época". Ora, para fazer-nos entender este sacrifício, Jan 

Val Ellam diferencia ajuda direta (chegada nas naves) e indireta (através da encarnação): no 

caso da ajuda direta, para o ente superior nada de ruim acontece; ele chega na sua nave com 

"toda sua condição energético-pessoal", mas no caso da ajuda indireta "o ser se despoja dos seus 

atributos e conquistas cósmicas e diminui a si mesmo para poder encarnar em corpos menos 

sofisticados, submetendo-se completamente ao ambiente e às condições que o rodeiam". Foi isto 

a que Jesus se submeteu (Ellam, 1996, p. 57). É assinalado também que a encarnação de Jesus se 

dá através de uma "inseminação artificial cósmica", efetuado no corpo de Maria, em virtude de 

não haver ente masculino ao nível evolutivo dela. 

Ora, nos primeiros anos da vida de Jesus, Lúcifer suspeitou de um plano de ajuda indireta 

que buscava proporcionar a encarnação de uma entidade muito elevada entre os hebreus, e 

imaginando seria Jeová quem encarnaria, investiu pesado no ataque a este último, que precisou 

de "energia de altíssima voltagem" fornecida pelos "conselhos celestes". Esta energia o revestiu 

de uma "couraça magnética" e armas de pesado aspecto, o que atemorizou alguns encarnados 

que o viram, pensando tratar-se do próprio Deus. Por isso o chamaram de "Senhor dos 

Exércitos".  

Lúcifer investiu também no ataque ao povo hebreu, encaminhando a encarnação de vários 

espíritos rebelados de seu grupo no seio deste povo, e este é o pano de fundo da história de 

grandes conflitos ocorridos. Isto significa dizer que tudo que os hebreus sofreram - a diáspora, as 

perseguições religiosas, a inquisição medieval, o preconceito, o holocausto da II Guerra Mundial 



151 
 

e a "falta de sossego em que até hoje vivem os filhos de Israel" - se deve ao seu pacto com a 

rebelião de Lúcifer. (Ellam, 1996, p. 61-65) 

Porém, depois de alguns anos observando do plano astral os hebreus, Lúcifer percebeu 

com surpresa a "condição energética" daquele que era chamado de João Batista, ao lado de um 

outro, de energia muito mais elevada. O encontro destes dois homens atraiu Lúcifer e seus 

seguidores ao rio Jordão, ao momento do batismo de Jesus. Estes ficaram "chocados e inquietos 

com a majestosa energia de altíssimo padrão vibratório que dominou o ambiente durante alguns 

momentos". (Ellam, 1996, p. 72) 

Após este incidente, Lúcifer passou a monitorar os passos de Jesus, acompanhando a sua 

trajetória evangelizadora, até o seu calvário e crucificação. O ponto alto é o momento da morte 

de Jesus, quando este oferta o seu último olhar, antes da morte, para Lúcifer, dirigindo-lhe 

palavras em linguagem capelina. É só nesse momento que ele reconhece Jesus como o seu 

comandante do astral, em tempos imemoriais, e percebe-se pequeno e insignificante, frente ao 

nível evolutivo do Mestre. Arrepende-se, é abraçado por Jesus – já em espírito, fora do corpo - e 

jura que trabalhará incessantemente para desfazer todo o mal que fez, resgatando todos o que o 

seguiram, para o caminho da luz. Jan Val Ellam acrescenta que não tem certeza se Lúcifer, 

entretanto, aceitou a existência de Deus.  

Este trecho é narrado em um tom bem reconhecido pelos espíritas, o estilo do "romance de 

conversão". Está em "Renúncia", de Chico Xavier/Emmanuel, e em "Laços Eternos", de Zíbia 

Gasparetto/Lúcius. O relato de Jan Val Ellam do momento em que Lúcifer reconhece Jesus, 

arrepende-se e pede perdão (Ellam, 1996, p. 83/84) aproxima-se muito, também, de uma 

passagem da literatura nativa muito referenciada pelos espíritas, que está no livro "Paulo e 

Estevão", de Chico Xavier/Emmanuel164.  

Com a rendição de Lúcifer no ano vinte e sete D.C., há o término de sua rebelião. Porém, 

não se entregam outros rebelados. Este é o caso de Satã, que toma o lugar de Lúcifer e passa a 

ser o comandante-mor das trevas, vindo a praticar "atos mais negativos e mais negros do que os 

                                                 
164 Nesta passagem, o judeu Saulo, perseguidor dos cristãos (que depois adota o nome de Paulo de Tarso), em 
caminhada à cidade de Damasco, encontra Jesus, em espírito, "revestido de imensa majestade", e este a ele pergunta: 
"Saulo, Saulo, porque me persegues?". Saulo, então, reconhece-o como seu senhor, converte-se (pronunciando a 
frase "Mestre, o que queres que eu faça?") e então fica temporariamente cego. Em um momento depois, Paulo de 
Tarso passa a ser o maior propagador do cristianismo primitivo. 



152 
 

do seu inspirador", tratando os que se converteram a Jesus como traidores e perseguindo-os. Satã 

é o grande responsável por todos os importantes conflitos, massacres, guerras e perseguições que 

se tem notícia na história da humanidade, desde a perseguição dos primeiros cristãos até a guerra 

fria e a ameaça da destruição nuclear do planeta (Ellam, Trilogia p. 84-86 e 135). 

A diferença entre Lúcifer e Satã é que Lúcifer "lutava por uma ideia – conquanto enganada 

e desvirtuada pelo orgulho e autossuficiência. Lúcifer era um líder, era um rebelde, digamos, um 

guerrilheiro político do cosmos (...). Já Satã tornou-se meramente um chefe de bandidos, um 

criminoso inveterado, que não lutava por nada mais, senão por vingança e desespero" (Ellam, 

1996, p. 86/87). 

Ao término da rebelião de Lúcifer, percebe-se que o longo processo de isolamento 

cósmico, junto com a tendência à postura orgulhosa, embruteceu os terráqueos, encurtando o seu 

horizonte mental perceptivo, distorcendo o seu senso de realidade, criando posturas mentais 

estacionárias. Faltava a retidão moral, o ponto fundamental, mais importante ainda do que paz, a 

mansuetude, o carinho, o amor. É então dada uma nova oportunidade para a reintegração da 

Terra ao contexto sideral, e grandes vultos passam a reencarnar para alavancar esta ascensão. A 

Terra continua sem ter condições de nenhuma nave aqui aportar. Mesmo assim, algumas delas 

chegaram e estacionaram próximas ao planeta, e algumas na Terra mesmo, no fundo dos 

oceanos, principalmente. Inúmeras estão nestes locais até hoje, aguardando apenas o momento 

de se fazerem perceber (Ellam, Trilogia 97-100) 

É no contexto de "imbecilidade mental" e "idiotice espiritual" do período da inquisição 

medieval, então, onde a única luz possível era a das fogueiras, que vários extraterrestres 

encarnam, como emissários de Jesus: São Jerônimo, Santo Ambrósio, São Eduardo Magno, 

Santo Agostinho, o pensador cristão Boécio, São Bonifácio. Também Carlos Magno, Francisco 

de Assis, Antônio de Pádua. (Ellam, 1996, p. 100-101 e II, p. 22) 

 

4.2 ESPIRITISMO E EXTRATERRESTRES 

Neste ponto do relato, no primeiro volume da Trilogia, chega-se a um momento decisivo. 

No capítulo Reintegração Cósmica, o leitor entende que está chegando à moral da história, onde 



153 
 

saberemos onde afinal estamos hoje, e o que nos aguarda num futuro muito próximo. E Ellam 

nos adverte: "Repentinamente, ao olhar mais desavisado", surge a "Codificação Espírita, dizendo 

que antes de crer era necessário compreender. Estava lançada a chamada fé raciocinada"; a partir 

daí, tivemos a presença do espiritismo, cabal para o momento atual de reintegração da Terra ao 

universo.  

Explica o nosso autor que os espíritos superiores jamais quiseram transformar todos os 

terráqueos em espíritas, porque "sabem da intolerância humana" e "não são ingênuos". 

Quiseram, sim, com o espiritismo, espiritualizar e esclarecer. Mas ao lado disso, o espiritismo 

trazia também, já em seu nascedouro, o objetivo de atender, de assistir os seres. E assinala a 

centralidade absoluta dos trabalhos de desobsessão levados a cabo pelo movimento espírita e 

seus trabalhos de desobsessão, na limpeza do orbe, preparando-o para a reintegração cósmica. A 

Terra se tornava um "planeta-hospício" ou "planeta-hospital", e o "intercâmbio entre vivos e 

mortos" empreendido pelo espiritismo é "o que de mais moderno e ético existe em termos de 

procedimento responsável para esse processo"; este trabalho "desentoca" os irmãos estacionados 

em "profundíssimas regiões dominadas pelas trevas", e depois os assiste, ajuda-os e aloca-os "em 

nível existencial paralelo próximo à Terra, para posterior exílio'' (Ellam, 1996, p. 109-115). Os 

resultados obtidos pelo espiritismo com a limpeza astral da Terra aparecem na notícia de que, 

finalmente, após os anos 1940, os extraterrestres voltam a se comunicar conosco (Ellam, 1996, p. 

136).  

Diz Ellam que os extraterrestres nada mais são do que irmãos queridos dos quais 

descendem todas as "raças" terráqueas, e às vezes atrapalham os médiuns videntes mais 

preparados, que os confundem com espíritos de homens terrenos desencarnados. Mas está claro 

que são eles os coordenadores do processo atual de transição planetária, e é a "raça capelina" que 

está na ponte de comando. É fundamental assinalar, para nosso relato, algo que Jan Val Ellam 

reconhece e que relata como sendo incomum e pouco aceito em "reuniões espíritas kardecistas": 

a revelação de encarnações passadas dos indivíduos.  

Foi no ano de 1989 que a espiritualidade maior assinalou o marco inicial do primeiro 

instante do terceiro milênio. Mais do que um divisor de períodos astrais, este foi o início da 

"tentativa final", no atual processo da "segunda vinda": ocorre que, em um trabalho de 



154 
 

"desobsessão profunda" desenvolvido por um grupo espírita do qual fazia parte Jan Val Ellam165 

que em 1993, Satã foi finalmente vencido (Ellam, 1996, p. 86 e 136). 

Após a vitória do Bem sobre Satã, ficou mais próxima a volta de Jesus, diz-nos Ellam. E 

ele virá "com toda a Sua majestosa simplicidade de Preposto Maior do Pai Amantíssimo". É 

preciso lembrar que Jesus sempre viaja a bordo de naves, com assessores, e "é o que ocorrerá 

quando da sua Grande Vinda, que é o retorno por Ele prometido quando esteve vivendo na Terra 

com um simples homem" (Ellam, 1997, p. 139). 

Assim, Jesus voltará a bordo de uma nave espacial, pilotada por Ashtar Sheran, 

comandante-em-chefe das armadas celestiais166. Ele será visto por todos do planeta, e aportará 

em toda a sua majestade, acompanhado de suas hostes angélicas, do calibre de Gabriel, Rafael, 

Armando, Zoroastro, Lucas, José, Maria, João, Thiago, Buda, Krishna, Sócrates, Pitágoras, 

Platão, Aristóteles, Elias, Enoch, Jonas, Hermes Trimegisto, além de "outras classes de seres", os 

extraterrestres, irmãos muito amados e protetores da Terra (Ellam, 1998, p. 128, 130 e 166). 

A volta de Jesus assinalará o fim da quarentena cósmica. Mas não será o fim do mundo, 

pois ainda que tenha havido diversas profecias anunciando este fim, elas felizmente não se 

realizarão, e isto se deve ao "sinal de Jonas" que a Terra recebeu. Ora, a estória do "sinal de 

Jonas" é contada no Novo Testamento, em Mateus 12, 39-42 e Lucas 11, 29-32, e diz respeito ao 

mandado que Jonas recebe de Jeová para que avisasse à cidade de Nínive que deveria fazer 

penitência e se arrepender, caso contrário, seria destruída. Nínive fez o que Jonas mandou e foi 

salva. O mesmo não aconteceu com Sodoma e Gomorra, que foram destruídas167 (II 158 a 161). 

Da mesma forma, algo como o "sinal de Jonas" foi dado à Terra pelo cristianismo e pela doutrina 

espírita. Além disso, o trabalho incessante dos trabalhadores da seara do Cristo, espíritas e não 

espíritas desde meados do séc. XX, na limpeza magnética do planeta, através do resgate de 

hordas imensas de espíritos das regiões umbralinas – já mencionada neste trabalho – levou a 

Terra a superar o perigo de destruição. 

                                                 
165 Contarei sobre a única vinculação de Jan Val Ellam a um centro espírita de Natal, ocorrido nos anos de 1990, 
quando da exposição da carreira religiosa deste médium. 
166 Tratarei de Ashtar Sheran, da Confederação Galáctica e das Armadas Celestiais quando examinar a reunião do 
Grupo Ramatís. 
167   Jan Val Ellam afirma que esta destruição se deu em virtude da disseminação de um vírus fatal entre a população 
das duas cidades, que foi o vírus do orgulho. 



155 
 

Ainda que continuem acontecendo catástrofes climáticas, choques de asteroides e de 

cometas, o "espírito do planeta" voltou a respirar mais aliviado, o "câncer que desagregava e 

corrompia os corações" foi "extirpado" e não haverão mais guerras mundiais ou fim do mundo. 

O que haverá é o retorno fraterno de Jesus e a expulsão dos renitentes no mal para mundos que 

guardem afinidade com suas inclinações grosseiras (idem, p. 162-163). 

Ao chegar, o que ele fará é "brilhar a Sua luz para que possamos ver, todos nós, a Luz do 

mundo". (Ellam, 1996, p. 167) Sua chegada será decisiva para que na metade do séc. XXI não 

haja mais na Terra mais nenhum espírito "tendente à criminalidade", apenas aqueles "aptos à 

convivência fraterna", "homens e mulheres de boa vontade". Terminará, assim, o "expurgo 

planetário", e a Terra "passará a ter um padrão de convivência cósmica que nem os mais 

arrojados e vanguardistas dos escritores de ficção do tempo presente poderiam imaginar" (Ellam, 

1996, p. 169). E nos diz Jan Val Ellam, citando várias passagens da bíblia: 

Por fim, nos é informado que haverá um dia neste planeta como nunca houve outro 
antes. Assim como, ao observarmos um fruto maduro ainda preso à árvore, prestes a 
cair no chão, sabemos que a qualquer momento este fruto deverá cair, embora não 
possamos precisar com exatidão o dia nem a hora, tal é a expectativa quanto ao início 
do processo das visitas preliminares da equipe do Mestre na preparação de Sua 
Grande Vinda que será vista e percebida por todos os seres viventes. Mas, "quanto 
àquele dia e àquela hora, ninguém o sabe, nem mesmo os anjos do céu, somente o 
Pai" (Mat 24, 36). "Ei-lo que vem com as nuvens. Todos os olhos o verão, mesmo 
aqueles que o traspassaram", nos diz o Apocalipse. "aparecerá no céu o Sinal do Filho 
do Homem. Todas as tribos da terra baterão no peito e verão o Filho do Homem vir 
sobre as nuvens do céu cercado de glória e majestade" (Mat 24,30 = Mar 13,26 = Luc 
21,27). "E como o relâmpago que parte do Oriente e ilumina até o Ocidente, assim 
será a Volta do Filho do Homem" (Mat 24,27). "Vigiai, pois não sabeis nem o dia, nem 
a hora" (Mat 25,13). (Ellam 1996, p. 169). 

Jan Val Ellam orienta, frente à estória relatada, o que os terráqueos devem fazer, para se 

prepararem para o "dia da volta": divulgar condutas, comportamentos, atitudes, buscando o seu 

aperfeiçoamento, já que a Terra está em pleno processo de reintegração cósmica; mais da metade 

dos espíritos terrenos, os ainda renitentes nas paixões abjetas, será expulsa para outros dois 

planetas, menos evoluídos. Aqueles, assim, que quiserem permanecer na Terra terão que mudar o 

seu padrão mental, as suas más inclinações, disciplinando os impulsos de seu psiquismo; devem 

lembrar que mudar "exige muito esforço mental e domínio dos sentimentos e das sensações", 

mas que "a soberania espiritual passa, necessariamente, pelo controle das emoções" (Ellam 1997, 

p. 63).  



156 
 

O indivíduo deve aprender a controlar a si próprio, ante o "chamamento quase irresistível 

das coisas e valores do mundo que convidam ao descontrole pessoal". Deve combater sem trégua 

os baixos apelos e as inclinações negativas da matéria (Ellam, 1997, 63, 67 e 70). A expulsão dos 

"irmãos infelizes" transformará então a Terra em um "novo e maravilhoso ambiente astral", 

assim como era Capela em tempos imemoriais (Ellam, 1997, p. 38). 

 

4.3 "ESQUINA DA GALÁXIA" 

Neste ponto do relato, quero me deter sobre as ideias de "esquina", de "base" e de 

"ascensão", importantes em minha leitura deste mito. O leitor se recorda de que o nosso autor, no 

início de sua estória, assinala a Terra como um "planeta insignificante", pois que era pouco 

habitado e, além disso, primitivo em comparação a outros mundos, detendo uma psicosfera 

pesada. Não obstante sua pequenez, a Terra situava-se num lugar privilegiado: a esquina da 

galáxia. Reconhecendo a importância estratégica deste lugar é que os engenheiros siderais 

arquitetaram, segundo Ellam, o plano nomeado de "projeto planeta azul", que objetivava a 

construção de um portal interplanetário, uma das grandes bases de saída desta galáxia rumo ao 

espaço exterior. 

A construção desta base na Terra a transformaria num planeta-plataforma, fazendo-a 

"ascender", isto é, evoluir na escala dos mundos, transformando-a então em "lugar de 

confraternização de várias raças planetárias evoluídas" (Ellam, 1996, p. P. 19). Ora, sabemos que 

em decorrência da rebelião de Lúcifer, o plano longamente arquitetado para a ascensão da Terra 

não se realiza, restando ao nosso planeta amargar o lugar de último refúgio para os degredados 

da rebelião, se transformando então em planeta-prisão168, tristemente isolado do restante do 

universo pelos milênios sem fim. Lúcifer é então enviado para a Terra, junto a seus comparsas, e 

recebido festivamente:  

Em todos os céus da Terra [houve] efeitos luminosos numa saudação a Yel Luzbel, o 
Senhor da Luz, que com sua frota de naves aproximava-se do planeta numa espécie 
de cortejo celeste (Ellam, 1998, p. 165). 

                                                 
168 A caracterização da Terra como planeta-penitenciária é encontrada em Kardec, em diferentes passagens de seu O 
Livro dos Espíritos. 



157 
 

Lúcifer era um espírito atrasado em seu planeta de origem, mas seria um dos maiores na 

Terra, e ajudaria na evolução deste planeta: esta era a promessa que sua chegada encerrava. 

Neste ponto do relato, repete-se a caracterização anteriormente feita sobre a Terra, desta vez para 

o lugar onde aportam as "hostes luciferianas", pois as imensas naves da comitiva de degredados 

ancoram em uma base, cujo nome nos é familiar: 

Atlan, uma certa base localizada praticamente no que poderíamos chamar de esquina 
do continente sul-americano, foi o local escolhido para a recepção e estadia durante 
algum tempo para Lúcifer e demais assessores (Ellam, 1998, p. 165. Grifo meu). 

Atlan é uma das bases do território atlante, e segundo nos diz Ellam, detém este nome em 

referência a Alt'Lam, o planeta pioneiro da rebelião luciferiana. Recordando o destino de glórias 

guardado para a Terra e há muito desperdiçado, cabe aos atlantes, junto aos extraterrestres 

recém-chegados, realizar esta promessa, levando – finalmente – o planeta à ascensão na 

hierarquia dos mundos. Porém, mais uma vez a ganância e o orgulho dos seres põem tudo a 

perder, e os seguidos "desastres atlantes" levam a que este continente – junto com a base Atlan – 

desapareçam para sempre.  

Mas há ainda um ponto a salientar, pois alguma coisa da sina dourada anunciada para a 

Terra e para a civilização atlante permaneceu, enraizando-se em uma nova esquina, em uma 

nova base, em mais uma promessa de felicidades no infindável plano da ascensão. Na verdade, é 

a mesma Atlan, renomeada, que ressurge: 

Por mais estranho que possa parecer, muitos milênios depois surgia, próximo a esse 
local que hoje está submerso a poucos quilômetros do litoral, a cidade de Natal, 
capital do Rio Grande do Norte. Se bem observarmos, Atlan tem as mesmas letras de 
Natal, apenas dispostas de outra forma. Esse anagrama esconde bem mais do que 
aparentes casualidades. O futuro é que esclarecerá o que, no presente, somente pode 
ser tratado como uma certa coincidência. (Ellam, 1998, p. 169/170) 

A volta de Jesus na nave espacial será vista, segundo nos diz Ellam, em todo o planeta 

Terra, mas ele, o mestre, não há de esquecer de uma esquina especial, onde há muitos milênios 

se encontrava a base atlante Atlan, e onde hoje se encontra a cidade do Natal. 

 

 



158 
 

4.3.1 Natal, a base e os estrangeiros 

 

Rezam velhas crônicas que quando Jerônimo de Albuquerque, no intuito de fundar uma 
cidade cujo nome lembrasse o natalício de Jesus de Nazaré, aproou por estas bandas, 
apareceu-lhe no convés da caravela (...) uma criança divinamente bela que lhe apontou o 
rumo do porto seguro e do seguro abrigo. (...) Havia a tradição de ser ali o paraíso 
escolhido pelo Senhor para lhe prestarem culto na terra (...).  

Para irmos ao perigo iminente, há somente a dificuldade da escolha dos meios de 
transporte: tubos pneumáticos, aeroplanos, tramways e ascensores elétricos (...). Na 
véspera estourou pela primeira vez na estação monumental da Praça Augusto Severo o 
trem da estrada de ferro transcontinental, que, partindo de Londres, passa o Canal da 
Mancha, percorre a Europa e o norte da Ásia, atravessa o estreito de Behring, corta a 
América do Norte, galga o cimo dos Andes, desce pelos campos gerais de Mato Grosso e 
Goiás, segue o Vale do Rio São Francisco, paira sobre a cachoeira de Paulo Afonso – uma 
fantasmagoria através das luzes de miríades de lâmpadas elétricas – e vem terminar em 
Natal. 

 (Manoel Dantas, 1909, "Natal daqui a cinquenta anos"). 

 

O mito da rebelião de Lúcifer fala na cidade de Natal, apontando mais claramente para o 

lugar desta cidade nos últimos anos da segunda guerra mundial, quando até então era uma 

cidadezinha de menos de 50 mil habitantes, com poucas ruas pavimentadas, onde muito 

raramente passavam automóveis e onde o interiorano hábito das cadeiras nas calçadas tinha lugar 

cativo. Um cotidiano subitamente transformado nos idos de 1941, quando é instalada em Natal a 

maior base militar norte-americana construída fora dos Estados Unidos169, aproveitando a 

privilegiada localização geográfica da capital do Rio Grande do Norte, chamada de "esquina do 

continente". 

O imaginário natalense é permeado pela ideia de esquina do atlântico, que, cantada em 

verso e prosa, apresenta uma das faces importantes de Natal: uma cidade cravada em lugar 

reconhecido há muito como geograficamente excepcional; reconhecido pelos colonizadores 

portugueses, pelos holandeses e, finalmente, pelos militares brasileiros e norte-americanos, que 

nela instalaram a Parnamirim Field, ou simplesmente "a Base", como a chamaram os natalenses 

da época. Inaugurada em 1943, Parnamirim Field foi o coroamento de ações que visavam 

                                                 
169 Smith Jr. diz em seu "Trampolim para a Vitória": "Parnamirim era a maior base em operação no Brasil. Durante a 
época da guerra, por ali passavam uma média de 800 aviões por dia". (Smith 1993, p. 201). 



159 
 

aproveitar a posição geográfica de Natal para acessar mais facilmente a costa da África e de lá a 

Itália, ações que se iniciaram no final de 1941 e que se aceleraram nos próximos anos: 

Quatro dias após os Estados Unidos entrarem na II Guerra, em 11 de 
dezembro de 1941, o Esquadrão de Patrulhamento da Marinha dos EUA 
(The United States Navy Patrol Squadron VP-52) chega a Natal, trazendo 
nove aeronaves e um potente avião auxiliar. Usando uma base próxima 
ao Rio Potengi, essa esquadrilha começa a desenvolver tarefas 
antissubmarinas e a fazer o patrulhamento diário da costa brasileira na 
esquina do atlântico. (Lopes 1997, p.33) 

Em 1942, antes mesmo do funcionamento de Parnamirim Field, já se 
encontravam sediados na cidade o Batalhão de Caçadores, o 16º. 
Regimento de Infantaria, o 3º Regimento de Artilharia Antiaérea, o 2º 
Batalhão de Carros de Combate Leve, a Companhia de Transmissão, a 7ª 
Companhia de Engenharia e o Batalhão de Engenharia de Combate. 
Embora algumas dessas tropas fossem provisórias e tenham deixado a 
cidade antes do final da guerra, pode-se imaginar o peso de sua presença 
no cotidiano local (Lopes 1997).  

Em Natal, o contingente militar, antes mesmo da chegada dos militares norte-americanos, 

havia sido multiplicado por dez, e a chegada das tropas vindas dos EUA traz, já de início, uma 

profunda transformação espacial para uma cidade que só se comunicava com o resto do mundo 

pelo mar ou pela via férrea: foram os militares norte-americanos que, em seis meses, construíram 

a primeira via expressa da cidade, a Parnamirim Road, apelidada pelos natalenses de "a pista". 

Ela tinha seu início na Base de Parnamirim Field e seguia por vinte quilômetros até o porto, 

atravessando – e comunicando – toda a cidade. Nos anos subsequentes, foram criadas diversas 

ligações viárias entre Parnamirim Road e diferentes pontos da cidade, de sorte que, através dela, 

Natal foi desenhada em termos urbanísticos. Hoje, a Parnamirim Road corresponde a um trecho 

da BR-101, à Avenida Salgado Filho e ao seu prolongamento, a Rua Hermes da Fonseca (Lopes 

1997, p. 36). 

O local onde Parnamirim Field foi construída era um campo de pouso utilizado antes da 

guerra por companhias aéreas civis, e também sediava a base aérea da cidade. (Lopes 1997, 

p.33). Na sua manutenção, entrou mão de obra local: por 15 centavos de dólar ao dia, "todo 

mundo" queria "trabalhar para os americanos", em serviços de limpeza e de construção civil. 

(Lopes 1997, p.38/39). Também alguns dos produtos de primeira necessidade passaram a ser 

adquiridos localmente, movimentando – e inflacionando – o comércio. Alguns historiadores 

também contam dos inúmeros namoros entre os americanos e as nativas, já que também "todas 



160 
 

as moças" queriam "namorar os gringos". Bailes semanais foram organizados nos poucos clubes 

da cidade, diversos cursos de inglês surgiram ao mesmo tempo, e com a construção da 

Parnamirim Road, a burguesia vinda do Seridó se animara a comprar jeeps e caminhões, e com 

eles passeava pela "pista". Para uma cidade que até então detinha poucas ruas calçadas, este era 

um desfile inédito. 

Ao lado da euforia pelo dólar que circulava rapidamente pelo comércio local e pelas boates 

recentemente abertas, exatamente para atender ao fluxo dos gringos, havia também o clima de 

guerra a assombrar a cidade que dez anos antes era uma província de apenas três bairros170. Os 

mais velhos falam em toque de recolher e blecautes, pois a "base dos americanos" era "lugar 

visado pelos nazistas". Há uma estória, muito contada, em Natal, de certa senhora que morava no 

bairro de santos reis na época da segunda guerra, e cuja filha pequena estava doente, e numa 

noite de blecaute, onde não se poderia acender nenhuma luz, esta senhora acende uma vela e a 

põe dentro de um baú, tampando-o parcialmente. Após alguns minutos, alguém bate à porta: era 

um militar, que lhe pede para apagar a luz, já que "algum avião nazista", dentre "os vários" que 

estariam sobrevoando a região, poderia ver o clarão da vela e bombardear Natal. 

As estórias se multiplicam nos registros dos historiadores, assinalando que a presença dos 

americanos em Natal havia trazido agitação e excitação ao seu clima tranquilo. Contudo, também 

salientam que conforme a guerra se desenrolava, a noção de bom estrangeiro se modificava nas 

representações dos natalenses. Já em 1944, lembra Lenine Pinto, o "cansaço" da cidade com a 

permanência dos soldados americanos aparecia, como "aquela coisa do hóspede que passa dos 

limites do tempo e da confiança", o que era intensificado pelo "temperamento arrogante" e certa 

"conduta desordeira" dos gringos, o que levava a que o relacionamento entre americanos e 

brasileiros se tornasse "de certo modo, difícil" (Lenine Pinto 1995, p. 195 e Smith Jr. 1993, p. 

103, 184, 149).  

O término da guerra não ocasionou uma desocupação imediata da cidade de Natal pelos 

americanos, e a base de Parnamirim só foi entregue definitivamente ao Brasil em 1º de outubro 

de 1946, mais de um ano após o fim do conflito, mas então algo havia mudado. Como no conto 

de García Márquez, sobre o afogado mais bonito do mundo – o gringo morto jogado em uma 

praia miserável de uma aldeia miserável, mas que contrariando todas as expectativas é acolhido 

                                                 
170 Cf. Cascudo (1999) e Onofre Jr. (2002). 



161 
 

pelas crianças, admirado pelas mulheres e então velado e pranteado por todos, recebendo os 

funerais mais bonitos, de tal sorte que após o cortejo final onde seu corpo é atirado às escarpas, a 

própria cidade é rebatizada em sua homenagem171, também a cidade de Natal, submersa durante 

três formidáveis anos na multidão de gringos fardados, não seria mais a mesma sem eles.  

No mito galáctico que tentei narrar, Rogério recupera dois elementos que remetem ao 

período da segunda guerra em Natal: a base militar e a relação com os estrangeiros. Ao falar de 

Atlan, a base construída pelos extraterrestres para abrigar Lúcifer e suas hostes, remanescentes 

de uma guerra, Rogério toca em certa memória coletiva. Ele nos fala de uma província, tomada 

de assalto por circunstâncias extremas, e que diante delas, de alguma maneira se adapta. Há, 

assim, um cotidiano que é rapidamente transformado. Porém, isto se desdobra em um peculiar e 

efêmero registro, pois, ao contrário do que talvez se pense, os natalenses não trazem memórias 

vívidas deste período. Em um de seus livros, onde evoca a "Natal dos americanos", Lenine Pinto 

nos conta de seu assombro ao perceber que uma guia de uma das agências de turismo da cidade 

desconhecia o papel de Natal na segunda guerra mundial.  

Ora, esta cidade não foi palco de batalhas, sua população não participou de nenhum 

"esforço de guerra", e desta maneira é que, para alguns, este capítulo da história de Natal talvez 

não mereça nada além de algumas poucas pinceladas. De alguma forma, contudo, no mito 

fundador que ora me debruço, Natal comparece como mais um desdobramento do lugar de 

origem, a terra da promissão, e então a partir dela é recontada a estória do minúsculo e isolado 

planeta azul, na esquina da galáxia, invadido por estrangeiros, seres de outros mundos, que 

trouxeram progresso material e desenvolvimento tecnológico, e também conflito e desagregação.  

E ao final, o mito que nos apresenta diferentes "esquinas", forjadas sob a promessa comum 

de um futuro de felicidades, se conclui com o elogio de um grupo, também especial no lugar de 

"encruzilhada" que ocupa, e que traz em seus ombros a mesma tarefa, a de conduzir a ascensão 

de um planeta a um destino triunfante. Em sua estória, Ellam nos fala do lugar especial ocupado 

pelo Grupo Atlan, do qual fazem parte os membros do Grupo Ramatís. 

 

                                                 
171 García Márquez, 1998. 



162 
 

 

4.3.2 "Nós somos os rebelados" 

 

 

Eu sempre quis ver um marciano – disse Michael. – Onde estão eles, 
papai? Você prometeu. 

– Estão aí – disse o pai. 

Colocou Michael nos ombros e apontou para baixo. 

Os marcianos estavam ali. Timothy começou a tremer. 

Os marcianos estavam ali – no canal – refletidos na água: Timothy, 
Michael, mamãe e papai. 

Da água ondulante, os marcianos ficaram olhando um tempo enorme 
para eles... 

(Ray Bradbury, As Crônicas Marcianas) 

 

Jan Val Ellam nos conta que o Grupo Atlan, do qual ele é coordenador, é formado pelos 

dois zelotes que foram crucificados ao lado de Jesus (um deles é Val Ellieh e o outro é Val 

Elliah, do planeta Zian, já citados), assim como por um dos que o seguiam – (Yel Liam, Judas 

Escariotes), pelo centurião romano responsável pela crucificação – ele próprio, Jan Val Ellam, 

por vários legionários que executaram a crucificação, e, além disso, por diversos homens e 

mulheres que acompanharam Jesus na via crucis, por membros do Sinédrio e por personalidades 

romanas e judaicas daquele tempo172. 

Há dez anos, os extraterrestres se comunicam sistematicamente com o Grupo Atlan. 

(Ellam, 1997, p. 27). Porém, Jan Val Ellam considera "quase inacreditável" que seja o Atlan 

aquele grupo com o qual Jesus escolheu trabalhar para promover a ascensão da Terra, levando-se 

em conta os grandes equívocos cometidos no passado, por cada um de seus membros. Justo eles, 

que "um dia estiveram tão próximos ao mestre", e que "por opções tresloucadas, comuns aos 

                                                 
172 Cabe também dizer que na época da Atlântida, Yel Liam e Val Ellieh faziam parte do grande conselho atlante; no 
Egito antigo, Yel Liam e Val Ellieh estavam reencarnados como dois dos mais próximos companheiros de Moisés, 
quando da saída do Egito. Já Val Elliah era um soldado egípcio do exercito do faraó e Val Ellam, um dos sacerdotes 
egípcios que tentaram ajudar o faraó a enfrentar a "mágica" dos hebreus, sem muito sucesso; Val Ellieh, um dos 
crucificados ao lado de Jesus, alguns séculos depois foi Marco Polo; Val Elliah, o outro crucificado, foi também 
comerciante em Veneza na época de Marco Polo. Val Ellam era o piloto da nave espacial que trouxe a família Val 
para a Terra e foi o pai de Marco Polo, e Yel Liam foi Judas Escariotes e depois um alto magistrado no conselho de 
Veneza (1998, p. 204 e 227). 



163 
 

espíritos dominados pelo orgulho doentio, o traíram" (Ellam, 1998, P. 28). Além disso, o Atlan é 

também um grupo que não tem uma religião específica – ainda que sejam "estudiosos da 

doutrina espírita, assim como de outras filosofias religiosas"; então, diz Ellam, soa bem estranho 

Jesus decidir trabalhar junto a estes indivíduos pela causa comum terráquea. Porém,  

E se afirmássemos que foi exatamente com os membros das famílias Val e Yel, dentre 
outras, que foram exilados nos tempos luciferianos, que o Mestre escolheu trabalhar, 
como aqueles que lhe estariam mais próximos quando viesse à Terra? (Ellam, 1998, 
299).  

São os membros do Grupo Atlan, aqueles que buscam dar "o aviso" sobre a volta de Jesus. 

Eles enfrentaram o medo do ridículo, de se exporem, de serem criticados como perturbados, 

obsedados, loucos, etc., se revestindo de coragem para divulgar as mensagens recebidas (Ellam, 

1998, p. 34 e 38/39). Para empreender tal trabalho, seus participantes foram treinados antes de 

nascer. Foram reuniões incansáveis, preparatórias ao advento da equipe do Mestre, que no 

momento certo os habilitou "longa e vagarosamente" para que recebessem as mensagens, e, além 

disso, promoveu eventos para o próprio grupo se convencer da veracidade dos textos recebidos. 

(Ellam, 1998, p. 39-40 e 133-134). 

 

4.4 AINDA SOBRE AS CONDIÇÕES DE PRODUÇÃO DO MITO 

Busco dar continuidade ao exame das condições de produção do mito, e desta vez, 

examino a versão operante nos grupos Ramatís e Atlan. De início, devo mais uma vez lembrar 

Lewgoy, quando nos fala sobre o significado do ato de ler para os espíritas, assinalando que os 

"percursos de leitura", quer dizer, "o que eles leem (...) qualificam modos de conceber e 

vivenciar o ser espírita (...), como uma espécie de sinalização das diferenças internas no 

Movimento". (Lewgoy 2003 p. 47) 

Numa cultura religiosa que – nunca é demais dizer – é letrada, o ato de examinar as 

condições de produção de um texto inclui examinar também, como diz Lewgoy, "percursos de 

leitura". Dito isso, devo lembrar que alguns atores de meu campo se encontram na confluência de 

outras narrativas, ao lado da narrativa espírita; é o caso de alguns membros do Grupo Ramatís, 

que se mostram profundamente interessados em astronomia e temas afins, como a procura de 



164 
 

vida em outros planetas, estações espaciais, rastreamento de asteroides etc. Esse é também o caso 

do médium Rogério de Freitas, fortemente interessado em ufologia, tendo inclusive efetuado 

incursões no sertão nordestino junto a outros ufólogos, sob o objetivo de encontrar indícios de 

vida extraterrestre. Esta sua inclinação desponta em seus livros, assim como despontam diversas 

marcas das obras de Kardec, Armond, Ramatís. Da mesma maneira, me arrisco a dizer que se 

encontram no mito por ele ofertado, ainda outros elementos. 

O texto de Jan Val Ellam, ao lado de uma proximidade com as mitohistórias escritas por 

Wera Krijanowskaia/Rochester e por Chico Xavier/Emmanuel/Humberto de Campos, referencia 

também o universo da ficção científica. Assim também, a ficção científica perpassa os escritos 

de Hercílio Maes, publicados entre os anos de 1955 e 1999, que, vale dizer, reeditam no meio 

espírita a iniciativa de Camille Flammarion (1847-1925), astrônomo, espírita e amigo pessoal de 

Allan Kardec, que ao final do século XIX escreveu diversos romances tratando de algumas 

hipóteses da ciência de sua época sobre a vida nos planetas de nosso sistema solar173.  

É de se pensar que livros como os de Julio Verne (1828-1905) e de Herbert G. Wells 

(1866-1946) tenham provavelmente influenciado Flammarion. Já no caso de Hercílio Maes, é 

possível que tenha sido influenciado pela literatura de ficção científica de meados a final do 

século XX, assim como por séries de TV e de filmes tratando desta temática, e também pelo 

contexto político da guerra fria e da corrida espacial. Assim também, a ficção científica que se 

fez nas últimas três décadas do século XX pode ter influenciado a obra de Jan Val Ellam.  

O século XX é pródigo na chamada literatura de ficção científica. O avanço tecnológico, as 

duas guerras mundiais e o posterior cenário da guerra fria e da corrida espacial alimentam 

diversas preocupações que encontram lugar nesta literatura. Livros, histórias em quadrinhos, 

filmes e séries de TV passar a tratam de temas como inteligência artificial, futuro pós-

apocalíptico, guerra nuclear, expectativa de encontro com seres extraterrestres, e, além disso, 

retratam o perigo da dominação da sociedade pelo uso da tecnologia, os limites éticos do 

complexo militar-industrial, a tecnologia espacial usada como arma de conquista, dentre outros. 

                                                 
173 Flammarion escreveu os livros Cosmologia Universal, Pluralidade dos Mundos Habitados, Lúmen, Narrações do 
Infinito, Os Mundos Imaginários e os Mundos Reais, As Maravilhas Celestes, A Morte e seus mistérios, Sonhos 
Estelares, As Casas Mal-assombradas, Contemplações Científicas, O Mundo antes da Criação do Homem, 
Problemas Psíquicos, Deus na Natureza, O Fim do Mundo e Urânia. Neste último, que foi publicado pela Federação 
Espírita Brasileira em 1951, Flammarion faz considerações sobre a vida nos planetas Marte, Vênus e Júpiter. 



165 
 

Os nomes considerados pioneiros desta literatura são Isaac Asimov174, Robert Anson 

Heinlein175 e Arthur C. Clarke176. Eles influenciam a cultura pop ocidental, de maneira que o 

universo das estórias em quadrinhos (H.Q), da televisão e do cinema refletem esta influência. No 

caso dos HQs, pode-se citar as estórias de Buck Rogers (que também transformou-se em série de 

televisão)177, Flash Gordon178 e Perry Rhodan179 como exemplos representativos. Na televisão 

brasileira, pode-se mencionar, além da série Buck Rogers, a série Galáctica, produzida em 

1978180. No cinema, a lista de filmes é grande; um dos primeiros é Metropolis, de Fritz Lang, 

que em 1929 já apresentava um medo jamais esquecido, relacionando o uso maléfico da ciência 

e da tecnologia à escravização e desumanização dos indivíduos. Durante todo o século XX até 

nossos dias, os títulos de ficção científica levados à tela do cinema mostram os anseios e os 

receios da sociedade ocidental em função das novas tecnologias e descobertas científicas. Temas 

como a escravidão, as armas atômicas, o embate entre nações ditas comunistas e o capitalismo (à 

época da Guerra Fria), assim como dilemas políticos e éticos ligados à exploração espacial, aos 

avanços da robótica, da cibernética, da medicina são recorrentes, assim como as consequências 

de uma possível guerra nuclear, de ameaças biológicas as mais diversas, da falta de alimentos, da 

superpopulação, da crise energética, da poluição, do aquecimento global, etc. Um tema nunca 

abandonado, ante todos os dilemas tratados, é a expectativa de encontro com seres 

                                                 
174 Isaac Asimov (1920/1992) escreve as séries Império Galáctico, Fundação, Robôs, dentre outras, a partir de 1939. 
175 Robert Anson Heinlein (1907/1988) escreve dezenas de livros, dentre eles "O dia depois de amanhã", publicado 
em 1941. 
176 Arthur C. Clarke (1917/2008) também escreve dezenas de livros, e tem dois de seus romances levados ao cinema, 
2001: Uma Odisséia no Espaço(br) (1968) e 2010: O ano em que faremos contato (1984). 
177 Buck Rogers é um personagem de pulp fiction e HQs, criado em 1928. Sua aparição no Brasil data de 12 de 
novembro de 1936, quando seu HQ passou a ser publicado. Buck Rogers no Século XXV foi exibido no Brasil 
pela Rede Globo em 1980, aos domingos. Em 1990 foi para a Rede Manchete, onde foi exibido até o início dos anos 
1990, na "Sessão Espacial". 
178 Flash Gordon era um personagem concorrente de Buck Rogers, e foi criado por Alex Raymond em 1934. Neste 
mesmo ano, Flash Gordon começa a ser publicado no Brasil, no tabloide Suplemento Juvenil, com distribuição 
nacional. Em 1936, o Suplemento Juvenil publica o livro "Flash Gordon no Planeta Mongo", reunindo pranchas 
publicadas anteriormente neste mesmo tabloide. Em 1938, é publicado o livro "Flash Gordon no Reino das 
Cavernas", primeiro volume da Biblioteca Mirim. Em 1939, Flash Gordon passa a ser publicado no Globo Juvenil. 
179 Perry Rhodan é uma das mais importantes séries de ficção científica do mundo, publicada desde 1961 na 
Alemanha. A série Perry Rhodan chegou ao Brasil em 1966, e foi publicada até 1991, tendo sido editados ao todo 
536 volumes. Em junho de 2001 a série voltou a ser traduzida no Brasil pela SSPG, a partir do número 650. "Atlan e 
Árcon" é um dos "ciclos" da série Perry Rhodan. Nesta série, figuram heróis nascidos em um tempo anterior ao 
tempo das primeiras civilizações terrestres. É o caso do personagem Atlan, o "arconiano", que no universo da série 
Perry Rhodan, é o extraterrestre que mais influenciou a história da Terra. 
180 A série Galáctica contou com uma temporada de 24 episódios e estreou no Brasil em 1980, pela Rede Globo, aos 
domingos. Na Rede Manchete foi exibida em 1990, na "Sessão Espacial", junto com Jornada nas Estrelas e Buck 
Rogers. Na segunda temporada, que estreou em 1980, a série mudou de nome para "Galactica 1980". 



166 
 

extraterrestres. Este encontro ora é retratado a partir da ideia de amabilidade e de ajuda mútua, 

ora a partir do medo da exploração e do extermínio dos terráqueos pelos alienígenas. 

Em relação à temática dos extraterrestres, a ficção científica expõe de alguma maneira 

iniciativas ocorrida no âmbito da ciência. Tentativas de entrar em contato com seres inteligentes 

de fora do planeta Terra é elemento importante desde Marconi, que no século XIX via como 

possível a comunicação via rádio com inteligências alienígenas. Depois dele, várias iniciativas 

têm lugar: a construção de sondas, como a Voyager, que levou, para os limites de nosso sistema 

solar, uma carta dos humanos nos apresentando, um mapa com a localização da Terra, uma 

imagem de dois humanos – um homem e uma mulher – e um disco com músicas, é um exemplo 

concreto181. 

Penso ser necessário, mesmo que rapidamente, indagarmos sobre a influência da cultura 

pop na conformação de que Abu-Lughod (2003) chama de diferentes "estruturas de sentimento" 

na modernidade. Considerando, a partir de Cvetkovich (1992), que a cultura de massa e popular 

do século XIX foi fundamental na constituição de um "discurso do afeto", ela destaca que os 

"textos melodramáticos"182 podem operar sobre os espectadores de diversas maneiras. 

Ao se debruçar sobre as novelas de TV, Abu-Lughod (2003) diz de sua importância, no 

sentido de ajudar a conformar uma subjetividade pessoal no Egito. O melodrama televisivo183 

não é o meu objeto. Porém, é de bom-tom refletir a respeito de nossa exposição, neste último 

século, a variados produtos da mídia, o que pode refletir na constituição de afetividades.  

Em meu ponto de vista, Hercílio Maes e Jan Val Ellam devem ser vistos como 

acompanhando a cultura de sua época, e o gênero da ficção científica é um dos elementos 

representativos do momento em que escrevem seus livros184. Também é um gênero marcado por 

                                                 
181 Sobre a busca por fazer contato com seres extraterrestres na ciência, ver Aranha Filho (1990). 
182 Os "textos melodramáticos" são o objeto de Abu-Lughod nesta pesquisa em específico, onde estuda a 
representação da emoção dos personagens, em novelas de televisão no Egito. 
183 Abu-Lughod cita Ang (1990, apud Abu-Lughod 2003), para afirmar que o melodrama "pode ser caracterizado 
por sua 'estrutura de sentimento trágica' e uma sensação de que os personagens são 'vítimas das forças que estão 
além do seu controle'". Nesse caminho é que as novelas egípcias, tratando das atribulações de boas pessoas diante 
de um mundo corrompido e mau, são carregadas de mensagens morais. Maniqueístas e lacrimosas, trazem um apelo 
intenso à emotividade. (Abu-Lughod 2003). 
184 Este não é o meu objeto, mas a crença em extraterrestres no espiritismo e sua relação com a cultura pop a partir 
do século XX é um tema instigante, inédito e merece ser aprofundado. 



167 
 

elementos afetivos: é frequente o elemento da bravura, perpassando a atuação de heróis e 

guerreiros, que salvam mundos e povos – e salvam a Terra. 

É de se pensar, ao fim e ao cabo, que talvez o espiritismo precise de novos heróis, 

performando novas estruturas de afeto. Talvez a rigidez militar de Emmanuel, o tribuno romano, 

ou a curiosidade cristã de André Luiz, o repórter do além, e mesmo a abnegação de Bezerra de 

Menezes, o médico dos pobres, todos esses que escreveram pela mão de Chico Xavier, o 

médium mineiro, chamado de homem coração, não mais respondam completamente aos anseios 

que povoam o movimento espírita que se faz no Brasil hoje. Talvez seja necessário um piloto de 

disco voador, antigo seguidor de Lúcifer para responder às mesmas perguntas de uma outra 

forma.  

Em minha visão, Rogério expressa anseios que são coletivos, e nesse sentido é que sua 

versão do mito criado por Chico Xavier não deve ser percebida como uma idiossincrasia. Como 

tentei mostrar, os personagens que ele nos apresenta e os enredos que narra, fazem parte de uma 

memória coletiva cristã, espírita e espiritualista; conteúdos como os apresentados em seus livros 

têm sido atualizados por vários médiuns no Brasil, antes mesmo que ele escrevesse a sua 

primeira linha. Lembro que há vários grupos Ramatís espalhados pelo país, compartilhando dos 

mesmos ideários. Talvez a distinção e o apelo que Rogério consegue ter neste Grupo Ramatís 

residam justamente em ele conseguir indigienizar os panoramas de crenças e imagens em fluxo 

(Appadurai 1990), ao trazer uma história universal para a esquina do Brasil, e neste sentido 

reaviva memórias e mobiliza pessoas. Ainda nessa linha, Rogério – assim como Hercílio Maes – 

expressa, como profeta, anseios emocionais, mas também cognitivos e volitivos que são de uma 

– ou várias – coletividades, se pensarmos em, talvez, outros grupos espíritas, além dos Grupos 

Ramatís, desregulados das federações.  

Emmanuel, pelas mãos de Chico Xavier, consegue oferecer, ao seu modo, e condicionado 

pelo seu tempo, um modelo religioso que reverberou e ainda reverbera em parcelas das classes 

médias cientificizadas e psicologizadas, justamente por apelar para o eu individual como 

possibilidade para sair dos impasses que a condição racial do país dificultava, num engajamento 

com mais eficácia na evolução espiritual. Retomou a reforma íntima de Kardec e conformou o 

dispositivo da desobsessão.  



168 
 

Ramatís nos fala de um novo momento no processo de modernização do país e do mundo. 

Um momento pós-raças, mas ainda bastante racializado; um tempo que atravessou a guerra fria, 

mas que assiste a corridas armamentistas e ameaças atômicas; de um mundo que saiu dele 

mesmo e ganhou o espaço; que, via tecnologias construídas para a guerra, encurtou o tempo; um 

mundo que se guiou sob a égide da ordem e do progresso, mas onde miséria, fome e violência 

continuam fortemente a assolar a humanidade.  

A impressão que me vem, ao ler a trilogia da Reintegração Cósmica, é a de que o demônio 

precisa voltar, como categoria explicativa para os infortúnios (Mariz, 1997); a cena espírita o 

havia deposto, despotencializando-o na figura de mero obsessor, facilmente vencido por uma 

ação pastoral, por um testemunho em mesa mediúnica, e o mito precisou se remodelar. Não que 

o outro, o do médium mineiro, ainda unanimidade no movimento espírita brasileiro, não faça 

mais sentido; faz, sim, mas talvez não para todos, ou não o faz completamente. Neste novo mito, 

o Mal permanece entranhado nas emoções desordenadas, o que, ressalto, para o espiritismo, não 

é o mesmo que falta de razão. Lúcifer é lúcido, mas também egoísta. Seu descontrole se constitui 

e se expressa justamente no desafio que faz da ideia de Deus – a ordem. O novo mito expressa 

(como em Kardec), não a oposição entre espírito/razão/ordem e carne/emoção/desordem, mas de 

como a associação entre qualidades emotivas desvirtuosas aliadas a uma arguta razão pode levar 

os universos à derrocada. 

Talvez o seu diferencial seja nos dizer que o contágio emocional se apresenta a tal ponto 

generalizado que não adianta mais focar apenas no indivíduo, pois as questões se colocam ao 

nível populacional, planetário. "Como salvar mundos?", eis a nova questão. Tecnologias – talvez 

não mais de si (Foucault, 1994), precisam ser mais potentes. Elas devem ser capazes de fazer a 

reintegração cósmica da grande transição que levará a ascensão planetária. É dessas 

tecnologias que tratarei no próximo capítulo. 

  



169 
 

CAPÍTULO 5        ESTREITANDO LAÇOS CÓSMICOS, ROMPENDO 

AMARRAS CARNAIS: RITOS DE ASCENSÃO NO GRUPO RAMATÍS 

 

O Grupo de Estudos Ramatís de Natal funda suas práticas no mito contado no capítulo 

anterior. Através dos ritos os integrantes do grupo se engajam na guerra dos mundos e atuam na 

limpeza espiritual do planeta, ajudando a retirar dele os espíritos ainda tendentes ao Mal. Os ritos 

também contribuem na limpeza interior dos próprios adeptos do grupo, "ascensionando" seus 

"corpos espirituais" para a "quarta dimensão"185.  

São essas práticas, que em linhas gerais visam a ascensão planetária em um contexto de 

guerra, que eu examino nesse capítulo, focando, em especial o cerimonial do domingo e a 

desobsessão apométrica. Estes ritos assinalam o ethos deste grupo, o que torna mais fácil o 

entendimento do sentido de sua participação nas atividades do Bezerra186, em especial na 

palestra e na cura em cabines, que descrevo ao final.  

 

5.1 RITUAIS DO GRUPO RAMATÍS 

 

5.1.1 O "cerimonial" 

                                                 
185 Os membros do Grupo Ramatís dizem que o mundo habitado pelos humanos encarnados já esteve, em épocas 
remotas, na primeira e na segunda dimensão material, quando a Terra era um planeta primitivo. Hoje, dizem, nosso 
mundo se encontra na terceira dimensão, a dimensão chamada de física, ou da fisicalidade. Já os espíritos, habitam 
o mundo espiritual, ou da espiritualidade, que existe da quarta dimensão em diante. 
186 Os rituais realizados no Bezerra são as palestras, o estudo da mediunidade, o estudo sistematizado da doutrina 
espírita, a evangelização infanto-juvenil, a cura em cabines e os passes magnéticos. Dentre estes, os membros do 
Grupo Ramatís tomam parte das palestras, da cura em cabines e do estudo da mediunidade. No Bezerra também 
existem diferentes rituais de desobsessão, efetuados pelo centro Humberto de Campos e pelos grupos Ana Madalena 
e Ramatís. Em conversas informais com trabalhadores do Bezerra de Menezes, me foi dito que a desobsessão 
efetuada no centro Humberto de Campos traz "influências da umbanda"; já o efetuado pelo grupo Ana Madalena é 
mais próximo de uma "desobsessão espírita mesmo". Tanto a desobsessão do Humberto de Campos quanto o do 
grupo Ana Madalena são rituais públicos. Já a desobsessão apométrica efetuada pelo Grupo Ramatís é um ritual 
privado, que ocorre "com as portas do centro fechadas". 



170 
 

A reunião do Grupo de Estudos Ramatís de Natal, chamado de "cerimonial" ou de "rito do 

grupo" pelos próprios adeptos, ocorre todos os domingos, das 18h30 às 20hs, no auditório do 

piso térreo do Bezerra. Os participantes do grupo ocupam a mesa de palestras e os dois ou três 

primeiros bancos de madeira do auditório e são trazidas para perto da mesa entre cinco e seis 

cadeiras de plástico da sala de passes, que também acomodarão os adeptos. As coordenadoras – 

Miriam e Graça Mafra – sentam-se nas cadeiras acolchoadas por trás da mesa de reuniões. O 

terceiro lugar é em geral ocupado por Francisco Alves ou Luiz Matão.  

No lado direito da mesa, ainda nesta elevação, em geral senta-se Sérvio Túlio. Os demais 

participantes da reunião ocupam as cadeiras de plástico branco retiradas da sala de passes ao 

lado, e distribuídas em volta da mesa. Os recém–chegados e noviços ocupam os bancos de 

madeira. Em geral, na primeira cadeira de plástico do lado esquerdo, senta-se Luiz Antonio, que 

faz parte dos membros mais antigos junto aos citados acima. Os outros lugares ocupados nas 

cadeiras de plástico são relativamente aleatórios, pois se compõem de pessoas com o mesmo 

tempo de grupo: Cristina, Eudione, Andréa, Maria do Céu e algum outro participante eventual, 

que não seja novato, sentam-se nas cadeiras de plástico. A exceção é Popoka, que em geral 

senta-se em frente a Sérvio Túlio. Na época de minha pesquisa, Madja era a participante mais 

nova; ela se sentava por detrás de todos, em um dos bancos de madeira; uma de suas tarefas era 

abrir o portão do centro para aqueles que chegaram atrasados à reunião. Se não há mais cadeiras 

de plástico disponíveis ao redor da mesa, alguém vai até a sala de passes e traz alguma outra para 

que todos os antigos se acomodem nestas cadeiras e ninguém fique nos bancos de madeira, a não 

ser os novatos 187. 

É assinalado verbalmente que cabe aos noviços sentarem-se nos bancos de madeira, os 

assentos mais distantes da mesa onde estão os coordenadores dos trabalhos. É, em geral, Miriam 

quem explica a razão para isto: é que há níveis de energia, círculos de luz criados pelos espíritos 

protetores dos trabalhos, e os círculos mais próximos da mesa onde estão os coordenadores 

detêm uma energia mais sutil. Até o início do segundo mês de pesquisa de campo, eu fui 

orientada a me sentar em um dos círculos mais distantes da mesa, nos bancos de madeira. Porém, 

ao final deste período fui convidada para participar da reunião tomando lugar num destes 
                                                 
187 Esta definição de lugares obedece a uma hierarquia, e reproduz a hierarquia do plano astral, pois, segundos os 
membros do Grupo Ramatís me contaram, este grupo se vincula em termos extrafísicos com outros grupos Ramatís, 
do plano material e do plano astral, e estes todos, por sua vez, estão ligados à Grande Hierarquia da Fraternidade 
Branca, ou Fraternidade do Triângulo, da Rosa e da Cruz; sendo assim, cada um ocupa um lugar nos círculos 
hierárquicos da fisicalidade e também do astral. 



171 
 

círculos mais próximos, sentando em uma cadeira de plástico, junto aos relativamente antigos. 

Ao final da primeira noite neste novo lugar, fui indagada por Graça Mafra se eu havia me sentido 

bem naquele lugar, se não havia ficado tonta.  

Um desejo frequentemente assinalado, pelos atores de meu campo, é o sair da 

animalidade, isto significando evoluir. Para operar esta evolução, é apontada a necessidade de se 

fazer a reforma íntima, o que significa a busca pela superação de atitudes mundanas, como a 

gula, a luxúria, a cobiça, a vaidade, o orgulho, a maledicência, se traduzindo em ações concretas 

no mundo, ações de fundo caridoso, o que equivale a cultivar emoções e atitude afins ao que 

compreendem por caridade: paciência, modéstia, abnegação, tolerância. O lema de Kardec "fora 

da caridade não há salvação" é muito repetido, para ilustrar esta busca.  

Porém, no Grupo Ramatís, entende-se que a ascensão pode ser realizada – além da reforma 

íntima - através da feitura dos mantras, como o da grande invocação e o gayatri, além da prática 

da meditação. A prática sistemática desses rituais possibilita a que o indivíduo atue na abertura 

dos campos de energia. Dizem os adeptos que cada Grupo Ramatís detém o seu campo de 

energia, um círculo próprio, existente no astral, no qual os seus membros podem trabalhar. Há 

momentos especiais onde os portais desse círculo se abrem; isto acontece no próprio domingo, na 

hora da reunião, e também nas terças e quintas-feiras, das 22h30 às 23hs, quando é efetuada a 

meditação individual. Fora desses horários, fica mais difícil entrar.  

Se os mantras são feitos através da meditação com regularidade, e mais ainda, nos 

momentos propícios a isso, definidos pelo grupo, o indivíduo adentrará cada vez mais facilmente 

os círculos de energia, passando a fazer parte da grande fraternidade branca188, e ajudando no 

                                                 
188 A Grande Fraternidade Branca também é denominada de "Águias no Comando". Os membros do Grupo Ramatis 
me indicaram a leitura de diversos sites, "para que eu entendesse" o que é a Grande Fraternidade Branca. Nesses 
sites, são recorrentemente citados os livros de Chico Xavier/Emmanuel "A Caminho da Luz" e o de Edgard Armond 
"Os Exilados de Capela".  Em particular, é citada a seguinte passagem do livro de Xavier; "Rezam as tradições do 
mundo espiritual que na direção de todos os fenômenos do nosso Sistema, existe uma comunidade de espíritos puros 
e eleitos pelo Senhor Supremo do Universo em cujas mãos se conservam as rédeas diretoras da vida de todas as 
coletividades planetárias”. A Grande Fraternidade Branca seria esta "comunidade de espíritos puros". É então dito 
que ela é formada por "unidades-hierárquicas (...) inseridas em outras unidades maiores (...). A hierarquia segue um 
sistema piramidal, onde os mais evoluídos se encontram nos níveis mais elevados (...). A Grande Fraternidade 
Branca é integrada pela Corte Celestial (Logos, Elohim, Manus, Chohans, Mestres Ascensionados, Arcanjos, 
Serafins, Querubins, Devas, Anjos, Elementais, que são os Auxiliares e Mensageiros Cósmicos de Deus)". Muitos 
destes participam também de "outras Hierarquias Superiores e de Conselhos Superiores de Iluminados, até de outras 
galáxias". Ver www.caminhosdeluz.org, http://www.naveluz.arq.br/ponteluz/, 
http://web.pib.com.br/nominato/index.htm. 



172 
 

processo de ascensão189, pois conseguirá acessar as condições efetivas190 para emitir as energias 

certas para o planeta e para os grupos que trabalham a todo o momento na limpeza espiritual 

deste, em um processo já em curso e que chamam de transição planetária que tem ajuda da 

Confederação Galáctica191 também. Dentre os diversos autores que tratam dos mestres 

ascensos192, os nativos citam mais frequentemente a família Romo193 e o médium Robson 

Pinheiro194. 

A reunião do Ramatís é chamada pelos adeptos de rito ou cerimonial; as etapas deste rito 

constam de um texto que é distribuído para os membros do grupo195. É frequente ver os novatos, 

em seus primeiros tempos, acompanhando a reunião com o texto em mãos. Após algum tempo, 

percebo que as pessoas já memorizaram o texto e já não olham mais para o papel, ainda que o 

tragam. Porém, há membros antigos que ainda o trazem, mesmo que só o consultem de vez em 

quando. As etapas do rito trazem invocações, cada uma com o seu significado esotérico. Essas 

                                                 
189 Os nativos do Grupo Ramatís de Natal me contam que o seu grupo, assim como outros "grupos ascensos", 
buscam ajudar a Confederação Galáctica e a Grande Fraternidade Branca no objetivo de alçar o planeta Terra à 
quarta dimensão; é isto o que possibilitará a que o retorno de Jesus se dê com o sucesso desejado. Se todo o esforço 
destas organizações lograr êxito, quando Jesus voltar, a Terra já terá subido na escala dos mundos, pois terá passado 
por uma ascensão vibracional, saindo da terceira bio-dimensão física, lugar que hoje ocupa, e entrando em uma 
quarta dimensão. Este seu entendimento é encontrado nos livros de Rodrigo e Carmen Romo. Ver  ROMO, Carmen 
e ROMO, Rodrigo (2002). 
190 Dentre essas condições efetivas, consta o "chip de kryon", espécie de implante que possibilita a quem o usar, 
entrar em contato mais facilmente com a confederação galáctica. Para implantar esse chip, o indivíduo deve durante 
alguns dias efetuar mantras específicos e direcioná-los a Kryon, um espírito de luz ligado à confederação acima 
citada. Indicado a mim por Cristina, uma das componentes do Grupo Ramatís, o site que, dentre outros, detém estes 
elementos rituais é o Grupo Kryon (http://www.kryonportugues.com/ ). 
191 Confederação Galáctica é um comando militar que tem como figura central Ashtar Sheran, Comandante Supremo 
das Frotas Interplanetárias, proveniente do Planeta Methária, do Sistema Solar Alpha Centauro. Ele lidera uma 
divisão aeroespacial chamada de Comando Ashtar, e é conhecido como Arcanjo Miguel. Auxiliando o comando 
Ashtar, há milhares de mestres ascensos da Grande Fraternidade Branca, denominados de Águias no Comando; sua 
missão é submissa às ordens de Elohim Órion, mestre do Conselho de Orion, da Grande Hierarquia do Sol Central e 
da Ordem de Melchizedeck (cf. ROMO, Carmen e ROMO, Rodrigo, 2002). Figuras representando os chamados 
emblemas da Confederação Galáctica podem ser encontrados no anexo 11 (onze) desta Tese. 
192 Os membros do Grupo Ramatís me contam que os mestres ascensos são espíritos de luz que ajudam a 
humanidade a evoluir espiritualmente. Jesus e Maria de Nazaré são mestres ascensos, assim como Ramatís, Ashtar 
Sheran, Saint-Germain e muitos outros. Imagens psicopictográficas destes mestres podem ser encontradas no anexo 
10 (dez) desta tese. 
193 Rodrigo, Carmen e Dario Romo psicografam livros que tratam de temas como "confederação galáctica", 
"ascensão da Terra", "comando pleiadiano", e da "aliança de Hitler com os extraterrestres não confederados". Ver 
ROMO, Carmen e ROMO, Rodrigo (2002). 
194 Mais especificamente os livros de Robson Pinheiro (2006 e 2008). 
195 Uma cópia do "documento do rito" ou "cerimonial do Grupo Ramatís pode ser encontrada no anexo 09 (nove) 
desta Tese. 



173 
 

invocações são os mantras, as orações, as mutras e a concentração em agny-yoga, que 

descreverei mais adiante.  

O cerimonial começa com a leitura do mantra gayatri. Assim, às 18h30, Miriam ou Graça 

Mafra, as coordenadoras do grupo, indicam que está no momento de se iniciarem os trabalhos. 

De forma esquemática o cerimonial se organiza do seguinte modo: 

Preparação energética 

Leitura do mantra gayatri196: Os membros do Grupo Ramatís dizem que o mantra gayatri 

utiliza o poder do chakra197 da garganta para ativar o chakra da coroa, e nisso, traz a sabedoria 

divina para aqueles o entoam com devoção e constância. Essa sabedoria divina faz com que se 

atue mais como alfa e menos como ômega; a energia ômega busca sempre receber e a alfa, a 

dar, então atuar mais como alfa significa dar mais que receber. É atuar menos como um buraco 

negro que retira a luz dos outros para ser um sol, iluminando e dando vida. 

Recitação do mantra OM: om é a voz da alma, e expressa a dualidade espírito/matéria198. 

Também me disseram que esse mantra é ligado à magia universal e invoca o Deus supremo, 

englobando toda a criação. Através dele, os indivíduos podem se trabalhar no plano espiritual e 

                                                 
196 OM/BHUR BHUVA SWAHA/TAT SAVITUR VARENYAM/BHARGO DEVASYA DHIMAHI/DHIYO YO 
NAH PRACHODAYAT/OM Shanti, Shanti, Shanti. Tradução: "Ó Tu, que manténs em vida o universo, de quem 
provém o Todo e a ti retorna novamente/ Revela-nos Tua augusta face, do Sol eterno, espiritual, ali oculto por disco 
de áurea Luz/ Para que possamos perceber a verdade e cumprir nossos deveres todos, de nossa longa viagem de 
peregrinos até Teus sagrados pés". 
197 Segundo me contam os integrantes do Ramatís, os lugares de cruzamento das vias nervosas, que comunicam o 
cérebro ao restante do corpo formam o que chamam de plexos; os plexos têm ligação direta com os chakras. Já os 
chakras são campos de força situados no perispírito, ou corpo espiritual dos humanos, e se ligam a órgãos e 
glândulas do corpo físico. Assim, cada chakra corresponde a um plexo e a órgãos do corpo: o chakra básico liga-se 
ao plexo sacro e corresponde ao aparelho genital e ao excretor; o chakra esplênico liga-se ao plexo lombar, e 
corresponde aos rins; o chakra gástrico ou umbilical é ligado ao plexo solar e corresponde ao aparelho digestivo; 
este plexo subdivide-se em doze plexos secundários; o chakra cardíaco é ligado ao plexo cardíaco e corresponde à 
aorta, à artéria pulmonar e ao pericárdio; o chakra umeral é ligado ao plexo braquial e diz respeito às espáduas, aos 
braços, antebraço e mãos; este chakra é importante na aplicação de passes magnéticos; o chakra laríngeo é ligado ao 
plexo cervical e diz respeito à capacidade vocal; corresponde à medula e ao pulmão; o chakra frontal corresponde ao 
plexo carótido e é ligado aos olhos, ouvidos, nariz, glândula pituitária, meninges, mucosas e vasculares; este é o 
chakra da terceira visão, a do terceiro olho, sobre a testa; o chakra coronário é ligado ao plexo coronário e à glândula 
pineal; ele tem por função receber as energias dos demais chakras e distribuí-las na função celular de todo o sistema 
endócrino. Sua localização é no alto da cabeça. 
198 Para fazer o OM, o coordenador diz, para todos, em voz alta: "inspirando para o OM", ao que todos inspiram 
profundamente. O coordenador então inicia o canto OM, expirando, e todos acompanham, também cantando o OM e 
fortemente expirando o ar dos pulmões. O coordenador então continua: "inspira...", e mais uma vez entoa o OM, 
acompanhado por todos. Isto é feito por três vezes.  



174 
 

monático (referente a mônada); é um mantra que representa a ligação do homem a Deus. 

Também assinalam que o mantra OM pode ser representado tomando como base o ritual 

eucarístico da missa; neste, o OM é o momento do recebimento da hóstia. 

Invocação às falanges do bem199. 

Abertura da reunião 

Prece em voz alta: Pedido aos mentores do grupo, Ramatís, Akhénaton e Ramayon, 

permissão para declarar aberto o trabalho, "com muito amor e paz em nossos corações". 

Comentários da semana: Momento onde são relatados as "novidades sobre a ascensão". É 

sugerido a que todos os presentes falem sobre "o que viram de interessante na semana". São 

expostos assuntos diversos, mais frequentemente sobre o universo religioso, assim como sobre as 

últimas notícias sobre objetos voadores não identificados, publicadas nas revistas especializadas 

e na internet; também são relatadas impressões pessoais dos membros do grupo, acerca destes 

assuntos. Eventualmente, são relatadas observações de naves espaciais, além de visões 

mediúnicas sobre o plano astral; neste momento, os membros também comentam assuntos 

presentes em livros que recentemente leram. Também é frequente a troca de impressões sobre 

acontecimentos de destaque na imprensa mundial, assim como avaliações sobre os conflitos 

bélicos do oriente médio. Dentre os assuntos comumente tratados pelos membros do Grupo 

Ramatís, adquirem centralidade as últimas discussões efetuadas nas reuniões do Grupo Atlan, a 

partir de preleções de Rogério Freitas/Jan Val Ellam, e que têm como fundamento o mito de 

Ellam sobre o exílio cósmico e o retorno de Jesus em breve a bordo de uma nave espacial. 

Porém, este mito é reforçado e realimentado com diversas outras leituras, que tratam do tema dos 

"mestres ascensos", aqueles que, segundo os nativos, estão ajudando na limpeza fluídica da 

Terra, e construindo as condições concretas para que o retorno de Jesus se dê na maior brevidade 

possível. Um dos mestres ascensos mais importantes é Ramatís200.  

                                                 
199 Doce nome de Jesus/Doce nome de Maria/Enviai-vos vossa luz/Vossa paz e harmonia. Estrela azul do 
Dharma/Farol do nosso dever/Libertai-nos do mau carma/Ensinai-nos a viver. Ante o símbolo amado/Do triângulo e 
da cruz/Vê-se o servo renovado/Por ti, ó mestre Jesus. Com os nossos irmãos de Vênus e Marte/Façamos uma 
oração /Que nos ensine a arte/Da Grande Harmonização.  
200 Também são citados nos nomes dos mestres El-Morya, Saint-Germain e Khutumí, e também de mestra Nada e de 
Mãe Maria.  



175 
 

Meditação: diferentemente da meditação tradicional, onde se "limpa a mente" de ruídos e 

de palavras e tenta-se respirar de determinada forma, neste grupo a meditação se caracteriza por 

ser um ato de emissão, construção e recepção. Essa parte da reunião se divide em dois 

momentos: a meditação propriamente dita e os comentários sobre a meditação individual, que 

cada integrante deve fazer durante alguns dias da semana. Para a meditação coletiva ou 

individual, são escolhidos coletivamente alguns elementos, notadamente uma cor, que é na 

verdade, a cor de um raio. Também são escolhidos uma palavra e um receptor201.  

Estudo das obras de Ramatís: Estudo de alguma obra da autoria de Ramatís pela 

psicografia de vários médiuns. Nos dois anos e meio de minha pesquisa neste grupo, foram lidos 

os livros Samadhi, Umbanda e Missão do espiritismo.202 Junto à discussão dos livros de Ramatís, 

também se comenta leituras paralelas, em geral elementos dos livros de Jan Val Ellam, mas 

também algumas outras, assinaladas como "importantes para a discussão", e que tratam sobre os 

"magos negros", espíritos malignos, também chamados de "mestres das trevas", que trabalham 

em aliança com os dragões, estes últimos caracterizados como entidades habitantes dos abismos 

mais profundos do planeta, criaturas de natureza liminar, nem humana nem animal. Os magos 

negros e os dragões, segundo os membros do Grupo Ramatís me contaram, são responsáveis por 

grande parte dos desastres ocorridos à humanidade, como guerras e mesmo catástrofes 

naturais203.  

                                                 
201 O raio emitido é, em geral, de tonalidade mista, sendo o dourado, o violeta e o rubi muito enfatizados: rosa com 
dourado, verde com dourado, dourado com rubi, violeta com azul, etc., e a palavra frequentemente enfatiza 
sentimentos como esperança, amor, força, paz, etc. O receptor pode eventualmente ser o próprio grupo ou o planeta 
Terra. 
202 Há sempre alguém que fica responsável por ler o texto em voz alta; a leitura é entremeada por intervenções do 
grupo, que muitas vezes enveredam sobre assuntos diversos, nem sempre consonantes com o tema do dia. Estas 
digressões são relativamente toleradas, mesmo porque em geral os membros do grupo estão fazendo leituras 
paralelas, de obras referenciadas por este coletivo, como é o caso de livros sobre ufologia, esoterismo, umbanda, 
magia, e vários desses elementos alimentam a discussão. 
203 A discussão sobre os dragões e os magos negros toma invariavelmente alguma parte da reunião, e alia-se aos 
debates sobre apometria, já que esta técnica mediúnica é especialmente adequada para desbaratar organizações 
malignas, responsáveis por grandes e profundos processos obsessivos, de dimensão coletiva, muitas vezes tomando 
centenas de entidades. São também relatados, por alguns médiuns videntes do grupo, os trabalhos de limpeza 
espiritual realizados nas regiões umbralinas profundas, e nesse momento, é ressaltada a importância dos elementais 
habitantes do interior da terra e do fundo do mar, e que ajudam as equipes espirituais a realizar a contento o seu 
trabalho. Atravessam as reuniões, várias referências a pesquisas da área da física pós-quântica, que se articulam aos 
conhecimentos dos chamados alquimistas. A sabedoria da antiga Atlântida e da Lemúria é também muito 
enfatizada, como bolsões de conhecimento e verdade, momentaneamente perdidos, porém recuperados nos últimos 
tempos, por vários grupos que buscam a transformação do planeta, dentre estes, o próprio Grupo de Estudos Ramatís 
de Natal. São também frequentes discussões sobre os conflitos bélicos da atualidade, em específico àqueles que têm 
lugar no oriente médio, que também são relatados como fazendo parte da transição planetária; estes temas se 



176 
 

Grande invocação:  

GRANDE INVOCAÇÃO: PRIMEIRA ESTROFE – 1936: Que as Forças da Luz 
iluminem a humanidade/Que o Espírito da Paz se difunda pelo 
mundo./Que o Espírito de colaboração una os homens de boa vontade 
onde quer que estejam./Que o esquecimento de ofensas por parte de 
todos os homens seja a tônica dessa época./Que o poder acompanhe os 
esforços dos Grandes Seres./Que assim seja e que cumpramos a nossa 
parte.  

SEGUNDA ESTROFE – 1940: Que venham os senhores da Libertação./Que 
tragam ajuda aos Filhos dos homens./Que apareça o Cavaleiro do Lugar 
Secreto/E com sua vinda salve./Vem, ó Todo Poderoso!/Que as almas dos 
homens despertem para a Luz/E que permaneçam em conjunta 
intenção./Que o Senhor pronuncie a ordem:/Tem chegado ao fim a 
dor!/Vem, ó Todo Poderoso!/Tem chegado para a Força Salvadora a hora 
de servir./Que ela penetre em todos os lugares, ó Todo Poderoso./Que 
a Luz, o Amor, o Poder e a Morte/Cumpram o propósito Daquele que 
vem./A VONTADE de salvar está presente./O AMOR para concluir a tarefa 
está amplamente difundido./A AJUDA ATIVA daqueles que conhecem a 
verdade/Também está presente./Vem, ó Todo Poderoso e funde os 
três!/Constrói a muralha protetora./O império do mal deve terminar 
agora! 

TERCEIRA ESTROFE – 1945: Do ponto de luz na mente de Deus [O 
coordenador recita. Todos devem juntar as palmas das mãos em posição 
de prece, com os polegares apontando para a testa]/Flua luz às mentes 
dos homens, desça luz à Terra [Todos dizem]./Do ponto de amor no 
coração de Deus [O coordenador recita. Todos com o polegar apontando 
o meio do peito]/Flua amor aos corações dos homens, volte Cristo à 
Terra[Todos dizem]./Do centro onde a vontade de Deus é conhecida [O 
coordenador recita. Todos com o polegar apontando para a 
garganta]/Guie o propósito das pequenas vontades dos homens, o 
propósito a que os mestres conhecem e servem [Todos dizem]./No centro 
a que chamamos a raça dos homens [O coordenador recita. Todos juntam 
as mãos no alto da cabeça] 

INVOCAÇÃO MAIOR: Da presença sublime em nossos corações [o 
coordenador recita]/Ó Cristo, ó redentor, recebe a chama ardente do 
nosso grande amor! [todos recitam]/Da presença real que coroa as 
nossas mentes [o coordenador recita]/Ó Cristo, ó potentado, acolhe a 
luz nascente e o poder despertado! [todos recitam]/Do tímido embrião 
da nossa inteligência [o coordenador recita]/Ó redentor, ó santo, 
fabrica o teu bordão, manda tecer teu manto! [todos recitam]/Porque 
queremos fechar para sempre a porta ao mal [o coordenador recita]/Ó 
Cristo, ó nosso irmão, mostra-nos tua face e estende-nos a mão! 
[todos recitam]/Que a luz, o amor e o poder do Pai se manifestem por 
teu intermédio, sobre nós, em nós e por nós, eternizando o plano 
sobre a Terra! [todos recitam]. 

                                                                                                                                                             
articulam ordinariamente com a discussão sobre a queda dos anjos, ou doutrina dos anjos caídos, ou rebelião de 
Lúcifer, temas tratados por Jan Val Ellam. 



177 
 

Foi-me dito que os versos da grande invocação sinalizam a transição para a era de 

aquarius, sendo um chamamento à persona para que esta se integre à luz, solicitando aos 

humanos que ingressem em seu estado alma. No documento impresso do rito, aparecem 

registrados os anos de 1936, 1940 e 1945, quando as assim chamadas estrofes da grande 

invocação foram escritas, porém, sem os autores. Os componentes do grupo me apontaram a 

autora terrena, tanto da invocação às falanges do bem quanto da grande invocação: Alice 

Bailey, escritora esotérica americana, seguidora de Blavatsky; disseram também que esta 

invocação foi recebida por via mediúnica por Alice Bailey, mas que seus verdadeiros autores 

são os espíritos da Grande Fraternidade Branca, componentes das hierarquias planetárias. As 

primeiras estrofes foram enviadas à terra antes da segunda guerra mundial, e a terceira, enviada 

após esta guerra. Os componentes do Grupo Ramatís me disseram que a invocação maior serve 

para harmonizar o grupo e a humanidade e para preparar a ancoragem do Cristo cósmico no 

planeta. 

AUM: É recitado o mantra AUM que representa o cálice da eucaristia, na missa católica. 

Concentração em agny-yoga: consiste em alguns minutos de mentalização de todo o grupo, 

em torno de uma frase mântrica, definida conforme o signo do mês, de forma que a cada 

mudança da lua e do signo, faz-se a meditação com a frase de agny-yoga correspondente: 

Que os discípulos do Cristo afirmem a realidade do Poder Criador do 
Amor Divino, penetrando em tudo o que existe (capricórnio – 22/12 a 
19/01);  
Que a água da vida do Cristo seja dada a todos que têm sede (aquário 
– 20/01 a 08/02);  
Que a vontade do Cristo Onipotente se manifeste amorosamente na vida 
da humanidade. (peixes – 19/01 a 20/03);  
Que a humanidade permaneça no Centro da Vontade de Deus, de modo que 
nada desvie a vontade dos homens da Vontade de Deus (Áries – 21/03 a 
20/04);  
Que a Luz que se derrama no olho de Touros ilumine os dirigentes de 
todas as nações para a transfiguração de uma só humanidade. (touros – 
21/04 a 21/05);  
Que o amor crescente entre os homens afirme a realidade da volta do 
Cristo à Terra. (gêmeos – 22/05 a 21/06);  
Que Deus construa o templo vivo na humanidade e nele habite. (câncer 
– 22/06 a 21/09);  
Que o Leão da Hierarquia, o Cristo, queime tudo o que bloqueia a 
evolução da humanidade. (leão – 23/07 a 22/08);  
Que o Cristo interno de todo homem seja protegido, alimentado e 
revelado. (virgem – 23/08 a 21/09);  
Ressoa a palavra criadora e eleve seus mortos à vida. (libra – 22/09 
a 22/10);  



178 
 

Que os guerreiros de Shamballa sejam vitoriosos na batalha pela 
evolução da humanidade. (escorpião – 23/10 a 21/11);  
Que o Cavaleiro do Lugar Secreto ajude a humanidade a atingir a meta 
do Plano Divino. (sagitário – 22/11 a 21/12)  
(Documento de Introdução ao Rito – Grupo de Estudos Ramatís, s/d, p. 
02). 

Foi-me dito também que a concentração em agny-yoga trabalha com o plano mental dos 

humanos, pois a nova era será essencialmente mental e essa meditação ajuda a aumentar a 

sensibilidade do chakra cardíaco, promovendo a integração dos três chakras superiores: o frontal, 

o coronário e o cardíaco.  

No chamado "encerramento", é recitado um Pai Nosso e efetuado um pedido aos mentores 

para "fechar os campos": Enquanto as etapas do rito são efetuadas, dizem os componentes do 

Ramatís, os círculos, ou campos de energia, são paulatinamente abertos para este grupo 

trabalhar, até culminar no momento acima, o da meditação em agny-yoga. A meditação dura dez 

minutos. Todos se mantêm de olhos fechados, e são orientados a mentalizar a frase mântrica do 

dia, correspondendo à lua e o signo. Após este momento, deve-se fechar os campos, através da 

prece Pai Nosso, que é recitada por quem o coordenador escolhe no dia, e o rito se conclui 

quando este último pede a permissão de Ramatís, Akhénaton e Ramayon para encerrar os 

trabalhos da noite. Há, então, o momento de escolha da palavra, do raio e do receptor da semana 

que orientarão a meditação individual durante a semana. 

Segue-se um momento onde é distribuído um lanche – bolos, lasanhas de soja, pão, café, 

cappuccino – e conversa-se, em geral sobre os assuntos tratados na reunião, além de outros 

assuntos diversos. Destaco que, uma vez por mês, em lugar do cerimonial, há o encontro do 

grupo com seu mentor, Ramatís, através da mediunidade de Miriam Mafra. Um conjunto de ritos 

preparatórios são realizados, e o ponto alto da reunião é a chegada do mentor, que conversa com 

os presentes sobre os temas de interesse do grupo, atualizando-os sobre os "últimos detalhes" em 

relação ao retorno de Jesus e à transformação do planeta. 

 

5.1.2 Apometria 

Outro ritual importante do grupo é a apometria, que é, segundo os nativos, uma forma 

alternativa de se realizar a desobsessão. Diferentemente da desobsessão clássica, que já mereceu 



179 
 

diversos estudos antropológicos204, a apometria ainda não recebeu uma considerável atenção. É 

exceção o estudo pioneiro de Greenfield205. Para este autor, a apometria é um "novo, único e 

inovador processo de cura" (Greenfield 1999, p. 65); ele enfatiza a sua diferença em relação à 

cura espírita clássica: 

A prática espírita convencional, desde o tempo de Kardec, manda que os 
médiuns-curadores recebam os espíritos de médicos falecidos e, com os 
conhecimentos e técnicas que eles trazem do mundo dos espíritos, 
ajudem a curar os vivos (...). [A apometria] inverteu isso. Em vez de 
esperar que as técnicas e os tratamentos "avançados" sejam trazidos do 
mundo dos espíritos pelos médiuns, ele sugere separar os vários corpos 
do paciente e enviar o corpo astral temporariamente ao plano espiritual 
para ser tratado por espíritos médicos num hospital espiritual. (Greenfield 
1999, p.65) 

Greenfield aponta alguns dos elementos de discordância da federação espírita em relação 

às práticas apométricas: a presença de exus nos rituais de apometria, assim como a retirada dos 

corpos astrais dos indivíduos do ambiente físico do centro espírita. 

Os chefes da Federação Espírita (...) não aceitam o transporte heterodoxo 
dos corpos astrais de pacientes para o mundo espiritual. Eles não querem 
nenhum espírito de umbanda dentro do hospital espírita, e eles preferem 
que os espíritos curadores venham do outro lado para cá, em vez de 
mandar os pacientes para lá. Por isso e por outras razões, o Dr. Lacerda e 
seus colegas foram convidados a deixar a casa do jardim do hospital 
espírita em 1987. (Greenfield 1999, p. 73) 

Os membros do Grupo Ramatís, apoiados em Azevedo (1990) me dizem que a apometria é 

uma técnica de cura oriunda da aumbandhã, uma sabedoria secreta muito antiga, sendo 

originária de uma estrela da constelação de Sírius, e conhecida na Terra desde os tempos da 

Atlântida, época em que Ramatís foi sacerdote aumbandhã, porém, relegada ao esquecimento por 

séculos. A apometria também faz parte das tarefas atuais da transição dimensional da Terra. 

Também afirmam que 1867, essa técnica, que "ainda não levava o nome de apometria", foi 

descrita por um certo "Sr. Peyanne", na Sociedade Espírita de Bordeaux, "sob aquiescência de 

Kardec". Também é dito que ainda nesse período, Ernesto Bozzano, espírita ligado a Kardec, em 

                                                 
204 Ver Cavalcanti (1983), Laplantine e Aubrée (1990), Warren (1984), Lewgoy (2000, 2003), Camurça (2000), 
Greenfield (1999), dentre outros. 
205 Greenfield examinou os rituais de apometria realizados por José Lacerda de Azevedo no centro espírita Casa do 
Jardim, em Porto Alegre, no final da década de 1980. Ver Greenfield (1992 e 1999). 



180 
 

sua obra “Fenômenos de bilocação”, criou o termo “desdobramento” para nomear o 

desacoplamento dos corpos, fenômeno fundamental na realização da apometria206. 

Porém, os espíritas do Grupo Ramatís consideram que o criador da apometria é o médico 

espírita gaúcho José Lacerda de Azevedo, que nos anos de 1960 conhece uma técnica de cura 

chamada de hipnometria, empregada pelo porto-riquenho Luiz Rodrigues. Tomando-a como 

base, Lacerda a adapta para o trabalho com o plano espiritual, e para nomear a nova técnica, 

utiliza, orientado pelos espíritos superiores, os termos gregos apó (além) e metron (medida). 

Apometria significa, segundo Lacerda, tratar à distância, termo mais adequado do que 

hipnometria, já que não há a presença de sono durante a aplicação da técnica. 

Os praticantes da apometria, que se auto-identificam como apômetras, caracterizam-na 

como uma técnica de ação setenária, por atuar nos sete corpos humanos. Nem todos os corpos 

são desdobrados, apenas os espirituais, e a técnica se faz sob um recurso chamado de 

impulsoterapia, um ato de contagem, de um a três ou de um a sete. É dito que uma sessão de 

apometria deve ter a coordenação de uma pessoa treinada; essa pessoa efetua uma imposição de 

pulsos magnéticos, isto é, ela conta pausadamente; cada número dito é chamado de impulso, e 

cada impulso faz com que os corpos dos presentes se afastem temporariamente. Dependendo do 

objetivo do trabalho, determinados corpos, dentre os cinco espirituais, são remetidos para o astral 

e tratados pelos espíritos médicos; os corpos podem também ir para efetuar tarefas específicas. 

                                                 
206 Estas informações podem ser encontradas em Azevedo (1990).  

 



181 
 

 

Figura 02: Os sete corpos humanos 

 

Na literatura nativa é dito que o fundamento da apometria é a capacidade de 

desdobramento natural dos humanos, que se dá todos os dias espontaneamente, durante o sono 

natural, também ocorrendo durante o sono hipnótico e o êxtase místico, e algumas vezes nos 

grandes choques emocionais, choques circulatórios, desmaios, coma, convalescenças de 

enfermidades graves, traumas físicos e em consequência do uso de narcóticos. 

É dito também que a apometria propicia a evolução espiritual para aqueles que a usam, 

pois a prática sistemática do desdobramento consciente capacita seus agentes a entrarem cada 

vez mais fácil e naturalmente no plano astral e transitar por diferentes dimensões deste plano; 

isso ajuda a que cada um consiga criar proteções psíquicas e amplificar suas capacidades 

mediúnicas. Na prática da apometria, os agentes criam campos de força magnéticos e atuam 



182 
 

dentro deles. Os corpos são enviados não apenas para o astral, mas também através do espaço-

tempo; dessa forma é que, enviando os corpos ao passado, os adeptos dizem conseguir curar 

síndromes da ressonância vibratória com o passado, ou seja, problemas acontecidos em 

encarnações passadas. A apometria também é indicada na realização de cirurgias astrais.  

Porém, seu uso mais frequente é no tratamento de obsessões profundas, diferenciando-se 

do que chamam de desobsessão simples, o ritual de desobsessão clássica espírita. A desobsessão 

apométrica, assim, para os nativos, atua em níveis de complexidade fora do campo de atuação da 

desobsessão simples; este é o caso do desmanche de magia negra, prática rotineira nos rituais 

apométricos. Em geral, as obsessões profundas, tratadas pela apometria, se dão pela atuação dos 

magos negros, as entidades mais perigosas do plano espiritual, que detêm entre suas hostes os 

temidos dragões, seres malévolos e antiquíssimos, habitantes dos abismos umbralinos. São os 

magos negros os responsáveis pelas arquepadias – magias originadas em passado remoto – e 

pela goécia, a magia negra. Nestes casos, através da apometria é possível chegar aos lugares 

mais profundos do umbral e desmanchar bases, ou fortalezas armadas onde se posicionam os 

exércitos destes magos. 

Para efetuar estas práticas os apômetras necessitam da ajuda de espíritos mais ligados à 

materialidade, como os elementais, os exus e os orixás, pois muitas vezes é necessário se 

remeter os corpos dos encarnados a dimensões remotas e perigosas do umbral e também ao 

passado distante, e os espíritos de vibração mais densa, acima citados, por sua vivência em 

dimensões de materialidade pesada, são bons condutores, nesses casos, guiando e protegendo os 

encarnados por essas dimensões do astral.  

Assim, as entidades que apoiam os trabalhos apométricos são os mentores e guias dos 

encarnados, equipes médicas (médicos desencarnados), sacerdotes aumbandhã, caboclos, pretos-

velhos, índios207, elementais do fogo (salamandras, njamis, uchas, boitatás), do ar (silfos, 

                                                 
207 O trabalho com caboclos, pretos-velhos, índios e povos nativos e protetores específicos de cada país se 
caracteriza pela proteção, pelos conselhos e orientações, e pelo desmanche de bases no umbral. Eles são poderosos 
na cura da magia negra, a goécia, pois são eles que despolarizam os objetos imantados nos corpos dos encarnados, 
também chamados de despachos: peças envenenadas como anéis, relógios, roupas, ossos, madeiras, agulhas, além 
de aparelhos parasitas, chamados de chips, aplicados no sistema nervoso central, nos intestinos e nas articulações 
dos encarnados. Eles também atuam na limpeza das energias negativas ao final de cada sessão. Ver Saurin (s/d) 



183 
 

sílfides, indras, bóreas), da água (ondinas, nereidas, sereias, náiades, uiaras, mães d’água) e da 

terra (gnomos, duendes, fadas, dríades, elfos, curupiras, sacis)208.  

Através da goécia, os magos negros objetivam a fundação do reino de terror na Terra. O 

princípio fundamental desta magia é baixar as vibrações das vítimas, abalar todas as proteções 

fluídicas e perfurar as camadas protetoras dos corpos, o que se faz com os objetos implantados; 

eles propiciam a que os magos controlem os encarnados como se fossem marionetes, pouco a 

pouco prejudicando-os na esfera dos negócios, no trabalho, na família, na esfera afetiva, 

provocando acidentes e enfermidades graves, e, levando-os ao desespero e ao desencarne, para, 

por fim, atraí-los e deixá-los presos no umbral. 

Para efetuar seus trabalhos, os magos negros utilizam como comparsas um conjunto de 

espíritos de vibração primária, dependentes do cigarro, do álcool, das drogas e do sexo, assim 

como omulus: espíritos que se alimentam do sangue e das energias de proteínas em 

decomposição, nos matadouros, nos açougues e nos cemitérios. Dizem os nativos que as 

entidades das trevas se alimentam das emissões mentais negativas das pessoas, como raiva, 

ciúme, ódio, desdém e do derrame de sangue, das matanças, das torturas, guerras e assassinatos. 

O desmanche dos trabalhos de goécia exige a identificação, a localização, a atração e 

doutrinação dos magos negros, a captura dos espíritos obsessores – os soldados dos magos – para 

então se fazer a retirada de larvas, parasitas astrais, ovoides e despachos209 posicionados pelas 

entidades das trevas nos corpos espirituais do doente. É preciso fazer a recomposição dos tecidos 

lesados do corpo astral, e, além disso, queimar os despachos e demais objetos com energia 

cósmica, o calor do sol e o fogo. Os apômetras dizem que somente especialistas espirituais da 

linha de umbanda, pretos-velhos, por exemplo, ou os próprios magos arrependidos conseguem 

desfazer este tipo de trabalho. Para a conclusão do desmanche, devem-se destruir as colônias de 

magia negra e capturar todas as falanges do mal. 

                                                 
208 No trabalho com elementais, cada ramo destes tem sua função. No caso dos elementais da água, as ondinas, sua 
função é procurar pessoas afogadas e objetos perdidos nas águas. Os elementais do vento ajudam a transportar 
objetos e plantas e limpar ambientes; os elementais do fogo são hábeis em queimar artefatos negativos e também 
limpar ambientes. Os elementais da terra – gnomos – ajudam a encontrar plantas curativas, a procurar objetos e 
pessoas perdidas, a indicar caminhos e trilhas mais adequados, a identificar as melhores cores em trabalhos de 
cromoterapia, a reconstituir a natureza e a harmonizá-la. Ver Saurin (s/d) 
209 Ovoides são espíritos que perderam sua forma física original e que hoje detém uma forma de ovo; encaixados nos 
corpos dos encarnados pelos magos negros, sua função é intuir o encarnado a desenvolver o monoideísmo, ou seja, a 
fixação em um só pensamento, em geral o de suicídio. Ver Saurin (s/d) 



184 
 

É muito importante que eu explique um elemento, antes de expor a reunião de desobsessão 

apométrica: como o leitor perceberá, nestas sessões não aparecem os momentos de "desmanche 

de magia negra", "boécias" e "arquepadias". Ocorre que, segundo me narraram os membros do 

Grupo Ramatís, esta parte onde se lida com "energias do astral trevoso" é efetuada em sessões de 

apometria que ocorrem no período do sono da noite, quando todos já voltaram para suas casas e 

dormem. Neste momento, todos do grupo se encontram "no astral" e se encaminham para efetuar 

a parte "mais pesada" da apometria, de sorte que pela manhã, sentem "como se tivessem 

sonhado" com as batalhas. Esclarecem, contudo, que não se trata de sonho, mas de algo que 

realmente aconteceu. Por vezes, nas reuniões do Grupo Ramatís, essas atividades efetuadas 

"aproveitando-se o sono do corpo" são comentadas. 

 

5.1.2.1 A reunião de desobsessão apométrica 

Eu não assisti a nenhuma reunião de desobsessão apométrica realizada pelo Grupo 

Ramatís, pois quando iniciei a pesquisa, ainda não detinha autorização para observar as reuniões 

privadas. No segundo mês da pesquisa, as sessões de apometria deste grupo foram canceladas. O 

que relato aqui, sobre a sessão de apometria, é aquilo que muito pacientemente – e repetidamente 

– Miriam narrou, sob meu pedido, em geral após as reuniões do Ramatís, ou após seus dias de 

atendimento na cabine de cura, e algumas vezes pelo telefone. Também tive acesso a uma 

volumosa apostila, escrita por um dos componentes do Ramatís, Yannick Saurin, tratando deste 

tema; ainda entrevistei os médiuns Andréa e Gaspar, componentes do grupo e participantes das 

sessões realizadas. Com base nesses relatos, tentei montar um modelo básico de sessão 

apométrica. 

A sessão de apometria começa com uma prece; nesta, se solicita o amparo de toda a 

hierarquia, os mestres que trabalham com este tipo de prática. Os nomes de Ramatís e de Vovó 

Maria Conga sempre comparecem. Pede-se também o amparo das correntes de pretos-velhos, 

caboclos e elementais. Em seguida, os ambientes extrafísicos são preparados, se fazendo as 

proteções geométricas, através da faculdade de ideoplastificar (também chamada de plasmar, 

isto significando a capacidade de transformar a matéria espiritual através de mentalização). As 

formas criadas variam: em certos dias se plasma duas pirâmides invertidas, juntas pela base. 



185 
 

Tudo se faz através de contagens, e como a apometria é um trabalho setenário, as contagens se 

fazem do número um ao número sete. Então o coordenador diz: 

Formação da primeira pirâmide de proteção do grupo; iniciando a 
contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7; formação da segunda pirâmide de 
proteção invertida. Iniciando a contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7. 
Juntando as duas pirâmides. Iniciando a contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 
7. 

Todo o grupo já está posicionado dentro dessas pirâmides, diz o coordenador. Em seguida, 

se põe a cruz crística sobre a pirâmide superior e ao redor das duas pirâmides outra proteção de 

nível extrafísico, a chamada esfera de luz. Para isto, o coordenador diz: "Formação da cruz 

crística. Iniciando a contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7. Formação da esfera de luz. Iniciando a 

contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7". Depois, é formado o Cinturão de Órion, mais uma proteção a 

circundar a esfera de luz e as pirâmides, blindando o templo extrafísico edificado, para reduzir ao 

máximo as intentonas dos magos negros. Também se faz isto usando a contagem de um a sete. 

Em seguida, usa-se o recurso da água cristalina, para retirar as bactérias e auxiliar no equilíbrio, 

higienizando e deixando o ambiente etéreo, o mais puro possível. Miriam me diz que esse tipo 

de água é diferente da água da Terra, e que ela foi trazida da estrela de Sirius210. 

                                                 
210 Os componentes do Grupo Ramatís me dizem que Sirius é o sol do sol da Terra e também o sol da galáxia; que 
neste sol mora Surya, mestre hierarca, que serve sob o raio azul. Também afirmam que é em Sirius onde são 
treinados os grandes avatares, mestres da humanidade, e que o mantra gayatri também é caracterizado como de 
louvor à divindade de Surya. 



186 
 

 

Figura 03 - Ambientes extrafísicos de proteção na apometria 

 

Feitas as proteções, pode-se abrir os campos (também chamados de frequências) de todos 

os médiuns presentes; isto se faz também através de contagem. O coordenador diz: "A partir 

deste momento vamos desdobrar o grupo. Iniciando a contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7". Quando se 

faz isso, todos os corpos espirituais dos encarnados são separados e enviados para o outro lado, 

a chamada quarta dimensão. Em geral, vai-se para algum hospital espiritual. Depois que os 

corpos espirituais já não estão neste mundo, e sim no mundo espiritual, podem-se começar os 

atendimentos.  

No caso do Grupo Ramatís, frequentemente já se sabia de alguns dos problemas que 

seriam tratados, pois eram casos de pessoas em tratamento espiritual nas cabines de cura, que 

não conseguiam resultados satisfatórios. Nesses casos, as famílias dos pacientes eram avisadas 

sobre o atendimento naquele horário, e orientadas a ficar em prece, interligadas psiquicamente 

com o grupo de apometria. Miriam ressalta que em outros centros, se traz o paciente para o 

recinto, mas que isto não é imprescindível. A frequência do paciente também era aberta, à 



187 
 

distância, através de contagem de um a sete, e seus corpos espirituais enviados para a quarta 

dimensão, para o hospital espiritual onde o grupo de apometria já se encontrava, junto aos 

médicos e os outros espíritos.  

Nesse ponto, estando espiritualmente todos desdobrados na quarta dimensão, paciente e 

equipe, a distância e o tempo então passam a não existir mais. É aí, me diz Miriam, que é 

possível perceber a situação do paciente. O coordenador então diz: "Estamos prontos a receber os 

nossos guias para orientação, sugestão e prática". Os guias então abrem uma tela extrafísica e 

mostram aos médiuns videntes qual é o problema a ser resolvido. É quando se define o 

tratamento: decide-se se é importante desdobrar mais uma vez os corpos para mais outras 

dimensões no espaço e no tempo e aprofundar o diagnóstico ou se os dados já obtidos são 

suficientes para iniciar o tratamento. É o coordenador quem toma essa decisão e que também 

define qual técnica deve ser utilizada naquele dia, para tratar do problema. 

Algumas vezes o tratamento consiste numa higienização com o auxilio dos pretos-velhos: 

se há parasitas, ovoides ou implantes presos nos corpos dos pacientes, os pretos-velhos fazem a 

retirada destes elementos; depois, os médiuns videntes observam mais uma vez, "porque nem 

sempre num primeiro momento sai tudo, e você tem que continuar". Se aquele indivíduo tiver 

obsessores no umbral, ou em alguma encarnação passada, eles serão arrastados para o lugar e o 

tempo onde o paciente estiver e também serão atingidos pelo tratamento, já que se trabalha em 

cadeia, atingindo-se toda a rede do mal, distribuída em qualquer lugar no espaço e no tempo.  

Na desobsessão apométrica efetuada no Grupo Ramatís, não se doutrina os espíritos que 

chegavam, pois, acrescenta Miriam, "o nosso grupo quebrou essas etapas, nós já estávamos lá na 

frente"; além disso, nesta técnica, diz ela, são os próprios espíritos superiores que evangelizam, 

fazendo a parte doutrinária.  

Em um exemplo de apometria, o coordenador diz ao obsessor – que se apresenta: "Vamos 

ao passado e vejamos o que você fez. Uma vida passada. Contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7". Os 

médiuns videntes observam o quadro apresentado, em busca de encontrar a chave para o 

problema nesta vida. Se nenhuma informação surgir, deve-se ir para uma outra vida. O 

coordenador diz: "Mais uma vida. Contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7". Faz-se isso até os videntes 

perceberem a chave do problema. É quando o coordenador diz para o obsessor: "Agora você vê o 

porquê de seu drama. Vamos gravar na sua memória o acontecimento. Contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 



188 
 

7". A partir deste momento, uma doutrinação rápida e eficaz se faz necessária; ela é efetuada 

pelos espíritos superiores.  

Também se utiliza da apometria para projetar o obsessor no futuro, mostrando a ele o seu 

aspecto físico e psíquico em vinte, cinquenta ou cem anos depois, mas, em geral, a regressão ao 

passado é suficiente para restaurar a harmonia. Os adeptos me falam da necessidade de "ir 

lentamente ao passado" porque o choque para a entidade desencarnada pode ser terrível e ela 

pode deformar-se. Para as entidades de carga muito pesada, existe a técnica da redução do 

poder. Quando o obsessor chega se diz: "agora vamos reduzir o seu poder com a inversão do 

spin. Contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7". Esta técnica paralisa a entidade para que ela seja doutrinada 

pelos espíritos superiores. Logo após, a entidade é expedida para uma colônia espiritual. 

Também há tratamento apométrico contra o vício do álcool, do cigarro e drogas em geral, 

para o suicídio211 e até para a suspensão da mediunidade de alguém212. Deve-se procurar a causa 

no presente, e se não encontrar, voltar ao passado. Faz-se a abertura dos corpos extrafísicos, 

depois o apagamento da memória que se relaciona ao problema. No caso do uso da apometria 

para o tratamento do alcoolismo, por exemplo, depois do apagamento da memória, se diz: 

"vamos colocar uma mensagem que você vai repetir automaticamente cada vez que vir imagens 

ou ouvir algo sobre bebidas alcoólicas". Também se diz: "vamos colocar um aparelho ao nível do 

tubo digestivo (ou do estômago ou pâncreas os intestinos), que fará você ter insuportáveis enjoos 

e vômitos se tentar beber de novo. Você vai parar de beber imediatamente". São então formados 

aparelhos pra efetuar essas cirurgias, ainda através de contagens. Diz-se:  

                                                 
211 Na apometria contra o suicídio, o coordenador diz ao paciente, já desdobrado: "Vamos ao futuro, ver como o 
suicídio lhe prejudicará daqui a cinquenta e a cem anos. Contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7". É dito que geralmente o 
paciente se aterroriza. O coordenador continua: "Gravação da imagem. Contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7. Voltamos ao 
presente. Vamos novamente ao futuro, mas agora sem o suicídio, vivendo feliz numa outra vida. Contagem: 1, 2, 3, 
4, 5, 6, 7". Nesse momento, o paciente "se admira e sorri". Continuando: "Gravação da imagem na memória do 
paciente. Contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7. Voltamos ao presente". Pede-se ao paciente para que faça a escolha entre o 
suicídio a e vida. O coordenador promete que ele terá todo o apoio espiritual e a ajuda incondicional do grupo. Diz: 
"Vamos tratá-lo". (sempre com as contagens). "Voltamos ao momento do desejo de suicidar-se. Apagamento da dor. 
Apagamento total de querer suicidar-se. Abertura de todas as memórias espirituais e da programação. Vamos repetir 
juntos: eu quero viver (repete-se 3 vezes). Meu desejo é forte, meu desejo é mais e mais forte, meu desejo se torna 
enorme, meu desejo é imenso como o oceano (repete-se 3 vezes). Minha vontade é enorme (repete-se 3 vezes). 
Todas as minhas negativas desaparecem (repete-se 3 vezes). Fechamento de todas as memórias. Contagem inversa: 
7, 6, 5, 4, 3, 2, 1". Felicita-se o paciente e é anunciado que seu corpo astral será conduzido a uma colônia espiritual 
para lá continuar o tratamento e a drenagem de todas as suas impurezas. Faz-se uma prece para ele.  
212 Se o paciente "sofre muito com a mediunidade", pede-se autorização aos guias para suspendê-la: desdobra-se o 
encarnado, que incorpora em outro encarnado, um médium. Faz-se o pedido: "Corte da mediunidade com 
autorização dos guias para preservar a vida de (diz-se o nome da pessoa). Contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7. Corte de 
todos os chakras em relação com a mediunidade. Contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7". 



189 
 

Posição feita e ativação. Contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7. Aumento da 
vontade para deixar de beber. Contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7. Mensagem 
subliminar: "eu me curo, eu me curo, eu me curo. Eu não quero mais 
beber. Eu expurgo todas as minhas impurezas e limpo meu corpo. Minha 
vontade cresce por dez, minha vontade cresce por dez e eu consigo".  

Através da apometria, se pode reconstituir espiritualmente o corpo ou a emoção 

desordenada de uma entidade através de um comando com contagem, por exemplo: "vamos 

reconstituir a sua mão amputada: contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7. Vamos fazer desaparecer a sua 

dor: contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7. Vamos reconstituir o seu braço queimado: contagem: 1, 2, 3, 4, 

5, 6, 7. Vamos diminuir a sua raiva e seu ódio: contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7".  

Ao final, fecha-se a sessão. O coordenador diz: "a partir deste momento vamos reacoplar 

nossos corpos. contagem: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7; vamos deixar as projeções mentais criadas, que elas 

irão apagar-se". Faz-se então uma prece final. 

 

5.1.2.2 Desobsessão apométrica e "desobsessão simples": o debate 

Miriam assinala os elementos que distinguem a apometria, e que são responsáveis pelo seu 

atual destaque no meio espírita, em relação ao que chama de desobsessão simples. Ela 

caracteriza a desobsessão simples como uma prática centrada na parte doutrinária, por ser 

voltada para a doutrinação, para o convencimento. Em virtude disso, sua base é o diálogo, o 

papo, e também o amor, que são formas de convencimento. Na desobsessão simples, os 

encarnados não precisam criar as proteções ideoplásticas (as pirâmides, o cinturão de Órion, 

etc.), porque são os espíritos superiores que plasmam os escudos protetores.  

Outra característica da desobsessão simples, segundo ela, é que tudo é feito aqui, na 

frequência do médium: se traz os espíritos de lá para incorporar aqui, já que os corpos dos 

médiuns não saem da terceira dimensão. Além disso, a desobsessão simples só pode ser feita no 

ambiente do centro espírita. Ela é, segundo nossa médium, uma antessala pra se poder chegar na 

apometria, o passo seguinte e mais profundo. 

Diferentemente da desobsessão simples, a desobsessão apométrica efetuada pelo Grupo 

Ramatís não é centrada na doutrinação, no diálogo. Na palavra, sim, mas não no diálogo com o 



190 
 

espírito. A palavra é utilizada no objetivo de construir as proteções, as criações ideoplásticas. 

Na apometria, são os encarnados que criam estas proteções, através da impulsoterapia, que é a 

contagem: esta proporciona a condição de os encarnados utilizarem o poder de suas mentes para 

transmutar a matéria sutil. Miriam me diz que há a ajuda de toda a hierarquia espiritual, mas são 

os encarnados que fazem. Por fim, também diferentemente da desobsessão simples, a 

desobsessão apométrica não precisa ser necessariamente desenvolvida num centro espírita. 

Ela acrescenta que a apometria foi aproveitada pelo espiritismo porque os espíritos menos 

iluminados estavam utilizando sofisticados arsenais técnicos para dominar os encarnados, 

arsenais fundados na magia negra e na arquepadia. Isto estava causando obsessões profundas 

que a técnica da desobsessão simples não abrangia mais. Nesse sentido é que para usar 

apometria, os encarnados devem ter ao seu lado espíritos que já tenham trabalhado com o mesmo 

arsenal dos mestres das trevas, espíritos que entendam de magia, já que o objetivo é desmanchar 

os arsenais mágicos dos mestres das trevas.  

Há um conjunto de livros que circulam no meio espírita tratando da apometria; esse é um 

tema que também permeia listas de discussão e sites espíritas na internet, se mostrando um 

assunto palpitante e polêmico. Nesses escritos, encontramos em grande medida a defesa da 

desobsessão apométrica, uma prática avançada em relação à desobsessão simples; mas há 

também uma crítica recorrente, assegurando que esta técnica de cura está em desacordo com as 

recomendações de Kardec. As críticas sustentam que a apometria, calcada em "contagens 

cabalísticas, mentalizações, correntes mento-magnéticas e psico-telérgicas", além de "outras de 

nomes muito esdrúxulos e pseudocientíficos" se ajusta às "clínicas alternativas" e não ao 

espiritismo, da mesma forma que a terapia de vidas passadas, a cromoterapia e a cristalterapia. 

Também ressaltam que os métodos de libertação dos obsessores não poderiam assentar com o 

espiritismo, em razão da violência empregada, pois, na apometria, afirmam, as entidades 

rebeldes não são doutrinadas, e sim expulsas213. 

Em resposta os meus interlocutores dizem que, em termos do trabalho com a mediunidade, 

os espíritas ortodoxos, defensores da "pureza doutrinária", são "rígidos demais". Criticam, 

                                                 
213 Segundo a revista GOIÁS ESPÍRITA Nº 32-2009, parte destas críticas teria sido desenvolvida pelo médium 
Divaldo Pereira Franco. Ver http://www.forumespirita.net/fe/artigos-espiritas/apometria-nao-e-espiritismo-(divaldo-
franco-e-outros)/ e http://www.paraespirita.com.br/portal/?q=node/171. Ver também o blog "Amigos Espíritos": 
(http://amigosespiritos.blogspot.com/2009/01/apometria-no-espiritismo.html). 



191 
 

fundamentalmente, nos ortodoxos, o que chamam de "doutrinação de 15 minutos". Para os 

ramatisianos, a questão é a da impossibilidade de se resolver o que chamam de "processo 

obsessivo profundo" em 15 minutos de doutrinação do espírito, tempo normalmente utilizado 

para uma doutrinação clássica, "se sabemos que os mestres das trevas têm milhares de anos de 

ação". Para, pois, efetivamente tratar as obsessões milenares, eles defendem a eficácia do 

trabalho apométrico, fundado na "sabedoria aumbandhã", e que conseguiria libertar, não um, mas 

populações inteiras das áreas umbralinas mais profundas. 

Já os espíritas defensores da técnica clássica da doutrinação asseveram que a eficácia de 

sua prática estaria no fato de que o momento dos quinze minutos de diálogo entre espírito 

desencarnado – via médium – e doutrinador, seria, frequentemente, o ápice de um processo 

anterior que já estaria sendo desenvolvido no plano espiritual; estes quinze minutos, pois, 

significariam um momento de desfecho do "tratamento" do espírito. Em outros casos, dizem, esta 

doutrinação acontece muitas vezes com o mesmo espírito, o que significa pensar o tratamento do 

espírito como composto por etapas sucessivas; as várias doutrinações significando estas etapas. 

Dizem também que, em geral, quando um espírito é doutrinado, dezenas de outros espíritos, por 

vezes centenas, se encontram presentes, ouvindo o diálogo travado, e, assim, cada doutrinação 

atingiria uma coletividade, tomando uma dimensão bem maior do que aparentemente se poderia 

supor. 

 

5.2 O GRUPO RAMATÍS NO BEZERRA 

Todos os dias, no Bezerra de Menezes, há palestras públicas, passes magnéticos e 

atendimentos nas cabines de cura; este último é o carro-chefe dos serviços espirituais oferecidos 

por este centro espírita. O atendimento nas cabines se dá das 14 às 18 hs. São seis médiuns de 

cabine, e cada um destes é acompanhado por um ou dois auxiliares. Em círculo, dão-se as mãos 

– a palma da mão direita voltada para cima, a da mão esquerda voltada para baixo, de modo que 

a corrente de energia flua. Quando Miriam está na coordenação dos trabalhos, é o espírito 

recepcionado por ela quem faz a prece de abertura: 

Ó Tu, que manténs em vida o universo, de quem provém o Todo e a ti 
retorna novamente. Revela-nos Tua augusta face, do Sol eterno, 
espiritual, ali oculto por disco de áurea Luz, para que possamos 



192 
 

perceber a verdade e cumprir nossos deveres todos, de nossa longa 
viagem de peregrinos até Teus sagrados pés. Doce nome de Jesus, doce 
nome de Maria, enviai-vos vossa luz, vossa paz e harmonia. Estrela 
azul do Dharma, farol do nosso dever, libertai-nos do mau carma, 
ensinai-nos a viver. Ante o símbolo amado do triângulo e da cruz, vê-
se o servo renovado por ti, ó mestre Jesus. Com os nossos irmãos de 
Vênus e Marte façamos uma oração que nos ensine a arte da grande 
harmonização. Agradecemos a presença do mestre Jesus, de mãe Maria, 
de Bezerra de Menezes, dos mestres ascensos da Grande Fraternidade 
Branca, de todos os potentados, caboclos, pretos-velhos e elementais, 
e pedimos que nos ajudem a realizar com amor e luz os nossos 
trabalhos. (Prece de Miriam Mafra/espírito João Machado, gravada em 
19 de outubro de 2008 e posteriormente transcrita). 

Após a prece, é declarado aberto o trabalho, e então todos se encaminham às suas cabines 

específicas. Neste momento, alguns médiuns já recepcionaram os irmãos – médicos espirituais. 

Nas cabines, os prontuários são entregues aos auxiliares de cabine que começam a chamar os 

pacientes. Dependendo da cabine, o número de atendimentos varia entre dez e sessenta. É 

esperado que cada médium de cabine trabalhe com a ajuda de um ou mais auxiliares, até três, 

não necessariamente médiuns, mas que auxiliam na organização das fichas dos pacientes, na 

marcação das próximas consultas, em guardar os pertences pessoais dos pacientes no momento 

do atendimento e até mesmo na aplicação de passes ou algum medicamento de ordem 

perispirítica214 quando solicitado pelo médico. Na ocasião em que a presença do auxiliar de 

cabine não é possível, o médium dá continuidade ao trabalho sozinho.  

Para que o médium atue na cabine, ele deve passar por um período de preparação, um rito 

inaugurado por João Cecílio, onde médiuns de cabine e espíritos de médicos são inicialmente 

apresentados por Dr. Bezerra, espírito, e é indagado ao médium se ele deseja trabalhar com o 

espírito. Em caso positivo, há um período de aproximação mental destes dois seres, o encarnado 

e o desencarnado, através do ritual de estudo, que se desenrola por meses e às vezes por anos. 

Em seguida, esta aproximação se torna mais profunda, pois os médicos passam a se fazer 

presentes também através da psicografia; o envolvimento culmina no momento da primeira 

psicofonia: esta ocorre na chamada cerimônia formal de entrega dos médicos e médiuns à casa 

espírita e sela o compromisso do médium com este irmão espiritual, e, vale salientar, com seu 

estilo de trabalho.  

Miriam e Graça Mafra, do Ramatís, trabalham nas cabines recepcionando respectivamente 

os médicos João Machado e José Tavares. As duas médiuns e seus companheiros espirituais 
                                                 
214 De atuação no perispírito, ou corpo espiritual dos humanos. 



193 
 

realizam, quando o caso do paciente pede, apometria nas cabines. Porém, neste caso, o ritual, que 

em uma sessão clássica de apometria é realizado geralmente em trinta minutos, podendo se 

estender em até uma hora, é simplificado. Permanecem apenas as etapas de desacoplamento dos 

corpos do paciente, o seu encaminhamento à quarta dimensão e então o seu reacoplamento. 

Também não há a verbalização das contagens e dos comandos, sendo tudo efetuado 

silenciosamente.  

Uma mãe e seu filho, uma criança de quatro anos. Dr. João Machado, 
através da mediunidade de Miriam, explica à mãe que o menino tem um 
"distúrbio de personalidade". Diz que ela deve fazer preces a Jesus, 
pois há espíritos obsessores interferindo neste caso. O menino grita. 
Dr. João diz à mãe: "a tonalidade da nossa voz denota os limites. 
Veja como ele está histérico". Diz-me que o tratamento será feito com 
aparelhos espirituais. Ele utilizará também apometria, pois o corpo 
espiritual do menino precisa ser tratado num hospital do astral. Dr. 
João estala os dedos algumas vezes, perto da cabeça do menino. (Creio 
que esta é a contagem, ele está desacoplando os corpos, tal como 
Miriam me explicou). Ele dá alguns passes, abrindo e fechando as mãos 
de Miriam enquanto circunda o corpo do menino, sem tocá-lo. Dr. João 
estala os dedos novamente. Depois diz à mãe do menino: "você deve 
cortar os desenhos de violência. Ponha ele na natação para tirar as 
energias negativas". (Diário de campo, julho de 2008). 

Nas oportunidades em que eu estava na cabine observando as práticas de cura de Miriam e 

Graça Mafra, só percebia que elas estavam realizando apometria quando contavam, e apenas nas 

vezes em que o faziam estalando os dedos ou murmurando, pois, segundo me disseram, a 

contagem pode ser efetuada mentalmente, também. Convém ressaltar que há outras práticas 

efetuadas nas cabines: cirurgias, passes magnéticos e aplicação de medicamentos e raios de 

cores variadas. A apometria é o diferencial das médiuns do Grupo Ramatis.  

A presença pública do Ramatís no Bezerra se faz notar ainda, a cada quinze dias, nos 

domingos à tarde, quando Luiz Antonio, membro deste grupo, faz a palestra no salão do primeiro 

andar. Desde a prece de abertura o ideário ramatisiano se faz presente: 

Querido e amado irmão e Mestre Jesus, querida e amada mãe Santíssima 
Maria, irmã e avó Ana, irmã Celina, irmão Ismael, irmão Agostinho de 
Hipona, irmão Adolfo Bezerra de Menezes, irmão João Cecílio da Costa, 
irmão Humberto de Campos, irmão Paulo de Tarso, irmã Irma de Castro 
Meimei, irmão João Batista, irmão Lucano, Swami Paramahansa 
Yogananda, Mahavatar Babaji, Swami Sri Satya Sai Baba, Sri Ramatís, 
queridos e amados irmãos Miguel, Gabriel, Rafael, Uriel, caboclos, 
preto-velhos, beduínos do deserto, himalaicos, queridos e amados 
irmãos de luz do universo, em agradecimento vamos fazer a prece que 
Jesus nos ensinou, muito tempo antes de ter nascido entre nós. (Prece 



194 
 

de Luiz Antonio, gravada em 15 de março de 2009 e posteriormente 
transcrita). 

Em suas palestras, é comum Luiz Antonio articular a noção ortodoxa de reforma íntima 

com o conceito heterodoxo de ascensão planetária. Em uma das palestras, das várias que assisti, 

ele, após contar para os presentes sua trajetória milenar (a qual teve acesso, revela, a partir do 

que lhe contou João Cecílio), sublinha: 

Somos herdeiros de nós mesmos; nossas tendências já estão em nós 
quando nascemos neste mundo físico, quando aprendemos através da 
intenção de nossa vontade a sentir, a pensar, a decidir fazer as 
coisas da forma mais correta possível. Cada caso é um caso. A única 
solução para o sofrimento humano é aprender a fazer aos outros aquilo 
que gostaríamos que nos fizessem. (Palestra de Luiz Antonio, gravada 
em 15 de março de 2009). 

Continua salientando a necessidade das pessoas ali reunidas acelerarem a "ascensão 

interna", pois "o processo de mudança planetária já anda a pleno vapor"; ele aponta como 

sintomas da existência desta mudança na atualidade, os mais recentes conflitos no oriente médio, 

assim como notícias veiculadas na mídia ufológica impressa e via internet, acerca da presença de 

extraterrestres no planeta Terra. Arremata dizendo que não se pode esquecer aquilo já salientado 

nas profecias: Jesus voltará em um futuro muito próximo. Todos devem estar preparados para 

isto. 

 

5.3 ALINHAVANDO 

É importante perceber a razão de o Grupo Ramatís incomodar tanto. Num momento em 

que o Bezerra quer se tornar adeso à FERN, e independentemente de gravuras afixadas nas 

paredes do centro, o grupo assume o microfone e, em alto e bom som, propala as ideias impuras 

da guerra de mundos e ascensão planetária para os frequentadores do Centro. Do mesmo modo, 

as cabines mais concorridas são justamente as das irmãs Mafra, que, dado ao status que possuem 

no Bezerra, quando presidem o trabalho não escondem, desde a prece de abertura, seus 

compromissos com a Grande Fraternidade Branca. Assim também, realizam e não negam a 

prática banida e temida nos centros adesos, a apometria. Em adição, Miriam recepciona Ramatís. 

Foi treinada para isso pelo próprio fundador do Bezerra, João Cecílio, que até a sua morte o 



195 
 

recepcionava215. Com quadro ou sem quadro, Ramatís está fortemente presente no Bezerra. Mas 

este contexto conflituoso onde as práticas do Ramatís se inserem é "café pequeno" frente à tarefa 

que o grupo se propõe a realizar: ascensionar um mundo inteiro.  

Dirigindo-me do contexto às práticas, quero sugerir que, do mesmo modo que Diálogo 

Fraterno e Desobsessão (simples) são, para os adesos, os principais dispositivos pastorais para 

fazer a reforma íntima (atualização em técnicas de si dos princípios de caridade/ mediunidade/ 

estudo que concorrem para a evolução espiritual), para o Grupo Ramatís, Cerimonial e 

Apometria são os dispositivos para outra reforma, de maior magnitude: a ascensão planetária; 

práticas que podem beneficiar, na perspectiva do grupo, não uma, mas bilhões de almas. 

Na minha interpretação, não há para o Ramatís uma negação da reforma íntima, tão pouco 

do tripé que sustenta o espiritismo adeso – neste ponto eles continuam regulados pela ortodoxia 

kardecista. O que acontece é que levaram às ultimas consequências as ideias de evolução e de 

mundo de provas e expiações de Kardec, desenvolvidas de forma dramática por Chico Xavier no 

mito de capela. Ideias que são desdobradas e reelaboradas incluindo personagens bem 

conhecidos (Satã, Javé, Jesus, Kardec reencarnado216 e outros mais), mas que ganham o colorido 

e a produção intergaláctica das séries de TV e dos filmes hollywoodianos, ao mesmo tempo que 

aproximam este mito da cena local, a esquina dos mundos: Natal.  

Assim, apoiados nas interpretações milenaristas dos escritos de Ramatís e Jan Val Ellam, 

os que fazem o grupo Ramatís se engajam na guerra que envolve populações de espíritos por 

todos os universos. Como podem, e por se considerarem corresponsáveis por tudo de mal que o 

estado de guerra tem provocado no planeta e nas galáxias, atuam em diversas frentes de batalha: 

na linha de frente, descendo aos umbrais trevosos na luta contra magos negros nazistas e 

dragões; na retaguarda, recepcionando médicos que curam os vitimados dos combates; na 

cúpula, ao entrar nos portais interdimensionais, auxiliando os comandos planetários a traçarem 

estratagemas de combate, criando instrumentais de defesa e de reintegração às forças do Bem 

nos chakras do planeta Terra, e emprestando suas próprias energias para o planeta ascender para 

uma quarta dimensão e sair do estado de guerra em que se encontra. 

                                                 
215 Tratarei da carreira de Miriam no capítulo sete desta tese. 
216 Como veremos no capítulo oito, alguns dos adeptos dos grupos Atlan e Ramatís presumem que o médium Jan 
Val Ellam seja Allan Kardec reencarnado. 



196 
 

Nesse contexto, a perspectiva racializante presente no espiritismo, ainda que projetada para 

o outro mundo, apartando os espíritos racializados, situando-os na umbanda (que inclusive deve 

ser combatida), é atenuada, mas não apagada entre os que fazem o Ramatís. Digo isso porque 

eles, os exus, os orixás, os pretos velhos e índios são admitidos no exército do Bem, mas 

justamente porque a “essência” de seus pertencimentos raciais lhes da a “força” necessária para 

combater na linha de frente da guerra santa espiritual. A baixa vibração e animalidade que os 

caracteriza os permite chegar até as profundezas mais trevosas dos umbrais, onde os espíritos de 

luz jamais conseguiriam alcançar.  

De certa forma, é também o estado de guerra, e a dimensão que ela assume no mito 

contado por Rogério que justificam enfatizar menos as tecnologias de si e mais a tecnologias de 

poder conforme definidas por Foucault (1994). Enquanto as primeiras fazem apelo aos 

indivíduos de modo a “efetuarem, sozinhos ou com a ajuda de outros, um certo número de 

operações sobre seus  corpos e suas almas, seus pensamentos, suas condutas, seus modos de ser; 

de  transformarem-se a fim de atender um certo estado de felicidade, de pureza,  de sabedoria, de 

perfeição ou de imortalidade”; as segundas “determinam a conduta dos  indivíduos, submetendo-

os a certos fins ou à dominação, objetivando o  sujeito”.  

Contra os seres trevosos, dizem, a desobsessão (simples) não tem valia. Até porque o 

pastorado, que subjaz as práticas clássicas que visam a reforma íntima, é um dispositivo que 

exige um mínimo de solidariedade grupal, exige o compartilhamento da crença de que existe um 

caminho para a salvação e de que aquele que pede que abra a consciência e que dá a direção, o 

pastor/doutrinador, possui legitimidade para tal (Foucault, 2006). Me parece que estas 

prerrogativas não cabem para os Magos Negros e Dragões. 

Ademais, inspirados na literatura da ficção científica, os ramatisianos os percebem como 

portadores de arsenais tecnológicos destrutivos, ainda que invisíveis aos olhos pouco treinados (e 

espiritualizados) dos encarnados comuns. Assim, outras intervenções são exigíveis. 

Diferentemente da desobsessão simples, onde os seres são chamados ao diálogo que convence (e 

ainda que tenha apontado como o diálogo da desobsessão e diálogo fraterno não se configurem 

bem como tal), a urgência da guerra pede mesmo por reprogramação cognitiva e afetiva, 

apometria, e porque não fazer e beneficiar, não uma única pessoa, mas populações inteiras? O 

recurso é voltar ao poder soberano (Foucault, 1988) e submeter as forças do Mal às do Bem. 



197 
 

Não posso me furtar a fazer um paralelo entre o que observei entre os espíritas e o que se 

têm discutido sobre as religiões pentecostais, a partir da ideia da Teologia da Guerra Espiritual 

(Mariz, 1997). Como os neopentecostais do Brasil contemporâneo, os ramatisianos atuam, pode-

se dizer, mais uma vez ante a tão discutida Guerra Santa (Mariz 1997), uma batalha espiritual 

que também é contra o demônio (vide a presença de Lúcifer, Satã, dragões e legiões de magos e 

seres trevosos). Concordando com Mariz (1997) em sua leitura dos neopentecostais, na batalha 

que o Grupo Ramatis realiza, eticiza-se o mundo, ao mesmo tempo em que o mantêm mágico, 

encantado. Diz a autora: 

Não discordo da presença de elementos mágicos, que todos os autores 
analisados até então enfatizam, no pentecostalismo e neopentecostalismo, 
mas discordo que esses elementos sejam incompatíveis com uma ética 
civil e vida política como sugerem. Por um lado, concordo com Joanna 
Overing (1985: 275- 5) quando esta questiona o pressuposto de que 
responsabilidade moral e um sistema ético não possam se desenvolver 
dentro de uma concepção do mal como parte de uma ordem 
cosmobiológica. (...) Além disso, quero chamar atenção para um aspecto 
menosprezado pela literatura sobre a teologia da guerra espiritual: esta 
teologia desempenha um papel opositor à cosmovisão mágica e a-ética. 
Os crentes, por exemplo, explicam que sua atração ao pentecostalismo ou 
ao neopentecostalismo não apenas pela maior eficiência de seus milagres 
e magia. Em cosmologia que defendem a guerra espiritual, o culto a seres 
sobrenaturais não se justifica apenas pelo poder desses seres, ou sua 
competência em fazer milagres. Esta veneração tem que se basear na 
superioridade moral destes seres. O sentido moral de um milagre passa a 
ser mais importante do que a sua ocorrência. (Mariz 1997, p. 6) 

 Uma distinção, porém, é notória: os que fazem o Ramatís de Natal não localizam o 

demônio como um ente cultuado por uma religião específica (nem mesmo pelos afro-brasileiros, 

estigmatizados por católicos, evangélicos e mesmo pelos espíritas adesos); a perspectiva 

ecumênica ramatisiana parece conseguir manter o demônio como alguém a-religioso. Do mesmo 

modo, a perspectiva salvacionista consegue ir além e o incluir – o mal só conseguirá ser vencido 

quando até mesmo o demônio realizar sua própria reforma íntima, vencer a animalidade que 

parece lhe ser intrínseca, e, além disso, se reencaminhar para o caminho do bem. O que quero 

assinalar, é que parece que o demônio, ou simplesmente Lúcifer e Satã, não são eles mesmos a 

personificação do mal, mas seres que não souberam lidar com emoções animalizadas e 

sucumbiram a um cogito que, antes de levar à verdade, os afastou dela – afinal, os princípios 

espíritas dizem que estudo (razão que leva a questionamentos) e mediunidade (força para agir 



198 
 

neste e no outro mundo), sem caridade (amor e solidariedade ao próximo) leva mesmo à 

degenerescência. Em outras palavras o mal não é alguém, mas o descontrole.  

Finalmente, o que quero sugerir é que o mito contado por Jan Val Ellam nos fala de 

emoções. Ele conta como, a partir do descontrole emocional de uma das figuras mais 

importantes no panteão intergaláctico – Lúcifer/Yel Luzbel – se desenrola o drama humano. 

Temos em Ramatís/Jan Val Ellam uma narrativa mítica das emoções humanas que se completará 

quando o Espírito dominar a Carne, não apenas no plano individual, mas, sobretudo, quando um 

planeta inteiro tiver equilibrado, e seus centros de força vibrarem amor.  

Para alcançar tal objetivo (a ascensão planetária), as técnicas de si do Diálogo Fraterno e 

Desobsessão são pouco eficazes. É preciso técnicas de poder que atinjam populações, nos 

dispositivos do Cerimonial e da cura como desenvolvidas nas cabines e em reuniões do Grupo 

Ramatís. Ali, duas técnicas de poder se destacam: em primeiro lugar, meditação/mentalização, 

que agem no próprio corpo-planeta abrindo seus chacras/portais de modo a que o mundo possa 

ascender, e em segundo lugar, apometria, um complexo de ações sobre os corpos perispiríticos 

de modo a possibilitar com que eles trafeguem no espaço-tempo. A partir disso, encarnados se 

juntam a legiões de espíritos desencarnados para a batalha espiritual. Do mesmo modo, 

operações regenerativas ou de reprogramação são realizadas, a despeito da vontade dos que estão 

no outro front de batalha, de modo que, com mais eficácia o Bem possa vencer o Mal. 

 

5.4 DADO O NÓ, PUXO MAIS UM FIO 

Situados os grupos, mitos e rituais e os modos como atualizam pragmáticas emotivas que 

distinguem o grupo adeso do grupo não adeso, surge mais uma questão: como mitos e ritos 

reverberam na pessoa, contribuindo para os seus engendramentos emocionais? Para me acercar 

desta questão voltarei aos três grupos estudados, olhando-os por outra visada. Assim, na terceira 

e última parte deste trabalho, reconstituo a carreira mediúnica de três importantes figuras dos 

grupos investigados: Arabela, Miriam e Rogério. Ao longo da pesquisa percebi que eles são 

como que oráculos dos grupos dos quais fazem parte. Escutar-lhes falando de suas trajetórias 

mediúnicas foi perceber como foram, ao longo do contato com escritos e ritos diversos, se 

conformando para se tornarem aquilo que são: exemplos modelares de pessoas espíritas.  



199 
 

O uso que faço do termo modelar não deve ser entendido como um qualificativo. Na 

verdade, a qualidade a eles atribuída nas performances de pessoa espírita que apresentam é 

situada: Arabela, Miriam e Rogério são avaliados pelos grupos aos quais se filiam e pelos outros 

grupos que interagem entre si, neste campo fraturado que é o campo espírita de Natal.  

Nesse contexto, os três se alternam em exemplos positivos e negativos do que é ser pessoa 

espírita, a depender de posições divergentes no campo. Seguindo esta linha, o capítulo 6 é 

dedicado a Arabela, do Grupo Espírita Irmãos Unidos; o capítulo 7 reconstitui a trajetória 

religiosa de Miriam, do Grupo Ramatís de Natal, também atuante nas cabines de cura do Bezerra 

de Menezes; e o capítulo 8 retoma a modelagem mediúnica de Rogério, do grupo Atlan. Ainda 

sobre as cenas dos próximos capítulos, o derradeiro capítulo 9 é dedicado a discutir 

comparativamente as três trajetórias à luz das etnografias dos grupos, apresentadas nas duas 

primeiras partes deste trabalho, colocando-os em perspectiva a partir da inserção que possuem no 

complexo de crenças e ritos mediúnicos que são ofertados no campo religioso mais amplo e 

utilizados para que cada grupo se constitua dos modos como os vi se apresentar. Ressalto que o 

capítulo nove também se constitui em uma primeira síntese conclusiva desta tese. 

 

  



200 
 

 

 

PARTE III         CARREIRAS ENREDADAS: OS MÉDIUNS 

 

 

 

 
 
Ramo de videira, que, segundo Kardec, foi desenhado pelos espíritos 
superiores, através de médiuns, para ilustrar a primeira edição de O 
Livro dos Espíritos.   



201 
 

CAPÍTULO 6       ARABELA 

 

 
 

"O Diálogo", xilogravura de Gilvan Samico.  
Disponível em http://www.interpoetica.com/corda_samico.htm.  

Acessada em 18/01/2010.  

 

Neste capítulo, retomo os processos que concorrem para uma reforma íntima, constituindo 

um modelo de emocionalidade mediúnica no espiritismo, desta feita a partir de outra mirada. Eu 

examino a carreira mediúnica de Arabela, médium de vidência, audiência, psicofonia, 

psicografia e desdobramento. Arabela atua nos rituais de diálogo fraterno e desobsessão e é 

considerada no Grupo Espírita Irmãos Unidos um exemplo de médium, modelo de pessoa 

espírita. 



202 
 

Conheço Arabela há aproximadamente doze anos. Na época em que fiz meu tratamento de 

desobsessão nos Irmãos Unidos, não foi ela quem me atendeu ou me acompanhou. Porém, ao dar 

início ao estudo da mediunidade, passei a manter com ela uma relação de amizade, e a partir do 

ano de 2003217, quando iniciei a pesquisa de campo nos Irmãos Unidos, Arabela não se opôs a 

ser entrevistada. Foi comunicada que as entrevistas deveriam tratar de sua carreira mediúnica, o 

que incluía sua adesão ao espiritismo e seu trabalho no centro espírita.  

A primeira entrevista que fiz com ela foi em sua casa, no final do ano de 2003; a segunda 

no ano de 2006 e a terceira em 2007, estas duas últimas efetuadas na praça de alimentação de um 

Shopping Center de Natal. Todas as entrevistas foram gravadas e transcritas. Também obtive 

dados da carreira de Arabela através de conversas informais com ela, no âmbito do centro 

espírita, antes das reuniões ou ao seu final. Durante os anos de 2003, 2006 e 2007, observei a 

atuação de Arabela nas sessões de desobsessão dos Irmãos Unidos; todas as sessões foram 

gravadas, porém, muito poucas estão audíveis, em decorrência do alto nível de ruído da sala (há 

um ventilador ligado e as comunicações são simultâneas, ou seja, todos os médiuns e 

doutrinadores falam ao mesmo tempo). Sendo assim, poucas foram transcritas do gravador. 

Porém, eu tomei nota em caderno de campo de todas as sessões, o fazendo no momento em que 

se davam e transcrevendo-as ao computador logo ao chegar em casa. 

 

6.1 O ASSÉDIO DOS MORTOS 

Arabela é médium dos Irmãos Unidos desde final dos anos 1970. Nascida em Natal, ela 

tem por volta de quarenta e cinco anos de idade, é oriunda de família católica de classe média e 

tem curso superior em engenharia têxtil. Filha de pai militar e mãe dona-de-casa, Arabela 

estudou desde a infância em uma tradicional escola religiosa de Natal.  

Ela me disse ser médium vidente desde a infância; não lembra exatamente quando 

começaram as aparições dos espíritos em sua vida, mas recorda um episódio antigo, acontecido 

quando tinha aproximadamente quatro anos, onde duas crianças iam em seu quarto, à noite, lhe 

                                                 
217 Na época, eu concluía a primeira pesquisa que efetuei em centros espíritas (Madureira 2003) e iniciava a coleta 
de dados de uma segunda pesquisa com mulheres médiuns (Madureira 2004), de onde retiraria alguns dados iniciais 
para a pesquisa que empreenderia no doutorado. 



203 
 

chamar "para brincar", um menino de pijama e uma menina de camisola, os dois da mesma idade 

que ela. Havia também o "homem com a medalha", que tentava apertar o seu pescoço, além de 

muitos outros. 

Arabela diz que sempre viu espíritos, "todos os dias, todas as noites de minha vida". 

Quando era criança, sua mãe lhe repreendia: dizia que "era imaginação", que ela "assistia muita 

televisão e se impressionava". No meio da noite, no auge do medo, no escuro, pois sua mãe não a 

deixava acender as luzes, Arabela chamava pelos pais. Seu pai ia, abria o guarda-roupa, olhava 

debaixo da cama, dizia "veja, o quarto não tem ninguém", mas na maioria das vezes, o espírito 

estava ao lado dele. E ela lhe respondia: "ele está aí, papai"; e chorava, chorava. Então o pai 

ficava um pouco com ela, "para lhe acalmar", mas logo ia embora e as entidades continuavam 

ali. Ela, então, punha o travesseiro sobre a cabeça e chorava por muito tempo, no escuro. E 

completa: "o que é pior, porque no escuro é mais fácil de vê-los". As visões continuaram sem 

trégua por vários anos; também permaneceram as sensações de paralisação física, os suores frios, 

a angústia e o desespero ante as visões dos mortos ensanguentados, em estado de decomposição 

e assumindo formas demoníacas: 

Tem uns que eu sempre vi, eles se fazem passar pelo demônio, sabe, de 
chifre e rabo? Eles vestem essa forma pra me assustar. Outros têm uma 
pele escamosa, vermelha, e tem uns que eu acho que são os tais seres 
intraterrenos que já me falaram existir, porque são pequenos e têm 
cheiro de bicho, de mato (Arabela). 

Em determinados lugares ela os vê com mais frequência e em maior quantidade. Na 

adolescência, um lugar particularmente povoado por espíritos de variados formatos era a casa de 

sua colega de escola, Soraya.  

Ela morava numa casa antiga, e se eu pudesse mostrar a você, eu 
cruzava assim no meio da sala, com cinquenta, sessenta, setenta 
entidades, passando por dentro de mim. Minha cama pulava, eram eles 
pulando, então eu não dormia, eu passava a noite todinha acordada. 
Tinha zebra, girafa, porco, tanto porco, tanta girafa, tanta zebra, 
sem falar de, sabe esse tipo assim, metade touro e metade homem? Tipo 
minotauro. É às vezes a metade touro não era bem um touro. Parecia um 
búfalo, parecia qualquer coisa. (Arabela) 

Arabela conviveu com as entidades sem saber ao certo que fenômeno era esse até entrar no 

espiritismo, levada por um longo processo obsessivo cuja característica foi o de uma doença sem 



204 
 

explicação, causada, depois soube, pela influência do espírito de uma freira, que a estava 

obsidiando.  

 

6.2 DA FREIRA TUBERCULOSA A MARIA NÃO-SEI-DO-QUÊ 

Passou a ter febre alta todos os dias, que remédio algum fazia baixar, crises de choro e riso 

e momentos de ausência: tomava o ônibus e ficava na janela, olhando para o céu, enquanto o 

ônibus andava por horas, até o cobrador perguntar se ela não iria descer. Foi a neurologistas, 

psiquiatras, neuropsiquiatras e um parapsicólogo. Eles não encontraram nada de errado. 

Fizeram diferentes exames, até mesmo de quociente intelectual, de sorte que os recursos da 

época foram tentados. Na dúvida, receitaram-lhe calmantes.  

Foi um amigo de seu pai que indicou o centro espírita, como último recurso para tratar sua 

doença misteriosa. E assim, Arabela entrou aos Irmãos Unidos pela primeira vez, aos quatorze 

anos de idade. Neste primeiro dia, recebeu uma fichinha para o atendimento, e aguardou. 

Enquanto estava na sala de espera, sentia muita, muita emoção: 

Frio e calor, uns arrepios sobre a pele, meu cabelo com a sensação de 
que estava eletrizado, sons e ruídos dentro de meu ouvido, como 
quando se está sintonizando um canal.  

Lembra de que quando fizeram a prece de abertura dos trabalhos da noite, ela "nunca 

sentiu tanto a presença de Deus quanto naquele momento, algo que não conseguia sentir na 

igreja católica, nem mesmo sabia o que era isso". Quando chegou a sua vez para o atendimento, 

Entrei numa sala para falar com duas pessoas; uma senhora, era dona 
Lourdes, médium vidente, e um rapaz, que eu depois passei a conhecer, 
era José Morais. Dona Lourdes me disse que eu precisava de um 
tratamento, e então olhou para este homem que estava com ela, e 
disse: "Ela é média". Eu nunca vou esquecer que ela falou isso. "É 
média e é vidente". (Arabela) 

Esta senhora encaminhou-a para tomar um passe; Arabela diz que na época não fazia ideia 

do que seria um passe; "nada do que eles disseram eu entendi". Mandaram que fosse para uma 

sala, tomar este passe. Ela atravessou um corredorzinho, tinha uma cortina, mandaram entrar; 

sentou-se numa cadeira, e uma mulher meio gorda, toda de branco, descalça, pôs as mãos em sua 



205 
 

cabeça, "porque nessa época se tocava o corpo da pessoa, o passe se fazia tocando", e esta 

mulher começou a passar as mãos com muito vigor pelos seus braços e pernas, e a levantou, e 

passou as mãos nas suas costas, até suas pernas, e Arabela, com a "respiração ofegante, e 

sentindo aquele jogo de emoções muito fortes", se "acalmou", 

Completamente, como eu acho que nunca até aquele dia tivesse me 
acalmado, da forma como eu me acalmei. Que eu fiquei serena, e até 
feliz. Como que um peso do tamanho não sei nem dizer de que tivesse 
saído de cima de mim. Quando isso aconteceu, na mesma hora em que 
isso aconteceu, ela tocou no meu ombro e me mandou ir com Deus. Aí eu 
digo: é aqui o meu lugar. Não entendi nada, mas é aqui. (Arabela) 

Arabela relata ter se encontrado nos Irmãos Unidos. Em sua narrativa, apresenta o 

elemento da leveza, da calma, muito frequente nas narrativas de conversão, designando o 

impacto inicial que a religião abraçada deixa no noviço. O tom dado por Arabela neste primeiro 

passe aproxima-se do de Curió, informante de Miriam Rabelo, em sua primeira manhã, após seu 

ingresso no barco das iaôs:  

Aí, no outro dia, eu lembro que já acordei com a mesa de frutas. Já 
estavam. Aí... relaxei, [estava] bem, bem leve o corpo, me sentindo 
outra pessoa, como a pessoa que vai pra uma mesa de cirurgia e, 
quando volta, volta sem nada, sem sentir dor nenhuma. (Fala de Curió. 
Rabelo, 2008). 

Após anos sendo tratada como doente, Arabela diz ter ficado, à época, muito agradecida 

aos Irmãos Unidos, porque foi, enfim, resguardada. Neste centro espírita, "finalmente soube o 

que tinha", soube que "não era louca nem doente", que "era normal". Nos Irmãos Unidos, foi 

conferido um lugar ao seu problema, não mais tratado como problema, e sim como dom. Sendo 

acolhida, não mais chamada de louca, ela sentiu imediatamente o quanto a energia dos Irmãos 

Unidos era boa.  

No discurso emotivo de Arabela, quando se refere ao GEIU, comparecem as noções de 

confiança e de cuidado218. Ela se sentiu cuidada e localizada em um lugar de normalidade. 

Porém, assim como Curió, que ainda passará por diferentes momentos de aflição até que o ritual 

de entrega de seu orixá se conclua, as aflições de Arabela não cessam, antes se mantêm em um 

                                                 
218 Para a confiança, cf. Koury (2002), que articula esta emoção à noção de pertença, assim como Overing (1999), 
em seu trabalho sobre amor e cuidado entre os Piaroa. Também é importante o trabalho de Baier (1995), onde 
defende uma teoria moral fundada na "confiança apropriada". 



206 
 

equilíbrio tênue, como veremos. O momento de inicial empatia com a religião necessita ser 

permanentemente afiançado, a aliança permanentemente confirmada.  

A empatia com o centro espírita, que se dá neste primeiro dia, deve ser intensificada com o 

passar do tempo, na medida de seu engajamento a uma atividade mediúnica que se coadunará 

com o que Arabela entende como o mais certo para a sua vida, e ao mesmo tempo a afastará do 

que ela compreende não acrescentar, e por isso, rejeitará. É importante salientar que as escolhas 

de Arabela se dão no âmbito do movimento espírita, como será demonstrado.  

Após o inicial atendimento nos Irmãos Unidos, Arabela fez um tratamento de seis 

semanas, e ficou aparentemente curada da doença. Quando o seu pai perguntou ao tal colega de 

trabalho que frequentava essa reunião, o que havia com a filha, este respondeu que ela estava 

acompanhada por uma freira que havia morrido esclerosada e tuberculosa.  

Findo o tratamento, ela deveria continuar a frequentar o centro, porém, sua mãe não o 

permitiu. Arabela afirma que em decorrência desta negativa, começaram as incorporações em 

casa. Em uma delas, sua amiga Soraya, "a mesma da casa cheia de bichos", estava na casa de 

Arabela para estudar. Alguns minutos antes do almoço, nossa médium sentiu um enjoo, e foi 

para o quarto.  

Aí eu peguei a janela assim, botei a cabeça meio fora, pra inspirar 
um pouco o ar, como que eu tivesse asfixiada. A última coisa que eu 
me lembro é que eu senti uma fraqueza nas pernas, e escureceu tudo. 
Quando eu retorno, eu tou sentada, num quarto, numa cadeira, só tinha 
essa cadeira, e tem um senhor, risonho, com a cara boa, me dando um 
copo d’água: “minha irmã, beba”. Não esqueço nunca. Aí eu olhei. Eu 
tava trocada, com um vestido longo, que eu tinha, amarelo, de crepe, 
de alcinha, meio decotadinho, que era o vestido que eu usava pra 
sair. 

Eu tava muito cansada. Tão cansada que não tive nem vontade de 
perguntar nada. No outro dia, meus pais me contaram o que aconteceu. 
Que eu fiquei muito agressiva, e queria me arrumar, e queria me 
pintar, e queria sair, e queria beber, e me pai não conseguia me 
dominar. Tentava fazer com que eu me sentasse, parasse com aquilo, e 
eu com uma força descomunal. Dizia que o meu nome era “Maria”, "Maria 
não sei do quê". Maria alguma coisa.  

Minha amiga tinha indicado esse endereço, e esse senhor, ele 
trabalhava num centro espírita. E para que eu fosse com eles de 
carro, eles me disseram que a gente ia tudo pra um bar, porque, como 
é que iam me tirar? Porque eu queria ir pra uma festa, dançar, beber. 
Foi completa posse do corpo, eu fiquei quatro horas sabe Deus como, 
porque eu não tenho noção (Arabela). 



207 
 

Esta foi a primeira, mas não a última vez que Maria não-sei-do-quê a fez perder os 

sentidos:  

Então a gente começou a receber orientações desse senhor, de que eu 
precisava frequentar o centro espírita, que a minha mediunidade era 
muito ostensiva, e talvez depois de uns quatro episódios dessa 
incorporação assim, eles me levaram. Eu fiz outro tratamento, estava 
obsidiada por este espírito feminino, essa Maria, aí fiquei boa e não 
deixei mais de ir para os Irmãos Unidos (Arabela). 

 

6.3 O MEDO 

Arabela relata o quanto era amedrontador ficar sob a posse deste espírito. Porém, este era 

um espírito que, segundo ela, conseguia se aproximar de seu campo energético, por conhecer as 

imperfeições da própria médium, que em encarnações passadas esteve no desequilíbrio, 

trabalhando para as trevas, participando de tramas e prejudicando pessoas, e, importa salientar, 

utilizava de energia sexual neste intento. Maria representa o que ela não quer ser, mas se vincula 

ao que ela já foi. Para mantê-la longe, Arabela é advertida, nos Irmãos Unidos, da necessidade de 

manter o padrão mental elevado, sempre pensando coisas boas, para sintonizar só com os 

espíritos de luz.  

Ela então passa a frequentar assiduamente este centro espírita, a se sentir melhor a cada 

dia, e aguardar o dia em que estivesse curada também das visões. Conforme o tempo passava, 

contudo, percebia que não tinha jeito, os espíritos não desapareceriam de sua vida, assim como o 

medo que sente deles. Experimentado desde a infância, o pavor ante os mortos continua presente, 

ainda que procure conviver com isso:  

Se eu ainda tenho medo? Muito! Pergunte a qualquer médium vidente, se 
ele realmente vê, ele morre de medo! Não tem como um médium que é 
vidente, que vê mesmo, me convencer de que não tem medo. Tem, sim. Eu 
tenho, até hoje. Eu não entro em uma sala escura sem pôr a mão antes 
e acender o interruptor de luz. Eu acendo a luz antes e depois entro. 
Não entro na escuridão de jeito nenhum. [Porque?] porque é mais fácil 
de ver as entidades, no escuro (Arabela). 

Porém, com o passar do tempo, ela relata ter trabalhado o medo, através do estudo e do 

desenvolvimento do que chama de segurança mediúnica:  



208 
 

Eu estou sempre vendo os espíritos; já pensou se eu me assustasse do 
jeito de antes? Eu passava o dia louca, dando pulo. O que eu faço 
hoje é não olhar nos olhos deles e fazer uma prece pra que eles sejam 
levados ao centro, e pronto, o dia segue (Arabela). 

Na época da pesquisa, quando eu relatava às pessoas de minha convivência que abordaria o 

medo dos mortos no espiritismo, eram comuns duas observações. Em uma delas, me inquiriam: 

"Mas o que você vai dizer de novo? Todo mundo tem medo de quem já morreu". Outras pessoas 

me diziam: "Mas que bobagem. Todos sabem que os espíritas não têm medo de quem já morreu, 

e nem medo de morrer". 

Porém, meus dados de campo demandavam um olhar mais detido sobre este tema, pois 

apontavam, em primeiro lugar, para uma constante: os espíritas com os quais eu conversei e que 

se definem – e são tidos em seus grupos – como médiuns videntes descrevem um recorrente 

medo dos desencarnados, como a fala de Arabela salienta; ainda que, vale dizer, a intensidade 

deste medo varie. Em segundo lugar, e talvez mais importante, há uma distinção, dentre os 

medos em relação a quem já morreu. Ora, mesmo revelando trazer um enorme medo dos 

espíritos em geral, Arabela considera importante salientar que existem medos legítimos e outros 

que não faz sentido a pessoa ter. Assim, o além do qual se deve ter medo é um certo além.   

Tem uns que eu ainda estremeço, quando vejo, porque, fazer o que? Mas 
me seguro. Veja, nas noites de quinta-feira, no centro, eu vejo 
sempre alguns frades de batina marrom. Tem um que traz um livro 
enorme e fica folheando. Eu sinto um leve calafrio, porque, mesmo que 
eles sejam da galera do bem, eles não são muito elevados, mas eu 
tenho plena consciência de que não é pra ter medo deles. 

Outras vezes, no meio da noite, vou à cozinha e lá tem aquela senhora 
ao lado da pia, e ela olha pra mim. Meu Deus, eu fico gelada, mas 
espíritos assim só querem ajuda, eles não vão me fazer mal, então o 
que eu faço é entrar em prece, e dizer a mim mesma que não devo ter 
medo dela, mas é um exercício, isso (Arabela). 

Também não relata medo ao sentir a presença de um índio portando arco e flecha, que é 

seu espírito guardião. Depois de vários anos em contato com ele, o reconhecimento da presença 

do "seu índio" passa, além da visão, por outro tipo de percepção que explicou através da 

metáfora da onda do mar. Disse-me: 

Hoje eu não sinto medo quando o meu índio chega, e eu sinto a 
presença dele da mesma forma que, sabe quando você está tomando banho 
de mar e de repente, sem você esperar, vem uma onda enorme pelas suas 
costas e lhe cobre completamente? Pois muitas vezes é assim comigo, 



209 
 

principalmente quando eu preciso de ajuda, quando eu preciso fazer ou 
falar algo muito importante: o meu índio chega e me envolve do jeito 
de uma onda grande do mar, e, algumas vezes, depois que passou tudo é 
que eu vejo que ele acabou de falar pela minha boca, e aquele meu 
problema está resolvido, eu tinha falado a coisa certa. Eu não, ele 
(Arabela). 

As piores visões do além, as mais aterrorizantes, para ela, são as dos espíritos que trazem 

em seus corpos elementos que remetem à morte, se mostrando sujos de terra, ou ensanguentados, 

ou em estado de decomposição, com "os vermes a lhe comerem". Também relata como muito 

perturbadoras as visões que remetem à violência e à sexualidade. 

Uma vez eu estava muito cansada, meio estressada, acho que não rezei 
direito, fiquei vulnerável. Pois quando eu olhei do lado, tinha um 
homem, todo amarrado e amordaçado, e os espíritos que tinham trazido 
este homem pra eu ver, eles estupraram este outro na minha frente. Eu 
fiquei aterrorizada, eu passei a noite rezando, com muito medo, medo 
de dormir, medo de quando sair do corpo, no sono, encontrar com eles 
(Arabela). 

Arabela performa medo a partir destas imagens; também o faz a partir das circunstâncias 

onde sua mediunidade se ancorou e recebeu legitimidade: o grupo espírita Irmãos Unidos. Ora, 

nos Irmãos Unidos não há lugar para entidades animalizadas, como as encontradas na casa de 

sua amiga, ou para sensações "desequilibradoras", como as advindas do álcool e da sexualidade, 

bastante presentes na energia de "Maria não-sei-do-quê", o espírito que vestiu o seu vestido de 

crepe amarelo e que queria sair para beber e namorar, o espírito que lhe fazia enveredar por uma 

conduta amoral. Nos Irmãos Unidos, o medo e a correspondente rejeição do universo da 

animalidade e do destempero sexual são legítimos219.   

 

6.4 DO EXCESSO À BRANDURA: "ACERTANDO O TOM" 

Como mostrei no capítulo anterior, Arabela participa, nos Irmãos Unidos, do diálogo 

fraterno e da sessão de desobsessão. No diálogo fraterno e na desobsessão, faz par com José 

Morais: no diálogo, os dois como atendentes; na desobsessão, ela como médium e ele como 

                                                 
219 Nisso, o espiritismo contrasta com outras religiosidades, onde o culto aos animais e a entidades relacionadas à 
mundanidade é expressivo. Em relação aos animais, um exemplo é o xamanismo urbano, onde em algumas 
vivências e workshops o fiel é incentivado a encontrar seu "animal de poder". A esse respeito, veja-se Magnani 
(1999, p. 122); já em relação à sexualidade, veja-se o panteão do universo afro-brasileiro. 



210 
 

doutrinador. O diálogo fraterno tem como objetivos a aconselhamento dos encarnados, assim 

como o desligamento do vínculo entre encarnado e desencarnado; ele é visto nos Irmãos Unidos 

como o primeiro momento da desobsessão. Já a sessão de desobsessão tem como objetivo a 

doutrinação dos espíritos e é visto neste centro como o segundo momento da desobsessão. 

Os objetivos dos dois rituais é a cura, através da conversão. Nesse sentido é que através 

deles, se busca levar ao indivíduo (vivo ou morto) os valores da confiança, da fé, da esperança 

(em si mesmo, em Deus, no futuro, na vida etc.), para que elevando seu padrão mental (com 

pensamentos otimistas), se equilibre e assim consiga se melhorar, libertando-se das más 

influências, sintonizando com as forças do bem e evoluindo220. Meu objetivo aqui é perceber 

como os dois rituais são significados por Arabela, afetivamente. 

Arabela trabalha na desobsessão desde seus primeiros tempos no centro, e seu aprendizado 

se deu com João Ferreira, fundador desta casa e grande doutrinador. Foi ele quem lhe ensinou o 

"como fazer" em relação a dar passividade aos espíritos, desde a primeira vez em que ela 

participou da mesa junto com os outros médiuns, poucos dias após entrar no centro. Numa noite, 

faltou um médium de incorporação. Ela tinha catorze anos e estava na plateia, assistindo a sessão 

mediúnica, que "naquele tempo era pública":  

Nesse dia, alguém olhou pra mim e disse: “aquela ali incorpora”. Eu 
não sabia como esse fenômeno ocorria, eu não tinha domínio, eu não 
sabia fazer. “Ah, minha irmã, venha pra cá”. E me levaram pra mesa. 
Eu não queria ir, fiquei apavorada, porque eu fiquei com medo, eu 
tinha muito medo de sentir o que eu sentia. E assim eu me sentei. Aí, 
eu lembro que seu João colocou a mão na minha testa, e eu senti quase 
como uma convulsão. Minhas pernas saltavam da cadeira. E ele: 
“relaxe, minha irmã”. Eu não me entregava. Porque eu tava com medo de 
sentir aquilo. Mas foi ele quem me ensinou, seu João. Nesse dia foi 
assim: eu não podia continuar pulando daquele jeito, então não lutei 
mais, soltei. Comecei a trabalhar. (Arabela) 

Nas sessões subsequentes, para combater o seu medo do transe, João Ferreira lhe ensinou a 

técnica da piscina:  

                                                 
220 Tanto o espírito atendido na mesa de desobsessão quanto o encarnado atendido na mesa do diálogo fraterno 
sofrem e fazem o mal (a si ou aos outros) por causa de sua imperfeição: é esta que os leva aos vícios, às más 
inclinações, etc. Neste sentido, Cavalcanti nos lembra: no espiritismo, a metáfora da mediunidade é a mesma da 
encarnação: o indivíduo encarna por ser imperfeito, e a encarnação é oportunidade para que ele se melhore. Assim 
também, a mediunidade só tem sentido porque o mundo é imperfeito, sendo uma oportunidade para que ele se 
liberte – sempre incompletamente – do mal (Cavalcanti, p. 97). 



211 
 

Ele me dizia: "amoleça o corpo, imagine-se flutuando, boiando numa 
piscina"; dizia pra eu soltar meus pensamentos, não pensar em nada, e 
me entregar, ele falava assim: "confie, nada vai acontecer com você, 
não pense em nada, só confie em nós e nos espíritos" (Arabela). 

Daí pra frente, seu João a adotou.  

Ele me levava pra todo canto. Se ia fazer uma visita a alguém com 
problemas, lá ia eu junto. Ele atendia as pessoas e eu olhando, 
ouvindo o que ele dizia. Hoje, tudo que eu sou, tudo, eu devo a ele, 
porque ele me treinou, sabe? (Arabela). 

Ela foi, assim, durante muito tempo, papagaio de pirata de seu João. Estava sempre ao seu 

lado, prestando atenção. No diálogo fraterno, ela o acompanhava. João Ferreira lhe ensinou que 

para incorporar, tudo o que se deve fazer é entrar em prece e se colocar entregue. Aprendeu com 

seu João que, para ser uma boa médium, deve cultivar bons pensamentos, afastando as ideias 

desequilibradoras, não esquecer da prece e sustentar um padrão mental elevado, procurando 

trabalhar a raiva, a tristeza e a inveja, substituindo-as por alegria e confiança. Assim, 

conservaria o padrão mediúnico adequado. Seu treinamento mediúnico se deu, então, pelas mãos 

dele, ainda que seja, até hoje, médium inconsciente, e não lembre de quase nada do que acontece 

quando incorpora. Por outro lado, Arabela salienta: mesmo inconsciente, sempre se mantém no 

controle de tudo o que acontece com seu corpo na incorporação, não deixando que os espíritos 

"se exaltem". 

Ela diz que a primeira parte do corpo com a qual perde o contato é a língua, que começa a 

querer falar sozinha. Depois vêm os braços, que passam a se movimentar sem o seu controle. 

Então percebe a primeira impressão do espírito que incorporará, que pode ser de raiva, tristeza, 

desespero ou dor. Como já sabe organizar mais ou menos esta sensação, ela permanece calma 

esperando a hora de dar passividade, e quando o coordenador dos trabalhos declara aberta a 

sessão, ela solta. Deixa a língua assumir a vida própria dela, os braços irem e aí apaga 

totalmente.  

Ao final, não sabe quanto tempo passou, se um minuto ou várias horas. Quando volta do 

branco, percebe a entidade da forma como saiu, e em geral sente um bem-estar muito grande. 

Ainda por um tempinho, permanece atordoada, então aos poucos vai se ajeitando. Em geral 

sente muita fome após o trabalho, porque doa ectoplasma; se conseguir meditar algumas horas 



212 
 

antes, o trabalho rende com maior facilidade. Se não está equilibrada, não consegue se conectar 

muito facilmente com as entidades.  

Algum tempo depois de se fixar nos Irmãos Unidos, Arabela viveu uma experiência 

importante para a demarcação definitiva de seu estilo mediúnico, em outro centro espírita, o de 

Waldemar Matoso. O fundador deste centro, que também é seu presidente, é um médium famoso 

na cidade de Natal: os espíritas da cidade contam que seu Waldemar, que já tem por volta de 

oitenta anos de idade, é "especialista em desobsessão profunda". Eu tive a oportunidade de 

conversar informalmente com frequentadores da federação, dos Irmãos Unidos e do Bezerra de 

Menezes, e há uma fala recorrente apontando para o fato de que em suas sessões mediúnicas, seu 

Waldemar "mexe com coisa muito pesada", que "chama os espíritos trevosos", e que "isto é 

muito perigoso", mas "ele sabe fazer porque trabalha há tempos nesta área". Ele é respeitado na 

federação, porém, o seu centro permanece não-adeso. No centro de Waldemar, Arabela 

participou de sessões mediúnicas diferentes das que fazia nos Irmãos Unidos: 

Eu ficava num quarto absolutamente escuro, sentada numa cadeira e seu 
Waldemar e sua equipe sentados em cadeiras ao meu redor. Ele fazia a 
prece e dizia qual era o assunto da sessão, o problema a ser 
solucionado. E então pedia que eu dissesse o que via. E na minha tela 
mental se abriam panoramas, mostrando lugares e pessoas (Arabela). 

Conforme Arabela descrevia o que estava vendo, Waldemar perguntava: "e agora?": 

E nessa hora, outras coisas apareciam. Outro lugar, outras entidades. 
E aí mais um tempo e ele dizia: "pronto, agora já estamos em tal e 
tal lugar, em tal e tal endereço", e eu descrevia de novo, e talvez 
tivesse alguém da equipe dele anotando, eu não sei, mas eu sei que 
via tudo muito claramente, e eles todos ficavam impressionados, 
porque eu dava nomes e dizia como eram as pessoas e entidades que eu 
via, e tudo correspondendo às informações que eles já tinham, tudo 
batia, sabe? (Arabela) 

Ela relata ter se motivado com essas sessões, porque era muito jovem, e nessas ocasiões se 

sentia importante: 

Talvez pela primeira vez na vida havia uma pessoa, aliás, várias, me 
ouvindo falar e dando muito crédito ao que eu dizia, eu achava bem 
legal, eu tinha quinze anos, e eles me pareciam muito sérios, todos 
eles ali, bem estudiosos do fenômeno (Arabela). 

Porém, nestas sessões, nem sempre ela se sentia bem: 



213 
 

Porque também eu via muita coisa feia, e como tava completamente 
escuro, breu total, então eu via só o mundo espiritual, e com muita 
nitidez, e às vezes era bem horrível, porque parecia que eu estava lá 
mesmo e não mais aqui, porque eu perdia completamente o contato com 
este mundo. Eu me sentia interagindo só com o outro lado, e com 
entidades, assim, seres monstruosos, eu me apavorava, mesmo sabendo 
que seu Waldemar estava ali comigo (Arabela). 

O trabalho incluía incorporação de entidades, e ela percebe que também esta prática se 

dava de uma forma diferente:  

No Waldemar, quando eu incorporava, era uma posse quase absoluta do 
meu corpo, acho que lá eu nem conseguia controlar direito o que o 
espírito dizia, eu acordava me acabando de chorar, parecia outra 
pessoa. Morria de vergonha, muito diferente dos Irmãos Unidos 
(Arabela). 

Após algumas sessões, ela abandonou este trabalho, pois notou que "não ia dar muito 

certo", já que "não se sentia bem", e acrescenta:  

Nos Irmãos Unidos a gente fazia outra coisa, era uma outra estória, 
tinha mais a ver comigo, e eu acho que um mesmo médium, numa casa é 
de um jeito, e em outra casa, é outro médium, completamente 
diferente. E até hoje eu gosto mais de mim quando estou aqui, neste 
centro que é a minha casa (Arabela). 

Permanecendo então nos Irmãos Unidos, e imprimindo o estilo que João Ferreira lhe 

ensinou, trabalha até hoje neste centro. Em minha pesquisa, eu acompanhei por três anos o 

trabalho de Arabela na desobsessão dos Irmãos Unidos. Incorporada, ela não altera o seu tom de 

voz. Articula as palavras pausadamente, mantendo um ritmo constante; não fala palavrão, não 

chora, não ri. Corresponde ao estilo de sobriedade mediúnica espírita mencionada por 

Cavalcanti:  

Não importa qual seja a vontade do espírito comunicante, o corpo deve 
ser controlado, seus impulsos regrados, domados (Cavalcanti 1993, 
p.130).  

Identificando-se com o código de brandura e temperança que encontrou nos Irmãos 

Unidos, Arabela rejeita o estilo do que se fazia no centro de Waldemar Matoso, onde o ato de 

incorporar se mostrava carregado por uma excessiva carga dramática, um exagero, em sua 



214 
 

opinião, sendo legítimo circundá-lo pelos signos do medo e da vergonha221. O perigo é o de cair 

no estilo de transe escandaloso, colérico e sedutor, presente, por exemplo, na jurema estudada 

por Carvalho (1994b); escorregar ante este esbanjamento de sentidos sinaliza para performances 

corporais características das religiões afro-brasileiras, e isto nossa médium não quer. Os 

primeiros tempos de mediunidade, quando ela desmaiava, se deixando ficar à mercê dos 

espíritos, assim como a experiência no centro de Waldemar são emblemáticos desta ameaça. 

Ao acionar o medo para falar de sua rejeição ao trabalho do centro de Waldemar, nossa 

médium nos fala, em primeiro lugar, da rejeição a um estilo de transe que, no entendimento 

espírita mais ortodoxo, expõe o estado de natureza, de animalidade: é um transe eivado pelo 

destempero, pelo excesso. Neste sentido é que Arabela defende um estilo de transe caracterizado 

pela civilidade, um transe sóbrio e comedido. 

O trabalho de Waldemar é, como eu já apontei, conhecido no meio espírita de Natal, por 

tratar de desobsessão profunda, este, que é um trabalho perigoso. Porém, não creio que o perigo 

que se diz residir no trabalho de Waldemar esteja no fato de ele trabalhar com as trevas, pois faz-

se isso ordinariamente nos centros espíritas: mexer com os obsessores é mexer com as trevas; 

fazer desobsessão é tratar com as trevas. As falas de Arabela e de Rogério – que apresentarei 

mais à frente – me levam a crer que o que caracteriza o trabalho de Waldemar Matoso como 

perigoso é sua ênfase na experimentação e não na doutrinação. Ainda que o trabalho seja de 

desobsessão, a tônica da caridade não é enfatizada, e sim a de uma ciência. Assim, em minha 

visão, a rejeição ao trabalho efetuado no centro de Waldemar Matoso fala-nos de uma querela 

antiga, contudo, ainda atual no espiritismo: a querela entre científicos e místicos222. O que 

demonstra a rejeição de Arabela também ao trabalho de Waldo Vieira223, avaliando que ele seria 

"um médium extremamente capaz", porém, a ruptura de sua parceria com Chico Xavier teria 

assinalado o "grau de orgulho" onde Vieira se encontrava; isso o teria "afastado de sua missão" e 

o inserido em um "grave processo de fascinação", uma "obsessão profunda". 

                                                 
221 Neste sentido é que pode ser entendido o relato de Cavalcanti, assinalando a presença da vergonha dos médiuns 
de seu campo, antes da "conversão". Vergonha da mediunidade desordenada, vergonha do corpo em anarquia. 
(1983, p. 137). 
222 Mencionei a discussão sobre experimentação e sua relação com a acusação de cientificismo no espiritismo 
brasileiro na introdução a este trabalho. Acerca da querela entre científicos e místicos no espiritismo brasileiro, ver 
Giumbelli 1997 e Lewgoy 2000. 
223 Waldo Vieira, antigo parceiro de Chico Xavier, e que se afasta do médium mineiro, seguindo carreira sozinho e 
criando uma paraciência, a projeciologia, logo reintitulada de conscienciologia. Para a carreira de Waldo Vieira, ver 
D'Andrea 1999, assim como Stoll 2000. 



215 
 

 

6.5 EU JÁ ERA UMA PESSOA EQUILIBRADA, SÓ NÃO TINHA ENCONTRADO 

O MEU CAMINHO 

Ainda que relate do aprendizado com João Ferreira, Arabela pondera que em sua vida, 

mesmo antes do centro, já trazia um comportamento equilibrado; que nunca teve o hábito de 

dizer palavrão, ou de ser indelicada com quem quer que fosse. Também era uma menina 

comportada e calada. Lia muito, desde pequena, passava as noites lendo, pois só assim sua mãe 

lhe deixava manter a luz acesa. Lia, em geral, literatura brasileira, que era o que o seu pai tinha 

em casa. Houve uma época em que uma vizinha lhe emprestou um monte de livros, e ela os leu 

todos. Diz não ter dificuldades para conversar sobre qualquer assunto, hoje, por ter lido muito. 

As leituras que mais aprecia na atualidade são as do universo da autoajuda, que lhe auxiliam no 

diálogo fraterno e também em sua vida em geral. Lê especialmente Louise Ray e Deepak 

Chopra. 

O hábito da leitura não é estranho ao segmento social no qual Arabela nasceu, o das classes 

médias urbanas, mas também responde a um pré-requisito básico do espiritismo, já apontado por 

Lewgoy (2000): o adepto deve ser capaz de ler e de se mover por dentro da complexa literatura 

nativa existente, e tomar parte em diferentes rituais de leitura, ora silenciosos, ora em grupo, já 

que "o espiritismo kardecista não é apenas uma religião do livro que contém uma abundante 

literatura religiosa mas é, em sua essência, uma religião letrada", pressupondo "limiares mínimos 

de 'letramento' para a participação em seu cotidiano" (Lewgoy 2000, p.09 e 11). Ao gostar e ser 

habituada a ler, pois, Arabela não tem grandes problemas em se ajustar ao caráter letrado desta 

religião. Outro ponto que merece destaque é o seu contexto familiar, marcado pela obediência e 

pela disciplina. Como eu já apontei, Arabela nasceu em família católica praticante. Além disso, 

seu pai era militar da aeronáutica, "muito rígido" com os filhos: 

Eu me lembro que se ele pusesse um de nós de castigo, nem pensar que 
a gente podia sair antes da hora. Ao mesmo tempo ele conseguia ser 
muito doce. Na verdade, mamãe era ainda mais rígida do que ele, 
porque ele ainda tinha doçura, e mamãe queria que a gente fosse tudo 
corajoso, porque ela é uma mulher corajosa, batalhadora, então ela 
sempre foi dura. Por isso é que nunca, jamais, mamãe me acudia no 
meio da noite quando eu me apavorava com os espíritos, porque ela 
queria que eu enfrentasse os meus medos sozinha. Papai era que ia 
(Arabela). 



216 
 

A obediência e a disciplina, presentes no convívio familiar de Arabela, também fazem 

parte do ethos espírita, e comparecem na carreira mitológica de Chico Xavier, sendo a 

obediência um dos votos monásticos224 simbolicamente abraçados pelo médium mineiro, 

segundo aponta Sandra Stoll (2000). Isto se alia também à já conhecida "obediência à hierarquia 

moral" no centro espírita, salientada por Cavalcanti (1988), que nos apresenta, através dos dados 

de seu campo – dois centros espíritas cariocas – a preocupação constante dos dirigentes e dos 

próprios adeptos em geral, em reprimir atitudes de questionamento em relação às normas 

estabelecidas para os trabalhos a serem desenvolvidos, em relação à linha doutrinária tradicional 

e em relação à hierarquia existente no centro. Indivíduos que de alguma forma questionam estes 

elementos são, de forma categórica, diagnosticados como “espiritualmente doentes”, 

“desequilibrados", "obsidiados”, e encaminhados ao "tratamento de desobsessão” (Cavalcanti 

1988, p. 66, 69, 92). 

Assim é que há alguns elementos da vida de Arabela, nos contextos familiar, social e 

religioso, que combinam – ou, antes, correspondem – a um ethos da contenção e da civilidade, 

atualizado no espiritismo kardecista. Esses elementos são importantes no relato de nossa 

médium, em relação ao seu processo de adesão religiosa. Eles atravessam as diferentes estórias 

que nos conta sobre sua vida, desde as primeiras visões espirituais, passando pelos problemas de 

saúde, por sua chegada aos Irmãos Unidos e o enlace final, que é a rejeição ao transe 

efervescente experienciado no Waldemar Matoso. 

Arabela nos oferece um relato atravessado por uma cuidadosa escolha entre o que gosta e 

não gosta. Ela nos fala, pois, de um desgosto, ante as sensações de descontrole, arrebatamento e 

caos sentidas nas experiências efetuadas por seu Waldemar, ante o reencontro com o seu passado 

sexualmente degenerado na figura de Maria não-sei-do-quê e ante as visões perturbadoras de um 

além da animalidade, do erotismo, da desfiguração e da não civilização. 

O desgosto ante os elementos rejeitados implica em um gosto previamente forjado, 

implicando no fato de Arabela reconhecer no espiritismo elementos que se encaixam em seu 

anterior universo de valores, não provocando, afinal, um desinvestimento interior absoluto; 

nesses termos é que se pode compreender o sentido de sua narrativa, apontando para um 

                                                 
224 Junto à castidade e à pobreza. (cf. Stoll, 2002) 



217 
 

renascimento na nova religião225 sem o abandono de metáforas anteriores, que passam a ser 

relidas a partir do novo vínculo religioso, num exemplo clássico de alternação (cf. Berger e 

Luckmann 1974). 

Assim é que podemos compreender as falas de Arabela, assegurando já ser, mesmo antes, 

uma pessoa equilibrada, só não tinha ainda encontrado o seu caminho, caminho esse que 

encontrou ao chegar aos Irmãos Unidos. É emblemática a fala onde diz: 

Os bons espíritos encontraram uma forma de me ajudar, porque dessa 
forma eu fui parar num centro espírita, eu tinha sofrido tanto até 
aquele momento, você tá entendendo? Foi aquele escândalo necessário, 
como dizem. Foi necessário eu ficar doente, pra que meus pais me 
levassem. Se eu talvez não tivesse adoecido, eu ia continuar 
perturbada, tomando remédio, indo pra médico; entende a importância 
dessa freira na minha vida? Foi muito grande. Então hoje eu vejo com 
mais clareza o que eu não vi na época: realmente, a freira 
tuberculosa surgiu na minha vida para que eu pudesse chegar até aqui 
(Arabela). 

 

6.6 "TÃO FELIZ": CRESCIMENTO, CONFIANÇA E ALEGRIA 

Trabalhando há mais de vinte anos nos Irmãos Unidos, Arabela considera ter conseguido 

crescer muito, chegando a um ponto muito legal de desenvolvimento. Utilizando-se da categoria 

nativa ferramenta para designar seus dons mediúnicos, ela assevera o quanto é gratificante ver 

esta ferramenta em boa qualidade: seu corpo hoje está pronto para incorporar na hora e lugar 

certos – apenas na sessão de desobsessão no centro espírita. Já o fato de não dizer palavrão, não 

se debater nem falar alto, não gargalhar ou chorar descontroladamente, não bater na mesa ou 

tratar o doutrinador com desrespeito, ela acha que tem a ver com o nível de equilíbrio do grupo 

do qual faz parte. Lembra como era importante que João Ferreira lembrasse a todos os médiuns 

em desenvolvimento, na hora mesmo que estavam incorporados, para controlar seus próprios 

corpos, e mesmo os inconscientes obedeciam. Esta é uma atitude que os atuais doutrinadores dos 

Irmãos Unidos dão continuidade.  

                                                 
225 A respeito do renascimento, veja-se o rebirth religioso de William James (apud Austin 1990), que se estabelece 
através de um processo de cultivo de si (uma Bildung), em cuja prática se constitui um outro a partir de si-mesmo, 
mantendo-se, contudo, a identidade originária. Sobre a Bildung, cf. Duarte 2006.  



218 
 

Como mencionei no capítulo dois, a longa experiência no centro espírita lhe levou a uma 

ampliação em suas capacidades; hoje, consegue diferenciar as energias dos espíritos e não 

confundi-los mais, assim como falar a coisa certa no diálogo fraterno, o que em muito difere de 

sua época de neófita, quando não percebia com nitidez certas dimensões do outro mundo. 

Arabela fala entusiasmadamente sobre sua intuição, a ferramenta mediúnica que compreende 

como a mais fundamental, e a que mais se ampliou: é ela – e não a vidência ou a audiência – que 

dá o ponto final na identificação do tipo de problema trazido pela pessoa no diálogo fraterno. 

Arabela conseguiu amolar a intuição quando incorporou em seu cotidiano a técnica da prece, 

que a mantém sintonizada com a "faixa adequada" no "dial dos espíritos". Intuição e prece 

formam, assim, o par quase perfeito: 

Eu não lhe diria que a vidência é por onde eu me baseio, no 
diagnóstico da situação. De jeito nenhum, porque ela pode me enganar; 
existem entidades que se apresentam fisicamente pra você, de uma 
forma muito bondosa, e você, se estiver cansada, meio estressada, 
você pode cair. A audição também pode me tapear, porque às vezes a 
entidade até diz coisas boas, e até diz “não, você está enganada, 
equivocada, não é essa a minha intenção”, e eu, se não estiver muito 
bem, posso até me deixar levar. Pela intuição, não tem como.  

A vibração emitida por um espírito, mesmo que ele coloque um jeito 
meio piedoso, uma voz bondosa, a vibração dele não vai mudar, ele não 
consegue tapear isso. Por isso é que eu digo que a minha intuição não 
se engana. Agora, eu digo isso hoje pra você. Talvez no início, há 
alguns anos, não, a vidência era o ponto forte. Porque no início eu 
não sabia como é que a coisa se processava. Então, hoje, é assim: a 
intuição em primeiro lugar, e aí as outras coisas somam.  

É claro que a vidência é importante, porque às vezes você está assim 
perdido e tem um detalhe da vidência, por exemplo, pessoas que estão 
acompanhadas por um espírito meio trôpego, com uma garrafa na mão, 
quer dizer, você já tem ideia de que provavelmente aquela pessoa que 
chegou tem algum problema com bebida. Nesse ponto a vidência é bem 
rápida, dá pra pegar rápido. Mas em outros casos, de problemas 
existenciais, de depressão, angústia, não, é através da intuição 
(Arabela). 

Sua intuição é hoje uma ferramenta amolada, o que lhe deixa feliz; isto me faz lembrar de 

Wacquant e seu estudo sobre o boxe, onde os relatos dos boxers aparecem permeados pela ideia 

de prazer, em que pese o boxe ser uma prática notadamente dolorosa: 

O prazer de sentir o corpo desabrochar, adelgaçar-se, "fazer-se", 
pouco a pouco, pela disciplina que lhe é imposta (Wacquant 2002, 
p.88) 



219 
 

Aliás, a alegria é elemento frequente nas falas de Arabela, e comparece ao lado de 

trabalho duro, sacrifício e doação, mais precisamente quando ela me conta de sua carreira 

mediúnica, que hoje envolve um conjunto de práticas, no âmbito do centro espírita, mas também 

fora dele. Ora, além do diálogo fraterno e da desobsessão, faz parte da rotina de Arabela o 

atendimento externo: ela ordinariamente vai visitar doentes em hospitais e residências e 

conversar com pessoas que estão com problemas, numa espécie de diálogo fraterno fora dos 

Irmãos Unidos. Em geral, essas pessoas são conhecidas de outras já atendidas por ela no diálogo 

do centro; estas, por sua vez, indicam o seu nome a outras pessoas, que também se tornam 

atendidas por Arabela, de sorte que há aproximadamente quinze anos, ela efetua esta prática, que 

muitas vezes lhe toma mais tempo do que o centro espírita.  

Ela, assim, divide seu tempo entre o centro espírita, os atendimentos externos e sua rotina 

profissional, pois trabalha numa empresa de assessoria, assim como pessoal, já que precisa 

também "organizar a casa e dar alguma atenção ao marido". Na primeira entrevista que fiz com 

Arabela, em 2003, indaguei sobre "como conseguia" dar conta de tanta atividade; ela me 

respondeu com uma estória sobre Chico Xavier, que assinalava a importância do "ser feliz".  

Nos últimos tempos da vida de Chico, quando ele estava muitíssimo 
doente, um repórter veio entrevistá-lo, e perguntou: "Chico, como 
você está?" E eu me lembro que Chico responde: "tão feliz". Ele disse 
"tão feliz". E todo mundo ficou assim, sem entender, porque ele 
estava sentindo muita dor. Mas, sabe, eu sempre acreditei 
sinceramente que ele estava sendo sincero, que ele era feliz, mesmo 
psicografando a noite toda, e atendendo pessoas, ainda mais doente. 
Porque essa é uma atitude possível; eu acho que a felicidade é um 
estado de espírito, independente das ocorrências da vida, do mundo. É 
possível ser feliz, sempre (Arabela). 

Ao citar esta estória, Arabela complementa a explicação com um adendo sobre sua própria 

vida e os problemas advindos da mediunidade: o tema da felicidade, da alegria, comparece e 

confere sentido a tudo o que já passou.  

Você sabe, até eu conhecer e entender que o que eu tinha era 
mediunidade, foi muito sofrimento. Sem ter nem a ideia do que era, eu 
sofria simplesmente. Quando eu entendi que o que eu tinha era só 
mediunidade, foi a maior alegria da minha vida! Eu era normal! É por 
isso que eu digo que a mediunidade sempre foi a melhor coisa que 
aconteceu na minha vida, porque o fato de eu perceber que eu era 
normal, você quer coisa mais linda e maravilhosa que essa? Sair de 
problemas, de inseguranças, de medos, e ter a certeza exata de que 
você sobrevive! Então o que é que eu posso achar que isso é? 
Maravilhoso (Arabela). 



220 
 

Há alegria no próprio cansaço físico – que, no entanto, desaparece, logo que se sai da 

cabine, logo que termina a sessão de desobsessão. Há ainda o componente da renúncia e a 

incompreensão das pessoas em geral, que não entendem sua forma de viver. 

Esse meu trabalho, às vezes eu fico muito cansada, mas eu sempre 
termino melhor do que comecei, quer dizer, sempre me reconforta e me 
refaz. Agora, tem uma dosezinha de renúncia, porque às vezes você tem 
que ter muita paciência para ouvir as pessoas. Na verdade, a parte 
mais dura é porque tem muitas pessoas que não entendem você, pensam 
até que você tá representando, que aquilo não pode ser, acham que não 
tem como alguém ser feliz desse jeito que eu vivo. Então, essas 
pessoas te testam um pouco, pra ver o teu nível de paciência, 
acontece isso às vezes. Que não é assim muito legal não, mas a gente 
continua (Arabela). 

Arabela é a médium mais procurada dos Irmãos Unidos, para atendimento, os 

frequentadores do centro recorrentemente elogiam seu alto astral e sua imensa paciência, 

tolerância e carinho com que trata cada um em especial. Sempre sorridente, ela diz empreender 

uma busca pessoal constante por alegria e felicidade. Por isso é que, além de ler Kardec e Chico 

Xavier e Divaldo Franco, ela lê os livros de autoajuda, que, aliás, indica para as pessoas que 

atende no diálogo. Os de Deepak Chopra, que falam no "poder do agora" são um exemplo: 

Deepak Chopra diz que a felicidade deve ser vivida no agora, pois o 
agora é única coisa que nós temos. O passado já passou, não há como 
mudá-lo. O futuro é mistério. Só o que existe realmente é o hoje. Por 
isso é que a gente deve amar hoje, deve fazer coisas boas hoje. O 
"hoje" é um presente de Deus para nós, por isso é que se chama 
presente (Arabela). 

Os de Louise Ray, como o "Você pode curar sua vida", também são "importantes", pois 

falam no poder do "pensamento positivo": 

Devemos pensar positivo. Louise Ray teve um câncer de mama e se curou 
com a ajuda do pensamento positivo (Arabela). 

Essas leituras "complementam" o que ensina a doutrina espírita, em sua avaliação, e 

ajudam a que ela seja quem é hoje. Ora, no GEIU, é sabido que ela já sofreu o diabo por ser 

médium, mas assim como Chico Xavier, que era "tão feliz", é dito que ela "passa" alegria para as 

pessoas. Porém, na última entrevista que fiz com Arabela, no final do ano de 2008, ela me 

advertiu, ainda ao telefone, antes de nos encontrarmos pessoalmente: "eu tenho coisas novas pra 

lhe dizer", e depois, sentadas em um café de um Shopping Center de Natal, no início da 

entrevista, me disse:  



221 
 

Você vai ter outras coisas pra escrever, porque eu quero lhe contar 
que de um ano pra cá muita coisa mudou na minha vida. Você sabe que 
eu faço muito atendimento, mas percebi que tinha que mudar meu ritmo 
e passar a pensar um pouco mais em mim, que eu não estava pensando, 
eu acho. Eu nem estava mais dando conta da minha vida, então eu fiz 
uma autoavaliação e diminuí um pouco, pra me resguardar, pra eu 
conseguir respirar. Quando fui me dar conta era tanta gente pedindo 
minha atenção, que se eu deixasse do jeito que tava, eu não ia mais 
ter vida, porque todos os dias ia ter alguém pra eu atender. Já tava 
sufocante, o assédio das pessoas, como se já não me bastasse o 
assédio dos desencarnados, desde que eu me entendo por gente. Eu vi 
que tinha que pensar um pouquinho em mim. Porque eu não tava muito 
feliz, não. Eu pensei: Isto é certo? O que estou fazendo comigo? 
(Arabela). 

Tanto as primeiras entrevistas de Arabela, que destacam a aflição no trânsito entre os 

espíritos, quanto a última, que ressalta a aflição no trânsito entre as pessoas, sublinham a 

necessidade do ser feliz. De início, o ser feliz, mesmo com o assédio dos mortos. Ao final, o ser 

feliz, mesmo com o assédio dos vivos. Suas falas, ordinariamente ressaltando a necessidade da 

alegria e da superação da dor, lembram-me Sahlins (2003) e sua tristeza da doçura226 no 

ocidente: "É preciso", diz Arabela,  

Mesmo com todos os problemas, é preciso e é importante ser feliz. 
Veja só a vida de Chico [Xavier], ele era feliz, e todo mundo sabe 
que ele trabalhava no centro e atendia até a última pessoa, e ele 
tinha angina, ele era quase cego, era perseguido pelos espíritos, 
acho que ele tinha até um problema renal, mas era feliz! E porque a 
gente que tem saúde, e tem família, e tudo, porque a gente não é? A 
gente deve ser feliz sim, porque a gente pode ser, é só querer 
(Arabela). 

As falas de Arabela apontam para uma noção de felicidade como um compromisso firmado 

pelo indivíduo consigo mesmo. A alegria é, assim, uma bandeira, um dever moral do indivíduo. 

Esta noção só é possível na modernidade tardia, onde o corpo não é mais só o invólucro que 

abriga a alma, e também a natureza não é mais só extensão, contemplação e temor: pode-se 

modificá-los, transformá-los, aperfeiçoá-los, o corpo e a natureza, para deleite dos humanos, que 

podem fazê-lo, pois são senhores deste mundo e de si mesmos (Thomas 1988). Aliás, não só é 

possível, como é urgente fazê-lo (Bruckner 2002). Esta é uma felicidade fundada na noção de 

transformação e de progresso da humanidade (Delumeau 1997 e 2003). 

                                                 
226 Para Sahlins (2003), nós, humanos do Ocidente, sob as premissas judaico-cristãs, somos "sofredores em busca da 
felicidade". Nesta busca, nós elaboramos e desenvolvemos práticas que objetivam o bem-estar corporal; a felicidade 
é, então, alcançada através de sensações prazerosas, e através também da evitação da dor e do sofrimento. Esses 
elementos atenuam a "tristeza da doçura" de um sujeito desejante marcado pela falta; neste movimento, o consumo 
surge para "adoçar" o amargor da vida. Ver também Campbell (2001). 



222 
 

Sou inclinada a pensar que a ênfase das falas de Arabela na felicidade como construção 

pessoal pode ter sido impulsionada não apenas por sua inserção no espiritismo227, mas também 

pelas leituras de autoajuda que relata fazer. Neste sentido é que ela ajusta estas leituras – estas 

outras metáforas – à tradição espírita, que as engloba.  

Ao final, Arabela defende o seu espiritismo, aquele assinalado pelo código da brandura e 

da temperança, próprio do modelo de caridade, própria da pessoa espírita marcada por Chico 

Xavier. Ao mesmo tempo, rejeita outro modelo de espiritismo, o de seu Waldemar, cuja guerra 

contra o Mal é importante, para nossa médium; este modelo, porém, carrega um problema: 

empreende uma guerra legítima em front desprotegido, pois carente de caridade. É o caráter 

científico, racional, das práticas efetuadas por Waldemar, que são o seu calcanhar de Aquiles. 

Sem a aliança com a caridade, esta é uma guerra perdida, desde seu início. Assim é que Arabela 

não abandona a tradição espírita; antes, incrementa-a, buscando para isso elementos da uma 

"terapêutica do bem estar", e de uma "ênfase na alegria", presentes no universo da autoajuda: 

estes são seus combustíveis para sua guerra contra as trevas. 

  

                                                 
227 E, neste sentido, deve-se lembrar do crescimento, dentro do espiritismo brasileiro, da influência de Divaldo 
Franco, médium espírita baiano, cujos livros trazem para este campo certa leitura psicologizante, como aponta 
Lewgoy (2008): "Face a Chico Xavier, sua proposta [de Divaldo Franco] se mostra mais psicologizante, 
aproximando-se discretamente de uma influência da Nova Era por sua substituição de uma ênfase cristã dolorista, 
ainda presente em Chico, pela busca do bem-estar, da autoestima e da felicidade como valores emergentes no 
espiritismo" (Lewgoy 2008).  Também assinala que "A antiga ética do carma como sacrifício e aceitação do destino 
parece estar suavemente acomodando-se aos imperativos de bem-estar e autoestima, característicos da religiosidade 
pós-moderna." (Lewgoy 2008). 



223 
 

 

CAPÍTULO 7       MIRIAM 

 

 

 
 

"Hands of Light", aquarela de Georgeanne Jud 
Disponível em http://gajud.com. Acessada em 18/01/2010 

 

Eu sabia da existência do Grupo Ramatís antes mesmo de aderir ao espiritismo; ocorre que 

no início da década de 1990, minha mãe, que já frequentava a FERN, ingressou também no 

centro Bezerra de Menezes, e em seu segundo ano foi, segundo o médium João Cecílio lhe disse, 

indicada por Dr. Bezerra para atuar como auxiliar um em uma das cabines de cura deste centro. 

Depois de algum tempo ela passou a me falar daquele grupo esquisito, o Ramatís, que tem umas 

loirinhas, as irmãs. Um grupo que se reunia com irmão Cecílio para fazer uns rituais onde 

clamavam por uma chama violeta e repetiam eu sou, eu sou. As tais loirinhas eram Miriam 

Mafra e sua irmã, Graça Mafra. Ainda antes do ano de 1997, ou seja, antes de entrar para os 

Irmãos Unidos, eu tive um contato com Miriam: meu filho estava com sinusite, e eu o levei para 

consultar no Bezerra de Menezes, na cabine de cura de Miriam, que trabalhava com João 

Machado, médico espiritual. Impressionou-me o fato de que aquela moça tão bonita se 



224 
 

dispusesse a passar toda a tarde em pé naquela cabine apertada. Era uma abnegada, pensei à 

época. 

Mais de dez anos depois, no início de 2007, eu estava à porta do Bezerra para falar com 

Miriam e lhe dizer do meu desejo em pesquisar o seu grupo, o Ramatís. Ela fazia um 

atendimento, e após alguns pacientes, chegou a minha vez. Vestindo seu uniforme azul de 

médium de cabine, Miriam pôs as mãos nos bolsos e me olhou muito séria: "diga". Eu me 

apresentei, falei atabalhoadamente meu nome e o "sou antropóloga, faço pós-graduação" e então 

enveredei pela pesquisa. Ela me olhava e eu continuava a explicar sobre os meus objetivos; nesse 

ponto, ela me interrompeu adiantando que "não via nada demais" em meu estudo sobre 

mediunidade, e indagou sobre o que eu já havia lido sobre esse tema.  

Esta é uma pergunta frequente no meio espírita, e revela a preocupação por saber se o 

pesquisador já leu Kardec e as obras de André Luiz, mas o encaminhamento da pergunta de 

Miriam me pareceu diferente, pois ela alinhavou: "o que você já leu do que foi escrito na 

universidade sobre mediunidade?". Eu não estava preparada para aquilo, pensei rápido e 

respondi: "eu li Sandra Stoll, Bernardo Lewgoy, Maria Laura Cavalcanti, Emerson Giumbelli". 

Não era bem o que ela queria, depois eu entendi; os tais escritos acadêmicos que Miriam falava 

eram os da área de medicina "alternativa" e da física quântica. Eu então disse a Miriam o que 

achava que ela ia querer ouvir: que eu estava ali "mais para aprender". Ela me olhou de soslaio e 

percebi que eu havia errado duas vezes; talvez esse grupo fosse mesmo diferente, pensei, pois 

Miriam não gostou de me ouvir dizer que estava ali para aprender com ela. 

Durante dois anos eu pesquisei o Grupo Ramatís, frequentando suas reuniões nos 

domingos à noite e acompanhando as práticas de seus componentes no cotidiano do Bezerra de 

Menezes. A figura de Miriam mostrou-se central desde o início, não só pelo fato de ser a única 

médium a recepcionar Ramatís neste centro, mas também porque sua cabine de cura, onde 

recepciona os espíritos de João Machado e de Vulpiano Cavalcanti, é uma das mais concorridas. 

Fiz uma entrevista aberta com Miriam, no início do ano de 2008, o segundo ano da 

pesquisa; esta entrevista aconteceu em seu local de trabalho – ela é assistente social de um 

hospital da cidade de Natal – e durou duas horas. Porém, durante todo o tempo da pesquisa, tive 

um conjunto de outras oportunidades para conversar informalmente com ela. Em geral, eu 

aproveitava o tempo após as reuniões do Grupo Ramatís; como Miriam sempre tinha "quinze 



225 
 

minutinhos" disponíveis para mim, eu empregava esse tempo para montar os detalhes de sua 

carreira mediúnica. Além disso, efetuei com ela algumas entrevistas rápidas por telefone. 

Registrei suas práticas na cabine de cura durante um período de quatro meses; nesse período, 

também observei outras cabines. No início, observei apenas os dias em que os médiuns do Grupo 

Ramatís trabalhavam – domingos à tarde, quartas e sextas-feiras à noite; no último mês, observei 

também as cabines de outros médiuns, não ligados ao Ramatís. Miriam foi uma figura 

fundamental também em relação a esta parte da pesquisa, pois foi através de sua autorização que 

pude entrar nas cabines e tomar nota das práticas efetuadas, nos dias em que ela trabalhava. Em 

outros dias, minha observação foi autorizada por Amadeu, presidente do Bezerra. 

 

7.1 SOBRE OS LAÇOS, OU "ABRIGANDO ENERGIAS"  

Para eu conseguir expor o material etnográfico sobre a carreira de Miriam da forma como 

gostaria, no sentido de afirmar minha hipótese, preciso efetuar um preâmbulo sobre a noção de 

"abrigar energias", fundamental no trabalho de cura do Bezerra de Menezes228, por dar conta da 

ideia de vínculo, de laço. Foi Miriam, que ao me relatar sua trajetória no Bezerra, ressaltou este 

dado. Ela me conta que em várias oportunidades, recepcionou229 diferentes entidades:  

É claro que a gente recepciona mensagens de vários espíritos, mas é 
um processo assim: você recepciona naquele momento, e pronto, aquilo 
se extingue. Passou aquele momento, acabou, não tem vínculo. É 
diferente de você estar por muito tempo abrigando aquela energia. 
(Miriam, grifo meu) 

                                                 
228 Como eu já apontei no capítulo cinco do presente trabalho, no centro espírita Bezerra de Menezes, para que o 
médium atue na cabine, ele deve passar por um período de preparação, um rito inaugurado por João Cecílio, onde 
médiuns de cabine e espíritos de médicos são inicialmente apresentados por Dr. Bezerra, espírito, e é indagado ao 
médium se ele deseja trabalhar com o espírito. Em caso positivo, há um período de aproximação mental destes dois 
seres, o encarnado e o desencarnado, através do ritual de estudo, que se desenrola por meses e às vezes por anos. Em 
seguida, esta aproximação se torna mais profunda, pois os médicos passam a se fazer presentes também através da 
psicografia; o envolvimento culmina no momento da primeira psicofonia: esta ocorre em uma cerimônia formal de 
entrega dos médicos e médiuns à casa espírita e sela o compromisso do médium com este irmão espiritual, e, vale 
salientar, com seu estilo de trabalho. 
229 Recepcionar e canalizar são sinônimos de incorporar, no espiritismo. Porém, Miriam me explica seu 
entendimento de que incorporação é doar o corpo para a entidade; já recepção e canalização são, para ela, 
processos menos invasivos; estas duas últimas denominações são suas preferidas, e descrevem melhor sua prática 
mediúnica. 



226 
 

Devo enfatizar: para Miriam, recepcionar esporadicamente espíritos diversos é diferente de 

recepcionar um mesmo espírito durante um longo tempo, pois esta segunda prática constitui 

laços, e deve ser realizada com cuidado: não se constrói laços com qualquer um.  

Para tanto, ela lembra: antes de escolher o médium que "abrigará a sua energia" na cabine 

de cura, os espíritos observam muito bem os encarnados, procurando neles afinidades consigo. 

Após esta escolha, indicam a Dr. Bezerra os nomes de seus eleitos. Ao relatar este rito, os 

médiuns com quem conversei recorrentemente apontam: a relação entre médiuns e espíritos é 

"como um namoro, um casamento", e o intermediário é sempre Dr. Bezerra; é ele quem 

estabelece o primeiro contato entre as duas partes. É ele quem apresenta as duas partes, e indaga 

ao médium se ele deseja trabalhar com o espírito. Caso este concorde, há um período de 

aproximação mental através do ritual de estudo. Esta etapa pode se desenrolar por meses e até 

anos.  

A aproximação então se torna mais profunda, já que os médicos passam a se fazer 

presentes também através da psicografia. O envolvimento culmina no momento da primeira 

psicofonia: esta ocorre na chamada cerimônia formal de entrega dos médicos e médiuns à casa 

espírita e sela o compromisso do médium com este irmão espiritual, e, vale salientar, com seu 

estilo de trabalho. Examinar este ritual é importante, pois, para que melhor compreendamos a 

relação de Miriam com seus parceiros, Ramatís, João Machado, Vulpiano Cavalcanti e o 

Caboclo das Sete Encruzilhadas. Mas vamos ao relato: 

E num certo dia eu estava auxiliando João Cecílio e nós tínhamos 
terminado o atendimento, era um sábado. Ele sentou; depois do 
atendimento a gente sempre sentava pra relaxar um pouco, a gente 
conversava algumas coisas e ele me passava ensinamentos, orientação, 
e ele disse: "olhe, minha filha, tem aqui uma pessoa que quer muito 
trabalhar com você. Acha que você é a pessoa adequada pra trabalhar 
com ele". Aí eu disse: "olhe, a única coisa que eu tenho a dizer pra 
essa pessoa, esse espírito é: se eu puder ser útil, tudo bem, porque 
eu não sei quase nada, eu sou muito incipiente em tudo isso aí, mas 
eu estou pronta. Se ele achar que eu sirvo pra que a gente chegue 
junto, eu estou aqui". Aí foi quando ele fez a captação de João 
Machado, ele disse: "sou João Costa Machado", e historiou a vida 
dele, "eu sou psiquiatra, fundador disso aqui, e nós temos que 
trabalhar voltados pra isso aqui. Você me aceita?". Eu digo: 
"aceito". Então, nós fomos, assim, foi atemporal, porque todo o grupo 
já tinha feito a sua escolha, e já tinha tido a cerimônia. Foi 
separado, foi bem especial, e, assim, bem sem alarde, porque ele é 
dessa forma, ele é muito sutil, ele não gosta de muitas pompas, ele é 
muito humilde nesse sentido, aí começamos a trabalhar (Miriam. Grifo 
meu). 



227 
 

O pedido de João Machado a Miriam, através de Bezerra, acontece depois que toda a 

turma de médiuns daquele ano já havia recebido formalmente os seus parceiros espirituais, no 

Cerimonial de entrega de médicos que acontece sempre em meados de fevereiro neste centro 

espírita e que é relatado como o ápice de um processo que se desenrola por algum tempo e que se 

inicia quando Dr. Bezerra abre os campos de força dos médiuns para que eles possam trabalhar 

nas cabines, inicialmente como "auxiliar nível três". Com o passar dos anos, chega-se a "auxiliar 

dois" e finalmente "auxiliar um", para, então, talvez chegar a receber um médico. Vários 

médiuns me relataram sobre este processo: 

Aí Dr. Bezerra abriu meus campos de força, que ficam aqui [mostra as 
pontas dos dedos]. Eu fui pra Dr. Bezerra e vi quando ele fez assim: 
ele faz um sinalzinho de cruz, em cada dedo da gente, abrindo os 
campos, que é pra gente doar energia pro paciente, que eles trabalham 
com os fluidos vitais; aí, pronto, ele abriu, aí foi quando eu 
comecei a trabalhar (Virginia). 

Aí eu comecei a estudar e de cara fui ser auxiliar três, né, ficar 
chamando? [chamando os pacientes para entrarem na cabine] (Kelly). 

Com os campos abertos, pode-se exercer a função de auxiliar três e deve-se passar a 

estudar a mediunidade e a doutrina espírita; além disso, os médiuns devem também estudar o 

corpo humano, sobre a localização dos órgãos, as funções vitais, sobre doenças e tratamentos, 

pois, como me dizem os médiuns, 

Como é que eu vou trabalhar numa cabine se não sei onde estão os 
órgãos do corpo? (Zenaide) 

O estudo é necessário, contam, porque os espíritos precisam encontrar nos registros 

cerebrais dos médiuns o conteúdo adequado para seu desempenho. Assim se capacitando, alguns 

desses trabalhadores são, então, escolhidos por algum médico, para serem seus parceiros, o que 

lhes será comunicado por Dr. Bezerra; se aceitarem a tarefa, passarão a ser médiuns de cabine.  

Tem um momento que eles pedem a Bezerra. Aí Bezerra diz pra gente: 
tem um médico que está pedindo pra junto com você caminhar. Mas ele 
respeita a nossa vontade. Numa aula, uma das aulas, ele [Luís Gomes, 
o médico] veio; Socorrinho [médium vidente] até viu. Ele chegou e 
segurou nas minhas mãos e disse: "você aceita trabalhar pra Cristo 
junto comigo? Ajudar os nossos irmãos nas curas das suas doenças?". 
Aí eu disse: "aceito". Que tudo é feito a nível mental. Socorrinho 
até relatou, ela disse: "minha irmã, diga o que Luís Gomes pediu a 
você". Aí foi quando eu relatei pra todo mundo do estudo, chorando 
muito, com o coração a ponto de explodir. Mas desse dia até eu passar 
a trabalhar na cabine mesmo, foi um ano (Zenaide).  



228 
 

Eu trabalho com José Fernando de Almeida, um espírito que desencarnou 
há uns oitenta anos, aproximadamente, no Ceará, em Quixeramobim 
(...). Dr. Bezerra chegou e disse: "olhe, tem um irmão que tá próximo 
a você", naquele período; existe um período aqui na casa que os 
irmãos se apresentam e escolhem um médium. Dependendo da energia, 
essas coisas todas. Então Dr. Bezerra me chamou e disse: "olhe, tem 
um irmão que está autorizado a trabalhar aqui com a gente, e ele está 
próximo a você, ele tá querendo trabalhar com você, a gente quer 
saber de sua disponibilidade de fazer isso" (Kelly).  

Que Dr. Bezerra me chamou e disse que tinha irmão José Tavares que 
queria trabalhar, e que tava já muito fluidicamente casando com a 
minha energia. Porque já existia o elo fluídico entre eu e ele (Graça 
Mafra).  

O médico escolhe seu parceiro por afinidade fluídica; em geral, se conhecem de outras 

existências, ainda que o de cá não se lembre. Usando o termo casamento230, os médiuns me 

dizem que este só se efetivará se houver um prévio namoro: espírito e o médium estudam juntos. 

Às vezes por anos. Assim, o estudo, que era uma atividade só do médium, passa a ser uma 

atividade da dupla que está se formando, e é assim que, pouco a pouco, os irmãos invisíveis vão 

se fazendo presentes nas aulas, assinando as psicografias, aparecendo para aqueles que os podem 

enxergar.  

E nós ficamos em estágio, em estágio trabalhando algum tempo (Graça 
Mafra). 

Essa cabine, além de estudar, os irmãos espirituais vêm, e começa 
como um namoro. Eles vêm estudar conosco. Vêm ativamente (Zenaide). 

E aí a gente começou a trabalhar junto, na verdade a gente já começa 
a trabalhar junto num período antes de toda aquela reunião, aquela 
cerimônia. Eu continuei meus estudos, ele começou a se fazer presente 
nas aulas, na psicografia. Ele já assinava as psicografias, dando 
orientações, falando comigo (Kelly). 

Com o estudo/namoro, os elos fluídicos com seus parceiros vão se fechando, as energias se 

harmonizando, até que não se tenha muito claro onde começa uma e termina a outra, as energias 

do encarnado e do desencarnado. É o momento onde este ciclo se conclui: a dupla está pronta 

para a cerimônia, que acontece em dois momentos: no lado espiritual, extrafísico, e no lado 

material, físico. 

A cerimônia é assim: primeiro existe a cerimônia a nível extrafísico. 
Então eu me lembro tudo o que aconteceu no plano extrafísico, eu 

                                                 
230 Em outros contextos religiosos há uma relação de casamento com os espíritos. Ioan Lewis (1977, p. 64/76) nos 
aponta diferentes manifestações deste fenômeno. 



229 
 

presenciei tudo, me lembro com detalhes, porque eu tive como se fosse 
um sonho, e aí eu cheguei pra irmão Cecílio e disse: "eu sonhei que a 
gente já recebeu o médico". Aí ele começou a dar risada, ele disse: 
"é, vocês já receberam, foi no plano extrafísico". Aí eu: "ah, legal" 
(Kelly). 

Realizada a cerimônia extrafísica, acontece então a cerimônia no plano físico. Este é um 

momento singular no Bezerra de Menezes: avisado com antecedência após as palestras das 

reuniões públicas, nesta noite comparecem todos os trabalhadores das atividades mediúnicas, 

além de seus familiares, amigos e do público em geral. Nesta noite se formará uma turma do 

mediúnico, que se diferenciará de outras turmas anteriores por um mantra específico, trazido por 

Dr. Bezerra e recitado por todos daquela turma. Nesta noite, também, haverá o acoplamento final 

tão esperado: os médiuns darão pela primeira vez passividade para que seus médicos falem por 

suas bocas. Nesta noite, farão finalmente o juramento, ante todos os presentes ali, se 

comprometendo a trabalhar fielmente com Jesus e com seu parceiro espiritual. 

Em 1991, 18 de fevereiro de 1991, foi feita a entrega solene desse 
médico, não somente a mim mas a todos os médiuns que aqui estavam, 
que por sinal trabalham comigo ainda na sexta-feira à noite (Graça 
Mafra). 

É uma cerimônia mesmo, com uma plateia, os irmãos, as pessoas tomam à 
frente, é feita a leitura do evangelho normalmente, aí a gente faz um 
juramento, cada grupo recebe um mantra, cada grupo recebe, cada ano é 
um mantra diferente. Aí depois o grupo todo vai realizar o mantra 
juntos, e aí, um a um, os irmãos vão dando a sua comunicação através 
de seus médiuns, aí existe um juramento, que pra cada grupo é um 
também, quer dizer, existe um juramento que a gente faz, e Dr. 
Bezerra autoriza então a gente, a partir dali, seguir a parceria. É 
tudo muito simples [e você, a primeira vez que teve psicofonia dele 
foi nesse dia?]. Sim. A primeira vez que ele se fez presente na 
psicofonia foi nessa cerimônia. Se ele veio antes ele não disse. Mas 
eu acredito que não, porque a energia dele é uma energia muito 
diferente pra mim, sabe? (Kelly). 

É como se fosse um casamento espiritual, é mais ou menos assim, você 
se compromete, é um juramento que você faz diante da plateia que aqui 
está e diante também dos irmãos desencarnados, tipo a equipe de 
Bezerra que aqui faz parte do dia da entrega de médicos; é um dia que 
tem um campo energético diferente. É como se você tivesse um laço, é 
tipo um laço que você fechou. A sensação que você tem é que é uma 
coisa que se juntou, que se acoplou mais ainda, que já tava junto, 
mas se uniu mesmo. A energia, a minha energia na outra, pra trabalhar 
em conjunto. É uma junção dessas duas energias, esse juramento que a 
gente faz (Graça Mafra). 

Esta digressão é importante neste momento do trabalho pelo fato de que, em meu 

entendimento, é a aliança realizada entre Miriam e seus parceiros – os espíritos Ramatís, João 



230 
 

Machado, Vulpiano Cavalcanti e o Caboclo das Sete Encruzilhadas (uma das facetas de Ramatís) 

– a chave para o seu discurso emotivo: fundado no amor, em sua relação com Ramatís, na calma, 

com João Machado, na coragem, com Vulpiano Cavalcanti e no poder, com o Caboclo das Sete 

Encruzilhadas.  

É minha hipótese a de que, ao desenvolver suas peculiares parcerias com estes espíritos, 

vale dizer, em termos nativos, "abrigando estas energias", Miriam recolherá destas relações 

mediúnicas o combustível em termos emocionais para responder ao contexto adverso que se 

apresenta ao Grupo Ramatís – e que se acirrou na época de minha pesquisa. Quero dizer que 

Miriam faz algo com estas emoções; que elas servem para que em termos práticos (Lutz e Abu-

Lughod 1990) nossa médium localize e afirme o lugar de seu grupo e de seu espiritismo no 

âmbito do centro espírita Bezerra de Menezes. Ramatís é o primeiro, pois é ele quem a conduz 

para o espiritismo, substituindo Jesus Cristo. É com ele que inicio o relato da carreira de Miriam. 

 

7.1.1 O "amor completo": de Jesus a Ramatís  

Miriam é médium de clarividência, psicografia e incorporação. Nasceu no interior do Rio 

Grande do Norte, em uma família de classe média católica praticante, mas aberta para outras 

coisas. É a caçula de doze irmãos; quando completou quatro anos de idade, sua família se mudou 

para Natal. Durante toda a vida, Miriam se sentiu diferente das outras pessoas, disse-me, por 

algumas coisas estranhas que lhe aconteciam: ela tinha premonições, pressentia fatos que iriam 

acontecer; nas relações com as outras pessoas, sabia quando alguém estava mentindo, ou 

querendo lhe prejudicar. Percebia as coisas do mundo sob outro prisma, e isso foi lhe 

dificultando a vida, o que se agravou na adolescência, quando se sentiu ainda mais estranha do 

que o normal. 

Próximo à sua casa havia um convento de freiras. Miriam passou a assistir às missas na 

igreja deste convento e a cantar no coral, e depois de algum tempo foi convidada a frequentar os 

encontros vocacionais deste grupo. Junto com as freiras, conheceu vários conventos, em Natal, 

Recife e Fortaleza. Aos dezesseis anos evangelizava comunidades carentes, junto com outros 

jovens e com as irmãs da igreja; era muito devota, estudiosa e obediente, e cultivava o desejo de 



231 
 

vestir o hábito. Por volta dos dezoito anos de idade, já se encontrava em situação de pré-

noviciado, e as freiras muito a incentivavam a seguir o matrimônio sagrado com o Cristo. 

Hoje, "olhando para trás", Miriam salienta: gostava das viagens, adorava o clima dos 

conventos, mas dizia para si mesma: "aqui ainda está me faltando alguma coisa". Trazia uma 

busca interna, por algo, que não sabia o que era exatamente, e por algum tempo, diz, achou que 

este caminho seria mesmo vestir o hábito, o que deixava sua família temerosa: este não era o 

desejo de seus pais. Ao final, entre a pressão das freiras para que aceitasse o noviciado e a da 

família para que não o fizesse, deixou para definir no último dia do derradeiro encontro 

vocacional, e ante à pergunta da irmã "como é, você vai voltar?" ela respondeu negativamente, e 

então passou a seguir um outro caminho, o de leiga engajada na igreja. 

Pouco tempo depois, uma colega sua que frequentava alguns centros espíritas de Natal a 

convidou pra conhecer uma senhora que botava cartas: "estou precisando ir na casa de fulana, ela 

bota uma carta muito boa". Miriam não foi lá para botar carta, pois na época nem sabia direito 

o que era isso. Mas a senhora das cartas ficou lhe olhando muito, percebeu algo diferente nela, e 

a presenteou com o seu primeiro livro realmente interessante, um livro de psicometria, "que é a 

faculdade de você sentir os objetos e ser transportado pros registros akáshicos daquela pessoa 

que o tocou", segundo me disse. Era um livro de Ramatís. 

E me fascinou aquele ser, Ramatís, era como se fosse alguém que fazia 
parte de mim, que estivesse em mim. Esse foi o meu primeiro contato 
com ele (Miriam). 

As primeiras referências que Miriam recebeu do espiritismo foram, conforme me contou, 

através deste livro de Ramatís. Mas ainda não seria nesse momento o seu enlace com ele. Na 

época, ela frequentou os centros espíritas Victor Hugo e Teresa d'Ávila; neste último, teve o 

primeiro contato com João Cecílio. Já ao Bezerra de Menezes, foi para tratar uma irmã, 

portadora de hemiplegia, doença degenerativa congênita. Sentiu como se já conhecesse o 

Bezerra. Alguns anos depois, então estudante do curso superior de serviço social da UFRN, 

sofreu um acidente, previsto em um sonho que teve alguns dias antes: 

Então no dia em que o carro bateu, na mesma posição que eu fiquei 
dentro do carro, eu recordei todo o sonho que eu tinha tido (Miriam).  



232 
 

Foi quando ela percebeu que precisava de ajuda, pois não estava legal; foi então se 

consultar no Bezerra de Menezes; o médico espiritual lhe avaliou, lhe receitou passes e disse: 

"olhe, você tem que tratar do seu processo mediúnico". Foi quando se consultou com Dr. Bezerra 

e este fez a sua ficha cármica através da mediunidade de João Cecílio. Começou então, por 

sugestão de Dr. Bezerra, a estudar muitas coisas, não só Kardec,  

Porque o centro é bem ecumênico, então toda a minha base foi dessa 
forma, lendo Blavatsky, além de coisas da umbanda, da rosa-cruz, da 
chama violeta de Saint-Germain, tudo isso a gente estudava, esses 
conhecimentos que migravam para cá e que a gente necessitava; João 
Cecílio incentivava isso na gente (Miriam).  

Bezerra também definiu que ela deveria trabalhar na cabine como auxiliar; inicialmente 

auxiliar três, depois dois e por último auxiliar um; falava na tribuna também, lendo o evangelho 

e comentando; depois de algum tempo assumiu a cabine para trabalhar com o espírito João 

Machado e depois com o de Vulpiano Cavalcanti. No período de preparação para assumir a 

cabine como médium e não mais como auxiliar231, Miriam começou, em casa, a fazer exercícios 

para a psicografia, faculdade que percebeu exercer com facilidade, e, quando terminava, o 

espírito assinava; muitas vezes, assinava Ramatís.  

Ela me conta que nesses textos psicografados, Ramatís desenvolvia o tema da transição 

planetária, presente também em seus livros e nos escritos de Rogério; o fato é que foi através do 

intercâmbio mediúnico doméstico que este espírito passou a se fazer presente em seu cotidiano, 

no entanto, nunca pela psicofonia, já que quem o recepcionava desta maneira era irmão Cecílio. 

Porém, quando este adoeceu em decorrência da idade avançada, Miriam foi convidada por 

Bezerra de Menezes a suceder o velho médium na tarefa:  

Foi quando certo dia ele, João Cecílio, chegou pra mim e disse: 
"Miriam, Bezerra me diz que você deve se preparar, começar a estudar 
com afinco as obras de Ramatís; comece a ler mediunidade de cura. 
Logo eu vou ter que me desvincular da potencialidade de recepção, 
porque eu estou ficando fragilizado" (Miriam). 

Alguns dias antes, Ramatís já havia avisado numa comunicação: "está surgindo um novo 

canalizador", sinalizando o aparecimento de mais alguém para recepcioná-lo no Brasil, já que, 

segundo a nossa médium, havia poucos nessa época no País.  

                                                 
231 Analisarei a preparação para a cabine de cura e a relação de Miriam com João Machado e Vulpiano Cavalcanti 
no decorrer deste capítulo.  



233 
 

Mas eu não entendi que era comigo. Aí nesse outro dia João Cecílio 
disse pra mim: "olhe, Ramatís lhe escolheu pra fazer a canalização 
dele". Aí eu morri, morri mesmo, porque você olha a potencialidade de 
João Cecílio, quem eu sempre vi como um pai, e que era médium 
inconsciente, e que durante mais de quarenta anos tinha aprofundado 
conhecimentos, que saía do corpo fácil, fácil, e eu ainda não estava 
nesse patamar (Miriam).  

Antes da primeira recepção de Ramatís, Miriam lembra, havia todo o grupo, aguardando o 

seu desempenho, que deveria ser próximo do de João Cecílio. 

Aí você fica assim de saias curtas, porque eu pensava: "de onde eu 
vou tirar o cabedal de conhecimentos pra dar todas as respostas 
científicas que o grupo precisa?"; É tanto que quando foi marcada a 
primeira canalização de Ramatís eu disse: "minha nossa senhora". Eu 
tremi na base (Miriam).  

Ramatís é descrito pelos espíritas como um dos mestres centrais da Fraternidade do 

Triângulo, da Rosa e da Cruz, um dos mais importantes no processo atual de transformação do 

planeta, além de ter diversos centros espíritas levando o seu nome no Brasil, e livros publicados, 

e grandes médiuns o recepcionando, então, antes de recepcioná-lo pela primeira vez, não era à 

toa a preocupação de Miriam. Ela havia estudado os conteúdos afins à personalidade de Ramatís 

e às suas preocupações, mas trazia o medo imenso de, na hora, a coisa não engrenar.  

Eu já trabalhava há muito tempo com João Machado, e nunca suei. E com 
Ramatís, pirei, porque morria de medo de dizer algo errado; de 
perguntarem algo que eu não tinha dentro de mim. Mas aí, quer saber? 
Eu pensei: eu não tenho, mas Ramatís deve ter, e ele que se vire! 
Então depois eu falei com Ramatís, eu disse: "ah, meu filho, você não 
vai me deixar na mão, não". Foi muito assim. Eu falei pra ele: "olhe, 
por favor, você vá logo procurando alguma coisa na minha cabeça, nos 
meus arsenais, vá vendo o que você pode acessar e vá se arranjando, 
porque eu também tenho limite". (Miriam.) 

E então, para abrigar a energia de Ramatís, ela "amadureceu no carbureto", segundo 

conta, deixando de lado a timidez para enfrentar este desafio: 

Porque logo que eu entrei no centro, eu era tão tímida, nem falava, 
tinha medo de errar, e de determinadas pronúncias, que todo mundo 
tem, mas eu era tão acanhada, caladinha, e hoje não tenho mais 
vergonha, nada, nada. No dia que ele marca para vir, eu estou a 
postos. Fico ansiosa do mesmo jeito, mas é outra coisa (Miriam). 

A recepção que Miriam faz de Ramatís é mental, diferente da que faz com João Machado e 

Vulpiano; com estes últimos, a conexão mediúnica se dá de perispírito a perispírito; é mais 



234 
 

físico: nossa médium sente-lhes a presença em seu corpo. Já com Ramatís, a coisa acontece com 

mais amplitude: o seu corpo físico permanece onde está, e é a sua mente232 que será transportada 

para outro lugar, outra dimensão233, e nesse outro lugar ela acessa a mente de Ramatís. Nesse 

momento, a sensação é de amor incondicional:  

Quando ele vem na forma do mestre [Ramatís], a sensação que me passa 
é de amor completo. Tudo o mais, todos os outros problemas, são muito 
ínfimos diante do universo imenso, e dessa consciência tão vasta que 
está à nossa frente. O saber, e o amor e a filosofia ali estão, em 
amplitude enorme. 

Na hora que o grupo faz perguntas, o mestre sabe individualmente o 
que cada um quer e aonde quer chegar, pois ele conhece a todos 
intimamente.  

A sensação é como se a gente estivesse aqui bem no alto, eu e ele, e 
todas as perguntas e indagações estivessem aqui. [aponta para o chão, 
circulando em sua volta]. A visão que você tem daqui é do todo. Mas 
esse aqui, que tá aqui embaixo, eu sei que ele faz parte do que está 
em cima. E tudo se mostra na sua singularidade (Miriam).  

Às vezes ela tem dificuldade de verbalizar o que o mestre diz, como se a mente de Ramatís 

se movimentasse na velocidade da luz, e a quantidade de energia vibracional que ela consegue 

decodificar no seu cérebro para repassar é pequena, comparada à energia dele. A mensagem 

dele vem direto na matéria mental, e ela deve verbalizar, mas ao mesmo tempo existem vários 

caminhos de resposta,  

E às vezes a resposta dele vem por um caminho, aí a maioria não 
entende, e eu tenho de ver com ele pra refazer toda a resposta 
novamente, e aí ele responde de novo, e isso é em fração de segundos 
que acontece, porque o tempo que me vêm as respostas não é o mesmo 
tempo que vocês estão vivendo (Miriam). 

Um conjunto de circunstâncias encaminhou Miriam a aderir ao espiritismo, contudo, seu 

relato deixa transparecer a centralidade da figura de Ramatís. Ele já lhe era familiar: na primeira 

vez em que viu o seu retrato psicopictografado, sabia que já o havia visto anteriormente. Foi 

dele o primeiro livro espírita que nossa médium leu, e o fez antes de ler Kardec.  

Miriam nos oferece uma interpretação de sua trajetória religiosa onde a busca é aspecto 

central. A resposta para esta busca, ela pensou ter encontrado junto ao convento onde quase 

                                                 
232 Que, na verdade, me diz Miriam, é um outro corpo, o corpo mental. 
233 A quarta dimensão. 



235 
 

ingressou como noviça: Miriam iria casar-se com Jesus. Porém, este não foi um sonho possível; 

"havia uma pressão grande demais", ela me diz, entre "a família e as freiras da Igreja". Uma 

conjuntura não muito favorável para se tecer uma decisão tão importante, e ela lembra de que, 

além de tudo "era tão jovem, uma menina, meio perdida, sabe?". Ao final, Miriam abandona o 

caminho do matrimônio sagrado, que, depois viu, "não era pra ser mesmo". 

Mas sua busca continuou, fora dos muros do convento, até a senhora das cartas lhe mostrar 

o retrato daquele ser que lhe fascinou, que parecia fazer parte dela, e que ela diz ter amado assim 

que o viu. Ramatís levou Miriam para o centro espírita, e foi, durante muito tempo, o seu único 

modelo, englobando as referências anteriores. Ela me diz:  

Amar Jesus foi depois. Primeiro eu amei Ramatís. Desde o início eu 
amava muito Ramatís, então depois é que eu fui realmente aprender a 
amar Jesus, porque primeiro eu amava o outro (Miriam). 

O amor por Ramatís é também o amor pelo seu grupo. Nas falas de Miriam, comparecem a 

importância do "grupo", do que chama de "nosso grupo", que, segundo ela, é um dos 

sustentáculos energéticos do Bezerra, e que detém um portal específico no astral, para trabalhar a 

cura do planeta Terra, sua ascensão à quarta dimensão, e que é um espaço especial, fundado por 

João Cecílio, trazendo como mentores alguns espíritos tão importantes quanto Akhenatón, 

Nefertiti, Ramayon, aliás, toda a Fraternidade Branca, que se encontra ligada ao Grupo Ramatís 

de Natal através de seu mentor principal. Assim, o amor por Ramatís é também o amor pelo seu 

grupo, o lugar onde o seu peculiar espiritismo faz sentido. 

 

7.1.2 Do poder: o Caboclo das Sete Encruzilhadas 

Existem distinções entre as várias recepções do próprio Ramatís, pois que este espírito se 

apresenta de diversas facetas: ele vem na maioria das vezes como Mestre Ramatís mesmo, mas 

também se apresenta para a mediunidade de Miriam como o Caboclo das Sete Encruzilhadas234. 

                                                 
234 Segundo os adeptos da umbanda, Caboclo das Sete Encruzilhadas é a denominação da entidade espiritual que 
fundou esta religião, e que apresentou-se inicialmente pela mediunidade de Zélio Fernandino de Moraes. Para o 
surgimento da umbanda e a carreira de Zélio de Moraes, cf. Giumbelli (2002). 



236 
 

Quando ele vem como o Caboclo, a sensação é de domínio, de poder. Ele lhe passa a sensação de 

grandeza, de endeusamento235; ela me diz:  

Quando Ramatís vem como o Caboclo das Sete Encruzilhadas, eu sinto 
como se eu tivesse todo o conhecimento sobre as coisas. Eu sei que 
não sou eu, mas a sensação é de transformação, de domínio.  

A sensação que eu tenho, quando ele se aproxima, é como se ele 
pudesse transformar os elementos da natureza, de tudo, daquilo que 
nos compõe. Porque pelo conhecimento que ele tem, ele tem essa 
possibilidade. E aí, nesse momento, você é um deus, você se sente 
como se fosse um deus, acima do bem e do mal, acima dos conceitos. 

Quando eu estou com o caboclo, eu manipularia o átomo, manipularia o 
seu destino também (Miriam). 

Sendo através do mestre mesmo, ou do Caboclo, Miriam se sente ligada a Ramatís por 

laços que, avalia, talvez remontem a outras encarnações. "Abrigando a energia" deste espírito já 

há alguns anos, Miriam tem, contudo, a tarefa de recepcionar mais dois irmãos, os médicos João 

Machado e Vulpiano Cavalcanti, com os quais atua na cabine de cura, e que se identificam entre 

si no fato de que ambos foram inicialmente rejeitados por outros médiuns. Ora, neste centro, por 

vezes ocorre de algum espírito vagar de médium em médium procurando ser escolhido pelo seu 

par ideal, cuja energia corresponderá à sua, aquele com o qual terá harmonia de fluidos. Assim 

também, João e Vulpiano não se adequaram, de início, a nenhum médium.  

Os dois são personagens importantes da história recente do Rio Grande do Norte. Médicos, 

envolvidos em preocupações sociais, João Machado e Vulpiano Cavalcanti são reconhecidos por 

em vida trazerem personalidades progressistas, expressas de diferentes maneiras em suas práticas 

profissionais e políticas. Examinemos o que nos conta Miriam. 

 

7.1.3 O apômetra: João Machado, a heresia e a calma  

Todo ano tem a avaliação dos médiuns pra que recepcionem novos 
médicos espirituais. E nesse período iam trazer Dr. Ivo e uns três ou 
quatro médicos, e tinha João Machado, que também ia entrar nessa 
época. Então foi feita essa avaliação e foi feita a distribuição. Só 

                                                 
235 Ramatís ainda se apresenta para a mediunidade de Miriam, segundo os componentes do Grupo Ramatís me 
disseram, como Khutumí, uma das encarnações deste mestre, quando ele foi um mestre hierofante da ordem rosa-
cruz ligado a Blavatsky. Miriam não me relatou suas percepções de Khutumí. É também frequente que Ramatís se 
apresente como o grego Pitágoras, isto nas casas espíritas mais tradicionais. 



237 
 

que ficou um, que foi João Machado, que não se adaptou com nenhum dos 
outros médiuns, ele não foi aceito por ninguém (Miriam). 

Miriam me explica que João Machado não se adequou aos médiuns porque nenhum deles 

dominava a sua proposta: ele lida com centros de força, desacoplando e acoplando os corpos 

sutis dos encarnados em tratamento, prática não-ortodoxa no espiritismo, por caracterizar 

apometria236, ritual rejeitado pela FEB, assim como pela FERN. Mas não por Miriam, que, 

interessada pelo assunto e treinada por João Cecílio, se preparou para este momento. 

Essa parte de centros de força sempre me fascinou, então eu procurava 
já ler até por orientação de irmão Cecílio, ele dizia "leia isso, 
leia aquilo". Então, no dia em que ele me falou de João Machado, pra 
perguntar se eu gostaria de recepcioná-lo, ele disse assim: "olhe, 
tem um médico que está na equipe, mas o tratamento dele é 
diferenciado, não é só cirurgia. Ele trabalha com centros de força, 
ele trabalha com outro tipo de conhecimento e ele ainda não encontrou 
um médium adequado". E eu já estudava isso, acho que por isso deu 
certo. (Miriam.) 

Miriam passa então a trabalhar com Dr. João: 

Aí começamos a trabalhar, dividindo a cabine com uma colega, num dia 
só na semana. Aí às vezes só tinha um único paciente para mim e João, 
e ela virava e dizia: mas você vai atender, mesmo assim? E ele dizia: 
"vamos, não tem problema nenhum". Aí começou com um paciente, aí 
daqui a pouco, multiplicou-se, multiplicou-se, hoje já tá do jeito 
que tá, já chegou domingo que a gente atendeu oitenta, noventa 
pessoas. (Miriam.) 

Não só a sua cabine é diferenciada, por tratar com campos de força; também é diferenciada 

a cabine que surgirá alguns anos mais tarde, a de Dr. José Tavares, cuja médium, sua irmã, 

Graça, também componente do Grupo Ramatís, trabalha na mesma linha e dá continuidade ao 

particular processo desobsessivo que é a apometria, técnica "alternativa", de "cunho 

desobsessivo", que "complementa o tratamento clássico". 

Eu e João, fomos nós que iniciamos no centro esse processo 
desobsessivo meio diferenciado, porque além da terapia e da 
psicoterapia que João faz na cabine, pois ele é psiquiatra, ele 
também trabalha com centros de força. Na verdade, como eu já lhe 
disse, eu já estudava chakras e sistema de forças, antes da cabine. A 
apometria é aquele recurso que veio ampliar o atendimento (Miriam). 

                                                 
236 Como eu já apontei, os espíritas contam que o termo apometria significa tratar à distancia; é uma prática de cura 
mediúnica que se caracteriza, em termos nativos, por desacoplar os corpos espirituais do corpo físico dos enfermos 
e enviá-los para o plano dos espíritos, tratando-os, e ao final trazendo-os de volta e reacoplando-os. Os adeptos da 
apometria argumentam que esta prática não necessita ser desenvolvida em centros espíritas.  



238 
 

Durante a pesquisa, eu observei os rituais de cura efetuados em oito cabines, e entrevistei 

quinze médiuns de cabine. As cabines de João Machado/Miriam Mafra e de José Tavares/Graça 

Mafra foram as primeiras que observei, e a elas retornei diversas vezes, em geral aos domingos à 

tarde e nas quartas e sextas-feiras à noite. Também observei as atividades de cura desenvolvidas 

nas cabines dos outros seis médiuns. Em todas as oito cabines, as técnicas de cura desenvolvidas 

são as cirurgias espirituais, o passe magnético e a aplicação de medicamentos, também de ordem 

espiritual, além de raios de cores variadas.  

Porém, Miriam e Graça Mafra me explicaram que os irmãos com os quais trabalham aliam 

as técnicas acima, como eu já disse, à apometria. Considerando sua importância para estas 

médiuns, em minhas posteriores observações em outras cabines incluí algumas perguntas sobre 

apometria, a serem efetuadas à dupla médium/irmão desencarnado: perguntava se a dupla 

conhecia a apometria, se esta técnica era utilizada em sua cabine e de que forma. Caso a resposta 

fosse negativa, indagava se havia interesse em implantá-la no futuro. Algumas respostas foram: 

Não. Apometria a gente não tem permissão pra fazer, não. Porque 
apometria é mais para o lado do espiritualismo. Porque o espiritismo, 
a doutrina mesmo, ela não se atém assim a rituais, essas coisas, não. 
É só trabalho através da energia. As nossas energias vêm através das 
nossas mãos. Quando Dr. Bezerra abre os campos de força, os espíritos 
vêm e ficam ao nosso lado, passando através dos nossos fluidos a 
energia. São eles trabalhando. Eu sou a condutora, mas quem age em 
mim são eles. São eles que agem (Virginia). 

João Machado é que utiliza às vezes da apometria, porque a médium tem 
que ter conhecimento pra isso (Ivaneide). 

O médico que trabalha na cabine que eu estou não usa apometria. 
Apometria não. Porque como é que você vai fazer um desdobramento, uma 
regressão sem saber a técnica? Apometria o médium tem que ter 
conhecimento. Como vai desacoplar os corpos? Como vai acoplar esses 
corpos? A mediunidade é uma responsabilidade. É muito sério. Quem 
trabalha com apometria é José Tavares que era psiquiatra, porque isso 
é uma coisa que já vem de outro grupo, o Ramatís (Zenaide). 

Com a exceção de Miriam e Graça Mafra, dos treze restantes, só uma médium me 

confirmou fazer apometria; duas não se sentiram à vontade para responder, uma me disse 

"admirar muito a técnica" e os demais médiuns, nove (sete mulheres e dois homens), rejeitaram 

esta prática, considerando-a "antidoutrinária" e vinculando-a a "aquele grupo, o Ramatís". Suas 

respostas me fizeram perceber que a apometria é uma prática que caracteriza os médiuns do 



239 
 

Grupo Ramatís no centro espírita Bezerra de Menezes237, e a reação positiva ou negativa à 

técnica vincula-se a uma avaliação do lugar deste grupo no centro. 

A apometria também é uma técnica que caracteriza João Machado, espírito, médico 

psiquiatra quando encarnado, considerado à frente de seu tempo, por seu "tratamento alternativo" 

para as doenças mentais. Seguindo a mesma filosofia de quando vivo, ele adota em seu 

consultório espiritual (a cabine de cura) um "tratamento alternativo" para a obsessão. Não 

devemos esquecer que a obsessão é, para os espíritas, o fundamento dos distúrbios mentais em 

geral. Assim é que João Machado continua, após a morte, a tratar dos distúrbios mentais, agora 

chamados de obsessão, e que serão tratados a partir de uma prática de cura "alternativa", 

"heterodoxa", a apometria. 

Penso não ser à toa que este espírito, para desenvolver um trabalho de cura mais 

heterodoxo, opta pela médium mais heterodoxa, uma da coordenadoras, aliás, do grupo 

heterodoxo por excelência, o Grupo Ramatís. Devo falar um pouco de João Machado. 

João da Costa Machado, nascido em 27 de maio de 1912, era médico psiquiatra. Foi aluno 

de Ulysses Pernambucano, precursor da psiquiatria social no Brasil. Chegou ao Rio Grande do 

Norte na década de 1930. Na busca por combater a usual identificação de doença mental com 

degenerescência racial, fundou a "Sociedade de Assistência a Psicopatas de Natal" sob o objetivo 

de efetuar ações educativas para a população, esclarecendo a articulação entre condicionantes 

sociais e doença mental (Azevedo 2003).  

Criou o Hospital Colônia de Psicopatas, que hoje leva o seu nome, e que, nos moldes de 

uma colônia agrícola, objetivava desenvolver o tratamento por uma técnica vista como inovadora 

para a época, a laborterapia (terapia pelo trabalho). A centralidade deste hospital revela-se em 

sua cerimônia de inauguração, realizada no dia 15 de janeiro de 1957, e que teve a presença do 

então presidente da República Juscelino Kubitschek. João Machado também idealizou os 

hospitais-dia, base para os atuais CAPS (Centros de Atendimento Psicossocial). Ele faleceu em 

1965 (Azevedo 2003). Muito se fala em Natal sobre João Machado: um homem à frente de seu 

                                                 
237 Tendo a pensar que talvez haja algum sentido na aproximação dos termos apometria e Ramatís, no movimento 
espírita brasileiro, pelo fato de que em diversos grupos de apometria que encontrei na internet, o nome de Ramatís 
aparecia como patrono ou mentor dos grupos. 



240 
 

tempo, de brilhante inteligência, envolvido pessoalmente com um ideal, a humanização do 

tratamento dos doentes mentais. 

João Machado, em espírito na cabine de cura, tem uma atuação, nas palavras de Miriam, 

"diferenciada". Mas ele também representa a tranquilidade. Segundo conta nossa médium, Dr. 

João aprendeu a ser alguém equilibrado, a desenvolver autocontrole, quando vivo, frente ao seu 

trabalho no hospício: 

Dr. João, ele trabalhava num manicômio, você sabe. Ele tinha de ser 
alguém equilibrado, porque ele não podia se contaminar com a loucura 
dos outros, senão não dava pra trabalhar. Ele tinha que se manter 
sereno (Miriam).  

Ela me conta que João é brando, doce. Conversa muito com os pacientes. Mantém-se 

calmo mesmo quando há ainda quarenta pessoas a ser atendidas e a tarde já se vai ao meio. 

Mesmo quando os assistentes faltaram e a equipe do plano físico só conta com a médium 

presente. Mesmo quando houve a intervenção por parte da diretoria, no final do ano de 2008, e a 

sua cabine de cura, a mais procurada pelos pacientes do centro, diminuiu sua atividade, deixando 

de atender todos os domingos para atender quinzenalmente. Mesmo quando "tudo conspira 

contra".  

Na cabine, João Machado traz um senso de humor sutil; não brinca muito, ainda que 

sempre sorria. Ela enfatiza: "ele é calmo, mesmo no olho do furacão". Miriam recepciona a 

energia de João mansamente, pois, me diz, ele é suave ao acoplar em seu perispírito, "quase não 

dá pra sentir". Ao me explicar do porque de ele ter lhe escolhido, ela não titubeia: não foi nada 

aleatório. João Machado fundou a escola onde Miriam se graduou como assistente social.  

Foi ele quem fundou o serviço social no Rio Grande do Norte. Que se 
chamava serviço social familiar e etc., foi João da Costa Machado um 
dos maiores impulsionadores, e ele foi professor e tudo, de lá, e 
veja que interessante, ele procurou uma assistente social para 
parceira (Miriam). 

O trabalho contínuo fez com que a conexão entre médium e espírito se estreitasse, e então 

Miriam aprendeu algumas coisas com ele, e, vale dizer, ele com ela: 

Depois de João Machado, com o passar do tempo, as nossas conexões, 
elas foram se fundindo, se tornando tão equilibradas, que daqui a um 



241 
 

pouco só quem me conhecia ou conhece a forma dele consegue 
diferenciar. Então a gente foi fazendo aquele casamento perfeito. 

Ao longo do tempo eu fui adquirindo algo com ele, e também fui 
repassando algo pra ele, nós fomos nos remodelando, as nossas 
personalidades. 

Antes de João eu era mais ingênua, falava sem pensar; hoje não, estou 
mais centrada, reflexiva. Eu fui adquirindo dele o equilíbrio, a 
calma mesmo diante de todos os conflitos. Já ele, foi tendo essa 
expansividade, da afetividade, que eu sou muito afetiva, e passei 
isso pra ele. 

Interessante, que algo que eu possuía e que ele possuía a gente foi 
trocando. Então um foi aprendendo com o outro a melhorar, porque se 
um não for se adaptar ao outro, não é parceria, né? É posse (Miriam). 

 

7.1.4 Com o "médico de Moscou": Vulpiano e a bravura 

Quando Miriam já trabalhava há mais de dois anos com João Machado, aparece Vulpiano 

Cavalcanti; da mesma forma que João, ele não havia encontrado nenhum médium que se 

adequasse à sua energia, com um agravante: o nível de rejeição. Os médiuns que se 

aproximavam da energia de Vulpiano simplesmente abandonavam o centro espírita; sumiam e 

não voltavam mais. Sendo recusado repetidamente por vários potenciais parceiros, a 

peregrinação de Vulpiano só termina quando suplica ajuda a Dr. Bezerra, e, este pede a Miriam 

que dê uma chance ao irmão sedento em trabalhar na seara do Cristo.  

Aí acontece que Vulpiano teve uma experiência no centro, que todo 
médium que ele se aproximou pra trabalhar, não durou muito tempo na 
casa. Então ele já tinha passado, se não me engano, por três médiuns. 
Aí João Cecílio disse: Miriam, Vulpiano tá aperriado, tá querendo 
trabalhar e não consegue, os médiuns não ficam muito tempo com ele 
(Miriam). 

Além de trabalhar com João Machado na cabine, Miriam se preparava para recepcionar 

Ramatís, o que lhe tomava horas de estudo, fora do centro, sobre os conteúdos atinentes à 

personalidade de Ramatís. Afora isso, Miriam tinha também sua vida profissional e pessoal. 

Como abrir mais uma cabine? A não ser que este médico novo dividisse a cabine com Dr. João. 

Mas Miriam não sabia o quanto a energia de Vulpiano lhe seria estranha, em comparação com a 

de João. 



242 
 

Aí irmão Cecílio disse: "você aceita trabalhar com ele?" Eu disse: 
"tá certo, aceito, no domingo a gente divide os horários". Aí 
primeiro vinha ele, depois vinha João. Ai, ai, ai, os primeiros 
momentos, primeiras semanas pra mim foram dolorosos. A parte com 
Vulpiano.  

A sensação é que tinha um peso enorme, enorme, eu não conseguia falar 
direito, eu ficava toda dolorida, aquela pressão, aquela energia que 
me aprisionava, me pressionava, eu me sentia incomodada desde os 
primeiros momentos de canalização, quando ele ia se aproximando de 
mim.  

Porque é assim: quando a gente vai canalizar, eles têm já uma 
aproximação com a nossa própria energia, pra adaptação, pra que haja 
sintonia, então eles vêm vindo, vindo. Mas eu ficava rezando, pedindo 
a Deus pra que terminassem os pacientes dele pra me... [respira 
profundamente] É como se alguém tivesse me apertando, eu dizia: 
"rapaz, pelo amor de Deus, a gente tem que chegar a um acordo aqui". 

Então, quando eu comecei com Vulpiano, essa sensação ia me 
machucando, me aprisionando. (Miriam.) 

Quem é essa figura, responsável por diversas deserções de médiuns no Bezerra, e cuja 

energia aprisiona a nossa médium? Assim como João Machado, Vulpiano faz parte da história 

de Natal. 

Vulpiano Cavalcanti de Araújo, médico-cirurgião, cearense de Fortaleza, chegou em Natal 

na década de 1930, depois de trabalhar em Mossoró e Areia Branca. Era dirigente do Partido 

Comunista do Brasil, o que lhe valeu repetidas prisões, interrogatórios e torturas. Foi 

companheiro de luta de Luiz Ignácio Maranhão Filho, notório militante comunista potiguar, 

"desaparecido" pela ditadura (como se costuma dizer), em 1974238. 

Reavivar a memória da esquerda norte-rio-grandense é algo que os atuais militantes de 

partidos como PT, PCB e PCdoB tentam realizar, no estado do Rio Grande do Norte. De vez em 

quando, lemos em alguns jornais e revistas locais, a referência a Vulpiano Cavalcanti como "o 

médico comunista". Diz-se de sua capacidade de cirurgião, de seu destemor na direção do 

partido, comentam-se suas variadas passagens pelas câmaras de tortura. Não é raro encontrar 

quem o defina como "um verdadeiro herói do povo brasileiro" (Miranda Sá, 2006). Que ele 

lutava pelos princípios socialistas, pela nacionalização do petróleo, na defesa da Petrobras. Que 

nas infindáveis sessões de tortura, teve todos os seus dedos de "cirurgião emérito" quebrados, 

para que não pudesse mais fazer cirurgias (Miranda Sá, 2006 e Tecido Social, 2003).  

                                                 
238 Para a trajetória política de Luiz Maranhão, cf. Góes (2000) e Studart (2006). 



243 
 

Os torturadores o conheciam como o médico de Moscou (Carvalho, 2001); a imprensa o 

chamava de representante de Luís Carlos Prestes no Nordeste. Definido como "um 

revolucionário sem ferocidade, meigo, atencioso, muito educado"239, também é muito salientado 

o seu irônico senso de humor.  

Uma vez, ouvi de Luiz Maranhão Filho (...), como Vulpiano se comportava nas prisões. 
Não perdia o humor, brincava com os companheiros de cativeiro, gozava os algozes. 
Submetido a torturas terríveis, inimagináveis, ferozes, (...) todos os presos falavam 
alguma coisa, inventavam alguma coisa para despistar e atender à ferocidade dos 
torturadores. Menos Vulpiano. Ele não diz nada. Não tenta nem despistar. Recusa-se 
a falar. Ironiza os bichos da tortura240.  

São várias as estórias contadas sobre ele, articulando medicina, política e humor. Em uma 

delas, lemos: 

Médico, comunista histórico e veterano de prisões e intermináveis sessões de torturas, 
o médico cearense Vulpiano Cavalcanti opera concentradamente uma senhora em 
Mossoró. A sala de cirurgia é na Casa de Saúde Santa Luzia. Vulpiano Cavalcanti tenta 
eliminar um cisto no ovário da paciente, quando inadvertidamente o médico e político 
Duarte Filho irrompe a sala (..). Imaginava que a cirurgia estivesse concluída. 
"Vulpiano, prepare-se: tem um monte de soldados aí fora para lhe prender" (...). Sob 
mais uma acusação relativa à sua posição político-ideológica, Vulpiano nem pestaneja 
com o novo e rotineiro incidente. Mas a mulher, consciente à mesa de cirurgia, entra 
em pânico. "Doutor Vulpiano, assim eu vou morrer, é?!" – "Fique tranquila. Quem 
está com problema aqui sou eu. A senhora escapa tranquilamente" - serenou o velho 
comunista, com seu inesgotável bom-humor. Mas em seguida foi preso. De novo. 
(SANTOS, 2009) 

Numa outra estória, Vulpiano Cavalcanti recebe uma intimação da Polícia Federal, pois 

teria sido encontrada uma lista de participantes de um congresso de comunistas e o seu nome 

constava nela. Conta Roberto Furtado, antigo militante do PCB em Natal, que Vulpiano 

responde - em um tom candidamente sarcástico - as perguntas da polícia, que foi à sua casa lhe 

interrogar:  

Primeira pergunta: – O senhor esteve no congresso comunista? Ao que Vulpiano 
respondeu: – Infelizmente, não! Segunda pergunta: – O senhor é o presidente do 
Comitê do Partido Comunista? Ao que ele respondeu: – A ditadura não fechou o 
partido? A polícia acabou indo embora sem conseguir nada (COSTA, 2004). 

                                                 
239 A palavra de Dorian - Vulpiano Cavalcanti, um homem de aço. in: 
http://www2.uol.com.br/omossoroense/170408/conteudo/especial.htm  
240 A palavra de Dorian - Vulpiano Cavalcanti, um homem de aço. in: 
http://www2.uol.com.br/omossoroense/170408/conteudo/especial.htm 



244 
 

Miriam diz que o mal-estar que ela sentia no início do trabalho com Vulpiano arrefeceu. 

Contudo, a energia dele continua sendo forte. Quando ele chega, chega. É meio um furacão. 

Direto ao ponto no atendimento, em suas conversas pergunta o essencial. Não enrola; é rápido, 

prático, eficiente. Tem um senso de humor peculiar: constantemente contando piadinhas e 

fazendo graça, é, no entanto, um pouco irônico, quase ríspido. 

 

7.2 OS QUATRO CAVALEIROS E A GUERRA DE MIRIAM  

Os diferentes lugares onde estabelecemos relações em nossas vidas – família, escola, 

trabalho – nos ajudam a compor nossa identidade. Também na relação que estabelecemos com o 

sagrado, são acionados processos identificatórios, já que encontramos também nessa esfera 

diferentes figuras de poder, que então movimentam nossa constituição identitária. Nesse 

movimento, vale situar a importância do olhar do outro, situando-nos em diversos lugares.  

No espiritismo não há, como no candomblé, por exemplo,241 matrizes específicas que 

sirvam a processos de classificação dos humanos. Contudo, creio que a noção de "identidade 

mítica"242, criada por Augras (1983) para dar conta da adscrição, nos serve como baliza para 

compreender o fenômeno da "entrega" dos espíritos de médicos aos médiuns no centro espírita 

Bezerra de Menezes.  

Ora, é o olhar de João Cecílio sobre Miriam que o impulsiona para que ele oferte a ela João 

Machado, Vulpiano, Ramatís/Caboclo. É também interessante perceber que nossa médium, ao 

receber de João Cecílio a informação de que abrigará a energia destes espíritos, passa a atuar no 

sentido de facilitar esta relação: também orientada pelo seu tutor, ela passa a estudar os 

conteúdos atinentes às personalidades das ditas entidades. Ela então lê os livros de Ramatís e 

                                                 
241 Como ensinam Bastide (1978), Motta (1982), Augras (1983), Segato (1995). 
242 Augras (1983) cria a noção de identidade mítica, referindo-se aos processos psicossociais subjacentes à crença de 
que, da filiação homem/orixá, os indivíduos herdariam características físicas, de personalidade e modos de estar-no-
mundo (cf. também Rios 1997). Rios (2004) lembra que, na verdade, a identificação é múltipla, envolvendo não só o 
primeiro santo, mas todos os outros que o indivíduo traz, naquilo que se chama, no candomblé, "carrego de santo"; e 
sublinha: "a identificação desse(s) Orixá(s) pessoal(ais) será feita, em última e legitimada instância, pelo pai ou mãe 
de santo, fundamentada em características físicas e psicológicas que remetam a algum(s) dos deuses, e confirmada 
no jogo dos búzios (Rios 2004, p. 181). Ainda diz: "essa herança se dá no plural, pois além do Orixá de cabeça, 
acredita-se que a pessoa herde características dos vários dos Orixás que compõem o “enredo” ou “carrego” de santo 
da pessoa" (Rios 2004, p. 181). 



245 
 

busca saber sobre sua "história milenar"243, se acerca de informações sobre João Machado 

(psiquiatra, professor da escola de serviço social, fundador do hospital colônia, visto como 

alguém "à frente de seu tempo", "tranquilo" etc.) e sobre Vulpiano (médico, comunista, 

combativo, "irônico" etc.). 

As leituras efetuadas e a prática mediúnica junto a estas entidades vão ajudando Miriam a 

"se montar" como médium. Em meu entender, ela incorpora diversas características dos diversos 

espíritos ao seu lado, compondo uma identidade híbrida, adequada aos vários momentos em que 

atua no centro espírita, e não só na cabine de cura.  

Creio ser possível dizer que João Cecílio talvez tenha identificado em Miriam, sob a 

categoria nativa afinidade, alguns elementos que mais fortemente caracterizam João Machado, 

Vulpiano, Ramatís e o Caboclo. Talvez, penso, ele tenha lido em Miriam certas potencialidades 

para então abrigar o "pendor universalista" de Ramatís244, o "poder" do caboclo, a "abertura para 

inovações" e a "tranquilidade ante os problemas" de João Machado e a "bravura" de Vulpiano.  

Ora, João Cecílio é o tutor de Miriam, é ele quem inicia o seu treinamento. Mas ele sabe 

que sua própria encarnação está no fim, e teme que o Grupo Ramatís, o grupo que ele fundou, 

sustentáculo energético do centro, seja desbaratado, caso o Bezerra passe a ser adeso. Então o 

velho médium, antes de morrer, oferta a Miriam o que chamo de quatro cavaleiros. Neste 

movimento, ele passa a tutela de Miriam a estes quatro espíritos, seus representantes, para que, 

cada um ao seu modo, continue o seu treinamento, dando continuidade ao que ele criou.  

Quando fiz as entrevistas com Miriam, eu não perguntei o que ela havia aprendido com 

nenhum dos espíritos. Espontaneamente, ele me disse ter herdado "a calma ante o furacão" em 

sua relação com João Machado. Quanto aos outros, ela não me contou o que poderia aprendido 

com eles, e, na época, eu não detinha suficiente maturidade ante o meu objeto para indagar. 

                                                 
243 Há diversos livros e também sites na internet, tratando sobre as numerosas existências de Ramatís. 
244 Como eu já apontei, os admiradores de Ramatís dizem que uma das maiores características deste espírito é seu 
"pendor universalista", significando com isso o "respeito a todas as religiões". Pelo que entendi em minhas 
conversas com os membros do Grupo Ramatís, isso também significa "abrir as portas" do espiritismo para 
"contribuições" as mais diversas, vindas das mais diferentes tradições religiosas. Essa era uma postura de João 
Cecílio, fundador do grupo, que a meu ver, traz este "pendor universalista" da umbanda, a religião à qual se 
vinculava antes da conversão ao espiritismo. 



246 
 

Então, olhando hoje para os dados, só posso presumir que Miriam, em sua prática junto a 

estes outros espíritos – ou energias – tenha acionado discursos emotivos que, na verdade, no 

período final de minha pesquisa, vão lhe servir em termos concretos, frente ao contexto adverso 

por que passa o seu grupo. A meu ver, ela faz algo com estas emoções (Lutz e Abu-Lughod 

1990). Minha hipótese pode ser melhor examinada se alinhavo aqui alguns dados finais, de meus 

últimos tempos em campo. 

Nos meses finais de minha pesquisa, houve diversas reuniões da diretoria do Bezerra, onde 

o enfrentamento com o Grupo Ramatís era uma constante. Miriam ia a todas estas reuniões, 

enquanto diretora do mediúnico, e aos domingos, relatava-as aos membros de seu grupo. Da 

mesma maneira, ao receber algum dentre os diversos pedidos, solicitações e avaliações da 

diretoria, que passaram a se fazer constantes, ela os partilhava com o grupo.  

Juntamente com sua irmã, Graça Mafra, e com a médium que recebe Dr. Bezerra, Graça 

Medeiros, tomou a decisão de reunir todos os médiuns de cabine para expor a situação de 

"divisão do centro", e em certa tarde de sábado, antes da abertura dos trabalhos, durante meia 

hora Miriam argumentou junto aos seus colegas médiuns, da necessidade de unirem forças para 

manter o Bezerra não-adeso. De não aceitarem "interventores", vindos da FERN, para mudar o 

caráter ecumênico e universalista do centro espírita que João Cecílio fundou. Pois a federação 

sempre quis, desde que ele era vivo, "ditar as regras" neste, que é o maior centro espírita da 

cidade, disse ela. Que a adesão à FERN significaria, também, o término das cabines de cura: 

aquele que era o diferencial do Bezerra, seu coração, seria fatalmente atingido, e este centro 

passaria a ser – como grande parte dos centros espíritas adesos à FERN são, hoje, segundo disse 

– um lugar de estudo das obras de Kardec, e não mais de cura mediúnica.  

Na reunião posterior do Grupo Ramatís, ela contou sobre os "nomes que estão do nosso 

lado", assinalando-lhes. Além disso, disse ter procurado a opinião de Bezerra de Menezes, 

espírito, sobre este assunto, através da médium que lhe recepciona, mas não só. Também 

procurou um advogado. 

O empenho de Miriam245 me fazia pensar. Sua diligência – e veemência – em 

concretamente defender a não-adesão do Bezerra, o trabalho de cura e o Grupo Ramatís soava-

                                                 
245 E não só dela, pois os dirigentes "do outro lado" também se articulavam muito abertamente. 



247 
 

me estranhamente fora do lugar, pois eu me habituara ao padrão de afetos de profunda rejeição a 

conflitos246, existente no GEIU. Já no Bezerra, estes me pareciam ser tratados muito mais 

abertamente. Penso que o contexto mais, digamos, "permeável a conflitos" do Bezerra tenha 

oportunizado a Miriam sua atitude combativa. Mas penso que não somente este contexto é 

responsável por sua postura.  

Em primeiro lugar, salta aos olhos a defesa que faz de seu grupo. Em suas falas, ao 

defender o Bezerra, salienta a importância do Grupo Ramatís. Ora, a sua aliança com Ramatís, 

espírito, não é casual. Eles devem se conhecer de outras eras, ela diz, pois que reconheceu o 

rosto deste hindu assim que viu seu retrato pela primeira vez. Com Ramatís, Miriam 

experimentou o amor completo. Ao guerrear pelo seu espiritismo ecumênico, ela guerreia por 

Ramatís, o que significa também lutar pelo seu grupo. Para Miriam, é legítimo que Ramatís 

tenha um lugar no espiritismo. Na verdade, ela luta pelo seu deus e pelo seu povo. Ao se 

identificar com João Machado, e atuar na cabine abrigando sua energia, ela leva à frente a 

apometria, a técnica que a identifica aos hereges no espiritismo, mas mais do que isso, João é 

moço bem-criado, sofisticado, educado "no Recife", o seu cavaleiro de fina estampa247, com 

quem aprendeu, segundo me contou, a se manter calma no olho do furacão. Talvez Miriam 

recolha de Vulpiano a bravura, a coragem, e assim as acionando, pragmaticamente falando, estas 

emoções lhe sirvam para procurar na justiça dos homens a defesa do seu grupo e do seu 

espiritismo. Talvez, também, o caboclo tenha lhe ensinado a perceber o quanto de poder detém 

em suas mãos. Com o caboclo, ela talvez tenha aprendido a "manipular o átomo" a "mudar os 

destinos".  

Não é à toa que João Cecílio entrega a Miriam diferentes espíritos sinalizando heresia. 

Ramatís, o herege por excelência. O caboclo, uma das facetas de Ramatís, espírito cultuado na 

umbanda e rejeitado pelo espiritismo adeso. João Machado, implantando a apometria na cabine. 

Vulpiano Cavalcanti, rejeitado por todos os médiuns, o comunista, um signo em muito 

                                                 
246 Como já citei anteriormente, Maria Laura Cavalcanti assinala, que, no espiritismo, "o próprio fato da 
manifestação de descontentamento, oposição, irritação por parte de quem abre a discussão tende a ser lido como 
indício de "inferioridade", de "imperfeição". A reação do superior, idealmente paciente e firme, reafirma sempre a 
sua superioridade moral e consequentemente as posições estabelecidas. Todo desvio ou diferença pode ser lido 
como sintoma de inveja, ciúmes, mesquinhez, egoísmo, em suma, sentimentos reprováveis traduzíveis como sinais 
de inferioridade moral/espiritual: todo conflito potencial é assim neutralizado, subjazendo a esse movimento o 
reconhecimento e reafirmação do lugar que cabe a cada um, segundo o mérito individual, na hierarquia do centro 
que reproduz em escala reduzida o universo" (Cavalcanti 1983, p. 58/59, grifos da autora). 
247 Aqui, me reporto à canção de Chabuca Granda, interpretada, entre outros, por Caetano Veloso (1994). 



248 
 

combatido pelo espiritismo248. Arrisco-me a dizer que é na confluência das energias destas 

entidades que a nossa médium deixa a timidez de lado e se arvora ao direito de defender o seu 

grupo e o seu espiritismo. O que Miriam aprende com seus diferentes tutores serve para que em 

termos práticos ela afirme o lugar do Grupo Ramatís no Bezerra de Menezes. Pensando bem, 

João Cecílio foi feliz em escolher justo estes para Miriam. 

  

                                                 
248 A postura de reacionarismo, anticomunismo e de histórica defesa do Estado Militar presente no movimento 
espírita brasileiro é atestado por alguns autores, dentre eles Miguel (1990) e Lewgoy (2004b).  



249 
 

 

 

CAPÍTULO 8      ROGÉRIO  

 

 

Capa da Revista UFO nº 126; edição de outubro de 2006.  

  



250 
 

Hoje é a quinta vez que assisto à reunião do Grupo Atlan, desde que fui 

convidada pelos membros do Ramatís para tomar parte neste coletivo também. 

Como sempre faço, cheguei meia hora antes do horário marcado para o início 

da reunião, que seria às oito horas da noite. Aqui há sempre muito mais gente 

do que no Ramatís. Cumprimento Luiz Matão, Luiz Antonio, Sérvio Túlio, 

Francisco Alves, sentados nas primeiras cadeiras, as mais próximas da mesa de 

palestras. Sento-me em uma das últimas filas, para observar melhor o grupo. 

Agora é Rogério quem chega, acompanhado de mais algumas pessoas. Está 

atrasado em relação ao horário acertado para o início da reunião, mas isto é 

frequente neste grupo. Porém, não é comum em reuniões espíritas. Ele 

atravessa a pequena multidão formada por aqueles que se mantêm em pé no 

estreito corredor, e logo se senta em uma das cadeiras por trás da mesa de 

palestras. Alguém arruma o microfone no bolso de sua camisa, Luiz Matão liga 

a câmera filmadora, e após alguns minutos, o médium sorri e diz: "E então, 

vamos retomar as nossas fofocas? O que vocês querem conversar?". Esta 

forma de abrir a reunião me deixou intrigada desde a primeira vez aqui, quando 

em vão aguardei que alguém fizesse a clássica "prece de início dos trabalhos", 

mas isto não acontece no Atlan. Não há também a "prece do final", assim como 

não há "leitura e comentário do evangelho", aliás, de livro algum. Parece-me 

ser sempre uma conversa sobre temas religiosos, escolhidos aparentemente ao 

acaso, porém, ao observar detidamente, vejo que alguns do auditório trazem 

caderninhos, ou papéis dobrados nos bolsos, e então pedem a palavra e leem o 

que imagino que são perguntas previamente escritas, dirigidas a Rogério. 

Outros redigem as tais perguntas na hora. Estas perguntas alimentam a 

reunião. Hoje se falou de Antigo Egito, dos Vedas, do Antigo Testamento, da 

Teosofia e de um livro da autoria de Rochester, Allan Kardec e Ramatís, 

psicografado por Rogério, de nome "Muito Além do Horizonte". Rogério fala da 

necessidade de os humanos "se amarem, se respeitarem". Repete os "princípios 

da cidadania planetária", espécie de texto-manifesto que se encontra no site do 

Projeto Orbum, na internet. Articula a noção cristã de amor a algumas das 

ideias fundadoras da democracia moderna, como igualdade e justiça. Assim, 

relembra que "todos" são "cidadãos planetários", formando "uma só família 

ante o cosmos", sendo "inconcebível" a "falta de indignação diante do estado 

de miséria material e espiritual de grande parcela dos irmãos e irmãs 

planetários". Afirma que se deve "construir a paz e a concórdia" em nosso 

planeta, uma "utopia" alicerçada no "amor" e na "caridade". Não poderia faltar, 

também, o tema mais palpitante aqui, o da volta de Jesus no disco voador. 

"Quando ele chegará, afinal?", alguém sutilmente pergunta. Rogério ri e não 



251 
 

responde diretamente. Primeiro, faz uma digressão até muitos milhões de anos 

atrás, quando "muitos dos membros deste grupo moravam num planeta no 

sistema solar de Capela e se envolveram na Rebelião de Lúcifer". E todos 

caíram no "erro do orgulho, da ganância, da maldade, do ódio, esquecendo-se 

da caridade". Então se põe a insultar os humanos e também os extraterrestres. 

Entre estes últimos, seu alvo maior é Javé, o mesmo Javé do antigo 

testamento, o "senhor dos exércitos", que, aliás, assessorou Rogério nos 

últimos tempos e que "ao final, demonstrou não trazer o mínimo respeito pelos 

humanos". Os ETs, esses seres com os quais ele conversa há mais de vinte 

anos, "eles não têm sentimentos". O médium se mostra indignado, e afronta os 

espíritos: "fiquem sabendo que esses seres, eles são superiores do que a gente 

em termos tecnológicos, mas eles nem têm senso de humor, eles não 

entendem as nossas almas. É tão engraçado, eles são uns cretinos, uns 

ridículos". Relembra que foi Javé o espírito que lhe "usou" para dar a notícia da 

chegada de Jesus, e tudo estava errado: "Eu não confio mais em Javé, ele não 

merece o meu respeito". Profundamente irritado, segue desfiando impropérios 

aos espíritas, aos governantes da Terra, à humanidade, a "todos esses caras 

estúpidos, imbecis, idiotas, ridículos, abestalhados", e conclui dizendo que um 

dia, antes de desencarnar, irá escrever a "história de sua desimportante vida". 

Ela se chamará "autobiografia de um cretino". Eu saio da reunião mais uma vez 

desnorteada. Como definir este estilo de doutrinação? Caridade ensinada aos 

tapas? (Diário de Campo, 22 de julho de 2007) 

 

Continuo a situar emoção e constituição de pessoas no espiritismo. Aqui, examino a 

carreira mediúnica de Rogério de Freitas, médium natalense. De início, exponho alguns 

elementos de sua carreira mediúnica, desde a revelação sobre o seu passado, recebida por 

variadas fontes, passando por seu treinamento no centro espírita de Waldemar Matoso, e, enfim, 

a tarefa que passa a empreender, após a saída do centro de Matoso, desta vez sob a assessoria do 

grupo Atlan. É uma narrativa eivada pela trajetória mítica do santo, e segue de perto o padrão 

descrito por Stoll (2003), em relação à trajetória modelar de Chico Xavier. Logo após, apresento 

o elemento que talvez mais vivamente explique a relevância do nome deste médium para o 

movimento espírita da cidade do Natal: trata-se da profecia que ele carrega, a de que Jesus Cristo 

voltará para a Terra a bordo de um disco voador. Em seguida, falo sobre a relação de 

desregulação deste médium com o movimento espírita, e, por fim, descrevo o modelo de 



252 
 

afetividade oferecido, e mesmo ostentado por Rogério, modelo constituído pelo signo do 

destemor. 

 

8.1 SEGUINDO OS PASSOS DO "MALDITO" 

Antes de iniciar a pesquisa, eu sabia da existência de um autor espírita potiguar chamado 

Jan Val Ellam através de seu primeiro livro, que li, como já comentei, no final do ano 2000. 

Porém, não sabia de sua relação com o Grupo Ramatís até a época de minha pesquisa. Em abril 

de 2007, após um convite de membros do Grupo Ramatís, eu pedi permissão a Rogério para 

observar as reuniões quinzenais - que por vezes foram mensais – do Grupo Atlan. Ele assentiu, 

prometendo-me também uma entrevista, "assim que sua agenda vagasse". Assim, eu frequentei 

as reuniões de seu grupo até novembro de 2008, e ao final do ano de 2007, fiz a primeira 

entrevista com Rogério, em sua sala na Casa da Indústria de Natal. A segunda, fiz em meados de 

2008 neste mesmo lugar e a terceira, em 08 de setembro de 2009, ao final de uma reunião do 

Grupo Atlan. As entrevistas e as reuniões me permitiram montar um esboço biográfico de nosso 

médium, mais precisamente de sua carreira religiosa. 

Rogério é médium de psicografia, psicofonia e vidência e é fundador da Sociedade 

Beneficente e Filantrópica Atlan, chamado pelos seus adeptos de Grupo Atlan. Graduado em 

administração de empresas, trabalhou quinze anos na Caixa Econômica Federal, onde ocupou 

funções gerenciais; é hoje diretor executivo da Federação do Comércio de Bens, Serviços e 

Turismo do Rio Grande do Norte e também diretor de um grupo português que detém 

empreendimentos turísticos no litoral do Rio Grande do Norte.  

Interessado por ufologia e muito conhecido pela comunidade ufológica brasileira, já 

investigou casos de ataques de ETs a humanos no sertão nordestino, trabalhando com a ufóloga 

Irene Granchi, que hoje é presidente de honra do conselho editorial da revista UFO. É criador do 

Projeto Orbum, que tem como objetivo "articular ufologia e espiritualidade" e que traz como 

escrito básico a "declaração dos princípios da cidadania planetária", onde se encontra a intenção 



253 
 

de se construir na Terra "um comportamento fraterno, para além das fronteiras geopolíticas, 

religiosas e étnicas"249.  

É também colaborador das revistas brasileiras "Comciência", "UFO", "O quê?" e da 

portuguesa "Clássicos e Modernos". Tem participação em dois programas de rádio veiculados 

semanalmente, aos domingos à noite: o "Projeto Orbum", da Rádio Boa Nova, de São Paulo 

(SP), acessado através do link www.radioboanova.com.br, e o "Conversas sobre a 

Espiritualidade", da Rádio Poty, de Natal (RN). Tem treze títulos publicados, assinados sob o 

pseudônimo Jan Val Ellam: estes são a trilogia "Reintegração Cósmica" (1996), "Caminhos 

Espirituais" (1997) e "Carma e Compromisso" (1998), além de "O Sorriso do Mestre" (1998), 

"Nos Céus da Grécia" (1998), "Recado Cósmico" (1999), "Nos Bastidores da Luz" (2000), 

"Muito Além do Horizonte" (2001), "Jesus e o Enigma da Transfiguração" (2002), "Fator 

Extraterrestre" (2004), "A Sétima Trombeta do Apocalipse: a volta de Jesus" (2005), "O 

Testamento de Jesus" (2006) e "Nos Bastidores da Luz II" (2006). Publicou ainda, em 2005, 

utilizando o nome Rogério de Almeida Freitas, "Inquirição Poética" e "Teia do Tempo", este 

último em coautoria com o astrônomo José Renan de Medeiros, da Universidade Federal do Rio 

Grande do Norte. Conta, segundo me disse, com um grande volume de obras em andamento e 

algumas prontas, apenas aguardando "autorização dos mentores" para serem publicadas. Além 

do Brasil, algumas de suas obras foram publicadas em Portugal, África do Sul, Austrália, 

Angola, Moçambique, Inglaterra e Rússia. 

Ele também é fundador da Editora Zian, que publica parte de seus livros. Faz regularmente 

conferências internacionais, abordando as temáticas da reintegração cósmica e da cidadania 

planetária. No exterior já proferiu palestras em Portugal, França, Inglaterra, Angola, 

Moçambique, Cabo Verde e África do Sul. Segundo o conselho editorial da Zian editora, a obra 

de Rogério de Freitas 

Proporciona releitura de temas histórico-religiosos e propostas político-filosóficas 
relacionadas à adaptação da humanidade aos desafios do século XXI. Analisa a 
doutrina cristã dos Anjos Decaídos e as profecias bíblicas de Daniel e do Apocalipse, 
bem como a doutrina espírita dos Exilados de Capela e a visão espiritualista de 
Atlântida, todas sob o enfoque da teoria de reintegração cósmica. Inédita nas 
correntes de pensamento espiritualistas e religiosas do globo, tal teoria propõe o 
gradativo retorno da humanidade ao convívio oficial com civilizações extraterrestres a 

                                                 
249 Para o manifesto completo, ver http://www.orbum.org/manifesto/ . 



254 
 

partir da segunda volta de Jesus, que Ellam avista ocorrer em algum momento de 
2005 a 2012, possivelmente ainda na década de 2000. Ver http://www.orbum.org.  

É o Grupo Atlan quem gerencia a renda advinda da venda de seus livros, voltando-a à 

caridade, e é no ritual de encontro deste grupo com o seu médium que a autoridade e o poder 

deste são legitimados: Rogério apresenta ao grupo o contexto de disputas religiosas em que todos 

estão inseridos, um contexto cósmico, planetário, interestelar. Nesta oportunidade, ele também 

os ensina sobre a importância da revelação que carregam, reforça a estória milenar que os une e a 

promessa deixada por seu mestre maior, Jesus. Enfatiza a postura de enfrentamento que terão de 

manter ante a situação de perseguição a que são submetidos pelo movimento espírita e reitera a 

necessidade de persistir com coragem, humor e alguma ironia, ao divulgar a revelação e seu 

fundamento doutrinário.  

 

8.1.1 Sobre o calvário: a revelação 

Rogério vem de uma família católica praticante. Foi batizado na Igreja, fez primeira 

eucaristia, casou na Igreja, estudou a vida inteira em um colégio Marista, mas me disse ter sido 

sempre "sem eira nem beira" em termos religiosos, até que em 1978, aos dezenove anos de 

idade, alguns fatos incomuns passaram a ocorrer com ele. Pessoas desconhecidas lhe abordavam 

e o questionavam sobre se acreditava em espíritos ou em seres de fora, ou então lhe diziam que 

ele se preparasse, pois estava atrasado com o compromisso espiritual que teria assumido antes 

de nascer. Em uma das vezes, estava na cidade de Niterói, na casa de familiares, e certo dia foi a 

uma loja de animais de estimação; lá, ao entrar, foi encarado pelo dono da loja, que perguntou-

lhe o nome. Ante a resposta, o homem fez ar de perplexidade, pegou um papel e começou a 

escrever. A partir do nome, fez uma série de cálculos. Ao fim, disse-lhe que ele, Rogério, "era 

aquele de quem estavam à espera". 

Noutra ocasião, estava no aeroporto do Rio de Janeiro, aguardando um voo, e fumando, 

quando um senhor ao seu lado lhe disse: "Meu filho, me desculpe, mas não faça isso". Ele achou 

que o homem se referia ao cigarro, e o apagou, ao que o senhor lhe respondeu: "Não, não é isso. 

Você acredita em espíritos?" E continuou: "Os espíritos dizem que você está atrasado em sua 

missão, e que é orgulhoso, porque não quer envolver-se". Outra vez, no enterro de um tio, a 

amiga de uma prima, que tinha vindo para assistir ao velório, perguntou-lhe se podia lhe 



255 
 

transmitir uma mensagem dos espíritos. Ela então "sentou-se, pegou um caderno e escreveu treze 

páginas." O conteúdo da mensagem dizia, mais uma vez, que ele estava atrasado com a missão 

que teria no mundo. Na época, conta Rogério, 

Eu via tudo aquilo e ficava no meu canto, não falava pra ninguém. 
Nessa altura, parece que se ligou uma tecla no meu cérebro, pensei 
que ia enlouquecer. (Rogério) 

Esta foi uma época em que passou também a ver os espíritos; de início como luzinhas 

coloridas a dançarem em sua sala de estar quando assistia ao telejornal da noite. Depois de um 

tempo, passou a ver formas humanas, alongadas, muito altas; estes últimos diziam ser 

extraterrestres, mas havia espíritos da Terra também. Alguns passaram a lhe acompanhar, sem se 

identificar, a não ser um em especial, de presença constante ao seu lado, que, ao ser indagado 

sobre o seu nome, respondeu: "me chame de irmão Adolfo". Ele, então, passou a ter visões que 

ocorriam em estado de vigília: 

Como se abrisse uma tela aqui e um filme fosse passando, e eu tou 
aqui conversando com você e faz de conta que tem uma tela atrás de 
você e uma banda minha conversa com você e outra banda presta atenção 
aqui. Não é alguém chegar pra você e dizer: "olha, numa vida passada 
você foi uma cigana que ficava passeando pela Hungria, Romênia", não. 
Você vê o troço, percebe que aquela figura daquele filme era você, e 
ainda mais uma voz lhe explicando, pá-pá-pá. É um negócio meio 
estranho. (Rogério). 

Ao saberem de suas visões, diversos amigos o chamaram a frequentar centros espíritas, que 

então visitou, mas sem se vincular a nenhum; assistia às palestras e ia embora. Em uma de suas 

visitas, uma mulher o interpelou na porta: "você sabe que está acompanhado por uma entidade? 

Sabe quem é?", ao que ele respondeu: "Sim, é o meu irmão Adolfo". A mulher então lhe 

esclareceu: "mas é Bezerra de Menezes". Rogério diz que achou tudo isso muito engraçado, 

porque não entendia o fato de alguém tão importante lhe acompanhar:  

Uma figuraça dessa do espiritismo ter o saco de conviver por meses ao 
meu lado, sentindo as baforadas do meu cigarro, não faz o mínimo 
sentido (Rogério). 

Trabalhava como gerente da Caixa Econômica Federal, e qualquer assinatura sua eram 

milhões para cá e milhões para lá, por isso precisava ter cabeça. Mas ia atendendo os clientes e 

via os espíritos ao lado deles. Uma vez, havia uma senhora chata, que chegava ao banco e, 



256 
 

depois de verificar sua conta, vinha lhe dizer que o saldo estava errado. Certo dia, esta senhora 

chegou já para reclamar e então algo de extraordinário aconteceu. 

Vi dois espíritos ao seu lado e um deles me disse: "Sopre!" E 
enquanto falava com a mulher eu ia soprando. Pois umas mãos pegaram o 
meu sopro no ar, transformando-o numa massa branca, e as mesmas mãos 
bateram nas costas dela. Na hora em que a mão bateu nas suas costas, 
ela reclamava do governador, da Caixa, de tudo. Parou e disse: "Dr. 
Rogério, alguém bateu em mim?" Eu respondi que não. No dia seguinte, 
quando chegou ao banco, essa senhora veio me falar: "Eu sofro de uma 
doença há anos, fui operada de coluna e nada, e alguém me bateu aqui, 
ontem, e eu fiquei boa. Pela primeira vez em muito tempo, dormi sem 
dor" (Rogério). 

Rogério ri dizendo que os espíritos usaram a cliente mais chata do banco para demonstrar a 

ele que eram do bem. Mas ainda que visitasse centros espíritas e tivesse muito respeito pela 

doutrina, não se sentia apto nem disposto a trabalhar numa casa espírita, e nem buscava saber 

exatamente o que aquelas entidades desejavam dele. Diz que durante muitos anos, os espíritos 

lhe "suportaram carinhosamente as criancices":  

Tiveram toda a paciência cósmica possível, mas eu tinha dificuldade 
em aceitar, não queria conversa, e sim cuidar das minhas coisas. 
Inutilmente, pensava que se me envolvesse com eles, acabaria 
estragando o meu projeto de vida (Rogério). 

Aos vinte e sete anos de idade, foi chamado para assistir a uma sessão mediúnica, e quando 

o espírito incorporou no médium, disse que queria falar apenas com um dos presentes. E era com 

Rogério. O espírito disse-lhe: 

Te prepara, que nós estamos tentando falar com você há... (e estala 
os dedos, contando o tempo). Você está atrasado no seu trabalho, e 
nós vamos ter que abrir alguns centros memoriais na sua alma, para 
que você perceba algumas vidas passadas suas, para ver se isso 
apressa a sua decisão nessa vida, para trabalhar conosco (Rogério).  

Dito isso, uma tela mental se abriu e Rogério foi apresentado ao seu passado: "A primeira 

vida que abriu foi da época em que fui soldado romano e crucifiquei Jesus". Ele conta que o 

pelotão do qual fazia parte teve o azar de cumprir um dever ingrato naquele dia.  

Eu era oficial do dia quando recebi Jesus já com os espinhos, depois 
de açoitado. Cabia-me levar os prisioneiros para os crucificar. A mãe 
pediu para vê-lo. Antes de a mãe o ver, entrei lá, ele levantou o 
rosto. Nunca vi tanta ternura num olhar. Aquilo desconcertou-me 
completamente (Rogério).  



257 
 

Depois de lhe mostrar que ele teria sido o soldado que crucificou Jesus Cristo, o espírito 

salientou: antes de nascer, Rogério deixou um papel assinado em branco consentindo que os 

espíritos fizessem o que fosse necessário para que ele realizasse uma determinada tarefa. E 

completou: "olha, você não nos perguntou que tarefa seria essa, mas nós vamos dizer". E 

Rogério respondeu: "não, eu não quero saber". Mas um episódio o fez mudar de ideia e abraçar 

um longo trabalho em um centro espírita de Natal. 

 

8.1.2 "Batalhas nas trevas": o treinamento 

Certa noite, um grande amigo, "espírita de carteirinha, daquele chato, cri-cri, pernilongo", 

o levou de surpresa ao centro de Waldemar Matoso, médium muito conhecido no meio espírita 

potiguar, por seu trabalho nas esferas da assistência social e da desobsessão. Na ocasião, os 

espíritos estavam pedindo pra que os dois médiuns fossem postos em contato. A partir deste 

encontro, ele foi chamado a desenvolver o que se constituiu em sua única experiência de trabalho 

em centro espírita, como me contou na primeira entrevista que fiz com ele, em 2007:  

Lá em Waldemar era desobsessão, mas não era essa desobsessão que se 
faz normalmente nas casas espíritas, era muito além do que você pode 
entender, era desobsessão profunda. E, veja, a gente utilizava uma 
médium absolutamente inconsciente, o que dava margem para que se 
fizesse qualquer experiência. Mas era muito barra-pesada, eu nem 
posso falar muito, porque ele me pediu segredo; só o que posso dizer 
é que esse trabalho envolvia outros seres, porque as entidades com as 
quais a gente lidava não eram pessoas humanas, eram outras criaturas. 
E o teor da coisa envolvia trevas, um negócio bem denso mesmo. A 
gente ficava no meio de altas batalhas travadas no plano espiritual, 
e eram entidades malévolas, mestres das trevas, coisa que eu não 
quero nem falar. Mas o trabalho acabou, e eu saí do centro de 
Waldemar, mas o fato é: isso que fazíamos feria o que o ortodoxismo 
espírita dita como o mais certo (Rogério).  

Ele efetuou as sessões de "desobsessão profunda" com Waldemar Matoso durante dois 

anos, e só após sua saída deste centro, se pôs a publicar os livros que psicografa. Buscando 

compreender o lugar das práticas mediúnicas – efetuadas neste centro espírita – na composição 

de seu estilo mediúnico, em termos afetivos, eu solicitei a Rogério, nas duas últimas entrevistas, 

mais detalhes deste período. Contudo, ele se manteve reticente sobre este ponto; disse-me ter 

efetuado um pacto de silêncio com Waldemar, de quem até hoje é amigo, não se sentindo à 

vontade para expor o que definiu como "prática mediúnica espírita não-convencional". Porém, 



258 
 

não me explicou exatamente onde, em sua visão, estavam os elementos anticonvencionais. Na 

última entrevista, em meados de 2009, ele me deu mais alguns poucos detalhes deste trabalho, 

descartando a prática da psicofonia, ou incorporação, neste ritual de desobsessão: 

Antoinette: Então você lá no centro de Waldemar, você me disse na 
primeira entrevista, que vocês lidavam com magia negra... 

Rogério: Opa, eu não lhe disse isso. Magia negra, não. Eu lhe disse 
que a gente lidava com trevas. Trevas.  

Antoinette: Como assim, trevas? 

Rogério: Olhe, eu não tenho permissão para falar tudo, eu fiz um 
pacto com Waldemar, eu não posso lhe dar os detalhes, mesmo. É isso 
que eu lhe disse, a gente estava lá mexendo com batalhas, com guerras 
lá no plano espiritual que ninguém nem sabe que existe. 

Antoinette: Batalhas? 

Rogério: É, é isso. E veja só, as entidades fizeram questão de 
confirmar tudo o que os outros já me diziam antes, sobre eu ter sido 
o cara que crucificou Jesus, aquilo tudo que você já sabe. Eles 
confirmaram tudo, tudo. 

Antoinette: Como é que acontecia a desobsessão? Você disse que 
Waldemar tinha uma médium muito boa, então os espíritos vinham e era 
ela quem incorporava? 

Rogério: Não, de jeito nenhum, não era assim, de médium incorporar. 
Eu não posso contar, mas não tinha essa técnica de incorporar em 
médium, essa coisa. 

Antoinette: Mas não tinha a participação de médiuns? 

Rogério: Sim, mas não incorporando. Tudo se fazia com a participação 
do médium, o médium era fundamental, mas a gente não fazia como se 
faz normalmente nos centros espíritas. 

Antoinette: Então, vocês faziam viagens astrais? Era através de 
viagens astrais? 

Rogério: Não, não. 

Antoinette: Mas então se fazia desdobramento de corpos, do 
perispírito? 

Rogério: Eu não posso contar. Mas não tem nada a ver com sessão de 
desobsessão, essa besteirinha que se faz nos centros. Era um trabalho 
nada, nada ortodoxo. Era outra coisa. 

É importante reter aqui a ideia de batalhas no astral, de guerras entre mundos, as quais 

nosso médium relata ter tomado parte ativa, sentindo-se de tal forma envolvido, que afirma ter 

estado "no meio", no front. Sua presença ativa nessas batalhas astrais, em seus dois anos de 



259 
 

mediunato no centro de Waldemar, aparece depois como elemento recorrente nos livros 

psicografados por ele, quando conta de sua "trajetória milenar" desde que era "auxiliar do 

codificador no sistema de Capela", tendo integrado a Rebelião de Lúcifer.  

Penso ser possível dizer que esta noção – a guerra – nos aproxima do modelo afetivo que 

Rogério construiu em sua carreira mediúnica, que em minha interpretação, funda-se no destemor. 

Também devo apontar, neste momento, a desregulação que norteia as práticas mediúnicas de 

nosso médium. Contida no que ele chama de prática desobsessiva "não ortodoxa", esta 

desregulação revela, a meu ver, o sentido das variadas críticas a que Rogério, representando 

certo modelo de mediunidade, tem sofrido, no movimento espírita potiguar. Em terceiro lugar, 

vale examinar, na descrição de suas práticas no centro de Waldemar Matoso, o elemento do 

segredo, característico da atuação do mago. Voltarei a estes três pontos. 

 

8.1.3 "Quem está lhe pedindo é o crucificado do meio": a tarefa 

Bem no início de seu trabalho no centro de Matoso, Rogério foi apresentado ao que 

entende ser a sua tarefa mais importante. Ele estava em um evento em Brasília, onde iria proferir 

um discurso diante de outros membros da caixa econômica e então,  

No momento em que ia falar, os espíritos me dominaram, e eu me vi 
sair do corpo, depois ouvi os aplausos e quando voltei a mim, 
completamente desesperado, sem controle da situação, as entidades 
disseram que tinham feito aquilo para que eu aprendesse a confiar 
nelas (Rogério).  

À noite, no quarto do hotel, entre três luzinhas acesas pelas entidades, Rogério, já sem 

paciência nenhuma, lhes perguntou: "me digam, por favor, que diabos é que eu tenho de fazer?" 

As três luzinhas se transformaram em três figuras que disseram:  

Olha, o problema é: o que você vai fazer corre por fora de qualquer 
ortodoxismo espírita ou de qualquer religião. Se prepare, porque você 
vai ter problemas. Bem, nós estamos pedindo que você comece a 
escrever (Rogério).  

Ele deu umas boas gargalhadas, porque nunca havia escrito coisa alguma, exceto a 

redação do vestibular, e então a sensação de desespero o dominou quando o espírito concluiu: 



260 
 

"Quem está pedindo para você fazer esse trabalho é o crucificado do meio". Ao narrar essa 

estória, Rogério me diz: 

Pois é, eu só estou fazendo isso, esse trabalho que me toma horas de 
sono, que expõe o meu nome, que me traz problemas com as pessoas, 
porque a forçação de barra foi essa. O crucificado do meio estava 
pedindo (Rogério). 

Mas ele ainda não se dispôs a escrever. De volta a Natal, uma das filhas pediu-lhe para 

comprar uma cartolina. Quando chegou à papelaria, um letreiro apregoava: "Compre cadernos 

reciclados e ajude a uma creche". Rogério comprou trinta e sete e guardou-os numa estante. Dois 

ou três meses depois, chegou à sala de casa, cheia de espíritos, que lhe pediram: "pegue os 

cadernos". E ele, "por pura provocação ou por curiosidade, não sei", pegou um, e os espíritos: 

"Pegue todos os cadernos e numere-os". Era para numerar não só os cadernos, como todas as 

páginas de cada um; depois disto, ditaram-lhe títulos para cada um dos cadernos, e ele os 

escreveu. Após quatro noites nesta tarefa, disseram-lhe: "Vá para o caderno dezessete e escreva a 

partir da página oitenta". Ele se sentou, mas não sabia o que escrever; então, 

Abriu-se aquela tela na minha frente, como uma tela de cinema. E eu 
passei a relatar no caderno o filme que eles passaram para mim. 
Escrevi, escrevi, e quando estava num ponto bem interessante, eles 
fecharam a tela: "agora vá dormir". Eu fui, mas fiquei curiosíssimo 
sobre a continuação da estória. Na outra noite, mandaram que eu 
abrisse outro caderno, e começaram a passar outro filme para mim, e 
eu continuei a escrever (Rogério).  

E continuou, escrevendo sem parar, pelas madrugadas. Iniciava às onze e meia da noite e ia 

até às três da manhã, quando dormia para poder acordar às sete e ir trabalhar. Um dia, viu que 

havia terminado um dos cadernos: era o livro "Reintegração Cósmica". O trabalho no centro de 

Waldemar também estava no fim: o ano de 1993, segundo Rogério, assinalou a retirada do 

espírito de Satã de nosso planeta; esse, que foi o coroamento do trabalho de "desobsessão 

profunda" efetuado neste centro, significou segundo nosso médium, o "fim das trevas 

organizadas do plano espiritual da Terra". Com a retirada de Satã, o Mal neste planeta perdeu o 

seu comando central, que foi completamente desbaratado. A partir daí, ficou mais fácil o 

retorno de Jesus. Rogério então se retirou do centro de Waldemar Matoso e centrou a atenção 

nos seus cadernos; após um ano psicografando, detinha cem volumes escritos. Mas relutava em 

publicar as estórias, polêmicas demais, e além do mais, o seu nome seria exposto, mas os 

espíritos insistiam; então, ele me diz, "Por covardia moral, numa tentativa de preservar minha 



261 
 

então profissão de gerente de banco, passei a publicar os livros sob um pseudônimo". 

Pseudônimo que os próprios espíritos sugeriram: Jan Val Ellam, um nome utilizado, segundo lhe 

contaram, há muito tempo, quando habitava um dos planetas do sistema solar de Capela. 

 

8.2 ENTRE KARDEC E FLAMMARION 

No ano de 1993, no livro Kardec Redivivo, Rogério é apontado pelo espírita gaúcho 

Denizard de Souza como a reencarnação de Allan Kardec. Este assunto tomou relevo nacional no 

ano de 1998, quando concedeu várias entrevistas comentando este assunto, inclusive no 

programa "Mistério", de Walter Avancini, na extinta TV Manchete. Foi também, em 25 de junho 

de 2004, entrevistado por Jô Soares, na Rede Globo de Televisão. Nessas oportunidades e em 

algumas outras, quando foi interpelado por vários jornais do estado do Rio Grande do Norte, não 

confirmou a veracidade da informação de que seria Allan Kardec. Porém, não negou. Apenas 

indicou da necessidade de todos aguardarem algum tempo, já que em um futuro próximo, esta e 

outras informações seriam esclarecidas. 

A referência a Kardec, em suas palestras e nos livros de sua autoria é recorrente. Isto 

aparece até mesmo em relação à sua metodologia de intercâmbio com o plano invisível: diz 

procurar seguir o "manual de voo mediúnico" da equipe que assessorou o chamado Espírito da 

Verdade, quando da "codificação espírita" empreendida por Allan Kardec, salientando que todo 

o conjunto de preceitos e aconselhamentos quanto à conduta mediúnica constante no Livro dos 

Médiuns também é válido para o intercâmbio seguro com os seres cósmicos ou extraterrestres. 

Assinala que "o próprio Kardec", no início de seu interesse pela temática espiritual, escreveu 

numerosas passagens a respeito de "outras humanidades celestes", mas que a partir da segunda 

metade do século 19, frente às "forças conservadoras da época", preferiu privilegiar em seus 

livros mais importantes a temática espiritual no contexto terreno, deixando o "ser celeste, 

cósmico ou extraterrestre" constar mais detidamente em alguns artigos publicados na Revista 

Espírita, lançada em 1858. 

Diz nosso médium que com o conceito de "ser celeste", Kardec assinalava a saga dos seres 

humanos como se desenvolvendo através de várias encarnações, e, além disso, sustentava que 

muitos dos extraterrestres são seres mais evoluídos que os humanos. Para demonstrar a 



262 
 

importância do conceito acima, Rogério traz à baila o discurso lido por Nicolas Camille 

Flammarion, escritor espírita, astrônomo e amigo pessoal de Kardec250, quando da cerimônia de 

sepultamento deste último, onde Flammarion faz uma distinção entre vida celeste e vida 

espiritual: 

Tu foste o primeiro, mestre e amigo, que desde meus primeiros passos na carreira 
astronômica testemunhou a mais viva simpatia por minhas deduções relativas à 
existência das humanidades celestes. Pois que, de meu livro A Pluralidade dos Mundos 
Habitados, fizeste a pedra angular do edifício doutrinário que tinhas arquitetado em 
tua mente. Muitas vezes conversamos sobre essa vida celeste. Agora, alma, já sabes 
por uma visão direta em que consiste ela - a vida espiritual, para a qual voltaremos, 
embora dela nos esqueçamos enquanto aqui estamos. (Flammarion in Kardec, 
1995a). 

Rogério lembra que o conceito de ser celeste presente na obra de Kardec suscita várias 

implicações, não tratadas com profundidade pelo movimento espírita. Uma destas implicações é 

a possibilidade de comunicação mediúnica com extraterrestres; ele lamenta que esta 

possibilidade não seja nem aventada pela grande maioria dos espíritas, e que "certamente" 

Kardec não a tematizou por "problemas no contexto social da época", sendo, entretanto, "uma de 

suas preocupações centrais". Hoje, cento e cinquenta anos depois, diz, essa questão se transforma 

numa heresia, contrária à "pureza doutrinária" construída pelo espiritismo, e afasta os "canais" – 

os médiuns – que recebem "notícias de fora", isto é, de fora do planeta Terra, da convivência 

mais ampla com o movimento espírita. Rogério é ufólogo há muito tempo, mesmo antes de 

publicar seus livros, e em suas leituras espíritas, efetuadas antes de conhecer o centro de 

Waldemar Matoso, identificava-se com os escritos de Camille Flammarion, tratando da vida em 

outros planetas. É seu ofício de ufólogo que faz com que se identifique, não com todo o 

espiritismo, mas com o espiritismo de Flammarion.  

 

 

 

                                                 
250 Flammarion (1847-1925) escreveu os livros Cosmologia Universal, Pluralidade dos Mundos Habitados, Lúmen, 
Narrações do Infinito, Os Mundos Imaginários e os Mundos Reais, As Maravilhas Celestes, A Morte e seus 
mistérios, Sonhos Estelares, As Casas Mal-assombradas, Contemplações Científicas, O Mundo antes da Criação do 
Homem, Problemas Psíquicos, Deus na Natureza, O Fim do Mundo e Urânia. Neste último, que foi publicado pela 
Federação Espírita Brasileira em 1951, Flammarion faz considerações sobre a vida nos planetas Marte, Vênus e 
Júpiter.  



263 
 

8.3 O "MUNDANO" E A MORAL ESPÍRITA 

Em entrevistas dadas por Rogério a jornais e revistas no Brasil e exterior, afirma não ser 

"homem de fé", e que religião é "coisa de mundos subdesenvolvidos". Enfatiza não ter nenhum 

vínculo religioso e não acreditar em nada, nem mesmo nos espíritos; assinala a "absoluta 

necessidade" de "não deixar de ser mundano", e diz não apreciar "certos tipos de proximidades", 

então jamais seria um médium que "atende pessoas", em diálogo fraterno, por exemplo. Desta 

maneira é que, em comparação a diversos médiuns, oradores e intelectuais do movimento 

espírita, ele se define como antimodelo: 

Eu não acredito em nada, tanto é que não tenho fé religiosa, desde 
criança. Na verdade, eu lido com fatos: não é que eu acredite em 
espíritos, o que acontece é que eu os vejo. Só por isso sei que eles 
existem. (Rogério) 

Eu sou o médium mais sem sentido do mundo. O que serve para mim não 
serve como regra mediúnica. Na verdade, eu nem sei como os espíritos 
suportam a minha companhia vibratória, porque não sou doce, e um 
médium tem que ser doce, se entregar totalmente, e eu me tornei um 
aparelho da espiritualidade meio contra a vontade. Na verdade, eu nem 
tinha simpatia por esse negócio de mediunidade. 

Essa coisa de atender pessoas, não sei. Nunca gostei de ser invadido. 
Não gosto de muita proximidade. Até em relação às pessoas que eu amo 
bastante eu tenho uma relação de uma distância prudente, porque acho 
que é assim que as coisas funcionam melhor (Rogério). 

Contudo, ao contrário do que talvez se pudesse pensar, ele não se distancia do espiritismo; 

na verdade, há referências a esta religião em toda sua carreira mediúnica, a começar por Bezerra 

de Menezes, a primeira entidade que se apresentou a ele, o incentivando a seguir um destino há 

muito traçado. Citando constantemente Kardec, Chico Xavier e Emmanuel, Rogério referencia 

figuras centrais, fundadoras do cânone espírita. Aliás, sua preocupação com o movimento 

espírita é constante. Por exemplo, ao ser indagado pela imprensa sobre a decisão de não declarar 

como de sua autoria os livros que publica, ele responde:  

Poderia simplesmente dizer que sou eu o autor disso tudo, mas estaria 
faltando com a verdade. Tenho que me referir aos reais autores, 
espíritos desencarnados e extraterrestres, o que me deixa em situação 
desconfortável tanto com os espíritas quanto com os ufologistas 
(Rogério). 



264 
 

Percebo, pelas muitas estórias que conta, sobre sua aproximação com o que chama de 

"vultos do espiritismo", isto é, indivíduos importantes neste meio, para os quais busca explicar 

sobre o teor de sua profecia. É o caso desta fala:  

Eu posso dizer que os grandes vultos do espiritismo foram, sim, 
alertados sobre a volta de Jesus. Eu vou contar um fato para vocês, 
sem citar nomes. Aqui em Natal, em uma certa oportunidade, me 
encontrei com um dos vultos do espiritismo. Começamos a conversar a 
uma hora da manhã em certo hotel. Esse vulto disse: "Olha, eu quero 
fazer algumas perguntas. Vamos logo desmascarar essa questão porque 
os meus guias já estão aqui comigo". De certa forma essa pessoa 
perguntava: "Como é essa história de Jesus voltar? Ele vai voltar?". 
E eu respondi: "Desculpe, eu não pensava que vinha para uma 
inquisição", e perguntei: "Você está vendo os meus guias? Eu espero 
que você esteja percebendo que os seus guias são os mesmos meus". 
"Pois então vamos perguntar aos espíritos para desmascarar esse 
assunto", falou a personalidade. Eu falei: "Por favor, pergunte". 
Essa pessoa perguntava e colocava a mão no rosto e dizia: "Isso não é 
possível", Disse umas quatro ou cinco vezes que aquilo não era 
possível. Então no final disse: "Você está me obsedando". Ou seja, eu 
estava obsedando essa pessoa. O que é que pode ser dito? O que se 
pode fazer com alguém que não quer escutar? (Rogério, reunião do 
Grupo Atlan, 2007) 

Porém, talvez o mais importante aqui, seja o fato de que Rogério não abandona o modelo 

de moralidade espírita exemplarizado por Chico Xavier e sancionado pela FEB, não se aliando, 

por exemplo, à busca pelo gozo proposta por Gasparetto em seu "espiritismo da prosperidade"251. 

Quando em muitos momentos, brada que é "mundano", ele não defende – como se poderia 

pensar – a "carne"; muito pelo contrário, ele rejeita o excesso e segue ensinando a piedade e a 

bondade junto com a moral vigente, se distinguindo e afastando dos "moralmente pervertidos" 

pelo álcool, sexo e outros "vícios desequilibrantes". Desta maneira, suas ideias genéricas sobre 

"justiça social", "igualdade" e "democracia" não se traduzem em uma postura liberalizante em 

termos comportamentais. É veementemente assinalada a urgente necessidade de moralização da 

humanidade, na correção de certos desvios de conduta. É o que as falas a seguir apontam: 

O sexo, a alimentação e a luta pela sobrevivência terminam cegando as 
nossas frágeis forças íntimas. 

                                                 
251 Stoll analisa, em sua tese de doutorado (1999), a carreira de Luiz Gasparetto, médium de psicopictografia, e 
assinala a sua novidade em relação ao modelo de Chico Xavier; Gasparetto, segundo Stoll, propõe um modelo de 
conduta mediúnica espírita alternativo ao dominante, fundado não na noção de caridade, mas na de prosperidade, e 
enfatizando, na tarefa da evolução individual, o elemento do prazer. A autora intitula este caminho de "modelo da 
prosperidade" ou "espiritismo de nova era" (Stoll 1999, p. 208), acrescentando que ele traz para o campo espírita 
"práticas e ideias do universo ‘neoesotérico’, da ‘autoajuda’ e elementos da mística umbandista" (Stoll 1999, p. 
210). 



265 
 

Chico Xavier e Divaldo Franco são homens que nunca constituíram 
família e colocaram toda sua energia para servir a Jesus, através do 
espiritismo. Eles podem ofertar um quantum energético mediúnico que 
equivale a umas dez milhões de vezes mais que um homem do meu tipo 
pode ofertar. Eu lido com energia psicossexual. Como alguém tão sujo 
ou poluído pelas questões do mundo pode pretender ter uma conversa 
cem por cento clara com os espíritos? 

Se alguém foi literalmente viciado em sexo, ele se ilude a ponto de 
achar que na espiritualidade também vai fazer sexo, que lá tem 
orgasmo e atitudes sexuais, quando isso não existe. Nos níveis mais 
inferiores vinculados a Terra, aí sim, a ilusão é tão profunda que os 
espíritos que se comprazem nesses níveis mais primários pensam que 
até fazem sexo, ou pensam sentir orgasmo, mas isso é puramente 
ilusório.  

Em níveis espirituais mais sutis, tipo a cidade Nosso Lar, descrita 
por Chico Xavier no livro Nosso Lar, já não há o quesito do concurso 
sexual, pois os espíritos já não têm a polaridade que tiveram em 
vida, as forças sexuais da sua alma já se expressam no campo da 
ternura, do carinho e da cumplicidade, promovendo na alma um circuito 
vibratório elétrico, muito superior aquilo que na Terra  nós chamamos 
de orgasmo. 

O sexo vulgar faz mal a alma, seja lá em que tipo for expresso. 
Alguns afirmam que a homossexualidade é doença, mas não é. No sentido 
do espírito é desnecessária, como também a atitude sexual 
heterossexual é desnecessária para a alma. A sensação sexual, às 
vezes, incomoda o psiquismo espiritual. 

Qual é o problema do sexo? São dois: um no sentido direto e o outro 
no sentido indireto. No sentido direto: se a alma deixa o corpo e 
ainda continua viciada nas sensações orgasmáticas, seja homossexual 
ou heterossexual, o problema é feio, o espírito vai sofrer. No 
sentido indireto: se através das suas expressões sexuais você fez 
alguém gostar de você, quando o seu interesse era puramente sexo, e 
esse alguém vai ser infeliz ao longo da vida, porque você não pode 
dar a devida guarida amorosa, isso é um problema espiritual sério 
para você. 

Eu sei que eu tenho uma alma e eu cuido dela. Como? Ligo a televisão 
no canal 4 e está passando um filme de drama. Se eu o assisto, se eu 
entrar em sintonia com ele, dez minutos depois estou alguém 
dramático, a vida para mim é terrível, fico triste. Mudo de canal e é 
um filme de terror. Dez minutos depois eu já acho que tem um espírito 
atrás de mim, já começo a escutar barulhos estranhos. Mudo de canal, 
um filme com fortes conotações sexuais. Dez minutos depois eu já 
estou completamente excitado. São programas que vendem desassossego, 
e nós perdemos a nossa sensibilidade a tal ponto, que são raros os 
seres humanos que se comprazem em assistir filmes agradáveis e 
suaves. (Rogério; falas gravadas em reuniões do Grupo Atlan). 

Quero sugerir que Rogério, em seu mito da Rebelião de Lúcifer, busca constituir o seu 

próprio espiritismo, nas beiradas de várias referências, vindas da ficção científica, da teosofia, da 

cientologia e da umbanda, reificando, porém, os ideais de moralidade espíritas. 



266 
 

8.4 A VOLTA DE JESUS EM UM DISCO VOADOR 

Foi no contato com os extraterrestres que Rogério traçou sua carreira mediúnica. Contou-

me que os ETs abrem painéis em sua mente, como cenários de cinema, e ele, meio dentro e meio 

fora do filme a ser exibido, vai relatando o que vê e ouve, escrevendo da forma como o filme é 

contado. A previsão sobre o retorno de Jesus Cristo à Terra em uma nave espacial apresenta-se 

desde as primeiras mensagens recebidas, e consta também dos textos recebidos por médiuns do 

Grupo Atlan252. Segundo as mensagens recebidas, nos próximos quarenta anos a partir do ano 

2000 os extraterrestres entrarão em contato com os humanos do planeta Terra com muita 

constância; isto pelo fato de que o problema de isolamento da Terra ante o contexto cósmico 

mais geral já foi resolvido, tendo sido reaberto o seu contato com o restante da humanidade 

celeste, no atual processo de reintegração cósmica. 

Segundo Rogério, a indicação clara de que Jesus chegará a bordo de uma nave está no livro 

do apocalipse, onde é dito que ele voltará sobre as nuvens, em uma Jerusalém celeste. Os seres 

extraterrestres se apresentarão de forma humanoide, fisicamente semelhante aos seres humanos, 

e sua chegada será vista por todos do planeta, não importando o local onde estejam; isto 

assinalará um período de limpeza espiritual que já está em curso na Terra desde pelo menos os 

anos 1980, e que pretende, até o ano 2050, manter neste planeta só os espíritos tendentes ao bem. 

Os outros, levados pelas paixões mais mundanas, já estão sendo retirados para planetas 

inferiores. 

Em contato com as entidades extraterrestres desde o ano de 1986, e recebendo mensagens, 

a partir de 1990, que falavam da chegada de naves e de Jesus "em um futuro muito próximo", 

Rogério solicitou a estas entidades, "até para dar mais substância psicológica ao trabalho", que 

lhe dessem algum "sinal físico, objetivo, e não só aqueles decorrentes do processo mediúnico". 

Ainda que "não garantissem nada", os ETs sinalizaram que dariam algum sinal até a virada do 

milênio; frente a esta promessa, no dia dezessete de novembro de 1999, Rogério foi avisado 

mediunicamente de que naquela madrugada "aconteceria algo muito importante". Conta que na 

ocasião, "como não levo normalmente muito a sério estas coisas, escutei, gravei e deixei pra lá". 

                                                 
252 As psicografias dos demais médiuns do Grupo Atlan, além das de Rogério, constam na página eletrônica deste 
grupo na internet. 



267 
 

Porém, no dia dezoito de novembro deste mesmo ano, trabalhando como gerente do Hotel 

Ocean Palace, situado na via costeira de Natal, ocorreu o sinal. Neste dia, haviam acontecido 

reuniões entre técnicos, engenheiros e cientistas espaciais ligados à NASA e às Agências 

Espaciais Brasileira e Europeia, no hotel, a respeito da Base de Lançamento de Alcântara, no 

Maranhão. O fato é que, durante a madrugada, na área externa do hotel, um dos cientistas deste 

grupo vivenciou, junto a Rogério e a alguns outros funcionários, um contato imediato com uma 

nave, frente a frente. Rogério, ao relatar que teve a graça deste contato, assinala: 

Pela primeira vez eu tive a oportunidade de não mais lidar com fatos 
que eu acreditava que eram verdade; a partir daquele instante, eu, 
pode ser que ninguém mais na terra tenha certeza disto, mas eu tive a 
certeza que de fato ali eles estavam (Rogério). 

Foi nessa ocasião que os ETs sugeriram a ele que, em sete anos a contar de então, ocorreria 

um acontecimento grandioso para a humanidade, ainda não especificado neste momento, mas 

que com o tempo e outras mensagens chegando, se clarificaram: a chegada indubitável das naves 

e o retorno de Jesus em toda a sua majestade. Nos dias 08 e 11 de janeiro de 2000, ele avistou 

luzes em movimento no céu, "uma espécie de revoada final deles, dando uma despedida para um 

retorno breve". O relato sobre estas luzes constou de uma matéria publicada no Diário de Natal, 

um dos dois jornais de maior circulação da cidade, que assinalava na ocasião o fato de que 

algumas pessoas nos litorais norte e sul de Natal disseram ter visto luzes em "movimento não 

linear e não ordinário" nos céus.  

Isto foi tema de várias matérias e os amigos de meu grupo sabiam 
disto. É um fato que (...), para a gente, em especial para mim mesmo 
que vivo sobre e em torno desta situação é um fato singularíssimo; 
eles cumpriram o que disseram e em breve eles devem retomar para os 
primeiros eventos do processo de reintegração cósmica, o final do 
isolamento da terra no que se refere à convivência com o cosmo. 
(Rogério) 

Sete anos após este acontecimento, durante o ano de 2006, Rogério, orientado pelos 

espíritos que o assessoram, divulgou uma informação sobre a aguardada chegada das naves, 

estabelecendo algumas datas para este acontecimento; ele foi entrevistado sobre esta previsão 

pela revista UFO, e, na ocasião, disse que o contato direto e massivo de toda a humanidade com 

os extraterrestres, incluindo a chegada de Jesus, em retorno à Terra em seu "estado natural de 

autoridade celeste", ocorreria no dia 18 de novembro de 2006, e, caso não ocorresse nesta data 

específica, havia ainda uma data limite: 30 de abril de 2007. Disse também ter sido avisado pelos 



268 
 

espíritos sobre uma possível devastação no oriente médio, promovida por explosões de ordem 

nuclear, biológica ou química; estas ocorreriam mais especificamente nas terras da Palestina, 

entre os dias 03 e 05 de outubro deste mesmo ano; um ataque, contudo, que poderia ser evitado, 

"podendo, ou não, ocorrer". Questionado pela Ufo sobre o fato de ter especificado datas, Rogério 

lembrou de que os espíritos o haviam solicitado algo muito específico e muito sério, algo que 

jamais haviam feito até então: 

Este é justamente um dos aspectos do meu drama pessoal. Se eu 
estivesse veiculando "um aviso" (...) que viesse a se cumprir num 
prazo longínquo, seria ótimo para o meu psiquismo, pois minha 
responsabilidade pessoal seria suavizada. Entretanto, tudo o que tem 
acontecido comigo desde 1986, promovido por esses seres e entidades 
espirituais que trabalham conjuntamente, entendam ou não os segmentos 
mais ortodoxos do meio espírita e ufológico o que isso significa, tem 
o condão de me fazer perceber que o momento há muito tempo vaticinado 
finalmente assume lugar nos dias atuais. (Rogério) 

Nesta entrevista, ele também explicou a dimensão das naves a chegar, e, para tal, trouxe a 

imagem da "Jerusalém celeste" presente no apocalipse bíblico: uma "cidade voadora", medindo 

cerca de dois mil quilômetros de diâmetro, lembrando que a lua cheia, situada a cerca de 

trezentos e oitenta mil quilômetros da Terra, apresenta um diâmetro próximo de quatro mil 

quilômetros. Ora, não havendo apenas uma, mas inumeráveis cidades voadoras desse tipo, isso 

levaria à realização do dito bíblico do "escurecer o sol", ou "transformar o dia em noite". Além 

disso, estando estacionadas a meio caminho entre a Lua e a Terra, as naves estariam também em 

pontos onde nenhum míssil terrestre jamais pudesse alcançar, sendo impossível às nações 

belicamente poderosas conseguirem efetuar algum ataque com vistas a abatê-las. Também dizia 

ele, na data da entrevista, que as naves já estariam estacionadas próximo aos anéis do planeta 

Saturno, só aguardando o momento para se deslocarem à Terra.  

Afirmou que, após o primeiro contato, deveriam se intensificar as comunicações dos ETs 

com a nossa humanidade, para ajudá-la no processo de reintegração cósmica, apontando a 

importância do "expurgo planetário", processo já em andamento, e que consiste na retirada da 

Terra de todos os espíritos tendentes ao mal, expurgo este, a ser concluído até o ano de 2050, 

quando então, afirmou, só haverá na Terra seres tendentes ao bem. Após a entrevista dada à 

UFO, violentas críticas surgiram, no meio ufológico, e, dentre elas, destacam-se as de Ubirajara 

Rodrigues e Carlos Reis, colaboradores da mesma Revista UFO, que foram respondidas por 

Rogério, também na UFO, em números posteriores.  



269 
 

Entre os dias 03 e 05 de novembro de 2006, não houve ataque algum no oriente médio; na 

época, Rogério explicou que o ataque fora evitado a tempo pelos ETs; No dia 17 de novembro, 

um dia antes da prometida chegada das naves, Ademar José Gevaerd, Editor da Revista UFO, 

escreveu uma carta à comunidade ufológica brasileira, e a encaminhou via correio eletrônico 

para várias listas virtuais de ufologia, divulgando a hora exata do acontecimento, tal como 

Rogério havia neste mesmo dia lhe informado: 17h30min253.  

Porém, nem as naves nem Jesus chegaram em 18 de novembro de 2006. A partir deste 

momento, passou a ocorrer no meio ufológico algo que já havia ocorrido no meio espírita: o 

surgimento de variadas críticas ao trabalho de Rogério, como demonstra o texto constante no 

editorial da revista UFO, de janeiro de 2007: 

Acabou de forma frustrante a polêmica gerada pelas afirmações do autor e 
conferencista espiritualista Jan Val Ellam, publicadas sob forma de entrevista em 
nossa edição 126, de outubro. Ellam garantiu que os UFOs chegariam em revoada ao 
planeta Terra e seriam vistos por todos os habitantes do globo em algum dia entre a 
segunda quinzena de novembro e o fim de abril de 2007. Mas, ao chegar o início do 
prazo, o próprio autor das previsões antecipou a data para dia 18 de novembro, um 
sábado, estabelecendo até mesmo a hora do grande encontro cósmico: 17h30, 
horário de Brasília. Foi uma grande agitação, com milhares de pessoas – inclusive 
céticos – dirigindo-se a locais de boa visibilidade para esperar pela prometida 
“reintegração da Terra ao convívio de outras espécies do universo”, nas palavras de 
Ellam. Poucas horas de observação do céu bastaram para que se desse como 
fracassado seu anúncio, e o autor passasse a ser severamente criticado por tê-lo feito. 
Não foi desta vez, enfim, que a humanidade encerrou seu isolamento cósmico. Mas 
uma lição clara se pode tirar desse episódio, a julgar pelo comportamento de quem 
aguardava o tão esperado contato: a vontade de que isso ocorra muitas vezes leva as 
pessoas a abandonarem a razão, agindo apenas pela crença – muitas vezes cega ou 
nublada – de que o contato se dará a qualquer custo. (Revista UFO no. 129. 
janeiro/2007) 

Porém, Rogério lembrou que o prazo ainda não estava vencido, havia a data limite, final de 

abril; ocorre que o dia trinta de abril de 2007 chegou, passou, e as naves – e Jesus – não 

chegaram. Mais uma vez leu-se na revista UFO:  

30 de abril de 2007. Não ocorreu o que foi vaticinado por Jan Val Ellam, ou Rogério 
Freitas. Nenhum sinal de naves alienígenas chegando aos montes foi detectado. 
Nenhuma frota de discos voadores foi vista em lugar algum da Terra. E, menos ainda, 
Jesus parece estar à frente de um aludido contato oficial e definitivo entre nossa 
espécie e outras, como afirmou Jan Val Ellam. Certamente, tal encontro um dia se 
dará, não resta dúvida. Caminhamos para uma situação de contato direto, algum dia, 

                                                 
253 Para uma cópia da carta de Ademar Gevaerd, ver, dentre outras listas de discussão, a lista "Voadores", do site 
Yahoo Grupos. Link: http://br.groups.yahoo.com/group/voadores/ 



270 
 

com seres inteligentes de outros pontos do universo. Mas não em 30 de abril de 2007. 
(Revista UFO no. 134. Junho/2007) 

Neste dia trinta de abril de 2007, uma segunda-feira, eu compareci à reunião do Grupo 

Atlan, onde Rogério explicou o não ocorrido; a explicação, dada também à comunidade 

ufológico-espiritualista, teve como base, segundo ele, um teste de confiança que os ETs lhe 

ofereceram. Ele teria de provar aos seres cósmicos a sua capacidade de "pôr o próprio pescoço", 

melhor dizendo, a própria credibilidade em jogo; ao fazê-lo, passou no teste. A partir daí, estava 

apto a tarefas bem mais importantes. O Grupo Atlan continuou a se reunir; porém, Rogério 

avisou a todos que, mesmo mantendo as reuniões, buscaria se recolher e por algum tempo não 

exercer atividades mediúnicas, nem mesmo dar continuidade à escritura dos livros em 

andamento.  

Porém, alguns meses após este acontecimento, ele voltou a escrever, e no ano de 2008, 

mais uma data lhe foi ofertada pelos espíritos, desta vez profetizando unicamente o aparecimento 

de naves, sem a certeza da vinda de Jesus. A data desta chegada seria o dia catorze de setembro 

de 2008. Segundo me contaram os membros do Grupo Ramatís, havia mais cinco médiuns entre 

brasileiros e estrangeiros que, juntamente a Rogério, haviam recebido mensagens do mesmo teor, 

relatando o primeiro encontro a acontecer com extraterrestres. A nova data foi divulgada via 

internet e circulou por algumas listas de ufologia e espíritas. Porém, como as naves mais uma 

vez não chegaram, no programa do Projeto Orbum de 02 de novembro de 2008254, Rogério se 

desculpou às comunidades espírita e ufológica. Explicou, neste programa, que o problema havia 

sido com os espíritos, em especial Javé, a entidade que mais proximamente lhe assessorou nos 

últimos anos. Ele então registra sua decepção com Javé, e dirige a ele um discurso recheado de 

indignação. Vale transcrever alguns trechos: 

A equipe de Javé me informou algumas horas antes, que no dia 14 [de 
setembro] não existia mais condição de haver o tal contato, e quando 
explicaram o porque, disseram apenas: faz parte do processo. 

O problema é que diversos médiuns se expuseram, então agora não 
apenas eu, mas várias outras pessoas que disseram a mesma coisa, têm 
que pedir desculpas por equívocos que não cometeram. 

E aqui estamos percebendo a mesma estratégia do Sr. Javé, que não 
muda. Da mesma forma que ele, Javé, pedia a Abraão que sacrificasse o 
seu filho, e Abraão passou dias e dias sofrendo com essa história, e 

                                                 
254 Pode-se efetuar a cópia ("download") dos programas de Rogério de Freitas na internet em 
www.radioboanova.com.br e http://www.orbum.org . 



271 
 

só no último instante, só com o filho de Abraão deitado sobre a pedra 
sacrificial, é que alguém em nome de Javé detém o processo, e nós 
hoje estamos vendo, mais de mil anos depois, a mesmíssima atitude 
desse ser. É como se ele não se preocupasse muito com nada, com o que 
nós chamamos de sensibilidade humana. 

Eu estava escrevendo alguns livros do Sr. Javé, com algumas 
informações importantíssimas, mas diante disso eu peço desculpas, mas 
eu deletei todos os livros que estava escrevendo sobre o Sr. Javé, e 
também quebrei as cópias que eu tinha em cd, porque eu não consigo 
mais me suportar como ser humano, estando a serviço de algo que eu 
não aplaudo, que eu não compreendo, e peço desculpas. 

Os livros que eu deletei agora, seguramente venderiam muito. Mas eu 
me recuso a continuar com isso, eu simplesmente os deletei e somente 
voltarei nesta vida a falar e escrever sobre o Sr. Javé no dia em que 
na minha condição humana, eu tiver consciência necessária para saber 
o que eu estou fazendo.   

Javé implica em disciplina, em dominação, em subjugação, em querer 
que nós nos submetamos a isso ou àquilo, então eu não trato mais com 
ele. 

Eu não me permito mais ser utilizado por esse ser, por essas equipes 
que ao longo de mais de vinte anos venho convivendo, e que vêm 
invadindo a minha intimidade, eu não consigo mais me submeter a esse 
processo de subjugação. 

Infelizmente, Javé não merece mais o meu respeito, não merece mais a 
minha confiança, e seria de minha parte algo que eu consideraria um 
crime diante de meus valores pessoais, continuar a transmitir 
notícias as quais eu não sei a procedência, não sei se isso serve ou 
não ao progresso da humanidade. (Rogério, Programa Orbum, 02 de 
novembro de 2008. Ver http://www.orbum.org). 

Javé é chamado pelos espíritas, citando o antigo testamento, de "senhor dos exércitos", 

significando a agressão, a violência, a guerra aberta. Penso que ele traduz o particular combate 

ao Mal de Rogério; ele sinaliza o seu estilo mediúnico, e era, segundo conta, um de seus mais 

próximos assessores. Nas falas acima, lemos, em suma, que ele se sente usado por Javé; que este 

espírito o manipulou, levando-o a se expor inutilmente, assim como a outros médiuns; que havia, 

naquela tarde mesmo, deletado todos os livros já recebidos de Javé, e também quebrado os CDs 

onde gravara as cópias. Desculpa-se reiteradas vezes e diz não trabalhar mais com Javé, pois este 

não merece a sua confiança nem o seu respeito, e o caracteriza como alguém que domina, 

subjuga e manipula os outros seres.  

Mas creio poder dizer que algo mais aconteceu nos últimos anos, incitando a indignação de 

Rogério. Pelos acontecimentos que permearam o Grupo Ramatís no período de minha pesquisa, 

e que relatarei em seguida, creio que a relação de aproximação e rejeição de Rogério ao 



272 
 

movimento espírita deve ser examinada, pois sustento que esta relação também é responsável 

pela maneira como ele tece suas preleções e performa sua indignação. A decepção não é só com 

Javé. 

 

8.5 "SÃO TODOS UNS CRETINOS": ANTE JAVÉ E OS ESPÍRITAS, O 

DESTEMOR 

 

 

Esta gente pequenina em viagem intergaláctica 
Vem saber nossa gramática ou mudar nossa doutrina? 

Beber nossa gasolina que já é pouca demais? 
Desmantelar nossos cais, engrenar nossos motores? 

 
Será que estas armadas das mansões celestiais 

Vêm aqui nos trazer paz ou aumentar nossas dores? 
Esses discos voadores me preocupam demais!  

 
Zé Ramalho 

 

Após a publicação de seu primeiro livro, Rogério foi algumas vezes convidado, segundo 

me contaram os membros do Grupo Ramatís, para proferir palestras em dois centros espíritas de 

Natal, o Bezerra de Menezes, quando João Cecílio ainda era vivo, e a Casa do Caminho255. 

Assim como o Bezerra de Menezes, a Casa do Caminho não é adesa. Não obstante, também me 

contam que, após pouco tempo, as palestras cessaram. Nunca proferiu, contudo, palestras na 

FERN e em nenhum outro centro espírita a não ser nos dois acima citados.  

No período em que escrevo estas linhas, mantém-se a clara e furiosa rejeição da FERN e 

de parte do movimento espírita potiguar, mesmo não-adeso, ao nome de Jan Val Ellam. Esta 

rejeição atinge também os grupos a ele ligados – o Atlan e o Ramatís. O combate da FERN ao 

nome deste médium aparece em uma carta, enviada em 30 de junho de 2003, por uma das 

presidentes desta entidade a Gerson Simões Monteiro, presidente da USEERJ – União das 

                                                 
255 A "Sociedade Espírita Casa do Caminho", centro espírita não-adeso, situa-se atualmente na Rua Capitão-Mor 
Gouveia, bairro de Lagoa Nova, Natal – RN. 



273 
 

Sociedades Espíritas do Estado do Rio de Janeiro.256. Nesta, ela expõe sua preocupação pelo fato 

de que a figura de Rogério teria se tornado muito popular no meio espírita carioca, e que isto 

seria atestado pelo número de palestras que proferia em diversos centros espíritas da cidade do 

Rio de Janeiro. Considerando suas ideias "polêmicas", e que "feriam a pureza doutrinária", a 

presidente solicita ao seu colega carioca ter cuidado nos desdobramentos que a atuação de 

Rogério no Rio poderia ocasionar ao movimento espírita brasileiro como um todo. Esta carta 

obteve duas respostas; uma delas, do próprio Rogério, endereçada à USEERJ, e uma outra, de 

um dos dirigentes do Grupo Atlan, também endereçada a esta entidade. O que considero mais 

significativo, ao observar o teor da carta da presidente da FERN é que ela não assinala Rogério e 

os grupos que seguem suas ideias como charlatões: não se afirma que ele diz invencionices ou 

que busca enganar as pessoas, mas que aciona um universo simbólico estranho ao universo 

normatizado e sancionado pelo espiritismo adeso. Rogério e seus seguidores são apontados como 

desregulados. Corroborando com o que quero dizer, Mariz e Machado ressaltam: 

Nas diferentes pesquisas que já desenvolvemos, nenhum de nossos 
entrevistados acusou o espiritismo e as religiões afro-brasileiras de 
superstição, de truques ou charlatanismo (...). Rejeitam-se estas religiões 
por serem demoníacas, mas não por serem mentirosas ou falsas. Nesse 
sentido, todos acreditam nas experiências sobrenaturais e extraordinárias 
que nelas ocorrem. (Mariz e Machado 1998, p. 25). 

A rejeição da FERN aos grupos ligados a Rogério parece, pois, se dar a partir da defesa do 

que os dirigentes desta entidade chamam de "pureza doutrinária"257. Inserido nesse contexto de 

busca de pureza por parte da FERN, durante os anos de minha pesquisa de campo o centro 

espírita Bezerra de Menezes esteve, segundo me contavam alguns de seus trabalhadores, 

"dividido" entre aqueles empenhados por transformá-lo em centro adeso à FERN – isto 

significando a expulsão do Grupo Ramatís, e de outro lado, aqueles que desejavam a 

continuidade da independência do centro: neste caso, o Ramatís continuaria a fazer parte dos 

quadros do Bezerra. A presença de membros da FERN em vários cargos de direção neste centro 

se fez sentir em diferentes momentos em que a diretoria do Bezerra solicitou aos grupos internos 

(Ramatís, Ana Madalena e Humberto de Campos) relatórios de trabalho, atas de reuniões e 

                                                 
256 Uma cópia da carta em questão encontra-se em anexo neste trabalho. 
257 Lewgoy já apontou, como expressão atual do movimento espírita brasileiro, o que chama de "Movimento das 
Reformas, que prega uma volta a Kardec, uma depuração das influências católicas no kardecismo, como a 
representada pelo Culto do Evangelho no Lar (cuja proposta é substituí-lo por "estudo", termo que não conotaria 
adoração) e, finalmente, uma minimização do uso de imagens nos centros espíritas" (Lewgoy 2008). Para as 
propostas deste movimento, ver o site www.novavoz.org.br/. 



274 
 

documentos "comprovando a relevância de seus grupos" para os trabalhos desenvolvidos pelo 

centro. O processo culminou em meados de 2008, quando o Grupo Ramatís sentiu que talvez 

houvesse chegado o momento de seu temido desligamento do Bezerra. 

Na noite de domingo do dia dois de novembro de 2008, dia de finados, os membros do 

Grupo Ramatís não puderam entrar no Bezerra de Menezes para fazer sua reunião, pois o 

responsável por abrir o portão do centro foi para casa com a chave do cadeado e não voltou mais. 

O grupo afinal se reuniu na calçada da casa espírita: o laptop de Luiz Matão foi posto no capô de 

seu automóvel e todos ouviram a transmissão on-line do programa Projeto Orbum; ouviram 

Rogério se desculpando pela decepção sentida por todos os que aguardavam a chegada dos 

discos voadores no último dia catorze de setembro, e nada viram nos céus. E então, diante do 

sentimento de surpresa presente nas falas de todos com o fato de Javé ter "enganado a tanta 

gente" e "abandonado o seu médium à própria sorte", fico sabendo de mais um detalhe sobre o 

que me foi relatado como a "mais recente tentativa de expulsão" do Grupo Ramatís: as 

coordenadoras do grupo me dizem ter contatado com um advogado para defender o direito de o 

Ramatís continuar a funcionar no ambiente do Bezerra. Há uma espécie de tristeza e incerteza no 

ar, pois não se sabe se o grupo continuará a se reunir. O contexto em que Javé "abandona 

Rogério à própria sorte" é o mesmo contexto onde se dá a tentativa de expulsão do Grupo 

Ramatís do Bezerra de Menezes.  

Ainda que a FERN jamais tenha aceitado o nome de Rogério, nem jamais tenha vendido 

seus livros em sua livraria, e ainda que as iniciais críticas ao Grupo Ramatís no Bezerra de 

Menezes datem de alguns anos atrás, quando da morte de João Cecílio, me parece que o fato de a 

profecia de Rogério não se ter realizado intensifica estas circunstâncias já desfavoráveis. Assim, 

as críticas atingem também os grupos que o seguem, que se já eram chamados de "bando de 

lunáticos", "obsidiados" e "fascinados" anteriormente, se viram ainda mais questionados quando 

nem Jesus, nem Javé, nem os discos voadores irromperam pelos céus. Em minha interpretação, 

isto era claro na expulsão do Grupo Ramatís. 

Também em minha interpretação, a intensificação do tratamento irritadiço em relação a 

Javé, por parte de Rogério, também traduz este especial momento. Ora, nos dois anos em que 

frequentei as reuniões do Grupo Atlan, Rogério ridicularizou os ETs com os quais trabalhava, 

pois dizia ter percebido que boa parte deles era formada por "cretinos estúpidos". Desmoralizava 



275 
 

os extraterrestres que ainda não haviam evoluído moralmente, por apenas investiram na ciência e 

na tecnologia: estes eram "imbecis", "ridículos", "hipócritas". Ressaltava sua desobediência e 

revolta em relação a "estes seres", ainda que permanecesse dia a dia ao lado deles, e os livros 

continuassem a ser escritos. Em suas falas, buscava se mostrar acintosamente rebelde:  

Sou completamente consciente. Quando quero parar de psicografar, paro 
e acabou-se. Eu nunca fico sob o domínio das entidades.  

Os ETs? Alguns deles tiram a minha paciência. Aí eu olho bem pra eles 
e digo: ô cara-pálida, aprenda comigo. Você está aí, todo charmoso, 
um ser extraterrestre, íntimo do Deus criador deste universo, pá-pá-
pá, e eu sou um verme. Tá. Mas engraçado, eu não me acho tão estúpido 
quanto você é, porque você é ridículo. Eu acho que você tem raiva da 
humanidade (Rogério). 

Rogério desrespeita as entidades com as quais opera, salientando que "não deve nada a 

espírito algum", com a exceção do "crucificado do meio". Nisso, ele performa indignação. Ora, a 

indignação é uma emoção rejeitada pelos espíritas; segundo contam, a indignação "cria uma 

psicosfera pesada, atraindo espíritos inferiores". Isto está de acordo com o que ensina Maria 

Laura Cavalcanti (1983); ela lembra: o confronto é algo que os espíritas não querem, pois as 

manifestações de descontentamento, oposição e irritação são vistas como sintomas de 

inferioridade e imperfeição neste meio. Assim, também, todo potencial conflito deve ser 

neutralizado (Cavalcanti 1983, p. 58/59). Nesse sentido, o indivíduo que deseja demonstrar 

elevação deve fazê-lo através da sobriedade, jamais evidenciando irritação. Ao sistematicamente 

performar um discurso irritadiço, Rogério alimenta o modelo do rebelado – e do desregulado, 

que busca incessantemente oferecer. 

Mas então, após a não chegada de Jesus e das naves, há um tensionamento em uma 

conjuntura já adversa: irrompe uma grande quantidade de críticas ao nosso médium, vindas 

inclusive do meio ufológico, onde ele gozava uma posição de privilégio e respeito. Era preciso 

manter seu grupo unido e sua verdade viva. É essa conjuntura tormentosa para o nosso médium e 

para os grupos que o seguem, que irá permitir a que melhor nos aproximemos do modelo 

emotivo oferecido por Rogério. Coroando sua postura já irritadiça, é o violento confronto de 

Rogério com Javé o elemento que clarifica e evidencia a chave de sua performance discursiva, 

que ao meu ver, é fundada no destemor. 



276 
 

Para desempenhá-la, Rogério recupera o cabedal afetivo que aprendeu em sua prática com 

o reino das sombras, no centro espírita de Waldemar Matoso. Neste centro, ele foi treinado a 

confrontar as entidades das trevas em um adestramento emocional onde penso que o elemento do 

enfrentamento, mais do que o da caridade, era a pedra de toque. Assim é que lança mão do 

destemor, do confronto aberto, da agressão, ao demonstrar sua decepção com Javé, e, não nos 

esqueçamos, com o espiritismo. 

Ao fim e ao cabo, Rogério se enfurece, pois não apenas os espíritos que lhe assessoravam e 

que lhe prometiam a inclusão da terra na comunidade cósmica, assim como a legitimação de suas 

previsões ante todo o planeta, não cumpriram o que prometeram, "abandonando-o à própria 

sorte". No mesmo sentido, se acirra a perseguição da FERN em relação aos grupos que o 

seguem, e a tentativa de expulsão do Grupo Ramatís é emblemática disso. Assim, quando em 

suas falas Rogério performa indignação, raiva e coragem, e em nenhum momento abandono, 

desamparo ou fraqueza, ele o faz ante Javé e também ante o espiritismo tido como legítimo. Ele 

usa o destemor como idioma emocional para falar da situação dos grupos a ele ligados, mais 

precisamente o Ramatís, e, nesse movimento, nos oferece, também, o seu modelo de pessoa 

espírita. 

 

8.6 MAGO E PROFETA 

Para entender a figura de Rogério e o modelo de mediunidade que oferece, devemos nos 

deter no lugar que ocupa, no interior do complexo religioso que tento apresentar. Seu 

afastamento em relação a instituições espíritas é um elemento importante: anteriormente 

frequentando centros espíritas, ele, porém, não se vincula organicamente a nenhum. Sua 

aproximação ao centro de Waldemar Matoso é bastante instrumental: ele vem para ofertar 

serviços mediúnicos, e nesta oportunidade toma contato com uma disciplina mediúnica 

específica. É importante relembrar que Waldemar Matoso é um médium muito respeitado no 

meio espírita potiguar, contudo, não é incomum se escutar, "pelos corredores" de centros 

espíritas, algo em torno do "disseram por aí" que "seu Waldemar mexe com coisas estranhas". A 

mediunidade de Rogério foi modelada em rituais desobsessivos efetuados neste centro espírita, 

rituais que, além de não serem públicos, eram, segundo o nosso médium, perigosos, por tratar 



277 
 

com o mundo das trevas, com entidades malignas, com o próprio Satã; rituais envoltos em 

mistérios e segredos: ele não pôde me contar o que exatamente se fazia, nas tais desobsessões 

profundas. Além disso, após a saída do centro de Waldemar, ele adotou uma sistemática de 

trabalho caracterizada por isolamento e mistério: psicografa sozinho, pelas madrugadas, em um 

quarto nos fundos de sua casa, e recorrentemente enfatiza: ainda que tenha dado diversas 

entrevistas sobre sua carreira mediúnica, jamais revelou a ninguém a totalidade dos fatos que 

aconteceram consigo e que o levaram à tarefa que ora se propõe a executar. 

Aqui, Mauss nos socorre, evidenciando a atitude de reserva, uma das características 

comumente apontadas sobre os magos: o mago "age de modo privado", cultivando o segredo e a 

incerteza e constituindo uma aura de mistério sobre o ato mágico e sobre si próprio. (Mauss 

2003, p. 60 e 70/71). Seus atos são "anormais", eivados por "forças desconhecidas" (Mauss 

2003, p. 65). Alimentando o mistério, a imagem dos mágicos é constituída "por uma infinidade 

de dizem" (Mauss 2003, p. 70, grifo de Mauss). Assim é que o rito mágico é usualmente 

"privado, secreto", tendendo "no limite ao rito proibido", e considerado sempre como "irregular, 

anormal e, pelo menos, pouco estimável" (Mauss 2003, p. 60/61). 

Também é significativa, por circundar o universo da magia, uma passagem fundamental, 

de uma das mais importantes encarnações de nosso médium, e que é sempre repetida: ela tem 

lugar no calvário de Jesus Cristo. Ainda é Mauss quem nos esclarece. Ele nos diz que, sob o 

signo da estranheza e da anormalidade é que certos profissionais são alçados à categoria de 

mágicos. É o caso do médico, do ferreiro, do pastor de rebanhos, do barbeiro, do coveiro. O que 

confere a eles "autoridade mágica" é o fato de que suas especialidades se distinguem do "comum 

dos mortais", por curarem, por se exporem ao perigo, por se colocarem em contato com a 

natureza, por operarem com resíduos corporais e com cadáveres (Mauss 2003, p. 66). Mauss, 

porém, assinala a centralidade do carrasco. Este é, em relação à associação da magia a 

profissões, "o maior de todos os mágicos":  

Há uma profissão que distancia seu homem talvez mais que qualquer 
outra, ainda mais por ser exercida em geral por um único indivíduo ao 
mesmo tempo para toda uma sociedade, mesmo bastante ampla: é o 
carrasco. Ora, os carrascos, precisamente, têm receitas para reencontrar 
ladrões, pegar vampiros etc.; são mágicos (Mauss 2003, p. 66). 



278 
 

Retomo, pois, a passagem fundamental da trajetória milenar de Rogério, a do calvário, para 

lembrar que, sendo o carrasco que executou Jesus Cristo, o seu ato, ao mesmo tempo individual e 

coletivo, traz consequências para toda uma sociedade – como bem ressalta Mauss – e, aliás, para 

toda a humanidade, segundo ressaltam os nativos. Ao crucificar Jesus, ele fez com que se 

cumprisse a profecia da imolação do cordeiro de Deus, lavando com sangue o pecado original 

dos humanos. Ele foi o medianeiro – que é o real significado de médium - deste ato mágico, que, 

aliás, funda o cristianismo. 

Devo assinalar que também são eivados de uma atmosfera mágica os dois grupos que o 

acompanham – Atlan e Ramatís. Pois assim como os ventríloquos, malabaristas, saltimbancos, 

corcundas, zarolhos e cegos, assim como os ciganos e estrangeiros, também os hereges carregam 

"o temor e a malevolência públicos", sendo vistos como "detentores de poderes especiais", e 

tidos, assim, como mágicos (Mauss 2003, p. 65 a 69). Trazendo os signos da desregulação e da 

heresia, a característica de mágicos lhes cai bem: "a heresia faz a magia: os cátaros, os valdenses, 

etc., foram tratados como hereges"258; esta é uma magia "atribuída coletivamente a grupos 

inteiros". (Mauss 2003, P. 67 e 68). Outro elemento emblemático em nosso médium é a mudança 

de nome. Assim como o fez Allan Kardec259, Rogério publica os seus livros sob a alcunha de Jan 

Val Ellam, pois que os espíritos lhe revelam sua "verdadeira natureza". A partir daí, ele inicia 

uma "parceria permanente" com seus aliados sobre-humanos, os extraterrestres, e passa a se ver e 

a ser visto como "eleito" (Mauss 2003, p. 77/79).  

Contudo, ele não busca efetuar prodígios da ordem do maravilhoso, desarraigados de uma 

moral. Em oposição ao mago, o fundamental de sua missão não é a magia, mas uma "verdade 

religiosa de salvação" (cf. Weber 1992); ele, assim, se apresenta como profeta, pois traz 

revelações e mandamentos (Weber p. 303 e 307), oferecendo "uma doutrina sistematizada, capaz 

de conferir sentido unitário à vida e ao mundo" (Bourdieu 1992, p. 60/61). Por outro lado, 

diferentemente do sacerdote, sua verdade de salvação não se encontra instituída, pois ela é uma 

verdade "de tipo novo" (Bourdieu 1992).  

                                                 
258 Em Mauss (2003), aquele que está à margem é instituído de poder mágico. Retomando esta questão, Turner 
(2005) também aponta o fato de as marcas do periférico instituírem poderes. Ver também Lewis (1971). 
259 Que antes de sua própria "revelação", chama-se Leon Hippolite Denizard Rivail. 



279 
 

Enquanto profeta, o médium dos grupos Atlan e Ramatís busca reordenar as crenças 

antigas e a ordem sacerdotal vigente, dessacralizando o sagrado e sacralizando o sacrilégio260, 

discorrendo sobre temas que o sistema religioso vigente rejeita ou sobre os quais não é capaz de 

se expressar – por exemplo, o tema "espiritismo e ufologia", operando em suas lacunas e 

particularmente em suas fraturas, operando, nas palavras de Bourdieu, uma "transgressão 

revolucionária" (Bourdieu 1992, p. 58/60-73/74). Surgindo como profeta em um tempo de 

fragilidade do movimento espírita, ele deve, para o sistema simbólico vigente, ser suprimido 

(Bourdieu 1992, p. 62). As cartas oriundas da FERN para a USEERJ assinalam o 

descontentamento do movimento espírita com a atuação do médium desregulado e o desejo de 

enfraquecer e mesmo eliminar o perigo de heresia que ele representa. 

 

                                                 
260 Vale apontar, junto com Bourdieu, que, frequentemente, a igreja já foi a seita profética: "Toda seita que alcança 
êxito tende a tornar-se Igreja, depositária e guardiã de uma ortodoxia, identificada com as suas hierarquias e seus 
dogmas,e por essa razão, fadada a suscitar uma nova reforma". (Bourdieu 1992, p. 60). O que faz com que Brandão 
assinale: "Se alguma coisa é realmente estável no mundo da religião, essa coisa é a dialética de sua constituição, 
onde a Igreja conquista o sistema e gera a seita que vira a Igreja que produz a dissidência". (BRANDÃO, Carlos 
Rodrigues. Os deuses do povo. São Paulo: Brasiliense, 1980, p. 113). 



280 
 

CAPÍTULO 9     ARREMATANDO O BORDADO: A PESSOA ESPÍRITA 

Neste capítulo, dou continuidade à análise das carreiras mediúnicas de Arabela, Miriam e 

Rogério, já iniciadas no momento mesmo em que fui narrando suas trajetórias nos três capítulos 

anteriores. Ele está organizado de modo que inicio fazendo uma discussão sobre o processo de 

torna-se pessoa, onde apresento a importância de se abordar trajetórias de vida em estudos 

antropológicos como este. Do mesmo modo, apresento as balizas teórico-metodológicas para a 

construção das biografias mediúnicas aqui oferecidas. 

Sigo discutindo a noção de Eu espírita, colocando-a em perspectiva desde a ideologia do 

individualismo. Recorrendo às discussões estabelecidas nos dois primeiros capítulos deste 

trabalho, recupero a importância das crenças, situadas pelo mito de capela e dos rituais que 

concorrem para a reforma íntima, como ancorados numa noção de Eu que tem na figura de Chico 

Xavier sua expressão e modelo de conduta. Adenso a discussão, apontando que, se há uma 

representação de unidade, conformando uma "tradição" (Stoll 2002) no espiritismo brasileiro, 

constituída em larga medida a partir do modelo – católico – de pessoa espírita de Chico Xavier 

(Stoll 1999 e 2002 e Lewgoy 2000 e 2004b), por outro lado, ao olharmos para o palco mais 

amplo, onde diferentes grupos disputam espaço, observamos uma seara fraturada e que se 

atualiza numa pluralidade de modelos de ser espírita, ainda que gravitando em torno daquele 

apresentado e representado por Chico Xavier. 

Discuto, então, as narrativas dos médiuns sobre sua adesão ao espiritismo; sugiro que é o 

"ethos privado anterior" que media, não só a confissão religiosa do sujeito, mas também a 

escolha, no caso examinado, por estilos de ser espírita, dentre aqueles ofertados no interior do 

campo espírita (Berger e Luckmann 1974 e Duarte 2003). Finalizo retomando as três trajetórias 

apresentadas acima como modelos de pessoa cultuados nos grupos onde se inserem. O que 

sustentarei ao longo da discussão é que Rogério, Miriam e Arabela são, em minha interpretação, 

janelas de seus grupos. Através deles, os grupos olham para dentro de si, assim como veem o 

mundo lá fora e são vistos por ele. 

 

 



281 
 

9.1 A NOÇÃO DE EU: A PESSOA 

Marcel Mauss, seguindo pistas lançadas por Durkheim (1996) em suas discussões sobre 

representações coletivas e individuais, abre o campo do que hoje se tem chamado Antropologia 

da Pessoa, refletindo sobre a categoria Eu (Mauss 2003), sobre as técnicas corporais (Mauss 

2003) e a expressão dos sentimentos (Mauss 2001). Estas três instâncias, essencializadas na 

biofisiologia e na psicologia ganham, então, novas possibilidades reflexivas desde o quadro das 

Ciências Humanas.  

No que tange à noção de pessoa, talvez a grande inflexão trazida por Mauss (2003) é a de 

que a ideia de um Eu autônomo não é universal: cada cultura produz uma noção de Eu que lhe é 

própria, sendo esta uma categoria central do entendimento humano, e, por conseguinte, basilar 

quando se quer compreender os processos que concorrem em determinado grupo. Em adição, 

Mauss esboça o caminho para que se chegue à noção de Eu individualista – alguém que possui 

interioridade, consciência e autodefinição – esboço retomado por vários estudiosos, em especial 

por Dumont (1985) e Foucault (2006). 

Parece incontornável o papel da sociedade e da cultura no processo de humanização de 

homens e mulheres. Sem a cultura, diz Geertz (1989), nos tornamos (se é que nos tornamos algo 

sem ela!) seres monstruosos. Sahlins (2004), tanto quanto Enriquez (2001) discutiram as teorias 

sobre a relação entre indivíduo e sociedade nas tradições teóricas de seus países e línguas. 

Ambos apontam as falhas das teorias do “superorgânico” (Sahlins, 2004) ou da “heteronomia” 

(Enriquez 2001). Nestas, o indivíduo é percebido como um autômato, que agiria em completo 

acordo com as prescrições culturais; do mesmo modo, também levantam a falácia que é pensar 

num ser humano que se constitui completamente independente dos aparatos culturais, sobre a 

égide de uma razão transcendente e dos cálculos. 

Retomando George Mead261, Sahlins (2004) apontará para a possibilidade de 

singularização pessoal como relacionado ao trabalho que o self realiza sobre o mim e o eu – 

constituindo novos repertórios de ação; ou, em seus próprios termos, aponta a importância das 

contingências, ou conjunturas, que possibilitam o surgimento dos acontecimentos sobre os quais 

                                                 
261 George Mead (2002) apresenta um modelo para a ação humana no mundo, onde o “mim”, enquanto instância de 
regras sociais internalizadas no contato com o “outro”, oferecerá os recursos necessários para a que o “Eu” aja e o 
“Si-mesmo” reflita e reconstrua a identidade do indivíduo (cf. Mead, 2002). 



282 
 

a pessoa precisará atuar. Elas induziriam redescrições nas/das estruturas conceptuais (mim) que 

permitem o sentido, no momento mesmo da transformação dos acontecimentos em eventos. 

Enriquez (2001), ao seu turno, aponta para a possibilidade de autonomia, entendida como 

capacidade conquistada pelo indivíduo de ser sujeito de sua vida, refletindo sobre as forças 

heterônomas que marcam (e possibilitam) o estar no mundo.  

Neste contexto, não podemos deixar de lembrar, junto com Geertz (1989), que a religião é 

um sistema cultural. Rede de símbolos e significados de/para ação e entendimento. De certo, 

como qualquer cultura, a religião é heteronomizante: ela prescreve o que pode e deve ser feito e 

o que pode e deve ser dito. Oferece modelos idealizados de humanização – ainda que, muitas 

vezes, quando os sujeitos se olhem no espelho que esta lhes oferece, se sintam falhando no 

processo de alcançar o ideal proposto; por que a idealização se oferece como um conjunto 

fechado e completo de traços, não há como alcançar o modelo completamente. Do mesmo modo, 

as próprias contradições de “se viver uma vida” exigem o aparecimento do novo, que vai fundar 

e se fundar numa certa disposição para a autonomia, ou autonomização.  

No processo de formação subjetiva, a presença do outro é fundamental. Na interação 

social, as categorias sociais, atualizadas por quem há mais tempo delas se utiliza, têm a chance 

de ser experimentadas em seus efeitos concretos (Mead 2002; Sahlins 2004; Rios 2004). Um 

bom recurso para investigar esse processo de constituição subjetiva é examinar as narrativas dos 

sujeitos sobre suas próprias trajetórias de vida, que devem ser lidas como textos culturais: 

eventos que se organizam a partir das estruturas conceptuais oferecidas pela cultura de 

determinada coletividade (Sahlins, 2004; Bruner, 1990). 

Convém ressaltar: a perspectiva que aqui adotei não foi a dos trabalhos que objetivam a 

elaboração de histórias de vida - que na própria situação de coleta de dados tem como diferencial 

possuir um roteiro de entrevista mais flexível, abordando a trajetória de vida do sujeito ao sabor 

de sua própria narrativa, isto é, contada e recontada com base em várias perspectivas, eleitas pelo 

próprio entrevistado (cf. Marre, 1991; Parker, Herdt e Carballo, 1995; Terto Jr. 1997 e 2000; 

Víctora, Knauth e Hassen, 2000). Nessa abordagem metodológica, caberia ao entrevistador 

facilitar o desvelamento da(s) história(s) do sujeito entrevistado.  

Na abordagem adotada, eu possuía um foco, a educação e performance emocional, e 

buscava facilitar a sua emergência a partir de fragmentos da vida dos sujeitos, ainda que sem 



283 
 

perder de vista as articulações que esse campo das experiências individuais realiza com outros 

âmbitos.  

Como propõem Bruner (1990), Terto Jr. (2000) e Rios (2004), considerei o papel da 

narrativa na articulação e interpretação das experiências pelos sujeitos. Parti da ideia de que o 

sujeito, em suas elaborações discursivas, constrói e reconstrói múltiplas narrativas na perspectiva 

de dar sentido ao mundo e a si próprio. Nesse processo, muda, acrescenta, apaga vivências, se 

contradiz. Ao longo das entrevistas, reinventa a si, sua história e ao mundo, a fim de se 

apresentar em um todo coerente e em dependência da própria relação que estabelece com o 

entrevistador.  

Tomando essa perspectiva, Rios (2004) sugere que os efeitos de sentido das entrevistas que 

oferecem o recurso para a construção de biografias, como as aqui apresentadas, devem ser 

buscados no próprio intervalo entre entrevistador e entrevistado, que atualizam no encontro as 

respectivas formações ideológicas (cf. Pêcheux e Funchs, 1990) onde se inserem; cada um deles 

efetuando, reciprocamente, suas antecipações imaginárias. Assim, cada questão colocada pelo 

entrevistador deve ser concebida como uma interpelação ideológica, na medida em que insta o 

entrevistado a se constituir como sujeito de enunciados relacionados a dadas formações 

discursivas. Mas se o sujeito não teria como fugir das determinações ideológicas inerentes ao ato 

de enunciar, teria, até certo ponto, a possibilidade de escolher os elementos linguísticos para a 

sua enunciação, ainda que, tanto os elementos linguísticos a serem utilizados, como o próprio 

sujeito, seriam sempre determinados ideologicamente (Bakhtin, 1997). 

Conforme Terto Jr (2000: 5), “as narrativas ajudam-nos a reconhecer que somos indivíduos 

únicos”; elas, ao mesmo tempo, e por terem sua condição de existência na confluência entre 

indivíduo(s)-cultura(s), podem ser tomadas como narrativas coletivas. Além de histórias 

pessoais, elas podem ajudar a contar a história dos grupos/comunidades nos quais os sujeitos se 

inserem (Terto Jr, 1997 e op. cit.). 

 

 

 



284 
 

9.2 O EU ESPÍRITA 

Como busquei mostrar ao longo deste trabalho, o lugar das emoções no espiritismo só pode 

ser examinado com propriedade, localizando esta religião num ideário mais amplo, que a 

engloba e condiciona. Assim, é possível dizer que o espiritismo compartilha da conduta moral 

ocidental e cristã de que nos fala Elias (1993a e 1993b), e que é constituída a partir do séc. XVI, 

no interior do processo de construção de uma civilidade caracterizada por uma nova 

sensibilidade, pautada no medo e na repugnância, e efetivada através de um processo de 

docilização das maneiras e dos afetos, do abrandamento dos instintos, da sublimação das paixões 

e da exclusão das atividades humanas mais animalescas do "palco da vida comunal"; uma 

conduta que investe na elevação do patamar da vergonha e na expansão de sentimentos de 

delicadeza, em relação a períodos históricos precedentes. 

Nesse caminho, a vida afetiva no ocidente torna-se "cada vez mais estável, uniforme e 

generalizada" (Elias, 1993b: 193/194). Neste sentido, é na busca por uma universalização dos 

afetos – pela constituição de uma common measure, ou "medida comum" (Duarte 2006) neste 

campo – que investe a burguesia (cf. também Foucault, 1988). Pode-se, assim, dizer que é sob 

um "sistema de significação" (cf. Duarte, 1999), o da "cultura ocidental moderna", que se 

estabelece a civilidade tematizada por Elias (1993b), uma civilidade cuja base é a constituição da 

chamada "ideologia do individualismo" (Dumont 1985).  

Foucault (2006)262 recuperando o projeto e as intuições de Marcel Mauss (1974) sobre a 

construção da noção de Eu individual/individualista própria ao ocidente, apresenta o Dispositivo 

do Pastorado, tratado no capítulo dois deste trabalho, como importante ingrediente neste 

processo de individualização do Eu. Esse dispositivo é considerado pelo autor como fundamental 

para que as diretrizes do cristianismo se cumpram em seus seguidores, para a formação de 

subjetividades afeitas às crenças e práticas do grupo. Foucault (2006) foca em dois importantes 

pilares desta técnica de si: o exame e a direção de consciência. Ainda que para a direção de 

consciência, um ideal de Eu precise existir, ele não explora outra dimensão importante do 

processo, o modo como o pastor, ele mesmo, se oferece como modelo de conduta. 

                                                 
262 Diz Foucault (2006): “Meu trabalho daqui em frente conduz ao problema da individualidade - ou, deveria eu 
dizer, da identidade em conexão com o problema do ‘poder individualizante’.”. 



285 
 

Trazendo a discussão sobre modelos de conduta para o espiritismo, Cavalcanti (1983) 

percebe a presença, nesta religião, de um peculiar arranjo entre livre-arbítrio – dando conta das 

relações entre os dois mundos, o visível e o invisível – e determinismo – dando conta da 

trajetória dos espíritos em suas várias encarnações. No capítulo um, mostrei como a partir dessas 

duas noções, e frente às questões raciais que incrementavam o debate sobre o futuro do Brasil, o 

espiritismo brasileiro constitui o dispositivo da desobsessão, o que incrementa a ideia de reforma 

íntima de Kardec. O determinismo evolutivo condicionado pelas raças se compõe, via livre-

arbítrio, no tripé estudo-mediunidade-caridade, com a centralidade no último. Cavalcanti (1993) 

sugere que esse arranjo oferece para os adeptos um ideal de pessoa, fundado em certo "padrão de 

virtudes", balizado pela caridade.  

Stoll (2003) observando a atuação de Gasparetto, um médium à margem do kardecismo 

adeso, chama atenção para a existência não de um, mas de dois "modelos éticos" no espiritismo 

brasileiro, ambos atravessados pela ideia de santidade: o de Chico Xavier e o de Luiz Gasparetto. 

Chico Xavier é o renunciante, que através de uma vida monástica – pois rejeita a sexualidade e 

os bens materiais – personifica um tipo ideal de espírita muito próximo do catolicismo e de seu 

"discurso de virtudes": se aproxima da santidade cristã. Ser espírita, nos moldes marcados pelo 

médium mineiro, significa sofrimento, renúncia, pobreza – mortificar a carne para renascer no 

outro mundo. Já Gasparetto é o santo que se alinha ao discurso da autoajuda e à ideologia da 

prosperidade; ser espírita neste modelo significa o prazer, a felicidade, a autorrealização. Stoll 

(2003) aponta que estes dois modelos éticos, "diametralmente opostos" convivem e se tensionam 

no espiritismo que se faz em nosso país na atualidade. 

Lewgoy (2000) toma como ponto de partida o trabalho de Cavalcanti; porém, considera 

que a forma como esta autora emprega a noção de pessoa restringe a leitura, na medida em que 

não confere um lugar à autonomia do indivíduo, afastando, assim, da análise, os domínios da 

experiência, da performance e da prática. Nesse movimento, segundo Lewgoy, não é dado um 

lugar também às possíveis instabilidades e historicidades dos sistemas de crenças.  

Sua análise vai em outra direção: ele compreende que há, no Brasil, um modelo mítico em 

operação, que é o modelo de Chico Xavier; compreende que também é a partir deste que se pode 

visualizar certa noção de pessoa espírita, e que a pessoa espírita encarnada por Chico Xavier 

divide-se entre "um ethos católico de santidade, graça e caridade na relação com o outro e um 



286 
 

modelo meritocrático e militar na relação consigo próprio" (Lewgoy 2003, 177). Lewgoy avalia 

que este modelo é concebido e vivenciado de diferentes maneiras pelos espíritas, na medida de 

sua articulação com outras dimensões da vida social. Tendo em vista que seu objeto é o 

espiritismo como cultura letrada, ele considera que as diferentes formas de se apropriar da leitura 

no espiritismo – o que os espíritas leem – podem sinalizar as diferenças internas no movimento 

espírita, consonantes com diferentes maneiras de "jogar com a noção de pessoa" de Chico 

Xavier.  

 

9.3 FRATURAS E SÍNTESES 

Lewgoy (2006) chama atenção para o fato de que à margem da representação de unidade 

nos discursos oficiais e falas do espiritismo institucional, as singularidades etnográficas apontam 

para atravessamentos e sincretismos “aparentemente fora de ordem”. Como os médiuns que 

escolhi para protagonizar suas próprias carreiras mediúnicas ao longo desta tese, os espíritas 

estudados pelo autor também circulam pelo campo religioso mais amplo, e do mesmo modo, 

atualizam divergências na interpretação da doutrina, "sem contar", diz Lewgoy, "as diversas 

ênfases particulares em termos de rituais e ambientação" (Lewgoy 2006a, p. 154). Também 

sublinha a influência new age e sua ênfase na cura e no bem-estar em detrimento da moralização 

através de palestras doutrinárias.  

Movimentação que se torna ainda mais expressiva quando se amplia a visada, saindo da 

escuta de um único grupo – uma fala que se organizaria, a partir de seu próprio ideário, a 

respeito de si e do campo espírita mais amplo – e se transita por diferentes grupos a falar de si e 

dos outros. Ou ainda, ao se percorrer as carreiras dos médiuns e com elas o mesmo campo mais 

amplo, buscando pelo modo como ao longo da trajetória da vida religiosa o sujeito espírita se 

constitui. 

Concordo com Lewgoy (2006a): o que faz ter uma ideia, desde longe, de uma coesão de 

crenças e ritos é o cultivo, pelo espiritismo institucional, de uma "identidade forte", que funciona 

como um vetor "centrípeto", em oposição a outro modelo identitário "mais aberto, poroso, 

sincrético e subjetivante". A incidência do que Lewgoy denomina poderes centrais possibilita a 

"unificação da Babel": 



287 
 

Um efeito da crença na unidade profunda de seu sentido e na importância 
religiosa concedida à harmonia como valor sobre o conflito, e não 
propriamente a realização prática desses ideais. Não é desprezível o peso 
de uma postura inclusiva e integradora das diferenças dentro do 
movimento espírita, produto da influência de um ethos comunitarista 
católico. (Lewgoy 2006a, p. 155)  

Nessa mesma linha, sugere Giumbelli (1997a), e os meus dados expressam isso com 

propriedade,  

As fronteiras identitárias do espiritismo só se mantêm por esforços de 
delimitação e diferenciação sempre renovados, dirigidos tanto para o 
interior dos grupos espíritas quanto para o conjunto dos atores sociais 
com os quais eles entretêm relações (Giumbelli 1997a, p. 284).  

Nesse contexto, onde um modelo se apresenta como o modelo, diferentes sínteses se dão. 

O Grupo Ramatís é exemplar, neste âmbito. Ele recupera elementos de diversas ordens, e nessa 

mistura sincrética aproxima-se tanto da umbanda como de correntes do neoesoterismo263. Não 

obstante, não se diz uma proposta original ao ponto de se oferecer como uma nova religião: a 

“mistura” que realiza, se faz e se completa no espiritismo: é esta religião que engloba todo o 

resto. 

Efetuando uma comparação entre os grupos através de sua relação com a FERN e o campo 

espírita mais amplo, pode-se dizer que no GEIU há a proteção, o aval e a legitimação da 

federação, ainda que o centro se ressinta da vertiginosa queda no número de trabalhadores 

ocorrida nos últimos dez anos. O Grupo Ramatís talvez seja o grupo mais fragilizado dentre os 

três, pois o próprio centro onde realiza seus ritos sinaliza que não o deseja, além do fato de que o 

espírito protetor do grupo passa por críticas por parte do movimento espírita, desde há muito. O 

Grupo Atlan é o mais independente: tem um lugar laico pra fazer suas reuniões, e ainda que o 

seu médium seja criticado, o número de adeptos não diminuiu, nos dois anos e meio em que 

frequentei suas reuniões. 

Acompanhando as posições da FEB e da FERN, no GEIU o espírito de Ramatís e seus 

seguidores são tratados com cuidado. O nome deste espírito é ocasionalmente citado e os 

dirigentes e palestrantes não dizem aos trabalhadores que não devem lê-lo, ou que seus escritos 

                                                 
263 Para neoesoterismo, cf. Magnani (1999). 



288 
 

trazem invencionices. Porém, é salientado seu caráter polêmico e muitas vezes antidoutrinário, 

sendo preferível se ater às leituras recomendadas como mais confiáveis, isto é, Kardec, Chico 

Xavier e um conjunto de obras que se aliam à pureza doutrinária.  

O nome de Rogério também é pronunciado com respeito e cuidado neste centro espírita, 

com o agravante de que seus livros estão no rol dos não recomendados, ainda que não sejam 

proibidos, já que, dizem, "pode-se ler qualquer coisa no espiritismo, desde que se mantenha o 

espírito crítico". Não recomendam sua leitura pois, além de ser polêmico e antidoutrinário como 

Ramatís, haveria indícios de que este médium passa atualmente por um processo obsessivo 

profundo, chamado de fascinação. Ele estaria fora da consciência normal, sendo manobrado por 

entidades perigosas, que se passam por extraterrestres, e sob este comando ele teria formado um 

grupo de fanáticos – o Atlan. É dito também que o objetivo das entidades que dirigem este grupo 

é a desestabilização do espiritismo, sua derrocada. Alguns dirigentes do GEIU o conhecem 

pessoalmente, mas dizem preferir manter distância, para não se envolver com aquela energia.  

Já os componentes do Grupo Ramatís avaliam que aqueles espíritas que chamam de 

"ortodoxos", ou seja, os que seguem mais detidamente as prescrições e interdições da FERN, é 

que são os obsidiados; além disso, dizem, falta a estes últimos "mais estudo": "se estudassem", 

não criticariam Ramatís nem Rogério, pois "perceberiam sua coerência e sentido". 

Do mesmo modo que no campo religioso afro-recifense, da leitura de Rios (2000), os 

adeptos dos grupos que investiguei são sabedores de uma variedade de entidades espirituais que 

podem ser acessadas e cultuadas de diferentes formas, a depender dos processos em jogo (cf. 

Brandão e Rios, 2001). Se no campo afro há uma ortodoxia ritual e doutrinária, assim como no 

espiritismo que aqui apresento, ela é mais um efeito de sentido do que uma prática compartilhada 

por todos: Brandão e Rios (2001) apontam que há a presença impura da jurema nas casas de 

Xangô ditas tradicionais; mesmo que invisível, já que pode destituir o terreiro de seu lugar de 

pureza (Dantas 1988), esta forma de cultuar os eguns/espíritos está presente nos próprios filhos 

de santo, já que eles a realizam em suas residências. Ademais, saber executar diferentes formas 

de culto incrementa o capital religioso do Pai ou Mãe de Santo, de modo que muitos deles 

adicionam nos seus currículos religiosos a passagem por mesas brancas kardecistas (Rios, 2000).  

Lá, entre os afros, como aqui, entre os espíritas, pessoas e centros, mesmo os adesos, como 

Arabela do GEIU, se utilizam, ou já praticaram, formas puras e impuras (aos olhos da "tradição") 



289 
 

de vivenciar a mediunidade, o que obviamente não impede que, de acordo com a perspectiva de 

cada grupo, estas formas sejam apreendidas em diferentes hierarquias de sentido e valor. E já que 

chamei as religiões afro-brasileiras para iluminar a dinâmica do campo espírita, talvez não seja 

forçoso dizer que a presença da umbanda ou de suas entidades racializadas – representantes de 

certos padrões emotivos e acenando para "patamares evolutivos", também apareça mediando as 

relações entre os diferentes centros espíritas, assim como media os campos afro e espírita. 

Esta discussão aponta para o debate que proponho, tomando como base empírica as três 

carreiras mediúnicas apresentadas nos capítulos anteriores. Ao aceitar o espiritismo, meus 

informantes se deparam com uma noção de pessoa em ação, a noção, direi, clássica para o 

espiritismo brasileiro, que é o "modelo da caridade" (Stoll 1999), exemplarizado por Chico 

Xavier. Mas eles se apropriam e vivenciam diferentemente este padrão, mesmo porque, e como 

já mostrei em capítulos anteriores, ele é ressignificado por instâncias míticas e rituais que 

apreendem a própria figura de Chico em dramas emocionais diferenciados: no GEIU, seu 

exemplo traduz-se na busca pelos adeptos por efetivar a reforma íntima, através de um paciente 

controle dos afetos, que deve ser acompanhado de perto pelas instâncias de controle do centro: o 

diálogo fraterno é uma dessas instâncias; nele, através do pastorado, se ajuda o indivíduo a 

manter-se em evolução, uma ajuda que tem lugar em um conjunto de rituais onde, cada um a seu 

turno, ajudam a efetuar a necessária – e permanente – desobsessão, já que estamos, segundo os 

espíritas, sempre incompletamente a salvo do Mal que existe dentro de nós.  

No Ramatís e no Atlan, o próprio Chico, enquanto autor/medianeiro de "A Caminho da 

Luz", é englobado num mito guerreiro e apocalíptico. Aqui, os ritos nos falam de um galgar 

evolutivo que necessita de constantes enfrentamentos (batalhas), onde, para que se efetive a 

reforma íntima, também almejada, é preciso mobilizar emoções não muito louváveis, mas 

necessárias para desbaratar as hostes satânicas, que desde as regiões trevosas do umbral, se 

infiltram entre os encarnados comprometendo suas evoluções, e onde meditações, mentalizações 

formadoras de mundo, desdobramentos espirituais e atendimentos em cabines de cura são 

instrumentais para fazer do mito ação.  

 

 



290 
 

9.4 DAS ADESÕES 

Os médiuns, ao narrarem sua chegada ao espiritismo, oferecem um peculiar momento de 

epifania: é quando dizem que "se encontraram" e que aquele seria o "seu lugar". Ao mesmo 

tempo, há a representação de que o tornar-se espírita é um compromisso racionalmente firmado e 

continuamente renovado; para ilustrar este ponto, afirmam com ênfase que, antes de encarnar, 

haviam planejado trabalhar nos grupos onde atualmente se situam. Nisso, defendem a noção de 

escolha, de opção individual, realizada previamente à atual encarnação, ainda quando habitavam 

o plano espiritual, sendo a epifania a confirmação desta escolha. Desta feita, elementos como 

família, profissão, cidade onde moram são coadjuvantes do acontecimento primordial: sua 

chegada ao espiritismo, a "realidade absoluta", que dá sentido a tudo o mais (Durkheim 1996, 

Eliade 2001). 

Devo também lembrar que, ao efetuarem a leitura de sua carreira religiosa, os médiuns 

recuperam-na a partir da perspectiva do hoje, sob o olhar atual do adepto, e é sob este olhar que 

encontram uma infinidade de sincronicidades a costurar os diferentes momentos de suas vidas, 

levando-os ao ápice de um caminho que já estava moldado. Ora, quando lemos os trajetos dos 

três médiuns antes mesmo de eles chegarem à plural seara espírita, tendemos a concordar com a 

perspectiva que utilizam: eles deveriam mesmo estar nos grupos onde se situam, não tanto 

porque isso estava inscrito nos planos divinos, mas porque eles, desde antes da adesão, já 

compartilhavam ideários que reverberam quando do contato com os espiritismos que findam por 

abraçar. Essas escolhas pessoais são possíveis porque, com lembra Duarte (2003), a cosmovisão 

moderna, englobante de uma infinidade de ethos confessionais e não confessionais, sinaliza essa 

possibilidade. Nesse contexto,  

As mensagens religiosas relativas ao controle comportamental ou ‘ethos 
privado’ parecem funcionar para os sujeitos sociais mais como 
‘justificações’ (paradoxais, porque inconscientes) de suas adesões 
pessoais; seja sob a forma de uma substituição/alternação da adesão 
religiosa na direção de uma melhor adequação ao estilo de vida abraçado, 
seja sob a forma de um questionamento ou desobediência pontual aos 
preceitos de uma religião já assumida (Duarte, Jabor, Gomes e Luna 
2004, p. 13). 

Em outras palavras, de acordo com Duarte (2003), nas sociedades modernas, a 

aproximação dos atores a determinada religião e a rejeição de outras, assim como o 



291 
 

estabelecimento de críticas a valores específicos de sua religião, ou ainda o afastamento 

completo em relação a instituições religiosas, é frequentemente balizada pela disposição de ethos 

privado, abraçada desde antes da adesão por estes atores. É partindo dessa ideia, de que a 

alternação (Berger e Luckmann 1974) ou adequação entre estilos de vida (familiares e pessoais) 

e estilos religiosos possibilita, também, questionamento e desobediência aos preceitos da religião 

assumida, que interpreto a trajetória dos meus interlocutores privilegiados. 

Arabela, Miriam e Rogério tornaram-se, de diferentes maneiras, trabalhadores da 

mediunidade no espiritismo. Vincularam-se e se desvincularam a diferentes casas espíritas, e 

hoje os três são referências em seus grupos, ocupando lugares centrais na hierarquia. Eles são 

representativos da discussão que busco oferecer, pois representam os seus núcleos e evidenciam, 

a meu ver, três modelos de Eu espírita.  

Sugiro que as diferentes adesões a grupos e ritos foram importantes para que estes médiuns 

ancorassem situacionalmente seus discursos emotivos, conferindo um lugar aos seus 

espiritismos, e aquilo que miticamente sustentam sobre a guerra contra o Mal. Nesse contexto, o 

modo de se fazer a desobsessão é espelho da visão de mundo do grupo.  

A modelagem emocional requerida para e por se fazer o ritual como preconizado nos 

grupos se atualiza na esfera pública, oferecendo modelos de ser espírita regulados pelos grupos 

aos quais pertencem – ainda que, para alguns deles, desregulando-os daquilo que é apresentado 

como clássico – o espiritismo adeso. 

 

9.5 MODELOS DO EU: BRANDURA, CORAGEM E DESOBEDIÊNCIA 

Considero que há, no espiritismo, um modelo emotivo dominante; este se alicerça num 

esforço disciplinar para domesticar e conferir recato ao indivíduo, constituindo-se como uma 

determinada forma de vivência das emoções. Considero que há, também, um processo de 

questionamento envolvendo este modelo, levando ao surgimento de modelos emergentes. Meu 

trabalho também buscou entender em que medida estes elementos se expressam nas carreiras 

religiosas dos médiuns e na experiência cotidiana mediúnica.  



292 
 

Junto com Cavalcanti (1983), lembro que há, no espiritismo, um conjunto de emoções 

claramente proscritas – o ciúme, a inveja, o orgulho, a vaidade, a cobiça, a luxúria, o egoísmo. 

Há também emoções muito valorizadas – a alegria, a bondade, a modéstia, a compaixão. Os 

médiuns de meu campo, dos dois centros espíritas examinados, estão de acordo na rejeição e na 

valorização destas mesmas emoções. Contudo, há em seus relatos outras emoções, desta vez 

registradas diferentemente. Elas traduzem proteção/cuidado, desamparo/abandono, e falam do 

contexto de disputa por legitimidade onde se inserem seus grupos. Relatadas a partir do contato 

com os espíritos, estas são as emoções do medo e da coragem/destemor, assim como da 

confiança, da alegria e da raiva. 

Neste trabalho, quero sugerir que nas maneiras como os médiuns agenciam estas últimas 

emoções, eles sinalizam sua busca por instituir e reinstituir o lugar de seu grupo e a legitimidade 

de seu espiritismo na guerra espírita contra o Mal. Ao mesmo tempo, em seus discursos 

emotivos, os médiuns encontram diferentes maneiras de lidar com o modelo de pessoa da 

tradição espírita. 

Arabela foi modelada em um grupo adeso por João Ferreira e pelas leituras de Kardec, 

Chico Xavier, Divaldo Franco e do universo da autoajuda. Submeteu-se a/e atua no diálogo 

fraterno e na reunião de desobsessão clássica, ritos caracterizados como fundados em um 

diálogo, onde deve prevalecer o controle emocional, sinalizado por corpo e fala contidas – ainda 

que o relato verse emoções inferiores. Ela parece construir sua adesão através da proteção e do 

cuidado que o centro espírita Irmãos Unidos lhe proporcionou, o que lhe foi revelado quando o 

grupo conferiu um lugar de normalidade às suas aflições. De fato, Arabela parece ser a mais 

protegida pelo espiritismo, dentre os três médiuns examinados, e é isso que parece lhe permitir 

narrar com tranquilidade performances contemporâneas de fragilidade e medo. Para entendermos 

a adesão de Arabela ao GEIU e o estilo emotivo firmado por ela, é importante sua passagem pelo 

centro de Waldemar Matoso. Ainda que naquele centro permanecesse a positivação daquilo em 

que em outros contextos não religiosos era percebido como descontrole (suas capacidades 

mediúnicas), e que neste outro centro elas fossem ainda mais enaltecidas, lá Arabela "não se 

sentia bem". Acordava "se acabando de chorar". Lá se saía do preconizado pela doutrina, se 

realizavam ritos heterodoxos, entendidos como experiências com entidades de formas estranhas, 

seres malévolos, ela "se sentia mal". Resolveu abandonar o centro. O discurso emotivo de 

Arabela, na desobsessão e no diálogo fraterno, remete à austeridade, que ganha matizes de 



293 
 

brandura e sobriedade, códigos encontrados no GEIU. Nesse contexto, o reconhecimento que 

ganha daqueles com quem convive se dá não só por suas capacidades mediúnicas, bastante 

enaltecidas, mas, sobretudo, por não se deixar levar pelo orgulho e vaidade, e por se conservar 

obediente aos preceitos do seu grupo. Esse reconhecimento lhe proporciona alegria e confiança.  

Miriam foi modelada por João Cecílio e por leituras de Ramatís, Blavatsky, Alice Bailey, 

chama violeta. Ela se identifica com o centro espírita Bezerra de Menezes, mas não com a 

Federação. Admira e dá continuidade ao espiritismo de irmão Cecílio, médium vindo da 

umbanda, caracterizado por deter um amplitude de leituras e de práticas mediúnicas, e constrói 

sua adesão através do matrimônio sagrado com Ramatís e com o que Ramatís representa, que é a 

presença da umbanda e do neoesoterismo dentro do espiritismo. Desprotegida em relação ao 

contexto mais amplo do centro espírita, já que o seu grupo é continuamente avaliado e sua 

importância questionada, é sob o amparo de seus quatro cavaleiros – Ramatís, João Machado, 

Caboclo das Sete Encruzilhadas e Vulpiano Cavalcanti que Miriam pode responder a este 

contexto, e já que este é mesmo um contexto de guerra declarada, talvez por isso ela não 

performe fragilidade e medo. Talvez por isso o discurso emotivo de Miriam, na desobsessão 

apométrica e no cerimonial, remeta a uma atitude de autonomia. Ela cria realidades e se arvora 

ao direito de fazer o que faz dentro mesmo do centro espírita. Nas práticas do Grupo Ramatís ela 

se sente maior e manipula os destinos; lá, lhe atribuem poder, possibilitando que performe 

coragem. Porém, ela não se põe como desregulada, pois está inserida em um centro espírita, 

detendo um cargo de destaque, uma cabine de cura, coordenando o estudo mediúnico e o seu 

grupo em particular. Ainda que este último se caracterize pelo signo da heresia, por se submeter 

aos ditames institucionais de uma casa espírita ela sabe não deter completa autonomia sobre sua 

conduta e suas práticas, adequando-as – ainda que sob variados ajustes – ao que a tradição espera 

de um espírita. 

Rogério se diz autodidata, ou modelado diretamente pelos espíritos extraterrestres; não 

obstante, percebe-se as contribuições de Waldemar Matoso e das leituras de Allan Kardec, 

Camille Flammarion, Blavatsky, além de leituras da área da ufologia e da ficção científica para a 

configuração de seu estilo mediúnico e de pessoa espírita. Profeta portador de uma verdade, que 

é questionada pelos próprios espíritos extraterrestres que a revelaram, ele performa aquilo 

mesmo que rejeita e que originou a guerra dos mundos propalada por ele e seus seguidores do 

Atlan e do Ramatís: o descontrole emocional, amplificado por uma arguta inteligência. Como 



294 
 

Lúcifer, ele questiona o próprio Jeová sobre os seus planos para o universo e o planeta azul. 

Frente a um contexto de descrédito generalizado sobre sua palavra e para manter seu grupo unido 

e sua verdade viva, Rogério desrespeita as entidades com as quais opera, salientando que "não 

deve nada a espírito algum", com a exceção do "crucificado do meio". Ele performa raiva e 

enfatiza atitudes de desobediência e de enfrentamento. 

 

9.6 ÚLTIMOS FIOS: EMOÇÕES NOS ESPIRITISMOS 

Ao longo desta obra, busquei indagar sobre o que emoção quer dizer acerca das diferentes 

formas como, no campo espírita, se empreende o combate ao Mal. Considerando três grupos que 

se constituem a partir de um complexo de crenças e ritos oferecidos no campo espírita de Natal, 

busquei examinar a adesão de grupos e pessoas a diferentes estilos de ser espírita, todos 

gravitando ao redor do modelo de pessoa veiculado e enaltecido pelo órgão que regula as 

práticas espíritas no Brasil, a Federação Espírita Brasileira.  

Em adição, explorei os mecanismos que contribuem para constituir as emoções corretas 

nos indivíduos, conforme modelos idealizados apresentados pela Federação, assim como por 

grupos dela desregulados. Nesse contexto, analisei dois corpus mitológicos: aqueles do 

espiritismo adeso, que se expressa na literatura recomendada, fundada nos escritos de Kardec e 

Chico Xavier; e aquele que se apresenta entre o encontro das obras de Ramatís e Jan Val Ellam, 

literatura apócrifa ao espiritismo federado.  

O primeiro corpus é fundado na ideia de evolução espiritual, que se faz entre determinismo 

(kármico-racial) e livre arbítrio. Um verdadeiro dilema que se atualiza na noção de reforma 

íntima, e alimenta o pensamento dos que fazem o GEIU; o segundo estabelece um contexto 

generalizado de guerra e descontrole emocional afirmando a ascensão planetária como saída do 

caos à ordem e alimenta o pensamento dos Grupos Ramatis e Atlan.  

Também descrevi os mecanismos para estas ideias chegarem às pessoas e as constituírem 

discursivamente e emotivamente afins a modelos idealizados de ser espírita. Assim, analisei as 

técnicas de si da reunião de desobsessão clássica e do diálogo fraterno do GEIU e as técnicas de 

poder (Foucault, 1994) do cerimonial e da desobsessão apométrica do Ramatís.  



295 
 

Dos grupos às pessoas, venho mostrando neste capítulo como três médiuns exemplares 

podem ser pensados como janelas de seus grupos; como através deles, os grupos olham para 

dentro de si, assim como vêm o mundo lá fora e são vistos por ele, constituindo-se em modelos 

de pessoa espírita. Mais uma vez, sublinho que o uso que faço do termo modelar não deve ser 

entendido como um qualificativo. Na verdade, a qualidade que se lhes atribui na performance de 

pessoa espírita que apresentam é sempre situada: Arabela, Miriam e Rogério são continuamente 

avaliados pelos grupos aos quais se filiam e pelos outros grupos que interagem neste campo 

fraturado que é o campo espírita de Natal. Nesse contexto, os três se alternam em exemplos 

positivos e negativos do que é ser pessoa espírita, a depender de posições divergentes no campo.  

Através de Arabela, os adesos veem Chico Xavier da abnegação, brandura no trato com os 

outros; veem a sobriedade mediúnica. Veem a reforma íntima que se cumpriu nela e é realizada 

por ela via os ritos do diálogo fraterno e da reunião de desobsessão. Através dela, enxergam um 

mundo que já está bem perto da regeneração, o qual se faz quando mediunidade e estudo se 

articulam pela caridade em performances de cuidado pelos irmãozinhos encarnados e 

desencarnados. 

No olhar do Ramatís e do Atlan, Arabela é vista como uma pessoa com forte poder 

mediúnico e extrema capacidade de abnegação, mas falta-lhe "mais estudo" para não só 

compreender e desenvolver todo o seu potencial mediúnico, mas também compreender que a 

guerra espiritual em curso exige arsenais de embate mais potentes do que aqueles utilizados 

pelos espíritas clássicos para promover a evolução espiritual, uma vez que a batalha não é mais 

do espírito contra a carne no íntimo dos seres; mas se estabelece num plano onde populações se 

digladiam. 

Através de Miriam, o grupo Ramatís vê um Chico Xavier da abnegação ao lado de um 

Ramatís (espírito) herói-civilizador, que se arvora ao apocalipse prometido pelo cristianismo, 

onde o Mal será destruído para constituir um novo mundo. Em Miriam, veem a sobriedade 

mediúnica, mas que necessita de operações de fórmulas rituais para potencializar sua missão 

civilizatória. Veem a reforma íntima que se cumpriu nela e é realizada por ela via os ritos 

heterodoxos das cabines de cura/apometria, da meditação e da mentalização. Através dela, 

enxergam um mundo de provas e expiações em vias de viver o apocalipse que o fará chegar a 

mundo de regeneração. Enquanto protagonista de uma guerra cósmica que se realiza também no 



296 
 

interior do Centro Bezerra de Menezes, percebem a existência de uma armada do Mal com 

planos de acentuar o descontrole emocional do planeta; nesse contexto sua mediunidade é 

apreendida como uma tecnologia de poder que articula caridade e estudo em performances 

guerreiras contra os seres malignos, encarnados e desencarnados. Olhando para Miriam, o grupo 

vê que o caminho da reforma íntima leva à autonomia expressa pelo EU-SOU da chama violeta. 

 No olhar dos adesos, Miriam e os que fazem o Grupo Ramatís, não são ruins, mas 

cometem excessos (rituais) desnecessários, se desregulando da ortodoxia kardecista, que se 

afirma não ritualista. De certa forma, o fato de Mirim atuar nas cabines de cura do Bezerra 

restitui-lhe o lugar da caridade, possibilitando-lhe certa positividade frente aos adesos. A 

qualidade de sua ação mediúnica na cura confere à médium uma aura de status e poder no campo 

espírita mais amplo, o que inclusive ajuda a que ela proteja a si mesma, seu grupo e seu mentor, 

frente às disputas internas no Bezerra. No Bezerra, as crenças e ritos do Ramatís, que têm em 

Miriam sua maior expressão, é a "pedra no sapato" para a regulação do centro à federação. A 

suspeita sobre uma possível obsessão (pelo próprio Ramatís) de Miriam paira no ar, mas é 

neutralizada pela sua obra caritativa nas cabines, sob a égide de João Machado, médico 

renomado, que lhe foi entregue pelo próprio Bezerra de Menezes quando irmão Cecílio, 

fundador do centro, ainda o recepcionava. 

Para os seus seguidores, Rogério é o Kardec redivivo, o continuador de Ramatís, um 

mago-profeta incompreendido por sua época. O poder de sua mediunidade, com a de Miriam, é 

posta a serviço da guerra santa espiritual. Em Rogério e no modo como circula no meio espírita, 

o Atlan e o Ramatis veem a guerra santa, há milênios em curso. Nela, o próprio Rogério é o 

carrasco do cristo, o anunciador, o codificador e o cavaleiro que vence a guerra santa atingindo o 

próprio demônio (Satã) com sua lança. A não concretização de suas profecias não destitui sua 

imagem frente aos seus seguidores do Atlan e do Ramatis; pois numa lógica circular onde tudo é 

explicado pelo próprio mito, a hora da grande revelação, se ainda não chegou, em breve chegará. 

Num contexto de guerra, batalhas podem ser postergadas, como formas estratégicas de melhor se 

chegar aos fins almejados – e o que é um ou dez anos num tempo contado em casas de bilhões? 

No olhar adeso, Rogério é extremamente inteligente e racional, mas desprovido de 

desenvolvimento moral. Ele é o exemplo ruim de pessoa espírita, onde há muito estudo e 

mediunidade e nenhuma caridade. Não há como firmarem dentro do quadro da caridade a 



297 
 

odisseia apocalíptica que sustenta os pensamentos e as práticas do profeta. No olhar adeso, ele 

está sofrendo daquilo que ele mesmo diz combater, uma obsessão profunda, a fascinação, por 

espíritos de arguta inteligência e descontrole emocional. 

Neste contexto, como já aludi no capítulo dois, a obsessão é a mais importante moeda de 

troca dos centros espíritas. Os centros e médiuns existem para desfazê-las, nos diversos sentidos 

que assumem em cada centro. Do mesmo modo, estar obsediado aponta para uma baixa vibração 

(descontrole emocional) que, por conseguinte, sinaliza um baixo grau evolutivo. Assim, não é à 

toa que a qualquer sinal de desordem, sinalizada pelo descumprimento do padrão espírita de ser 

pessoa no mundo firmado por um dado grupo, surge logo a “acusação” de se estar obsediado.  

É pela obsessão que as pessoas chegam aos centros. Ela é a grande categoria explicativa 

para dar sentido à aflição e manter as pessoas adesas. Como já apontei, a obsessão fala do tripé 

espírita já apontado por Cavalcanti (2003): mediunidade-estudo-caridade. Para identificá-la, o 

sinal é como no olhar de cada grupo os três ingredientes se relacionam (em Arabela, no olhar dos 

não adesos, falta estudo; em Rogério, no olhar dos adesos falta caridade).  

A identificação da obsessão se dá sob intuições e vidências, onde entidades espirituais, 

racializadas, de baixa vibração são percebidas acompanhando os indivíduos. Exploro esta última 

dimensão no momento mesmo em que concluo este trabalho e analiso suas condições de 

produção, inquirindo pelas marcas de minha própria inserção nos centros, no processo de coligir 

dados. 

  



298 
 

VASSOURAS, CIGANAS E EXTRATERRESTRES 

 

 

Vinha 
caminhando a pé 

quando ao longe avistei 
uma cigana de fé. 

 

Ela parou 
e leu minha mão 

e disse  
toda a verdade 

 

Mas eu 
só queria saber 

aonde fica 
o martírio das almas 

 

Mas eu 
só queria saber 

aonde mora 
a pomba gira das almas. 

 
 

(Ponto de Pomba Gira Cigana na umbanda) 
 

 

É frequente a assertiva de que a escolha do objeto de estudo nada mais é que uma busca do 

pesquisador por entendimento de si, e talvez seja mesmo, mas não é na linha da autoanálise que 

quero inscrever meu trabalho. Ainda que volte a recorrer às emoções vividas ao longo de minha 

trajetória no espiritismo (que, como já apontei, antecede a minha carreira como aprendiz de 

antropóloga) para dar o último ponto da tapeçaria que há cinco (ou mais) anos venho tecendo, 

faço isso como estratégia metodológica que se desdobra em duas linhas confluentes:  

Os dados aqui analisados e discutidos surgiram ao longo de um processo em que afetações 

recíprocas foram condição para que eu percebesse as modalidades de emoção constituídas nos 

grupos;  

Portanto, o desenho metodológico pede por um mecanismo para explicitar e analisar as 

minhas implicações (Lèvy, 2001), de modo que o leitor possa melhor situar a densidade e 

qualidade de minhas interpretações (Peirano 1995, Augras 2000 e Silva 2000b) a partir dessa 

trajetória de pesquisa situada (Haraway 1995), que foi unicamente minha, mas que pode ser 

partilhada (Clifford 2002; Geertz 1987 e 1998) e se constituir em matéria para discussões 

teóricas no estudo do espiritismo e/ou das emoções. 

Assim, convido o leitor a, no momento mesmo em que concluo a tese, partilhar comigo a 

análise de mais uma carreira mediúnica nos espiritismos, a minha própria. Trajetória que, ouso 



299 
 

dizer, foi traçada pela égide do encontro com a Cigana, quando apenas queria entender o martírio 

das almas – como alude o ponto da pomba gira em epígrafe.  

 

10.1 MAIS UM CARREIRA MEDIÚNICA, OU "ERA UMA VEZ UMA 

CIGANA..." 

No início de 2007, retornei ao GEIU para dar continuidade à pesquisa de campo. Durante 

algumas semanas, fui inquirida de várias maneiras pelos trabalhadores mais antigos, que 

desejavam saber do meu lugar atual no centro espírita, e, para tanto, eu me pus a explicar 

repetidamente que voltara, não mais procurando tratar-me de algum distúrbio espiritual ou 

vincular-me aos trabalhos da casa, e sim para efetuar a pesquisa.  

Dentre as poucas "caras novas" que encontrei, havia uma médium em especial, Claudiana, 

que estava, pela primeira vez, trabalhando em mesa de desobsessão, e que sempre "puxava" 

conversa comigo, antes das reuniões. Em uma destas conversas, disse ter visto ao meu lado um 

preto-velho, de cabelos muito branquinhos, fumando um cachimbo. "Ele é bom", acrescentou, 

"não tenha medo". Neste retorno, participei de início do grupo de estudos da mediunidade, nas 

quintas-feiras à noite, e após um mês, fui autorizada a também frequentar a "segunda parte", isto 

é, a desobsessão, momento em que os médiuns incorporam os espíritos e estes são doutrinados. 

Foi designado para mim um dos lugares à mesa, junto aos médiuns e doutrinadores.  

Porém, no segundo mês da pesquisa, Claudiana veio conversar comigo ao final de uma das 

reuniões, e, apreensiva, me advertiu de que eu estava acompanhada pelo espírito de uma cigana, 

uma "mulher de baixa moral", que queria me levar "pra beber, pra usar drogas, pra fazer sexo". 

Eu lhe respondi que talvez não estivesse dando certo a influência do espírito em mim, em relação 

às drogas. Quanto ao sexo, perguntei em tom de brincadeira se deveríamos fazer votos de 

castidade. Ela não levou na brincadeira. Recomendou-me que eu não confundisse as coisas, pois 

fazer sexo "não era nada de mais"; o problema é que eu não devia "fazer coisas próprias de gente 

de baixa moral".  



300 
 

Paralelamente a esta advertência de Claudiana, aconteceu comigo uma situação 

absolutamente sui generis: eu comecei a perder os sentidos na mesa de desobsessão, e, segundo 

Arabela, eu iria incorporar.  O fato é que, após sentar à mesa, eu sentia uma pressão física muito 

forte em meu abdome, e alguma coisa abria a minha boca. E a minha boca tentava falar. Então eu 

abria os olhos e via que não havia ninguém ao meu lado abrindo a minha boca, mas mesmo 

assim ao fechar os olhos a mesma sensação vinha. Isto se desenrolou por umas duas semanas, 

mas eu não incorporei; precisava me manter acordada para tomar notas da reunião, e, além disso, 

senti medo, de desmaiar, de perder o controle sobre mim. As médiuns me disseram que eu "não 

me entreguei", e talvez eu não tenha me entregue mesmo à sensação que sentia. 

Certa noite, havia quatro médiuns na mesa e três doutrinadores. E havia eu. Tentando 

prestar atenção à reunião, mas sentindo as sensações e não incorporando. Foi quando, ao meu 

lado, Claudiana incorporou. E, Márcia, doutrinadora, me perguntou: "você não vai doutrinar, 

não?". Eu me virei para Claudiana, se contorcendo ao meu lado e pensei: "e agora?" Eu já havia 

observado que os doutrinadores punham a mão direita sobre a cabeça do médium incorporado, 

sem tocá-lo, e diziam: "seja bem-vindo, meu irmão". E assim eu fiz: "seja bem-vindo, meu 

irmão". Ao que Claudiana respondeu: "estou sentindo dor". E eu conversei com o espírito, ouvi 

suas lamentações, de que estava com dor no peito, e então, ao modo dos doutrinadores, afirmei: 

"mas aqui estará melhor". E ele me respondeu: "já me sinto melhor". E eu: "aqui é um bom 

lugar, vão tomar conta de você". E por aí a conversa foi. A médium ainda "incorporou" mais 

duas vezes, e eu doutrinei. 

Porém, após esse dia, Claudiana voltou a me advertir, acerca da cigana que eu trazia ao 

meu lado. Disse que já havia falado com Arabela e ela teria dito que iria pensar no que fazer para 

me ajudar. E mais uma vez me avisou: "A cigana disse a mim, que iria lhe destruir, acabar com a 

sua vida, lhe jogar na lama".  

O fato é que na reunião após esta conversa, o diretor mediúnico, José Morais, me 

comunicou que eu deveria sair da mesa onde ficam os médiuns e os doutrinadores e tomar uma 

das cadeiras encostadas às paredes, pois havia tido uma intuição à tarde em casa, de que minha 

participação bastante efetiva nos trabalhos poderia atrapalhar a minha pesquisa. Que eu ficasse, 

pois, apenas como ouvinte, não mais participando dos trabalhos mediúnicos. 



301 
 

10.2 SOBRE A OVELHA DESGARRADA: ESPÍRITOS E RECONVERSÃO 

Tendo a pensar que as imagens acionadas pelos espíritas do GEIU para me qualificar se 

relacionam aos diferentes momentos de minha presença neste centro espírita. Nesse sentido é 

que houve um conjunto de "entidades" com as quais me relacionaram: nos primeiros tempos, 

antes da conversão, eu estava obsidiada por espíritos que varriam meu apartamento. Depois, 

recém-convertida, fui associada à moça sorridente de olhos puxados e ao hindu de turbante e de 

torso nu; tempos depois, quando pretendia estudar Wicca, fui vinculada à feiticeira branca de 

olhar lascivo. Após um afastamento de dois anos, quando de meu retorno a este centro espírita 

para continuar a pesquisa, identificaram-me inicialmente ao preto-velho bondoso. Enfim, ao 

tomar assento na mesa de desobsessão, fui associada à cigana libertina.  

Não há formalmente um panteão de divindades no espiritismo, mas há representações 

sobre o significado de certas entidades, identificadas pelos espíritas como eivadas de certas 

características de ordem moral. O caso do preto-velho é ambíguo. Esta entidade, ainda que faça 

parte do panteão da umbanda – juntamente com os ciganos, a outra categoria a mim relacionada 

– era tolerado nas casas espíritas que estudei. Visto como pacífico e servil, mas também de 

grande força mágica, ele carregava, neste centro, junto a outras entidades não espíritas, como os 

índios, a função de protetor dos trabalhos mediúnicos. O preto-velho não é situado pelos espíritas 

no plano hierárquico das entidades de mais luz, mas também não é localizado como espírito 

ligado a trevas. O mesmo parecia não ocorrer no caso da cigana264, o que não é difícil de 

entender, pois os ciganos são tidos frequentemente nas representações populares como 

forasteiros, bandoleiros, sequestradores de crianças, ladrões etc.  

Isto era ainda agravado pelo fato de que no caso da entidade a mim identificada, ela era um 

espírito feminino. Assim como a feiticeira branca que levei ao centro espírita quando me inclinei 

a estudar a Wicca, e que trouxe dor física para Arabela, a cigana vista por Claudiana junto a mim 

falava de uma mesma representação, envolvendo o feminino demoníaco. Não é forçado dizer que 

entidades como bruxas265, pombas-giras266 e ciganas são localizadas, no espiritismo, sob uma 

                                                 
264 Sobre os Ciganos, ver Fonseca 1995, Coelho 1995, Cortesão & Pinto 1995, Fraser 1997, Pieroni 2000, dentre 
outros. 
265 Sobre bruxa enquanto uma categoria de acusação, cf. Pitangui 1985. 
266 Sobre a pombagira, Exu feminino considerado de moralidade duvidosa, cf. Augras 1989, Contins 1983, Contins e 
Goldman 1985, Meyer 1993, Prandi 1996, dentre outros. 



302 
 

representação comum que associa feminino, terror e morte, tal como, nas religiões 

afrobrasileiras, se localiza as Iyami Osoronga, descritas por Pierre Verger (1994)267. Do mesmo 

modo, todas elas estão inscritas num modelo racializado de ler moralidade associada às emoções. 

Penso que este conjunto de imagens significou um esforço empreendido pelos espíritas do 

GEIU para me atribuir um lugar em seu espaço de saber e de práticas, adequando-me a um 

sistema onde devia haver, também para mim, papéis a serem desempenhados, processo do qual 

eu própria participava, na medida em que acenava com uma disposição em tomar assento nos 

rituais, ainda que agenciasse e negociasse espaços de movimentação (cf. Junker, 1991; Polsk, 

1997; Humphreys, 1997, e Silva, 2000a e 2000b). O fato a salientar é que minha imagem esteve 

sempre provisória a situacionalmente ancorada.  

Mais uma vez recorro ao campo religioso afro-brasileiro de modo que ele possa, no recurso 

comparativo, iluminar minhas vivências no campo religioso espírita. Rios (1997) nos conta que, 

em seu longo período de pesquisa no xangô, candomblé, umbanda e jurema do Recife, os pais e 

mães de santo lhe ofereceram diferentes hipóteses em relação a qual seria o seu orixá-de-cabeça. 

A primeira mãe-de-santo que jogou268 para ele, disse-lhe que ele seria filho269 de Iemanjá ou 

Oxum, orixás iabás, isto é, femininos. Para além de discussões sobre sexo-gênero e erotismo que 

a adscrição dos orixás provoca entre nativos e acadêmicos (cf. Segato, 1995; Teixeira, Birman, 

1995 e Rios 1997 e 2004), o autor lembra que no panteão afro-recifense, Iemanjá é atribuída a 

pessoas de ambos os sexos e de diferentes orientações sexuais, que, na interação social, se 

mostram polidas, observadoras e sempre prontas a escutar, mas que, na verdade, não são aquelas 

em que se possa confiar plenamente. Elas não são propensas a guardar segredo; pelo contrário, 

diz o povo de santo, trazem o caminho da fofoca. Rios (1997) questiona se a mãe de santo não 

estaria falando, através da figura de Iemanjá, de sua posição profissional.270 Afinal, não é tudo 

                                                 
267 As Iyami são feiticeiras sagradas, poderosas mães ancestrais, potências profundamente respeitadas e temidas. 
Sempre encolerizadas, elas "representam os poderes místicos da mulher em seu aspecto mais perigoso e destrutivo" 
(Moura 1994, p. 11). 
268 A identidade mítica dos indivíduos, no candomblé, é dada pela filiação homem/orixá, que os pais e mães de santo 
identificam e o jogo de búzios confirma. 
269 De acordo com o candomblé, "cada pessoa está relacionada a um orixá enquanto filho espiritual. Isso porque o 
processo de criação individual, repete, em certa medida, o processo de criação do mundo. Cada pessoa recebe na 
constituição de seu ser elementos que a relaciona com os orixás" (Rios 1997, p. 52). 
270 Segato (1995) identificou um caráter normalizador na figura de Iemanjá: "Iemanjá encarna o motivo da ordem, 
do respeito às hierarquias, às normas e às formalidades; ela representa o privilégio atribuído (na maternidade 
genética), mas não conquistado (na criação afetiva dos filhos). O povo tem por ela respeito, antipatia e 
desconfiança". (op. cit.: 410). "Através da figura de Iemanjá, que encarna o establishment, as regras institucionais 



303 
 

aquilo que se atribui a Iemanjá o que usualmente os antropólogos fazem? (cf. também Silva, 

2000a). 

O autor observou uma continuidade de tentativas de apreensão de suas características 

(físicas, profissionais e performáticas) e interpretação em termos de categorias orixás; uma 

tentativa de situá-lo na ordem do mundo e do terreiro. Assim, sem perder Iemanjá (e a 

antropologia) como segundo santo, em alguns momentos, Xangô e Oxalá, devido ao porte físico, 

calma e propensão a intelectualidade, se apresentavam para a intuição dos adeptos; em outros 

momentos, a possibilidade de ele ter um santo metá (seres híbridos de sexo-gênero) remeteu ao 

próprio objeto de investigação: a homossexualidade. 

Na explicação para essas ligações entre orixá-pessoa, entretanto, diziam os informantes de 

Rios (1997 e 2004) que não é o santo que causa o modo de ser da pessoa, mas antes o fato é que 

pessoa e orixá são feitos de mesma matéria e isso provoca afinidades (Augras, 1983). Não 

obstante, sugerem Augras (1983) e Rios (1997, 1998 e 2004), a adscrição dos santos se faz a 

partir de uma apreensão intuitiva de características que são classificadas a partir de uma lógica 

politética271 (Segato, 1995). Assim uma mesma pessoa pode ser classificada por diferentes 

agentes do sagrado em uma variedade de classe-orixá, como foi o caso do autor.  

O período entre 1997 e 2007 foi significativo para minha vida pessoal e profissional. 

Excetuando-se uma ausência de dois anos, entre 2004 e 2006, eu frequentei ainda que 

descontinuadamente o GEIU, e os meus colegas espíritas acompanharam e leram diversos traços 

diacríticos: o fato de ter cortado o meu cabelo curto e depois tê-lo deixado crescer, o uso do 

megahair, as diversas etapas de cobrir e descobrir o corpo através do uso de variados estilos de 

                                                                                                                                                             
são afirmadas legítimas e devem ser reconhecidas como tal, mas não são, necessariamente, justas e não se deve 
acreditar nelas. Oscila entre defender formalmente a retitude e a maturidade (representadas por Ogum) e, na hora de 
agir, rende-se à ambição e aos métodos imorais (representados por Xangô)". (op. cit.: 413). Vale ainda lembrar que 
em comunidades como o candomblé, é a fofoca um dos principais mecanismos para manter o controle social, a 
norma e a ordem (Rios, 2004). 
271 As classes que obedecem ao princípio politético, como contrário ao monotético, se constituem de acordo com 
uma série ou ‘cadeia complexa’, na qual o atributo definidor muda de um elo para o seguinte: ‘não há consistência 
no tipo das associações, e a variável significativa que faz com que um item seja incluído numa classe, mude para 
outro sem (...) que exista um ‘núcleo da classe’. Isto se dá de forma que não haverá um traço empírico único 
presente em todos os membros de uma mesma classe, e ‘uma classe não poderá mais, portanto, ser definida 
necessariamente pela presença invariável de certos atributos comuns’ (Segato, 1995:177). Uma primeira 
característica desse tipo de classificação é a que confere aos tipos um aspecto dinâmico, já que são apreendidos a 
partir de instâncias muito variáveis. De fato, a nossa competência na concepção das classes completa-se 
constantemente a partir de cada novo espécime que conhecemos, pois em cada instância de adscrição a própria 
classe (ou ideia do orixá) se refaz. (Segato, 1995:182 ). 



304 
 

roupas, assim como a curiosidade por leituras não recomendadas pelo meio espírita mais 

ortodoxo, e, enfim, a pós-graduação em antropologia, examinando exatamente o espiritismo, 

solicitava dos adeptos diversas e sempre renovadas avaliações sobre mim. As entidades ao meu 

lado, assim, demarcavam o que meu comportamento já havia sinalizado: o meu lugar havia 

mudado na hierarquia da evolução espiritual, o que significava também mudanças na hierarquia 

de posições no centro espírita.  

Tal como avaliam os informantes de Rios (1997), os espíritas me disseram não ser "por 

acaso" que os espíritos se ligam aos indivíduos encarnados; assim, não foi por acaso que eu 

trazia alternadamente o hindu, a bruxa, o preto-velho e a cigana. Eles foram "atraídos por mim", 

pelas minhas inclinações, ou, antes, pelo que expressava em meu comportamento.  

Conforme o tempo passava e eu "mudava", meus novos "padrões vibratórios" (e as 

entidades que os representavam) me eram atentamente relatadas pelos médiuns. É importante 

dizer que, colado a estes relatos, há o componente de resposta que os espíritas ansiosamente 

aguardavam, de minha parte: era fundamental saber, utilizando os termos de Rios (1997), de 

como eu iria "jogar" com a revelação oferecida. Ora, os informantes deste autor relatam que 

quando o sacerdote, ao jogar os búzios, "dá" o orixá para o indivíduo, ele "oferece um modelo" a 

este, cabendo ao indivíduo, por seu turno, decidir o que fazer com o santo que lhe foi dado. Vale 

ler o trecho: 

O sacerdote, no momento do jogo, decodifica, a partir de um conjunto de 
traços (concebidos como uma herança) o orixá da pessoa, dentre os 
traços a orientação sexual, melhor, a forma de expressá-la (feminilização 
ou masculinização dos traços fisionômicos, de ação, gestual, etc.) que, 
entre outras coisas informariam se a pessoa seria filha de um santo aboró, 
yabá ou metá. Feita a identificação, um modelo é oferecido à pessoa, um 
modelo já bem próximo de como o "outro" vê o consulente, uma vez que 
o leque de deuses e "qualidades" [existente no candomblé] permite uma 
descrição bem próxima do real. Oferecido o modelo (de comportamento, 
interações, sexualidade, etc.) este pode ou não ser usado pela pessoa, 
valendo ressaltar que os usos em relação a ele podem ser vários, pois 
entra em jogo a questão do agenciamento das características identitárias 
(Rios 1997, p. 122). 

O processo de identificação do orixá, quando aceito pela pessoa gera um dispositivo 

identificatório que faz com que a pessoa reforce características comumente atribuídas à 

divindade, reforçando a identificação (Augras, 1983 e Rios, 1997). Não obstante, a pessoa pode 



305 
 

não aceitar a adscrição e se retirar do terreiro, em busca de um orixá que lhe seja mais 

interessante (Rios, 2004).  

No espiritismo, o ato do médium em revelar aos outros fiéis sobre os espíritos que estes 

últimos "carregam" é prenhe de expectativas. O que o adepto fará com a informação que lhe foi 

ofertada? Como "jogará" com os dados novos – e continuamente renovados – sobre suas 

companhias espirituais? Em meu campo, a presença de entidades "de pouca luz" junto aos fiéis é 

lida desde já como perturbadora. Neste caso, os espíritas oferecem a cura: a conversão através 

dos ritos desobsessivos. No caso do GEIU, eu era uma filha pródiga que voltava à casa trazendo 

elementos algo estranhos; na dúvida sobre minha adesão, era preciso que eu fosse, através de 

uma nova desobsessão, reconvertida. 

 

10.3 EXUS, CABOCLOS E BEDUÍNOS DO DESERTO: NO GRUPO RAMATÍS  

No mês de abril de 2007, eu também cheguei ao centro Bezerra de Menezes para iniciar a 

pesquisa de campo, e sabia que o primeiro passo seria falar com o presidente do centro, Sr. 

Amadeu. Ele me recebeu com amabilidade, e me falou da existência dos vários grupos do centro. 

Disse que existiam os trabalhos nas cabines de cura, que existia o centro Humberto de Campos, 

que utilizava o espaço do Bezerra de Menezes em algumas noites; que, além disso, existiam os 

grupos Ramatís e Ana Madalena. Mas me avisou que eu teria de obter a aprovação de Dr. 

Bezerra de Menezes, espírito, para efetuar a pesquisa, através da médium que o recepciona hoje, 

Dona Graça; ela teria ficado com essa tarefa no lugar de Irmão Cecílio, quando este desencarnou, 

há alguns anos atrás. Dessa forma, numa quarta-feira à noite eu fui ao centro para falar com Dr. 

Bezerra. Com mais de uma hora de espera, fui chamada. Na cabine de cura já estava, segundo 

me disseram, Dr. Bezerra, incorporado em Dona Graça. Havia também mais três trabalhadoras; 

eu entrei no meio de um atendimento e me mandaram que ficasse num cantinho da parede.  

Notei que, mesmo antes de entrar nesta cabine, eu já estava sentindo mal, com uma imensa 

vontade de chorar, e um grande aperto no peito. Tentei, porém, me controlar. Depois do 

atendimento, todos na cabine olharam para mim, mas eu já chorava copiosamente no canto da 

parede. Dr. Bezerra me deitou na cama do atendimento e me deu um passe. Eu então fui me 



306 
 

acalmando aos poucos, e posso dizer que me senti muito bem. Sentei-me, e só então consegui 

dizer o que vinha fazer ali – a pesquisa sobre mediunidade. Dr. Bezerra me ouviu atentamente e 

me deu permissão: "você pode ver e participar do que quiser. Entrar onde quiser". E disse às 

trabalhadoras: "Ela é médium. Trouxe uma irmãzinha para a cabine". Uma delas respondeu: 

"quem sabe não irá ainda trabalhar com a gente aqui?". Eu agradeci a Dr. Bezerra. Despedi-me e 

saí. 

Alguns dias após o episódio com Dr. Bezerra, tomei assento nas reuniões do Grupo 

Ramatís. Informando aos componentes deste grupo acerca de minha pesquisa desde o primeiro 

dia, durante algumas semanas ainda eu esclareci repetidas vezes, a pedido de alguns adeptos, 

sobre as preocupações centrais que me moviam. Minhas intervenções sobre os assuntos tratados 

eram avaliadas detidamente por alguns, ao ponto de dizerem "quero ver você responder a esta 

questão, vamos ver como se sai".  

Com o passar do tempo e a minha permanência no grupo, sempre gravando as reuniões e 

anotando em caderninhos durante boa parte delas, percebi que a busca por identificar quem eu 

era, o que fazia ali e o que pensava foi dando lugar a uma solicitude que denotava certa 

preocupação com o que eu iria realmente escrever. Assim, trataram de me explicar com extremo 

cuidado os detalhes dos ritos, me entregaram em cd-rom inúmeros textos para que eu lesse, 

indicaram-me livros, enviaram-me material de estudo por e-mail, sugeriram-me um conjunto de 

sites na internet, para que eu pesquisasse sobre os temas centrais abordados por Ramatís, etc. 

Em determinada noite, Miriam me entregou as minhas diferenciais no grupo272; por sua vez, 

Andrea, uma das médiuns do Ramatís, frequentemente me lembrava: "você sabe que já faz parte 

da Grande Fraternidade Branca, não é?".  

Era preciso reaprender sobre espiritismo, porque quanto mais eu lia e anotava os rituais, 

mais havia para anotar. As entidades com as quais os ramatisianos lidavam diferiam 

sobremaneira daquelas que eu encontrava no GEIU. Luiz Antonio incluía ciganos e beduínos do 

deserto em sua prece. Eudione, sempre de lenços coloridos nos cabelos, apelidada de "cigana", 

me perguntava sobre os livros que eu havia lido sobre ciganos, assunto pelo qual se sentia 

                                                 
272 O meu raio, o "sexto", de cor "rubi dourado", o nome da minha mestra, "Nada", o meu anjo, "Hahahiah", o meu 
número de sorte, "cinco", o meu salmo, o "nove", a influência do meu anjo, "ocultismo, revelações de mistérios, 
sonhos" e a "ação": "arte de cura física e mental, medicina, psicologia", informações fornecidas a Miriam pelo 
próprio Ramatís. 



307 
 

atraída. Fui convidada a assistir as reuniões do Grupo Atlan, também, e lá encontrei meus 

colegas do Ramatís, ansiosamente ouvindo sobre a importância dos extraterrestres e de Javé e de 

Lúcifer e de como a comitiva de Jesus já se encontrava em nosso sistema solar, pronta a 

desembarcar na terra, o que ocorreria a qualquer momento. Reunindo ainda atabalhoadamente os 

elementos destas crenças, eu me dispus a entrevistar Rogério, ao final de 2007. Ora, pelo meio 

da entrevista, Rogério me falava sobre sua vidência, e comentou, algo displicente: 

Eu às vezes vejo ciganas que deveriam estar passeando pela 

Romênia, mas estão aqui dentro da minha sala (Rogério).  

Eu me lembrei imediatamente da cigana de que me falava Claudiana. Ansiosa sobre sua 

interpretação daquele fato, indaguei ao final da entrevista: "você falou de uma cigana da 

Romênia, eu não entendi", e ele me respondeu que falou porque viu uma cigana comigo; só não 

sabia se ela era um espírito que me acompanhava ou se era eu mesma, em outra encarnação, 

sendo aquela então uma imagem do passado. Perguntei então sobre o que significava eu trazer a 

cigana, ao que ele respondeu: "Nada, oras. Não significa nada". 

Como não significa nada, se no GEIU significava tanto? Que discrepância avaliativa era 

aquela? Durante quase toda a pesquisa eu matutei sobre esta pergunta. Só no processo de 

afastamento do campo é que consegui refletir com mais clareza. Era preciso decantar a 

experiência vivida, assentar as ideias. Não é repetição barata dizer que refletimos realmente no a 

posteriori do campo. É quando, de alguma forma, maturamos as ideias, ainda que muitas delas – 

e o meu trabalho é repleto disso – permaneçam pairando sem solução, apenas povoando as 

páginas de dados tão interessantes.  

Desse modo, foi já quando escrevia este trabalho que entendi por que a Cigana, ainda que 

falasse de apreensão sobre a minha posição na ordem do mundo, não importava para Rogério. 

Para ele, a cigana ao meu lado não oferecia problemas, pois a preocupação deste médium é mais 

com as forças cósmicas em andamento e menos com a vida de um indivíduo. Ademais, espíritos 

“marginalizados” por vibrarem denso, como uma (pomba gira) cigana, racializados por tanto, 

podem ingressar positivamente nesta guerra, o importante é escolher um dos lados, do Bem ou 

do Mal.  



308 
 

Parece-me que minha cigana, ou eu mesma (em outra encarnação), era do bem, e, portanto, 

não merecia maiores preocupações. De certa forma, circular no Ramatís e no Atlan já afirmara 

meu lugar, o de divulgar, em outros contextos, a boa nova codificada pelos evangelistas e por 

Kardec, Chico Xavier, Ramatís e Jan Val Ellam.  

Para além de pretos velhos, ciganas e outras entidades que me acompanharam pelo campo, 

importa ressaltar o fato de que, se afetei as pessoas a ponto de tentarem me localizar, através das 

entidades, na ordem do mundo e conforme esta é pensada em cada centro, eu também fui 

afetada. E já que os momentos em que me descontrolei em cenas mediúnicas são especialmente 

sugestivos, teço a seguir mais algumas considerações sobre isso. 

 

10.4 DO "DEIXAR-SE AFETAR" 

Em um texto de 2003, Marcio Goldman nos conta que, efetuando pesquisa de campo em 

Ilhéus, na Bahia, em certo sábado à noite, se dispôs a ajudar em um despacho de assentamentos, 

e, em seu carro, foi com dois ogãs e duas filhas-de-santo até um rio, onde foi jogada a caixa de 

objetos rituais; então as filhas-de-santo lançaram os gritos de seus orixás. Neste momento, conta, 

ele ouviu ao longe o som de instrumentos de percussão. Nada disso seria incomum se o lugar do 

despacho não estivesse completamente deserto. Algumas horas mais tarde, após conversar com 

um de seus informantes sobre os tais tambores, Goldman é levado a admitir, não sem certo 

desconforto, que aqueles tambores não eram deste mundo (Goldman, 2003, 446/447).  

Diz também que, ao relatar posteriormente este evento a Tânia Stolze Lima, esta ponderou 

que ele "estava mesmo fazendo trabalho de campo", e mais: que ele e as pessoas do terreiro 

"escutavam os tambores pelas mesmas razões" (Goldman, op.cit, p. 448). Ora, Goldman, neste 

texto, relata – dentre outras coisas – o quão este evento foi revelador no sentido de indicar que 

ele foi afetado: ele ouviu os tambores – dos mortos – porque estava ali, envolvido, partilhando 

do mesmo lugar – emocional? Cognitivo? – dos adeptos do candomblé, os nativos, atores de sua 

pesquisa. E mais ainda, talvez Goldman tenha ouvido os tambores dos mortos porque conseguiu, 

de algum modo, por alguns instantes, experimentar outro mundo, aquele que os nativos de sua 

pesquisa experimentam cotidianamente. 



309 
 

A modalidade do "ser afetado", este certo modo de engajamento etnográfico que, pensando 

em termos de gradação, talvez se situe entre o "deixar-se levar" de que nos fala Cavalcanti (2003, 

p. 119) e a experiência do "go native" de Wacquant (2002) é analisado sob uma outra perspectiva 

por Favret-Saada (2005). Neste texto, ela narra a sua pesquisa de campo sobre feitiçaria efetuada 

no Bocage francês, em fins dos anos 1960. Para o que nos interessa aqui, importa ressaltar o 

exame que faz do processo que a levou a aceitar ser afetada, e a ocupar então um lugar neste 

sistema de feitiçaria.  

Favret-Saada nos conta que, após um ano em campo, não podia dizer que havia caminhado 

muito na coleta de dados para o seu objeto. Por outro lado, relata também a curiosa ocorrência de 

seguidos eventos pessoais, de acidentes de carro a doenças. Relacionando-os ao movimento de 

ida ao campo, resolve aceitar, nos termos nativos, que está enfeitiçada, e é a busca pelo 

desenfeitiçamento que a leva a participar de uma centena de sessões mágicas, onde sua 

participação é ativa, tendo sido identificada como alguém capaz de desenfeitiçar.  

Relata que, nessas sessões, era impelida a falar "não sei o quê", e que este falar era 

impelido por "alguma coisa" – e ela quase pergunta, acerca desta alguma coisa, que seria, 

"digamos, o afeto não representado". Este, digamos, afeto, a levava a dizer o que dizia, mesmo 

sem saber por que dizia justamente determinadas coisas e não outras.  

Ora, se isto ocorria em "termos verbais", por outro lado, em "termos não-verbais" ela 

passava por distúrbios provisórios de percepção, "uma quase alucinação, ou uma modificação 

das dimensões", tudo isto "submersa num sentimento de pânico, ou de angústia maciça" (Favret-

Saada 2005, p. 159). E continua, articulando os dois termos, verbais e não-verbais: "suponhamos 

que não lute contra esse estado, que o receba como uma comunicação de alguma coisa que não 

saiba o que é. Isso me impele a falar, mas da forma evocada anteriormente (...) ou a calar-me". 

(Favret-Saada 2005, p. 159) 

Este não foi um processo tranquilo, é bom que se diga. Favret-Saada nos confidencia que o 

fato de tomar muitas notas, ao chegar em casa após as sessões, se devia muito à necessidade de 

acalmar sua angústia por ter-se "pessoalmente engajado" (Favret-Saada 2005, p. 158). Porém, 

alinhava, sem este engajamento a pesquisa não teria sido desenvolvida – não nos termos em que 

efetivamente foi. Deixar-se afetar, diz ela, abriu uma específica modalidade de comunicação com 

os nativos, "desprovida de intencionalidade". Uma comunicação verbal e não-verbal – como já 



310 
 

apontado – e balizada pelas regras do próprio sistema mágico que resolveu experimentar (Favret-

Saada 2005, p. 159). 

Nossa autora sustenta que há, na antropologia, uma atitude, ou de ignorar, ou de negar os 

afetos e a modalidade de ser afetado (Favret-Saada 2005, p. 155), porém, esclarece, a 

modalidade etnográfica do deixar-se afetar, não significa de nenhum modo concordar com o 

nativo (Favret-Saada 2005, p. 160). No seu caso, também não significou entrar em comunhão 

afetiva com este, em uma espécie de fusão, de identificação com o outro. Não significou 

tampouco compreender os afetos do nativo, algo impossível de ser realizado. Por outro lado, 

proporcionou a que ela mobilizasse e modificasse o seu próprio "estoque de imagens", o que a 

capacitou a pensar sobre este peculiar encontro etnográfico.  

O trabalho de Favret-Saada nos ajuda a refletir sobre uma das mais importantes variedades 

da comunicação humana, aquela caracterizada precisamente pelos aspectos não verbais e 

involuntários da experiência do humano. Concedendo "estatuto epistemológico" a "essas 

situações de comunicação involuntária e não-intencional", Favret-Saada constrói sua etnografia, 

entendendo, por fim, a feitiçaria como um dispositivo terapêutico, e que, tal qual a terapia, ajuda 

as pessoas a resolverem seus problemas (Favret-Saada 2005, p. 158/159).  

Porém, para perceber a feitiçaria sob este dispositivo, ela nos diz que foi além da análise do 

simbolismo, isto é, além da análise das sessões rituais de desenfeitiçamento propriamente, 

buscando compreender um conjunto de elementos que desbordam estas sessões, pois que 

acontecem antes e depois delas, sendo estes elementos tanto discursos "de conveniência" e 

"espontâneos" quanto práticas que não fazem parte especificamente do ritual, e, assinala, nada 

disto podia ser compreendido através da observação. Para fazê-lo, havia que deixar-se afetar 

(Favret-Saada 2005, p. 161). 

Partindo de Favret-Saada, mas voltando a minha experiência de pesquisa, tendo a pensar 

que talvez haja diferentes formas, algumas delas mais adequadas do que outras, de o pesquisador 

ser afetado, e que esta diferenciação depende sempre das circunstâncias do trabalho de campo. 

Nos Irmãos Unidos, sabia-se que eu estava ali como pesquisadora, e não mais como trabalhadora 

ou paciente. Penso que isto levou a que as pessoas indagassem sobre onde eu pensava que 

estava. A cigana apareceu como uma forma de me colocarem no meu lugar. Ora, os espíritas 

dizem que não se chega a uma casa espírita por acaso: quem chega, vem em busca de auxílio, 



311 
 

ainda que não saiba disto. Isto é ainda mais veemente para aquele que passou algum tempo 

afastado. Assim, eu não deveria me pôr – ainda – no lugar de um doutrinador, ou de um médium; 

meu lugar era hierarquicamente abaixo: eu deveria me tratar, a cigana ao meu lado indicava isto. 

Eu não poderia orientar ninguém, não poderia ser medianeira de ninguém, pois era eu a 

desequilibrada; eu, que já havia sido trabalhadora do centro, e agora voltava com o objetivo de 

estudar a todos; era eu que precisava ser olhada, não eles. Assim, as modalidades do ser afetada 

que manifestei – a de médium e a de doutrinadora – não eram adequadas para o grupo naquele 

momento, e sim outra, a de paciente, doente, necessitada. 

Já no Bezerra, o fato de que, mesmo antes de dizer a que vinha – buscar aprovação para a 

pesquisa – ter demonstrado clara fragilidade – eu realmente chorei sem controle – me colocava 

em um lugar afetivo adequado: eu procurei o centro espírita para desenvolver a pesquisa, sim, 

Dr. Bezerra soube-o assim que tomei fôlego para falar; porém, antes disso, eu já havia me posto 

em meu lugar: o de doente. Assim, ficou claro para o grupo que, sim, minha pesquisa iria 

ocorrer, mas isto não era o mais importante; o elemento fundamental, diferencial até mesmo para 

a pesquisa acontecer a contento, era que eu havia encontrado o meu caminho: "quem sabe ela 

não irá ainda trabalhar com a gente aqui?". 

 

10.5 A GUERRA ESPÍRITA OU O "MARTÍRIO DAS ALMAS": DE VOLTA ÀS 

VASSOURAS 

Findo este trabalho perguntando se não é o martírio das almas, aludido na cantiga da 

pomba gira em epígrafe, o mesmo processo de reforma íntima, de limpeza dos corpos, dos seres, 

dos mundos, proclamado como caminho para a salvação no espiritismo. Através do martírio, 

enquanto exemplares e dolorosas mortificações da carne para a defesa da fé, os santos católicos 

ganham ingresso certo para uma vida plena no outro mundo. No catolicismo, o purgatório é lugar 

para as almas que cometeram pecados mais brandos realizem o martírio necessário para chegar 

ao paraíso. Pomba gira das almas, conforme os umbandistas, habita, guarda e comanda o 

purgatório, que na versão espírita do outro mundo talvez fosse uma parte intermediária dos 

umbrais mais trevosos. 



312 
 

Como na cantiga, em minha trajetória de espírita, eu procurava (desde mesmo o episódio 

das vassouras invisíveis que limpavam a minha casa), pelos processos que concorrem para a 

reforma íntima. A Cigana parece ter querido me dar as respostas, se insinuando e cruzando meu 

caminho, se apresentando e me apresentando aos médiuns, provocando afetações recíprocas 

entre eu e meus interlocutores. Ao final, quando voltei para a análise de minha carreira 

mediúnica, percebi que foi ela quem me deu a chave para compreender que no espiritismo, antes 

de tudo, a reforma íntima (igualmente ao martírio das almas que fornece um bom lugar no outro 

mundo) é a educação emocional possibilitada pela desobsessão.  

Assim, relendo minha própria trajetória no espiritismo à luz da etnografia dos grupos 

estudados e das carreiras dos médiuns, pude perceber como faz sentido dizer que essa religião 

articula, pela desobsessão, uma noção de mundo fundada na evolução e uma noção de pessoa 

onde mediunidade tem caráter central: a desobsessão atualiza o instituto da reforma íntima. 

Trocando em miúdos, e voltando para uma das questões primordiais de meu objeto de 

estudo, "emoções e combate ao Mal no espiritismo", quero sugerir que, se nos grupos estudados 

– como era de se esperar – este combate se diga e se faça a partir mesmo da desobsessão, esta é 

mais do que uma sessão onde os espíritos incorporam nos corpos dos médiuns. Quero sugerir 

que a desobsessão pode ser pensada como um dispositivo, na medida em que é capaz de 

estabelecer articulação entre um conjunto de ideias e os acontecimentos do mundo, gerando 

sentidos sobre os seres e as coisas, de acordo com um regime de poder que este dispositivo 

institui, estabelecendo posições identitárias e criando subjetividades afeitas ao sistema 

simbólico, colocando-o, portanto, em ação.  

O dispositivo da desobsessão está fundado na premissa de que existem dois mundos 

(material e espiritual) em relação, onde habitam seres que se encontram em grau variado de 

evolução. O lugar do ente na escala evolutiva é sinalizada nos corpos (espirituais e/ou físicos) 

pela densidade de vibração, que reverbera em emoções. Para evoluir, os seres devem praticar a 

caridade que os leva a crescer moralmente e ficarem menos densos e mais virtuosos 

emocionalmente. O espiritismo também afirma a possibilidade de contato entre os dois mundos 

via mediunidade, um mecanismo natural inscrito nos corpos dos seres encarnados. A 

mediunidade, quando não controlada pela religião que professam, vai se estabelecer pela 

afinidade das baixas vibrações em que entidades dos dois mundos se encontram, que por sua vez 



313 
 

serão expressas no descontrole emocional do médium – isto se configurando como uma 

obsessão. Nos centros, é ensinado aos médiuns como dar passividade às entidades espirituais, 

mesmo às menos evoluídas, sem a necessidade de cair em total descontrole, e de modo a que, 

quando os trabalhos mediúnicos terminem, o indivíduo não apenas se mantenha no padrão 

evolutivo aceitável, mas, porque naquele momento praticou a caridade, até, talvez, ascenda um 

pouco mais na escala. 

Em outras palavras, o que se faz nos centros é, a todo tempo, de forma menos ou mais 

dramatizada, desobsessão: o controle da mediunidade para colocá-la a serviço da caridade. 

Fundado nessas premissas, o dispositivo da desobsessão vai incidir em diferentes dimensões 

corporais – cor de pele, posturas, gestos, roupas, arrumação dos cabelos, adereços, tom de voz 

etc. – que, por conseguinte, sinalizam – em termos nativos, vibram – sob certa emotividade. 

Estes indicadores são constantemente interpretados para aferir o grau de evolução da pessoa e, 

tautologicamente, reafirmar as diferentes premissas acima elencadas. Este processo, pode-se 

dizer, é educação emocional. 

O grupo adeso executa a educação emocional, preconizada pela e para a reforma íntima, 

recorrendo às técnicas de si instituídas pelo pastorado cristão. Estabelecendo laços paradoxais 

entre doutrinadores e doutrinados, entre encarnados e desencarnados, entre seres mais evoluídos 

e menos evoluídos, chama-os à fala para desemboscar as emoções carnais e orientar as 

consciências para o progresso evolutivo, o que deve ser demonstrado nos corpos, em emoções 

virtuosas. 

Já os não adesos estudados, mudando a inflexão quanto aos motores do processo, ou, em 

outras palavras, percebendo que forças estranhas (Satã, dragões etc.) vêm impedindo que a 

natural evolução se cumpra, ressituam o dispositivo da desobsessão em um plano onde 

coletividades são afetadas por uma guerra generalizada, qualitativamente diferenciada daquela 

abordada pelos adesos. Ora, assim como os adesos, os membros do Ramatís e do Atlan dizem 

tratar com seres de baixa moral, mas inteligentíssimos. Porém, com estes últimos (Satã, os 

magos negros, os dragões) as técnicas de si, usualmente utilizadas pelos adesos, não possuem 

eficácia; em seu lugar entram técnicas de poder, configurando o que fazem como uma guerra. 

Neste campo religioso, onde diferentes modos de educação emocional são postos em ação, 

e talvez por que olhados no confronto mesmo que estabeleciam, as questões raciais, que vêm 



314 
 

marcando o espiritismo desde sua criação na França, ganham expressão analítica: é a partir de 

apreensões racializadas dos corpos que o dispositivo da desobsessão se atualiza e se completa, 

num entendimento deste e do outro mundo cingidos num processo civilizatório/evolutivo, onde 

os corpos (físicos e espirituais) acenam, na e pela linguagem das emoções, para o lugar do ente 

na ordem dos mundos. 

  



315 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

1. ABU-LUGHOD, Lila (1999). Veiled Sentiments. Honour and poetry in a bedouin 
society. Los Angeles, University of California Press. 

2. ABU-LUGHOD, Lila (2006). Writing Against Culture. in MOORE, H. & SANDERS, 
T.(2006) Anthropology in Theory, issues in Epistemology. London: Blackwell. 

3. ABU-LUGHOD, Lila (1993). Writing Women’s Worlds: Bedouin Stories. Berkeley, 
University of California Press. 

4. ANG, Ien (1990). Melodramatic Identifications: television fiction and women's fantasy. 
In: BROWN, Mary Ellen. (ed.) Television and Women's Culture – the politics of the 
popular. London, SAGE. 

5. APPADURAI, Arjun (1990). Disjunção e diferença na economia cultural global. In: 
Featherstone, Mike (org). Cultura Global: nacionalismo, globalização e modernidade. 
Petrópolis, Vozes. 

6. ARANHA FILHO, Jayme M. (1990). Inteligência Extraterrestre e evolução. As 
especulações sobre a possibilidade de vida em outros planetas no meio científico 
moderno. Mestrado. PPGAS/MN/UFRJ 

7. ARAÚJO, Eveline Stella de. (2007). Médicos, médiuns e mediações: um estudo 
etnográfico sobre médicos-espíritas. Dissertação de Mestrado em Antropologia Social. 
UFPR. Curitiba, Paraná. 

8. AUBRÉE, Marion (1996). Transe: entre libération de l'inconscient et contraintes 
socioculturelles. In: GODELIER, M. & HASSOUN, J. (orgs.) Meurte du Père, sacrifice 
de la sexualité: approches anthropologiques et psychanalytiques. Paris, Arcanes, p. 173-
92. 

9. AUBRÉE, Marion (1994). De l'Histoire au Mythe - La dynamique des romans spirites 
au Brésil, (in) J.B. Martin (org.) : Le Défi magique, éd. P.U.L., Lyon, (1994), p. 207-
217 (vol. 1). 

10. AUBRÉE, Marion e LAPLANTINE, François. (1990). La Table, Le Livre et l’esprits. 
Paris: J.C. Lattes. 

11. AUGRAS, Monique. (1989). De Yiá a Pomba Gira: Transformações e Símbolos da 
Libido. In: MOURA, Carlos Eugênio Marcondes (org.) Meu Sinal Está no Teu Corpo: 
Escritos sobre a Religião dos Orixás. São Paulo. EDICON/EDUSP. 

12. AUGRAS, Monique. 1983. O duplo e a metamorfose: a identidade mítica em 
comunidades nagô. Petrópolis: Vozes. 



316 
 

13. AUGRAS, Monique. (2000). O terreiro na academia. In: MARTINS, C. & LODY, R. 
(orgs.) Faraimará – o caçador traz alegria: Mãe Stella, 60 anos de iniciação. Rio de 
Janeiro: Pallas. 

14. AUSTIN, John L. (1990). Quando Dizer é Fazer – Palavras e Ação (tradução de Danilo 
Marcondes de Souza Filho). Porto Alegre, Artes Médicas. 

15. AZEVEDO, Juliana Rocha de (2003). João da Costa Machado: um psiquiatra potiguar 
humanista à frente de seu tempo. Programa de Pós-Graduação em Ciências 
Sociais/UFRN. 

16. BAIER, Annette (1995). Moral Prejudices: Essays on Ethics. Cambridge: Harvard 
University Press. 

17. BAKHTIN, M., (1997). Marxismo e filosofia da linguagem. São Paulo: HUCITEC 

18. BARROS, Rui Sá Silva (1999). Tomando o céu de assalto: Esoterismo, ciência e 
sociedade (1848-1914: França, Inglaterra e EUA). Dissertação de Mestrado em História 
Social. Departamento de História da Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras da USP. 
Fev/(1999)     

19. BASTIDE, Roger. 1971 (1960). As Religiões Africanas no Brasil. SP: Pioneira. 

20. BERGER, Peter e LUCKMANN, Thomas. (1974). A construção social da realidade. 
Petrópolis: Vozes. 

21. BIRMAN, Patrícia (1982). O que é umbanda. São Paulo: Brasiliense. 

22. BIRMAN, Patrícia (1995). Fazendo estilo criando gêneros. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará. 

23. BOURDIEU, Pierre (1992). A Economia das Trocas Simbólicas. Coleção Estudos. 3.ed, 
São Paulo, Perspectiva.       

24. BRADBURY, Ray (1980). As Crônicas Marcianas. Rio de Janeiro, Francisco Alves. 

25. BRANDÃO, Carlos Rodrigues (1980) Os deuses do povo. São Paulo: Brasiliense. 

26. BRANDÃO, Maria do Carmo. e RIOS. Luís Felipe. (2001). O catimbó-jurema em 
Recife. In: R. Prandi (org.), Encantaria Brasileira. Rio de Janeiro: Pallas. 

27. BRANDÃO, Maria do Carmo. e RIOS. Luís Felipe. (2002). El campo religioso afro-
recifense contemporâneo: nuevos modelos religiosos y políticas de identidade. In: J. 
Monter (ed.), Integración social y cultural. España: Universidade da Corunã. 

28. BRANDON, Ruth. 1983. The Spiritualists: The Passion for the Occult in the Nineteenth 
and Twentieth Centuries, New York: Alfred A. Knopf, Inc. 

29. BRAUDE, Ann. 2001. Radical Spirits: Spiritualism and Women's Rights in Nineteenth-
Century America. Bloomington: Indiana University Press. ISBN 0253215021. 



317 
 

30. BRITTEN, Emma Hardinge. 1884. Nineteenth Century Miracles: Spirits and their Work 
in Every Country of the Earth. New York: William Britten. 

31. BROWN, Diana (1974). Umbanda: politics of an urban religious movement. Tese de 
doutorado. 

32. BRUCKNER, Pascal (2002). A Euforia Perpétua: Ensaio sobre o dever da felicidade. 
Rio de Janeiro, DIFEL. 

33. BRUMANN, Christoph (1999). Writing for Culture - Why a Successful Concept Should 
Not Be Discarded. Current Anthropology Volume 40, Supplement, February (1999). 

34. BRUNER, J. (1990). Actos de significado. Lisboa: Edições 70. 

35. BUARQUE DE HOLANDA, Sérgio. (1994). Raízes do Brasil. 26ª edição. Rio de 
Janeiro, José Olympio. 

36. BUESCHER, John B. 2003. The Other Side of Salvation: Spiritualism and the 
Nineteenth-Century Religious Experience. Boston: Skinner House Books. ISBN 1-
55896-448-7. 

37. CALIMAN, L. (2006). Dominando Corpos, Conduzindo Ações: genealogias do 
biopoder em Foucault. In: JACÓ-VILELA, A. M.; CEREZZO, A. C.; RODRIGUES, 
H. (orgs.). Clio-Psyché – Subjetividade e História. Juiz de Fora: Clio Edições 
Eletrônicas. 

38. CAMARGO, Cândido Procópio Ferreira de. (1961). Kardecismo e Umbanda: uma 
interpretação sociológica. SP: Pioneira. 

39. CAMURÇA, Marcelo A. (2000), Entre o cármico e o terapêutico: dilema intrínseco ao 
espiritismo. Rhema. Revista de Filosofia e Teologia do Instituto Teológico St. Antônio, 
vol. 6, nº 23: 113-12. 

40. CAMPBELL, Colin (2001). A ética romântica e o espírito do consumismo moderno. 
Rio de Janeiro, Rocco. 

41. CAMPOS, Roberta Bivar Carneiro. (2002). Imagens de sofrimento e caridade no 
Juazeiro do Norte: uma visão antropológica das emoções na construção da 
sociabilidade. RBSE Vol. 1 · Número 1 · Abril de (2002) ISSN 1676 (p. 88 a 96) 

42. CAMPOS, Roberta Bivar Carneiro. (2007). Contação de causos e negociação da 
Verdade entre os Ave de Jesus. 31º ENCONTRO ANUAL DA ANPOCS (2007). 22 A 
26 DE OUTUBRO, Caxambu-MG. 

43. CAMPOS, Roberta Bivar Carneiro. (2008). Como Juazeiro do Norte se tornou a Terra 
da Mãe de Deus. Religião e Sociedade. 28(1): 146-175. Rio de Janeiro. 

44. CAMPOS, Roberta Bivar Carneiro. (2000). When Sadness Is Beautiful: A Study Of The 
Place Of Rationality And Emotions Within The Social Life Of The Ave De Jesus. 
University Of St. Andrews - School Of Philosophical And Anthropological Studies - 
Department Of Social Anthropology. (Tese de Doutorado). 



318 
 

45. CAMPOS, Roberta Bivar Carneiro. (2004). Quando O Final Dos Tempos Chegar: o 
uso de uma linguagem apocalíptica e negociação de significados entre os ave de Jesus. 
In: MUSUMECI, Leonarda. Antes do Fim do Mundo – Milenarismos e messianismos 
no Brasil e na Argentina. RJ, Editora da UFRJ. 

46. CAMPOS, Roberta Bivar Carneiro. (2005). Investigações sobre o Amor Materno: sobre 
significados, experiências, afetos e práticas corporais na maternidade. Algumas notas 
para pesquisa. Revista Brasileira de Sociologia da Emoção. Volume 4 ·  Número 11 · 
Agosto de 2005.  

47. CASCUDO, Luís da Câmara (1999). História da Cidade do Natal. 3 ed. Natal: IHGRN. 

48. CAVALCANTI, Maria Laura Viveiros de Castro (2003). Conhecer desconhecendo: a 
etnografia do espiritismo e do carnaval carioca. In: VELHO, Gilberto e KUSCHNIR, 
Karina. Pesquisas Urbanas – Desafios do trabalho antropológico. RJ, Jorge Zahar. 

49. CAVALCANTI, Maria Laura Viveiros de Castro (1983). O mundo invisível. 
Cosmologia, sistema ritual e noção de pessoa no espiritismo. Rio de Janeiro, Zahar. 

50. CHINELLATTO, Thais Montenegro (1989). O espírito da paraliteratura: um estudo da 
obra psicográfica de John Wilmot Rochester (Dissertação de mestrado). Escola de 
Comunicações e Artes, USP. 

51. CLIFFORD, J., (2002). A experiência etnográfica. Antropologia e Literatura no século 
XX. Rio de Janeiro: Editora da UFRJ. 

52. COELHO, Francisco Adolfo (1995). Os Ciganos de Portugal. Lisboa: Publicações Dom 
Quixote. 

53. CONTINS, Márcia & GOLDMAN, Márcio. (1985) O caso da Pombagira. Religião e 
violência: Uma análise do jogo discursivo entre umbanda e sociedade.  Religião e 
sociedade, v. 11 no. 1, Rio de Janeiro. 

54. CONTINS, Márcia. (1983) O caso da Pombagira: Reflexões sobre crime, possessão e 
imagem feminina. Dissertação de Mestrado. Rio de Janeiro, Museu Nacional. 

55. CORTESÃO, Luíza & PINTO, Fátima (Orgs) (1995). O Povo Cigano: cidadãos na 
sombra. Porto, Edições Afrontamento 

56. COSTA, J. F. (1995). A Face e o Verso: estudos sobre o homoerotismo II. 1ª edição. 
São Paulo: Escuta 

57. COSTA, J. F. (1999). Ordem Médica e Norma Familiar. Rio de Janeiro: Edições Graal. 

58. CRUZ, Inácio Manuel Neves Frade (2007). Doutor Fritz Andou de Disco Voador: 
hibridizações e sincretismos na terapia espiritual de Chico Monteiro (Dissertação de 
mestrado).  Juiz de Fora, Universidade Federal de Juiz de Fora, Programa de Pós-
Graduação em Ciência da Religião.  

59. CVETKOVICH, Ann (1992). Mixed Feelings: Feminism, Mass Culture and Victorian 
Sensationalism. New Brunswick, N.J., Rutgers University Press. 



319 
 

60. DAMASIO, Sylvia. (1994). Da Elite Ao Povo: Advento e Expansão do Espiritismo no 
Brasil. RJ: Bertrand Brasil. 

61. DaMATTA, Roberto (1987). Relativizando: uma introdução à antropologia social. RJ, 
Rocco. 

62. D'ANDREA, Anthony (1997). Entre o Espiritismo e as Paraciências: o caso da 
Projeciologia e a Experiência Fora do Corpo, Religião e Sociedade, 18.  

63. D'ANDREA, Anthony (1996). O Self Perfeito e a Nova Era: Individualismo e 
Reflexividade em Religiosidades Pós-Tradicionais, Rio de Janeiro, Dissertação, Iuperj. 

64. DANTAS, Beatriz Góis (1988). Vovó nagô e papai branco: usos e abusos da África no 
Brasil. Rio de Janeiro: Graal. 

65. DANTAS, Manoel, 1996 (1909). Natal daqui a cinquenta anos. Natal, Fundação José 
Augusto. 

66. DAUSTER, Tania. 1986. A Invenção do Amor: Amor, Sexo e Família em Camadas 
Médias Urbanas. In: S. Figueira (org.), Uma Nova Família? O Moderno e o Arcaico na 
Família de Classe Média Brasileira. Rio de Janeiro: Jorge Zahar. pp. 99-112. 

67. DE SOUZA, V. S. (2008). Por uma nação eugênica: higiene, raça e identidade 
nacional no movimento eugênico brasileiro dos anos 1910 e 1920. Revista Brasileira de 
História da Ciência, Rio de Janeiro, v. 1, n. 2, p. 146-166, jul/dez (2008). 

68. DELUMEAU, Jean (1997). Mil anos de felicidade: uma história do paraíso. São Paulo, 
Companhia das Letras. 

69. DELUMEAU, Jean (2003). O que sobrou do paraíso? São Paulo, Companhia das 
Letras. 

70. DOUGLAS, Mary (1976). Pureza e Perigo. SP, Perspectiva, 1976. 

71. DOUGLAS, Mary (1970). Natural Symbols. Londres, Barrie & Rockcliff, The Cresset 
Press. 

72. DUARTE, Luiz Fernando Dias (2003). Ethos privado e justificação religiosa. 
Negociações da reprodução na sociedade brasileira. Comunicação apresentada ao 
Seminário Religião e Sexualidade: Convicções e Responsabilidades, Rio de Janeiro, 
(2003). 

73. DUARTE, Luiz Fernando Dias (1981). Identidade social e padrões de agressividade 
verbal em um grupo de trabalhadores urbanos. Boletim do Museu Nacional – Nova 
Série, n. 36.  

74. DUARTE, Luiz Fernando Dias (1983). Três ensaios sobre pessoa e modernidade. Rio 
de Janeiro, Boletim do Museu Nacional – Nova Série, n. 41.  

75. DUARTE, Luiz Fernando Dias (1986). Da vida nervosa nas classes trabalhadoras 
urbanas. Rio de Janeiro, Jorge Zahar.  



320 
 

76. DUARTE, Luiz Fernando Dias (1987). Pouca vergonha, muita vergonha: sexo e 
moralidade entre as classes trabalhadoras urbanas. In, Leite Lopes, J. S. (Org.), 
Cultura & identidade operária, Rio de Janeiro, Marco Zero/Ed. UFRJ, pp. 203 a 226. 

77. DUARTE, Luiz Fernando Dias (1999). O Império dos Sentidos: sensibilidade, 
sensualidade e sexualidade na cultura ocidental moderna. In Sexualidade: o olhar das 
Ciências Sociais, org. Heilborn, M. L., pp. 21-30. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed. 

78. DUARTE, Luiz Fernando Dias (2006). Notas de aula. Disciplina "Família e natureza na 
cultura ocidental moderna". UFRN, PPGAS. 

79. DUARTE, Luiz Fernando; JABOR, Juliana; GOMES, Edlaine; LUNA, Naara (2004). 
Família, Reprodução e Ethos Religioso: uma pesquisa qualitativa no Rio de Janeiro. 
Comunicação apresentada no VIII Congresso Luso-Afro-Brasileiro de Ciências Sociais. 
Coimbra. 

80. DUMONT, Louis (1985). O Individualismo. Uma perspectiva antropológica da 
ideologia moderna. Rio de Janeiro: Rocco 

81. DURKHEIM, Émile. (1996). As Formas Elementares da Vida Religiosa. São Paulo, 
Martins Fontes. 

82. ELIADE, Mircea. 2001. O Sagrado e o Profano. SP, Martins Fontes. 

83. ELIAS, Norbert. (1990). O Processo Civilizador I – Uma História dos Costumes. Rio de 
Janeiro, Jorge Zahar. 

84. ELIAS, Norbert. (1993). O Processo Civilizador II – Formação do Estado e Civilização. 
Rio de Janeiro, Jorge Zahar. 

85. ENRIQUEZ, E., (2001). O papel do sujeito humano da dinâmica social. In: 
MACHADO, M.; CASTRO, E.; ARAÚJO, J. & ROEDEL, S. (Orgs.), Psicossociologia. 
Análise social e intervenção. (pp. 27-44). Belo Horizonte: Autêntica. 

86. FAVRET-SAADA, Jeanne (2005). Ser afetado. (Tradução de Flavia Siqueira). 
Cadernos da Campo, n. 13, ano 14, 2005 – São Paulo: USP/FFLCH. (Texto original: 
FAVRET-SAADA, Jeanne. 1990. “Être Aff ecté”. In: Gradhiva: Revue d’Histoire et 
d’Archives de l’Anthropologie, 8. pp. 3-9). 

87. FONSECA, Isabel (1995). Enterrem-me em Pé. A longa Viagem dos ciganos. São 
Paulo: Companhia das Letras. 

88. FOUCAULT, Michel (1994).  As técnicas de si. In: Espaço Miguel Foucault. disponível 
no site http://www.unb.br/fe/tef/filoesco/foucault, acessado no dia 23 de setembro de 
2007. 

89. FOUCAULT, Michel (1988). História da sexualidade I: a vontade de saber. 16.ed. Rio 
de Janeiro: Graal. 

90. FOUCAULT, Michel (1984). História da sexualidade II: O uso dos prazeres. 10.ed. Rio 
de Janeiro, Graal. 



321 
 

91. FOUCAULT, Michel (2005). História da sexualidade III: o cuidado de si. 8.ed. Rio de 
Janeiro: Graal. 

92. FOUCAULT, Michel (1987). O combate da castidade. In: ARIÈS, P. e BÉJIN, A. 
(Orgs.) Sexualidades ocidentais. São Paulo: Editora Brasiliense. 

93. FOUCAULT, Michel (2006).  "Omnes et singulatim" para uma crítica da razão 
política. In: Ditos e escritos - Volume IV : Estratégia, poder-saber. Rio de Janeiro : 
Forense Universitária. 

94. FOUCAULT, Michel (1995).  O sujeito e o poder. In: DREYFUS, H.;  RABINOW, P. 
Michel Foucault, uma trajetória filosófica: para além do estruturalismo e da 
hermenêutica. Rio de Janeiro: Forense Universitária. 

95. FRASER, Angus (1997). História do Povo Cigano. Lisboa: Editorial Teorema. 

96. FREYRE, Gilberto. (1966). Casa-grande & senzala. Formação da família brasileira sob 
o regime da economia patriarcal. 14ª edição, Rio de Janeiro, José Olympio.  

97. FREYRE, Gilberto. (1990). Sobrados e Mocambos. Rio de Janeiro, Record.  

98. FREYRE, Gilberto. (1990a). Ordem e Progresso. Rio de Janeiro, Record. 

99. GARCÍA MÁRQUEZ, Gabriel (1998). O Afogado Mais Bonito do Mundo. in: A 
Incrível e Triste História da Cândida Erêndira e Sua Avó Desalmada. Rio de Janeiro, 
Record. 

100. GEERTZ, Clifford (1989). A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: Zahar Editores. 

101. GEERTZ, Clifford (2001). Nova luz sobre a Antropologia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar. 

102. GEERTZ, Clifford (2005). Obras e vidas – o antropólogo como autor. 2. ed. Editora da 
UFRJ. 

103. GEERTZ, Clifford (2004). Observando o Islã: o desenvolvimento religioso no 
Marrocos e na Indonésia. Rio de Janeiro, Jorge Zahar. 

104. GEERTZ, Clifford (1998). O saber local. Novos ensaios em Antropologia 
interpretativa. Petrópolis: Vozes. 

105. GIUMBELLI, Emerson (2002). Zélio de Moraes e as origens da umbanda. In: SILVA, 
Vagner Gonçalves (org.), Caminhos da Alma: memória afro-brasileira. São Paulo: 
Summus. 

106. GIUMBELLI, Emerson (1997a). O Cuidado dos Mortos: Uma História da Condenação 
e Legitimação do Espiritismo. RJ: Arquivo Nacional. 

107. GIUMBELLI, Emerson (2003). O "Baixo Espiritismo" e a História dos Cultos 
Mediúnicos. In: Horizontes Antropológicos. Julho/(2003), vol.9, no.19: 247-281. ISSN 
0104-7183. 



322 
 

108. GIUMBELLI, Emerson (1997b) Heresia, Doença, Crime ou Religião: o Espiritismo no 
Discurso de Médicos e Cientistas Sociais. Revista de Antropologia. vol.40, no.2: 31-82. 
ISSN 0034-7701 

109. GIUMBELLI, Emerson (1995). Em Nome da caridade: assistência social e religião nas 
instituições espíritas. Vol.I. Projeto Filantropia e Cidadania. Núcleo de Pesquisa – 
ISER. Rio de Janeiro. 

110. GÓES, Maria Conceição Pinto (2000). A aposta de Luiz Ignácio Maranhão Filho: 
católicos e comunistas na construção da utopia. Rio de Janeiro, Revan/UFRJ. 

111. GOLDMAN, Marcio (2005). Jeanne Favret-Saada, os afetos, a etnografia. Cadernos da 
Campo, n. 13, ano 14, 2005 – São Paulo: USP/FFLCH. 

112. GOLDMAN, Marcio (2003). Os tambores dos mortos e os tambores dos vivos. 
Etnografia, antropologia e política em Ilhéus, Bahia. Revista de Antropologia v.46 n.2, 
SP. 

113. GREENFIELD, Sidney (1999). Cirurgias do além: pesquisas antropológicas sobre curas 
espirituais. Petrópolis, Vozes. 

114. GREENFIELD, Sidney (1992). O corpo como uma casca descartável: as cirurgias do 
Dr. Fritz e o futuro das curas espirituais. Religião e Sociedade, nº 16/1-2. 

115. HARAWAY, Donna (2004). "Gênero" para um dicionário marxista: a política sexual 
de uma palavra. In: Cadernos Pagu  no.22 Campinas Jan./June (2004) 

116. HARAWAY, Donna (1995). Saberes Localizados: a questão da ciência para o 
feminismo e o privilégio da perspectiva parcial. Cadernos Pagu, n 5.  

117. HUMPHERYS, L., (1997). The sociologist as voyeur. In: GELDER, K. & 
THORNTON, S. (eds.) The Subcultures Reader. London: Routledge.  

118. JUNKER, B., (1991). Situação do trabalho de campo: papeis sociais para observação. 
In: A importância do trabalho de campo: introdução às Ciências Sociais. Rio de Janeiro: 
Lidador. 

119. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro (2005). A Antropologia das Emoções no Brasil. 
RBSE • Vol. 4 • nº 12 • dezembro de 2005. 

120. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro (2002). Confiança e sociabilidade. Uma análise 
aproximativa da relação entre medo e pertença. in: RBSE - Revista Brasileira de 
Sociologia da Emoção Vol1, N.2, Ago/(2002) (p.151–181). 

121. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro. (1986). “Trabalho e disciplina, Os homens pobres 
nas cidades do Nordeste”. In, Hardman et all, Relações de Trabalho & Relações de 
Poder. Mudanças e permanências. Fortaleza, Imprensa Universitária, pp. 134 a149.  

122. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro. (1988). “Diferenciação entre o bem e o mal: 
pobreza, violência e justiça”. In, Motta, Alda Brito da et all. Nordeste o que há de 
novo?. Natal, Ed. Universitária, pp. 147 a 150.  



323 
 

123. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro. (1993). “Luto, pobreza e representações da 
morte”. In, Ximenes, Tereza, org., Novos paradigmas e realidade brasileira. Belém, 
UFPA/NAEA, pp. 281 a 292.  

124. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro. (1996). “Cultura e Subjetividade. Questões sobre 
a relação Luto e Sociedade”. In, Mauro Guilherme Pinheiro Koury e outros (0rgs), 
Cultura & Subjetividade. João Pessoa, Editora Universitária, pp. 29 a 46.  

125. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro. (1998). Imagens & Ciências Sociais. João Pessoa, 
Ed. Universitária.  

126. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro. (1999). "A dor como objeto de pesquisa social". 
Ilha, Revista de Antropologia, nº 0, pp. 74 a 84.  

127. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro. (2001). Imagem e Memória. Ensaios em 
Antropologia Visual. Rio de Janeiro, Garamond.  

128. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro. (2002). Sofrimento íntimo: individualismo e luto 
no Brasil contemporâneo. Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v.1, n.1, pp.95 a 
107, http://www.rbse.rg3.net.  

129. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro. (2002a). “Confiança e sociabilidade. Uma análise 
aproximativa da relação entre medo e pertença”. Revista Brasileira de Sociologia da 
Emoção, v.1, n.2, pp.171 a 205, http://www.rbse.rg3.net.  

130. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro. (2003). Sociologia da emoção. O Brasil urbano 
sob a ótica do luto. Petrópolis, Vozes.  

131. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro. (2003a). “Rasguei o teu Retrato. A Apropriação 
da Fotografia como Expressão de Sentimento”. Revista Brasileira de Sociologia da 
Emoção, v.2, n.5, pp.188 a 222, http://www.rbse.rg3.net.  

132. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro. (2003c). “O local enquanto elemento intrínseco 
da pertença”. In, Leitão, Cláudia, Org., Gestão Cultural. Significados e dilemas na 
contemporaneidade. Fortaleza, Banco do Nordeste, pp. 75 a 89.  

133. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro Koury (2004). Introdução à sociologia da emoção. 
João Pessoa, Manufatura / GREM.  

134. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro (2005b). “Pertença, Redes de Solidariedade e 
Medos Corriqueiros. O bairro de Varadouro da cidade de João Pessoa, Pb pelos seus 
moradores”. Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 4, n. 10, pp. 42 a 59. 
http://www.rbse.rg3.net.  

135. KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro (2005c). “Viver a cidade: um estudo sobre 
pertença e medos”. Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 4, n. 11, pp. 148 a 
156. http://www.rbse.rg3.net.  

136. LAQUEUR, Thomas (2001). Inventando o sexo: corpo e gênero dos gregos a Freud. 
Rio de Janeiro: Relume Dumará.     



324 
 

137. LAPLANTINE, François; AUBRÉE, Marion (1990). La table, livre et les esprits: 
naissance, évolution et atualité du mouvement social spirite entre France et Brésil. 
Paris: J. C. Lattès. 

138. LÉVY, André. (2001) Ciências Clínicas e Organizações Sociais: sentido e crise do 
sentido. Belo Horizonte: Autêntica/FUMEC. 

139. LE BRETON, D. (2009). As Paixões Ordinárias - Antropologia Das Emoções.  
Petrópolis: Vozes. 

140. LE BRETON, David. (2006). Sociologia do corpo. Petrópolis: Vozes 

141. LEWGOY, Bernardo (2008). A transnacionalização do espiritismo kardecista 
brasileiro: uma discussão inicial. Religião & Sociedade. Vol.28 no.1 Rio de Janeiro 
Julho/2008 

142. LEWGOY, Bernardo (2000). Os Espíritas e as Letras: Um Estudo Antropológico Sobre 
Cultura Espírita e Oralidade no Espiritismo Kardecista. (2000). SP: FFLCH-USP (Tese 
de Doutoramento). 

143. LEWGOY, Bernardo (2004a). Etnografia da leitura num grupo de estudos espírita. 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, v. 10, n. 22, p. 255-282, jul.-dez. 

144. LEWGOY, Bernardo (2004b). O grande mediador: Chico Xavier e a cultura brasileira. 
Bauru: Edusc. 

145. LEWGOY, Bernardo (2006a). Representações de ciência e religião no espiritismo 
kardecista - Antigas e novas configurações. Civitas, Porto Alegre v. 6 n. 2 jul.-dez. 
(2006) p. 151-167 

146. LEWGOY, Bernardo (2006b). Incluídos e letrados. Reflexões sobre a vitalidade do 
espiritismo kardecista no censo de 2000. In: TEIXEIRA, Faustino; MENEZES, Renata 
(Orgs.). As religiões no Brasil: continuidades e rupturas. Petrópolis: Vozes, p. 173-188.
     

147. LEWGOY, Bernardo 2001. Chico Xavier e a Cultura Brasileira. In: Revista de 
Antropologia. SP: USP, 2001, V. 44 nº 1.  

148. LEWGOY, Bernardo (2003). O Mal à Moda Espírita: as estruturas narrativas da 
desobsessão. In: Debates do NER – IFCH/UFRGS/PPGAS. Porto Alegre, ano 4, n. 4, 
julho de (2003). 

149. LEVY R, ROSALDO M, editores. (1983). Ethos.11(3). 

150. LEWIS, Ioan. (1977). Êxtase Religioso. SP: Perspectiva. 

151. LOPES, Edmilson Jr (1997). A Construção Social da Cidade do Prazer. Urbanização 
turística, cultura e meio ambiente em Natal (RN). Tese de doutorado. IFCH, Campinas, 
Unicamp. 



325 
 

152. LUTZ, Catherine & ABU-LUGHOD, Lila (orgs.) (1990). Language and the Politics of 
Emotion. Cambridge: Cambridge University Press.  

153. LUTZ, Catherine e WHITE, Geoffrey. (1986). The Anthropology of Emotions. Annual 
Review of Anthropology, 15:405-436. 

154. LUTZ, Catherine. (1988). Unnatural Emotions: Everyday Sentiments in a Micronesian 
Atoll and their Challenge to Western Theory. Chicago: The University of Chicago 
Press.  

155. MACHADO, Ubiratan. (1997). Os Intelectuais e o Espiritismo. 2.ed. Lachãtre, Niterói, 
RJ. 

156. MADUREIRA, Antoinette de Brito (2003). Gênero, religião e serviço social ou a moça 
boazinha que tem pena dos pobres: assistentes sociais e a prática da caridade em casas 
espíritas kardecistas de Natal - RN. Relatório de Pesquisa. DESSO/UFRN. 

157. MADUREIRA, Antoinette de Brito. (2004). Caridade e Mediunidade em Centros 
Espíritas de Natal. Relatório de Pesquisa. Curso de Especialização em Antropologia – 
Práticas Culturais Contemporâneas. DAN/CCHLA/ UFRN. Natal, junho/(2004). 

158. MADUREIRA, Antoinette de Brito (2008a). Famílias no além-túmulo: sexo e controle 
das emoções no espiritismo. Congresso ALA. Costa Rica. 

159. MAGNANI, José Guilherme Cantor (1999). Mystica urbe: um estudo antropológico 
sobre o circuito neo-esotérico na metrópole. São Paulo: Studio Nobel. 

160. MAGNANI, José Guilherme Cantor (1999). O Xamanismo Urbano e a Religiosidade 
Contemporânea. Religião e Sociedade, 20(2): 113-140. Rio de Janeiro. 

161. MARIZ, Cecília Loreto e MACHADO, Maria das Dores Campos (1998). Mudanças 
recentes no campo religioso brasileiro. In: Antropolítica. Niterói, n. 5, p. 21-43, 2. sem. 
(1998). 

162. MARIZ, Cecília Loreto (1997). A Teologia da Guerra Espiritual: Uma revisão da 
bibliografia. in: VII Jornadas sobre Alternativas Religiosas en Latinoamérica - 
Asociación de Cientistas Sociales de la Religión en el Mercosur. 27 al 29 de Noviembre 
de (1997). Ponencias publicadas por el Equipo NAyA - http://www.naya.org.ar/  

163. MARIZ, Cecília Loreto (2006). Catolicismo no Brasil contemporâneo: reavivamento e 
diversidade. In: TEIXEIRA, F. e MENEZES, R. (org.). As religiões no 
Brasil:continuidades e rupturas. Petrópolis: Vozes. 

164. MARIZ, Cecília Loreto 2001. Secularização e dessecularização: comentários a um 
texto de Peter Berger. In: Religião e sociedade. 21(1), p. 25-39. 

165. MARRE, J., 1991. História de vida e método biográfico. In: Cadernos de Sociologia. 
Porto Alegre, v.3, no.3, p.89-141, jan./jul. 



326 
 

166. MAUSS, Marcel (1981). A Expressão Obrigatória dos Sentimentos. In: Sérvulo A. 
Figueira (org.), Psicanálise e Ciências Sociais. Rio de Janeiro: Livraria Francisco Alves 
Editora. pp. 56-63. 

167. MAUSS, Marcel (2001). Ensaios de Sociologia. 2.ed. São Paulo, Perspectiva (Coleção 
Estudos). 

168. MAUSS, Marcel (2003). Sociologia e Antropologia. São Paulo, Cosac Naify. 

169. MAUSS, Marcel (1974). Relações Reais e Práticas entre Psicologia e Sociologia. In: 
Sociologia e Antropologia (vol. I). São Paulo: E.P.U./EDUSP. pp. 177-206. 

170. MEAD, George H., (2002). The philosophy of the present. New York: Prometheus 
Books. 

171. MENEZES, J. A. (2002). Cuidado de Si e Gestão da Vida: da ética grega ao biopoder. 
Revista do Departamento de Psicologia da UFF. 14 (2), p. 95-109. 

172. MEYER, Marlyse (1993). Maria Padilha e toda sua quadrilha: de amante de um rei de 
Castela a Pomba-Gira de Umbanda.  São Paulo, Duas Cidades. 

173. MIGUEL, Sinuê (1990). Espiritismo e política: o compasso dos espíritas com a 
conjuntura dos anos 1930/1940. In: Debates do NER, Porto Alegre, ano 10, n.15, 
p.39/70, Jan/Jun.2009. 

174. MOTTA, Roberto (2004). Transe do Corpo e Transe da Palavra em Religiões 
Brasileiras. Trabalho apresentado ao Fórum de Pesquisa 26, "Religiões de Transe no 
Brasil Contemporâneo: Problemas de Interpretação" da 24a Reunião da Associação 
Brasileira de Antropologia. Olinda, junho de (2004). 

175. MOTTA, Roberto Mauro Cortez. 1977. As Variedades do Espiritismo Popular na Área 
do Grande Recife: ensaio de classificação. In: Boletim da Cidade do Recife. no. 02, 
Recife , pp 97-114. 

176. MOURA, Carlos Eugênio Marcondes (org) (1994). As Senhoras do Pássaro da Noite. 
São Paulo, Editora da USP/Axis Mundi 

177. ONOFRE JR. (2002). Guia da Cidade do Natal. Natal (RN), EDUFRN 

178. ORTIZ, Renato (1999). A morte branca do feiticeiro negro. 2.ed. São Paulo: 
Brasiliense. 

179. PARKER, R. (1991) Corpos, Prazeres e Paixões: a cultura sexual no Brasil 
contemporâneo. São Paulo: Best Seller. 

180. PARKER, R.; HERDT, G.; CARBALLO, M., (1995). Cultura sexual, transmissão do 
HIV e Pesquisas sobre AIDS. In: CZERESNIA, D.; SANTOS, E.; BARBOSA, R.; 
MONTEIRO, S. (orgs) AIDS: Pesquisa social e educação. São Paulo/Rio de Janeiro: 
HUCITEC/ABRASCO. 



327 
 

181. PÊCHEUX, M., (1990). Análise Automática do Discurso (AAD-69). In: GADET, F. & 
HAK, T. (org.) Por uma Análise Automática do Discurso: Uma introdução à Obra de 
Michel Pêcheux. Campinas: UNICAMP 

182. PÊCHEUX, M. & FUCHS, C., (1990). A propósito da Análise Automática do Discurso: 
atualização e perspectivas In: GADET, F. & HAK, T. (org.) Por uma Análise 
Automática do Discurso: Uma introdução à Obra de Michel Pêcheux.Campinas, 
UNICAMP. 

183. PEIRANO, M., (1995). A favor da etnografia. Rio de Janeiro: Relume-Dumará. 

184. PIERONI, Geraldo (2000). Vadios e Ciganos, Heréticos e Bruxas. Os Degredados no 
Brasil Colônia. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil: Fundação Biblioteca Nacional 

185. PITANGUI, Jaqueline 1985. O Sexo Bruxo. in: Religião e Sociedade 12/2. RJ, 
ISER/CAMPUS. outubro/1985 

186. POLSK. N., (1997). Research method, morality and criminology. In: GELDER, K. & 
THORNTON, S. (eds.) The Subcultures Reader. London, Routledge.  

187. PRANDI, Reginaldo 1991. Os Candomblés de São Paulo: a velha magia na metrópole 
nova. São Paulo, Hucitec-EDUSP 

188. RABELO, Miriam (2008) A possessão como prática: esboço de uma reflexão 
fenomenológica. MANA 14(1): 87-117. 

189. REDDY, William M. (1997). Against Constructionism: The Historical Ethnography of 
Emotions. in: Current Anthropology Volume 38, Number 3, June (1997) 

190. RESENDE, Claudia Barcellos (2002). Mágoas de amizade: um ensaio em antropologia 
das emoções. In: Mana v.8 n.2 Rio de Janeiro out. (2002) 

191. PRANDI, Reginaldo (1996). Pombagira e as faces inconfessas do Brasil. in: Herdeiras 
do Axé. São Paulo, Hucitec. Capítulo IV, pp. 139-164 

192. RIEFF, Ph. (1968) The triumph of the therapeutic: uses of faith after Freud, New York, 
Harper & Row.   

193. RIOS, Luís Felipe (1997). Loce, Loce, Metá Rê Lê! Homossexualidade e 
transe(tividade) de gênero no candomblé-de-nação. Dissertação apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia Cultural do Departamento de Ciências 
Sociais do Centro de Filosofia e Ciências Humanas (UFPE), para obtenção do grau de 
Mestre em antropologia. Orientadora: Profª.  Dr.ª Maria do Carmo Tinoco Brandão. 
PPGA/UFPE, Recife. 

194. RIOS, Luís Felipe (1998). O cabaré de Júlia Galega: uma abordagem do corpo-lúdico 
nas festas de jurema. In: Repertório: teatro e dança. N.º 1. Salvador: Ed. Universitária. 

195. RIOS, Luís Felipe (2000).  A fluxização da umbanda carioca e do candomblé baiano 
em Terras Brasilis e a reconfiguração dos campos afro-religiosos locais. In: Ciudad 



328 
 

Virtual de Antropología y Arqueología. Congresso Virtual (2000). 
http://www.naya.org.ar/congreso(2000)/ponencias/Luis_Rios.htm  (11/09/(2002). 

196. RIOS, Luís Felipe (2008). Corpos e prazeres nos circuitos de homossociabilidade 
masculina do Centro do Rio de Janeiro. Ciênc. saúde coletiva, 13(2): 465-475. 

197. RIOS, Luís Felipe (2004) O Feitiço de Exu - Um estudo comparativo sobre parcerias e 
práticas homossexuais entre homens jovens candomblesistas e/ou integrantes da 
comunidade entendida do Rio de Janeiro. Tese de doutorado (Programa de Pós 
Graduação em Saúde Coletiva). Rio de Janeiro: Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro. 

198. RIOS, L. F. e NASCIMENTO, Í. F. (2007) Homossexualidade e Psicoterapia Infantil: 
possibilidades  e desafios  para a construção dos direitos  sexuais na  clínica 
psicológica. Revista de Psicologia Política. 7 (13) Recuperado em 6 de outubro de 
(2008) de 
www.fafich.ufmg.br/~psicopol/seer/ojs/viewarticlephp?id=36&layout=html&mode=pre
view. 

199. RIOS, Luís Felipe, PARKER, Richard e TERTO JUNIOR, Veriano 2009. Sobre as 
inclinações carnais: inflexões do pensamento cristão sobre os desejos e as sensações 
prazerosas do baixo corporal. (no prelo) 

200. RIOS, Luis Felipe; AQUINO, Francisca Luciana; MUÑOZ-LABOY, Miguel; 
OLIVEIRA, Cinthia; PARKER, Richard. Católicos, fidelidade conjugal e AIDS: entre a 
cruz da doutrina moral e as espadas do cotidiano sexual dos adeptos. In: Debates do 
NER. Vol. 1, No 14, (2008). 

201. RIOS, Luís Felipe; PAIVA, Vera; MAKSUD, Ivia; OLIVEIRA, Cinthia; CRUZ, 
Claudia Maria da Silva; DA SILVA; Cristiane Gonçalves; TERTO JR; Veriano; 
PARKER, Richard. Os cuidados com a “carne” na socialização sexual dos jovens. In: 
Psicologia em. estudo. v.13 n.4 Maringá ago./dez. (2008) 

202. RODRIGUES, José Carlos. O Corpo na História. 1ª reimpressão. RJ, Fiocruz, 2001. 

203. ROSALDO, Michelle Z. 1984. "Toward an Anthropology of Self and Feeling". In: 
Culture Theory: Essays on Mind, Self, and Emotion. Richard A. Shweder and Robert A. 
Levine, eds. Pp. 137-157. Cambridge: Cambridge University Press. 

204. ROSALDO, M. 1980. Knowledge and Passion: Ilongot Notions of Self & Social Life. 
Cambridge: Cambridge University Press 

205. SAHLINS, Marshall (2003). A tristeza da doçura: a antropologia nativa da cosmologia 
ocidental. Teoria e Sociedade n. 11.2, julho/dezembro de (2003). UFMG, Belo 
Horizonte. 

206. SAHLINS, Marshall (2004). Experiência individual e ordem cultural. In: Cultura na 
prática. Rio de Janeiro: Editora UFRJ. 

207. SAHLINS, Marshall (1990). Ilhas de História. Rio de Janeiro, Jorge Zahar. 



329 
 

208. SANTANA, I. H. B. (2009) Entre o Panthéon e a Delegacia de Polícia: a atuação de 
psicólogos jurídicos em casos de violência sexual contra crianças e adolescentes. 
Dissertação de Mestrado. Programa de Pós Graduação em Psicologia, Universidade 
Federal de Pernambuco, Recife. 

209. SANTOS, J. L.(1997) Espiritismo, uma religião brasileira. São Paulo, Moderna. 

210. SCHWARCZ, Lila. M. O espetáculo das raças: cientistas, instituições e questão racial 
no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 2001 

211. SEGATO, R., (1995). Santos e daimones. Brasília: Editora UnB. 

212. SILVA, Vagner Gonçalves (2000a). O antropólogo e sua magia: trabalho de campo e 
texto etnográfico nas pesquisas antropológicas sobre religiões afro-brasileiras. São 
Paulo: EDUSP. 

213. SILVA, Vagner Gonçalves (2000b). Observação participante e escrita etnográfica. In: 
FONSECA, M. (org.) Brasil Afro-Brasileiro. Belo Horizonte: Autêntica,. 

214. SIMMEL, Georg. (1964). Faithfulness and Gratitude. In: K. Wolff (org.), The 
Sociology of Georg Simmel. New York/ London: Free Press. pp. 379-395. 

215. SIMMEL, Georg. (1993). A Filosofia do Amor. São Paulo: Martins Fontes. 

216. SMITH JR, Clyde (1993). Trampolim para a Vitória. UFRN, Natal, Editora 
Universitária 

217. SOARES, Luís Eduardo. 1979. O Autor e Seu Duplo: A Psicografia e as Proezas do 
Simulacro. In: Religião e Sociedade. v. 4 (p.121/140). 

218. STEFANO, Waldir. Relações entre eugenia e genética mendeliana no Brasil. Octavio 
Domingues: In: Martins, E. A.; Martins, L. A. C. O; Silva. C. C.; FEREERIA, J. M. H. 
(Eds.). Filosofia e história da ciência no Cone Sul: 3º. Encontro. Campinas. AFHIC, 
(2004). Pp. 486-495 

219. STEPAN, Nancy. A hora da eugenia: raça, gênero e nação na América Lanita. Rios de 
janeiro: Editora Fiocruz, (2005). 

220. STEPAN, Nancy Leys (2004). Eugenia no Brasil, 1917-1940. In: HOCHMAN e 
ARMUS (orgs). Cuidar, Controlar, Curar: Ensaios históricos sobre saúde e doença na 
América Latina e Caribe. RJ, Fiocruz. Coleção História e Saúde. 

221. STOLL, Sandra Jacqueline (1999). Entre Dois mundos: o espiritismo da França e no 
Brasil. Tese de doutorado. Programa de pós-graduação em antropologia da USP. São 
Paulo. 

222. STOLL, Sandra Jacqueline (2003). Espiritismo à brasileira. São Paulo, Edusp/Orion. 

223. STOLL, Sandra Jacqueline (2004). Narrativas biográficas: a construção da identidade 
espírita no Brasil e sua fragmentação. Estudos Avançados 18 (52). 



330 
 

224. STOLL, Sandra Jacqueline (2008). "Pessoa, memória e bio-grafia: o espiritismo e a 
escrita da morte". in: Simpósio 21 – Narrativas sobre morte, post-mortem, corpo e 
espírito. II Congresso Latino-americano de Antropologia. Universidade da Costa Rica, 
28-31 julho/(2008). 

225. STOLL, Sandra Jacqueline (2002). Religião, ciência ou auto-ajuda? Trajetos do 
Espiritismo no Brasil. Revista de Antropologia. São Paulo, USP, vol.45 n.2. 

226. STUDART, Heloneida (2006). Luiz, o Santo Ateu. Natal: Editora da UFRN. 

227. TEIXEIRA, M., 1987. Lorogun: identidades sexuais e poder no candomblé. In: Moura, 
M. Candomblé, desvendando identidades. Rio de Janeiro: EMW. 

228. TERTO JR, V., (1997). Reinventando a vida: histórias sobre homossexualidade e AIDS 
no Brasil. Tese de Doutorado em Saúde Coletiva. Rio de Janeiro: IMS/UERJ. 

229. TERTO JR. V., 2000. As histórias de vida na pesquisa sobre homossexualidade e Aids. 
In: Sexualidade, gênero e sociedade. Número 14 – Dezembro de 2000. Rio de Janeiro: 
IMS. 

230. THOMAS, Keith (1988). O homem e o mundo natural: mudanças de atitude em relação 
às plantas e os animais, 1500-1800. São Paulo: Companhia das Letras. 

231. TURNER, Victor W. 1974. Liminaridade e "Communitas". In: O Processo Ritual: 
Estrutura e Anti-Estrutura. Petrópolis, Vozes. 

232. VAN GENNEP, Arnold 1978. Os ritos de passagem. Petrópolis: Vozes. 

233. VANCE, Carole (1995). A Antropologia redescobre a sexualidade: um comentário 
teórico. Physis: revista de saúde coletiva. V. 5, n.º 1. Rio de Janeiro: IMS-
UERJ/Relume-Dumará. 

234. VANCE, Carole (1989). Social Construction Theory: Problems in the History of 
Sexuality. In: ALTMAN, D. et alii. (ed.) Homosexuality, Which Homosexuality? 
Londres: Gay Men's. 

235. VELHO, Gilberto. 1991. Indivíduo e Religião na Cultura Brasileira: sistemas cognitivos 
e sistemas de crença. In: Novos Estudos CEBRAP 31, p. 121-129. outubro/1991. 

236. VERGER, Pierre (1994). Grandeza e Decadência do Culto de Iyami Osoronga (minha 
mãe feiticeira) entre os Yoruba. in: MOURA, Carlos Eugênio Marcondes (org). As 
Senhoras do Pássaro da Noite. São Paulo, Editora da USP/Axis Mundi. 

237. VÍCTORA, C.; KNAUTH, D. E HASSEN, M., 2000. Pesquisa qualitativa em saúde: 
uma introdução ao tema. Porto Alegre: Tomo Editorial. 

238. VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. (2002). O nativo relativo. Mana vol.8 n.1 RJ, abril 
(2002). 



331 
 

239. VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo e ARAÚJO, Ricardo Benzaquen de. 1977. "Romeu 
e Julieta e a Origem do Estado". In: G. Velho (org.), Arte e Sociedade: Ensaios de 
Sociologia da Arte. Rio de Janeiro: Zahar. pp.130-169. 

240. WACQUANT, Loïc (2002). Corpo e Alma: notas etnográficas de um aprendiz de boxe. 
Rio de Janeiro, Relume-Dumará. 

241. WARREN, Donald (1984). A terapia espírita no Rio de Janeiro. Religião e sociedade, 
Rio de Janeiro, 11(3): 56-83, dezembro, 1984. 

242. WEBER, Max (2000). Economia e Sociedade - Fundamentos da Sociologia 
Compreensiva. 4.ed. Brasília, Editora da UNB. 

243. WEBER, Max (1989). “A objetividade do conhecimento nas ciências sociais”. In: G. 
Conh (org.), Weber. São Paulo: Ática. 

244. WEBER, Max (2004). A ética protestante e o espírito do capitalismo. São Paulo: 
Companhia das Letras. 

245. WILLIS, P., (1997). Theorical confessions and reflexive method. In: GELDER, K. & 
THORNTON, S. (eds.) The Subcultures Reader. London: Routledge. 

 

OBRAS RELIGIOSAS 

 

246. ARMOND, Edgard (1995). Os Exilados da Capela. 30.ed. SP, Editora Aliança. 

247. AZEVEDO, José Lacerda (1990). Espírito/Matéria. SP, Editora Palloti. 

248. BLAVATSKY, Helena Petrovna (1973). A Doutrina Secreta Vol. I - Cosmogênese. 
Editora Pensamento. 

249. CARVALHO, Vera Lúcia Marinzeck (1993). Violetas na Janela (espírito Patrícia). 
São Paulo, Petit. 

250. COSTA, Vitor Ronaldo (2008). Desobsessão e Apometria. RJ, O Clarim. 

251. CUNNINGHAM, Scott (2002). Vivendo a Wicca: Guia Avançado para o Praticante 

Solitário. São Paulo: Gaia. 

252. DENIS, Léon (1985). O Problema do Ser, do Destino e da Dor. 13.ed. Rio de 
Janeiro, FEB. 

253. DOYLE, Arthur Conan (1990). História do Espiritismo. Brasília, FEB. 



332 
 

254. ELLAM, Jan Val (1996) Reintegração Cósmica. (Trilogia Queda e Ascensão 
Espiritual Livro 1). 2.ed. Navegar Editora. 

255. ELLAM, Jan Val (1997) Caminhos Espirituais - Livre Arbítrio (Trilogia Queda e 
Ascensão Espiritual Livro 2). Editora Zian. 

256. ELLAM, Jan Val (1998) Carma e Compromisso - Filhos das Estrelas (Trilogia 
Queda e Ascensão Espiritual Livro 3). Editora Zian. 

257. FEB – FEDERAÇÃO ESPÍRITA BRASILEIRA (1996). "Conheça o Espiritismo, 
uma Nova Era para a Humanidade". Folheto de campanha de divulgação do 
espiritismo da FEB. Aprovado pelo Conselho Federativo Nacional em 1996. 

258. FERREIRA, Arthur Felipe (1997). Ramatís, sábio ou pseudo-sábio? Capivari, 
Editora Opinião E. 

259. GARDNER, Gerald (2003). A Bruxaria Hoje. São Paulo: Madras. 

260. GODINHO, J. S (2009). Apometria: A Nova Ciência da Alma. SP, Holus. 

261. GODINHO, J. S (2008). INICIAÇÃO APOMÉTRICA - Terapêutica 
Medianímica.SP, Holus. 

262. GODINHO, J. S (2002). Mediunidade e apometria. SP, Holus. 

263. KARDEC, Allan (1995a). Obras Póstumas. 27.ed. Brasília, FEB. 

264. KARDEC, Allan (1996). O Evangelho segundo o espiritismo. São Paulo: Petit.  

265. KARDEC, Allan (1997). O Livro dos Espíritos. 79.ed. Brasília, FEB. 

266. KARDEC, Allan (1993). O Livro dos Médiuns, ou Guia dos Médiuns e dos 
Evocadores. 60. ed. RJ, FEB 

267. KARDEC, Allan (1995b). O céu e o inferno ou a justiça divina segundo o 
espiritismo. 40.ed. Brasília, FEB. 

268. LEAL, Wallace (1975). Katie King. São Paulo, Editora O Clarim. 

269. MAES, Hercílio (2002) O Sublime Peregrino (espírito Ramatís). RJ, Editora do 
Conhecimento. 

270. MAES, Hercílio (1996). Mensagens do Astral. (espírito Ramatís). RJ, Freitas Bastos. 

271. MONTEIRO, Chico (1995). Eu viajei num disco voador. Miraí, Editora Mirahí.  

272. PINHEIRO, Robson. (2006). Legião: um Olhar Sobre o Reino das Sombras (Espírito 
Angelo Inácio). SP, Casa dos Espíritos. 

273. PINHEIRO, Robson. (2008). Senhores da Escuridão (Espírito Angelo Inácio). SP, 
Casa dos Espíritos.  



333 
 

274. PRIETTO, Claudiney (2001). Wicca: a Religião da Deusa. São Paulo: Gaia. 

275. RANIERI, Rafael (1997). O Abismo. (espírito André Luiz). 12.ed. Guaratinguetá, 
Editora da Fraternidade. 

276. ROMO, Carmen e ROMO, Rodrigo (2002). Confederação Intergaláctica II: a 
Cosmogênesis dos Criadores. SP, Madras. 

277. ROMO, Rodrigo (1999). Eu Sou: a Fonte da Consciência Cósmica. SP, Madras. 

278. SAURIN, Yannick. Apostila de apometria. (Digitado). s/d. 

279. SAURIN, Yannick. Dicionário de apometria. (Digitado). s/d 

280. SCHUBERT, Suely Caldas. (1994). Obsessão/Desobsessão: profilaxia e terapêutica 
espíritas. 9. Ed. RJ: FEB 

281. XAVIER, Francisco Cândido (1938). Brasil, Coração do Mundo, Pátria do 
Evangelho (pelo espírito Humberto de Campos). Brasília, Federação Espírita 
Brasileira. 

282. XAVIER, Francisco Cândido (1983). Nosso lar (pelo espírito André Luiz). Brasília, 
Federação Espírita Brasileira.  

283. XAVIER, Francisco Cândido (1999). A Caminho da Luz. (pelo espírito André Luiz). 

24.ed, Brasília, FEB. 

284. WANTUIL, Zêus. 1994. As Mesas Girantes e o Espiritismo. 3 ed. Brasília, FEB. 

285. WORM, Fernando. (1996). A ponte: diálogos com Chico Xavier, São Paulo, Lake. 

286. (Anônimo). "Rito" do Grupo de Estudos Ramatís de Natal, s/d. 

 

PERIÓDICOS 

 

287. MIRANDA SÁ. Vulpiano Cavalcanti: um médico-herói. In: "Nós, do RN", 

suplemento do Diário Oficial do Estado do Rio Grande do Norte Ano II - Nº 17 - 

Abril de (2006). 

288. http://diariodonordeste.globo.com/2001/11/27/050050.htm Fortaleza, Ceará - terça-
feira, 27 de novembro de 2001. Acessado em 20 de novembro de 2009. 



334 
 

289. "O Mossoroense", Jornal de circulação diária. A palavra de Dorian - Vulpiano 
Cavalcanti, um homem de aço. in: 
http://www2.uol.com.br/omossoroense/170408/conteudo/especial.htm Acessado em 
20 de novembro de 2009. 

290. ANISTIADOS POLÍTICOS - A trajetória da luta pela reparação simbólica dos danos 
morais sofridos pelos cidadãos torturados durante a ditadura militar in: Tecido Social 
- Correio Eletrônico da Rede Estadual de Direitos Humanos – Rio Grande do Norte. 
Nº 016 – 15/12/03. in: 
http://www.dhnet.org.br/tecidosocial/anteriores/ts016/anist_politc_traj_luta.htm . 
Acessado em 20 de novembro de 2009. 

291. COSTA, Tácito. O advogado que enfrentou a ditadura. Entrevista com Roberto 
Furtado. In: Preá, Revista de Cultura. Natal, RN - N° 8, Setembro, (2004). 

292. LBV – Legião da Boa Vontade. "Entrevista de Chico Xavier". In: Revista da Boa 
Vontade, outubro/1956. 

293. Revista UFO, janeiro de 2007. 

294. SANTOS, Carlos. Vulpiano e a paciente aflita. In: Só Rindo.  
http://www.carlosescossia.com/2009_06_01_archive.html. Acessado em 20 de 
novembro de 2009.  

 

SITES NA INTERNET 

 

295. Site do Grupo Atlan na internet: http://www.orbum.org. 

296. Rádio Boa Nova (www.radioboanova.com.br). 

297. Grupo Kryon: http://www.kryonportugues.com/. Acessado em 18/12/2009. 

298. Site espiritismo versus ramatisismo: http://espiritismoxramatisismo.blogspot.com/ 

299. Cf. "Blog Amigos Espíritos" 
(http://amigosespiritos.blogspot.com/2009/01/apometria-no-espiritismo.html)  

300. www.caminhosdeluz.org  

301. http://www.naveluz.arq.br/ponteluz/  

302. Comunidade Ascensão: http://web.pib.com.br/nominato/index.htm 

303. Mago da luz: www.magodaluz.com.br  



335 
 

304. Lista "Voadores", do "yahoo grupos": 
http://br.groups.yahoo.com/group/voadores/messages/79819?threaded=1&m=e&tidx
=1 

 

COMPACT-DISC 

 

305. VELOSO, Caetano (1994). Fina Estampa. In: Fina Estampa. Gravadora Polygram. 

 

 

 

 

  



336 
 

 

APÊNDICE I   CARACTERIZAÇÃO DOS INTERLOCUTORES CITADOS 

 

1. Amadeu: Presidente da Associação Espírita Adolfo Bezerra de Menezes.  

2. Andréia: Médium; membro do Grupo Ramatís; frequenta as reuniões do Grupo Atlan.  

3. Arabela: Médium; membro do GEIU.  

4. Armando: Médium de cabine de cura do centro espírita Bezerra de Menezes.  

5. Claudiana: Médium; membro do GEIU.  

6. Cristina: Membro do Grupo Ramatís; frequenta as reuniões do Grupo Atlan. 

7. Eduardo: Doutrinador; membro do GEIU. 

8. Eudione "cigana": Auxiliar de cabine de cura do Bezerra de Menezes; membro do Grupo 

Ramatís. 

9. Fankika: Médium de cabine de cura do Bezerra de Menezes.  

10. Francisco Alves: Membro do Grupo Ramatís e do Grupo Atlan. 

11. Gaspar: Médium; Membro do Grupo Ramatís; frequenta as reuniões do Grupo Atlan. 

12. Graça Mafra: Coordenadora do Grupo Ramatís. É Médium de cabine de cura do Bezerra 

de Menezes; frequenta as reuniões do Grupo Atlan. 

13. Graça Medeiros: Recepciona o espírito de Bezerra de Menezes e é médium de cabine de 

cura do Bezerra de Menezes. 

14. Hélidon: Orador; presidente do TEDCC; ministra palestras no GEIU.  

15. Henrique: Médium de cabine de cura do Bezerra de Menezes. 

16. Inácia: Médium; membro do GEIU. 

17. Ivoneide: Médium de cabine de cura do Bezerra de Menezes. 

18. Jeane: Médium; recepciona o espírito de Lúcifer. Membro do Grupo Atlan. 

19. José Morais: Doutrinador, orador e Diretor do Departamento Mediúnico do GEIU. 

20. Kelly: Médium de cabine de cura do Bezerra de Menezes. 

21. Luiz Antonio: Orador do centro espírita Bezerra de Menezes. Membro do Grupo Ramatís 

e desobsessão profunda Grupo Atlan. 

22. Luiz Matão: Comercializa os livros psicografados por Rogério de Freitas. Membro do 

Grupo Ramatís e do Grupo Atlan. 

23. Madja: Auxiliar de cabine de cura e membro do Grupo Ramatís. 



337 
 

24. Manoel Pereira Junior: Presidente do Grupo Atlan. 

25. Márcia: Doutrinadora; membro do GEIU.  

26. Maria do Céu: Auxiliar de cabine de cura do Bezerra de Menezes; membro do Grupo 

Ramatís. 

27. Marilene: Médium de cabine de cura do Bezerra de Menezes e membro do Grupo 

Ramatís. 

28. Miriam Mafra: Coordenadora do Grupo Ramatís; diretora do mediúnico; recepciona o 

espírito Ramatís e é Médium de cabine de cura do Bezerra de Menezes; frequenta as 

reuniões do Grupo Atlan. 

29. Núbia: Médium; membro do GEIU.  

30. Olavo: Médium; membro do GEIU. 

31. Pinheiro: Doutrinador; membro do GEIU.  

32. Popoka: Médium; membro do Grupo Ramatís; frequenta as reuniões do Grupo Atlan. 

33. Rogério: Médium; psicografa livros de diversas entidades, terrenas e extraterrestres. 

Membro do Grupo Atlan. 

34. Ricardo: Membro do Grupo Atlan. 

35. Rita: Oradora e evangelizadora; membro do GEIU. 

36. Sérvio Túlio: Membro do Grupo Ramatís e do Grupo Atlan. 

37. Swami: Médium em desenvolvimento; membro do GEIU. 

38. Tércia: Médium; membro do GEIU.  

39. Virgínia: Médium de cabine de cura do Bezerra de Menezes. 

40. Waldemar Matoso: médium natalense, fundador e presidente do Centro Espírita 

Evangelho no Lar (CEEL), edificado em 1972, e situado à Rua Apodi, Nº 414, Tirol, 

Natal-RN. 

41. Yannick Saurin: Membro do Grupo Ramatís e do Grupo Atlan. 

42. Zenaide: Médium de cabine de cura do Bezerra de Menezes. 

  



338 
 

 

APÊNDICE II   GLOSSÁRIO 

 

1. Adeso: termo nativo espírita que significa "associado ao campo federativo espírita", este 

último significando a FEB (Federação Espírita Brasileira) e as diferentes federações 

espíritas estaduais. Um centro espírita se torna, em termos nativos, "adeso" ao campo 

federativo espírita brasileiro quando se associa a uma das federações espíritas estaduais, 

que por sua vez são associadas à FEB (Federação Espírita Brasileira). Para a história da 

FEB, cf. Giumbelli (1997a). Cabe salientar que o termo adesão também se refere à 

conversão, no espiritismo brasileiro. A esse respeito, ver Cavalcanti (1983). 

2. Alice Bailey: Alice LaTrobe Bateman, mais conhecida como Alice A. Bailey (1880-

1949) foi uma pesquisadora e escritora inglesa. Considerada uma das herdeiras da 

chamada "escola teosófica" fundada por Helena Blavatsky. Escreveu 24 livros, escritos 

entre 1919 a 1949, sob a orientação, segundo dizia, do mestre tibetano Djwhal Khul. 

3. Allan Kardec: Pedagogo francês (1804-1869), criador da doutrina espírita, ou espiritismo.  

4. André Luiz: Nome atribuído pelo médium Chico Xavier a um dos espíritos mais 

frequentes em sua obra psicografada. No movimento espírita, há quem sustente que, em 

sua última encarnação, André Luiz teria sido o médico brasileiro Oswaldo Cruz. Segundo 

uma outra opinião dos espíritas brasileiros, André Luiz teria sido o também médico 

Carlos Chagas. 

5. Apometria: Prática terapêutica alternativa, de natureza espiritualista, consistente no 

desdobramento e na dissociação dos múltiplos corpos de que seria constituído o ser 

humano, mediante uma sequência de pulsos ou comandos energéticos mentais. Segundo 

contam os adeptos, a apometria foi introduzida no Brasil pelo farmacêutico e bioquímico 

porto-riquenho, Luis Rodrigues, que a chamava de "Hipnometria". Na década de 1960, 

foi sistematizada pelo Dr. José Lacerda de Azevedo (1919-1997), no Hospital Espírita de 

Porto Alegre, que lhe trocou o nome para "Apometria". Os adeptos contam que o termo 

apometria significa "tratar à distancia". 



339 
 

6. Bezerra de Menezes: Adolfo Bezerra de Menezes (1831-1900). Médico, militar, escritor, 

jornalista, político e expoente do movimento espírita no Brasil. Eleito presidente da 

Federação Espírita Brasileira em 1889, vice-presidente entre 1890 e 1891 e novamente 

presidente em 1895. Bezerra de Menezes é o criador da chamada "desobsessão". 

7. Blavatsky: Elena Petrovna Blavatskaya (1831-1891), mais conhecida como Helena 

Blavatsky, foi uma escritora, filósofa e teóloga russa, co-fundadora (junto a Henry Steel 

Olcott) da Sociedade Teosófica. 

8. Caboclo das Sete Encruzilhadas: Segundo os adeptos da umbanda, Caboclo das Sete 

Encruzilhadas é a denominação da entidade espiritual que fundou esta religião, e que 

apresentou-se inicialmente pela mediunidade de Zélio Fernandino de Moraes. Para o 

surgimento da umbanda e a carreira de Zélio de Moraes, cf. Giumbelli (2002). 

9. Camille Flammarion: (1847-1925). Astrônomo, espírita e amigo pessoal de Allan Kardec, 

que ao final do século XIX escreveu diversos romances tratando de algumas hipóteses da 

ciência de sua época sobre a vida nos planetas de nosso sistema solar. 

10. Coven: Também chamado de coventículo ou conciliábulo, é um termo nativo wiccano, 

significando "coletivo de bruxos e bruxas". 

11. Diálogo fraterno: O diálogo fraterno, também chamado de atendimento fraterno, é uma 

das portas de entrada de novos fiéis ao centro espírita; caracteriza-se por ser uma 

entrevista individual, e é realizada em ambiente privado da casa espírita. Neste momento, 

o indivíduo fala sobre seus problemas e é aconselhado. Para uma suficiente 

caracterização do diálogo fraterno realizado em centros espíritas, cf. Cavalcanti (1983, 

pp. 65), que também o diferencia do ritual da consulta, na umbanda.  

12. Divaldo Pereira Franco: Nascido em Feira de Santana, na Bahia, em 1927, é professor, 

médium e orador espírita. Fundou em 1952, em Salvador, a instituição assistencial 

espírita Mansão do Caminho. Publicou até este momento, 240 títulos psicografados em 

português. Dentre estes, há 80 versões para outros idiomas. Diz escrever sob a inspiração 

de 211 espíritos. Dentre eles, destacam-se os nomes de Joanna de Ângelis (sua mentora), 

e também Manoel Philomeno de Miranda, Victor Hugo, Amélia Rodrigues, Ignotus, 

Vianna de Carvalho, Carlos Torres Pastorino, Bezerra de Menezes, Rabindranath Tagore, 

João Cléofas, Eros e Simbá, dentre outros. 



340 
 

13. Desobsessão: É o tratamento da obsessão, e envolve um conjunto de rituais realizados 

dentro e fora do centro espírita. 

14. Doutrina espírita: Também chamada de espiritismo. Corrente de pensamento surgida em 

meados do século XIX, que se estruturou a partir de diálogos estabelecidos entre Allan 

Kardec e (segundo dizem os espíritas) espíritos de pessoas falecidas, a manifestar-se 

através de diversos médiuns. 

15. Edgard Pereira Armond: médium espírita brasileiro (1894/1982). 

16. Emmanuel: Nome dado pelo médium espírita brasileiro Chico Xavier ao espírito a que 

atribui a autoria de boa parte de suas obras psicografadas. Apontado por Chico Xavier 

como seu orientador espiritual. Há também um livro homônimo de Chico Xavier que leva 

a assinatura de Emmanuel, publicado em 1938. A obra mediúnica atribuída a Emmanuel 

é composta por dezenas de livros, muitos deles traduzidos para diversos idiomas. São 

romances históricos, livros de aconselhamento espiritual, obras de exegese bíblica, etc. 

17. Ernesto Bozzano: (1862-1943). Pesquisador espírita italiano. Publicou cinquenta e duas 

obras, tratando de telepatia, clarividência, psicocinese, aparição de fantasmas e 

manifestações dos mortos. Mantinha correspondência com o físico inglês William 

Crookes e com o fisiologista francês Charles Richet. No V Congresso Espírita 

Internacional, ocorrido em 1934 em Barcelona, foi eleito presidente de honra. 

18. Espiritismo: Veja-se "doutrina espírita". 

19. Espiritualismo moderno: movimento religioso surgido entre as décadas de 1840 a 1920, 

inicialmente em países de língua inglesa. Destacam-se como precursores as figuras de 

Emanuel Swedenborg (1688-1772), Franz Mesmer (1734-1815) e Andrew Jackson Davis 

(1826-1910). Para mais detalhes sobre este movimento, cf. Brandon (1983), Braude 

(2001), Britten (1884) e Buescher (2003), dentre outros. 

20. Fenômeno de Hydesville: Fenômeno mediúnico ocorrido ao final do século XIX nos 

Estados Unidos. Para mais sobre o fenômeno de Hydesville, cf. Doyle 1990, Wantuil 

1994, Aubrée e Laplantine 1990. 

21. Francisco Cândido Xavier, ou Chico Xavier: médium espírita mineiro (1910-2002). 

Psicografou centenas de livros atribuídos a numerosos espíritos e se tornou um dos 

maiores expoentes e divulgadores do espiritismo no Brasil. 



341 
 

22. Henry Steel Olcott (1832-1907), escritor, teósofo, advogado, jornalista e co-fundador da 

Sociedade Teosófica. 

23. Hippolyte Leon Denizard Rivail: pseudônimo de Allan Kardec. 

24. Javé: O Nome de Deus para os judeus. Este nome também se escreve sob o tetragrama 

YHVH (יהוה). No mito da Reintegração Cósmica, contado por Jan Val Ellam, Javé é um 

dos aliados de Jesus na tarefa de punir os espíritos de Lúcifer e Satã, exilando-os no 

planeta Terra. 

25. Katie King: Segundo contam os espíritas, é o nome atribuído a um espírito aparecido pela 

primeira vez em Londres, em 1871, em sessões de materialização dirigidas por William 

Crookes, utilizando-se da mediunidade de Florence Cook, e posteriormente, em 1874-

1875, em sessões com os médiuns Jennie Holmes e Nelson Holmes, em Nova York. Para 

a literatura nativa sobre Katie King, ver, por exemplo, Leal (1975). 

26. Leadbeater: Charles Webster Leadbeater (1847-1934), escritor e maçom inglês. Uma das 

mais influentes personalidades da chamada Sociedade Teosófica. 

27. Lúcifer: Lúcifer, ou Yel Luzbel, é um personagem resgatado dos mitos judaico-cristãos 

para a cena espírita, tomando parte ativa do mito da Reintegração Cósmica contado por 

Jan Val Ellam. 

28. Marilusa Vasconcelos: Psicóloga e médium espírita paulista, nascida em 1944. Tem 61 

livros psicografados. Segundo conta, seu orientador é o espírito do poeta Tomás Antonio 

Gonzaga, que participou da Inconfidência Mineira. Fundou em 1985 a Editora Espírita 

Radhu, sigla para renúncia, abnegação, desprendimento e humildade. 

29. Mavesper Cy Ceridwen: Bruxa e sacerdotisa wiccana brasileira; dedica-se à pesquisa de 

tealogia comparada (estudo da Deusa) e organiza eventos neopagãos pelo país. É 

presidente da Associação Brasileira de Arte e Filosofia da Religião Wicca (Abrawicca). 

30. Mesas girantes: Fenômeno de natureza mediúnica difundido na Europa e nos Estados 

Unidos, a partir de meados do século XIX, e que consistia no movimento, sem causa 

física aparente, de mesas e outros objetos, em torno dos quais reuniam-se pessoas de 

diferentes segmentos sociais. Para mais detalhes deste fenômeno, cf. Wantuil (1994). 

31. Obsessão: segundo o espiritismo, é a interferência prejudicial exercida por um espírito 

sobre outro, sejam eles encarnados (i.e. indivíduos vivos) ou desencarnados (i.e., 



342 
 

falecidos). O tratamento da obsessão é chamado pelos espíritas de desobsessão e envolve 

um conjunto de rituais, realizados dentro e fora do centro espírita. 

32. Obsessor: o indivíduo (vivo ou morto) que obsedia outro indivíduo, por variadas razões, 

impingindo sofrimento a este último. Para os espíritas, a obsessão pode ser de morto para 

vivo, de vivo para morto, de morto para morto, de vivo para vivo e também pode se 

constituir em auto-obsessão, quando o indivíduo torna-se o algoz de si mesmo, levado 

por culpa, ódio, inveja ou outros sentimentos perturbadores. 

33. Orbe: termo nativo espírita, significando os planetas com sua população de espíritos 

encarnados e desencarnados. 

34. Passista: função de quem aplica passes em centros espíritas. 

35. Passe: Prática amplamente difundida entre os espíritas, que consiste, na imposição das 

mãos feita por um indivíduo, que recebe o nome de passista, sobre outro, que se acha 

geralmente sentado à sua frente, num ambiente à meia-luz. Segundo os espíritas, o ato 

teria o poder de canalizar “fluidos” ou “energias” benéficos, oriundos do próprio 

passista, de bons espíritos, ou ainda de ambas as fontes somadas. 

36. Perispírito: Segundo os espíritas, é o elemento intermediário entre corpo e espírito. É um 

corpo espiritual dotado de "centros de força", detendo a função de "modelar" o corpo 

físico, de forma que cada centro de força corresponderia a uma glândula e estaria 

intimamente ligado ao sistema nervoso, através do qual conduziria ao corpo as 

deliberações do espírito, e a este transportaria as impressões sensoriais. Desempenharia, 

também, o papel de elo entre o espírito comunicante e o espírito encarnado nos 

fenômenos mediúnicos. 

37. Poltergeist: Do alemão polter, "ruído", e geist, "espírito": espécie de evento sobrenatural 

que se caracteriza pelo deslocamento de objetos e estabelecimento de diversos tipos de 

ruídos. 

38. Psicosfera: para os espíritas, é a atmosfera invisível, espiritual, que envolve os seres 

vivos. 

39. Quarta dimensão: Segundo os espíritas, o mundo habitado pelos humanos encarnados já 

esteve, em épocas remotas, na primeira e na segunda dimensão material, quando a Terra 

era um planeta primitivo. Hoje, dizem, nosso mundo se encontra na terceira dimensão, a 



343 
 

dimensão chamada de física, ou da fisicalidade. Já os espíritos, habitam o mundo 

espiritual, ou da espiritualidade, que existe da quarta dimensão em diante. 

40. Ramatís: Ramatis, Ramatís, Rama-tys ou Swami Sri Rama-tys é o nome atribuído pelos 

espíritas a um espírito hindu, encarnado pela última vez na Indochina do século X D.C. 

Os médiuns Hercílio Maes, América Paoliello Marques, Maria Margarida Liguori, 

Wagner Borges, Jan Val Ellam, Norberto Peixoto, Dalton Roque e Hur-Than de Shidha 

são alguns dos que afirmam comunicar-se ou terem se comunicado com Ramatís. Para 

seus discípulos e admiradores, Ramatís coordena a "Fraternidade da Cruz e do 

Triângulo", equipe extrafísica de espíritos oriundos do cristianismo e de tradições 

religiosas do Oriente, comprometida em difundir uma espécie de síntese de 

conhecimentos religiosos ocidentais e orientais. Sigo aqui a forma como Hercílio Maes, o 

primeiro médium a escrever por Ramatís, escreveu o seu nome: com a última vogal 

acentuada ("í"). 

41. Roustaing: Jean-Baptiste Roustaing (1805-1879), advogado e espírita francês. Entre 1858 

e 1861 período travou contato com o fenômeno das mesas girantes e das comunicações 

com os espíritos, estudados à época por Allan Kardec, envolvendo-se com o movimento 

espírita francês. Publicou "Os Quatro Evangelhos". 

42. Sociedade Teosófica: Organização internacional devotada a divulgar os ensinamentos da 

teosofia, que, segundo seus seguidores, é uma sabedoria ligada ao neoplatonismo, ao 

gnosticismo e a escolas de mistérios da antiguidade. A Sociedade Teosófica foi criada em 

Nova Iorque, em 1875, e teve como principais fundadores Helena Blavatsky, Henry 

Olcott e William Judge. 

43. Terceira dimensão: Segundo os espíritas, o mundo habitado pelos humanos encarnados já 

esteve, em épocas remotas, na primeira e na segunda dimensão material, quando a Terra 

era um planeta primitivo. Hoje, dizem, nosso mundo se encontra na terceira dimensão, a 

dimensão chamada de física, ou da fisicalidade. Já os espíritos, habitam o mundo 

espiritual, ou da espiritualidade, que existe da quarta dimensão em diante. 

44. Waldemar Matoso: médium natalense, fundador e presidente do Centro Espírita 

Evangelho no Lar (CEEL), edificado em 1972, e situado à Rua Apodi, Nº 414, Tirol, 

Natal-RN. 



344 
 

45. Wicca: Religião neopagã, que, segundo seus adeptos, é fundamentada em cultos da 

fertilidade que se originaram na Europa Antiga. Gerald B. Gardner é considerado pelos 

nativos da Wicca, aquele que "impulsionou" o renascimento do culto, entre as décadas de 

1940 e 1950. Cunningham (2002), Gardner (2003) e Prietto (2001). 

46. William Crookes: (1832-1919). Químico e físico inglês. Por volta de 1870, envolveu-se 

com o movimento espiritualista, e passou a realizar sessões mediúnicas em sua 

residência. Entre os médiuns que estudou estavam Kate Fox, Florence Cook e Daniel 

Dunglas Home. Dizia, através da mediunidade de Florence Cook, materializar o espírito 

de Katie King. 

47. Zilda Gama (1878-1969), médium espírita mineira, dizia psicografar livros do espírito de 

Victor Hugo. 

  



345 
 

 

 

 

 

ANEXOS 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



346 
 

ANEXO 1 

DOCUMENTO "ORIENTAÇÃO PARA A REALIZAÇÃO DAS REUNIÕES MEDIÚNICAS" DO GEIU 
 
 

 
 

 
 
 
 
 

 
 



347 
 

 



348 
 

 



349 
 

ANEXO 2 

CARTA CONTENDO A RESPOSTA DO GRUPO RAMATÍS À SOLICITAÇÃO DA DIRETORIA DO 

CENTRO ESPÍRITA BEZERRA DE MENEZES ACERCA DO "TEOR DE SUAS REUNIÕES" 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  
 



350 
 

Natal, 22/12/2008 
Caro irmão, Deus te abençoe! 
 
De acordo com a solicitação feita pela Presidência do CEABEM, envio-te a planilha de estudo do grupo Ramatys 
para o ano de 2009, até o mês de agosto de 2009, momento em que será escolhido pelos integrantes outra obra 
espírita ou espiritualista a ser estudada. 
Desde já convidamos o irmão para participar junto com o grupo dos temas estudados, sua participação será muito 
significativa para a construção e troca de saber efetivada a cada domingo. Anamastê. 

 
GRUPO DE ESTUDO RAMATYS 

FUNDADO EM 08/05/1988 
 
FUNCIONAMENTO: AOS DOMINGOS NO HORÁRIO DE 18h30min as 20h00min. 
INÍCIO: 18:30 – Abertura com  prece  a Jesus as falanges do bem da fraternidade do Triangulo da Rosa e da cruz; 
De 18h45min as 19h00min horas – Momento de troca informações quanto as  leituras realizadas na semana pelos 
integrantes do grupo,bem como  das impressões obtidas  por estes quando das vibrações realizadas nas terça e 
quinta-feira (  das 22:30 até 23:00 hora) por todos habitantes do planeta. 
De 19h00min até às 19h40min horas - Exposição do tema estudado por um dos integrantes do grupo conforme obra 
escolhida pelo grupo para aprofundamento; 
De 19h40min até às 19h55min horas – Prática de meditação de agny-yoga em benefício dos habitantes do planeta e 
assistência espiritual da espiritualidade aos  irmãos necessitados ; 
De 19h55min as 20h00min horas – Realização do OM e Encerramento com Pai Nosso. 

 
PLANILHA DE ESTUDO DO GRUPO – ANO 2009 

OBRA: A MISSÃO DO ESPIRITISMO  
 

DATA TEMA EXPOSITOR COORDENADOR 
04/01/09 CAP.I A MISSÃO DO ESPIRITISMO -da pág. 17 até a 24. 

 
LUIZ ANTONIO G. MAFRA 

11/01/09 CAP. I -  da pág. 25 até a 32. FCO ALVES EUDIONE 
18/01/09 CAP. I – da pág. 33 até a 39. SÉRVIO TÚLIO POPOCA 
25/01/09 CAP. II- ESPIRITISMO E RELIGIÃO- da pág. 41 até a 44. GRAÇA MAFRA MATÃO 
01/02/09 CAP. II – da pág. 44 até a  48. POPOCA LUIZ ANTONIO 

08/02/09 CAP. III – ESPIRITISMO E O EVANGELHO – da pág. 49 
até 51 

EUDIONE SÉRVIO 

15/02/09 CAP. III – da pág. 52 até a 55 ANDRÉA FCO ALVES 
22/02/09 CAP.IV – O ESPIRITISMO E O CATOLICISMO – pág. 56 

até a 62 
MATÃO MIRIAM 

01/03/09 CAP. IV – da pág. 63 até a 67 GILBERTO ANDRÉA 
08/03/09 CAP. IV – da pág. 68 até a pág. 72 LUIZ ANTONIO EUDIONE 

15/03/09 CAP. IV – da pág. 73 até a pág.  77 SÉRVIO MATÃO 
22/03/09 COMUNICAÇÃO DE RAMATYS MIRIAM G. MAFRA 
29/03/09 CAP. IV – da pág. 78 até a pág. 81 FCO ALVES SÉRVIO 
05/04/09 CAP. V – O ESPIRITISMO E O PROTESTANTISMO  pág. 

83/87 
G. MAFRA POPOCA 

12/04/09 CAP. V -  da pág.  88 até a pág. 92 MATÃO FCO ALVES 
19/04/09 CAP. VI – O ESPIRITISMO E A TEOSOFIA – da pág. 93/98 FCO ALVES MIRIAM 
26/04/09 CAP. VI – DA PÁG. 98 até a pág. 103 LUIZ ANTONIO ANDRÉA 
03/05/09 CAP. VII – O ESPIRITISMO E O BUDISMO – da pág. 

105/112 
SÉRVIO TULIO MATÃO 

10/05/09 CAP. VIII – O ESPIRITISMO E A PSICANÁLISE -  
pág.113/120 

Miriam FCO ALVES 

17/05/09 COMUNICAÇÃO DE RAMATYS MIRIAM  G. MAFRA 
24/05/09 CAP. IX – O ESPIRITISMO E A UMBANDA – SÍNTESE ANTOINETTE Sérvio 
31/05/09 CONTINUAÇÃO DO TEMA ANTERIOR ANTOINETTE Sérvio 
07/06/09 CAP. X – O ESPIRITISMO E A BIBLIA – da pág. 191/195 LUIZ ANTONIO Eudione "cigana" 
14/06/09 CAP. X – da pág. 196 até a pág. 199 POPOCA ANDRÉA 



351 
 

21/06/09 CAP. X – DA PÁG. 200  até a pág. 203 GILBERTO G. Mafra 
28/06/09 CAP. XI – O ESPIRITISMO EM FACE DA HOMEOPATIA 

– da pág. 205 até a pág. 210 
SÉRVIO FCO Alves 

05/07/09 CAP. XI – da pág. 210 até a pág.  214 G. MAFRA Miriam 
12/07/09 CAP. XI – da pág. 215  até a pág. 221 FCO ALVES LUIZ ANTONIO 
19/07/09 CAP. XI – da pág. 221 até a pág. 224 POPOCA  MATÃO 
26/07/09 MENSAGEM DE RAMATYS MIRIAM G. Mafra 
02/08/09 AVALIAÇÃO DOS TEMAS ESTUDADOS PELO GRUPO 

E ESCOLHA DE NOVA OBRA PARA ESTUDO. 
MIRIAM Sérvio 

09/08/09 APROFUNDAMENTO DOS TEMAS ABORDADOS G. MAFRA Eudione "cigana" 
16/08/09 NOVO TEMA A SER ESCOLHIDO PELO GRUPO MIRIAM FCO Alves 

 

 
  



352 
 

ANEXO 3 

MANIFESTO DIVULGADO EM FORMA DE PANFLETOS ENTRE OS TRABALHADORES E O PÚBLICO 

ATENDIDO PELO CENTRO ESPÍRITA BEZERRA DE MENEZES, NO MÊS DE NOVEMBRO DE 2008. 

TEXTO IDEALIZADO PELO GRUPO DESCONTENTE COM A PROPOSTA DE ADESÃO DO CENTRO 

ESPÍRITA BEZERRA DE MENEZES À FERN 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



353 
 

 
  

""MMAANNIIFFEESSTTOO  EEMM  DDEEFFEESSAA  DDOO  CCEENNTTRROO  EESSPPÍÍRRIITTAA  AADDOOLLFFOO  BBEEZZEERRRRAA  DDEE  MMEENNEEZZEESS""  

  

 

Porque o Bezerra de Menezes NÃO DEVE se vincular a uma 
única corrente filosófica ou instituição que imponha a 

adesão a uma única corrente filosófica 
               

Mais conhecido como “o Bezerra de Menezes”, o CENTRO ESPÍRITA ADOLFO BEZERRA DE 
MENEZES – CEABEM foi fundado em 1949, por iniciativa de um grupo de médiuns, dentre os quais João Cecílio 
da Costa, sob a inspiração e orientação do espírito Adolfo Bezerra de Menezes.  

 
Seguindo a linha condutora do lema do seu mentor espiritual – “Fora da Caridade não há Salvação” – o 

Bezerra de Menezes tem, desde seu início, prestado permanente assistência espiritual e moral a todos que o 
procuram. Por isso, pode-se dizer, sem nenhuma dúvida, que a história da mediunidade de cura no Rio Grande do 
Norte se confunde com a história do Bezerra de Menezes.  

 
De fato, há 59 anos, dos quais 55 sob a condução, nos assuntos administrativos, de João Cecílio – ou Irmão 

Cecílio, como era mais conhecido – o Bezerra de Menezes, sob a luz dos ensinamentos de Jesus e com a supervisão, 
na espiritualidade, do Irmão Bezerra e sua equipe de médicos espirituais (médicos de almas), atende àqueles que 
procuram o alívio para seus males espirituais. 

 
Mas o Bezerra de Menezes não é somente um hospital espiritual. É, também, uma escola onde se pode 

harmonizar o desenvolvimento espiritual nas suas duas características. Se, pela prática da caridade, se desenvolve o 
lado moral da evolução, é pela prática do estudo que se desenvolve o lado intelectual, mantendo-se, dessa forma, o 
necessário equilíbrio na marcha evolutiva daqueles que fazem o Bezerra de Menezes. 

 
Por sua natureza de hospital-escola espiritual, voltado para a medicina da alma e o desenvolvimento moral, 

o Bezerra de Menezes tem, necessariamente, um caráter universal e pluralista, necessitando, para a prática de 
cura espiritual, de conhecimentos universais e variados, produzidos pela ciência do espírito como um todo – a 
ciência espírita, a espiritualista, a ciência oriental e os conhecimentos produzidos pela ciência convencional.  

 
E é justamente a natureza universalista e ecumênica do Bezerra de Menezes que determina a necessidade de 

contínua ampliação, diversificação e renovação de filosofias e saberes que dão apoio ao cumprimento de sua 
principal missão, que é a prática da medicina espiritual da alma. Por serem essas características tão próprias do 
Centro, é que há a necessidade de que nele existam e funcionem grupos de estudos e outros centros espíritas 
com práticas e filosofias afins, mas que retratem fielmente o Bezerra de Menezes como celeiro da diversidade, 
marca que fez o Centro ser reconhecido e respeitado pela sociedade natalense.   

 
São essas as razões que fundamentam nossa manifestação pela não-vinculação do Bezerra de Menezes a 

uma única corrente filosófica ou instituição que imponha a adesão a uma única corrente filosófica, por 
entendermos que, se tal fato vier a ocorrer, limitará o caráter de hospital espiritual e escola que diariamente 
presta assistência a todos que o procuram desde sua fundação até o presente.  

 
Natal, novembro de 2008.                            

 

  



354 
 

ANEXO 4 

CARTA DA FERN A GERSON SIMÕES MONTEIRO, PRESIDENTE DA USEERJ – UNIÃO DAS 

SOCIEDADES ESPÍRITAS DO ESTADO DO RIO DE JANEIRO. NATAL, 30 DE JUNHO DE 2003 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



355 
 



356 
 

ANEXO 5 

CARTA DE ROGÉRIO DE FREITAS, O JAN VAL ELLAM, À FERN EM NATAL, 22 DE 

OUTUBRO DE 2003 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



357 
 



358 
 



359 
 



360 
 



361 
 



362 
 



363 
 



364 
 



365 
 

ANEXO 6 

CARTA DE MANOEL PEREIRA JUNIOR, PRESIDENTE DO GRUPO ATLAN, A GERSON 

SIMÕES MONTEIRO, PRESIDENTE DA USEERJ – UNIÃO DAS SOCIEDADES ESPÍRITAS DO 

ESTADO DO RIO DE JANEIRO. SEM DATA. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



366 
 

 

 



367 
 

 



368 
 



369 
 



370 
 

ANEXO 7 

CARTAZES DE PALESTRAS DE ROGÉRIO DE FREITAS (JAN VAL ELLAM) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



371 
 

 
 
 
 

  



372 
 

 
 

  



373 
 

ANEXO 8 

ROGÉRIO DE FREITAS (JAN VAL ELLAM) NA REVISTA UFO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  



374 
 

 

 
 

 



375 
 

ANEXO 9 

CERIMONIAL DO GRUPO RAMATÍS DE NATAL  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



376 
 

GGRRUUPPOO  DDEE  EESSTTUUDDOO  RRAAMMAATTIISS  DDEE  NNAATTAALL  

FFRRAATTEERRNNIIDDAADDEE  DDOO  TTRRIIÂÂNNGGUULLOO  EE  DDAA  CCRRUUZZ  

--  CCEERRIIMMOONNIIAALL  --  

 

 
 
 
SIGNIFICADO: 
 
A Fraternidade do Triângulo e da Cruz foi criada com a fusão de dois grandes grupos: Do Oriente por Ramatís (Triângulo e 
da Cruz) e do Ocidente por Akhenaton (da Rosa). 
 
CERIMONIAL: 
 
É o conjunto de ritos. 
 
PATRONO DO GRUPO: 
 
Jesus, Ramatis, Akhenaton e Ramayon. 
 
COMPOSIÇÃO 
 
01- Grande Invocação  
02- Mantras  
03- Estudos das obras ramatisianas  
04- Agny-Yoga (meditação) 
 
01- GRANDE INVOCAÇÃO  
 
Veio do Alto, durante a 1ª e a 2ª Guerra Mundial, para auxiliar o despertar da compreensão humana. Com a transição que se 
aproxima passaremos da era de peixes para a de aquário - serve esse idílio à humanidade, para a libertação do egocentrismo, 
rumo ao EU superior.  
 
02- MANTRAS  
 



377 
 

PALAVRAS SAGRADAS: ajudam a liberar a consciência dos conflitos mundanos e trazê-la para um plano transcendental. 
A constante repetição vai acalmando a mente e abrindo caminho para um estado espiritual elevado através da ativação dos 
centros pSíquicos dos chakras. A pronúncia correta é muito importante para que os mantras se mostrem eficazes, uma vez 
que estão em idioma sânscrito, a língua sagrada dos hindus. 
 
AUM - representa o estado de Consciência Universal. Como, "o nome de Deus em som", atua nos três planos: mental, 
emocional e físico (intenção, idéia e forma). 
 
OM - verso da literatura Hindu - Ó TU. É o som básico, constituído de três letras: A, U e M. Atua no plano monático. 
 
GAYATRI - é uma oração universal, que pede a concessão de um claro intelecto para que a Verdade possa ser refletida nele 
sem distorções. Sai Baba ensina que ele pode ser pronunciado por homens e mulheres de todas as religiões e crenças, pois 
apela o glorioso poder que emana do Sole dos Três Mundos: - Bhur: a terra; - Bhuvah: a Atmosfera e Swaha: aquilo que está 
além da atmosfera, descrito como céu; - para que impulsione, desperte e fortaleça a inteligência e leve o homem ao êxito. 
Aconselha-se sua prática durante o banho, para purificação do corpo, antes das refeições, para purificação dos alimentos e 
nas três divisões do dia (amanhecer, meio dia e anoitecer), podendo ser entoado três, sete, nove, ou onze vezes 
(tradicionalmente são cento e oito vezes). 
 

GAYATRI  MANTRA 
 

OM 
BHUR BHUVA SWAHA 

TAT SAVITUR VARENYAM 
BHARGO DEVASYA DHIMAHI 

DHIYO YO NAH PRACHODAYAT 
 
Oh Divina Mãe! Afasta a escuridão de nossos corações e ilumina nosso Ser Interno  
Oh Gloriosa Luz que ilumina os três mundos,  
Que teu esplendor e tua graça iluminem o nosso intelecto te rogamos! 
 
Obs: No final da recitação do Gayatri dizer: 
 

OM Shanti, Shanti, Shanti. 
(pedindo paz para o corpo, a mente e o espírito) 
 
 
03- ESTUDOS DAS OBRAS RAMATISIANAS  
 
Ramatís - Mestre do Oriente, sintetizou a psicologia, o conhecimento filosófico e a sabedoria oriental de forma simples e 
reflexiva para o entendimento dos ocidentais. 
 
 
04- AGNY-YOGA  
 
AGNY é um arcanjo que trabalha na formação do plano mental. 
 
Obs.: 
 
1° plano - Vontade e poder  
2° plano - Amor e Sabedoria (nosso sistema solar)  
3° plano - Inteligência ativa  
4° plano - Harmonia através do conflito  
5° plano - Conhecimento concreto (nossa mente)  
6° plano - Devoção, Idealismo (emocional)  
7° plano - Ordem e Organização.  

 
GRUPO DE ESTUDO RAMATÍS 

FUNDADO EM 08-05-1988 
NATAL - RN 



378 
 

 
Ó Tu, que manténs em vida o universo, de quem provém o Todo, e a ti retoma novamente. Revela-nos Tua augusta 
face, do Sol eterno, espiritual, ali oculto por disco de áurea Luz, para que possamos perceber a verdade, e cumprir 
nossos deveres todos, de nossa longa viagem de peregrinos até Teus sagrados pés. 
 

OM 
BHUR BHUVA SWAHA 

TAT SAVITUR VARENYAM 
BHARGO DEVASYA DHIMAHI 

DHIYO YO NAH PRACHODAYAT 
 

OM Shanti, Shanti, Shanti. 
 
 

OM 
 

INVOCAÇÃO ÀS FALANGES DO BEM 
 
Doce nome de Jesus,  
Doce nome de Maria,  
Enviai-nos vossa luz,  
Vossa paz e harmonia! 
 
Estrela azul do Dharma,  
Farol do nosso dever,  
Libertai-nos do mau carma,  
Ensinai-nos a viver! 
 
Ante o símbolo amado,  
Do triângulo da cruz,  
Vê-se o servo renovado  
Por ti, Ó Mestre Jesus! 
 
Com os nossos irmãos de Vênus e Marte,  
Façamos uma oração: 
Que nos ensine a arte  
Da Grande Harmonização! 

A GRANDE INVOCAÇÃO 
 
Primeira estrofe (1936) 
 
Que as Forças da Luz iluminem a humanidade.  
Que o Espírito da Paz se difunda pelo mundo. 
Que o Espírito de colaboração una aos homens de boa vontade onde quer que estejam. 
Que o esquecimento de ofensas por parte de todos os homens seja a tônica dessa época. 
Que o poder acompanhe os esforços dos Grandes Seres. 
Que assim seja e que cumpramos a nossa parte. 
 
 
Segunda estrofe (1940) 
 
Que venham os Senhores da Libertação. 
Que tragam ajuda aos Filhos dos homens. 
Que apareça o Cavaleiro do Lugar Secreto. 
E com sua vinda salve. 
Vem, ó Todo Poderoso! 
Que as almas dos homens despertem para a Luz  
E que permaneçam em conjunta intenção. 
Que o Senhor pronuncie a ordem: 



379 
 

Tem chegado ao fim a dor! 
Vem, ó Todo Poderoso! 
Tem chegado para a Força Salvadora a hora de servir. 
Que ela penetre em todos os lugares, ó Todo Poderoso. 
Que a Luz, o Amor, o Poder e a Morte  
Cumpram o propósito Daquele que vem. 
A VONTADE de salvar está presente. 
O AMOR para concluir a tarefa está amplamente difundido. 
A AJUDA ATIVA daqueles que conhecem a verdade  
Também está presente. 
Vem, ó Todo Poderoso e funde os três!  
Constrói a muralha protetora. 
O império do mal deve terminar agora. 
 
 
Terceira estrofe (1945) 
 
Do ponto de Luz na mente de Deus,  
Flua luz às mentes dos homens,  
Desça luz à Terra. 
 
Do ponto de Amor no Coração de Deus,  
Flua amor aos corações dos homens,  
Volte Cristo à Terra. 
 
Do centro onde a Vontade de Deus é conhecida,  
Guie o Propósito das pequenas vontades dos homens,  
O propósito a que os Mestres conhecem e servem. 
 
No centro a que chamamos a raça dos homens,  
Cumpra-se o plano de Amor e Luz,  
e mure-se a porta aonde mora o mal. 
 
Que a Luz, o Amor e o Poder,  
Restabeleçam o Plano de Deus na Terra. 
 
 
Invocação Maior 
 
Da presença sublime em nossos corações,  
Ó Cristo, Ó Redentor,  
Recebe a chama ardente do nosso grande amor! 
 
Da presença real que coroa as nossas mentes,  
Ó Cristo, Ó Potentado,  
Acolhe a luz nascente e o poder despertado! 
 
Do tímido embrião da nossa inteligência,  
Ó Redentor, Ó Santo,  
Fabrica o teu bordão, manda tecer teu manto! 
 
Porque queremos fechar para sempre a porta ao mal,  
Ó Cristo, Ó nosso irmão,  
Mostra-nos tua face e estende-nos a mão! 
 
Que a Luz, o Amor e o Poder do Pai  
Se manifestem por teu intermédio  
Sobre nós, em nós e por nós,  
Eternizando o plano sobre a Terra! 



380 
 

 
 

AUM... 
 

CONCENTRAÇÃO EM AGNY-YOGA 
 
 
01 - Que os discípulos do Cristo afirmem a realidade do Poder Criador do Amor Divino, penetrando em tudo que existe. 
 
02 - Que a água da vida do Cristo seja dada a todos que têm sede. 
 
03 - Que a vontade do Cristo Onipotente se manifeste amorosamente na vida da humanidade. 
 
04 - Que a humanidade permaneça no Centro da Vontade de Deus, de modo que nada desvie a vontade dos homens da 
Vontade de Deus. 
 
05 - Que a Luz que se derrama do olho de Touros ilumine os dirigentes de todas as nações para a transfiguração de uma só 
humanidade. 
 
06 - Que o amor crescente entre os homens afirme a realidade da volta do Cristo à Terra. 
 
07 - Que Deus construa o templo vivo na humanidade e nele habite. 
 
08 - Que o Leão da Hierarquia, o Cristo, queime tudo que bloqueia a evolução da humanidade. 
 
09 - Que o Cristo interno de todo homem seja protegido, alimentado e revelado. 
 
10 - Ressoa a palavra criadora e eleve seus mortos à vida. 
 
11 - Que os guerreiros de Shamballa sejam vitoriosos na batalha pela Evolução da humanidade. 
 
12 - Que o Cavaleiro do Lugar Secreto ajude a humanidade a atingir a meta do Plano Divino. 

  



381 
 

ANEXO 10 

MESTRES ASCENSOS 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



382 
 

 

MESTRES ASCENSOS 
 

  
 
Ashtar Sheran, Comandante-em-chefe da 
Confederação Galáctica (Armadas 
Celestiais), o piloto da nave que, segundo 
alguns adeptos, trará Jesus em sua segunda 
vinda. 

 

 
Mestre Sananda (Jesus), Comandante-em-
chefe do planeta Terra 

 
 

Mestre Saint-Germain, Mestre da Chama 
Violeta 

Ramatís, Mestre da Fraternidade da Rosa, do 
Triângulo e da Cruz 



383 
 

  
Shtareer  Mãe Maria 

  
Mestra Nada Mestre Elohin Órion  



384 
 

  
Mestre El-Morya Mestre Khutumí  

 



385 
 

ANEXO 11 

EMBLEMAS DE IDENTIFICAÇÃO DO COMANDO GALÁCTICO INTERESTELAR 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



386 
 

 
EMBLEMAS DE IDENTIFICAÇÃO DO COMANDO GALÁCTICO INTERESTELAR 

 
 

 

 

Emblema do Comando Estelar Emblema do Almirantado e dos Criadores 
Crísticos 

 

 
 

Emblema da Federação Intergaláctica Emblema dos Embaixadores da Federação 
Intergaláctica 

 


