
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 

 
  
  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

RELIGIÃO, ESPAÇO E TRANSITIVIDADE: 

Jurema na Mata Norte de PE e Litoral Sul da PB 

 
 

  
Sandro Guimarães de Salles 

  
  

Orientador: Prof. Dr. Carlos Sandroni 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE - 2010 



 
 

2
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RELIGIÃO, ESPAÇO E TRANSITIVIDADE: 

Jurema na Mata Norte de PE e Litoral Sul da PB 

 
 

Sandro Guimarães de Salles 
 

Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Antropologia da Universidade 
Federal de Pernambuco, sob a orientação do 
Professor Doutor Carlos Sandroni, para 
obtenção do grau de Doutor em 
Antropologia.     

  
  

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
RECIFE – 2010 



 
 

3
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na fonte 
Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

S168r Salles, Sandro Guimarães de. 
      Religião, espaço e transitividade : Jurema na mata norte de PE e 
Litoral Sul da PB / Sandro Guimarães de Salles. – Recife: O autor, 2010. 

                        270 f. : il. ; 30 cm. 
 

                        Orientador: Prof. Dr. Carlos Sandroni. 
      Tese (Doutorado) – Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 
Programa de Pós-graduação em Antropologia, 2010. 

Inclui bibliografia e anexos. 
 

  1. Antropologia. 2. Cultos afro-brasileiros. 3. Jurema. 4. Umbanda. 5. 
Culto aos orixás. 6. Religiosidade. I. Sandroni, Carlos (Orientador). II. 
Titulo. 

 
 
  301 CDD (22.ed.)              UFPE (BCFCH2011-48) 
      





 
 

5
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Contigo aspirei a todo o 
proibido, a todo o pior e mais 

longínquo; e se alguma virtude há 
em mim, é não temer nenhuma 

proibição. 
 

Nietzsche,  
Assim Falava Zaratustra. 



 
 

6
 

AGRADECIME�TOS 

 
Agradeço ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

(CNPQ), que financiou esta pesquisa. 

Ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia da Universidade Federal de 

Pernambuco (UFPE). 

À minha mãe Semíramis Guimarães de Salles. 

À Conceição Gislane Nóbrega Lima de Salles, pelas lições diárias, pelo carinho e apoio. 

A minhas irmãs Sandra, Soraya, Suely e Semíramis (a filha), pelo carinho e estímulo.  

A Carlos Sandroni, orientador, pela importância em toda a minha trajetória acadêmica. 

A Luiz Assunção, Bartolomeu Figueiroa de Medeiros (Frei Tito) e Renato Athias, pela 

força e amizade. 

A dona Elza, pela atenção. 

Aos professores Roberta Campos, Roberto Motta, Maria do Carmo Brandão, Vânia 

Fialho, Antônio Mota, Lady Selma Albernaz, Peter Schröder, Danielle Pitta, Russell 

Parry Scott, Josefa Salete e Judith Hoffnagel. 

Aos funcionários do PPGA, especialmente à Regina, Míriam, Ana e Igor.   

Aos amigos David Pimentel, Climério Santos, Joaquim Izidro, Hugo Pordeus, Karina 

Miriam e Homero, Keyla Cristina, Inalda Santos, Tatiana Araújo, Ana e Sérgio 

Abranches, Janssen Felipe, Lucinalva Ataíde, Betânia Santiago, Eric Pontes e Juliano 

Oliveira. 

A meu sobrinho Gabriel Nóbrega, pela curiosidade em saber o que é Antropologia e 

pela agradável companhia em uma viagem a Condado. 

A Marcos Nascimento, pelas fotos do Maracatu. 

Aos colegas (também amigos) do PPGA Kelly Oliveira, Eduardo Gusmão, Eliane 

Anselmo, Antoinette Madureira, Eduardo Pinheiro, Leonardo Esteves, Hosana Celi 

Oliveira, Carmem Lúcia, Deyse Amâncio e Marcos de Araújo. 

Aos mestres Biu Alexandre e Antônio Teles. 

Aos juremeiros: Deca, Edu, João Ciriaco, Maria das Dores, mestre Inácio Gabriel (da 

Popoca), dona Ivete, Dedo, Carmelo (que não se considera juremeiro, mas está na 

Jurema), José Carlos, dona Rita, seu Joca (Mão de Pau), Biu de Gilberto (e esposa), 

dona Mara, dona Maria (de Zezinho), dona Nita, seu Cícero, dona Zeza, dona Joana. A 

todos, sou imensamente grato pela amizade, confiança e disponibilidade em contribuir 

para a pesquisa. 



 
 

7
 

 
 
 
 
 
 

RESUMO 
 
 
 
 
 

O presente trabalho consiste em um estudo sobre o culto da Jurema em uma área 

localizada entre o Litoral Sul da Paraíba e a Zona da Mata Norte de Pernambuco. A área 

em questão é marcada pelos antigos aldeamentos administrados pelos colégios jesuíticos 

de Recife e Olinda, compondo parte do que o jesuíta Serafim Leite, baseado em um 

mapa de 1610, denominou de “linha interna”. Tomando a construção da espacialidade 

como ferramenta heurística para pensar a presença da Jurema na referida área, a 

pesquisa, em um primeiro momento, reflete sobre sua ocupação, a partir da criação dos 

aldeamentos, até o seu final, com a assimilação dos índios entre os homens livres pobres 

da região. Em um segundo momento, a pesquisa procura compreender como a Jurema 

praticada nos limites dessa espacialidade se configura na contemporaneidade, marcada 

pela transitividade e fluidez das práticas religiosas. Nesse novo contexto, o culto 

mostra-se influenciado pelo modelo de culto aos orixás, sendo praticado quase que 

exclusivamente nas casas denominadas por seus protagonistas de Umbanda. O trabalho 

de campo foi desenvolvido em cinco cidades, surgidas a partir dos referidos 

aldeamentos. A pesquisa mostra a complexidade do culto, em um campo religioso 

marcado por rupturas e continuidades com o legado dos antigos mestres juremeiros e 

pela disputa, entre os sacerdotes, pelo monopólio na gestão dos bens religiosos. O 

objetivo central do trabalho é compreender esse legado no contexto da Umbanda, 

praticada na área acima mencionada, onde, passados mais de quatro séculos do início da 

sua ocupação, a Jurema permanece como um dos elementos centrais no cenário 

religioso. 

 

Palavras-chave: Jurema; Umbanda; Religiosidade popular 

 
 
 
 



 
 

8
 

 
 
 
 
 
 
 

ABSTRACT 
 
 

 
 
 
This work is a study about jurema’s worship in an area between the south coast of 

Paraíba and zona da mata (forest zone) of Pernambuco, considered by the juremeiros of 

both states a reference in the practice of the worship. This area is marked by the ancient 

villages administrated by the Jesuit schools of Recife and Olinda, constituting part of 

the Jesuit Serafim Leite, based on a map of 1610, called "inner line". Taking the 

construction of spatiality as a heuristic tool for thinking the presence of Jurema in that 

area, this research, at first, reflects on its occupation, since the establishment of 

settlements, to its end, with the assimilation of Indians between the poor free people of 

the region. In a second moment, the research seeks to understand how Jurema practiced 

within the limits of spatiality is set in contemporary times, marked by transitivity and 

fluidity of religious practices. In this new context, the Jurema worship show to be 

influenced by the type of deities worship’s, being practiced almost exclusively in the 

homes of Umbanda. The work field was developed in five cities, brought upon the 

previously mentioned ancient villages, having religious leaders and church-goes as 

interlocutors. The research shows the cult complexity in a religious field measured by 

breaks and continuities along with the legacy of the ancient master’s juremeiros and by 

the struggle among the priests asking for a more complete authenticity about the 

management of religious property. The main objective of the work is to comprehend 

this legacy in the in the Umbanda context, practiced in the limits of the inner line, 

where, bygone more than four centuries from the beginning of its occupation, Jurema 

remains as one of the core elements in the religious scenery.  

 

Key words: Jurema; Umbanda; Popular religiosity 
 
 
 



 
 

9
 

 
 

 

RESUMÉ 

 
 
 

Nous présentons ici les résultats d’une recherche sur le culte de la Jurema dans la région 

comprise entre le littoral Sud de l’Etat de Paraíba et la Zona da Mata Norte (Zone de la 

Forêt, Nord) de l’Etat du Pernambouc (Région Nord-Est du Brésil).  Cette région est 

considerée par les “juremeiros” (comme on appelle les adeptes de ce culte) de ces deux 

Etats, comme um haut-lieu de la pratique de la Jurema. C’est la même région des 

anciens villages indiens controlés par les jésuites de Recife et Olinda, région nommée 

par le jésuite Serafim Leite comme la “ligne interne” (“linha interna”). Faisant appel à 

la construction de la spacialité comme outil heuristique pour comprendre la présence de 

la Jurema dans cette région, notre recherche, dans um premier temps, se penche sur son 

histoire, dès la création de ces villages jusqu’à leur fin, quand les indiens ont été 

assimilés aux populations pauvres non-esclaves qui les entouraient. Dans un second 

temps, nous cherchons à comprendre la configuration contemporaine de la Jurema dans 

cet espace, configuration marquée par la transitivité et la fluidité des pratiques 

réligieuses. Dans ce nouveau contexte, la Jurema soubit l’influence du culte des orixás 

afro-brésiliens, et se pratique désormais dans le cadre de l’Umbanda. Notre terrain de 

recherche comprend cinq villes, nées dans les mêmes emplacements des anciens 

villages. Nos interlocuteurs ont été les principaux leaders réligieux de la Jurema dans 

ces villes, ainsi que leurs fidèles. La recherche a établi la complexité du culte, dans un 

champ réligieux marqué par les ruptures et les continuités par rapport à l’héritage des 

anciens “juremeiros”, ainsi que par les disputes entre ceux d’aujourd’hui, concernant la 

légitimité dans la gestion des biens réligieux. Notre objectif principal a été celui de 

comprendre cet héritage dans le contexte contemporain de l’Umbanda et dans les limites 

spaciales de la “ligne interne”, ou, après plus de quatre siècles, la Jurema est encore um 

élément central de la vie réligieuse populaire.   

 

Mots-clés: Jurema, Umbanda; Religiosité populaire  

 



 
 

10
 

 
 
 
 
 
 

Í�DICE DAS FOTOGRAFIAS 
 
 
 
 

 

1. Terreiro Ogum Beira-Mar, Itambé ........................................................................ 114  
2. Fazenda do Acais, em 1946 ................................................................................... 134 
3. Mestre Flósculo e sobrinhos, em frente à casa grande do Acais, em 1952 ........... 134 
4. Maria do Acais ....................................................................................................... 135  
5. Capela de São João Batista (Acais) ....................................................................... 135 
6. Caboclos de lança do Maracatu Leão de Ouro, de Condado ................................. 176  
7. Mestre Biu Alexandre ............................................................................................ 176  
8. Caboclo de lança do Maracatu Leão de Ouro, de Condado .................................. 176 
9. Caçada do Bode, Caboclinho Sete-Flechas ........................................................... 177 
10. Caçada do Bode, Caboclinho Sete-Flechas ........................................................... 177 
11. Brincante do Caboclinho bebendo jurema ............................................................. 177 
12. Abertura de sessão de Jurema ................................................................................ 197  
13. Toque de Jurema. Terreiro de Umbanda São Jorge. Condado .............................. 197  
14. Obrigação para caboclo (saída da cabana). Terreiro Ogum Beira-Mar, Itambé .... 198 
15. Tombo de mestre (saída de quarto). Terreiro Ogum Beira-Mar, Itambé ............... 198 
16. Bebendo jurema - Terreiro do Mestre Zé Pilintra, Itambé .................................... 206 
17. Terreiro Oxóssi Pena Branca, Condado ................................................................ 206 
18. Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá, Goiana ...................................... 206 
19. Terreiro Oxóssi Pena Branca, Condado ................................................................ 207 
20. Terreiro de Umbanda São Jorge, Condado ............................................................ 207 
21. Terreiro Ogum Beira-Mar, Itambé ........................................................................ 207 
22. Caboclos: Terreiro Mãe Iemanjá, Pedras de Fogo ................................................ 224 
23. Terreiro Mãe Iemanjá, Pedras de Fogo ................................................................. 224 
24. Oxóssi Pena Branca, Condado ............................................................................... 224 
25. Mestres: Terreiro Oxóssi Pena Branca, Condado .................................................. 225 
26. Terreiro de Umbanda São Jorge, Condado ............................................................ 225 
27. Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá, Goiana ...................................... 225 
28. Ilu de duas membranas .......................................................................................... 231 
29. Ilu de macaíba. Centro Espírita Ogum Beira-Mar (Alhandra) .............................. 231 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

11
 

SUMÁRIO 
 

 

I�TRODUÇÃO ........................................................................................................... 14 

Objeto e questão central da pesquisa ..................................................... 15 
Contexto e sujeitos da pesquisa ............................................................. 18 
 

PLANO DOS CAPÍTULOS ........................................................................ 21 

 

CAPÍTULO I - PERSPECTIVAS TEÓRICO-METODOLÓGICAS .................... 24 

O OLHAR PURIFICADOR E O DESAFIO DA MISTURA ..................... 25 

MUNDOS CONTEMPORÂNEOS ............................................................. 31 

REPRESENTAÇÃO ETNOGRÁFICA ...................................................... 41 

O CAMPO: situando o percurso metodológico ........................................... 48 

Os interlocutores .................................................................................... 48 
Recolocando as questões etnográficas ................................................... 50 

 
CAPÍTULO II - Í�DIOS, �EGROS E MESTIÇOS: a história dos sem história e a 

construção da espacialidade ....................................................................................... 53 

A JUREMA ENTRE OS ÍNDIOS NO PERÍODO COLONIAL:  
alguns marcos referenciais ........................................................................... 54 
 
TERRITORIALIDADE RELIGIOSA: os aldeamentos e a produção 
 do espaço .................................................................................................... 57 

Os aldeamentos: aspectos gerais ........................................................... 61 
Os aldeamentos nos limites do atual município de Goiana ................... 64 
Aratagui ................................................................................................. 65 
Os aldeamentos e o domínio holandês ................................................... 67 
O Diretório dos Índios: de aldeamento à vila ........................................ 70 
 

OS NEGROS NA MATA NORTE ............................................................. 73 
Outros negros ......................................................................................... 75 
Os quilombos do Norte e o rei Malunguinho ......................................... 76   
 

CAPÍTULO III - A JUREMA E SUAS I�TERFACES ........................................ 81 

CATIMBÓ: a tradição dos mestres juremeiros ........................................... 82  

 Definindo o Catimbó ............................................................................. 83 
            Elementos da magia européia no Catimbó ............................................ 86  

O Catimbó como fenômeno mágico religioso ....................................... 90  
Reinos sagrados ...................................................................................... 92 
As cidades da Jurema ............................................................................. 94 



 
 

12
 

A repressão aos catimbozeiros ............................................................... 99  
 

A UMBANDA ........................................................................................... 102 
 Umbanda Traçada ................................................................................ 109  
 

CAPÍTULO IV – O CE�ÁRIO RELIGIOSO ........................................................ 111 

TERREIROS E CENTROS: considerações iniciais .................................. 112 

GOIANA ................................................................................................... 117 
 Considerações iniciais .......................................................................... 117 

Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá .................................. 118 
Mansão de Iemanjá .............................................................................. 122 
Tenda Espírita Ogum Beira-Mar .......................................................... 125 
Tenda Espírita Maria Conga ................................................................ 127  
 

ALHANDRA ............................................................................................. 129 
O tombamento do Acais ....................................................................... 133 
A Umbanda de Alhandra ...................................................................... 136 
Centro Espírita Rei Malunguinho ........................................................ 136 
Templo Religioso Orixá São João Batista ........................................... 139 
Centro Espírita Ogum Beira-Mar ......................................................... 142 
Centro de Inácio Gabriel ...................................................................... 144 
 

CONDADO ............................................................................................... 145 
 Considerações iniciais .......................................................................... 145 
Terreiro Oxóssi Pena Branca ............................................................... 146 
Terreiro de Ogunté, Iansã Oiá .............................................................. 148 
Terreiro de Umbanda São Jorge ........................................................... 149 
   

ITAMBÉ .................................................................................................... 151 
 Considerações iniciais .......................................................................... 151 

Terreiro Ogum Beira-Mar .................................................................... 152 
Terreiro do Mestre Zé Pilintra ............................................................. 154 
Centro Espírita e Terreiro de Umbanda Nossa Senhora do Carmo ..... 156 

 
PEDRAS DE FOGO .................................................................................. 158 

Considerações iniciais .......................................................................... 158 
Terreiro Mãe Iemanjá ........................................................................... 159 

  
AS FEDERAÇÕES ................................................................................... 161 

A JUREMA NA ARTE POPULAR .......................................................... 163 
Maracatu Rural ..................................................................................... 164 
Cavalo Marinho .................................................................................... 169 
Caboclinhos .......................................................................................... 170 
O Coco de seu Zé ................................................................................. 174 
 

CAPÍTULO V – AS PRÁTICAS E CRE�ÇAS ...................................................... 178 



 
 

13
 

 CONSIDERAÇÕES INICIAIS ................................................................. 179 

 
A ORGANIZAÇÃO INTERNA DOS TERREIROS E A DIVISÃO DO 

TRABALHO RELIGIOSO ....................................................................... 182 

  Divindades africanas na Jurema ........................................................... 187 

OS RITUAIS ............................................................................................. 188 
 Sessão de toque .................................................................................... 188 

As obrigações ....................................................................................... 190 
Sessões de mesa ................................................................................... 192 
 

JUREMA BEBIDA ................................................................................... 199 

O PANTEÃO ............................................................................................. 208 

Caboclos ............................................................................................... 208 
Mestres ................................................................................................. 211 
Reis ....................................................................................................... 217 
Exu e Pombagira .................................................................................. 219 
Pretos velhos ........................................................................................ 221  
Da relação com as entidades ................................................................ 222 
 

A MÚSICA RITUAL ................................................................................ 226 

Da centralidade dos tambores e obrigações dos ogãs .......................... 230 
Dos ritmos ............................................................................................ 236 
Das letras .............................................................................................. 238 
Da relação com o transe ....................................................................... 240 

 

CO�SIDERAÇÕES FI�AIS: a mistura como princípio ...................................... 243 

 

A�EXOS ..................................................................................................................... 253 

 

REFERÊ�CIAS BIBLIOGRÁFICAS .................................................................... 258 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 



 
 

14
 

I�TRODUÇÃO 
 

Ainda no período colonial surgem as primeiras referências a uma bebida 

consumida por índios nordestinos, em contextos religiosos, denominada de jurema. Na 

década de 1930, estudiosos da religiosidade popular descrevem a bebida no contexto do 

chamado Catimbó, fenômeno religioso que consistia basicamente em sessões de mesa 

(ou de consulta), mantendo, além da jurema, alguns elementos dos rituais indígenas, 

especialmente o fumo e o maracá. Em toda área da pesquisa, localizada entre a Mata 

Norte de Pernambuco e o Litoral Sul da Paraíba, essas mesas vão desaparecendo do 

cenário religioso entre as décadas de 1960 e 1970. Parte das suas crenças e práticas, no 

entanto, será incorporada à Umbanda, como têm sido genericamente denominados, por 

seus praticantes, os cultos de caráter mais coletivo, com tambores e danças, onde se 

cultuam, além da Jurema, divindades africanas. 

Minhas pesquisas sobre este fenômeno tiveram início em 1999, tendo o 

município de Alhandra, localizado no Litoral Sul da Paraíba, como campo empírico. A 

partir de 2000, meus estudos foram desenvolvidos no âmbito do Núcleo de 

Etnomusicologia da Universidade Federal de Pernambuco. Na ocasião, me ocupei da 

etnografia da música praticada no contexto dos rituais de Jurema, enfatizando, 

sobretudo, os diversos sentidos que essa música adquire para seus praticantes. A partir 

desse primeiro contato com o universo da pesquisa, estendi minhas investigações aos 

processos de mudança e reinterpretação do culto, assinalados pela centralidade da 

Umbanda no cenário religioso, o que contrastava com as descrições da Jurema praticada 

no contexto das antigas mesas de Catimbó que existiam na região. Com efeito, essas 

descrições, realizadas, mormente, por Gonçalves Fernandes (1938) e, mais 

recentemente, por René Vandezande (1975), referiam-se a um culto, como dito, ainda 

muito próximo da influência indígena, cujo cerimonial consistia basicamente nos 

chamados trabalhos de mesa. Concluí que, após quase trinta anos da realização da 

última pesquisa na região, o cenário religioso de Alhandra havia passado por mudanças 

significativas, remetendo a novas perguntas e inquietações sobre o culto. Partindo 

dessas inquietações, dei continuidade aos estudos sobre o tema durante o meu mestrado 

em Ciências Sociais/Antropologia, na Universidade Federal do Rio Grande do Norte.  

A pesquisa em Alhandra – assim como minhas investigações em outras cidades 

de Pernambuco e da Paraíba – apontava, portanto, para um novo contexto do culto. No 

entanto, apesar das reinterpretações míticas e rituais decorrentes dessa nova orientação 



 
 

15
 

religiosa, a tradição dos antigos mestres juremeiros1 apresenta-se como uma das 

principais marcas da Umbanda nordestina, o que é evidenciado, sobretudo, pela 

utilização dos mesmos objetos litúrgicos, pela existência de um panteão e de um 

universo mítico e simbólico comum a diversos terreiros e centros2 do Nordeste 

(ASSUNÇÃO, 1999). A possibilidade da existência, portanto, de uma espacialidade 

significativa para a prática do culto e relacionada às suas raízes constitui um dos 

aspectos centrais e motivadores da presente tese. 

A Jurema, cujo nome deriva de uma planta de igual nome, consiste em um 

complexo religioso, fundamentado no culto aos mestres, caboclos e reis, com origem 

nos povos indígenas nordestinos. As imagens e os símbolos presentes nesse complexo 

remetem a um lugar sagrado, descrito pelos juremeiros como “reino encantado”, 

“encantos” ou “cidades da Jurema”. A planta de cujas raízes ou cascas se produz a 

bebida tradicionalmente consumida durante as sessões é o símbolo maior do culto. É ela 

a “cidade” do mestre, sua “ciência”, simbolizando ao mesmo tempo morte e 

renascimento.  

 

Objeto e questão central da pesquisa 

Podemos falar em uma geografia da Jurema, situando-a ao longo do Nordeste 

Oriental3 (MOTTA, 2005). Contudo, as áreas mais significativas na tradição do culto 

serão aquelas em que por mais tempo persistiram a identidade e a memória indígena. O 

recorte feito na pesquisa ora apresentada — que delimita uma área que vai da Zona da 

Mata Norte de Pernambuco à cidade de Alhandra, no litoral Sul da Paraíba — é 

significativo na composição dessa espacialidade. A região em questão é marcada pelos 

antigos aldeamentos jesuíticos4, ligados aos colégios de Recife e Olinda. Em sua 

História da companhia de Jesus no Brasil, Serafim Leite descreve esses aldeamentos 

como parte de uma “linha interna”5, que, ao Norte de Olinda, em 1610, era composta da 

                                                 
1 Refiro-me aos personagens que surgem no contexto das antigas mesas de Catimbó, tais como Manuel 
Cadete, Maria do Acais, mestre Inácio, entre outros. 
2 Terreiros e centros são nomes usados em toda área da pesquisa, para designar os espaços de celebração 
no contexto da Umbanda. 
3 Compreende os Estados do Rio Grande do Norte, Paraíba, Pernambuco, Alagoas e Sergipe, e parte do 
Piauí, Ceará e Bahia. 
4 Alguns aldeamentos foram administrados também por outras ordens religiosas, como a dos carmelitas, 
oratorianos e franciscanos. 
5 Apesar da área em questão ter o culto da Jurema como uma marca do seu universo religioso, ao usar a 
expressão “linha interna”, Leite não se refere à existência de uma tradição religiosa ou de uma prática 
comum a esses povos. Seu interesse, portanto, é situar geograficamente os aldeamentos jesuíticos, 
administrados pelos referidos colégios, no início do século XVII. 



 
 

16
 

seguinte forma: 

[...] seguindo para o Norte, a sete léguas, S. Miguel. Depois, 
uma de três em três léguas, ate Santo André de Goiana e São 
João Batista de Itambé ou Itambé. Fazia parte deste grupo a 
Aldeia de Nossa Senhora da Assunção [Alhandra] (Leite, 1945, 
p. 333). 

 
Esta última, situada no extremo norte da demarcação acima, surgiu no lugar da 

antiga aldeia Aratagui6, habitada, provavelmente, por índios Tabajara7. Entre as cidades 

que surgiram a partir desses aldeamentos, Alhandra manteve (e de certo modo ainda 

mantém) uma significativa influência religiosa, sendo considerada por muitos o “berço 

da Jurema” (VANDEZANDE, 1975). Com efeito, as referências feitas por praticantes 

de cultos afro-brasileiros da Paraíba e de Pernambuco aos antigos mestres juremeiros de 

Alhandra, ou simplesmente a uma tradição que teria nessa cidade sua origem, 

evidenciam essa centralidade. Sabemos que, em parte, essas referências são resultados 

do prestígio da mestra Maria do Acais (FERNANDES, 1938; SALLES, 2009), que 

viveu entre essa cidade e Recife. Um exemplo do alcance do seu prestígio é o registro 

feito, em 1934, por um jornal de Alagoas, que relata uma caravana de Maceió com 

destino ao Acais8, propriedade que pertenceu à referida mestra. Pode-se mencionar, 

ainda, o fato de o município ter sido locus de importantes trabalhos sobre o culto, desde 

a década de 1930.  

Muitos dos elementos que compõem o culto da Jurema praticado em cidades de 

Pernambuco e da Paraíba, principalmente aquelas situadas entre (ou próximo a) João 

Pessoa e Recife, tem suas raízes nas cercanias dessa linha interna descrita por Leite. 

Com efeito, no panteão do culto encontramos entidades que são descritas por juremeiros 

dessas cidades como ligadas àquela região, como Malunguinho, Maria do Acais, mestre 

Flósculo, mestre Cadete, Tertuliano, Zé Pilintra, Major do Dias, entre outros. Todos 

figuram como nomes importantes na Jurema praticada nessas cidades. Mencione-se, 

ainda, a referência feita por juremeiros de Recife e João Pessoa à Liandra (Alhandra), 

situada, como vimos, no extremo sul da linha interna. A importância de Alhandra para 

os praticantes da Jurema em Recife, por exemplo, pode ainda ser evidenciada pelo fato 

                                                 
6 Também grafado como Uratagui. 
7 Estes se instalaram na Paraíba em 1584, vindos das margens do São Francisco, na Bahia. Em agosto de 
1585, estabeleceram aliança com os Portugueses (ALMEIDA, 1997; MELLO, 2002). Pela localização do 
aldeamento Aratagui — surgido durante a guerra dos portugueses contra os Potiguara, que estavam 
situados mais ao Norte —, muito provavelmente foram os Tabajara seus primeiros habitantes. 
8 A matéria é citada por Arthur Ramos (1988). 



 
 

17
 

de o movimento – que pude acompanhar de perto – em torno do tombamento da 

propriedade do Acais, fazenda onde viveram mestres renomados de Alhandra, ter sua 

origem naquela cidade, tendo movimentado um número significativo de terreiros. Uma 

das hipóteses que nortearam este trabalho, portanto, foi que, em toda área da pesquisa, 

Alhandra e os antigos mestres juremeiros, cujos nomes estão a ela associados, consistem 

em uma das principais referências do culto da Jurema.  

A tradição da Jurema na área de interesse da pesquisa tem suas origens nos 

aldeamentos criados a partir do final do século XVI, ou seja, nos limites da linha interna 

descrita por Leite. Neste caso, a significativa presença da Jurema na área pesquisada, 

passados mais de quatro séculos do início da sua ocupação, seria resultado da interação 

dos índios durante séculos com os diferentes agentes sociais (padres, homens livres 

pobres, colonos, quilombolas, etc.). Assim, seria no contexto desta espacialidade – os 

aldeamentos, que se transformariam em vilas e, por fim, em cidades – que teriam 

ocorrido os encontros e as mudanças responsáveis pela elaboração e reelaboração do 

culto.  

O reconhecimento da importância dessa linha interna, no entanto, não exclui a 

importância de outras espacialidades, o que é evidenciado pela centralidade no culto de 

entidades como o caboclo Orubá e Canindé, que remetem ao agreste e ao sertão. Por 

outro lado, os descimentos no período colonial, que, como veremos, consistiu na 

transferência de índios localizados no sertão para o litoral, vão contribuir para muitos 

dos elementos oriundos desses povos penetrarem na área da pesquisa. A própria jurema-

preta, planta considerada sagrada para a maioria dos juremeiros entrevistados (uma 

minoria vai preferir trabalhar com a branca), é uma planta típica do agreste e do sertão. 

Reconheço, portanto, que o culto da Jurema apresenta-se em diferentes contextos, tendo 

neles surgido por caminhos diversos, ainda pouco estudados. O presente trabalho limita-

se ao estudo de um desses contextos e de um desses caminhos.  

Como mencionado, a pesquisa ora apresentada procurou compreender como a 

Jurema praticada nos limites dessa espacialidade, ou seja, em uma área localizada entre 

o Litoral Sul da Paraíba e a Zona da Mata Norte de Pernambuco, se configura na 

contemporaneidade, marcada pela transitividade e fluidez das práticas religiosas. Nessa 

direção, a questão central da pesquisa é compreender o culto da Jurema, advindo dos 

antigos mestres juremeiros, no contexto da Umbanda, praticada nos limites da referida 

área. Em outras palavras, procuro perscrutar o encontro entre dois universos (o da 



 
 

18
 

Jurema e o dos orixás9) e suas implicações na configuração do novo culto. Compreender 

o que hoje dá sentido e ressignifica o sentimento de pertença à tradição da Jurema e 

mapear os alcances desta tradição, portanto, são alguns dos objetivos da presente tese. 

 

Contexto e Sujeitos da Pesquisa 
 
 Diante da complexidade e diversidade da prática da Jurema na área em questão, 

a Mata Norte de Pernambuco e o Litoral Sul da Paraíba, além das limitações próprias de 

um trabalho de pós-graduação, procedi a uma delimitação do campo da pesquisa, sendo 

contempladas as seguintes cidades: Goiana, Condado e Itambé, em Pernambuco, 

Alhandra e Pedras de Fogo, na Paraíba. Esta delimitação levou em consideração o fato 

de as mesmas serem descritas, no âmbito da referida área e em diversos terreiros do 

Recife, como significativas na prática do culto. Se, por um lado, Alhandra é considerada 

o berço dessa tradição (VANDEZANDE, 1975), por outro, os demais municípios 

mencionados — como pude perceber ainda durante meus estudos de mestrado — 

mantêm com ela uma íntima relação. 

Logo no início da pesquisa que deu origem ao presente trabalho, observei que os 

aldeamentos que resultaram nessas cidades, inclusive os da Paraíba, estavam localizados 

nos limites da atual Goiana, tendo alguns deles pertencido diretamente a este município. 

A aproximação entre esta cidade e Alhandra surge ainda no período colonial (KOSTER, 

1978) e se mantém até hoje, embora com menos intensidade. Na relação das aldeias 

sujeitas ao bispado de Pernambuco em 1746, por exemplo, o aldeamento de Aratagui, 

que deu origem a Alhandra, é descrito como pertencendo à região de Goiana 

(MEDEIROS, 2000). Fernando Pio (1970) também o descreve como pertencendo, na 

primeira metade do século XVII, a esta última. Todas as cidades contempladas pela 

pesquisa, portanto, como veremos mais adiante, estiveram de algum modo ligado à 

comarca de Goiana. Esta, no período colonial, teve um papel fundamental na economia 

da referida área, tanto por ser um dos mais importantes centros de produção do açúcar 

quanto pela importância do seu porto, de onde era transportado todo o açúcar produzido 

nos engenhos da região e todo pau-brasil de lá extraído. Embora tenha pertencido à 

Capitania de Itamaracá, que tinha por sede a Vila da Conceição, Goiana sempre se 

destacou como o mais importante povoado da Capitania, cuja sede, por diversas vezes, 

foi para lá transferida (MACHADO, 1990).  

                                                 
9 Os orixás são também denominados de santos, em toda a área pesquisada. 



 
 

19
 

Hoje, este município, que entra em decadência com a crise da economia 

açucareira (o que vai conferir mais autonomia aos municípios vizinhos), ainda mantém, 

no campo das religiões afro-brasileiras, uma relativa importância. Lá se encontra a sede 

de algumas federações que foram importantes na expansão da Umbanda em toda a área 

pesquisada e algumas lojas de produtos de Umbanda (atualmente existem três), onde os 

umbandistas costumam comprar ilus (tambores usados nos rituais), imagens de orixás e 

caboclos e outros objetos litúrgicos. 

Entre todas as cidades contempladas pela pesquisa, no que diz respeito ao campo 

religioso, pude observar a existência de uma certa interinfluência ativa. Ainda durante 

minhas pesquisas de mestrado, percebi uma relação significativa entre Itambé e 

Alhandra, não menos importante do que a relação entre esta última e Goiana. Seu 

Ciriaco, por exemplo, dono do Centro Espírita Rei Malunguinho, um dos terreiros mais 

conhecidos de Alhandra, nasceu e começou suas atividades religiosas em Itambé. Já pai 

Edu, dono do Templo Religioso Orixá São João Batista, foi levado para esta cidade com 

oito anos de idade, mas “fez o santo”10 com mãe Nita, em Itambé. Este município, como 

se verá mais adiante, mantém uma indissociável relação com Pedras de Fogo, cidade 

paraibana, também descrita por juremeiros de Alhandra e Goiana como importante para 

o culto na região. Itambé e Pedras de Fogo, embora pertencendo a estados diferentes, 

mantém um cotidiano muito próximo, formando praticamente uma só cidade. A divisa 

entre os dois estados é demarcada por uma rua comum às duas cidades. Dona Joana, por 

exemplo, a mais idosa dentre os pais e mães de santo (nomes dados aos sacerdotes e 

sacerdotisas da Umbanda em toda área pesquisada) dos 14 terreiros visitados, tem seu 

terreiro em Pedras de Fogo, mas a maioria dos frequentadores reside na cidade vizinha. 

A própria Joana teve como um dos dois sacerdotes que a iniciaram seu Biu Felix, pai de 

santo de Itambé. 

Quanto ao município de Condado, o inclui entre as cidades pesquisadas, 

mormente, pela importância de José Armindo, mestre renomado, responsável pela 

formação de diversos juremeiros da Zona da Mata Norte de Pernambuco, dentre eles pai 

Dedo, um dos meus interlocutores em Goiana.  

Ainda sobre a delimitação do campo empírico, é preciso lembrar (o que já se 

tornou lugar comum nas ciências humanas e sociais) que, por mais que o pesquisador 

procure imprimir um caráter objetivo a sua investigação, nela estarão sempre implicados 

                                                 
10 Nos 14 terreiros pesquisados, fazer o santo significa ser iniciado no orixá.  



 
 

20
 

aspectos de natureza subjetiva. Trata-se do distanciamento de uma perspectiva teórico-

metodológica que tem gerado algumas das principais tensões e ambigüidades do fazer 

etnográfico, o que Geertz (2002) vai definir como verdadeiras “patologias da ciência”11. 

Deste modo, a escolha de grupos e a delimitação da área de abrangência da pesquisa são 

também decorrentes da experiência de vida do pesquisador, do conhecimento que ele 

traz sobre o tema em questão, do seu envolvimento com o objeto de estudo, entre 

outros, que os leva em uma ou outra direção. A escolha do campo empírico, portanto, é, 

até certo ponto, um ato arbitrário. Assim, acredito que a pesquisa que deu origem a este 

trabalho poderia ter contemplado outras cidades, não menos importantes para o culto da 

Jurema na área em questão, tais como Aliança, Ferreiros, Caaporã, entre outras. 

 A pesquisa foi realizada, sobretudo, no contexto da Umbanda — emprego este 

termo designando a religião praticada nos terreiros porque assim a denominam seus 

protagonistas. Foram meus interlocutores líderes religiosos e demais frequentadores das 

casas de Umbanda localizadas nas cidades contempladas pela pesquisa. Mesmo a 

grande maioria dos juremeiros que não aderiram aos toques (sessões coletivas, onde são 

usados tambores, nas quais os médiuns dançam em um círculo, denominado gira), 

trabalhando apenas na mesa, também se define como umbandista, mantendo alguma 

relação com o universo dos orixás. 

Em Alhandra, mantive o diálogo, iniciado em minhas pesquisas anteriores sobre 

a Jurema, com os seguintes pais de santo: Ciriaco, do Centro Espírita Rei Malunguinho; 

Deca, do Centro Espírita Ogum Beira-Mar; Edu, do Templo Religioso Orixá São João 

Batista; e com seu Inácio da Popoca, que não tem terreiro. Também em Alhandra, 

acompanhei de perto o movimento contra a destruição dos lugares sagrados para os 

juremeiros, o que resultou no tombamento, pelo Instituto do Patrimônio Histórico e 

Artístico do Estado da Paraíba (Iphaep), da propriedade Acais. Em Pedras de Fogo, tive 

como principal interlocutora dona Joana, do Terreiro Mãe Iemanjá. Em Itambé, 

freqüentei o Terreiro Ogum Beira-Mar, de mãe Nita, o Centro Espírita e Terreiro de 

Umbanda Nossa Senhora do Carmo, de mãe Zeza, e o Centro do Mestre Zé Pilintra, de 

seu Cícero. Em Goiana, visitei as seguintes casas: Tenda Espírita Ogum Beira Mar, de 

pai Zé Carlos, a Tenda Espírita Maria Conga, de pai Carmelo, a Tenda Espírita Caboclo 

Boiadeiro de Tupygoiá, de pai Dedo, e o Terreiro de Umbanda Mansão de Iemanjá, de 

                                                 
11 Se por um lado o antropólogo precisa mostrar-se impregnado por seu objeto, por outro, retira-se do 
texto para conferir-lhe cientificidade. O resultado seria o surgimento de uma aura objetivista e atemporal, 
preocupada em distinguir os dados enquanto dados e a investigação enquanto ciência (GEERTZ, 2002). 



 
 

21
 

Mãe Rita. Em Condado, freqüentei o Terreiro Oxossi Pena Branca, de Biu de Laro, o 

Terreiro de Ogunté, Iansã Oiá, de mãe Mara, e o Terreiro de Umbanda São Jorge, de 

Dona Maria. 

 

PLA�O DOS CAPÍTULOS 

 

 Os cinco capítulos que compõem a tese estão organizados da seguinte forma: no 

primeiro, reflito sobre o tardio interesse dos pesquisadores das religiões afro-brasileiras 

pela Jurema, analisando as questões epistemológicas implicadas nos estudos de ontem e 

de hoje sobre o tema. Em um segundo momento, procuro situar as perspectivas teórico-

metodológicas que nortearam a pesquisa. 

 No segundo capítulo, intitulado Índios Negros e Mestiços, procedo inicialmente 

a uma breve discussão sobre a Jurema entre os índios no período colonial, a partir de 

alguns documentos e cartas do século XVIII. Ainda neste capítulo, procuro 

compreender a construção da espacialidade na área de interesse da pesquisa, analisando 

o contexto dos aldeamentos jesuíticos, até sua extinção. Na última parte, discuto a 

presença dos negros nessa espacialidade e algumas formas como ele vai se inserir no 

contexto da Jurema. 

No terceiro capítulo, A Jurema e suas Interfaces, procuro situar o Catimbó: 

quem foram os antigos mestres juremeiros, como definir o culto, a relação entre o 

Catimbó e a magia européia, os reinos sagrados da Jurema, as cidades (santuários) da 

Jurema de Alhandra, a repressão aos catimbozeiros e o declínio desse culto. Na segunda 

parte do capítulo procuro situar a Umbanda: sua origem, institucionalização e expansão, 

o seu caráter diverso e plural. Na última seção, procuro compreender o que muitos 

sacerdotes e praticantes dos terreiros pesquisados vão denominar de “Umbanda 

traçada”. 

No capítulo quatro, denominado o Cenário Religioso, apresento as cinco cidades 

pesquisadas e os 14 terreiros visitados. Descrevo os sacerdotes, como e por quem foram 

iniciados, sua trajetória até tornarem-se líderes religiosos, as principais entidades com as 

quais trabalham, quantos filhos-de-santo possuem, etc. Em seguida, procuro situar os 

terreiros, sua localização e divisão espacial. Abordo, ainda, a questão das federações, 

que vão exercer um papel central na expansão da Umbanda na área da pesquisa. Por 

fim, trato da relação entre a Jurema e os grupos de arte popular da Zona da Mata Norte 

de Pernambuco: Maracatu, Cavalo Marinho, Caboclinho e coco. 



 
 

22
 

No capítulo cinco, As práticas e crenças, me ocupo do trabalho de demarcação 

das fronteiras entre o universo dos orixás e o da Jurema, os rituais, o papel das sessões 

de toque e de mesa, o panteão, as características, origens e significados das entidades, a 

presença da jurema (bebida), seus diferentes significados e, finalmente, a música ritual – 

os instrumentos sagrados, os rituais de iniciação dos ogãs (tocadores), a importância das 

letras e uma breve discussão sobre a relação entre música e transe.  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

23
 

 

 

 

 

 

 

CIDADES I�CLUÍDAS �A PESQUISA 

 

 

 

 

 
 

 

 

 



 
 

24
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO I  

PERSPECTIVAS TEÓRICO-METODOLÓGICAS 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

25
 

 

O OLHAR PURIFICADOR E O DESAFIO DA MISTURA 
 
 Quem inicia um estudo sobre a Jurema no contexto dos cultos afro-brasileiros ou 

em contextos não indígenas, como é o caso do Catimbó, se surpreende com a escassez 

de trabalhos sobre o tema, principalmente com o pouco que foi escrito até meados da 

década 1980. Não obstante, sua presença tem sido registrada, ainda que 

superficialmente, desde a década de 1930. Com exceção dos trabalhos pioneiros de 

Mário de Andrade (1983) e Gonçalves Fernandes (1938), na década de 1930, e os de 

Roger Bastide (1945, 1971, 1974), escritos a partir da década seguinte, essas referências 

consistem em pequenos comentários, quase sempre relegando o culto a um status 

inferior às religiões de matriz africana, sobretudo aquelas consideradas mais 

“autênticas”, mais “puras” (RAMOS, 1988; CARNEIRO, 1991; RIBEIRO, 1978; 

QUERINO, 1988). 

O fato é que, como tenho procurado mostrar (SALLES, 2004), o tardio interesse 

dos pesquisadores dos cultos afro-brasileiros pela Jurema está relacionado ao fato de, 

desde Nina Rodrigues, as atenções estarem voltadas para os cultos, sobretudo os de 

tradição jeje-nagô e nagô-queto, considerados mais “autênticos”, mais “puros” 

(DANTAS, 1988; FERRETTI, 1995). Meu objetivo, nesta seção, não é retomar a 

análise da literatura sobre a Jurema, mas chamar a atenção para as implicações dessa 

busca pelas sobrevivências africanas nos estudos sobre o tema. O pouco interesse, 

portanto, que essa religião vai despertar entre os estudiosos da religiosidade popular, 

sobretudo até meados da década de 1970, remete a uma perspectiva epistemológica, 

cujas implicações levaram a dar maior importância a tradições “incorrompidas”, 

“autênticas”. Esses estudos seguiam indiferentes ao fato de os sistemas sociais das 

culturas afro-brasileiras — e da cultura afro-americana de um modo geral, como têm 

procurado mostrar desde o início da década de 1970 Mintz & Price (2003) — terem sido 

receptivos a condições sociais mutáveis.  

Essa mudança de perspectiva nos estudos sobre os escravos africanos na 

América, ou seja, distanciada da lógica de continuidades das tradições culturais, surge 

por parte de alguns pesquisadores norte-americanos, logo após a luta pelos direitos civis 

nos Estados Unidos e a inserção de estudos sobre o negro nos currículos de 

universidades daquele país. Se instaurando em meio a uma forte tendência à polarização 

dos estudos afro-americanos, os primeiros estudos que marcaram esse deslocamento 



 
 

26
 

foram, em algumas áreas, acusados de negar a existência de uma herança africana nas 

Américas. O que escreveu David Brown em sua dissertação sobre a religião afro-cubana 

sintetiza a perspectiva desses novos pesquisadores. 

As religiões afro-cubanas de hoje devem sua existência não a 
“remanescentes” passivos, mas a uma história de vitórias em batalhas 
arduamente vencidas, nas quais sua capacidade de recuperação 
deveu-se tanto às transformações inovadoras forjadas nas terras do 
novo mundo quanto à manutenção ou à preservação de tradições 
africanas “puras” (BROWN, apud, MINTZ & PRICE, 2003, p. 11). 
 

Assim, esses estudiosos partem do princípio que os africanos trazidos para a 

América estabeleceram-se no novo ambiente apropriando-se tanto dos novos 

instrumentos disponíveis quanto da memória da África, transmitida e reelaborada de 

modo complexo e por caminhos diversos.  

No Brasil, essa busca incessante pelos africanismos passa a ser posta em questão 

a partir da década de 1980, especialmente a partir do trabalho de Beatriz Góis Dantas, 

Vovó �agô e Papai Branco (1988). Como procurou mostrar a autora, o modelo nagô 

teria emergido dessa busca, tendo os terreiros baianos fornecido os dados empíricos 

para essa construção12. Assim, o nagô teria sido usado por africanistas como categoria 

analítica para se pensar os cultos afro-brasileiros, transformando os africanismos em 

provas de resistência, sem se dar conta de que “traços culturais, reais ou supostamente 

originários da África, podem ter significados diversos na sociologia brasileira” (ibid., p. 

20).  

Esse discurso de continuidade direta das tradições africanas, da suposta 

capacidade da civilização africana se autoperpetuar, passados mais de vinte anos da 

introdução dos questionamentos acima enunciados, permanece em muitos escritos 

recentes sobre cultos de matriz africana, como observou Mattijs van de Port (2005).  

Outro aspecto ligado a esse processo de purificação — também presente nas 

pesquisas sobre a história dos povos indígenas, como têm procurado mostrar Monteiro 

(2001), Pompa (2003), Boccara (2005), entre outros — é a velha tendência de situar 

negros e brancos (como índios e brancos) em categorias monolíticas, antagônicas. Nessa 

perspectiva, o negro é visto ou como aquele que resiste, mantendo sua identidade étnica 

e cultural, sua pertença ao mundo dos orixás, ou como sujeito aculturado, vítima da 

destruição, pelo branco, dos seus verdadeiros valores culturais e tradicionais. Nessa 
                                                 
12 A desvalorização dos cultos misturados ou sincréticos, como mostrou Dantas (1988) e Ferretti (1995), 
não teria se dado apenas entre os pesquisadores, mas também entre líderes religiosos, muitos 
influenciados pela literatura produzida pelos africanistas. 



 
 

27
 

lógica binária, o negro deixa de ser considerado como sujeito histórico, inserido em 

negociações, estratégias de poder, de afirmação política e reformulações de identidade 

em face das transformações do contexto social e cultural. Esses argumentos, no entanto, 

não deixam de reconhecer a opressão e a exploração dos negros, tampouco a 

desumanidade dos sistemas opressores.    

Concebida nessa perspectiva de blocos monolíticos e antagônicos, a presença 

dos negros no Catimbó, por exemplo, foi descrita por Bastide como “uma traição para 

com os seus ancestrais” (BASTIDE, 1945, p. 221) e, por Fernandes, como uma perda da 

“continuidade religiosa” (FERNANDES, 1938).  

No Recife, a busca pelos africanismos se intensifica com o grupo organizado 

pelo médico Ulysses Pernambucano. Na década de 1930, ele criou no Recife o Serviço 

de Higiene Mental de Assistência a Psicopatas, reunindo diversos estudiosos das 

religiões afro-brasileiros, promovendo a aproximação destes com os pais de santo. Em 

geral, o grupo seguia a lógica de Nina Rodrigues, também médico, de quem Ulysses era 

discípulo. Compunham o grupo nomes como Waldemar Valente, René Ribeiro e 

Gonçalves Fernandes. Nesse contexto, cultos considerados misturados, como o Catimbó 

e outras formas de “impurezas”, ao contrário dos xangôs mais “autênticos” (que 

equivaleriam no Recife aos candomblés mais “puros” da Bahia), seriam, pelos próprios 

estudiosos, considerados “ilegítimos”, “degenerescências”, obra de charlatões e 

exploradores (DANTAS, 1988). O Catimbó — que já não era visto como uma tradição 

indígena pura, tampouco como culto africano, sendo, portanto, a mistura por excelência 

— viria despertar apenas o interesse de alguns poucos pesquisadores. É assim que, ao 

referir-se ao cenário religioso do Recife dos anos 1930, René Ribeiro faz o seguinte 

comentário sobre o culto: 

Inúmeras outras casas, não mais com o caráter de grupos de culto 
estruturados, com hierarquia de dignitários e fiéis, rituais de iniciação 
e calendário religioso, porém de afiliação flutuante polarizada apenas 
em torno da figura de um sacerdote mágico-adivinho, funcionavam 
nessa época. Eram centros de catimbó, e de caboclos, onde o 
sincretismo religioso parece transformado as antigas “casas de 
angola” seguindo rumo um tanto diversificado do que no Rio de 
Janeiro viria resultar na macumba (1978, p. 57). 
 

Gonçalves Fernandes, ligado a Arthur Ramos e ao grupo organizado por Ulysses 

Pernambucano, é o primeiro da linhagem africanista que surge com Rodrigues a 

interessar-se pelo estudo do Catimbó. Em 1938, ele escreve O Folclore Mágico do 

�ordeste, uma das publicações da Biblioteca de Divulgação Científica, dirigida por 



 
 

28
 

Ramos. Apesar de não tratar exclusivamente do Catimbó, é esse o tema central do livro. 

Ele traz relatos biográficos de duas mestras prestigiosas, Joana Pé de Chita e Maria do 

Acais, descreve com detalhes a propriedade onde viveu esta última, além de registrar 

sessões de mesa e “Jurema de chão”. A influência dos estudos sobre os africanismos no 

Brasil, preocupação central do grupo ao qual estava ligado Fernandes, ainda se faz notar 

pela ênfase na presença das sobrevivências africanas no Catimbó, especialmente as de 

origem jeje-nagô. 

Castigado durante largo tempo de incompreensão e privações 
contínuas, pouco refeito pelos de sua raça, o negro perdeu a 
continuidade religiosa na Paraíba. De toda a sua riqueza simbólica 
ficou a prática do ebó, hipertrofiado como reação única para efeitos 
mágicos imediatos, tomando tão necessário era sentido (sic), todo o 
campo que restava duma organização mística. Não houve fuga para o 
culto dos orixás (FERNANDES, 1938, p. 8).  
 

Mesmo Bastide, que chama inicialmente a atenção para o fato de os estudiosos 

dos cultos afro-brasileiros estarem mais preocupados com o afro do que com o 

brasileiro, manteve um especial interesse pelas formas de conservação dos traços 

africanos no Brasil. Nessa direção, ocupou-se em mostrar a superioridade — em termos 

de pureza — da tradição nagô. Com efeito, o Candomblé foi seu principal objeto de 

estudo, ainda que tenha procurado dar conta do cenário das religiões afro-brasileiras 

como um todo, no que chamou de Geografia das Religiões Africanas no Brasil. O 

Candomblé, por ele considerado o paradigma das religiões de matriz africana em nosso 

país, seria (em termos durkheimianos) uma “verdadeira” religião, ao contrário dos 

cultos de tradição banto, como a Macumba, que teria se “degenerado”, passando de 

religião à magia, de culto coletivo à sessão de caráter mais individual. Seguindo a 

discussão iniciada por Fernandes (1938) sobre a presença dos negros no Catimbó da 

Paraíba, Bastide argumenta que esses seriam, em sua maioria, de origem banto, o que 

significaria ter uma mitologia menos “desenvolvida” e mais inclinada à magia do que a 

mitologia dos negros da Guiné. Assim, dirá que os primeiros, que não teriam 

ultrapassado o estado de “animismo ou manismo”, que não possuíam “uma mitologia 

tão ricamente organizada como a dos Yorubá, aceitaram com mais facilidade as 

divindades da nova pátria” (1945, p. 188). Como na citação acima, de Ribeiro, vemos 

aqui a mesma lógica que associa os cultos bantos a uma tendência à degeneração, à 

impureza, ao sincretismo. 

Na perspectiva do autor, a presença dos negros no Catimbó seria uma escolha, 



 
 

29
 

um ato consciente, no qual o sujeito tem plena consciência do que está deixando para 

trás, de que sua “verdadeira” cultura é a africana. Assim, essa aceitação do negro em 

relação ao sistema de crenças do índio seria marcada por uma aura de remorso e 

nostalgia.  

A saudade da África continua a viver em seus corações. A elevação 
social, a posse dos segredos da jurema não cura a cicatriz interior, 
não abala o remorso lancinante, o sentimento de ter cometido uma 
traição para com os seus ancestrais (1945, p. 221). 
 

É a partir da década de 1970 que podemos observar, no campo de estudo da 

religiosidade popular, um crescente interesse pelas religiões mais sincréticas, traçadas, 

sobretudo a Umbanda, “que”, como nos diz Pierucci, “os cientistas sociais mais 

patriotas em uníssono com outros tantos patriotas intelectuais consideraram como forma 

religiosa plenamente ajustada, posto que sincrética, à realidade brasileira...” (2006, 

p.18). É, portanto, no curso desse deslocamento que a Jurema vai despertar um maior 

interesse dos pesquisadores. Nesse sentido, em suas pesquisas, na década de 1970, o 

antropólogo Roberto Motta vai contribuir de modo significativo, ao constatar que o 

modelo considerado “clássico” de religião africana encontrado no Recife, o Xangô, era 

praticado apenas em uma minoria dos terreiros, enquanto à Jurema era encontrada na 

grande maioria das casas de espiritismo popular. Vejamos o autor: 

Constatei, logo nos primeiros meses de trabalho de campo, que a 
forma “clássica” de religião do Recife, o Xangô, das descrições de 
Gilberto Freyre (1933), Gonçalves Fernandes (1937), Waldemar 
Valente (1955) e, sobretudo, René Ribeiro (1952), era afinal 
praticado apenas numa minoria de terreiros, não mais do que uns 
15% do total. [...] minha surpresa foi ainda maior quando constatei 
que aproximadamente uns 60% de todos os centros de espiritismo 
popular da região do Recife entregavam-se, predominantemente, à 
prática da Jurema (também conhecida como Catimbó) (MOTTA, 
2000, p. 3).   
 

É nesta perspectiva, sem a lente purificadora dos africanistas, que se assenta a 

maioria dos novos trabalhos sobre a Jurema no contexto dos cultos afro-brasileiros. No 

entanto, esse expressivo interesse pelo tema — que só vai acontecer de fato a partir da 

década de 1990 — surge após mais de meio século dos estudos de Mário de Andrade 

sobre o Catimbó, por ele apresentados em uma conferência à Associação Brasileira de 

Música, em 1933, com o título “Música de Feitiçaria no Brasil”. Andrade não vinha da 

linhagem de estudos sobre o negro que surge com Nina Rodrigues, a cuja preocupação 

com as sobrevivências africanas me referi acima. Como um dos principais nomes do 



 
 

30
 

modernismo e nacionalismo brasileiros, ele buscava elementos que representassem a 

identidade nacional — as manifestações folclóricas, as artes populares, as danças e 

músicas tradicionais —, tendo mantido uma estreita ligação com o pesquisador potiguar 

Câmara Cascudo, que viria a escrever, estimulado por Andrade, o seu clássico 

Meleagro, sobre o Catimbó. 

Retomando a questão dos trabalhos recentes sobre o tema, além dos artigos de 

Motta – entre os quais “Continuidade e fragmentação nas religiões afro-brasileiras” 

(2003) e “A Jurema do Recife: religião indo-afro-brasileira em contexto urbano” (2005) 

– publicados em diversas revistas especializadas e difundidos em encontros e 

congressos, mencionem-se os seguintes trabalhos: Catimbó, dissertação de René 

Vandezande (1975) sobre a prática deste culto no litoral sul da Paraíba, mais 

precisamente nos municípios de Alhandra, Caaporã, Conde e Pitimbu; a dissertação de 

Clélia Moreira Pinto, Saravá Jurema Sagrada (1995), na qual a autora estuda a Jurema 

em três contextos diferenciados: os terreiros de Xangô e centros de Umbanda do Recife 

e entre os índios Atikum, em Pernambuco; a tese de Luiz Assunção, O Reino dos 

Encantados – Caminhos: Tradição e Religiosidade no Sertão �ordestino (1999), que 

estuda a Jurema no contexto das casas de Umbanda, situadas nos sertões da Paraíba, do 

Piauí, do Ceará e de Pernambuco; e, por fim, minha dissertação de mestrado, À Sombra 

da Jurema: um estudo sobre a tradição dos mestres juremeiros na Umbanda de 

Alhandra (2004), que versa sobre o encontro entre a Umbanda e a tradição da Jurema 

nesta cidade. 

Vale ressaltar a importância, a partir da década de 1980, dos estudos sobre a 

Jurema em contextos contemporâneos indígenas. Esses estudos se inserem, mormente, 

nas pesquisas sobre os processos de afirmação étnica dos índios do Nordeste. Nesse 

contexto, a Jurema — como o toré13, ao qual está intimamente ligada — tem sido 

utilizada como afirmação de identidade pela quase totalidade dos índios nordestinos. 

Esses autores também têm se ocupado de outras questões, como as práticas mágico-

religiosas e medicinais da Jurema e a penetração de elementos advindos dos cultos afro-

brasileiros em contextos indígenas. Como referência, sugiro a leitura de Tromboni 

(1994), sobre os Kiriri; Grünewald (2006), sobre os Atikun; e Mota (2007), sobre os 

Xocó e Kariri Xocó. 

 

                                                 
13 Dança ritual praticada pelos indígenas nordestinos, o toré mantém um sentido lúdico, religioso e 
socializador, sendo uma das principais formas de afirmação de identidade étnica desses índios. 



 
 

31
 

 

MU�DOS CO�TEMPORÂ�EOS 

 
O presente trabalho, escrito no início do novo século, reflete as preocupações, os 

limites e desafios de pensar a religiosidade popular — e em especial o culto à Jurema — 

na contemporaneidade. Nas ciências sociais, e mais precisamente na Antropologia, a 

análise dos mundos contemporâneos tem sido marcada por uma tendência à auto-

reflexão e desconstrução, pondo em questão a epistemologia modernista, ante a 

complexidade de um mundo ao mesmo tempo integrado e fragmentado (AUGÉ, 1997). 

Nesse contexto, a emergência de novas conceptualizações tem posto em questão 

conceitos fundantes da Antropologia, como cultura e tradição, os quais não mais 

poderiam ser empregados sem uma ampla discussão sobre seus limites e alcances. No 

campo do estudo das religiões populares, especialmente das religiões afro-brasileiras, 

essas desconstruções têm acompanhado a crescente disposição em compreender os 

fenômenos religiosos a partir da transitividade e fluidez que tem assinalado suas 

práticas. A questão de como se formam os sujeitos nesse novo contexto — em que as 

individualidades se assentam em uma “pluralidade incoerente”, muitas vezes 

“contraditória” (DE CERTEAU, 2003) — e de que modo são formuladas as estratégias 

de representação e poder estão no centro das novas reflexões das Ciências Sociais. 

Nesta direção, concordo com Otávio Velho que “no mundo contemporâneo a religião 

pode ser importante, ainda, para pensar o próprio empreendimento das ciências sociais 

em geral e da antropologia em particular” (2007, p. 291).  

Para situar a perspectiva teórico-metodológica na qual se assenta este trabalho, 

cuja influência de autores críticos da epistemologia modernista é central, parto 

inicialmente das reflexões proposta por Bruno Latour, o qual, mais que apontar para 

uma crise moderna, aponta para uma crise do próprio conceito de modernidade, 

revelando os paradoxos da sua constituição. A definição de modernidade, em que pese a 

polissemia do termo, remete, tradicionalmente, a uma dupla assimetria: assinala, de um 

lado, uma ruptura na passagem regular do tempo e, de outro, um combate entre 

vencedores e vencidos. Deste modo, ela (a modernidade) se constituiria de uma suposta 

separação entre o mundo natural e o mundo social. No caso da antropologia, esta 

divisão se expressaria em termos do binômio clássico: natureza e cultura. Modernizar, 

portanto, significaria distinguir claramente as leis da natureza exterior e as convenções 

da sociedade e da cultura, negando, ao mesmo tempo, a existência dos híbridos. Estes, 



 
 

32
 

paradoxalmente, teriam proliferado graças ao trabalho dos modernizadores, ou seja, da 

mesma constituição que os negara.  

Em sua análise da demarcação moderna, Latour, baseado no estudo de Steven 

Shapin e Simon Schaeffer, “Leviathan and the Air-Pump”, parte do caso de Boyle, o 

cientista, e Hobbes, o cientista político, os quais, no século XVII, foram responsáveis 

pela invenção de uma ciência, um contexto e uma demarcação entre ambos. Boyle, ao 

utilizar testemunhas confiáveis para atestar a existência de um fato, mesmo que sua 

verdadeira natureza não fosse conhecida, inventa o estilo empírico empregado até 

nossos dias. Neste processo de legitimação, ele não busca a opinião dos observadores, 

mas a observação de um fenômeno produzido artificialmente em laboratório. Hobbes, 

por sua vez, preocupado com a unificação do corpo político, irá obter seus resultados 

científicos e legitimá-los através de uma demonstração matemática. O que Latour 

pretende mostrar ao propor uma reflexão sobre Boyle e Hobbes é o fato de que nesta 

dupla invenção haveria tanto uma teoria política em Boyle, quanto uma ciência 

matemática em Hobbes, ambas ocultadas por seus respectivos seguidores, 

comprometidos com o trabalho de “purificação”. Enquanto o primeiro criava um 

discurso político que excluía a política, o segundo desenvolvia uma política científica 

que excluía a ciência experimental. Deste modo, eles teriam inventado “nosso mundo 

moderno, um mundo no qual a representação das coisas através do laboratório encontra-

se para sempre dissociada da representação dos cidadãos através do contrato social” 

(LATOUR, 2008, p.33).  

Deste modo, a constituição moderna teria inventado a separação entre o poder 

científico, comprometido com a representação das coisas, da força natural, do 

mecanismo, e o poder político, comprometido em representar os sujeitos e a política. 

Esta constituição, segundo Latour, se assentaria em quatro garantias. A primeira, que é 

oferecida pelos seguidores de Boyle, seria: “não são os homens que fazem a natureza, 

ela existe desde sempre e sempre esteve presente, tudo que fazemos é descobrir seus 

segredos” (ibid., p. 36). A segunda, oferecida pelos seguidores de Hobbes, afirma que 

os homens são os responsáveis pela construção da sociedade, sendo também quem 

decide livremente acerca do seu destino. A terceira garantia seria, primeiro, a separação 

radical entre o mundo natural e o mundo social e, segundo, a separação entre o trabalho 

dos híbridos e o da purificação. A quarta garantia seria a do Deus suprimido: os 

seguidores de Boyle suprimiram a presença divina da natureza e os seguidores de 

Hobbes a suprimiram da origem da sociedade.  



 
 

33
 

A espiritualidade foi reinventada, isto é, a transcendência do Deus 
todo-poderoso no foro íntimo sem que Ele interviesse em nada no 
foro exterior. Uma religião totalmente individual e espiritual permitia 
criticar tanto a dominação da ciência quanto da sociedade, sem com 
isto obrigar Deus a intervir em uma ou na outra (ibid., p. 39). 

 
A modernidade criava, então, um Deus ausente, em lugar de um Deus supremo, 

possibilitando aos modernos serem laicos e, ao mesmo tempo, piedosos, serem ateus e 

permanecerem religiosos. Para Latour, essas quatro garantias serviriam umas às outras, 

sendo responsáveis pela manutenção da constituição moderna. O que seria fundamental 

na reflexão por ele proposta, e que nos ajuda na construção de um caminho teórico-

metodológico para pensar o fenômeno da Jurema, é o fato da constituição moderna 

“tornar invisível, impensável, irrepresentável o trabalho de mediação que constrói os 

híbridos” (ibid., p. 40). Paradoxalmente, ela permitiria a proliferação desses híbridos ao 

mesmo tempo em que negava sua existência. Com efeito, a modernidade não proibiu 

nenhuma combinação das suas quatro garantias constitucionais, sendo gerada tanto pelo 

trabalho de purificação quanto pelo trabalho de mediação. Contudo, ela só reconheceria 

o papel do primeiro. 

Para Latour, a modernidade, em relação às regras da sua constituição, jamais 

existiu. Ela seria mais que uma ilusão e menos que uma essência. Seria “uma força 

acrescentada a outras, as quais há muito tempo teve o papel de representar, de acelerar 

ou de resumir, mas a partir de agora não mais, não completamente” (ibid., p.45).  

Ao revelar os paradoxos da modernidade, Latour reconhece que pode ele mesmo 

ser considerado um pós-moderno. Mas afirma que pós-modernismo é uma expressão 

vaga, aplicada aos que “ficam suspensos entre a dúvida e a crença, enquanto esperam o 

fim do milênio” (ibid., p.15). Ele, o pós-modernismo, seria um sintoma e não uma 

solução. Os pós-modernos viveriam, ainda, sob a constituição dos modernos, embora 

não acreditassem mais em suas garantias, nem conseguissem romper com a crítica, 

mesmo reconhecendo seu esgotamento e desacreditando em seus fundamentos. Por 

outro lado, ao invés de voltarem-se ao estudo empírico das redes, os pós-modernos 

rejeitariam qualquer trabalho empírico, por eles considerado ilusório e enganador.  

Assim, Latour conclui que jamais houve um mundo moderno nos termos da sua 

constituição, jamais fomos modernos. Para referir-se aos que levam em consideração 

tanto a constituição moderna quanto a proliferação dos híbridos, ele propõe a expressão 

“não moderno” ou “amoderno”. A estes, finalmente, caberia o estudo dos mundos não 

modernos. 



 
 

34
 

Tanto os anti-modernos quanto os pós-modernos aceitaram o terreno 
de seus adversários. Um outro terreno, muito mais vasto, muito 
menos polêmico, encontra-se aberto para nós, o terreno dos mundos 
não modernos. É o império do centro, tão vasto quanto a China, tão 
desconhecido quanto ela (ibid., p. 52). 
 

Alguns antropólogos vêm assumindo o desafio de pensar esses mundos não 

modernos, contemporâneos (AUGÉ, 1997), globalizados (APPADURAI, 1998). Ambos 

partem do principio que lidam agora com um fenômeno em movimento, com mundos 

cuja diversidade se recompõe a cada instante (AUGÉ, 1997), com mundos que se 

mantêm em conexão com outros, seja concretamente ou através da imagem e da 

imaginação (APPADURAI, 1998; BHABHA, 1998). 

No âmbito da antropologia contemporânea, a noção de mundo não seria menos 

problemática que as de “cultura” e “sociedade”. Ela, como afirma Augé (1997), não 

teria sido objeto da mesma reflexão sistemática como as duas últimas. A noção (ao 

mesmo tempo cômoda e incerta) seria marcada pelas contradições que a sustentam. 

Assim, remeteria, ao mesmo tempo, à idéia de singularidade e universalidade; à idéia de 

unidade e pluralidade; de mundos heterogêneos e interligados.  

Esta é, de fato, a nova ordem de realidade que se propõe a seu olhar 
[do antropólogo]: as novas fronteiras que não se confundem com as 
antigas delimitações do social e do cultural. Por esses novos mundos 
passam as relações de sentido (as alteridades-identidades instituídas e 
simbolizadas) cujos cruzamentos, imbricações e rupturas fazem a 
complexidade da contemporaneidade (AUGÉ, 1997, p.143). 
 

A análise deste cenário complexo dos mundos contemporâneos implicaria em 

algumas dificuldades, sobretudo de ordem metodológica. Para Augé, o obstáculo maior 

seria a questão de como escolher os objetos empíricos onde os antropólogos possam 

apreender o paradoxo dos novos mundos. Essa dificuldade seria ainda maior pelo fato 

desses mundos, tanto em sua dimensão individual quanto social, não serem 

homogêneos. E mais, os valores de um mundo podem funcionar em outros mundos, 

assim como o fato de pessoas pertencerem a um mesmo mundo não significa que elas 

compartilham, necessariamente, os mesmos valores. Apenas em relação a alguns 

aspectos elas pertenceriam a um mesmo mundo.  

Frente a esta complexidade, a antropologia vê-se diante de um duplo e 

contraditório desafio. O primeiro liga-se aos impactos dos grandes fenômenos 

constitutivos de nossa contemporaneidade sobre a natureza da relação que os indivíduos 

têm com o seu meio. Esses impactos teriam instaurado uma crise: sendo a identidade 



 
 

35
 

construída por negociação com diversas alteridades, a crise de identidade de indivíduos 

ou grupos seria, portanto, conseqüência da impossibilidade destes elaborarem um 

pensamento do outro. A crise de identidade seria, antes, uma crise de alteridade e, 

conseqüentemente, uma crise do sentido. O desafio primeiro da antropologia seria 

compreender os “déficits” de sentido que surgem dessa crise de alteridade (ibidem).  

O segundo desafio liga-se ao fato de os antropólogos contemporâneos, ao 

contrário dos etnólogos tradicionais, não mais lidarem com realidades fixas, localizadas 

e simbolizadas. Assim, seria necessário a antropologia livrar-se das “armadilhas” da 

etnografia de urgência (aquela que estudava os últimos primitivos). Para Augé, o 

antropólogo deve estudar as crises contemporâneas (de sentido, de alteridade), em toda 

sua complexidade e diversidade. Deste modo, seria necessário, “escolher campos e 

construir objetos na encruzilhada dos mundos novos onde se perde a pista mítica dos 

lugares antigos” (ibid., p. 145). 

Pensar os cultos afro-brasileiros em nossos dias, em suas diferentes e complexas 

formas de manifestação e interpretação, nos leva a considerar a individualidade como 

uma dimensão fundamental. Michel Foucault, em suas obras sobre a loucura, o sexo e a 

prisão, e Michel de Certeau, sobretudo em A invenção do cotidiano, teriam 

impulsionado o debate em torno dessa dimensão. O primeiro seria um dos responsáveis 

por esta reintegração do indivíduo no campo das ciências sociais. Como escreveu Augé: 

[Foucault] toma a instituição como objeto, não como ponto de partida 
ou chave de leitura (...) Desinstitucionalizar e desglobalizar os passos 
antropológicos conduz necessariamente a dar maior atenção aos 
percursos individuais. As noções de espaço e de individualidade são 
essenciais a essa nova orientação. (ibid., p. 146) 
 

Este ressurgimento do indivíduo no olhar dos antropólogos seria uma 

conseqüência, como afirmou Augé, do desvio, por parte desses pesquisadores, em 

relação à instituição e do distanciamento da concepção de cultura como o todo, cuja 

análise seria indispensável para se compreender as singularidades. 

As idéias de Michel de Certeau têm uma importância significativa para a 

reflexão proposta no presente trabalho, tanto pela ênfase dada pelo autor à 

individualidade — dimensão que considero fundamental em um estudo sobre a 

religiosidade contemporânea — quanto pela importância dada à questão da 

reapropriação do espaço pelos sujeitos à margem da ordem política e econômica 

dominante. De Certeau procurou apontar caminhos que ajudassem na desconstrução da 

idéia das práticas cotidianas como uma questão secundária, relegada a um lugar 



 
 

36
 

desprivilegiado na análise da atividade social. A suposta passividade e disciplina dos 

usuários, segundo o autor, teria tradicionalmente ocupado o cenário das análises sobre a 

sociedade. No entanto, adverte que as reflexões por ele propostas não devem ser 

compreendidas como um “regresso aos indivíduos”. Durante três séculos, como 

argumentou o autor, a noção de indivíduo foi aceita como uma unidade elementar, a 

partir da qual seriam formados os grupos, aos quais eles poderiam sempre ser reduzidos.  

Assim, as relações sociais determinariam seus termos, e não o contrário. Nessas 

determinações relacionais, cada individualidade se assentaria em uma “pluralidade 

incoerente”, chegando muitas vezes a ser contraditórias. A Análise proposta por ele não 

trataria do sujeito propriamente dito, mas dos seus modos de operação. Mais ainda, teria 

como objetivo a explicitação das “combinatórias de operações” presentes na cultura.  

 Ao tratar da produção dos consumidores, ele examina a origem e os rumos das 

práticas cotidianas. Um dos aspectos fundamentais nessa reflexão seria o uso que os 

grupos ou indivíduos fazem dos objetos sociais. O autor cita como exemplo a 

importância de se analisar, além das imagens difundidas pela televisão (representações) 

e dos tempos passados diante do aparelho (comportamento), o que o consumidor 

cultural “fabrica” durante as horas frente à televisão e o que faz com as imagens. De 

Certeau mostra que essa “fabricação” se dissemina sorrateiramente, uma vez que 

acontece nas áreas ocupadas e definidas pelos sistemas de produção, onde não há lugar 

para os consumidores marcarem o que fazem com os produtos. Assim, correspondente a 

uma produção racionalizada, expansionista, centralizada e espetacular, existiria outra, 

astuta e dispersa, que empregaria de diferentes formas os produtos impostos pela ordem 

econômica dominante. O exemplo por ele apresentado do fracasso dos colonizadores 

espanhóis nos contatos com os indígenas ilustra o caráter subversivo dessas ações-

invenções do cotidiano: 

Esses indígenas faziam das ações rituais, representações ou leis que 
lhes eram impostas outra coisa que não aquela que o conquistador 
julgava obter por elas. Os indígenas as subvertiam, não rejeitando-as 
diretamente ou modificando-as, mas pela sua maneira de usá-las para 
fins e em função de referências estranhas ao sistema do qual não 
podiam fugir (2008, p. 39). 
 

Deste modo, eles subvertiam as imposições, sem rejeitá-las diretamente ou 

modificá-las, mas empregando-as com finalidades contrárias àquelas propostas pelo 

sistema, ao qual estavam atados. Fenômeno semelhante ocorreria em nossas sociedades, 

com o uso que os meios populares fazem das culturas propagadas e impostas pelas 



 
 

37
 

elites. O que propõe o autor é o exame de uma antidisciplina: uma rede formada pelas 

astúcias, pelos modos de proceder, por estratégias e táticas inscritas no modo de operar 

das culturas. 

O espaço é tratado por Certeau enquanto um “lugar praticado”. O autor 

aproxima essa noção de espaço à noção de “relato”, “ações narrativas”. Estas regulariam 

as mudanças ou circulações do espaço. Assim, todo relato (cotidiano ou literário) seria, 

para o autor, um relato de viagem, uma prática do espaço. Nesse sentido, Certeau faz 

uma distinção entre lugar e espaço. O primeiro indicaria uma estabilidade. 

Corresponderia à impossibilidade de duas coisas ocuparem o mesmo lugar. Remeteria, 

do mesmo modo, a noção de “próprio”, onde cada elemento estaria situado em um lugar 

distinto e próprio. O espaço, por sua vez, estaria ligado a vetores de direção, ao 

movimento, à variável tempo. Seria o “efeito produzido pelas operações que o orientam, 

o circunstanciam, o temporalizam e o levam a funcionar em unidades polivalentes de 

programas conflituais ou de proximidades contratuais” (ibid., p. 202). A relação entre 

lugar e espaço seria equivalente à palavra escrita — enquanto um sistema de signos, 

resultado de múltiplas convenções — e a palavra falada. Faltaria a esta, como ao 

espaço, a univocidade e a estabilidade de um “próprio”.  

O espaço estaria para o lugar como a palavra quando falada, isto é, 
quando é percebida na ambigüidade de uma efetuação, mudada em 
um termo que depende de múltiplas convenções, colocada como o ato 
de um presente (ou de um tempo), e modificado pelas transformações 
devidas a proximidades sucessivas. Diversamente do lugar, não tem 
portanto nem a univocidade nem a estabilidade de um ‘próprio’ 
(ibid., p. 202).  
 

O espaço seria, portanto, um lugar praticado. Assim, os pedestres 

transformariam uma rua, geometricamente definida por um urbanismo, em espaço. A 

leitura, igualmente, seria o espaço produzido por um escrito, ou seja, produzido pela 

prática de um lugar constituído por um sistema de signos. Os relatos transformariam 

lugares em espaços e espaços em lugares, organizando, ao mesmo tempo, o jogo das 

relações mutáveis mantidas entre si. 

Outro aspecto relacionado à subjetividade contemporânea a ser considerado nas 

análises dos fenômenos religiosos, especialmente no contexto das mudanças e 

reelaborações desses fenômenos – o que nos ajuda a pensar o caso da Jurema –, são as 

influências que exercem sobre eles as imagens e a imaginação. Como procurou mostrar 

o antropólogo indiano Arjun Appadurai, a imaginação, resultante da inter-relação e do 



 
 

38
 

efeito dos meios e dos movimentos, seria um dos principais elementos constitutivos da 

subjetividade moderna (APPADURAI, 2001). Para o autor, no mundo “pós-eletrônico” 

a imaginação assumiria um papel novo: formaria parte do trabalho mental do cotidiano 

da “gente comum”, tendo penetrado na vida cotidiana. Cada vez mais, as pessoas 

imaginam a possibilidade de viver e trabalhar em outros lugares, longe de sua terra 

natal, o que teria como conseqüência o crescimento da migração, tanto ao nível nacional 

quanto global. As diásporas, por exemplo, seriam uma das forças da imaginação na vida 

das pessoas, seja como desejo ou memória. Essa imagem que os indivíduos têm de si 

mesmos e do mundo seria transformada pelos novos recursos e disciplinas oferecidos, 

sobretudo, pelos meios de comunicação eletrônicos. A velocidade com que estes meios 

se expandem e a multiplicidade de formas por eles adotadas (televisão, cinema, 

telefone, internet) forneceriam matéria prima para fazer da construção da imagem do 

“eu” um projeto social cotidiano14.  

Questões próximas a estas aparecem no centro das reflexões de outro indiano, o 

antropólogo Homi Bhabha, o qual vai interessar-se pela questão do desejo (nos 

indivíduos do mundo moderno) de reconhecimento de outros lugares e de outras coisas, 

o que estaria na base das iniciações “extraterritoriais” e “interculturais” (BHABHA, 

1998). Essas seriam alimentadas, em nossos dias, pela sensação de liminaridade, de 

estar nas “fronteiras do presente”, em um mundo “pós” (pós-modernismo, pós-

colonialismo, pós-estruturalismo...), sem direção, onde a desorientação seria uma das 

características mais marcantes. A crise das categorias conceituais e organizacionais 

básicas, como da própria noção de sociedade, e o surgimento de novos signos de 

identidade comporiam este cenário de desorganização, de “entre-lugares”. Para Bhabha, 

entre as novas tarefas das ciências sociais estaria contribuir para responder as seguintes 

questões: como se formam os sujeitos nesse novo contexto? De que modo, nesse novo 

contexto, são formuladas as estratégias de representação e poder? Para tanto, os 

cientistas sociais teriam que romper com velhas concepções teórico-metodológicas, uma 

vez que a própria noção de comunidade estaria em crise. Assim, mesmo os casos de 

histórias em comum de privação e discriminação seriam muitas vezes marcados por 

contradições e antagonismos.  

                                                 
14 No centro dessas dimensões apresentadas pelo autor está a questão da “desterritorialização”, por ele 
descrita como um das forças básicas do mundo moderno. Esse fenômeno relaciona-se com o movimento 
das pessoas no mundo ou com a “fantasia” delas quererem movimentar-se. No campo da 
desterritorialização, as pessoas, o dinheiro e os bens de consumo estariam envolvidos no que ele 
classificou como uma perseguição incessante e recíproca pelo mundo inteiro. 



 
 

39
 

Essas questões nos remetem ao conceito de tradição, que no contexto dos 

mundos contemporâneos não mais legitimaria a diferença. A tradição seria articulada 

em uma negociação complexa, em andamento. Seu objetivo seria “conferir autoridade 

aos hibridismos culturais que emergem em momentos de transformação histórica” 

(BHABHA, 1998, p. 21). Assim, o reencontro com o passado, sugerido pelo termo, 

seria marcado por novas temporalidades culturais, as quais seriam incomensuráveis na 

invenção da tradição. Deste modo, em nossos dias, a complexidade na qual estaria 

assentada a noção afastaria qualquer acesso imediato a uma dada tradição ou a uma 

identidade original. 

 Para o autor, não podemos mais pensar o presente como uma ruptura ou como 

um vínculo com o passado. Do mesmo modo, o futuro não pode mais ser pensado como 

uma “presença sincrônica”. Assim, “nossa autopresença mais imediata, nossa imagem 

pública, vem a ser revelada por suas descontinuidades, suas desigualdades, suas 

minorias” (ibid., p. 23). 

 

Ainda sobre os autores que vão contribuir para a reflexão proposta no presente 

trabalho, utilizo algumas idéias de Pierre Bourdieu, que acredito úteis à reflexão sobre a 

prática da Jurema nos terreiros de Umbanda. Apesar de situado em outro contexto 

teórico metodológico, em relação aos autores acima mencionados, penso que as 

contribuições de Bourdieu para a análise da organização do campo religioso, nas quais a 

influência de Max Weber é fundamental, não contradiz a perspectiva teórica aqui 

assumida. Sua sociologia, especialmente através do Esboço de uma Teoria da Prática 

(1983), vai influenciar sobremaneira o trabalho de Certeau. Como escreveu este, que 

dedica-lhe a maior parte do capítulo quatro de A Invenção do Cotidiano: 

Esses textos de Bourdieu fascinam por suas análises e agridem por 
sua teoria. Lendo-os, sinto-me como o prisioneiro de uma paixão que 
eles irritam excitando-a. São feitos de contrastes (CERTEAU, 2008, 
p. 127).  
 

De fato, as questões colocadas por Bourdieu em sua teoria da prática serviram de 

base para a desconstrução, por parte de De Certeau, da idéia das práticas cotidianas 

como relegada a um lugar desprivilegiado na análise da atividade social, assim como da 

suposta passividade dos sujeitos. Em Esboço de uma teoria da prática, Bourdieu analisa 

a teoria social partindo de três perspectivas: o conhecimento fenomenológico, que se 

ocupa da verdade enquanto experiência primeira do mundo social; o conhecimento 



 
 

40
 

objetivista, que estabeleceria as estruturas objetivas do mundo social e a verdade 

objetiva da experiência primeira; e o conhecimento praxiológico, que diz respeito tanto 

ao sistema das relações objetivas, construído pelo modo de conhecimento objetivista, 

quanto às “relações dialéticas entre essas estruturas e as disposições estruturadas nas 

quais elas se atualizam e que tendem a reproduzi-las” (BOURDIEU, 983, p. 47). A 

teoria da Prática seria uma ruptura com o modo de conhecimento objetivista, que, 

segundo Bourdieu, apreenderia as práticas de fora, ao invés de concebê-las no âmbito 

do próprio movimento de sua efetivação. Esse conhecimento objetivista se afastaria da 

questão da apreensão prática do mundo social ao produzir um conhecimento teórico 

desse mundo contra os pressupostos implícitos do conhecimento teórico da experiência 

primeira.  

 Analisando a lingüística saussuriana, que tanto teria influenciado o objetivismo, 

Bourdieu critica o fato dos etnólogos estruturalistas dela dependerem teoricamente. Eles 

teriam engajado em sua prática o “inconsciente epistemológico”, que engendraria “o 

esquecimento dos atos pelos quais a lingüística construiu seu objeto próprio” (ibid., p. 

50). Deste modo, seriam os etnólogos estruturalistas herdeiros de um patrimônio que 

eles não haviam construído, assim como não saberiam reproduzir suas condições de 

produção. Como dirá o autor,  

 [...] fizeram-se na maior parte das vezes, com essas traduções literais de 
uma terminologia dissociada da ordem das razões das quais ela tira seu 
sentido, economizando a reflexão epistemológica das condições e dos 
limites de validade de uma transposição da construção saussuriana 
(ibid., p. 50).  

 
 Não obstante suas críticas ao objetivismo, Bourdieu o considera como um 

momento necessário a toda pesquisa. Sua superação, no entanto, seria, em outro 

momento da investigação, fundamental para a construção de uma teoria da prática ou do 

modo de engendramento das práticas.  

Seguindo de perto as contribuições de Max Weber, Bourdieu, em A Economia 

das Trocas Simbólicas (2008), vai situar o campo religioso como marcado pelas 

relações de transação entre especialistas e leigos, assentada em diferentes interesses, e 

pelas relações de concorrência e alianças entre os primeiros. Nesse “mercado 

simbólico”, as diferentes instâncias religiosas concorreriam pelo monopólio da gestão 

dos bens religiosos e do exercício legítimo do poder religioso. Na produção de bens 

simbólicos, as instituições e agentes comprometidos com a sua circulação comporiam o 

aparelho de produção, que tanto produz o bem quanto a crença em seu valor. O trabalho 



 
 

41
 

de “fabricação”, portanto, é dependente do trabalho coletivo de valorização do produto e 

do interesse por ele.  

O poder do criador residiria na capacidade dele mobilizar a “energia simbólica” 

produzida pelo conjunto dos agentes comprometidos com o funcionamento do campo. 

Essa energia seria produzida pelo conjunto dos agentes comprometidos com o 

funcionamento de um dado campo, inclusive por seus próprios concorrentes. Trata-se, 

portanto, de um poder que só se torna possível porque exercido com a cumplicidade de 

todo o grupo, que desconhece que a ele está sujeito ou que o exerce.   

 

REPRESE�TAÇÃO ET�OGRÁFICA 
 

Este trabalho se propõe a ser uma etnografia do culto à Jurema. Assumir tal 

perspectiva em tempos (ainda) de crise exige algumas considerações iniciais sobre a 

prática etnográfica, mesmo correndo-se o risco de ser repetitivo, por tratar-se de uma 

discussão iniciada a mais de vinte anos e bastante conhecida dos antropólogos dos 

nossos dias. Não pretendo, contudo, apresentar as idéias abaixo como uma solução aos 

problemas suscitados pela etnografia na contemporaneidade, assumindo a perspectiva 

de um ou outro autor (até porque não me parece ter sido esta a intenção dos que 

estiveram à frente deste debate), mas retomar a discussão, analisando o contexto 

epistemológico que vai desencadeá-lo. 

Como se sabe, essas questões vão se intensificar a partir dos anos oitenta, nos 

Estados Unidos, desencadeadas, em parte, pela chamada crise das representações, tendo 

como principais protagonistas Clifford Geertz — mais precisamente em suas 

conferências no Harry Camp Memorial, na Universidade de Stanford, em 1983 — e 

membros do projeto Writing Culture, especialmente James Clifford e George Marcus. O 

centro dessa discussão é a prática etnográfica enquanto mecanismo textual de produção 

de conhecimento e de autoridade sobre os outros e sobre as culturas. Como escreveu 

Marcus: 
La tarea principal del Seminario de Santa Fe, del cual provienen los 
escritos reuidos en este volumen, fue la de introducir una consciencia 
literaria en la práctica etnográfica, atendiendo a las diversas vías en 
las cuales puede procederse a una lectura, y merced a las cuales 
puede verificarse la escritura (MARCUS, 1991, p. 357). 
 

Referindo-se a esse debate, Paul Rabinow afirma que o interesse pelo tema surge 

na antropologia de modo tardio e, paradoxalmente, no momento em que esse tipo de 



 
 

42
 

crítica literária desconstrucionista vem perdendo espaço nos departamentos de literatura 

– se considerarmos que essas questões são colocadas na década de 1960, sua aparição 

duas décadas depois entre os antropólogos é, de fato, tardia. Para Rabinow, dentre os 

antropólogos que abordam o tema, apenas um não seria considerado “profissional”, 

referindo-se a James Clifford. “Enquanto todos os outros acima mencionados são 

antropólogos praticantes, Clifford criou e ocupou o papel de escriba ex-ofícío dos 

nossos rabiscos” (RABINOW, 1999, p. 81). Com efeito, Geertz, o primeiro a tratar do 

assunto na antropologia, iniciou este debate paralelo à elaboração de suas monografias, 

enquanto Clifford tomaria como nativos os próprios antropólogos. Deste modo, 

Rabinow afirma que, assim como havíamos procedido em relação aos “nativos”, 

estamos agora sendo “observados” e “inscritos”. 

Geertz e os protagonistas do Writing Culture, no entanto, partilham da idéia de 

que a necessidade de uma revisão da prática etnográfica seria uma conseqüência do fim 

do colonialismo, enquanto um fenômeno modificador da natureza da relação social 

entre os observadores e os observados. Assim, a descolonização teria alterado as 

fundações morais da etnografia, abalando o “estar lá”. Paralelamente, o “estar aqui” 

seria abalado em suas fundações epistemológicas pela perda da confiança na 

representação etnográfica (GEERTZ, 2002).  

A etnografia, como a definiu Geertz, é antes de tudo um colocar as coisas no 

papel. Aí residiria sua fragilidade: enquanto texto, inclusive tendo se transformado em 

uma espécie de gênero literário, ela seria alvo dos mesmos problemas referentes ao 

significado dos escritos filosóficos e literários, que ocupam o centro das discussões de 

alguns dos chamados pós-estruturalistas, a partir de meados da década de 1960. Estas 

discussões surgem com os trabalhos do filósofo francês Jacques Derrida (1973), por ele 

sintetizados na expressão “desconstrução”. Qualquer texto para Derrida estaria sujeito a 

múltiplas interpretações, o que incluiria, por exemplo, os documentos históricos. O 

autor afirma que o significado dos escritos assume convenções variadas e tem seus 

próprios códigos. O texto, portanto, não teria um, mas vários significados. Assim, 

importava para Derrida mostrar como um texto adquire significado e não o que ele 

significa. É o que Geertz procura fazer em Obras e Vidas com alguns textos clássicos da 

etnografia.  

Em Obras e vida, Geertz procura mostrar que a capacidade de um etnógrafo nos 

convencer estaria ligada à capacidade de provar que realmente “esteve lá”. Essa busca 

de convencimento se daria pela ordenação de um grande número de “detalhes 



 
 

43
 

culturais”. Assim, a abundância do material e o emprego de relatos extensos seriam 

estratégias para criar uma aparência de “verdade”. “E é aí, ao nos convencer de que esse 

milagre dos bastidores ocorreu, que entra a escrita” (GEERTZ, 2002, p.15). 

 O “estar lá”, para o autor, confere ao relato etnográfico “um caráter do tipo ‘é 

pegar ou largar’” (ibid, p.16). Deste modo, mesmo que um antropólogo, estudando um 

determinado grupo, não encontre o que foi anteriormente observado por seu antecessor, 

seria difícil invalidar o que foi por ele dito. Geertz argumenta que se tornássemos a 

observar os Azande e não encontrássemos as complexas teorias descobertas por Evans-

Pritchard, duvidaríamos provavelmente da nossa própria capacidade de observação e 

não da dele, ou poderíamos simplesmente dizer que os Azande mudaram.  

Essa estratégia de convencimento é por ele analisada com base no conceito 

foucaultiano de “função-autor”: na idade média, a maioria dos tratados científicos tinha 

autor, enquanto a maioria das narrativas ficcionais, como os romances e as poesias, era 

anônima. No século XVII ou XVIII teria ocorrido o inverso, passando os discursos 

científicos a serem aceitos quando inseridos em um conjunto sistemático e não por sua 

ligação a um indivíduo. Nesta perspectiva, a escrita etnográfica estaria mais do lado dos 

“discursos literários” do que dos “discursos científicos”. Assim, enquanto nas outras 

ciências, inclusive das demais ciências sociais, o pesquisador, preocupado com a 

objetividade e neutralidade do seu trabalho, procura estar ausente da produção dos seus 

dados como garantia de cientificidade, o antropólogo não se ausenta de seu texto. Essa 

presença, no entanto, seria ambígua: se por um lado ele precisa mostrar-se impregnado 

por seu objeto, por outro, retira-se do texto para conferir-lhe cientificidade. Cria-se, 

deste modo, uma aura objetivista e atemporal, que distingue os dados enquanto dados e 

a investigação enquanto ciência.  

 Essa questão da “assinatura”, segundo Geertz, teria atormentado a etnografia 

desde seus “primórdios”. O aspecto mais crítico estaria no fato dela não ter sido 

apresentada como um problema da narrativa, mas como um problema epistemológico, 

“uma questão de como impedir que visões subjetivas distorçam fatos objetivos” (Geertz, 

2002, p.21). Assim, os textos etnográficos seriam “autorizados” sob as “angústias” da 

subjetividade, impondo o esforço da sua “promoção”, qual seja, o de combinar uma 

atitude “engajada” e uma atitude “analítica” em uma atitude de distanciamento e 

desprendimento. Essa tensão se resolveria na fuga para o cientificismo ou para o 

subjetivismo. Para o autor, essa atitude 



 
 

44
 

[...] não passa de um sinal de que a tensão não pode mais ser 
suportada, de que os nervos não agüentam e de que se fez a opção de 
suprimir a própria humanidade ou a própria racionalidade. Estas são 
as patologias da ciência, não a sua norma (GEERTZ, 2001, p.46). 
 

Estas e outras questões colocadas por Geertz contribuíram para uma série de 

discussões sobre o tema, especialmente no âmbito do Writing Culture. Este foi o nome 

dado ao livro, que era ao mesmo tempo manifesto e anais de um congresso sobre 

etnografia, e ao grupo que dele participou, formado por antropólogos e teóricos 

literários. O grupo, para o qual foi criada uma seção especial pela Associação 

Americana de Antropologia, lançou ainda um periódico, publicado de 1986 a 1999, 

intitulado Cultural Anthropology.  

O projeto Writing Culture surge intimamente ligado à história, sobretudo pela 

influência que teve sobre ele as idéias de Hayden White (1995). Como se lê em 

Clifford: “Quando em Writing Culture se fala da natureza literária da etnografia, a idéia 

é similar àquela que Hayden White, em seu Meta-história, usa para pensar os discursos 

históricos no século XIX” (2002, p. 264).  

Em síntese, a idéia de White, que vai influenciar Clifford, Marcus e outros 

antropólogos norte-americanos na década de 1980, é a seguinte: o texto de história seria 

fundamentalmente uma estrutura verbal na forma de um discurso narrativo em prosa. O 

modo como os eventos históricos têm sido interpretados pelos historiadores remeteria 

ao uso de “formas narrativas”, a partir das quais esses eventos são manipulados como 

“artefatos literários”, produzidos pelos historiadores, que permitiriam a ordenação dos 

fatos dentro de uma “estrutura narrativa”. Essa, segundo o autor, se diferencia de outras 

formas de escrever história, como os anais e as crônicas, especialmente pelo uso do 

“enredo”, que possibilita uma interconexão rigorosa entre os fatos, dispondo-os dentro 

de uma estrutura seqüencial, com começo, meio e fim. O resultado seria a apresentação 

de um dado evento histórico como um todo coerente, inserido em uma totalidade 

significativa.  

Vale salientar, ainda, a contribuição de Michel de Certeau para o debate, em A 

Escrita da História, cuja primeira publicação data de 1975. Em um capítulo intitulado 

“Etno-grafia”, que trata da relação entre a escrita e a oralidade na etnologia, o autor nos 

diz: 
As experiências novas de uma sociedade não desvelam sua “verdade” 
através de uma transparência desses textos: são aí transformadas 
segundo as leis de uma representação científica própria da época. 
Desta maneira os textos revelam uma “ciência dos sonhos”; formam 



 
 

45
 

“discursos sobre o outro”, a propósito dos quais se pode perguntar o 
que se conta aí, nesta região decalada com relação ao que se produz 
de diferente (CERTEAU, 2008, p. 213). 
 

James Clifford (2002), em seu conhecido ensaio “Sobre a Autoridade 

Etnográfica”, toma como ponto de partida para suas reflexões os efeitos que a expansão 

da comunicação e da influência intercultural teria tido sobre as sociedades 

contemporâneas. Estas seriam levadas a uma condição que Bakhtin denominou de 

heteroglossia, onde as pessoas interpretam os outros e a si mesmos numa desnorteante 

diversidade de idiomas. Essa característica ambígua e multivocal da nossa sociedade 

tornaria cada vez mais difícil conceber a diversidade humana como culturas 

independentes, delimitadas e inscritas. Deste modo, os procedimentos pelos quais 

grupos humanos são representados não poderiam ser empregados sem que fossem 

propostos novos métodos ou epistemologias e sem que fosse considerado o debate 

político epistemológico sobre a escrita e a representação etnográfica.  

 A noção de autoridade com a qual trabalha Clifford está relacionada às 

estratégias retóricas pelas quais o autor constrói a sua presença-ausência no texto, 

assegurando a legitimidade de seu discurso sobre o contexto a ser representado. Neste 

sentido, ele identifica quatro modelos de autoridade etnográfica. O primeiro, o 

experiencial, equivaleria à etnografia clássica. Seu principal objetivo seria convencer o 

leitor que o etnógrafo realmente esteve lá. A crítica apontada por Geertz a esse modelo, 

como procurei mostrar, revela as estratégias retóricas e literárias usadas pelos 

etnógrafos para que esse processo de convencimento se realize. O modelo experiencial 

parte do princípio que os etnógrafos profissionais poderiam, através de algumas 

abstrações teóricas, atingir o cerne de uma cultura, com mais propriedade e mais 

rapidamente do que alguém que simplesmente realizasse um inventário de costumes e 

crenças.  

O segundo modelo, o interpretativo, seria representado, principalmente, pela 

etnografia geertziana. Para Clifford, a observação participante, entendida de modo 

literal, seria uma fórmula “paradoxal” e “enganosa”, mas que poderia ser levada a sério 

se “reformulada em termos hermenêuticos, como uma dialética entre experiência e 

interpretação” (ibid., p. 33-34). O problema é que, enquanto estratégia de autoridade, 

teria havido um deslocamento da ênfase na experiência para a ênfase na interpretação. 

Deste modo, a primeira seria confundida com a segunda, sendo esta empregada para 

validar a autoridade etnográfica. Clifford reconhece, no entanto, a importância da 



 
 

46
 

antropologia interpretativa como uma alternativa primeira ao modo “ingênuo” de 

autoridade experiencial.  

A idéia de olhar a cultura como textos a serem interpretados, que vai caracterizar 

a etnografia proposta por Geertz, consiste em ordenar os dados do campo como um 

corpus significativo, que isola e contextualiza, através de um movimento circular, um 

fato ou evento englobante. A autoridade que surge nesse processo assenta-se na idéia de 

que mundos diferentes e significativos estão sendo representados. A interpretação, por 

sua vez, dispensaria a interlocução. Os dados, assim reformulados, não precisam mais 

ser entendidos como a comunicação entre pessoas específicas. Como o autor (nativo) é 

separado de suas produções, é necessário “inventar” um autor generalizado (os nuer, os 

dogons, os trobriandeses...) para dar conta do mundo ou dos contextos. Os balineses, 

por exemplo, funcionariam como os autores da briga de galos textualizada por Geertz. 

Essa não reciprocidade da interpretação seria, para Clifford, um problema da 

antropologia interpretativa, na qual a etnografia teria se tornado a interpretação das 

culturas. Uma outra questão seria o fato de, nessa perspectiva, os etnógrafos retratarem 

em seus discursos as realidades culturais de outros povos sem pôr em questão a sua 

própria realidade.  

Os modelos experiencial e interpretativo, portanto, teriam em comum o fato de 

serem construções textuais fundamentadas na não reciprocidade. Esses paradigmas 

(experiência e interpretação) estariam sendo substituídos por paradigmas discursivos, de 

diálogo e polifonia, nos quais se procura recuperar a intersubjetividade das falas nas 

relações etnográficas. O modelo dialógico, por sua vez, surge nessa perspectiva. 

Crapanzano, por exemplo, escreveu que “só uma antropologia sensível ao diálogo 

poderá oferecer uma saída – solução – para a atual crise (seja qual for) na disciplina” 

(1991, p. 59). No entanto, por mais que o pesquisador se pretenda neutro, por mais que 

procure equilibrar ou democratizar o espaço do diálogo, exerce um significativo poder 

sobre seu interlocutor. Essa relação, mediada pelo poder, criaria uma pseudo-interação.  

 Para Clifford, “se a autoridade interpretativa está baseada na exclusão do 

diálogo, o reverso também é verdadeiro: uma autoridade puramente dialógica reprimiria 

o fato inescapável da textualização” (CLIFFORD, 2002, p. 46). Como textos, elas 

permanecem como representações do diálogo, não seriam, portanto, dialógicas em sua 

estrutura. O autor cita, como exemplo, os diálogos de Platão, onde Sócrates aparece 

como um autor descentrado, enquanto o primeiro retém o pleno controle do diálogo.  



 
 

47
 

 Outro problema seria o fato de, nas ficções de diálogo, o interlocutor ser 

apresentado como um representante da sua cultura, através do qual os processos sociais 

são gerados. Deste modo, seria restabelecida a autoridade interpretativa, fundamentada 

na sinédoque.  

 A autoridade polifônica, o quarto modelo apresentado por Clifford, parte da 

análise que faz Bakhtin do “romance polifônico”, que se refere a sujeitos falantes em 

um campo de múltiplos discursos. O romance, para Bakhtin, encena e luta com a 

heteroglossia. Neste sentido, não existiria linguagem ou mundo cultural integrados.  

Uma cultura é, concretamente, um diálogo em aberto, criativo, de 
subculturas, de membros e não membros, de diversas facções. Uma 
língua é a interação e a luta de dialetos regionais, jargões 
profissionais, lugares-comuns genéricos, a fala de diferentes grupos 
de idade, indivíduos, etc. (ibid., p.49) 
 

 As etnografias são tradicionalmente concebidas através de discursos indiretos, 

anulando, deste modo, a multiplicidade de vozes que elas pretendem representar. Assim, 

ao invés de citações ou traduções da fala do nativo, preferem frases que representem, de 

modo indireto, a cultura pesquisada, combinando, desta maneira, suas afirmações com 

as do nativo. Os Nuer, de Evans-Pritchard, seria um exemplo dessa ênfase no modo 

indireto, enquanto os trabalhos de Victor Turner seriam exemplos incomuns de 

etnografias polifônicas. Apesar do segundo não ter representado a multiplicidade das 

vozes dos Ndembu, “os trabalhos de Turner, ao darem um lugar visível às interpretações 

nativas dos costumes, expõem concretamente esses temas do dialogismo textual e da 

polifonia” (ibid., p.53).      

 A polifonia seria, então, uma “utopia” da autoria plural. Mesmo que o etnógrafo 

realize um trabalho de múltiplos autores, ele exerceria o papel de um “editor”, anulando 

a estratégia de dar voz aos nativos. Do mesmo modo, a inserção de uma grande 

quantidade de citações dos “informantes” seria uma tática que não elimina totalmente a 

autoridade monofônica. Elas são colocadas unicamente pelo etnógrafo e tendem a servir 

apenas de exemplos ou confirmações daquilo que ele diz.  

Os críticos da etnografia, no entanto, também tiveram suas interpretações 

questionadas. Eles também escolheriam, estrategicamente, nas monografias consultadas, 

os trechos que reforçariam suas afirmações. Por outro lado, foram acusados de realizar 

análises superficiais do contexto histórico e acadêmico dos autores. Sobre a 

superficialidade dessas interpretações, Kuper faz as seguintes considerações.  



 
 

48
 

Algumas colocam um ponto final logo que identificam um motivo 
político torpe. Outras ficam satisfeitas em revelar que um etnógrafo 
empresta, aqui e ali, alguns clichês de anotações de viagem. [...] 
Ambientes históricos, em particular situações coloniais, e até mesmo 
debates acadêmicos são esboçados apenas de forma superficial ou 
totalmente negligenciados. [...] mesmo ele [Geertz] faz apenas 
tentativas superficiais de contextualizar as monografias que discute, 
ou de acompanhar a influência que um etnógrafo pode ter sobre 
estudiosos e administradores ou sobre os assuntos que eles tratam 
(KUPER: 2002, p. 267). 
 

Penso que o trabalho em torno do Writing Culture e as questões colocadas 

inicialmente por Geertz permitiram, como apontou Wolf (2003), recolocar as questões 

teóricas que alimentam essa prática. O problema é que, tomada como identidade 

profissional dos antropólogos, elas passaram a ser produzidas seguindo o modelo 

malinowskiano, fundamentado na sinédoque e na idéia de culturas coerentes, enquanto 

seus autores suprimiam os sinais de incoerência e multiculturalismo com os quais 

freqüentemente se defrontavam (BARTH, 2000). Ao contribuir para o estranhamento e 

a desnaturalização do fazer etnográfico, os críticos da etnografia, nos anos oitenta, 

iniciaram um debate que ainda se mantém em aberto, a partir do qual nenhum de nós 

sairá ileso. 

  

O CAMPO: situando o percurso metodológico 

 

Os interlocutores 

Minhas primeiras visitas ao campo tiveram início no segundo semestre de 2006. 

Me refiro às três cidades de Pernambuco e a Pedras de Fogo, na Paraíba, uma vez que o 

contato com Alhandra, iniciado em 2000, vinha sendo mantido. Em Goiana, conheci 

dona Rita, dona do terreiro Mansão de Iemanjá, que me foi apresentada pelo pessoal do 

Caboclinho Canindé. Em seguida, fiz contato com pai Carmelo, da Tenda Espírita 

Maria Conga, que me foi indicado por seu Pedro, dono do Caboclinho Caetés. Carmelo, 

por sua vez, achou que, em se tratando de uma pesquisa sobre Jurema, seria 

fundamental conhecer pai Dedo, da Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá, 

considerado pelo primeiro a principal referência, hoje, em Jurema, na cidade; ambos me 

apresentaram pai Zé Carlos, da Tenda Espírita Ogum Beira Mar.  

Em Condado, meu contato com os terreiros teve início através dos dois grupos 

de cavalos marinhos da cidade. Assim, conheci inicialmente dona Mara, do Terreiro 

Ogunté, Iansã Oiá, que me foi apresentada por seu Biu Alexandre, mestre do Cavalo 



 
 

49
 

Marinho Estrela de Ouro e dono do Maracatu Rural Leão de Ouro. Seu Antônio Teles, 

mestre do Cavalo Marinho Estrela Brilhante, me indicou o Terreiro de Umbanda São 

Jorge, de dona Maria, também conhecida por Maria de Cachimbo. Através de dona 

Maria, cheguei ao terreiro Oxóssi Pena Branca, do seu Biu de Laro.  

As últimas cidades por mim visitadas nesse processo de definir e conhecer meus 

interlocutores foram Itambé e Pedras de Fogo. Com relação à Itambé, sabia da 

existência de dona Nita, que era mãe de santo de pai Edu, de Alhandra. Mas meu 

contato inicial com esta cidade foi bastante inusitado: antes de visitar dona Nita, passei 

uma tarde de sábado conversando com moradores, que me indicaram alguns terreiros. 

Fiz, então, uma primeira visita à dona Zeza e ao seu Cícero. O contato com dona Nita só 

aconteceria alguns dias depois.  

Em Itambé, conheci algumas pessoas que freqüentavam terreiros nessa cidade, 

mas que moravam em Pedras de Fogo. Elas me falaram de diversas casas e sacerdotes 

da cidade vizinha. Lá, conheci dona Joana, a mais velha entre os pais e mães de santo 

das duas cidades. Acompanhado de dona Zeza, fui a um toque de Jurema na casa de 

dona Joana, e continuei visitando-a durante toda a pesquisa.  

Como dito, o contato com Alhandra vinha sendo mantido, mas se intensificou no 

contexto do doutorado. Apesar de ter realizado um trabalho de campo denso nos 

terreiros daquela cidade durante o mestrado, novos acontecimentos marcaram seu 

cenário religioso, como, por exemplo, a destruição das últimas cidades da Jurema e o 

tombamento do Acais (ao qual me referi na introdução deste trabalho). Durante este 

período, ou seja, durante as pesquisas de campo no contexto do doutorado, pai João 

Ciriaco, do Centro Espírita Rei Malunguinho, havia se mudado para Cupissura, distrito 

da cidade de Caaporã (PB), só retornando a Alhandra nos dois últimos anos da pesquisa. 

O mesmo aconteceu com pai Edu, do Templo Religioso Orixá São João Batista, que 

havia se mudado para Barreiras, povoado localizado entre Alhandra e Cupissura, tendo 

retornado pouco depois de João Ciriaco. O terceiro pai de santo de Alhandra, com quem 

retomei o diálogo, foi pai Deca. Durante a pesquisa, seu terreiro permaneceu 

funcionando, embora as sessões tenham se tornado mais esporádicas. Nos últimos 

meses da pesquisa, pai Deca resolveu mudar-se para Barreiras, tendo inclusive 

comprado a casa de pai Edu, por ele desocupada no seu mencionado retorno a Alhandra. 

Durante o trabalho de campo, procurei visitar diversas vezes cada um dos meus 

interlocutores, tanto nos dias de culto (sessões de mesa e toque) quanto nos dias em que 



 
 

50
 

não havia nenhum trabalho religioso. Fiz questão de participar de sessões (de mesa e 

toque) realizadas em todas as casas visitadas. 

O trabalho de campo não se limitou aos espaços de celebração, os chamados 

terreiros. Tendo identificado a influência da Jurema no contexto dos chamados grupos 

tradicionais existentes na região – Cavalo Marinho, Maracatu Rural e Caboclinho –, 

procurei participar de várias apresentações desses grupos e manter um diálogo, durante 

toda a pesquisa, com seus protagonistas. Assim, pude acompanhar diversas 

apresentações dos dois grupos de Cavalo Marinho existentes em Condado, 

desenvolvendo, inclusive, uma relação de amizade com seus líderes, Biu Alexandre e 

Antônio Teles. Durante o Carnaval, mês significativo para os grupos de Caboclinho e 

Maracatu Rural, pude acompanhar os preparativos para suas apresentações e seus 

principais rituais – a Caçada do Bode, realizada pelos caboclinhos de Goiana, e a saída 

de caboclo, do Maracatu leão de Ouro, de Condado, cujo dono é o mesmo Biu 

Alexandre, acima mencionado, lider do Cavalo Marinho Estrela de Ouro. Ainda sobre o 

Caboclinho, freqüentei, fora do período carnavalesco, as sedes dos grupos Canindé, 

Sete-Flechas, Carijó e Caetés, ambos de Goiana. 

A pesquisa foi fundamentada na observação direta e no diálogo com os 

juremeiros. Como recursos para a coleta de dados, foram utilizados gravador digital, 

máquina fotográfica e filmadora. 

 

Recolocando as questões etnográficas 

A escolha por trabalhar com vários terreiros e interlocutores, ao invés de uma só 

casa e seu sacerdote (ou simplesmente de um número menor de terreiros), reforçava 

meu distanciamento em relação a uma perspectiva sinedóquica, ou seja, que a Jurema 

em toda área pesquisada fosse descrita a partir de um único modelo. Desde minha 

pesquisa no contexto do mestrado, sabia que a Jurema se inscreve em um campo 

diverso, plural, marcado pela transitividade, individualidade e fluidez. A escolha, 

portanto, por estudar diferentes casas, procurando ouvir com a mesma intensidade 

diferentes vozes, possibilitou uma aproximação com essa diversidade, compondo o que 

poderíamos chamar, partindo das idéias de James Clifford (2002), de uma polifonia dos 

terreiros. A perspectiva etnográfica na qual procurei realizar meu trabalho de campo se 

assenta nos paradigmas discursivos, de diálogo e polifonia, os quais assinalam uma 

disposição em recuperar a intersubjetividade das falas nas relações etnográficas. O fato 

de ter assumido uma perspectiva crítica em relação ao fazer etnográfico, ou seja, 



 
 

51
 

identificado com algumas questões levantadas por Geertz e pelos integrantes do Writing 

Culture, não significa que realizei a pesquisa desconsiderando os métodos tradicionais 

da antropologia. Geertz, em um dos seus ensaios mais lidos, Uma Descrição Densa, 

chamava a atenção para o fato de a etnografia não ser definida pelas técnicas e 

processos determinados, mas pelo “tipo de esforço intelectual que ela representa” (1989, 

p. 4). Não seria, portanto, uma questão de método (coletar dados, mapear campos, 

manter um diário, etc.). Com efeito, propor um novo olhar sobre a prática etnográfica 

não significa romper com técnicas e métodos empregados pelos antropólogos em seus 

trabalhos de campo, mas aceitar os limites dessa prática, desnaturalizando-a. 

Acrescentaria, ainda, o deslocamento de uma noção de experiência assentada em uma 

lógica positivista de experimento, que toma o campo como um grande laboratório, que 

pode ser estudado com neutralidade pelo antropólogo, para uma outra noção de 

experiência, menos pretensiosa, que vai assumi-la para além dos limites supostamente 

bem demarcados entre observador e observado. 

Pensando em termos de uma polifonia dos terreiros – ouvindo diferentes vozes e 

identificando diferentes posições ocupadas por meus interlocutores nessa composição –

a pesquisa não procurou fornecer respostas precisas e inquestionáveis sobre a Jurema, 

ainda que em alguns momentos tive que assumir posições a partir do que observei e 

ouvi no campo. Embora tenha mantido uma perspectiva crítica em relação à coerência 

da cultura, procurei identificar os liames sociais, os elementos (velhos e novos) que 

afirmam o pertencimento a um determinado grupo e as continuidades e rupturas com o 

legado dos antigos mestres juremeiros. Não se trata, como escreveu Barth (2000), de 

afirmar a inexistência de padrões, mas de reconhecer a existência de uma multiplicidade 

deles, interferindo uns sobre os outros, e que se estabelecem em diferentes graus, 

localidades e campos. 

Finalmente, é preciso dizer, em relação ao percurso teórico-metodológico, que 

não há um modelo pronto ou um conjunto de conceitos velhos ou novos que possam ser 

empregados como soluções aos desafios da contemporaneidade. Pensar de outra forma 

seria uma contradição com tudo que foi dito até aqui. Não se trata, no entanto, de um 

distanciamento em relação ao rigor e a natureza da investigação antropológica. Desse 

modo, cada caso irá nos conduzir a abordagens diferentes ou combinar várias delas, 

assim como sugerir caminhos ainda não experimentados. Toda essa imprevisibilidade 

deve-se ao fato de não lidarmos com realidades fixas, localizadas e simbolizadas 



 
 

52
 

(AUGÉ, 1997), mas com culturas e identidades em fluxo constante. É, portanto, diante 

desses desafios que procuro pensar a Jurema na atualidade. 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

53
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO II - Índios, negros e mestiços: a história dos sem 

história e a construção da espacialidade 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

54
 

A JUREMA E�TRE OS Í�DIOS �O PERÍODO COLO�IAL: 

 Alguns marcos referenciais 

 
As primeiras referências à Jurema remetem aos índios nordestinos. Consistem 

em vários documentos que registram a ligação desses povos com a Jurema ainda no 

período colonial. Em 1741, uma carta a D. João V, enviada por Henrique Luís Pereira 

Freire de Andrada, Governador da Capitania de Pernambuco, informava sobre a prisão 

de “índios feiticeiros” na Capitania da Paraíba, relatando que “nas aldeias usaram a 

maior parte dos índios de uma bebida chamada jurema com que perdendo o sentido se 

lhe representadas várias visões” (sic). No anexo da mesma carta, encontra-se o seguinte 

relato: 

... nesta junta propôs o Excelentíssimo e Ilustríssimo Senhor Bispo se 
buscassem os meios precisos a remediar os erros que se tem 
introduzido entre os índios, tomando certas bebidas, as quais chamam 
jurema, ficando com elas loucos e com visões e representações 
diabólicas pelas quais ficam persuadidos não ser verdadeiro caminho 
o que lhe ensinam os missionários15.  

 
O próprio documento que institui, em 1758, o Diretório dos Índios em 

Pernambuco, criado pelo Marquês de Pombal, como veremos mais adiante, faz 

referência direta à Jurema, determinando que seja abolido inteiramente seu uso16. Outro 

documento, bastante citado na literatura sobre o tema, também referente ao ano de 1758, 

foi descoberto por Câmara Cascudo nos Arquivos da Sé em Natal.  

Aos dois de junho de mil setecentos e cinqüenta e oito anos faleceu 
da vida presente Antônio, índio preso na cadeia desta cidade, por 
razão do sumário, que se fez contra os índios da aldeia de Mepibu, os 
quais fizeram adjunto de jurema, que se diz supersticioso; de idade de 
vinte e dois anos, ao julgar, e pouco mais, ou menos; faleceu 
confessado e sacramentado; foi sepultado no adro desta Matriz de 
Nossa Senhora da Apresentação da Cidade do Natal do Rio Grande 
do Norte; foi encomendado pelo Reverendo Coadjutor João Tavares 
da Fonseca; e pelo seu assento fiz este, em que por verdade me 
assinei. Manuel Correia Gómez, Vigário (CASCUDO, 1978. p. 28). 

 
Em um documento de autoria do cônego e visitador dos Sertões do Norte da 

parte de baixo, Manoel Garcia Velho do Amaral, datando de 1763, referente à 

nomeação do novo vigário da Freguesia de São João Batista da Vila Nova de Arez 

(RN), temos o seguinte relato: 

                                                 
15 Projeto Resgate (4884), Dep. de História, UFPE. 
16 Revista Trimensal do Instituto Historico, Geographico e Ethnographico do Brazil, XLVI, 1888, p. 129. 



 
 

55
 

[...] estes pobres índios, e neófitos necessitam de dobrado cuidado, e 
vigilância no pároco, para os conservar na observância dos dogmas, 
ritos católicos, e apartá-los de algumas devoções filhas de sua brutal e 
gentílica natureza a que são propensos, e inclinados no que muito lhe 
encarregamos a consciência de seu pároco principalmente para que 
não pratiquem a sua célebre, e antiga bebida chamada jurema que a 
constante bebem em lugares retirados, e por ser bebida forte ficam 
embriagados, e alienados do juízo, e fingem visões indignas de 
católicos, cujos erros se devem extinguir quanto couber nas forças de 
um diligente pároco17. 

 
Vinte e cinco anos depois, em 1788, o padre José Monteiro de Noronha faz, em 

seu Roteiro da Viagem da Cidade do Pará até as Últimas Colônias do Sertão da 

Província, o seguinte relato sobre os índios Amanajó: 

A sua religião é nenhuma. Há porém entre elles “pithoes”, ou 
feiticeiros que só o são no nome, fingimento e errada persuasão a 
quem consultão para predição dos sucessos futuros, em que se 
interessão, e recorrem para a cura das suas enfermidades mais 
rebeldes. (...) Nas suas festividades maiores uzão os que são mais 
hábeis para a guerra da bebida que fazem da raiz de certo páo 
chamado – Jurema – cuja virtude é nimiamente narcótica (apud 
LIMA, 1946: p. 60). 

 
Atualmente, com o aumento das pesquisas nos arquivos nacionais e europeus 

sobre a história indígena e do indigenismo, a descoberta de novos documentos tende a 

aumentar. Apesar dessas e outras referências sobre o uso da jurema no período colonial, 

não há informações sobre como, nesse período, a bebida era preparada nem maiores 

detalhes sobre sua relação com a religiosidade dos índios. Os primeiros registros nesse 

sentido são feitos na década de 1930, por Carlos Estevão (1942), Estevão Pinto (1938) e 

Curt Nimuendaju (1986). Os dois primeiros referem-se aos índios Pankararu e, o último, 

aos Kamuru-Kariri.  

Sobre os documentos transcritos acima, percebemos que eles aparecem com 

mais freqüência no século XVIII e quase sempre em um contexto de repressão ao uso da 

bebida. A popularidade da jurema entre os indígenas, no referido século, pode ser 

percebida no depoimento do cônego Manoel Garcia, que a descreve como uma “célebre 

bebida”, que os índios “a constante bebem em lugares retirados”. No quarto exemplo, 

datando do final do século XVIII, em que se menciona o seu uso por índios mais 

“hábeis” para a guerra, ainda que a fala apareça em um contexto de repressão às práticas 

mágico-religiosas dos “pithoes” ou “feiticeiros”, percebe-se que não há um ataque 

direto ao uso da jurema. Como se tratava de índios usados como soldados pelos luso-

                                                 
17 In: NETO, 2004, p. 8.  



 
 

56
 

brasileiros, é possível que tenha havido uma tolerância semelhante a menciona por Frei 

Antônio de Santa Maria Jaboatam (1980) e Maximiano Machado (1977), em relação aos 

índios do Litoral sul da Paraíba. O segundo, em seu livro História da Província da 

Parahyba, escrito em 1899, menciona a benevolência dos jesuítas para com os índios, 

permitindo que estes praticassem as tradicionais consultas aos pajés e levassem para a 

guerra certas “divisas” ou “sinais”, com os quais se sentiam invulneráveis. Como 

escreveu o autor: 

[...] com essa mistura de crenças, ceremonias catholicas e pagãs 
ideavam os jesuítas uma theogonia pela qual tivessem sempre os 
índios do seu lado, sem todavia serem suspeitos ao governo da 
capitania. [...] Ainda hoje na gente rude dos campos... subsiste a 
crença do poder sobrenatural dos seres subalternos dos deuses dos 
selvagens. E ao mesmo tempo que se confessa, ouve missa e reza o 
terço, não há quem retire do seu espírito essas abusões, toleradas ao 
princípio pelos jesuítas, confundidas depois nas crenças e por fim 
transmitidas às gerações até o presente (MACHADO, 1977, p. 350).  
 

Anos depois, quando os frades menores assumiram a administração das aldeias 

ao sul da Capitania da Paraíba, trataram de combater nos índios os “maus costumes”, 

“tolerados” pelos jesuítas (Jaboatam, 1980). O governador da Capitania, no entanto, que 

precisava dos índios como soldados em suas batalhas contra os franceses e os potiguara, 

teria, segundo Jaboatam, condenado as ações dos franciscanos, proibindo que os índios 

fossem obrigados, por “força e medo”, a aderir ao cristianismo. Jaboatam, lamentando o 

ocorrido, escreveu: “O que visto, e publico, o dito capitão se contenta muito, e satisfaz, 

dizendo, que são soldados, e que para soldados não ha mister ser santos” (1980, p. 64-

67). 

Esses relatos e as questões que apresento na seção seguinte sobre a construção 

de uma territorialidade religiosa permitem afirmar que, ao contrário da apregoada 

passividade desses povos no processo de colonização, os índios desempenharam um 

papel muito mais atuante e complexo do que se supunha, “interagindo com os demais 

agentes sociais de diversas formas, que vão da fuga ao ataque, da negociação ao 

conflito, da acomodação à rebeldia” (PORTO ALEGRE, 1998, p. 32). Assim, embora 

seja inquestionável a natureza conflitante desse encontro, é preciso livrar-se, como 

escreveu Pompa, 

[...] do costume difundido entre historiadores e antropólogos, de 
configurar o encontro entre os missionários e os indígenas como um 
choque entre dois blocos monolíticos, um impondo seus esquemas 
culturais e religiosos e o outro absorvendo-os, sendo destruído (ou 



 
 

57
 

aculturado) por eles ou, por outro lado, “resistindo” em volta de sua 
imutável tradição (2003, p. 21).  
 

 Nessa perspectiva, o índio ocupava na história um dos dois lugares a ele 

reservado: o de herói resistente, irredutível, mantendo a coerência e pureza de sua 

cultura, ou o de vítima de extermínio, de “aculturação”, de destruição de suas tradições. 

Uma lógica binária, portanto, que deixa de considerá-lo como sujeito histórico, 

obliterando suas negociações e estratégias de poder, de afirmação política, suas 

reformulações de identidade frente às transformações do contexto social e cultural. A 

esse propósito, tem havido, como afirma Boccara (2005), uma disposição para uma 

releitura do passado e do presente das sociedades indígenas, por parte de historiadores e 

antropólogos, inclinados a analisar os processos de resistência, adaptação e mudança, 

abandonando a velha dicotomia entre a permanência de uma tradição imemorial, de um 

lado, e a diluição da identidade indígena por meio de mecanismos de aculturação, do 

outro. 

 

TERRITORIALIDADE RELIGIOSA: os aldeamentos e a produção do espaço 

 

 Como mencionado, a história da Jurema, na área assinalada, nos remete aos 

antigos aldeamentos e ao encontro dos índios com os diversos agentes sociais 

(quilombolas, padres e homens livres pobres). Meu objetivo, nesta seção, é situar o 

contexto histórico cultural da produção desse espaço, procurando mostrar como agentes 

anônimos, esquecidos pela historiografia oficial, tiveram um papel fundamental nessa 

construção. Dito de outro modo, meu interesse é tomar a construção da espacialidade 

como ferramenta heurística para pensar a presença da Jurema na área pesquisada. Trata-

se, inicialmente, de um território demarcado pela Igreja Católica, tendo à frente desta 

empreitada os padres da Companhia de Jesus. Estes vão assegurar o controle, a 

ocupação e a vigilância constante dos seus habitantes, especialmente dos fiéis e dos que 

se encontram sobre a vassalagem do rei de Portugal, frente à crescente mobilidade do 

espaço. Trata-se de uma construção, portanto, no contexto de uma “territorialidade 

religiosa”, aqui compreendida como um “conjunto de práticas desenvolvido por 

instituições ou grupos no sentido de controlar um dado território” (ROSENDAHL, 

2003, p. 195). Os pilares desse empreendimento eram a Coroa Portuguesa, a Igreja e os 

senhores de engenho, tríade, no entanto, mantida a partir de tensões, manifestadas em 

diferentes momentos da colonização. 



 
 

58
 

Se o lugar vai sendo construído a partir dessa territorialidade religiosa e de um 

“complexo econômico” formado por terras, engenhos e homens escravizados 

(FREITAS, 1982), observa-se, paralelamente, uma recomposição desse espaço, que 

pode muito bem ser compreendido a partir de algumas idéias de Michel de Certeau, 

esboçadas no primeiro capítulo do presente trabalho. Trata-se, portanto, de pensar o 

espaço enquanto um “lugar praticado”, ligado a vetores de direção, ao movimento, à 

variável tempo. Esse movimento remeteria ao que o autor chamou de “processos 

mudos”, que organizariam a ordenação sócio-política, por meio das “maneiras de fazer” 

dos “dominados” (o que, adverte, não pode ser confundido com “passivos” ou 

“dóceis”). Essas constituiriam as mil práticas pelas quais os sujeitos “se reapropriam do 

espaço organizado pelas técnicas da produção sócio-cultural” (2008, p. 41). A 

significativa presença da Jurema, enquanto uma prática historicamente situada do lado 

oposto da ordem econômica, política e religiosa dominante, na área de interesse da 

pesquisa, passados mais de quatro séculos do início de sua ocupação, só tornou-se 

possível em função dessa reapropriação, astuciosa e silenciosa, do espaço.  

A área em questão está localizada nas terras que pertenceram à Capitania de 

Itamaracá, como viria a se chamar a Capitania doada a Pero Lopes de Souza, em 1534. 

Por volta de 1570, a ocupação da referida Capitania era pouco expressiva, limitando-se 

à sua sede, a Vila de N. S. da Conceição, e pequenas ocupações nas sesmarias doadas a 

João Dourado e ao polêmico Diogo Dias, ambas situadas nas terras onde hoje se 

localiza o município de Goiana. Outro aspecto importante a ser considerado nessa 

espacialidade, já mencionado no início deste trabalho, é o fato de os aldeamentos, que 

geraram as cidades aqui estudadas, estarem localizados nos limites desse município. 

Mesmo após terem se tornado independentes, essas cidades manteriam ainda uma 

relação bastante próxima com Goiana. Relação esta que começaria a diminuir no início 

do século XX, quando tem início o declínio desse município enquanto centro 

polarizador econômico da região18, adquirindo as demais cidades certa autonomia 

econômica. 

A ocupação da Capitania de Itamaracá era dificultada, sobretudo, pela presença 

dos Potiguara, que resistiam ao avanço dos colonos luso-brasileiros, ao mesmo tempo 
                                                 
18 Segundo Machado (1990), o declínio de Goiana deve-se, sobretudo, aos seguintes fatores: a construção 
da estrada de ferro de João Pessoa a Recife, que não passava por Goiana, mas por Timbaúba; a abertura 
das estradas de rodagem com o advento dos transportes rodoviários, onde os caminhões passam a 
substituir gradativamente as antigas barcaças no transporte de mercadorias, até sua completa substituição, 
no final da década de 1950; e, por fim, a crise da economia açucareira, com o desaparecimento dos 
engenhos bangüês e o advento das usinas de açúcar.      



 
 

59
 

que mantinham relações amigáveis com os franceses. Em seu Tratado Descritivo do 

Brasil, de 1587, o cronista Gabriel Soares de Sousa assim os relatava: 

O gentio potiguar andava mui levantado contra os moradores da 
capitania de Itamaracá e Pernambuco, com o favor dos franceses, 
com os quais fizeram nessas capitanias grandes danos, queimando 
engenhos e outras muitas fazendas, em que mataram muitos homens 
brancos e escravos (1974, p. 72) 
 

O problema da presença dos Potiguara na Capitania de Itamaracá, dificultando, 

portanto, sua ocupação e o avanço rumo ao norte, é também registrado no Summario 

das Armadas, escrito por um jesuíta anônimo, provavelmente em 1594, durante a 

conquista da Paraíba. Nele, lê-se:    

[...] os negros Pitiguaras, o maior em número e mais, como já disse, 
guerreiro gentio do Brasil, de vinte anos a estas partes, corriam todas 
as fronteiras de Tamaracá, que só com trinta e dois moradores 
acumulados na Ilha piedosamente sustentavam a Capitania, e nas de 
Pernambuco já não moíam três engenhos e em condição de pesagem 
outros, por tudo estes Pitiguaras irem adulando, porque mais 
facilmente produzem acarretar e carregar o pau [pau-brasil] aos 
Franceses...19 
 

Esses índios eram descritos no século XVI como “inimigos e cruéis [...] não 

tinham alma mais que um porco [...] não perdoam a ninguém e comem a gente”20. Essas 

características que tanto assombravam os portugueses foram também descritas por 

Soares de Sousa: “Costumam estes potiguares não perdoarem a nenhum dos contrários 

que cativam, porque os matam e comem logo” (1974, p. 55). 

Esse cenário servia de justificativa para o avanço pretendido pela Coroa 

Portuguesa, que tinha como principais objetivos, além da apregoada conversão dos 

“gentios” à fé católica, a expansão da atividade canavieira e o controle sobre a extração 

do pau-brasil. A ofensiva contra os índios inimigos teve início com uma série de 

expedições militares a partir de 1574, que resultaria na ocupação da Paraíba, passo 

importante no controle do território pretendido pelos portugueses. 

O ataque dos Potiguara ao engenho de Diogo Dias — um dos primeiros 

ocupantes do vale do Rio Tracunhaém —, ofensiva que se estenderia a outros 

povoamentos da Capitania de Itamaracá, é descrito como o acontecimento 

desencadeador dessas expedições. A importância desse fato para a história de Goiana e 

da conquista da Paraíba tem sido alvo de controvérsia entre alguns historiadores 
                                                 
19 Summario das Armadas que se fizeram, e guerras que se deram na conquista do rio Parahyba.  p. 28. 
20 Primeira visitação do Santo Ofício às partes do Brasil: denunciações e confissões de Pernambuco, 1593 
– 1595, p. 414-415. 



 
 

60
 

(MACHADO, 1999; FILHO, 1978; MELLO, 2002). O episódio, narrado com detalhes 

pelo Frei Vicente de Salvador, é contado muitas vezes como um verdadeiro romance, 

somando-se aos muitos casos, alguns míticos ou lendários, em que o encanto feminino 

muda ou interfere nos rumos da história. De qualquer modo, o acontecimento tem como 

protagonistas personagens centrais na composição da referida espacialidade e marca o 

início de importantes mudanças na região. Vejamos, a seguir, uma síntese da história 

narrada por Salvador. 

Tudo teria começado quando um mameluco de Pernambuco se apaixonou pela 

filha de um importante cacique, chamado Iniguassu, da Serra da Copaoba. O pai e a 

filha estavam de acordo com o noivado, mas o homem teria que viver entre os índios, 

que era a condição imposta pelo pai. O pretendente, a princípio, teria aceitado a 

condição. Mas na ausência do cacique, a índia fora levada para Pernambuco. Iniguaçu 

enviou dois filhos para resgatá-la. Esses se queixaram ao Governador-Geral, Antônio 

Salema, que na ocasião estava em Pernambuco. Salema exigiu que a índia fosse 

devolvida, passando aos irmãos, segundo o Frei Vicente de Salvador, “uma provisão 

para que ninguém lhes impedisse o caminho ou fizesse algum agravo, antes lhes dessem 

os brancos por onde passassem todo o favor e ajuda” (1975, p. 119). Ao passarem pelo 

vale do Rio Tracunhaém, aceitaram o convite para repousar no engenho de Diogo Dias. 

Este, no dia seguinte, encantado com a beleza da jovem, teria se recusado a devolvê-la. 

Dias depois, os Potiguara revoltados mataram quase todos os habitantes do engenho, 

inclusive o próprio Dias. Sendo a casa bem cercada e protegida por muitos empregados, 

os índios foram em grande número e usaram várias estratégias, como escreveu 

Salvador: 

Ainda usaram de uma grande astúcia que não remeteram todos acerca 
nem se descobriram senão somente alguns, e ainda esses começando 
os nossos a feri-los de dentro com flechas e pelouros se foram 
retirando como quem fugia, o que visto por Diogo Dias se pôs a 
cavalo, e saindo da cerca com os seus escravos foi em seu 
seguimento, mas tanto que o viram fora rebentaram os mais da cilada 
com um urro que atroava a terra..., foi ali morto com todos os seus e 
acerca entrada (SALVADOR, 1975, p. 120). 

 
Para castigar os índios, teria partido de Olinda uma forte expedição. Os 

Potiguara, no entanto, abandonaram suas aldeias e se refugiaram nas serras do interior.  

Esses fatos são apontados, portanto, como os desencadeadores do avanço dos 

portugueses — que, de qualquer modo, já vinha sendo preparado —, visando à expulsão 

dos índios e a ocupação do território. A última expedição, de 1585, contou com a ajuda 



 
 

61
 

dos Tabajara, que haviam se instalado na Paraíba há menos de um ano, vindos das 

margens do São Francisco, na Bahia. Esses, inicialmente, fizeram aliança com os 

Potiguara (seus antigos inimigos) nas lutas contra os luso-brasileiros. Aliança essa, 

contudo, que duraria pouco tempo, tendo os portugueses, em agosto de 1585, 

estabelecido acordo com os Tabajara, que passariam a lutar contra os Potiguara e 

franceses, prevalecendo, portanto, a antiga inimizade entre os dois povos indígenas — 

da qual os colonizadores bem souberam tirar proveito. O território ocupado, onde teria 

início a Capitania da Paraíba, ficava ao norte do Rio Abiaí, na bacia do qual surge, no 

início da ocupação (final do século XVI), o aldeamento de Aratagui (Alhandra). Esse, 

durante todo o período colonial, se manteria bastante próximo aos aldeamentos de 

Pernambuco, sendo descrito, em vários documentos, como uma das aldeias pertencentes 

à vila de Goiana. 

 

Os aldeamentos: aspectos gerais 

Os aldeamentos administrados pelos jesuítas de Pernambuco iam do Rio São 

Francisco ao Rio Parnaíba, área que correspondente aos atuais estados de Alagoas, 

Pernambuco, Paraíba e Rio Grande do Norte — no âmbito dos quais o fenômeno da 

Jurema apresenta-se como central. Segundo Serafim Leite, o primeiro aldeamento foi o 

de São Francisco, em 1561. Desde o início, se tem relatos dos “descimentos”, que 

misturavam índios do sertão, considerados tapuia, com os Tupi do litoral, de costumes e 

línguas bem diferentes. Como escreveu Leite, “Faziam-se excursões distantes e 

desciam-se índios que importava colocar não longe do Colégio para serem assistidos 

com facilidade... (1945, p. 333)”. 

Em 1586, surge o aldeamento de São Miguel, que seria, segundo o autor, o mais 

famoso de Pernambuco. Em 1592, os aldeamentos sob a administração dos jesuítas de 

Olinda já somam oito, sendo um na Paraíba e sete nas capitanias de Pernambuco e 

Itamaracá. Dentre eles, Itaimbé (Itambé) ou São João Baptista, Santo André de Gueena 

(Goiana) e Nossa Senhora de Assunção ou Urutagui (Alhandra). 

Para melhor situar o contexto desses aldeamentos, gostaria de esclarecer 

algumas noções nele implicadas: reduções, descimentos, aldeias e a própria noção de 

aldeamento. Para Medeiros, redução seria o “processo através do qual os povos 

indígenas aceitam viver em contato com os portugueses sob a vassalagem do rei de 

Portugal” (2000, p.150), o que, segundo o autor, poderia acontecer de modo pacífico 

(pelo “convencimento”) ou violento (resultado de um “acordo de pazes”). As reduções, 



 
 

62
 

contudo, pela sua própria natureza — a negação dos costumes e das crenças dos índios 

reduzidos e a inexistência, na maioria dos casos, de outra opção além da própria redução 

—, em que pese o fato de elas terem atenuado a destruição física e a escravidão 

indígena, traz em si mesma algo de violento. Como o próprio Medeiros afirma, não 

havia muita diferença em estarem escravizados ou estarem reduzidos. Os descimentos, 

por sua vez, eram a transferência de índios do sertão, considerados Tapuia, para viverem 

com os Tupi, em aldeamentos do litoral, sob maior controle dos portugueses. Quanto às 

noções de aldeia e aldeamento, elas têm sido empregadas, geralmente, como sinônimos, 

designando o espaço coletivo onde habitam os índios. Alguns autores, como Carvalho, 

no entanto, as distingue, considerando a diferença essencial que há na constituição de 

ambas: “diferenciaremos aldeia (povoação constituída pelos índios segundo sua cultura, 

sem interferência externa) e aldeamento (povoação constituída a partir da tutela e 

influência de missionários ou funcionários públicos, também chamada redução)” 

(CARVALHO, 2008, p. 1). Ou seja, o primeiro seria resultado unicamente das ações 

dos índios e o segundo de uma estratégia político-espacial dos portugueses. Essa 

distinção torna-se útil em algumas análises, sendo, no presente trabalho, utilizada em 

alguns momentos. É preciso considerar, contudo, que a fronteira entre aldeia e 

aldeamento, em muitos casos, sobretudo na construção da territorialidade, torna-se 

tênue, uma vez que os aldeamentos tendem a ser reinterpretados pelos índios como 

legitimamente seus, ou seja, como uma “aldeia”. Inversamente, muitos aldeamentos 

surgiram a partir de aldeias, sendo, inclusive, mantidos seus nomes nativos.   

Como mencionado, os jesuítas foram os primeiros incumbidos da administração 

dos índios aldeados, o que significava, dentro da política segregacionista por eles 

adotada, cristianizar os “gentios” e mantê-los afastados dos colonos. Esses aldeamentos, 

de um modo geral, eram criados e mantidos seguindo a lógica e o interesse do 

colonizador. Assim, ao longo do período colonial, eles foram criados, transferidos de 

um lugar para outro, extintos, agrupados, enfim, usados de acordo com o interesse dos 

portugueses. Como mostrou Carvalho em relação aos aldeamentos na mata sul da 

Paraíba, 

Inicialmente, quando a posição portuguesa ainda é extremamente 
frágil e circunscrita, os aldeamentos estão limitados à pequena área 
ocupada, a protegê-la. À medida que o perigo potiguara vai sendo 
afastado, através de sucessivas expedições de guerra, os aldeamentos 
são deslocados para mais longe, de forma a permanecer “nas 
fronteiras” (expressão comum na documentação), protegendo os 
estabelecimentos existentes, e ocasionando o 



 
 

63
 

deslocamento/desaparecimento dos aldeamentos mais centrais (ibid., 
p. 29–31). 

 
Os índios aldeados, portanto, serviram como soldados nas lutas enfrentadas 

pelos portugueses e tinham a sua localização determinada pela necessidade de proteção 

aos estabelecimentos da capitania. Essa e outras formas de servir aos colonos — seja 

pela exploração da mão de obra dos índios aldeados, seja pela escravização, 

propriamente dita, dos capturados nas chamadas guerras justas21 — marcaram a 

legislação indigenista portuguesa. Com efeito, apesar de as bulas papais Universis 

Christi fidelibus e sublimis Deus, de 1537, reconhecerem os índios como criaturas 

possuidoras de alma, determinando excomunhão àqueles que os escravizassem, no caso 

das guerras justas a Coroa Portuguesa permitia a escravidão.  

Na ocupação do território conquistado, a utilização da mão-de-obra indígena era 

concebida como essencial, posto que a Coroa Portuguesa, ao instituir o sistema de 

Capitanias Hereditárias, exigia a ocupação e produtividade da terra. Essa necessidade do 

trabalho escravo para os engenhos de cana de açúcar seria a principal causa das tensões 

entre os luso-brasileiros e os índios. Entre as determinações das bulas papais acima 

mencionadas e a necessidade da mão-de-obra escrava, reside uma das tensões e 

contradições com a qual a legislação indigenista portuguesa teria que conviver durante 

todo o período colonial. Como escreveu Lopes, 

Essa contradição — liberdade e coerção ao trabalho — vai ser a 
tônica da legislação indigenista portuguesa por todo o período 
colonial, ora facilitando a escravidão de partes da população, ora 
proibindo-a, sempre à mercê das articulações para atender os 
interesses agrário-mercantis coloniais e metropolitanos e das suas 
premências por mão-de-obra barata (LOPES, 2005, p. 53). 

 
O fato é que, como enfatizou Medeiros, não havia muita diferença para os índios 

em serem escravizados ou estarem reduzidos, uma vez que, tanto como escravos quanto 

como soldados a serviço da Coroa ou simplesmente como índios aldeados, ao serem 

situados, “perdiam a sua identidade com o local de origem, provocando uma 

dessocialização e um desenraizamento cultural, que foi o primeiro passo para o seu 

controle, submissão e encobrimento” (2000, p.150). Como escreveu Freitas, 

A massa de índios domesticados encontrava-se numa situação muito 
especial. Colocados pela lei sob a jurisdição dos padres – jurisdição 
omnímoda no espiritual e parcial no temporal, como curadores e 

                                                 
21 Eram assim denominadas as guerras travadas contra índios inimigos, os quais podiam ser executados, 
escravizados e ter suas aldeias destruídas. 



 
 

64
 

tutores do gentio – sua condição era de “meio livre, meio escravo”, 
como disse o padre Antônio Vieira (1982, p. 27). 
 

Para Souza (2002), o fato de ter que conviver com a escravidão seria um dos 

aspectos que distanciaria a cristandade brasileira da cristandade romana, uma vez que a 

primeira seria caracterizada pelo estigma da “não fraternidade”. Por outro lado, os 

missionários também exerciam o controle da mão de obra indígena. Em 1587, uma lei, 

referindo-se aos indígenas aldeados, estabelece o recrutamento compulsório da mão de 

obra destes a partir do pagamento de um aluguel. Como nos diz Lopes, “apesar do índio 

aldeado ter sua liberdade jurídica garantida, [...] era obrigado a servir à colonização 

através de um trabalho teoricamente remunerado” (2005, p. 57). O autor concebe essa 

exploração do trabalho indígena como uma “escravidão incompleta”, expressão já 

empregada por Gorender (1992) em relação às reduções jesuíticas, as quais estariam, 

segundo ele, estruturadas economicamente em uma lógica mercantil. Ainda segundo 

Medeiros, 

As constantes denúncias de fugas dos índios das aldeias e o controle 
do pagamento do seu trabalho pelos administradores das aldeias, 
mostram o quanto esses se encontravam distantes da simples 
liberdade de ir e vir e de usufruir livremente dos frutos do seu 
trabalho (MEDEIROS, 2000, p.164). 
 

Os aldeamentos nos limites do atual município de Goiana   
 

Fernando Pio, em seus estudos sobre a Igreja do Carmo de Goiana, menciona 

dez aldeias que existiam nos limites desse município. A maioria das informações são da 

época em que os holandeses ocuparam o Nordeste, ou seja, entre 1630 e 1654. São elas 

as seguintes:  

• Aabau, com apenas 63 habitantes, dirigida pelo capitão Antônio Paraupaba, índio 

Potiguara, aliado dos holandeses; 

• Butaguy, que também pertencia à Goiana, sendo dirigida, por volta de 1639, pelo 

Capitão Henrich de Vries;   

• Capivary, também descrita como Capibaribe ou Capiguaribe, onde estaria localizada 

hoje a cidade de Goiana. Pio não encontra muitas informações sobre esse 

aldeamento, apenas uma referência de 1635, que diz ter uma expedição de 

holandeses, após terem entrado em Goiana, acampado na referida aldeia;  

• Carassé (atual Caricé). Também descrita por Leite, está localizada entre Goiana e 

Itambé. Por volta de 1639, essa aldeia apresentava uma população de 215 índios. 



 
 

65
 

Segundo Pio, como seus habitantes eram partidários dos holandeses, a aldeia foi 

abandonada em 1654, após a expulsão desses. Seus habitantes teriam fugido para a 

serra de Ibiapaba, no Ceará, onde se refugiara Paraupaba;  

• Ciry, segundo o autor, teria mudado diversas vezes de lugar. Nas mudanças que 

seriam implementadas no contexto do Diretório dos Índios, de 1755 a 1777, os 

aldeamentos que não puderam ser elevados a categoria de vila foram transferidos 

para outros. Assim, o aldeamento de Ciry foi transferido para Aratagui;  

• Ponta de Pedras. Fundada por volta de 1590, pelo franciscano frei Antônio do 

Campo Maior. Segundo Pio, não há muitas informações sobre esse aldeamento; 

• Tapisserema. Também não há muita informação sobre esse aldeamento. Sabe-se que 

estava situado em Goiana e contava, no período holandês, com 142 habitantes. 

• Tapessirica. Apesar de se conhecer muito pouco sobre a fundação e origem desse 

aldeamento, nele foi realizada a conhecida assembléia de índios, de 1645 (volto ao 

assunto mais adiante); 

• Itambé. Sua fundação é anterior a 1614. Sabe-se que Pertencia à Goiana e que o 

Mestre de Campo General Vidal de Negreiros tinha currais nas terras próximas a 

esse aldeamento, onde erguera uma capela por volta de 1660. 

• Aratagui (Alhandra). Segundo Fernando Pio, pertencia à Goiana, estando situada na 

freguesia de Taquara (hoje localizada no litoral sul da Paraíba);  

 

Aratagui 

 Dentre os aldeamentos acima, Aratagui (atual Alhandra), situada no extremo 

norte da “linha interna” de Leite, tornar-se-ia a grande referência na prática da Jurema, 

mantendo, como mencionado, entre as cidades que surgiram a partir desses 

aldeamentos, uma significativa influência religiosa, sendo por muitos considerada o 

“berço da Jurema” (VANDEZANDE, 1975). São os descendentes do último regente dos 

índios de Aratagui — especialmente sua filha Maria Eugênia Gonçalves Guimarães, 

mais conhecida por Maria do Acais — que se tornam os mestres mais populares na área 

de interesse da pesquisa. Um relato da neta de Maria do Acais, Maria das Dores 

(Dorinha), falecida em 2008, que pude registrar a cerca de sete anos atrás, parece 

confirmar as informações que encontrei em vários documentos. 

O pai da minha avó era índio também, era o mestre Inácio Gonçalves 
de Barros, que era o rei dos índios da cidade de Alhandra. Alhandra 



 
 

66
 

não era Alhandra, era Vila Iratagui. Ele era o rei dos índios, era o pajé 
dos índios, era o pai de minha avó, meu bisavô. 
 

Pela importância para a tradição na Jurema em toda área pesquisada, penso ser 

importante situar melhor esse aldeamento. As primeiras referências a Aratagui são 

vagas e, em alguns casos, imprecisas, como as feitas por Jaboatam (1980) e Maximiano 

(1977)22. Referindo-se aos aldeamentos assumidos pelos franciscanos por volta de 1593, 

Frei Venâncio Willeke (1974) inclui entre eles o de Assunção, também denominado 

Ipopoca, que seria o mesmo Aratagui. No Catálogo da Companhia de Jesus (LEITE, 

1945), o aldeamento aparece em 1610 também com o nome de Assunção, sendo então 

administrado pelos jesuítas do colégio de Olinda. Ainda no início do século XVII, a 

aldeia é registrada no Catálogo com o nome de Urutagui. A mesma grafia é encontrada 

no mapa Praefecturae de Paraiba, et Rio Grande, de 1640, de Georg Marcgraf (apud 

CARVALHO, 2008).  

 Em 1704, último ano da chamada Guerra dos Bárbaros, são transferidos para 

Aratagui duzentos índios Paiacu, considerados índios Tapuia, vindos do sertão do Rio 

Grande, e que participaram da referida guerra. Estes, antes dos descimentos, viviam em 

duas aldeias administradas pelos jesuítas, estando uma localizada nas proximidades do 

Rio Jaguaribe, e outra, do Lago Podi. Segundo Serafim Leite (1945), os constantes 

ataques de índios inimigos e os conflitos com os curraleiros, que representavam o poder 

econômico da região, foram as principais causas dessa transferência. 

Ainda de acordo com os Catálogos da Companhia de Jesus, em 1703 a Aldeia 

Urutagui, da Diocese de Pernambuco, teria sido transferida para um lugar considerado 

“mais adequado”. A mudança, segundo Leite, seria uma restituição das terras aos índios 

e teria ocorrido em um ambiente bastante tenso, pois, conforme relato do Pe. João 

Antônio Andreoni, citado por Leite, teria havido muita oposição por parte dos 

invasores. Como escreveu o segundo, 

Urutaguí está nos mapas antigos no lugar primitivo; “taquara” ainda 
nos modernos. E ambas em terras, hoje, do Estado da Paraíba, como 
fica ainda neste Estado o segundo lugar de Urataguí ou Arataguí, que 
recebeu o nome de Alhandra (ibid., p. 341). 
 

Em 1746, o aldeamento é administrado pelos padres oratorianos, que, reunindo 

os nomes que lhes foram dados pelos franciscanos e jesuítas, registram-no como Aldeia 

                                                 
22 O primeiro, tratando dos aldeamentos fundados pelos franciscanos, chega a confundir Jacoca (Conde) 
com Assunção (Alhandra). O segundo, seguindo de perto Jaboatam, refere-se a Eiguaraguaig, missão às 
margens do rio de mesmo nome, como sendo a atual Alhandra. 



 
 

67
 

de Nossa Senhora da Assunção de Aratagui. A mesma pertence, neste período, à 

freguesia de Taquara. Só em 1765, na ocasião da sua elevação à categoria de vila, no 

contexto do Diretório Pombalino (do qual tratarei mais adiante), passa a ser denominada 

de Alhandra. 

 

Os aldeamentos e o domínio holandês 
 

O período em que os holandeses ocuparam o Nordeste, 1630 a 1654, teve 

implicações significativas no espaço de interesse da pesquisa. Em primeiro lugar, no 

que diz respeito à religiosidade, tema central desse trabalho, os índios aliados 

vivenciaram um período de tolerância nunca visto. O próprio Maurício de Nassau, em 

seu relatório de 1644, dizia, em relação aos índios brasilianos (Tupi) e Tapuia, que 

“deve-se permitir a cada um viver do modo que entender e trabalhar onde quiser, como 

os da nossa nação”23. O contato com os holandeses também significou uma mudança 

radical no que diz respeito à política e a organização dos aldeamentos — especialmente 

na área de interesse da pesquisa. O tratado de paz entre os Jandui de Canindé e os 

portugueses, que aconteceria em 1692, por exemplo, como escreveu Pompa, “traduz 

uma exigência dos indígenas desenvolvida a partir de um costume aprendido com os 

holandeses” (2003, p.27). Por outro lado, a desordem causada pelas batalhas, durante a 

conquista do território, sobretudo entre 1630 e 1635, fez praticamente parar a produção 

dos engenhos de Pernambuco, contribuindo, deste modo, para a fuga de muitos escravos 

negros (MELLO, 2001; FREITAS, 1982) e, consequentemente, para o surgimento de 

quilombos. 

Uma preocupação constante dos holandeses durante todo o período em que 

permaneceram no Brasil Oriental foi a manutenção da aliança com os índios. Na 

verdade, os flamengos nunca se sentiram seguros na terra invadida, sendo essa aliança 

uma estratégia para a conquista do interior. Aliás, essa aproximação com os indígenas é 

anterior ao período em que assumiram o poder. Quando os holandeses, em 1625, 

voltavam à Europa, após fracassarem na conquista de São Salvador, capital do Brasil na 

época, pararam na Baia da Traição, para reabastecer e tratar os enfermos. Segundo 

Mello (2001), levaram com eles, na ocasião, alguns índios Potiguara, dentre eles, Pedro 

Poty e Antônio Paraupaba, os quais seriam educados na Holanda, voltando tempo 

depois para auxiliar os flamengos na invasão do Nordeste. Como escreveu Mello, 
                                                 
23 Relatório do conde de Nassau aos Estados Gerais, de 27 de setembro de 1644, citado por Mello (2001, 
p. 210) 



 
 

68
 

O interesse pelo índio era geral na Europa de então; estava-se na 
época em que si iniciava o romantismo naturalista. Não é de admirar, 
pois que uma companhia de Comércio os sustentasse e os educasse à 
sua custa; mas não só pelo prazer de trazer à civilização pobres 
silvícolas brasileiros, com o fito de preparar para a conquista de 
algumas regiões americanas. [...] No próprio ano em que a 
Companhia se apoderou de Pernambuco entraram a prestar serviço os 
índios brasileiros educados na Holanda (MELLO, 2001, p. 208).  
 

Havia, na verdade, uma política de aproximação e amizade com os índios, 

definida pelo Conselho dos XIX24. O próprio Nassau a eles fazia referência em suas 

cartas, reiterando as decisões do Conselho. Para Mello, além dos motivos políticos, 

Nassau manteve um interesse especial pelos índios devido ao “seu espírito de homem 

curioso de coisas exóticas, comum do seu tempo” (ibid., p. 211). No entanto, essa 

política de aproximação e amizade nem sempre foi estável, tampouco era um consenso 

entre os batavos. Casos de exploração, violência e até de venda de escravos índios 

foram registrados, os quais teriam ocorrido, segundo Mello, não por “culpa” do governo 

holandês, mas pelos “exageros” de alguns commandeurs, que eram os encarregados das 

aldeias. Essa instabilidade foi ainda maior em relação aos Tapuia, muitos deles tendo se 

aliado aos flamengos. Os Janduí (descrito na documentação holandesa como Nhanduí), 

talvez o mais temido desses índios, que estavam situados no Rio Grande, foram 

fundamentais na proteção do extremo norte das terras conquistadas. Considerados 

índios ariscos, temidos pelos próprios holandeses, os Tapuia não foram, ao contrário dos 

Tupi, aldeados. Apesar da aliança, não se submeteram ao governo do Conselho 

Supremo. O caso mais grave desta tensão e da violência contra os Tapuia foi registrado 

em 1639, por Georg Marcgraf – cientista natural da comitiva de Nassau –, em sua 

narrativa sobre o combate durante os primeiros contatos entre os índios do Ceará e os 

batavos (BOOGAART e BRIENEN, 2002). 

Segundo Mello, os índios de regiões próximas ou em comunicação com o Recife 

tinham uma melhor relação com os holandeses. Esse era o caso dos índios da Paraíba e 

de Goiana. Foi em um dos aldeamentos localizados nos limites desta última que 

ocorreu, em 1645, a conhecida Assembléia de Tapessirica, onde os flamengos reuniram 

diversos líderes indígenas. Para Fernando Pio,  

Esta célebre assembléia teria sido, realmente, dos mais notáveis 
acontecimentos na vida social dos índios brasileiros se motivos 

                                                 
24 Conselho responsável pela administração da Companhia das Índias Ocidentais, composto por 19 
membros. 



 
 

69
 

outros, unicamente políticos ou militares, não houvessem sido a 
grande causa de sua efetivação (PIO, 1970, p. 80). 
 

 Dentre os assuntos discutidos na reunião, o mais importante foi, sem dúvida, a 

divisão da zona ocupada pelos holandeses em três grandes câmaras: a de Pernambuco, 

com sede em Goiana, dirigida por Domingos Fernandes Carapeba; a da Paraíba, com 

sede na aldeia Maurícia, dirigida por Pedro Poty; e a Câmara do Rio Grande, com sede 

na aldeia Orange, dirigida por Antônio Paraupaba. Note-se que os dois últimos diretores 

estavam entre os índios Potiguara que viveram na Holanda. 

Os batavos também investiram na instrução religiosa dos índios, mas procurando 

não entrar em conflito com eles. Adotando o mesmo modelo dos jesuítas, o foco da 

catequese era as crianças. Diversos planos para este empreendimento, que estava 

associado à educação, foram propostos, sendo decidido, em 1635, que os catequistas 

deviam estudar o tupi para ensinar aos índios, enquanto estes deveriam estudar a língua 

e os modos civis dos holandeses (MELLO, 2001). A catequese começou em 1638, 

sendo iniciada nas aldeias de Goiana e da Paraíba. Após alguns resultados otimistas, o 

trabalho se mostrou bastante desenganador. Como escreveu Mello, 

Os progressos na catequese não eram tão satisfatórios como os 
primeiros entusiasmos e o fervor religioso indicavam. O trato com os 
índios não era tão fácil como havia parecido. Os missionários 
católicos já haviam observado que eles não “obedecem a outra lei que 
a de seu apetite”. [...] Em 1641 Doorenslaer25 — sempre tão 
interessado na sua obra de missionário — era obrigado a reconhecer 
que, embora tenha “feito algum progresso, não é tanto quanto 
desejava, visto que os índios fogem e caem na selvageria” (ibid., p. 
231). 

 
Outros planos foram acionados para a catequese, sem, no entanto, apresentar 

melhores resultados. Em 1644, o Conselho Supremo, criado para substituir Maurício de 

Nassau, escrevera ao Conselho dos XIX que os índios não teriam outro interesse a não 

ser o de “viver em liberdade e não em serviço”, desejando uma vida de ócio e 

indolência e consumindo suas roças e trabalho em aguardente. O documento admite 

que, por este motivo, no entanto, eles não mereceriam castigo. Por fim, é dito que, para 

que os índio não criem “aversão a este Estado”, seria melhor “deixá-los estar como 

desejam e ordenar que os predicantes e enfermeiros nas aldeias empreguem esforços 

para instruí-los na religião e na vida civil, tanto quanto possível” (ibid., p. 233). 

                                                 
25 David van Doorenslaer foi um jovem missionário responsável pelo início da catequese. 



 
 

70
 

Após a restauração pernambucana, como ficou conhecida a retomada de poder 

pelos portugueses, muitos índios aliados dos holandeses se retiraram para a serra da 

Ibiapaba, no Ceará. Esse foi o destino de índios Potiguara e Tapuia, como fez Antônio 

Paraupaba, que os comandava durante a invasão. Pelo menos em duas ocasiões, ele 

desceu a serra para fazer contato com os holandeses, pedindo ajuda para os índios 

refugiados. É assim que em carta aos Estados Gerais, em 1656, Paraupaba reafirma sua 

fidelidade para com o Estado holandês e a religião reformada, informando que ele e seu 

povo estão dispostos a buscar sua sobrevivência em um espaço de dois anos, esperando 

que ao fim desse prazo possam os holandeses vir em sua ajuda. Na última parte do 

documento lê-se: 

Si lhes faltar este auxílio aquele povo tem necessidade de cahir afinal 
nas garras dos cruéis e sanguinários portuguezes que desde a primeira 
occupação do Brasil tem destruído tantas centenas de mil pessoas de 
sua nação e especialmente depois que ella procurou a protecção das 
armas deste Estado e adotou o verdadeiro culto divino e que agora se 
for abandonada terá de fazer penitência extirpando-o26. 

 
O Diretório dos Índios: de aldeamento à vila 
 

Se os aldeamentos representavam o projeto missionário e segregacionista, que 

perdurou até meados do século XVIII, sua elevação a categoria vila representava o 

projeto secular e integracionista, que marca a administração pombalina. No início do 

referido século, Portugal assinou com a Inglaterra o Tratado de Methuen, que 

aumentava sua dependência em relação aos ingleses. A grande dívida que os lusitanos 

contraem a partir desse tratado, entre outros fatores, leva-os a uma grave crise 

econômica. Com o objetivo de mudar essa situação, Sebastião José de Carvalho e Melo, 

o Conde de Oeiras, mais conhecido como Marquês de Pombal, que esteve como 

Primeiro-Ministro do Rei D. José I, inicia, a partir de 1755, uma série de reformas 

radicais em Portugal e suas colônias, combinando princípios mercantilistas com idéias 

iluministas. Como parte dessas reformas, foram anexadas à Capitania de Pernambuco as 

Capitania da Paraíba e do Ceará. Como a do Rio Grande também já havia sido anexada 

à Pernambuco, esta torna-se o grande centro econômico e político de todo o Nordeste 

oriental.  

Pombal alegava que Portugal precisava sair do atraso em que se encontrava (em 

relação a outros países europeus), ainda assentado em uma política feudal. Desse modo, 

                                                 
26 Apud PIO, 1970. p. 70. 



 
 

71
 

os jesuítas foram identificados como o grande obstáculo à criação de um Estado 

moderno, laico, o que resultaria, em 1759, na sua expulsão da metrópole e das colônias 

portuguesas. Tais medidas marcam o fim de uma política indigenista que durou mais de 

dois séculos e que tinha nos missionários, sobretudo os jesuítas, seus principais 

representantes.  

Distanciando-se da lógica dos missionários de segregação dos índios, Pombal 

adotou uma política visando integrá-los à sociedade portuguesa, transformando-os em 

vassalos do rei. Uma das primeiras medidas nesse sentido foi o incentivo aos 

casamentos entre brancos e índios, declarando que os que assim o fizessem não ficariam 

com nenhuma infâmia, tornando-se, ao contrário, dignos da atenção real. Também 

proibira que o termo caboclo fosse usado para designar esses vassalos e seus 

descendentes. No curso dessas mudanças, é ordenado que os aldeamentos com um 

número suficiente de habitantes sejam elevados à categoria de vilas e que seja retirado o 

poder temporal dos missionários, sendo estes substituídos por governadores, ministros e 

pelos principais dos índios. Pouco tempo depois, 1757, sob o argumento de que estes 

últimos (ainda) não eram capazes de se autogovernar, é instituído o Diretório dos 

Índios, no Pará e no Maranhão. No ano seguinte, uma versão adaptada do Diretório é 

criada em Pernambuco: a “Direção com que interinamente se devem regular os índios 

das novas vilas e lugares eretos nas aldeias da Capitania de Pernambuco e suas anexas”. 

O texto apresenta alguns acréscimos em relação ao de 1757, sendo um deles a proibição 

direta ao uso da jurema (bebida), sob a alegação de que seu consumo seria contrário aos 

bons costumes e prejudicial à saúde. Não há, como nos demais documentos sobre a 

jurema, acima citados, uma referência à dimensão religiosa da bebida, mas aos riscos 

que a mesma ofereceria à saúde pública e ao processo de transformação dos índios em 

vassalos do rei. 

Advirto aos directores, que para desterrar dos índios as ebriedades, e 
os mais abuzos ponderados, uzem dos meios da suavidade e 
brandura, para que não suceda, que, degenerando a reforma em 
exasperação, se retirem do grêmio da igreja, a que naturalmente os 
convida de sua parte o horror do castigo, e da outra a inclinação aos 
bárbaros costumes, que seus pais lhe ensinárão com a instrução e 
exemplo, não consentindo o uso de aguardente mais do que para o 
curativo, e abolindo inteiramente o das juremas contrário aos bons 
costumes e nada útil, antes prejudicialissimo à saúde das gentes27. 
 

O documento consiste em uma série de advertências aos diretores sobre como 

                                                 
27 Revista Trimensal do Instituto Historico, Geographico e Ethnographico do Brazil, XLVI, 1888, p. 129. 



 
 

72
 

esses devem “persuadir” os índios no processo de civilização e integração, tomando 

como modelo o branco “civilizado”, católico. Entre as muitas recomendações, encontra-

se a proibição do uso da língua nativa e das moradias coletivas. Mais de uma vez, o 

texto se refere a “prudência”, “suavidade” e “brandura” que os diretores devem ter em 

todas as suas execuções, principalmente quanto às reformas dos “abusos”, “vícios 

bárbaros” e “costumes”, no sentido de evitar que os indígenas, “estimulados da 

violência, tornem a buscar nos centros do mato os torpes e abomináveis erros do 

paganismo”28.  

A determinação de transformar em vilas os aldeamentos administrados pelos 

jesuítas veio em uma carta de 1758, enviada ao Governador de Pernambuco e suas 

anexas. Este indicou para tal missão o juiz de fora Miguel Carlos de Pina Castelo 

Branco, o qual ficou responsável por 23 aldeias nas capitanias do Ceará, da Paraíba e de 

Pernambuco, ficando o ouvidor-geral das Alagoas, Manuel de Gouveia Alvares, 

responsável por 24 aldeias ao sul da Capitania de Pernambuco. Como mostrou Carvalho 

(2008), na criação das vilas paraibanas, doze aldeamentos foram resumidos a cinco 

vilas. Os aldeamentos que não sofreram elevação foram transferidos para outros, sendo 

misturados, inclusive, os Tupi do litoral com índios do interior, considerados Tapuia, 

através de descimentos. O aldeamento de Jacoca, por exemplo, recebeu índios Panati, 

considerados Tapuia, vindos de Piancó, sertão da Paraíba. Os índios do aldeamento Siri, 

da região de Goiana, foram transferidos para Aratagui. 

Mesmo com o fim do Diretório Pombalino (em 1798), a extinção de muitos 

aldeamentos ainda utilizava como justificativa a necessidade de integrá-los a sociedade 

luso-brasileira. O alvará que extingue definitivamente os aldeamentos na Paraíba, por 

exemplo, afirma que a medida tomada pelo Imperador seria uma resposta às queixas dos 

índios em relação ao “esbulho” das terras do seu patrimônio. A extinção seria um meio 

de garantir a posse de um modo “mais aceito”, criando, como se lê no documento, a 

oportunidade de os índios entrarem no “jogo dos direitos que competem a todos os 

brasileiros”.  

[...] que seja V. Excia. autorizada a extinguir os referidos 
aldeamentos, distribuindo a cada família no ponto, onde já possua 
casa e lavoura, bem como os solteiros maiores de vinte e um anos, 
que tenham economia separada, terreno suficiente, que não abranja 
mais de sessenta mil e quinhentas braças quadradas e seja em geral de 
vinte e duas mil e quinhentas, que ficarão sendo propriedade desses 
indivíduos depois de cinco anos de efetiva residência e cultura, 

                                                 
28 Ibid., p. 163. 



 
 

73
 

cessando, depois de feita esta distribuição de terreno, toda a 
jurisdição do Diretor Geral e dos diretores parciais sobre o território e 
habitantes das Aldeias29. 

 
Essa demarcação, no entanto, não assegurava o efetivo acesso à terra, pois, 

embora feita pelo governo, deveria ser paga pelos seus beneficiários. Desse modo, 

proprietários pagavam a demarcação e se apropriavam dos lotes dados aos índios 

(FILHO, 2006). Por outro lado, o ofício determinava que as terras que sobrassem, após 

o término dos contratos de arrendamento, poderiam ser vendidas pela Tesouraria da 

Fazenda a quem oferecesse “mais vantajosas condições” (ibidem). Os índios foram aos 

poucos sendo assimilados entre os homens livres pobres da região, integrando a massa 

de pequenos trabalhadores rurais, sobretudo dos engenhos que se multiplicavam entre a 

Zona da Mata Norte de Pernambuco e o Litoral Sul da Paraíba. “Heróis anônimos”, para 

usar uma expressão de Certeau (2008), compondo uma “multidão móvel e contínua” 

sem nomes e rostos. 

 

OS �EGROS �A MATA �ORTE 
 

Os negros participaram ativamente da construção da espacialidade e da cultura 

na área de interesse da pesquisa. Bastide (1945), dando continuidade à discussão 

iniciada por Fernandes (1938) sobre as razões que levaram o negro a aceitar a religião 

do índio, argumenta que a presença do primeiro no Catimbó, enquanto uma religião 

indígena, seria uma estratégia para a ascensão social, uma vez que ele estaria, desde o 

período colonial, abaixo do índio na estrutura social. Como uma “desforra” contra essa 

situação, o negro, segundo Bastide, teria, pela religião, se tornado o líder. “É ele, em 

verdade, que se torna catimbozeiro, que dirige a sessão, que comanda o grupo dos 

caboclos; ele inverteu a situação totalmente; pela religião, tornou-se o chefe” (1945, p. 

252). 

Essa expressiva presença do negro no Catimbó também fora observada por 

Cascudo (1978), no contexto do Rio Grande do Norte. Não há como afirmar, no entanto, 

até que ponto essa presença teria o sentido de ascensão social, sobretudo pelo fato de o 

Catimbó surgir em um tempo e lugar onde o índio já havia sido assimilado, como 

mencionado, aos homens livres pobres, integrando a massa de trabalhadores rurais. Do 

mesmo modo, sabemos que os estudos sobre o Catimbó eram escassos, além de ser 

                                                 
29 Arquivo Histórico do Estado da Paraíba (AHEPB). Cx. 045 (1864). 
 



 
 

74
 

questionável o modo como eram realizadas as pesquisas. Assim, a afirmação que o culto 

tinha mais negros do que índios “dirigindo” e “comandando” as sessões, feita por 

Bastide, é questionável. 

O convívio entre negros e índios na área de interesse da pesquisa se intensifica a 

partir da segunda metade do século XVIII. Para isto contribuiu a política 

assimilacionista pombalina, a partir da qual o índio vai sendo equiparado aos homens 

livres pobres. Koster (1978) registrou essa aproximação no início do século XIX. 

Interagindo dentro de uma mesma estrutura econômico-social, que os colocava na parte 

inferior da pirâmide social, esses povos tinham em comum o fato de serem 

trabalhadores pobres, despossuídos, habitando as mesmas áreas de pouco valor e 

interesse para os colonos. As implicações na religiosidade advinda dos povos indígenas 

da região – ou seja, no culto da Jurema – dessa presença significativa dos negros na área 

de interesse da pesquisa, pode ser evidenciada, entre outros, pelo lugar de destaque que 

ocupa no culto a entidade Malunguinho, líder negro que viveu no quilombo do Catucá, e 

pelo fato de o próprio Catucá ser descrito como uma das cidades encantadas que 

compõem o Reino Sagrado da Jurema, em uma das muitas descrições sobre esses 

espaços sagrados. 

Não se pode fixar, com precisão, a data em que se iniciou a entrada de escravos 

africanos no Brasil. Sabe-se, no entanto, que em 1531 eles já eram utilizados na colônia 

de São Vicente. Pereira da Costa afirma, com relação a Pernambuco, que essa entrada 

teria sido posterior a 1542, com base em uma carta do mesmo ano, do donatário Duarte 

Coelho, que solicita “permissão de mandar vir alguns escravos da Guiné por seu 

resgate” (COSTA, 1965, p. 333). Essa data pode ser ainda anterior, considerando que 

apenas nove anos mais tarde, em 1551, o padre Antônio Pires descreve um número 

considerável de negros já bem inseridos no cotidiano da vila de Olinda:  

Foi causa para dar muitas graças a Nosso Senhor ver este domingo 
passado uma igreja muito grande cheia de escravos, que vinham à 
doutrina, que seria até mil, afora os que estão nas fazendas, que são 
muitas, porque há fazendas que tem duzentos escravos (Apud., 
COSTA, p. 334). 
 

A presença dos escravos negros no Brasil está diretamente ligada à exploração 

do açúcar, cujo interesse crescia na Europa da segunda metade do século XVI. Para 

explorar os canaviais, Portugal usou da experiência adquirida na Madeira, nos Açores, 

em São Tomé, na Hispaniola e na Nova Espanha, que seria a importação de escravos. 



 
 

75
 

Ainda nesse século, as capitanias de Pernambuco e Bahia prosperaram a partir do 

trabalho dos escravos negros. Como escreveu Freitas: 

Ao longo do litoral, floresceram os canaviais e se multiplicaram os 
engenhos. Pelos fins do século XVI, Pernambuco e Bahia já 
sobressaíam no mercado mundial como os maiores produtores de 
açúcar. E para que isso fosse possível, os traficantes descarregavam 
nas costas brasileiras uma média anual de cinco mil negros (1982, p. 
19). 
 

A presença de negros escravos na Capitania de Itamaracá, a qual pertencia toda a 

área de interesse da pesquisa, remonta ao início da ocupação, que se intensifica a partir 

da segunda metade do século XVI, com o aumento dos engenhos. Afinal, o tráfico de 

escravos seguia a cultura da cana-de-açúcar, em todos os lugares em que esta se 

estendeu (MELLO, 2001). Propriedade total e ilimitada do amo, privado de qualquer 

direito, o escravo negro podia ser, ao gosto do seu dono, vendido, alugado, penhorado, 

testado, castigado e morto. Era equiparado, no conjunto das leis que versavam sobre a 

escravatura, no que tange a posse e direitos do seu dono, aos animais do seu domínio. 

Um jurista e parlamentar chegou ao ponto de compará-lo ao fruto da árvore ou da 

colheita do seu amo (FREITAS, 1982).  

 

Outros negros 

O negro escravo, portanto, ocupava a parte inferior da pirâmide social, situado 

abaixo do índio. Contudo, além dos negros escravizados, havia, desde o início da 

ocupação de Itamaracá, vários descendentes de africanos, muitos nascidos na Guiné, 

casados com portugueses, descritos como pardos ou mulatos, ou filhos de portugueses 

com escravos. Embora correspondam a uma minoria entre os negros – que, por sua vez, 

correspondiam à maioria da população –, esses negros ocupavam outro lugar na 

estrutura econômico-social. Alguns deles chegaram a ter escravos negros e índios 

domesticados, pertencendo à elite dos chamados “homens bons da terra”, formada pelos 

senhores de engenho, que compunham os senados da câmera, centro do poder político e 

administrativo. Na primeira visitação do Santo Ofício ao Brasil, que se realizou nos dois 

principias núcleos açucareiros da Colônia, Pernambuco e Bahia, respectivamente 1591-

93 e 1593-95, há diversos registros, entre as confissões na Capitania de Itamaracá, dessa 

presença negra. Talvez a mais reveladora seja a confissão de Boaventura Dias, descrito 

no texto como “Mulato, Cristão Velho na Graça”: 

Disse ser homem pardo, natural de Lisboa, filho de Diogo Dias, 



 
 

76
 

homem branco, cristão velho, e de Clara de Souza, negra de Guiné, 
escrava de Dona Francisca de Souza, de idade de trinta e oito anos, 
viúvo, lavrador, casado que foi com Beatriz Mendes, cristã nova da 
parte de seu pai Simão Soeiro, morador nesta ilha30. 

 
Como mencionado, Boaventura era filho do polêmico Diogo Dias, que fora 

casado com a famosa Branca Dias, perseguida por atos judaizantes, e personagem de 

diversas narrativas populares31. Diogo foi um dos primeiros ocupantes das terras que 

deram origem a Goiana, sendo o ataque dos Potiguara a sua propriedade, mencionado 

acima, descrito como o marco do avanço dos luso-brasileiros, que culminaria com a 

ocupação definitiva do território e na conquista da Paraíba. Boaventura teria sido o 

único sobrevivente desse episódio.  

Outras confissões que remetem ao mencionado hibridismo são as de Bárbara 

Fernandes, considerada “mulata, cristã velha”; Ana Seixas, considerada “mestiça”; e de 

Isabel Fernandes, “mamaluca” com “raça de cristã nova”. Na primeira, lê-se: “Disse ser 

natural desta vila, filha de João Fernandes, homem branco, pedreiro e cristão velho, e de 

sua mulher Antônia Aires, mulher parda, filha de homem branco, cristão velho e de 

negra da Guiné”. Na segunda confissão, temos o seguinte: “disse ser natural de Igarassu, 

filha de Paulo de Seixas, homem pardo e de Lianor, negra brasila, defuntos, de idade de 

vinte e sete anos, casada com Manuel Franco, trabalhador, homem branco, moradora 

nesta capitania (p. 99)”. E, finalmente, na terceira, confissão, lê-se: 

Disse ser mamaluca e ter raça de cristã nova, natural dessa ilha, filha 
de Sebastião Dias, homem branco, cristão velho, dos da Governança 
desta vila, e de sua mulher Cecília Fernandes, mamaluca, filha de 
cristão novo e de negra brasila [...] casada com Vicente Rodrigues, 
cristão velho, lavrador...32 

 
Os quilombos do �orte e o rei Malunguinho 
 

Retomando a questão dos negros escravos, eles foram, portanto — sobretudo 

após a diminuição da escravidão do índio, a partir de meados do século XVIII —, a mão 

de obra utilizada nos engenhos que existiam em Goiana, os quais a tornaram, como 

mencionado, a cidade economicamente mais próspera de Pernambuco, até o final do 

século XIX. Os escravos que fugiam desses engenhos se refugiavam, sobretudo, nas 

matas do Catucá, onde mais tarde construiriam quilombo de igual nome. Em um ofício 

                                                 
30  Primeira visitação do Santo Ofício às partes do Brasil: denunciações e confissões de Pernambuco, 
1593 – 1595. Coleção Pernambucana, 2ª fase, vol. XIV. Recife, 1984. p. 105. 
31 Ibid. 
32 Ibid., p. 118. 



 
 

77
 

de 12 de março de 1821, enviado ao Governador da Paraíba, o Governador de 

Pernambuco, General Luiz do Rego Barreto, faz o seguinte apelo: 

Exmo. Sr. — Tendo de dar nos quilombos de negros fugidos, que 
andam infernando os arrabaldes das vilas de Goiana e Igarassu e para 
o poder fazer queira cooperar comigo, mandando-me V. Mercê, o 
maior número de caboclos, vindo estes acompanhados de seus cabos 
e trazendo unicamente, por assim um pau, os quais serão bem 
tratados e serão acompanhados por esta capitania por pessoa, que leva 
esse mesmo ofício33. 

 
Os negros que fugiam dos engenhos de Goiana encontravam na mata do Catucá, 

cortada que era por muitas estradas e picadas (CARVALHO, 1991), o esconderijo ideal. 

Segundo Pereira da Costa (1965), baseado em um escrito de Fr. Joaquim Caneca, o 

quilombo do Catucá já estava formado em 1824. Henry Koster, que morou na região no 

início do século XIX, registrou o fato de as matas próximas ao engenho Timbó, em 

Tracunhaém, que compreendiam parte do Catucá, servirem de esconderijo para 

bandidos e escravos. Embora as referências a esses quilombos do Norte só aparecerem a 

partir de primeira metade do século XIX, é possível que a mesma desorganização 

causada pela invasão dos holandeses, que possibilitou o surgimento de vários 

quilombos, sobretudo nos primeiros cinco anos da conquista, tenha corroborado as 

primeiras habitações de negros escravos, tanto no Catucá quanto em outras localidades 

de Goiana. Como escreveu José Antônio G. de Mello: 

A guerra empreendida pelos holandeses no período de 1630/1635 
desorganizou completamente a vida da colônia. Muitos negros 
aproveitaram a oportunidade para fugir. Pela leitura dos documentos 
vê-se que parou quase completamente o trabalho nos engenhos. Uma 
relação dos engenhos existentes entre o rio das jangadas e o Una, 
feita pelo conselheiro Schott, mostra-nos a verdadeira situação dessas 
propriedades, [...] Eram canaviais queimados, casas-grandes 
abrasadas, os cobres lançados aos rios. Só não haviam fugidos os 
negros velhos e os mulatinhos (2001, p. 185). 
 

A própria indefinição, nos primeiros anos da invasão holandesa, do que fazer em 

relação aos negros escravos também contribuía para essas fugas. Considere-se ainda o 

fato de, no período em que os holandeses assumiram o controle de Pernambuco, dos 149 

engenhos existentes nas capitanias de Pernambuco, Itamaracá, Paraíba e Rio Grande do 

Norte, 65 foram abandonados ou confiscados pelos holandeses. O caso mais grave, 

como mostrou Evaldo Cabral de Mello (1975), foi exatamente o da freguesia de Goiana, 

que na ocasião tinha 9 engenhos, tendo permanecido apenas um nas mãos do seu 

                                                 
33 AEPE, Códice GO-18, p. 43. 



 
 

78
 

proprietário. Além de Goiana ter o maior número de engenhos confiscados, os negros 

estavam em maior número que os brancos e índios, como mostrou Freitas (1982), o que, 

portanto, pode ter contribuído com a fuga e habitações de negros nas matas da região, 

especialmente a do Catucá.  

Para Carvalho, a revolta de 1817 que ocorrera na região, da qual participaram 

agricultores que habitavam as cercanias do Catucá, entre outros acontecimentos que 

desorganizavam os esquemas de controle e repressão, instituídos pela elite, contribuíram 

para a fuga e o conseqüente surgimento dos quilombos.  

Além do Catucá, há registros de outros quilombos nas proximidades de Goiana. 

Pereira da Costa (1965) cita um ofício do General encarregado de extingui-los, o qual 

comunica ao Presidente da Província a completa destruição dos que existiam em 

Goiana, mas que não obteve o mesmo êxito em relação ao do Catucá. Apesar de este ter 

sido também devastado, não teria sido possível permanecer na área para evitar o retorno 

dos negros. As causas seriam os próprios moradores, brancos, inclusive alguns senhores 

de engenho, que negavam “socorros e auxílio” às tropas. Segundo o general, isto 

aconteceria pelo fato de estes moradores fornecerem pólvora e balas aos quilombolas, 

além de escondê-los em suas próprias casas, recebendo em troca parte dos roubos 

efetuados. Juntamente com o ofício, foi entregue ao presidente uma lista com o nome 

dos escravos capturados, totalizando 50, com o nome dos seus respectivos senhores. 

Pouco tempo depois, o Catucá seria novamente erguido, contando com o número ainda 

maior de habitantes. Carvalho faz a seguinte descrição das matas onde se localizava o 

quilombo: 

A floresta do Catucá serpenteava a área mais populosa da província, a 
zona da mata seca, ao norte do Recife. Cortada por muitas estradas e 
picadas, ela começava nos limites de Beberibe, antigo subúrbio do 
Recife, passava pelo sítio dos Macacos e por São Lourenço, mais a 
oeste da capital, lançando-se entre os engenhos costeiros e a serra a 
oeste do Recife em direção ao norte. Passava pelos mangues e rios da 
região, chegando não muito longe da costa em Paratibe e daí a 
Pasmado, perto da ilha de Itamaracá, até o povoado de Tejucupapo, 
próximo à vila de Goiana, já quase na fronteira com a província da 
Paraíba (1996, p. 6). 

 
O centro do quilombo estaria localizado em uma área conhecida como Cova da 

Onça, situada entre as matas dos engenhos Timbó e Monjope e entre as freguesias de 

Paratibe, Paulista e Recife. Seria um local de difícil acesso, de terreno acidentado, 

cortado por riachos e brejos. Segundo Pereira da Costa, em 1829, o governo provincial 

teria criado uma colônia alemã, na Cova da Onça, na tentativa de evitar o 



 
 

79
 

desenvolvimento dos quilombos. A colônia, no entanto, passou a ser alvo dos negros, 

que provocavam a fuga e o abandono dos moradores, o que resultou na sua completa 

dissolução em 1837. 

Malunguinho foi o principal líder do quilombo do Catucá. No começo de 1827, 

o governo provincial chegou a oferecer o prêmio de 100 mil réis pela sua captura. 

Pereira da Costa, assim o descreve: 

Malunguinho, um negro inteligente e audaz, astucioso e valente, era o 
chefe do quilombo, e tinha o seu quartel-general no sítio denominado 
Macacos, às extremas da paróquia do Poço da Panela, estendendo-se 
os núcleos de habitação da sua gente pelas matas do Catucá e outras 
proximidades. [...] Era o chefe supremo civil e militar do quilombo, e 
estava investido de poderes discricionários, fazendo-se passivamente 
obedecer pela sua gente (1965, p. 287).  

 
 O próprio quilombo é frequentemente descrito na documentação como quilombo 

de Malunguinho (CARVALHO, 1991). Seus moradores, por sua vez, eram também 

denominados de “malunguinhos” (COSTA, 1965). Investigando a documentação sobre 

o assunto, Carvalho afirma que o famoso líder negro teria morrido em 1835. A 

destruição total do quilombo aconteceu em março de 1837, e contou com a participação 

de guardas nacionais dos batalhões de Olinda e do Poço da Panela. Para evitar que mais 

uma vez o quilombo fosse reerguido, os escravos presos não foram devolvidos aos seus 

senhores, mas vendidos para outras localidades, longe das matas do Catucá. Pereira da 

Costa publicou uma matéria do jornal A Quotidiana Fidedigna, onde o autor sugere que 

essa mesma estratégia usada para destruir o quilombo fosse aplicada a dois escravos 

presos:  

[...] entregue esses escravos aos seus senhores, talvez estes lhe não 
dêem um castigo tão exemplar, que os iniba de tornarem a recolher-se 
às matas, e por isso convém que todos os periódicos reclamem ao 
governo a prisão, e castigo de açoites em semelhantes feras, que 
depois que sofrerem esse castigo deverão ser vendidos para outra 
província, pois assim se praticou com os do Catucá, cujos crimes 
eram inferiores aos desses34. 
 

 Malunguinho – como outras entidades da Jurema que antes de viverem no tempo 

mítico inscreveram seu nome no tempo histórico – teria permanecido silenciado em 

velhos documentos, esquecido em acervos e arquivos públicos, não fosse o povo da 

Jurema, que o manteve vivo e ativo, cultuado como rei. Ele é parte de uma história 

                                                 
34 In: COSTA, 1985, p. 15. 



 
 

80
 

astuciosa e silenciosa, cuja força e alcance podem ser sentidos após mais de um século e 

meio da sua morte, nos terreiros e centros espalhados em toda a área pesquisada. 

Em setembro de 2007, passados 172 anos do seu falecimento, Malunguinho deu 

nome à lei estadual nº 13.298, que institui no calendário oficial do Estado de 

Pernambuco a Semana Estadual da Vivência e Prática da Cultura Afro-Pernambucana.  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

81
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CAPÍTULO III - A JUREMA E SUAS I�TERFACES 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

82
 

CATIMBÓ: a tradição dos mestres juremeiros 

 

Como mencionado, Roger Bastide é responsável por uma primeira análise 

sociológica do Catimbó, tendo argumentado que a presença do negro no culto, enquanto 

uma religião de índio, seria uma estratégia do primeiro para a ascensão social, uma vez 

que ele estaria, desde o período colonial, abaixo do segundo na estrutura social. 

Segundo o autor, o Catimbó teria sua origem na Santidade, fenômeno religioso ocorrido 

no Brasil quinhentista, registrado através das confissões e denúncias de baianos e 

pernambucanos diante do Tribunal da Inquisição, em 1591 e 1592, e de dezenas de 

processos manuscritos depositados na Torre do Tombo, em Lisboa35. Assim como o 

Catimbó, a Santidade reunia elementos cristãos e indígenas e tinha, do mesmo modo, a 

utilização do fumo como elemento central. A Santidade, por sua vez, teria sido 

continuada por cultos como o dos caboclos, descrito por Carlos Estevão (1942), no 

âmbito da festa do Ajucá ou da Jurema, por ele observada entre os índios Pankararu, em 

Tacaratu. 

Contudo, apesar de ter estado na Paraíba e ter tido, na ocasião, contado com o 

universo do Catimbó, Bastide parte principalmente dos relatos de Fernandes (1938) e 

Cascudo (1978) e não de uma pesquisa de campo propriamente dita. Sobre sua estada na 

Paraíba e sobre como realizou suas observações, o autor não nos dá maiores 

informações. Embora brilhante em suas análises, chega, assim, a algumas conclusões e 

explicações apressadas, apresentadas em Imagens do �ordeste Místico em Branco e 

Preto e no primeiro capítulo de As Religiões Africanas no Brasil36. Não obstante, a 

importância da obra de Bastide para o estudo das religiões afro-brasileiras não pode ser 

desconsiderada. 

                                                 
35 No relato dos missionários, a Santidade é descrita como um ritual ou como o feiticeiro que o realizava. 
Assim escreveu Cardim: “Entre eles se alevantarão algumas vezes alguns feiticeiros, a que chamão (sic) 
Caraíba, Santo ou Santidade, e é de ordinário algum índio de ruim vida” (1978, p. 103). Existiram várias 
santidades, sendo a mais conhecida a de Jaguaripe, região localizada ao sul do Recôncavo da Bahia. Para 
Ronaldo Vainfas (1999), que estudou particularmente esta última, a Santidade teria sido o mais 
importante movimento de resistência ameríndia ao colonialismo português. Sua expressiva aceitação 
entre os índios teria sido uma consequência do forte declínio das populações indígenas, vitimadas pela 
fome, peste e escravidão. Esse culto contradizia, portanto, a idéia de “docilidade” dos Tupi, que não só a 
ele aderiram, como instituíram um papa, ergueram uma igreja e adoravam uma mãe de Deus indígena, 
que era um ídolo de pedra, a quem chamavam Maria. 
36 Bastide reproduz, por exemplo, o provável equívoco de Fernandes em relação a um manuscrito 
contendo uma “Oração dos Sete Caboclos”, atribuída à Maria do Acais: “o catimbó do lugar conserva 
numa de suas orações o nome do deus africano Ogum, ‘Gum pode mais que Deus’” (BASTIDE, 1945, p. 
221). Não é preciso muito esforço para perceber que se trata da expressão popular “quem pode mais do 
que Deus”, na qual, muito provavelmente, a palavra quem, no referido manuscrito, foi confundida com 
Gum. 



 
 

83
 

 

Definindo o Catimbó 

Dada a complexidade taxonômica em que se inserem as religiões que cultuam a 

Jurema, penso ser fundamental delimitar o que, neste trabalho, chamo de Catimbó. 

Tarefa, aliás, nada fácil, diante da pluralidade dos seus referentes. Reconheço, no 

entanto, que o termo apresenta um sentido específico e um sentido genérico. Em um 

sentido específico, o termo tem sido empregado na literatura sobre o tema — desde os 

estudos pioneiros de Andrade (1983) e Fernandes (1938), passando por Cascudo (1978), 

Bastide (1971) e Vandezande (1975) — de modo consensual, designando um culto que 

surge no Nordeste Oriental, especialmente nas áreas onde existiram aldeamentos, como 

aqueles por mim mencionados. Trata-se de um fenômeno religioso que surge em um 

contexto não indígena, mas ainda mantém traços de alguns rituais ameríndios. Suas 

características seriam, principalmente, o uso do fumo e da jurema, como elementos 

litúrgicos, a presença da mesa e de objetos como a princesa — pequena bacia de louça 

ou de material mais simples, usada para depositar o vinho da Jurema37 — e o cachimbo 

(cuja fumaça é soprada pelo fornilho). Suas sessões são voltadas para consultas, através 

das quais se busca a cura para males, físicos, mentais e espirituais, ou para resolver toda 

a sorte de problemas do cotidiano. Descrevendo o Catimbó por ele observado na década 

de 1930, Fernandes escreveu: 

Vendo o Catimbó, de uma maneira geral, o aparato consiste na mesa 
estreita, forrada ou não, onde se misturam garrafadas de jurema, 
cachimbos, novelos de linha, agulhas, botões, imagens de santos... A 
sessão tem início com a abertura da mesa feita em invocações 
cantadas, as velas acesas. Distribuem entre os presentes a jurema 
(FERNANDES, 1938, p. 87). 
 

Em um sentido genérico, encontrado na linguagem corrente do Nordeste, 

Catimbó significa magia negra, feitiçaria, bem como qualquer forma de manipulação do 

sobrenatural com fins “maléficos” ou “diabólicos”, como “coisa-feita”, “mau-olhado”, 

entre outros. Mesmo nos terreiros e centros onde a influência das antigas mesas de 

Catimbó é mais evidente, o termo apresenta um sentido bastante genérico, não se 

referindo, portanto, a um culto específico. Os juremeiros o empregam, em uma 

linguagem mais espontânea, tanto para designar o culto por eles praticado quanto para 

                                                 
37 A primeira referência a esse objeto é feita por Andrade: “A própria princesa, um simples prato fundo de 
pó-de-pedra nos catimbós mais pobres, parece mais ter a função de ara, de saco vazio onde possa descer o 
deus ignoto, pois que jamais os catimbozeiros sabem qual o deus que descerá dos reinos encantados do 
espaço” (ANDRADE, 1983, p. 31). 



 
 

84
 

designar o espaço de celebração. Assim, termos como Xangô, Macumba e Catimbó são 

usados como sinônimos. Também não ouvi nenhum juremeiro, mesmo os mais velhos, 

como seu Inácio da Popoca, de Alhandra, usar o termo para designar especificamente os 

antigos trabalhos de mesa.  

Os juremeiros, hoje, portanto, apresentam esses mesmos significados genéricos, 

não se referindo a um culto específico, mas a trabalhos para a esquerda (o que seria, 

segundo os próprios, trabalhos para “fazer o mal”). Vejamos, nesse sentido, o seguinte 

relato de dona Rita, do terreiro Oxossi Pena branca, de Goiana: 

 
O Catimbó é quando a pessoa faz o catimbó, né? Esse negoço de 
Catimbó é porque a pessoa trabalha e faz aquele catimbó, aí o povo 
diz: “ah, catimbozeiro, que ta fazendo um Catimbó pra fulano de tal, 
pra sicrano...” Eu? Deus me livre! Eu não gosto de fazer essas coisas, 
não... Deus que me livre tirar a vida dos outros... a pessoa faz aquele 
Catimbó, tira a vida dos outros, quebra uma perna, aleija um braço, 
deixa uma pessoa doente em cima de uma cama, como já tem passado 
muito por mim, de chegar gente morrendo na minha casa, nos braços 
dos outros, manifestado, pra embolar aqui nas casas, tudinho, pra eu 
tirar aquele negoço, né? Tem passado muito pelas minhas mãos... aí 
eu prometi a Deus: “meu Deus nunca que eu fazerei uma coisa dessa 
com ninguém, porque eu não gosto de Catimbó, eu não gosto dessas 
coisas não”. Eu só gosto sim ou não. Uma coisa muito íntima pra nós 
fazê, pra nós tirar, pra nós ser forte, positiva, pra Deus olhar pra nós e 
vê que a gente samo aquela pessoa legal, e que não gosta de fazer o 
Catimbó. [...] Trabalho pra direita, eu não trabalho pra Catimbó. Deus 
me livre. Jesus que me abençoe. 
 

Utilizo o vocábulo Catimbó — mesmo reconhecendo seu caráter genérico e a 

pluralidade dos seus referentes — no primeiro sentido, ou seja, designando um culto 

específico, como descrito pelos pesquisadores acima mencionados. Em que pese o 

caráter diverso e a ausência de aprendizado sistemático e ostensivo no Catimbó, é 

possível afirmar que as sessões assim denominadas mantêm um conjunto de elementos 

comuns, encontrados em uma área relativamente extensa. Podemos nos perguntar, por 

exemplo, como um culto de caráter individual, reunindo práticas perseguidas durante 

séculos, conseguiu tal expansão? De fato, os registros feitos por Andrade e Cascudo 

sobre o Catimbó no Rio Grande do Norte são bastante próximos daqueles feitos na 

Paraíba por Fernandes, pela Missão de Pesquisas Folclóricas38 e, na década de 1970, por 

Vandezande. Elementos cujas gêneses se encontram nesses cultos — como um panteão 

de mestres e caboclos, diversas toadas a essas entidades, vários objetos litúrgicos, além 
                                                 
38 A Missão foi criada por Mário de Andrade, em 1938, no período em que esteve como diretor do 
Departamento de Cultura e Recreação da Prefeitura Municipal de São Paulo. Na Paraíba, que foi o Estado 
mais coberto pela equipe, foram registrados três casos de Catimbó. 



 
 

85
 

da referência à Jurema, ao Vajucá, enfim, a um universo mítico e simbólico — foram 

registrados por Assunção (1999) em diversas casas de Umbanda situadas nos sertões da 

Paraíba, do Piauí, do Ceará e de Pernambuco.    

Vale salientar que o termo Catimbó, representando um culto específico, é 

normalmente usado pelos pesquisadores como uma categoria nativa, quando, na 

verdade, ele é uma construção de outros pesquisadores. Embora o uso do vocábulo seja 

útil à análise, creio ser fundamental esse esclarecimento.  

Na literatura, desde as referências mais antigas (ANDRADE, 1983; 

FERNANDES, 1938; CASCUDO, 1978; BASTIDE, 1945), o uso da jurema (bebida) é 

apresentado como uma característica do culto. Isto levou alguns pesquisadores — os 

quais lançam mão da definição do Catimbó enquanto um culto específico — a usar o 

termo como sinônimo de Jurema. Esta, no entanto, se refere a um complexo religioso 

mais amplo, manifestando-se de diferentes formas, não podendo, portanto, ser tomada 

como sinônimo do primeiro. A Jurema em contextos contemporâneos indígenas 

(TROMBONI, 1994; MOTA, 2007; GRÜNEWALD, 2006), ou mesmo no contexto da 

Umbanda (ASSUNÇÃO, 1999; SALLES, 2004), objeto de estudo da presente tese, bem 

como nas diversas formas em que se apresenta esse culto hoje, não pode ser descrita 

como Catimbó. Como observou Assunção39, o termo Jurema, referindo-se a uma 

religiosidade específica, passa a ser utilizado pelos pesquisadores a partir da década de 

1970, quando o termo Catimbó já não correspondia ao tipo de culto que surge a partir 

do declínio das antigas mesas. 

Quanto à etimologia deste último termo, não há um consenso. Cacciatore, em 

seu Dicionário de Cultos Afro-Brasileiros (1977), o define como sendo de origem tupi, 

significando planta venenosa: caá, planta; timbó, venenosa. Em seu Grande Dicionário 

Etimológico, Francisco Bueno, apoiando-se em von Martius, apresenta a expressão tupi 

catimbao repoty, significando sarro ou cinza do cachimbo. Para esse autor, a analogia 

do termo com os “negros feiticeiros” estaria ligada ao fato de esses usarem 

tradicionalmente o cachimbo. Cascudo (1978) e Bastide (1971) apontam a possibilidade 

da palavra ser uma corruptela de cachimbo. O primeiro investiga as possíveis relações 

na origem do vocábulo com os termos Catimbau — que aparece em alguns dicionários 

significando prática de feitiçaria e, em outros, homem ridículo ou cachimbo pequeno — 

e Catimbao — de origem tupi, podendo estar relacionado a fumo, ou significando 

                                                 
39 Ver prefácio do autor em Salles (2009). 



 
 

86
 

cachimbo de tubo comprido. Por fim, o termo Catimbau, designando feitiçaria, assim 

como catimbauseiros, referindo-se aos seus praticantes, era usado no Recife, tanto 

quanto o termo Catimbó, no início do século XX, como sugere uma matéria publicada 

no “Jornal do Recife”, em fevereiro de 1918 (à qual me refiro mais adiante). 

 

Elementos da magia européia no Catimbó 

Outro aspecto que merece ser analisado é a presença de elementos advindos da 

tradição mágico-religiosa européia no Catimbó. Câmara Cascudo foi o primeiro a 

chamar atenção desse fenômeno, que é o leitmotiv do seu clássico Meleagro. Ele nos 

mostra que muito do que se pensava ser de origem africana nas práticas mágico-

religiosas do Brasil tem, na verdade, origem na magia greco-romana: “os processos de 

feitiçaria, catimbó, bruxaria, no Brasil, são mais de oitenta por cento de origem 

européia” (1978, p. 174). No referido livro, descrevendo inicialmente o Catimbó, 

Cascudo afirma: “[...] é uma soma de influências e convergências, como todos os cultos. 

A feição mais decisiva é da feitiçaria européia” (1978, p.19). Já nas conclusões, ao 

referir-se à “ciência catimbozeira” de um mestre de Serraria, que empregava o Sino 

Salamão e outros elementos da “feitiçaria branca”, o autor escreveu: “Felinto Saldanha, 

o catimbozeiro de Serraria, só empregou magia branca e européia, fácil e sabida. Nem 

uma reminiscência da África negra ou da América indígena” (ibid., p. 207). 

Cascudo fundamenta seus argumentos tanto na presença de leis “universais” da 

magia, como as formuladas por James Frazer, por ele citado, quanto pela presença de 

elementos de origem européia: esconjuros, como o “vai-te pro mar coalhado”, orações, 

como a da Cabra Preta, e símbolos, como a chave de aço virgem e o Selo de Salomão. 

Em pesquisa anterior, no contexto do mestrado (SALLES, 2004), a qual me 

referi no início deste trabalho, encontrei diversos elementos advindos das antigas mesas 

de Catimbó que remetem a essa magia européia. Assim, denominei de complexo de 

Salomão um conjunto de símbolos religiosos composto pelas referências ao próprio Rei 

Salomão, ao Rio do Jordão — rio sagrado e milagroso, localizado no centro do Reino de 

Salomão — e ao Selo de Salomão, que os juremeiros chamam de Sino Salamão. 

As referências ao Rio do Jordão aparecem em orações e diversas toadas, como 

no exemplo seguinte, registrado em uma sessão de mesa branca no Centro Espírita Rei 

Malunguinho, em Alhandra: 

 
O Rio e o Rio 



 
 

87
 

E o Rio do Jordão 
E tão bonito é o Rio 
E viva o Rei Salomão (Bis) 
E quem quiser ciência 
Vá buscar lá no Rio do Jordão  
Salomão me deu ciência 
Lá no Rio do Jordão... 
 

Câmara Cascudo, em Meleagro, registrou, no contexto dos catimbós do Rio 

Grande do Norte, uma oração do Rio do Jordão que tinha como finalidade a proteção 

contra inimigos. A primeira parte dessa oração diz o seguinte: “Estavam no Rio do 

Jordão ambos os dois. Chegou o Senhor João. Levanta-te, Senhor! Lá vêm os nossos 

inimigos! Deixa vir, João! Que todos vêm atados de pés e de mãos, almas e 

corações...”40.  

Ainda no contexto de Alhandra, Vandezande registrou, em Estivas, a seguinte 

linha41 de abertura, cujas estrofes terminam sempre com o estribilho “neste mundo e 

noutro mundo lá no Rio do Jordão”. 

 
A junçá pripioca 
Quando neste mundo andou 
O padre Santo Antônio  
Neste mundo e noutro mundo 
Lá no Rio de Jordão...42 
 

Descrevendo uma sessão de Catimbó por ele observada, Fernandes (1938) 

registra a seguinte referência a esse rio sagrado, onde existiria um pé de “angico seco”. 

Como mencionado, o Angico é descrito como uma das sete cidades que compõem o 

Reino Sagrado da Jurema. 
Doutra banda do Rio do Jordão 
Doutra banda do Rio do Jordão 
Doutra banda do Rio do Jordão 
Tem um pé de angico seco! 

Angico seco será? 
Angico seco será? 
Angico seco será!43 
 

Por fim, em uma toada de abertura de mesa, cantada por dona Joana de Bayeux 

(PB), mãe de santo feita na Jurema de Alhandra, a referência ao Rio do Jordão aparece 

associada ao Selo de Salomão e à “Barquinha” de Noé.  

                                                 
40 CASCUDO, 1978, p. 152. 
41 O termo linha era usado no contexto do Catimbó designando os cânticos entoados durante as sessões. 
42 VANDEZANDE, 1975, p. 54. 
43 FERNANDES, 1938, p. 87. 



 
 

88
 

 
Abre-te Jurema 
No Rio do Jordão 
A Barquinha de Noé 
Com três Sino Salamão 
 

 O Selo de Salomão é uma das figuras mais presentes nos terreiros de Alhandra, 

seja nos pontos riscados, seja nas rezas e cânticos de diversos rituais. O Selo é composto 

de dois triângulos equiláteros entrecruzados, formando uma estrela de seis pontas. Para 

alguns estudiosos desse símbolo, os triângulos representam forças opostas, o negativo e 

o positivo, que se unem para formar um universo equilibrado. “A redução do múltiplo 

ao uno, do imperfeito ao perfeito, sonho dos sábios e dos filósofos, está expressa no selo 

de Salomão” (CHEVALIER & GHEERBRANT, 2005, p. 813).  

O Selo é o símbolo do judaísmo, tendo sido considerado o Escudo de Davi e 

utilizado como talismã em batalhas. É, ainda, uma das expressões da pedra filosofal dos 

alquimistas, aproximando o microcosmo e o macrocosmo. No Brasil, sua inserção nas 

religiões afro-brasileiras se deu através dos negros maometanos, sobretudo por meio da 

Cabula44. Muitos dos elementos dessa religião, como a própria utilização do Selo como 

ponto riscado, foram incorporados pela Umbanda. Contudo, é possível que esse símbolo 

tenha sido inserido no contexto do Catimbó nordestino por influência da magia 

européia, sobretudo através de livros como o de São Cipriano, do qual encontramos 

alguns exemplares nos terreiros de Alhandra. Na Idade Média, a tradição esotérica e 

mágica dos judeus da Palestina, especialmente a Cabala45, foi amplamente difundida em 

países da Europa, através de livros como o Lemegeton, supostamente escrito por 

Salomão. 

Sendo o selo de Salomão um dos mais importantes símbolos do judaísmo, há de 

se considerar também a presença significativa de cristãos novos no Nordeste, muitos 

degredados de Portugal, acusados de práticas judaizantes. Essas práticas, aliás, seriam o 

principal motivo das denuncias na ocasião da primeira visitação do Santo Ofício às 

capitanias de Pernambuco, Itamaracá e Paraíba, de 1593 a 159546.  

O Rei Salomão, por sua vez, é uma entidade frequentemente invocada na 

abertura das sessões mais próximas das antigas mesas de Catimbó. Trata-se de uma 

                                                 
44 Religião que funde elementos de tradição cabinda-angola com tradição malê. 
45 Cabala é a base do conhecimento esotérico dos rabinos, cuja fundação remonta aos judeus da antiga 

Palestina e do Egito (CACCIATORE, 1977, p. 71). 
46 Primeira visitação do Santo Ofício às partes do Brasil: denunciações e confissões de Pernambuco, 1593 
– 1595. Coleção Pernambucana, 2ª fase, vol. XIV. Recife, 1984. 



 
 

89
 

figura mítica, que não incorpora nos médiuns. Ele representa, por excelência, poder e 

ciência, a própria ciência da Jurema. Canta-se para Salomão, portanto, para se chegar a 

essa ciência, a esse poder. 

Mas como explicar essa presença de elementos da magia européia no Catimbó? 

Como se sabe, o Brasil, que fora lugar de degredo até meados do século XVII, recebeu 

não apenas os acusados de cometerem crimes ou atos judaizantes, mas os acusados de 

bruxarias e feitiços, penitenciados pelo Santo Ofício. Do mesmo modo, para aqui 

também vieram os cristãos-novos que podiam, por conta própria, fugir às perseguições 

do mesmo Santo Ofício. Como escrevera o historiador Rodolpho Garcia, no final da 

década de 1920, “Na colônia vastíssima, despoliciada dos zeladores do credo oficial, 

uns e outros, sem o temor da repressão imediata, voltavam natural e instintivamente às 

crenças ancestrais” (1984, p. XX). 

Nas denúncias e confissões por ocasião da primeira visitação do Santo Ofício, as 

quais me referi acima, por exemplo, são registradas diversas acusações de bruxaria. 

Uma delas é a denuncia contra Anna Jacome, considerada feiticeira, que teria 

“embruxada” uma criança, usando a saliva, causando-lhe a morte. Antes de lançar o 

feitiço, a própria teria feito a seguinte advertência à mãe da criança:  

[...] se quereis que não vos venham as bruxas a casa, toma uma mesa 
e ponha com os pés virados para cima, e uma trempe também virada 
com os pés para cima, e com uma vassoura em cima tudo detrás da 
porta, e dessa maneira não vos virão bruxas a casa47. 
  

Outra denúncia acusa a mulata Brisida Lopez, que teria informado ao 

denunciante sobre um feitiço à base de água e chumbo, com o qual previa o futuro. Há 

também uma acusação feita por Magdalena de Calvos contra Lianor Martins, que, como 

escreveu o notário do Santo Ofício, Manoel Francisco, “veio do Reino degradada 

segundo ela própria lhe disse por feitiçaria”48. Lianor possuía uma “mendracola”, um 

“buço de lobo”, uma carta de “Santo Arasmo” e uma “semente do feito”, que ela e umas 

amigas colheram em uma noite de São João. Como se lê nos autos da Inquisição: 

As quais coisas dizia que trazia para fazer querer bem os homens as 
mulheres, e as mulheres aos homens que ela quisesse e para os 
maridos não verem o que suas mulheres fizessem e para outras coisas 
semelhantes... [...] a propósito de induzir a ela denunciante que 
quisesse usar dela nas ditas feitiçarias e cousas para um homem lhe 
querer bem...49 

                                                 
47 Ibid., p. 25. 
48 Ibid., p. 108. 
49 Ibid., 109. 



 
 

90
 

 
Essas práticas lançam mão de um vasto repertório de orações, conjuros e 

ensalmos do mundo Ibérico, marcado pelo dinamismo e variabilidade, que são 

adaptados e ressignificados em diferentes línguas, culturas e crenças. Esse repertório, 

presente, como procurei mostrar, desde o início da colonização, se expande pela 

colônia, chegando até as chamadas mesas de Catimbó. 

 

O Catimbó como fenômeno mágico religioso 
 

O Catimbó vai, portanto, se configurando como um conjunto de crenças e 

práticas que subvertem o campo religioso institucionalizado, fazendo uso, inclusive, de 

elementos desse mesmo campo. Ele pertence aos fenômenos religiosos que se 

manifestam como um conjunto de crenças e rituais que uma sociedade não pode integrar 

dentro desse campo religioso institucionalizado. 

Muitos autores, no entanto, têm procurado mostrar a tênue fronteira existente 

neste binômio, magia e religião. Manoel Pedrosa (2000), por exemplo, nos lembra que 

tanto os fenômenos “mágicos” quanto os “religiosos” possuem perfis variáveis e 

específicos dentro de cada tradição cultural, que fixa seus limites e alcances segundo 

seus próprios critérios. Estes, geralmente, são estabelecidos pelas elites dominantes. As 

práticas normalmente designadas como mágico-religiosas, como a analisada neste 

trabalho, são classificadas e interpretadas historicamente em um contexto marcado por 

relações de poder, seguindo os critérios, portanto, estabelecidos pela religião dominante, 

a religião do colonizador. Assim, como procurou mostrar Pedrosa, ao distinguir o 

mágico do religioso, se distinguiria, do mesmo modo, o vergonhoso do não vergonhoso, 

o heterodoxo do ortodoxo, o marginal do institucional, o legal do ilegal.   

[...] las definiciones más precisas de la magia y de la religión puede 
que sean las que ponen énfasis sobre la imprecisión, la variedad y la 
apertura de significados de ambos conceptos, y, de modo especial, 
sobre la contigüidad que hay entre ambos (PEDROSA, 2000, p. 13). 

 
As definições clássicas, portanto, se chocam frequentemente com a 

complexidade dos fenômenos religiosos. Como mostrou Bourdieu (2007), para a 

maioria dos estudiosos a magia visa objetos concretos e específicos, parciais e 

imediatos, se opondo à religião, cujos objetos seriam mais abstratos, genéricos e 

distantes. As práticas mágicas, nesses estudos, estariam assentadas na intenção de 

coerção ou manipulação dos poderes sobrenaturais, se opondo, por exemplo, às 



 
 

91
 

disposições propiciatórias e contemplativas da oração. Por fim, elas estariam voltadas 

para o formalismo e o ritualismo do “toma lá da cá”. 

Os catimbozeiros, no entanto, também estavam inseridos em um contexto mais 

abstratos, genéricos e distantes, que caracterizaria a religião, tanto pela presença de 

elementos complexos, como a crença em um reino encantado da Jurema, quanto pelo 

fato de também se assumirem como católicos. Claro que, no contexto do Catimbó, os 

elementos cristãos eram subvertidos e reinterpretados. Deste modo, ele parece 

enquadrar-se nas religiões, práticas e crenças profanadoras, descritas por Bourdieu, 

seguindo de perto as idéias de Max Weber, que se apresentam como uma contestação 

objetiva — embora sem qualquer intenção de profanação — do monopólio da gestão do 

sagrado e da legitimidade dos detentores desse monopólio. Como mostrou Bourdieu, os 

chamados feiticeiros 

levam às últimas conseqüências a lógica da contestação do 
monopólio quando reforça o sacrilégio provocado pelo 
relacionamento de um agente profano com um objeto sagrado, 
invertendo ou caricaturando as delicadas e complexas operações a 
que devem se entregar os detentores do monopólio da manipulação 
dos bens religiosos no intuito de legitimar tal relacionamento 
(BOURDIEU, 2008, p. 45). 

 
Por outro lado, até que ponto as religiões cristãs não trariam algo de mágico, não 

visariam objetos concretos e específicos, parciais e imediatos, algo através do qual se 

busca intervir, por meio da coerção ou manipulação dos poderes sobrenaturais, na 

realidade? O lugar que ocupam nesse universo religioso institucionalizado as curas 

espirituais, como o reconhecimento do milagre pelo Vaticano — que ainda é o critério 

válido na canonização dos santos católicos —, por exemplo, aproximam esses dois 

universos. Como uma análise mais detalhada dessas questões fugiria aos interesses mais 

imediatos do presente trabalho, acrescento, apenas, que essa fronteira parece ainda mais 

tênue quando pensamos nas diversas práticas do catolicismo popular, mas também 

naquelas instituídas por canais oficiais da Igreja, em diferentes momentos de sua 

história, como, por exemplo, nas bênçãos e sacramentos por ela instituídos em 

contraposição aos passes espíritas, em 1953 (ORTIZ, 1991). Mencionem-se, ainda, a 

ritualística do catolicismo carismático e, fora do catolicismo, o discurso e as práticas das 

igrejas neo-pentecostais. Estas cada vez mais inseridas em uma lógica do “toma lá da 

cá” (BOURDIEU, 2008) e menos preocupadas com o cumprimento, por parte dos que a 

procuram, de uma conduta religiosa.  



 
 

92
 

 

Reinos Sagrados 
 

A definição do Catimbó como um culto voltado exclusivamente para as aflições 

e urgências do cotidiano, como a solução para problemas amorosos, a cura de 

enfermidades, etc., em que pese o fato desse caráter terapêutico ser central no culto, 

parece contrastar com a complexidade de um universo mítico e simbólico, nele presente, 

fundamentado no Reino dos Encantados, ou Encantos, e nas cidades da Jurema, do qual 

conhecemos ainda muito pouco. Esse reino, de acordo com os juremeiros da região, 

seria composto de sete cidades, sete ciências: Vajucá, Junça, Catucá, Manacá, Angico, 

Aroeira e Jurema. Andrade foi o primeiro a relatar a existência de uma mitologia no 

Catimbó, fundamentada no “Reino da Jurema”, que seria “uma das grandes regiões 

maravilhosas dos ares” (ibid., p. 30). Esse reino se dividiria em outros onze: Juremal, 

Vajucá, Ondina, Rio Verde, Fundo do Mar, Cova de Salomão, Cidade Santa, Florestas 

Virgens, Vento, Sol e Urubá (ANDRADE, 1983).  

Cascudo, em Meleagro, também menciona a existência de um “mundo dos 

encantados”, que seria dividido, segundo alguns, em sete: Vajucá, Urubá, Juremal, 

Josafá, Tigre, Canindé e o Fundo do Mar, e cinco, segundo outros, que seriam os quatro 

primeiros, mais Tanema, ou o Reino de Iracema. Esse “mundo do além”, segundo ele, 

seria dividido em Reinados ou Reinos, cuja unidade seria a aldeia. Cada aldeia, por sua 

vez, teria três mestres. Assim, 12 aldeias formariam um Reino, composto de 36 mestres. 

Nesse reino, haveria cidades, serras, florestas e rios (CASCUDO, 1978).  

Bastide, sem informar de onde tirou os dados, transcreve literalmente as cidades 

mencionadas por Cascudo, assim como a mesma divisão confusa por ele apresentada. 

Ao tratar esse último aspecto, apenas substitui os termos aldeias por comunidades e 

mestre por chefe. Desse modo, escreveu: “Esses reinos por sua vez compreendem um 

certo número de estados e cada Estado 12 comunidades. Cada comunidade tem três 

chefes, o que faz com que um Estado tenha um total de 36 chefes” (BASTIDE, 1971, p. 

249). 

Dona Rita, da Mansão de Iemanjá, de Goiana, fala do reino da Jurema como um 

lugar onde poucos podem ir e para onde vão os juremeiros após a morte. Pela riqueza do 

seu depoimento, o transcrevo a seguir quase na íntegra: 

É um lugar sagrado, bem bonito que só. A jurema é entrançada uma 
na outra e embaixo é só forrado com capim-veludo... é um terreno 
muito grande, muito bonito, e com a jurema ali por cima entrançada 



 
 

93
 

que não entra ninguém... nem os passos (pássaros) não passam 
naquele reino, que chama Reino da Jurema Encantada. Embaixo é 
capim-veludo e em cima é a Jurema. E os caboclos, só tem aquela 
porta pros caboclo entrar, reinar dentro, pra dormir, pra viver, pra 
viver ali em baixo. [...] aí é o reino da Jurema. Reino encantado da 
Jurema. Aí, nem todo mundo tem o direito de ir lá. Nós vamos lá em 
sonho, né? Os mestres é quem vai, os caboclo, Tupã, Tupi, aqueles 
caboclo forte, aí é quem vai e leva a gente em sonho pra gente ver 
como é o Reino da Jurema... mas quando a gente tá lá em trabalho, 
porque tem a sessão de mesa, e tem trabalho de chão, aí é que manda 
aqueles mestres ir no reino da Jurema pra saber aonde é... Ele (um 
juremeiro após a morte) vai, tem o direito de ir pra lá e de lá Jesus é 
quem sabe onde bota ele, né? Primeiro tem que ir na Jurema... o 
espírito, né?  
 

Em Alhandra, ouvi que era possível chegar aos Encantos através da ingestão do 

vinho da jurema. Embora não tenha tido essa experiência, Dorinha, neta das prestigiosas 

mestras Maria do Acais (por parte de pai) e Casimira (por parte de mãe), fez o seguinte 

relato, baseando-se nas descrições da segunda: 

Pra chegar nos Encantos, a pessoa tem que ser muito forte. Se não for 
forte, a pessoa não aguenta chegar... Não é todo mundo que chega... 
[...] eu nunca fui não, quem já foi foi minha avó Cassimira... [...] ela 
disse que é a coisa mais linda do mundo. É um mundo tão diferente! 
Os trabalhos que ela trabalhava, aí, leva ela pro Encanto. [...] ela não 
podia nem assistir cinema, que quando começava a aparecer aquelas 
coisas ela não aguentava e saía doidinha do cinema, que não 
aguentava. Ela disse que parecia que ia começando a entrar no 
Encanto, aí ela não assistia50.  
 

Nas toadas cantadas nas antigas mesas de Catimbó de Alhandra, os Encantos se 

faziam presentes através das referências às “sete chaves”, aos “sete portões reais”, que 

levam às “sete cidades”, às “sete ciências”. Vejamos os seguintes trechos extraídos de 

três linhas cantadas no Acais:  

Princesa me dê a chave 
Que eu quero abrir os sete portões 
Eu quero ver a ciência do nosso Rei Salomão 
 
Quem tem a chavinha do Vajucá 
Ora me dê para abrir os portões reais [...] 

 
Abre-te porta do Juremá 
Abre-te com as forças 
Do Caboclo de Urubá51 
 

As cidades continuam ocupando um lugar importante para os juremeiros no 

                                                 
50 SALLES, 2004, p. ??. 
51 Ibid, p. ?? 



 
 

94
 

contexto da Umbanda. No entanto, poucos conhecem, hoje, o nome de todas as cidades. 

Em Goiana, pai Dedo faz constantemente referência a esses lugares sagrados, embora 

alegue não poder explicar nada sobre o assunto, pois seria um segredo dos iniciados na 

Jurema. Ele descreve as cidades como sete linhas, sete caminhos, os quais seriam o 

fundamento do seu trabalho. Das sete, costuma citar cinco, sendo a principal delas a 

cidade de Heron. Como diz o próprio: “Aqui eu trabalho com Jurema, Junça, Angico, 

Vajucá e cidade do reis Heron... é uma cidade muito rica, mais rica que a Jurema, 

analisando isso”. 

Os relatos sobre o tema feitos por autores como Andrade e Cascudo, entre 

outros, sempre diferem em número e nos nomes das cidades que compõem o Reino da 

Jurema. Em todas as referências, no entanto, desde as primeiras, feitas por Andrade, até 

as registradas na atualidade, no contexto da Umbanda, as cidades da Jurema (ou 

Juremal) e a cidade do Vajucá são sempre citadas. Esta última é, provavelmente, uma 

corruptela de Ajucá, que significa amassar, sovar (TIBIRIÇÁ, 1984). O termo é usado 

para designar uma festa entre os Pankararu, também designada festa da Jurema, ainda 

realizada por esses índios, no Brejo dos Padres. Os primeiros registros dessa festa foram 

feitos na década de 1930, por Carlos Estevão (1942) e Estevão Pinto (1938). Ambos 

descrevem o momento do preparo do vinho da jurema, em que a raiz da planta é 

raspada, depois macerada com uma pedra, até ser obtida a bebida tomada durante o 

ritual. O termo Vajucá, portanto, refere-se ao momento de amassar, sovar a raiz da 

planta no preparo da bebida sagrada. 

 

As cidades da Jurema 
 

O culto da Jurema centraliza-se na planta de igual nome. De suas raízes ou 

cascas é produzida a bebida consumida durante as sessões. Seguindo a tradição do 

Catimbó, um pé de jurema utilizado na fabricação dessa bebida deve ser “calçado” e 

consagrado a um mestre “encantado”, constituindo, assim, uma “cidade da Jurema”. Ao 

que tudo indica, trata-se de um fenômeno encontrado (ou que conseguiu resistir por 

mais tempo) unicamente em Alhandra, o que reforça seu prestigio na referida área. 

Apesar das mudanças e reinterpretações que perpassam todo o culto, as cidades 

continuam ocupando uma posição central no universo mitológico dos atuais juremeiros 

da Umbanda. Estes chamam de cidade tanto um determinado espaço sagrado onde 

existe um ou mais pés de jurema quanto cada uma dessas plantas isoladamente. O termo 



 
 

95
 

também se refere, como mostrei na sessão anterior, à divisão do Reino Encantado da 

Jurema, que seria composto de sete ou mais cidades. Embora estejam intimamente 

ligadas no universo mítico e simbólico da Jurema, estas últimas, que não existem 

fisicamente, não podem ser confundidas com as primeiras.  

Hoje, todas as cidades da Jurema que existiam em Alhandra — excetuando a da 

mestra Jardecilha, surgida no contexto da Umbanda — foram destruídas. Na época em 

que realizei a pesquisa para o mestrado, restavam apenas duas, a do mestre Cesário e a 

do Acais, ambas derrubadas nos últimos anos em função do plantio da cana. Dentro das 

ações que visam à reconstrução dos espaços sagrados de Alhandra, iniciadas a partir do 

tombamento da propriedade do Acais, há uma proposta de revitalização das cidades. 

René Vandezande foi o primeiro a descrever esse fenômeno. Durante sua 

pesquisa em Alhandra, o autor registrou dez desses lugares sagrados, sendo nove em 

Alhandra e um na Praia de Tambaba, pertencente ao município vizinho do Conde. 

Destes, dois já tinham desaparecido, o de Tambaba e o do mestre Manuel Cadete, 

localizado no sítio Tapuiú. Dos oito que existiam, seis estavam abandonados e em vias 

de desaparecimento. 

Em Estivas, existia a Cidade do Mestre Major do Dias52, a qual, como 

mencionado, pertencia ao mestre Inácio Gonçalves de Barros, último regente dos índios 

de Alhandra, que a recebeu como doação em 1865. A propriedade fica em uma área 

pouco habitada, cujo acesso, sobretudo no inverno, é bastante difícil. Sobre ela, 

escreveu Vandezande: 

A cidade mais antiga de jurema, cujo pé de jurema teria sido plantado 
pelo “mestre Inácio”, regente dos índios, é o arbusto velho e enorme 
que se encontra na atual propriedade “Estiva”, cujas fotografias estão 
saindo nos jornais e televisão... lá perto há uma pequena casa 
escondida entre as árvores onde o ritual do Catimbó é praticado todos 
os sábados. Mestre Inácio e o Mestre Major do Dias foram 
proprietários de Estiva. O atual proprietário, o mestre Adão, um dia 
tornar-se-á também “mestre” do além, depois que o seu espírito for 
lavado (VANDEZANDE, 1975, p. 129). 
 

Na ocasião da pesquisa de Vandezande, a cidade encontrada em Estivas era uma 

das mais preservadas. Ele chegou a registrar o interesse do presidente da primeira 

                                                 
52 É possível tratar-se de Alcelmo Dias (ou algum parente seu), que possuía terras em Estiva, conforme 
“Carta Topográfica da Sesmaria dos Índios de Alhandra”, de 1865. Das mais de cem famílias que 
receberam terras em toda sesmaria, havia apenas uma com este sobrenome. As terras seriam herdadas por 
Balthazar Gonçalves de Barros, que se dizia seu parente, conforme documento de venda das mesmas, de 
1909.  
 



 
 

96
 

federação de Umbanda da Paraíba, o Sr. Carlos Leal, em comprá-la: “[...] é esta jurema 

o objeto das tentativas por parte da Federação dos Cultos Africanos do Estado da 

Paraíba para dela se apossar” (ibid., p. 45). Essa cidade foi destruída, e o último 

proprietário da fazenda, mestre Adauto, em função de uma disputa por terras, foi 

assassinado. 

Na propriedade do Acais, existia uma cidade formada por três pés de jurema. O 

maior deles era também dedicado ao mestre Major do Dias e teria sido plantado sobre as 

raízes, ainda preservadas, de uma jurema muito antiga, que, segundo sua última 

proprietária, já existia quando Maria do Acais, em 1910, foi morar na fazenda. As outras 

juremas são as cidades dos mestres Desembaraçador e Jesus Menino. Esse santuário foi 

destruído por um proprietário de terras, em 2008, juntamente com a casa onde viveu a 

prestigiosa mestra Maria do Acais, tendo esse episódio acirrado o movimento em torno 

do tombamento da propriedade. 

No lugar chamado Tapuiú, encontrava-se a Cidade do mestre Cesário. O local 

era cercado por uma lavoura, formando um grande círculo, tendo em seu interior, além 

da “ciência” do mestre, várias plantas e árvores. O santuário ficava dentro da 

propriedade do Sr. Silva, que permitia visitas e a realização de sessões de toque no 

local. Com o falecimento, há alguns anos, do mestre Sebastião, que era discípulo do 

mestre Cesário e zelador de sua cidade, o terreno foi vendido e as juremas, juntamente 

com as árvores que lá existiam, derrubadas. A paisagem anterior foi completamente 

alterada, de modo que o local exato onde ficava o santuário é quase impossível de ser 

localizado. O fato, lamentado pelos juremeiros locais, não teve a mesma repercussão da 

destruição da propriedade Acais, que aconteceria poucos anos depois. 

A Cidade da Boa Vista, sobre a qual me falou mestre Inácio da Popoca, foi 

também descrita por Vandezande. Esta, igualmente conhecida por Águas Claras, seria, 

segundo mestre Inácio, a mais antiga da região. Seu desaparecimento ocorreu com a 

venda da propriedade, após o falecimento da mestra Maria Arcanja, a uma pessoa não 

ligada à religião. Passados mais de trinta anos da denúncia feita por Vandezande, em 

relação à destruição desses lugares sagrados para o povo da Jurema, a história se 

repetiu, até sua total destruição. Como registrou o autor:  

A mestra Maria Arcanja já morreu e a jurema está nas mãos de um 
agricultor rendeiro, sem “entendimento”, que corta sempre os galhos 
que brotam das raízes enormes, para impedir prejuízo ao seu roçado. 
“Se me render dinheiro, eu deixo crescer”, ele nos declarou 
(VANDEZANDE, 1975, p. 130). 



 
 

97
 

 
Segundo Deca, do Centro Espírita Ogum Beira-Mar, o declínio das cidades teria 

sido causado, também, pelo mau uso do seu espaço físico, sobretudo no tempo em que 

esses santuários recebiam um contingente considerável de pessoas vindas de outras 

cidades.  

Já Edu, do Templo Religioso Orixá São João Batista, aponta a demarcação da 

terra feita pelo Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária (Incra) como uma 

das principais causas da destruição desses santuários. Outra causa por ele apontada seria 

a compra dos terrenos por parte de latifundiários, alheios à importância da tradição, o 

que aconteceu com as duas últimas cidades destruídas. 

Uma das cidades mencionadas por Vandezande, a de Mocinha, localizada na 

propriedade do Sal Amargo, é também conhecida como Cidade da Lagoa do Rancho. 

Segundo mestre Inácio Gabriel, no lugar onde havia o referido pé de jurema existe hoje 

um canavial. 

As demais cidades mencionadas pelo autor — do mestre Tandá, no sítio Serrão; 

do mestre Zezinho, no Acais de cima; da mestra Izabel, no Camaçari; e a cidade de 

Tamataúpe das Flores, de mestre desconhecido — não existem mais. A Cidade de 

Tambaba, no entanto, embora tenha desaparecido com o avanço do mar, continua 

ocupando um lugar de destaque no sistema de crença dos juremeiros de Alhandra. O 

relato de Vandezande já indicava a importância desse lugar na década de 1970.  
A tradição diz unanimemente que no alto da praia de Tambaba houve 
a cidade de jurema de igual nome, anos passados porém, esta cidade 
foi “devorada” pelo mar, e de lá teria origem o culto que ainda hoje 
os juremeiros prestam ocasionalmente nesta praia. [...] O barulho que 
as ondas produzem nas rochas de formas fantásticas é interpretado 
como a voz dos mestres (ibid., p. 131). 
 

É comum em Alhandra afirmar que a Cidade de Tambaba seria o lugar para 

onde vão os espíritos dos juremeiros mortos. Muitos afirmam ouvir o “estrondo” que o 

mar faz quando morre um mestre. Durante minhas pesquisas de mestrado, ouvi de dona 

Ivete, que freqüenta o Centro Espírita Rei Malunguinho, o seguinte relato sobre o 

falecimento do mestre Zé Quati, juremeiro renomado de Alhandra: “Quando morreu seu 

Zé Quati, o mar deu um estrondo que todo mundo ouviu... Quando morre um 

catimbozeiro, o mar dá um estrondo”53. História semelhante ouvi, também na época em 

que realizei minhas primeiras observações, contada por mestre Sebastião, já falecido. 

                                                 
53 In: SALLES, 2004, p. 90. 



 
 

98
 

Aqui não, mas na fazenda Abiaí, de lá, o pessoal oice, oice o 
estrondo. É tanto que até os crente mesmo, cumpade Vicente, às 
vezes quando eu trabalhava lá, eu dizia: “Cumpade, morreu algum 
catimbozeiro pro lado de Alhandra?” Quando tinha morrido [ele 
dizia]: “Morreu, que Tambaba esta noite deu uns estrondo que 
estremeceu o terreno de minha casa”. Quando um juremeiro morre, a 
Cidade de Tambaba dispara...54  
 

Não há juremeiro em Alhandra que desconheça o fenômeno. Sua interpretação, 

contudo, é bastante variada. Mestre Deca, por exemplo, me forneceu uma explicação 

bastante influenciada pelo Espiritismo kardecista, vejamos seu relato: 

Olha, primeiro o que acontece é que a alma vai até a cidade, da 
cidade vai até Tambaba, da Tambaba passa uns sete anos, com sete 
anos receberá uma luz, uma limpeza pra poder trabalhar nas matérias. 
Aqui, o ritmo da gente é esse. É botar a alma daquele mestre até a 
Tambaba, que é nas cidades. Né? Pra receber limpeza, doutrina, pra 
poder voltar a trabalhar nas matérias55. 
  

No centro de Alhandra, existe a Cidade da mestra Jardecilha. Ao contrário das 

demais, ela fora plantada no contexto da Umbanda. Dona Zefa foi uma das responsáveis 

pela introdução da gira em Alhandra, tendo sido representante da Federação dos Cultos 

Africanos do Estado da Paraíba. Sua cidade, composta de jurema-preta e jurema-branca, 

é o mais novo desses santuários, achando-se em excelente estado de conservação. 

Próximo às juremas, existe um cruzeiro e um quarto onde são mantidos objetos que 

pertenceram à mestra. A cidade é composta de quatro pés de jurema: o da própria 

mestra Jardecilha, o do mestre Manoel Cadete, o do mestre José da Paz e o do mestre 

Bom Floral. Mestra Zefa, seguindo a tradição dos juremeiros de Alhandra, plantou uma 

jurema e nela pôs seu nome pouco antes de falecer. Por ser uma cidade mais recente, 

que surge, como dito, no contexto da Umbanda e não dos antigos mestres juremeiros, 

muitos não a consideram uma cidade, propriamente dita. Vejamos, nesse sentido, o 

relato de Deca: 

Não é, assim, uma cidade, até porque ela fez, assim, no quintal, né? 
No quintalzinho dela. Aí, ela plantou a jurema. É idêntica a essa 
minha, que é aqui no quintal, né? Eu não tinha outro canto pra 
plantar. Eu não considero uma cidade, até porque dorme galinha em 
cima, a gente bota capim de baixo, tudo, sabe? É tudo isso ocupado 
por aí. Então, eu não considero cidade, até porque, o que os espíritos 
vêm ver aí, hein menino?! Um bocado de galinha trepada aí em 
cima?! [...] eu fazia muita coisa, mas deixei de fazer no pé da jurema, 
deixei. Eu acho que os espíritos não vai ficar não (risos)56. 

                                                 
54 Ibidem. 
55 Ibid., p. 91. 
56 Ibidem. 



 
 

99
 

 
A cidade da mestra Jardecilha está localizada no quintal da sua antiga residência, 

onde hoje vive sua filha, Nina. Esta, recentemente, recorreu às pessoas responsáveis 

pelo tombamento do Acais, no sentido de impedir que o terreno seja tomado por alguns 

parentes seus, supostos herdeiros, que o disputam na justiça, e que provavelmente 

destruiria o santuário. Segundo ela, seus parentes, que moram na casa ao lado da sua, 

são evangélicos, e tem um especial interesse na destruição das juremas. 

Mesmo tendo sido plantada em um lugar apropriado, é necessário, ainda, que a 

jurema passe por um ritual que a sacralize, que a diferencie das demais árvores: é 

preciso “calçá-la”57, “ensementá-la”, como diz mestre Inácio da Popoca. Existem 

diferentes formas de calçar a jurema. Todas, no entanto, têm no fumo, o “calço”, seu 

elemento central. É, ainda, mestre Inácio da Popoca, que acompanhou vários desses 

rituais em Alhandra, quem nos descreve sua importância: “[...] a Cidade da Jurema só 

tem valor quando é calçada, ensementada. Aí, dá pra ela continuar... A cidade calçada 

tem toda unidade... Se ela é simples, não vale nada, é um pé de árvore qualquer”. 

Esse fenômeno foi mantido em Alhandra até recentemente. A origem e o 

significado desses lugares sagrados, cujo registro mais antigo é feito na década de 1930, 

por Arthur Ramos (1988), ainda não foram esclarecidos. O desaparecimento das 

cidades, em que pese a compra das terras por proprietários descrentes, parece ligar-se 

aos efeitos das mudanças no campo religioso de Alhandra, que relegaram esses 

santuários a um lugar mais retórico e menos ritual. Assim, elas permanecem na 

memória, nas falas dos juremeiros, nas saudações durante as sessões, nas letras das 

toadas, mas, como tantos outros elementos, não mais no cotidiano, nas práticas dos 

juremeiros. De acordo com o relato dos mestres mais velhos, como seu Inácio da 

Popoca, seu Sebastião e as últimas proprietárias do Acais (com exceção do primeiro, 

todos já falecidos), as cidades estavam no centro das crenças e práticas dos antigos 

juremeiros. 

 
 
A repressão aos catimbozeiros 
 
 A repressão aos chamados catimbozeiros manifestava-se de diferentes formas. 

                                                 
57 Calçar consiste na realização de um ritual para sacralizar ou proteger uma pessoa ou sacralizar um 
objeto que se pretende usar com fins religiosos. Assim, calçam-se instrumentos musicais usados nos 
rituais, calçam-se objetos litúrgicos, assim como são calçadas as mãos do ogã, ou mesmo, como veremos, 
um grupo de Maracatu ou Caboclinho durante o Carnaval. 



 
 

100
 

Uma delas era a perseguição da polícia, sobre a qual ouvi diversos relatos dos 

juremeiros, sobretudo os mais velhos. Como me contou seu Inácio Gabriel, prestigioso 

mestre de Alhandra, durante o período de perseguição aos catimbozeiros, era comum a 

polícia obrigar um mestre abordado a levar a própria mesa na cabeça, de sua casa até a 

delegacia. Dele, ouvi algumas histórias sobre um certo delegado de Alhandra, 

considerado o terror dos catimbozeiros, que teria travado uma verdadeira batalha em sua 

perseguição à mestra Chica Ramalho: ele com seus soldados e a patente de delegado, e 

ela com seus mestres e caboclos. Ironicamente, no final da vida, acometido de uma 

cruel enfermidade, o temível delegado procurou seu Inácio em busca de cura para o mal 

que o consumia, com dinheiro bom para pagar a consulta. O mestre, no entanto, 

recusou-se a aceitar o pagamento, informando que, para o seu caso, não teria mais jeito.  

Também encontrei diversas matérias de jornais, algumas publicadas há mais de 

um século, que tanto registravam essas perseguições da polícia quanto expressavam o 

preconceito que havia (como ainda há em relação aos cultos afro-brasileiros de um 

modo geral) entre jornalistas e intelectuais da época. Em geral, os textos procuravam 

ridicularizar os catimbozeiros, acusando-os de charlatanismo e exploração e alertando a 

sociedade dos riscos do envolvimento com o Catimbó. Neste sentido, em 1902, uma 

matéria no jornal do Recife A Pimenta, traz a seguinte matéria, intitulada “Feitiçaria”: 

Na rua do Gerimú, em Afogados, existe uma casa conhecida por 
Catimbó, onde se pratica toda a sorte de bandalheiras, relativamente a 
bruxedos, descidas de rei, subidas de príncipes, e caboclos de 
loandas... O chefe, um tal Paulino, conhecido gury do pateo do 
Carmo, anuncia que assim arranja-se todos os meios de fazer fortuna, 
tirar nos bichos, alcançar o que deseja, curar espinhela caída, olhos 
maus, quebrantos moléstias do mundo, etc. Seria bom que o digno 
delegado daquele distrito, comparecesse ao Catimbó, para ver se o tal 
mestre D. Carlos livra toda gentinha do xilindró. Duro com eles, 
capitão Ponciano, duro com eles...58 
 

Outro periódico, o Jornal do Recife, de 23 de fevereiro de 1918, traz a seguinte 

matéria: “Um lar que se desmorona por causa do catimbó”. O texto conta a história de 

um “cavalheiro casado pai de diversos filhos maiores”, que vivia em companhia da sua 

esposa “na mais completa harmonia”, até que ela passou a freqüentar, “por uma dessas 

fatalidades”, a casa de um catimbozeiro. Seu nome era José Roberto, que tinha um 

Catimbó na travessa do Feitosa, n. 554. Segundo o jornalista, ele seria um “conhecido 

catimbozeiro, conforme as informações que, por pessoas respeitáveis, foram prestadas 

                                                 
58 Jornal “A Pimenta”. Recife, 13 de dezembro de 1902. 



 
 

101
 

na polícia”. A partir do envolvimento com o Catimbó, “as rezingas principiaram a 

perturbar a harmonia do lar feliz”, levando a “infeliz” senhora a abandoná-lo. Por fim, a 

matéria é concluída dizendo que o caso estaria nas mãos do Dr. Maia e Silva. Três dias 

depois, em 26 de fevereiro de 1918, o mesmo jornal, em uma matéria intitulada 

“catimbauseiros presos”, informava que o subdelegado da encruzilhada havia prendido, 

um dia após a matéria “Um lar que se desmorona...”, o citado José Roberto e todos que 

se encontravam em sua casa. Após descrever os objetos encontrados na sessão de 

“catimbáu”, conclui o jornalista: 

Interrogado ontem pelo 3º delegado, José Roberto negou que fosse 
“catimbauseiro” e fizesse mal a qualquer pessoa. Fazia, apenas, 
sessões espíritas em sua residência, beneficiando aos que o 
procuravam. Depois de repreendê-lo severamente o dr. Maia e Silva o 
pôs em liberdade. 
 

Em O �egro Brasileiro, escrito por Arthur Ramos, o autor cita um texto 

publicado em 28 de março de 1934, no Jornal de Alagoas, em que é relatada uma 

caravana — sobre a qual me referi no início deste trabalho — de Maceió com destino ao 

Acais. A matéria, marcadamente preconceituosa e irônica, do jornalista Pedro Paulo de 

Almeida, descreve uma sessão de cura, na qual teriam sido utilizados o fumo e o vinho 

da jurema. Tanto Ramos, que naquele capítulo tratava da questão do sincretismo 

religioso, quanto o jornalista procuram ridicularizar a sessão de Catimbó descrita, 

transcrita em um texto jocoso que reproduz o diálogo da mestra com o visitante. 

A perseguição policial aos catimbozeiros perdura, mais ou menos, até a década 

de 1960. Com o processo de burocratização das instituições religiosas, que atinge 

também o Catimbó, as federações de Umbanda, na área onde se realizou a presente 

pesquisa, vão contribuir para o fim dessas perseguições. Na Paraíba, foi aprovada, em 

1966, a Lei Estadual no 3.443, que garantia aos praticantes dos cultos afro-brasileiros 

liberdade de culto. As mesas de Catimbó, no entanto, desapareceriam pouco tempo 

depois dessa aprovação, ou seja, ao longo da década de 1970.  

Em toda área da pesquisa, o Catimbó, com as características acima descritas, vai 

desaparecendo a partir das mudanças estruturais e institucionais, das transformações 

tecnológicas, econômicas e sociais, seguindo o ritmo próprio de cada região. Pode se 

dizer que esse culto, enquanto um fenômeno religioso de caráter mais individual, foi 

mantido nos lugares em que por mais tempo permaneceu um contexto de “dispersão 

espacial”, característico das populações rurais, onde as trocas econômicas e simbólicas 

e, consequentemente, a tomada de consciência dos interesses coletivos são menos 



 
 

102
 

expressivas (BOURDIEU, 2008). Seu desaparecimento vai dando lugar a uma nova 

forma de cultuar o legado dos antigos mestres, apoiada em um corpo sacerdotal 

organizado — o que praticamente não existia no contexto do Catimbó — e socialmente 

legitimado, representado pelos pais e mães de santo da Umbanda. 

Não temos como afirmar quando, em toda área de interesse da pesquisa, essas 

mudanças começam a acontecer. O caso de Alhandra, onde Vandezande (1975) realizou 

seus estudos, seria uma exceção. O autor nos mostra que o Catimbó predominou no 

cenário religioso até meados da década de 1970, sendo aos poucos substituído pelos 

cultos umbandizados59. Essa aproximação com a Umbanda teria se dado, inicialmente, 

através da obrigatoriedade da oficialização dos terreiros, como nos conta o autor: 

[...] os numerosos centros de umbanda, e a observação nos fez chegar 
à conclusão de que, apesar de oficializados como centros de 
umbanda, na Federação dos Cultos Africanos do Estado da Paraíba, 
pouco tinham de cultos africanos, caracterizando-se, na realidade, 
muito mais como “mesas” de catimbó... (VANDEZANDE, 1975, p. 
7). 
 

Embora não existam etnografias sobre o culto nas demais cidades incluídas na 

pesquisa, feitas mais ou menos na época em que Vandezande fez suas observações, é 

possível afirmar, partindo da história oral, que o Catimbó, com as configurações acima 

descritas, foi mantido por mais tempo em Alhandra. Mas a história oral também nos 

revela que, mesmo na época em que predominavam as mesas de Catimbó na referida 

cidade, coexistiam com elas, ainda que em menor número, os chamados xangôs, com 

seus tambores, danças, etc., ou seja, antes da Umbanda expandir-se na região. 

 

 

A UMBA�DA 
 

Com raras exceções, não existe na área pesquisada quem trabalhe com a Jurema 

fora do contexto da Umbanda. Mesmo os juremeiros que não têm terreiro, trabalhando 

apenas nas mesas, freqüentam a casa de algum pai de santo, cultuam os orixás e se 

definem como umbandistas. Assim, com exceção de mestre Inácio Gabriel, de 

Alhandra, o fato de alguns sacerdotes não terem um lugar de celebração, com salão de 

dança e peji (espécie de altar onde ficam os objetos litúrgicos e as oferendas às 

divindades africanas), não significa uma recusa ao modelo de sessão de Jurema hoje 

                                                 
59 O termo é usado inicialmente por Roberto Motta, no contexto das religiões afro-pernambucanas, 
referindo-se aos terreiros de xangô influenciados pela Umbanda. 



 
 

103
 

predominante. Esse modelo se caracteriza pelo “toque”, a dança e o uso dos 

membranofones, sendo influenciado, portanto, pelas religiões de matriz africana. Como 

mencionado, os sacerdotes e demais frequentadores dessas casas descrevem o conjunto 

de crenças e práticas nelas encontradas como Umbanda. Contudo, boa parte do que se 

observa em relação ao culto aos orixás deriva dos antigos xangôs que, como dito, 

existiam antes do movimento umbandístico se expandir na região. Servem como 

exemplos a curiação (como também são denominados os sacrifícios de animais) e o 

modelo de iniciação (obrigação). O próprio termo xangô ainda é usado para definir os 

toques e o espaço de celebração. Mas não há como negar a influência da Umbanda, 

ainda que a singularidade desse culto, nos 14 terreiros pesquisados, seja o legado dos 

antigos mestres juremeiros e, como dito, do xangô.  

A Umbanda, enquanto movimento religioso, organizado em torno da 

padronização de conceitos e ritos, surge no Rio de Janeiro, na primeira metade do 

século XX. Para Ortiz (1991), ela seria resultado da aproximação entre o Espiritismo 

kardecista e cultos de matriz africana, especialmente a Macumba carioca. Esta última 

designa, ao mesmo tempo, uma série de cultos de procedência banto, que, com a 

migração dos negros para os novos polos econômicos, se instalou naquela cidade. Para 

o autor, essa migração, causada pelo fim do regime escravocrata, teria sido responsável 

pela desagregação do mundo negro. Assim, a Macumba representaria, no domínio das 

crenças religiosas, essa desagregação. Por outro lado, esse fenômeno teria levado a uma 

reorganização dos liames sociais, no âmbito da qual surge a Umbanda. 

Muitos pesquisadores concordam que a Umbanda seria consequência de um 

movimento duplo e dinâmico: da abertura de alguns centros espíritas kardecistas para os 

cultos afro-brasileiros e da influência, sobre estes, das idéias do Espiritismo e dos 

valores do mundo branco. Ortiz denominou esses processos de “embranquecimento” e 

“empretecimento”. Em uma perspectiva weberiana, o autor associa a expansão da 

Umbanda por todo o País aos fenômenos de urbanização e industrialização, que marcam 

o declínio de um modelo econômico fundamentado na agricultura e a consolidação das 

cidades como o novo centro político e de produção. Desse modo, a formação da 

Umbanda seguiria as linhas traçadas por essas mudanças, o que leva Ortiz a afirmar que 

“quanto mais as regiões são urbanizadas e industrializadas, tanto maior será o número 

de adeptos umbandistas” (ibid., p. 51).  

Claude Lépine também associa o surgimento da Umbanda ao fortalecimento da 

sociedade urbanizada e industrializada, acrescentando a esses fatores o declínio da 



 
 

104
 

Igreja Católica. Para a autora, o movimento umbandístico coincidiria com o momento 

em que o país procura definir sua identidade de país mestiço. Os ideólogos da 

Umbanda, no entanto, iriam localizar a origem da religião para além dos grupos étnicos 

que vão contribuir mais diretamente para a formação do povo brasileiro, além de 

descartar práticas consideradas indignas de uma nação civilizada e tudo o que nos 

rituais lembrava a África. Como escreveu Lépine: 

Os ideólogos da umbanda procuram negar ao negro a origem da 
religião, situando-a na Índia, no Egito antigo, ou até mesmo num 
continente mítico desaparecido, a Lemúria. Estabeleceram uma 
hierarquia dos espíritos em função da cor, na qual os preto-velhos 
situam-se nas fronteiras dos mundos das “trevas”, onde reinam os 
exus; os orixás emprestaram seu nome a valores simbolizados pelos 
santos do catolicismo; transformados em entidades que atingiram os 
mais altos graus da evolução espiritual e que não se manifestam mais, 
os orixás desapareceram do culto (2005, p. 125).  

 
A articulação para a organização da Umbanda enquanto religião acontece no Rio 

de Janeiro, a partir da aproximação de práticas e idéias mais ou menos semelhantes. No 

entanto, não podemos atribuir uma data à sua origem nem afirmar ter ela nascido em um 

determinado centro ou terreiro. É possível dizer, contudo, que o Rio de Janeiro foi o 

cenário das ações que levaram ao surgimento da Umbanda enquanto uma religião 

nacional, em que pese o caráter diverso e heterogêneo das versões encontradas em todo 

o País.  

É preciso não perder de vista, contudo, que a influência do Espiritismo em cultos 

afro-brasileiros não aconteceu apenas via cultos bantos cariocas. Essa teoria aponta para 

a tendência, a qual me referi no início deste trabalho, presente em Bastide e Ribeiro, que 

associa os cultos bantos a uma tendência à degeneração, à impureza, ao sincretismo, 

enquanto os jeje-nagô seriam considerados mais “autênticos”, mais “puros”. O próprio 

termo espiritismo, designando uma sessão na qual há comunicação com os mortos, era 

comum em outras cidades do país. No Recife, por exemplo, o termo aparece em várias 

matérias de jornais do início do século XX, como em uma intitulada “espiritismo”, de 

13 de março de 1902, no jornal A Pimenta60. 

Sem a denominação de Umbanda, essa aproximação entre o Espiritismo e cultos 

afro-brasileiros foi registrada fora do Rio de Janeiro por Nina Rodrigues em seus 

                                                 
60 Trata-se de uma crônica, intitulada “espiritismo”, que ironizava a forma como vinha sendo tratada a 
peste bubônica, que aterrorizava a população na época. O texto é uma entrevista feita ao espírito de um 
homem morto pela peste. Na introdução, lê-se: “Damos abaixo uma evocação feita pelo nosso amigo 
Pedro Abre sobre a bubônica. O espírito evocado é de um distincto facultativo do Rio”. 



 
 

105
 

estudos sobre o sincretismo do negro na Bahia (RODRIGUES, 1935). Do mesmo modo, 

Arthur Ramos, em 1934, chamava a atenção para a assimilação do Espiritismo nas 

macumbas e nos candomblés em diferentes regiões do País, registrando, inclusive, a 

presença nesse cenário religioso não só de negros e mestiços, mas também da população 

branca: 

No Brasil, muitos paes de terreiro se intitulam espíritos e os filhos de 
santo médiuns... Os centros espírito-fetichista espalharam-se por 
vários recantos da capital do Brasil e Estados arrastando verdadeira 
legião de crentes, não só entre os negros e mestiços, como entre a 
própria população branca (RAMOS, 1988, p. 126). 

 

Edson Carneiro, por sua vez, documentou a influência do Espiritismo em alguns 

candomblés de caboclos da Bahia. Nestes, os espíritos baixavam para fazer “caridade”, 

intercedendo junto aos santos por aqueles que ainda não haviam se desprendido do 

“fardo imundo da matéria”. Assim, dirá o autor: “Está-se vendo que não há quase 

diferença entre essas sessões e as sessões espíritas, pelo menos as sessões espíritas 

populares” (CARNEIRO, 1991, p. 235).  

Ao afirmar que os primeiros passos para transformar esse movimento em uma 

religião foram dados no Rio de Janeiro, parto dos seguintes fatos: em primeiro lugar, é 

nesta cidade, em 1939, que é fundada a primeira federação de Umbanda. Dois anos 

depois, é realizado no Rio de Janeiro o 1º Congresso Umbandista. A partir de 1945 a 

Umbanda intensifica suas ações, se utilizando da imprensa, de publicidade e do 

proselitismo pelo rádio. Essas ações buscavam, por meio da disciplina e padronização 

dos conceitos e ritos, organizar a religião, exercendo um controle sobre sua prática 

através de canais oficiais. A partir da década de 1950, irão surgir federações de 

Umbanda em vários estados do País. Elas irão desempenhar um papel fundamental na 

expansão dessa religião em âmbito nacional. Como escreveu Negrão: 

Não obstante este papel fundamental dos terreiros na gênese da 
religião, sem cuja criatividade ela não existiria, não teria a Umbanda 
se tornado um movimento nacional, dotado de um mínimo de 
organização transcendente aos limites de suas unidades, não fosse a 
atuação dos líderes federativos (NEGRÃO, 1996, p. 145). 
 

As federações, além da preocupação com a unificação dos centros e terreiros, 

irão desempenhar um outro papel importante na consolidação dessa religião enquanto 

movimento nacional. Este seria o de enfrentar e responder aos ataques contra a 

Umbanda, feitos por alguns setores da sociedade, a exemplo das campanhas realizadas 

pela Igreja Católica entre as décadas de 1950 e 1960 (ORTIZ, 1991). Nesse período, são 



 
 

106
 

tomadas medidas oficiais por parte da Igreja no combate ao Espiritismo em geral e 

particularmente contra a Umbanda, tais como a Campanha Nacional Contra a Heresia 

Espírita, lançada pela Confederação Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB), em 1953, e 

a criação, no mesmo ano, da Sessão Anti-Espírita, criada pelo Secretariado Nacional da 

Defesa da Fé e da Moral. Dentre as resoluções da CNBB mais representativas desse 

movimento, destaco as seguintes: o estabelecimento de critérios para a venda de 

estátuas e quadros de santos a serem adotados pelos fabricantes e vendedores desses 

produtos; a criação de critérios para a bênção dessas imagens; o aumento das bênçãos e 

de outros sacramentos em contraposição aos passes espíritas; e a instituição da bênção 

aos enfermos, também se contrapondo aos passes.  

Essas ações contra a Umbanda começariam a declinar com o advento do 

Vaticano II, mais precisamente com a “Declaração de �ostra Aetate”, em 1965, sobre as 

relações da Igreja com as religiões não cristãs, a partir da qual surge um discurso mais 

tolerante e ecumênico no seio da Igreja. A declaração afirma que a Igreja Católica não 

rejeita nada que seja verdadeiro e santo nas outras religiões, declarando que considera 

os modos de agir e viver dos seus seguidores, reconhecendo que, embora haja 

divergência em muitos pontos da crença e das propostas do catolicismo, não raro 

refletiriam, essas religiões, um “raio” da verdade que ilumina todos os homens. 

Como efeito da declaração, a Igreja, em nosso país, passaria a buscar no 

Espiritismo e na Umbanda elementos que ajudassem no trabalho de evangelização, 

compreendendo que o Cristianismo do Brasil deveria fundamentar-se em aspectos da 

sua própria cultura. 

Ao expandir-se em âmbito nacional, o movimento umbandístico será fortemente 

influenciado pela religiosidade local, como no caso aqui estudado. Essa multiplicidade 

de versões tem acompanhado a Umbanda desde o seu surgimento, de modo que é 

praticamente impossível uma caracterização geral e absoluta dessa religião. 

Segundo autores como Ortiz e Bastide, seu panteão, principalmente nas versões 

mais próximas do Espiritismo kardecista, estaria organizado em um sistema de linhas e 

legiões, que, em alguns casos, se subdividiria, ainda, em uma infinidade de novas 

legiões ou falanges. Brumana e Gonzáles Martínez, no entanto, que estudaram a 

Umbanda em São Paulo, chamam a atenção para o fato de que, embora a organização da 

“multiplicidade difusa” dos espíritos da Umbanda estivesse ligada à necessidade de 

torná-la racional, a elaboração desse quadro geral se deu de modo “arbitrário, episódico 

e idiossincrático”: 



 
 

107
 

O que estamos afirmando é, portanto, que estas articulações tão 
sofisticadas e complexas não existem nos terreiros, ou que, na 
hipótese de aí se encontrarem, é porque provém da literatura. Se 
passaram para os textos dos pesquisadores não é porque tenham sido 
recolhidas “em campo”, mas por terem sido formadas da 
bibliografia... (BRUMANA e GONZÁLES MARTÍNEZ, 1991, p. 
248). 

 

Nos casos estudados por estes últimos (terreiros de Umbanda localizados em São 

Paulo), foi observado que o termo linha não estava ligado a um suposto sistema 

complexo e sofisticado, mas ao fato de existirem diversos tipos de orixá. Esses tipos 

poderiam se chamar linha, corrente, povo, etc. Do mesmo modo, a existência de 

falanges provinha do fato de haver entidades chefes e entidades subordinadas. Essa 

relação, segundo os autores, só se daria dentro de um mesmo terreiro, onde todas as 

entidades de um mesmo tipo estariam subordinadas à entidade que incorporava no pai 

de santo. 

Essa utilização dos termos linha ou falange designando diferentes grupos de 

entidades, sem a articulação sofisticada descrita por Ortiz, já havia sido registrada na 

década de 1930 por Arthur Ramos, no contexto da Macumba carioca: 

Há grupos de santos que surgem em falanges. Estas pertencem a 
várias nações ou linhas. Tanto mais poderoso é o Grão-sacerdote 
quanto maior é o número de linhas em que ele trabalha. Há a linha da 
Costa, linha de Umbanda e de Quimbanda, linha de Mina, de 
Cabinda, do Congo, linha do Mar, linha Cruzada (união de duas ou 
mais linhas), linha de Mussurumim, etc. (RAMOS, s/d, p. 107). 
 

O vocábulo linha é também empregado na Umbanda para designar o tipo de 

cerimônia que caracteriza um determinado terreiro, como linha do oriente, linha 

africana, linha de Ogum, linha de Oxóssi, linha de Xangô, entre outras.  

Como afirmei, é praticamente impossível uma caracterização geral e absoluta da 

Umbanda. Creio que é possível, no entanto, apresentar algumas considerações sobre 

suas divindades, tomando por base uma versão, digamos, mais clássica dessa religião. 

Vale salientar que, apesar de esta não ser a versão praticada nos 14 terreiros 

pesquisados, sua influência sobre o culto neles praticado, como veremos, é inegável, 

expressando-se de diferentes formas. Podemos afirmar que, no topo do panteão da 

Umbanda, encontra-se um deus supremo, que seria o mesmo Deus dos cristãos ou 

Olorum (divindade iorubana). Contudo, apesar da sua importância no discurso dos fiéis, 

essa entidade não apresenta um papel ritual, estando limitado no panteão a um lugar 

mais retórico. Abaixo dele, localizam-se os orixás. Oxalá, ou Orixalá, normalmente 



 
 

108
 

identificado como Jesus, é o mais importante deles. Os orixás seriam os intermediários 

entre o ser supremo e os homens. 

Na Umbanda carioca e paulista, descrita pelos autores acima mencionados, os 

orixás dificilmente incorporam nos médiuns. Quando o fazem, geralmente manifestam-

se por códigos corporais, como se vê no Candomblé e no Xangô. Abaixo deles, viriam 

os guias, que compreendem as seguintes categorias: caboclos, pretos velhos e crianças 

(também chamadas erês). A força dos orixás, na maioria dos casos, estaria representada 

por essas entidades, que teriam também o papel de intermediárias. Outras entidades que 

aparecem com uma certa frequência são os marinheiros e os ciganos. Estas, assim como 

os caboclos, pretos velhos e as crianças, se expressam por códigos verbais e corporais. 

As pesquisas dos censos mais recentes têm apontado para uma diminuição 

significativa dos adeptos da Umbanda nos últimos anos. Flávio Pierucci (2006) mostra 

como este fenômeno teria abalado muitos estudiosos da Umbanda, que nela viam uma 

forma de religião totalmente ajustada à realidade diversa e plural do Brasil. Nesta 

perspectiva, ela seria uma religião brasileira por excelência, uma vez que procuraria dar 

lugar às diversas etnias fundantes da nossa cultura. Ela também representaria, na visão 

de alguns pesquisadores, uma espécie de vitória das minorias – sobretudo dos índios, 

negros e caboclos –, que teriam conseguido se opor à imposição do cristianismo.  

A questão que me parece significativa é a seguinte: se por um lado o interesse 

dos pesquisadores pela Umbanda significou uma ruptura com a busca incessante pela 

África no Brasil, onde os africanismos eram tomados como provas de resistência e da 

capacidade de autoperpetuação da civilização africana (DANTAS, 1988), esse interesse 

criava outra suposta coerência, não centrada na autoperpetuação de uma civilização, 

mas no encontro relativamente equilibrado de várias delas. A suposta coerência vai 

perdendo força à medida que os estudos sobre a Umbanda vão desvendando uma 

pluralidade contraditória, a existência não de uma, mas de muitas umbandas61. Como 

sugere o culto aqui estudado, descrito por muitos dos seus praticantes como Umbanda 

traçada, seria necessário, como apontou Augé, “escolher campos e construir objetos na 

encruzilhada dos mundos novos” (1997, p. 145).  

Penso que a questão pode, ainda, ser colocada em termos de coerência extrínseca 

– que marca a postura purificadora dos pesquisadores preocupados com a continuidade 

                                                 
61 Sobre a questão da “incoerência” nas religiões afro-brasileiras, Sérgio Ferretti vai chamar a atenção 
para a importância dos antropólogos procurarem a “lógica e a coerência de um fenômeno ambíguo e 
contraditório como o sincretismo” (1995, p. 17). 



 
 

109
 

das tradições – e coerência intrínseca, que parte dos significados que lhe são atribuídos 

no presente pelos seus protagonistas, reafirmando, deste modo, seus valores. Esta 

assinala, portanto, um deslocamento epistemológico em relação os estudos da religião e 

da cultura como um todo. 

 

Umbanda Traçada 

Por trabalhar com linhas ou correntes diversas, estando dividida basicamente, 

como vimos, entre orixás e Jurema, a Umbanda praticada em toda a área da pesquisa é 

descrita por seus praticantes como traçada. Um mestre traçado, que domina as diversas 

linhas com as quais trabalha, é considerado um “feito em tudo”. Dona Maria, por 

exemplo, do Centro Espírita Rei Malunguinho, em Alhandra, trabalha com a Jurema, 

recebe o mestre Zé Pilintra, mas é filha de Iansã de Balé, que é o seu guia de frente. 

Além dos toques, os terreiros costumam realizar sessões de mesa ou de consulta, 

onde recebem seus “clientes”. Esses rituais, sobre os quais voltarei a falar no último 

capítulo, consistem em trabalhos abertos a toda comunidade. Durante a pesquisa, pude 

observar a visita de pessoas – muitas delas desconhecidos do pai de santo e vindas de 

outras cidades – em busca de cura ou de solução para toda a sorte de problemas. É 

através dessas mesas que entra parte do chamado corocoxó (dinheiro adquirido através 

de serviços religiosos), termo comum aos terreiros pesquisados.  

Outro tipo de sessão de mesa é denominado de doutrina ou mesa branca. Esta é 

encontrada em quase todos os terreiros. Embora influenciada pelo kardecismo, no qual a 

palavra desempenha um papel central, é na verdade bastante prática, tendo como 

principal objetivo desenvolver, pela prática, a mediunidade dos filhos de santo. Em 

alguns casos, visa doutrinar, também, os seus guias. Na maioria dos terreiros, essa 

preparação espiritual dos médiuns não acontece apenas nessas sessões, mas seria 

resultado de todo o processo que leva um iniciante a tornar-se um filho de santo e, com 

o passar do tempo, a realizar todas as obrigações necessárias ao seu desenvolvimento 

espiritual.  

A adesão à Umbanda não implica uma oposição a outras formas de religião ou a 

imposição de uma determinada crença ou conduta ética para seus praticantes. Assim, 

encontramos concepções bastante diferentes sobre o post-mortem e sobre outros 

aspectos da religião. Essa abertura permite que, mesmo tendo aderido à Umbanda, um 

médium da casa continue se definindo como católico e participando ativamente das 

atividades da Igreja. Com exceção de alguns pais de santo de Goiana, todos os demais 



 
 

110
 

sacerdotes dos 14 terreiros pesquisados também se definem como católicos. Vejamos a 

este respeito o relato de dona Maria de Cachimbo, mãe de santo do Terreiro de 

Umbanda São Jorge, de Condado: “Eu sou católica porque creio em Deus também, né? 

Aí, sou católica e, mas assim, vou na Igreja quando preciso. [...] bem sou católica, 

porque eu não posso ser crente. Sou espírita e sou católica”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

111
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CAPÍTULO IV — O CE�ÁRIO RELIGIOSO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

112
 

Neste capítulo, pretendo situar o cenário religioso das cinco cidades incluídas na 

pesquisa. Meu objetivo não é descrever os rituais e as crenças praticados em cada um 

desses espaços de celebração (o que será feito mais adiante), mas apresentar as 

instituições e os diversos agentes comprometidos com o funcionamento do campo 

religioso. Em um primeiro momento, procuro situar os terreiros, sua localização, suas 

características socioeconômicas, quem são seus pais e mães de santo, como e por quem 

foram iniciados, sua trajetória até tornarem-se sacerdotes, as principais entidades com as 

quais trabalham, quantos filhos-de-santo possuem, entre outras. Em um segundo 

momento, abordo a questão das federações e a manifestação da Jurema na arte popular 

— Maracatu, Cavalo Marinho, Caboclinho e coco.  

 

TERREIROS E CE�TROS: considerações iniciais 
 
 Os terreiros e centros que compõem o cenário da pesquisa podem ser descritos 

como um campo religioso, no sentido de Bourdieu, ou seja, enquanto um cenário 

marcado por disputas e alianças entre os pais de santo pelo monopólio da gestão dos 

bens religiosos e do exercício legítimo do poder religioso. Essa concorrência entre os 

sacerdotes, como veremos, é uma das características dos terreiros observados e um dos 

seus elementos dinamizadores.  

Em toda a área pesquisada, o espaço de celebração é denominado terreiro, 

centro, casa ou ilê. Alem desses termos, são também registrados pelas federações como 

templo religioso, centro espírita ou tenda. As duas primeiras denominações são 

empregadas por federações como a Fundação Beneficente dos Cultos Umbandísticos e 

Filosóficos do Estado da Paraíba e a Federação dos Cultos Africanos do Estado da 

Paraíba, respectivamente. Esta última, pelo menos de acordo com seu atual presidente, é 

contra o registro do espaço de celebração como terreiro, preocupado com a disciplina e 

a padronização dos conceitos e ritos dos seus filiados. Já federações como a Fundação 

São Jorge Guerreiro, da Paraíba e a Federação Espírita Cavaleiro da Esperança São 

Jorge e Tenda Nossa Senhora da Conceição, de Pernambuco, que também atuam na 

região da pesquisa, podem sugerir, mas não interferem na escolha dos nomes de 

registro.  

É comum, na região, referirem-se aos terreiros, em uma linguagem mais 

espontânea, como Xangô, Macumba ou Catimbó. Assim, é habitual alguém dizer 

“fulano abriu um Xangô” ou que em um dado lugar “existia uma Macumba” ou, ainda, 



 
 

113
 

que “frequentou o Catimbó de fulano”. Contudo, enquanto os primeiros designam 

unicamente o espaço onde acontecem os rituais, os segundos mantêm com este uma 

relação metonímica, referindo-se à religião ou aos cultos neles praticados.  

Nas cidades da Mata Norte de Pernambuco, os termos centro e terreiro são 

usados como sinônimos. Já em Alhandra, o primeiro é mais empregado para designar as 

casas onde se praticam exclusivamente sessões de mesa, a exemplo do centro de Joca 

Mão-de-Pau e do espaço onde seu Inácio Gabriel (da Popoca) recebe seus consulentes. 

Assim, seriam considerados terreiros apenas as casas que realizam sessões de toque. 

Para alguns umbandistas, esse termo só deve ser empregado referindo-se às casas que 

possuem salão próprio para a gira. Os que realizam os toques e outras sessões no espaço 

doméstico, como a transformação da sala da residência em salão, não seriam assim 

considerados. 

Além da grande quantidade de terreiros existentes nas cidades pesquisadas, há 

um número considerável de casas que trabalham apenas com sessões de mesa. É difícil 

precisar quantas existem, uma vez que muitas funcionam quase no anonimato. Por outro 

lado, é grande o número de filhos e filhas de santo que participam da gira de um mestre, 

mas que possuem sua própria mesa em casa, oferecendo consultas à comunidade.  

Com exceção de algumas casas de Goiana, como a Tenda Espírita Maria Conga, 

do pai Carmelo, e a Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá, de pai Dedo, os 

terreiros estão localizados em ruas pobres, muitas delas não pavimentadas, sendo a 

maioria da sua clientela formada por pequenos agricultores, alguns residindo em áreas 

rurais. Nos sábados de toque, além do sentido lúdico e socializador que adquire para os 

frequentadores da casa, a sessão, em boa parte dos terreiros, torna-se uma opção de 

lazer para a comunidade. Durante essas sessões, sobretudo nas festas de obrigação, 

pessoas não praticantes da religião disputam lugar na janela e na porta, enquanto outros 

conversam espontaneamente em frente ao terreiro (ver foto 1).  

Embora existam alguns rituais fechados, os toques são, em geral, abertos. 

Contudo, essa abertura não é total, havendo sempre um relativo controle no acesso ao 

salão. Podemos dizer que, na maioria dos terreiros, é permitido observar a gira, mas o 

acesso ao espaço onde ela se realiza é restrito. Na Tenda Espírita Ogum Beira-Mar, em 

Goiana, por exemplo, a sala é o primeiro cômodo da casa. No lugar da porta, há uma 

grade, que torna a sessão bastante visível a quem passa na rua. A grade, no entanto, é 

mantida fechada durante o toque.  

Em alguns terreiros, como a Mansão de Iemanjá, em Goiana, o Terreiro Ogum 



 
 

114
 

Beira-Mar, em Itambé, e na maioria dos terreiros de Alhandra, nos quais as portas são 

divididas horizontalmente — modelo bastante comum na região —, costuma-se fechar a 

parte inferior, mantendo-se, dessa forma, o caráter público da sessão e um certo controle 

do acesso ao salão. A foto abaixo, de um toque no Terreiro Ogum Beira-Mar, em 

Itambé, mostra uma cena bastante comum nessas casas: pessoas da vizinhança, não 

praticantes da religião, observam a sessão do lado de fora, separados pela portinhola 

mencionada. 

 

  
 

Foto 1 - Terreiro Ogum Beira-Mar, Itambé. 
 

Em toda a área pesquisada, a residência do pai de santo e o espaço sagrado estão 

fisicamente interligados. Nos terreiros, sobretudo em dias de toque, o primeiro torna-se 

extensão do segundo. Nas sete casas que visitei em Itambé, Pedras de Fogo e Condado, 

o terreiro fica no quintal da residência do pai ou da mãe de santo. Em Goiana, com 

exceção da casa de pai Carmelo, o espaço sagrado é o espaço doméstico estão juntos, de 

modo que o salão da gira é a própria sala da residência. Este é o caso também do Centro 

Espírita Rei Malunguinho, em Alhandra. 

O espaço sagrado é dividido basicamente da seguinte forma: o salão, onde 

acontece o toque, e o quarto, onde se encontra o peji e permanecem os filhos de santo 

durante as obrigações62. Na maioria das casas, a mesa onde são realizadas as sessões de 

doutrina ou consulta está localizada no salão ou em outro cômodo da residência do pai 

de santo. Em algumas casas, como no Centro Espírita Rei Malunguinho, em Alhandra, e 

na Mansão de Iemanjá, em Goiana, ela ocupa um quarto específico, separado tanto do 

peji quanto do espaço doméstico. 

A tabela abaixo permite uma visualização geral de como esses elementos estão 

                                                 
62 Para dizer que uma pessoa deu uma obrigação ou foi iniciada é comum, nos 14 terreiros pesquisados, 
dizer que ela “entrou de (ou no) quarto”, “entrou no peji” ou que ela “deitou”.  



 
 

115
 

dispostos em cada terreiro visitado. 

 

TERREIROS Cidade Localização do 
salão 

Tenda Espírita Maria Conga – 
pai Carmelo 

Goiana Atrás da residência 

Tenda Espírita Caboclo 
Boiadeiro de Tupygoiá – pai 
Dedo  

Goiana Na sala da 
residência 

Tenda Espírita Ogum Beira-
Mar – pai Zé Carlos 

Goiana Na sala da 
residência 

Mansão de Iemanjá - Dona 
Rita 

Goiana Na sala da 
residência 

Centro Espírita Rei 
Malunguinho –  Ciriaco 

Alhandra Na sala da 
residência 

Centro Espírita Ogum Beira-
Mar – Deca  

Alhandra Ao lado da 
residência 

Templo Religioso Orixá São 
João Batista – pai Edu 

Alhandra Ao lado da 
residência 

Terreiro Ogum Beira-Mar - 
Dona Nita 

Itambé Atrás da residência 

Centro do Mestre Zé Pilintra - 
Seu Cícero 

Itambé Atrás da residência 

Centro Espírita e Terreiro de 
Umbanda Nossa Senhora do 
Carmo - Dona Zeza 

Itambé Atrás da residência 

Oxóssi Pena Branca – pai Biu 
de Laro 

Condado Atrás da residência 

Terreiro de Umbanda São 
Jorge – Dona Maria 

Condado Atrás da residência 

Terreiro de Ogunté, Iansã Oiá 
– Dona Mara 

Condado Atrás da residência 

Terreiro Mãe Iemanjá - Dona 
Joana 

Pedras de 
Fogo 

Atrás da residência 

 

Em Alhandra e em Goiana (com exceção da Tenda Espírita Maria Conga, de pai 

Carmelo), o salão fica na sala ou ao lado do espaço doméstico, nunca atrás. Em 

Condado, Itambé e Pedras de Fogo, todos os salões da gira funcionam atrás da casa do 

pai de santo.  

A tabela acima mostra que os terreiros tendem a seguir o modelo adotado em sua 

cidade. Mesmo os donos dessas casas cuja iniciação está ligada a sacerdotes de outras 

localidades – que tem outra concepção da disposição desses espaços – tendem a seguir o 



 
 

116
 

modelo local. Este é o caso, por exemplo, de pai Edu, de Alhandra, que foi feito por 

mãe Nita, de Itambé, mas que, ao contrário desta, mantém o terreiro ao lado do espaço 

doméstico. Para Edu, a escolha do modelo se deu por sua praticidade. Como afirma o 

próprio: “É porque do lado da casa fica melhor, porque a gente abre uma porta, aí, 

chega gente de noite pra gente atender, né? Aí, só é entrar por dentro de casa e vai 

atender, não precisa nem tá saindo pra fora, né?”. 

Já para dona Nita, sua mãe de santo, o terreiro atrás da residência significaria 

mais segurança e privacidade, uma vez que há certa intolerância por parte de algumas 

pessoas da comunidade, sobretudo os “crentes”.  
Eu prefiro ali. Eu só fiz ali, porque é onde fica melhor. Que a gente 
fecha esse portão aqui, e fica até mais tranqüilo ali. Quando era aqui 
na frente, meu filho, era tanta... pedrada... Depois foi que eles 
pararam mais, porque eles sabem que comigo não tem boquinha 
mesmo, porque eu não dou o braço a torcer pra ninguém. 
 

O que parece ser uma mera escolha do dono do terreiro, ou uma conseqüência de 

sua condição financeira, parece estar, em alguns casos, ligado a uma maior ou menor 

aceitação da comunidade em relação a essas casas. Com efeito, todos os pais de santo já 

sofreram algum tipo de problema com a realização dos toques. Os depoimentos nesse 

sentido são muitos. Edu, de Alhandra, e dona Zeza, de Itambé, por exemplo, 

enfrentaram ações na justiça, sobretudo pelo horário de realização dos rituais. Essas 

ações, no entanto, podem ser mais diretas, como jogar pedras no telhado durante o 

toque, como ocorreu na casa de dona Nita, e como presenciei em Condado, na casa do 

seu Bio; interdição da sessão, com a condução do dono à delegacia, como aconteceu 

com pai Zé Carlos, de Goiana, geralmente sob acusação de incomodar a vizinhança com 

o som alto em horário não permitido; e a invasão violenta do terreiro durante o toque, 

por pessoas da vizinhança, como aconteceu com seu Cícero, de Itambé. Esses e outros 

casos que ouvi dos pais de santo foram conseqüências de conflitos com a vizinhança.  

A localização do terreiro, portanto, não é uma escolha meramente casual, 

podendo nos dizer algo sobre a relação dessas casas com a comunidade. Pai Dedo, de 

Goiana, por exemplo, que é engajado na luta contra o preconceito religioso e pelos 

direitos dos umbandistas, concebe essa localização dos terreiros como um ato 

simbólico: o espaço de celebração atrás da casa significaria a aceitação da condição de 

inferiores; na frente da casa, significaria uma recusa a essa condição. Vejamos sua fala:  

[...] prefiro que seja na frente. Vamos deixar hoje em dia da gente 
viver atrás da casa dos outros, né? A gente é de uma religião afro-
descendente, a gente como juremeiro tem que trazer para frente. 



 
 

117
 

Vamos também deixar de cobrir o nosso templo, nossa casa, seja 
matriz africana, seja de Jurema, de telha brasilite, vamos botar telha 
normal, vamos fazer uma sede como existe a denominação Igreja 
Católica e igreja evangélica por aí, né? Hoje eu tô pensando grande... 
 

Após essas considerações gerais sobre o espaço de celebração, farei uma breve 

descrição de cada terreiro pesquisado, precedido de algumas considerações sobre o 

cenário religioso de cada uma das cidades. Situá-los separadamente me parece 

fundamental, em face das idiossincrasias das casas e da riqueza dos relatos de cada 

juremeiro. Essa forma permite, ainda, uma visão mais ampla das diferenças e 

aproximações encontradas nos terreiros, inclusive de uma mesma cidade. Vale salientar 

que as referências ao espaço de celebração e seus protagonistas não se limitará a esta 

sessão, remeterei freqüentemente a ambos, tanto nas seções seguintes quanto no 

próximo capítulo. 

 

GOIA�A 

 

Considerações iniciais 

Se Alhandra destaca-se, na área pesquisada, como a grande referência religiosa 

para os juremeiros, Goiana mantém uma importância singular, tanto por sua localização, 

funcionando como um centro de confluência na referida área, quanto por ser o principal 

centro urbano, dentre os municípios pesquisados. Essa centralidade, como vimos, é 

manifestada ainda no período colonial, quando se torna a cidade mais próspera da 

Capitania de Itamaracá. Na ocasião da sua incorporação à Pernambuco, figurou como o 

principal centro econômico desta Capitania. Goiana também exerce um destaque, como 

mencionado, por nela estarem localizadas as sedes das principais federações que atuam 

na área pesquisada, assim como as lojas de produtos de Umbanda, onde o povo de santo 

costuma comprar instrumentos musicais e outros objetos usados nos rituais. 

 Meu contato com o universo religioso de Goiana se deu há cerca de nove anos, 

quando conheci, no início das minhas pesquisas em Alhandra, seu Joca Mão-de-Pau, 

que mantinha centro nessas duas cidades. Seu Joca é conhecido em praticamente toda a 

área de interesse da pesquisa. As razões que o levaram a mudar-se para Alhandra, 

depois de ter morado toda a sua vida em Goiana, onde adquiriu prestigio e mantém 

ainda hoje um dos centros mais populares da cidade, evidenciam a importância dessa 

pequena cidade do litoral paraibano, para os juremeiros da Zona da Mata Norte de 

Pernambuco. 



 
 

118
 

Goiana está localizada a 72 quilômetros do Recife. Sua população hoje é de 

aproximadamente 74.424 habitantes. Das cidades pesquisadas, é a que mantém o menor 

índice de pobreza. Existem em funcionamento no município aproximadamente 14 

terreiros e um número significativo de casas que trabalham apenas com mesa, sem salão 

para realização de toques. A maioria dos terreiros está localizada em áreas pobres, 

sendo a maior parte dos seus frequentadores formada por trabalhadores da cana e por 

agricultores da chamada lavoura branca (feijão, arroz, macaxeira, etc.). Durante a 

pesquisa, freqüentei as seguintes casas: a Tenda Espírita Maria Conga, de pai Carmelo; 

a Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá, de pai Dedo; a Tenda Espírita Ogum 

Beira-Mar, de pai José Carlos; e a Mansão de Iemanjá, de dona Rita. Embora existam 

rivalidades e intrigas entre os donos de terreiro, como nas demais cidades visitadas, em 

Goiana há um grupo bastante unido de pais de santo. Deste modo, pai Dedo, pai José 

Carlos e pai Carmelo, cujos terreiros mantêm, em alguns aspectos, diferenças 

significativas, estão bastante próximos, tanto no âmbito espiritual quanto em outras 

dimensões da vida cotidiana. Aliás, para o povo de santo, essas últimas são inseparáveis 

do primeiro.  

 

Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá 

A Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá, de José Severino do 

Nascimento Filho, conhecido como pai Dedo, fica na Rua José M. A. Melo, no bairro 

Castelo Branco. No início desta pesquisa, Dedo morava em um bairro mais simples, 

próximo à estrada que vai de Goiana à Itambé. Ao longo do trabalho de campo, ele 

mudou-se duas vezes. O bairro onde reside atualmente é habitado, em sua maioria, por 

pessoas de classe média, com imóveis mais valorizados, aparentando seus moradores 

um nível econômico superior ao do endereço anterior. Seu terreiro apresenta uma 

diferença considerável em relação à maioria dos que visitei na Mata Norte e na Paraíba. 

É bem mais novo, espaçoso, com primeiro andar e bom acabamento. A garagem da 

casa, com vários quadros de orixás e caboclos nas paredes, é usada como salão nos dias 

de toque. Uma das metas do pai Dedo, e que ele pretende atingir em breve, é conseguir 

uma sede para seu terreiro, dissociando-o do espaço doméstico. Se isto vier acontecer, 

será o primeiro caso desse tipo em Goiana e nas cidades circunvizinhas.  

Dedo pertence a um grupo de sacerdotes, do qual fazem parte pais e mães de 

santo de Recife, Goiana, Abreu e Lima e outros municípios de Pernambuco, 



 
 

119
 

preocupados com a imagem e o crescimento da Jurema no contexto da Umbanda. Em 

toda área da pesquisa, ele é sem dúvida o pai de santo mais crítico e engajado na luta 

contra o preconceito religioso e pelos direitos dos umbandistas. Em seu discurso, mostra 

uma constante preocupação em elevar sua religião ao mesmo nível de aceitação das 

religiões cristãs. Deste modo, recusa-se, ao contrário da maioria dos pais de santo, a 

freqüentar a Igreja Católica. Esse caráter contestatório também é evidenciado no fato de 

ter sido um dos responsáveis, em Goiana, pelo fim da exigência de filiação das casas de 

Umbanda às federações, sendo Vice-Presidente, no município, do Instituto Nacional da 

Tradição e Cultura Afro-Brasileira (Intecab), que representa os terreiros sem cobrar 

anuidade nem qualquer outra taxa. Dedo goza de certo prestígio e respeito frente à 

sociedade goianense, além de um certo status social, o que faz questão de demonstrar 

morando nos melhores bairros, promovendo festas que chegam a durar uma semana e 

ocupando os mesmos espaços frequentados pelas famílias mais abastadas da cidade.  

O seu terreiro, ou ilê, como prefere denominá-lo, possui cerca de vinte filhos-de-

santo, que residem em diferentes bairros da cidade. Dentre eles, encontram-se alguns 

comerciantes, professores municipais, um policial militar e outros funcionários 

públicos. Como na Tenda Espírita Maria Conga, de pai Carmelo, o nível sócio-

econômico dos frequentadores da casa difere do observado nos demais terreiros – das 

cinco cidades incluídas na pesquisa –, nos quais a maioria dos frequentadores é 

composta por pequenos agricultores e cortadores de cana. 

Dedo nasceu em 1967, no sítio Jerimum, município de Itambé, Pernambuco, 

sendo criado por sua avó, no engenho Gonga. Segundo ele, sua família era toda 

evangélica e sua avó, que teria “horror ao espiritismo”, era católica, “rata de igreja”, nas 

palavras do próprio. O motivo que o levou à religião é praticamente o mesmo narrado 

pela quase totalidade dos pais e mães de santo da região, sendo descrito como uma 

“doença espiritual”. Esta, como nas muitas histórias que ouvi, se manifesta geralmente 

na infância ou na adolescência, como uma doença não diagnosticada pelos médicos, que 

pode provocar cegueira, surdez, problemas mentais, convulsão, entre outras. O relato 

seguinte de Dedo descreve uma experiência semelhante à vivida pela maioria dos 

juremeiros dos 14 terreiros pesquisados:  

Quando eu vim de Ferreiros, eu me sentei num banco, não tinha sofá 
nessa época, lá no engenho. [...] e meu corpo... fiquei mudo. Eu 
escutava todo mundo, não via e não falava, e meu corpo pipocou 
todinho. Então, eu passei três dias em coma. [...] Em casa, o pessoal 
ignorante, minha avó ignorante, aí, chegou um senhor, eu escutei bem 



 
 

120
 

[...] “Dona Emília, esse menino é médium. Leve ele pra casa de um 
catimbozeiro que lá ele resolve”. Então meu tio selou o cavalo e 
levou eu para Ferreiros. Lá era uma casa muito humilde, entendeu? 
Eu sei que tinha um São Jorge de frente bem grande, num quadro, e 
de Iemanjá, eu me lembro hoje, e uma mesa igual a essa, com 
bastante imagens, né? E o homem era bem negro, negro, negro. E 
quando eu cheguei lá, eu voltei a mim. Aí, ele disse que com oito 
anos de idade eu ia trabalhar espiritualmente, que minha doença não 
era nada, era... a espiritualidade.  
 

Um aspecto que chama a atenção no conjunto das narrativas da maioria dos 

juremeiros é o contexto desse primeiro contato com a vida espiritual. Trata-se de um 

ambiente marcado pela Jurema, com a presença da mesa, que lhe é peculiar, e das 

entidades mestres e caboclos, seus “guias” e “mentores”. A maioria, portanto, dos pais 

de santo foi iniciada na Jurema, aproximando-se, em um segundo momento, do universo 

dos orixás. Vale salientar que a orientação para a iniciação nos orixás, em muitos casos, 

parte do próprio contexto da Jurema, através do mestre do médium, como veremos mais 

adiante. 

Após essa primeira experiência, já morando em Goiana, na casa dos pais, Dedo, 

não aos oito, como previra o mestre de Ferreiros, mas aos nove, começa a trabalhar, 

recebendo o mestre Manacã. Seu desenvolvimento enquanto juremeiro, no entanto, 

acontece anos depois, com José Armindo, de Condado, considerado pelos pais de santo 

uma referência na Jurema. Sobre a importância desse mestre em seu trabalho, Deca 

relatou: 

Ele era um juremeiro, juremeiro, juremeiro, juremeiro. Eu venho da 
rama de Zé Armindo. Hoje, eu fui tombado, entroncado, juremado, 
caboclo batizado, tudo por conta dele. [...] O primeiro contato que eu 
tive com o mestre foi através de Carmelita. Era uma mulher que vivia 
com meu tio, tio João Heleno [...] Então, foi Carmelita que disse 
assim que eu comecei trabalhar, começou o mestre Manacá a fazer a 
reunião, ela disse, “vamos conhecer seu Zé Armindo. E dali você vai 
saber. Vai dar toda explicação de Jurema”. Foi quando ele me deu 
toda explicação de Jurema, ne? 
 

 Aos 18 anos, após sentir fortes dores na cabeça e em um dos braços, o próprio 

mestre Manacã lhe informa de uma outra doença espiritual, desta vez causada pelos 

orixás, ou, como prefere, o “povo da bunda rica”, que estava pedindo obrigação. Assim 

como acontecera com José Armindo — em que a orientação para o mundo dos orixás 

viria através da Jurema —, ele foi iniciado nos orixás. Apesar de se definir como 

juremeiro, Dedo vê essa dupla pertença como um complemento necessário, uma vez 

que, como diz o próprio, “orixá é cabeça. Jurema é corpo”. 



 
 

121
 

Embora tenha passado a freqüentar Candomblé, como prefere denominar os 

terreiros que cultuam orixás, com treze anos de idade, Dedo deu sua primeira obrigação 

aos dezoito anos, tendo como mãe-de-santo a Ialorixá Maria da Assunção Nunes dos 

Santos, de quem recebeu o seu “deká” 63. Recentemente, completou vinte e um anos de 

orixá, e aguarda o momento de dar a obrigação para tornar-se tata64, que, como diz o 

próprio, seria o “último grau dentro da espiritualidade”.  

Apesar de ter como “mentor espiritual” o mestre Manacã, primeira entidade por 

ele incorporada, seis meses depois Dedo recebe o mestre Zé Atrapalho, que torna-se a 

principal entidade no seu trabalho. Segundo ele, o primeiro, não fuma e não bebe, 

trabalhando apenas com água de coco. Já o segundo, da falange de Zé Pilintra, gosta de 

brincar, beber e fumar. 

Em Goiana, dentro do grupo de pais-de-santo do qual faz parte, ele é 

considerado a principal referência em Jurema, o que se explicaria pelo fato de, ao 

contrário dos demais, ter tido um 

a sólida iniciação nesse universo religioso, através de um mestre renomado, José 

Armindo. Quando conheci pai Carmelo, por exemplo, fui por ele orientado a procurar 

Dedo, sob o argumento de que este seria o único, em Goiana, com autoridade para falar 

sobre Jurema. 

Os toques na Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá acontecem de 

quinze em quinze dias, como na maioria das casas da região. Seguem também a mesma 

estrutura, sendo uma sessão dedicada aos orixás e outra à Jurema. Nesta, a abertura é 

feita com a defumação, seguida de saudações à Jurema, aos mestres, às cidades, etc. O 

primeiro momento do toque é dedicado aos caboclos. Em seguida, toca-se para os preto-

velhos (sobre a presença dessas entidades no contexto da Jurema, voltarei a falar mais 

adiante), sendo a última parte reservada aos mestres.  

Dedo define o seu toque para Jurema como uma “Jurema limpa”. Essa definição, 

comum entre os juremeiros, leva em conta a presença, em maior ou menor grau, de 

elementos africanos, especialmente Exu e Pombagira, nas sessões de Jurema. De um 

modo geral, ele demonstra um cuidado especial em separar esses dois universos, como 

nos relata: 
                                                 
63 O termo deká deriva dos cultos de matriz africana, significando uma cerimônia onde o sacerdote 
declara que o filho de santo está apto para assumir o seu próprio terreiro. Em alguns cultos, no deká, o 
filho recebe os objetos litúrgicos com os quais irá trabalhar. O termo vem do iorubá “dé” – chegou, 
alcançou; “kA” – estudou, decifrou. Ou do ewe: “deká” – número um, primeiro (CACCIATORE, 1977). 
64 Tata, do Kimbundo, pai (ibid.). O termo tem origem nos cultos bantos. Designa, em alguns cultos afro-
brasileiros, o nível mais elevado de um sacerdote. 



 
 

122
 

Tem um babalorixá colega meu que vem aqui, passa um tempo 
comigo, que diz que tem um jogo de Jurema. Eu não admito e nem 
aceito isso, jogo é africano. Não existe Jurema africanizada, não. 
Jurema é Jurema. Jurema é brasileira. Quando se refere de Exu a 
Oxalá, são africanos, vieram da África, em tráficos negreiros. Você 
sabe muito bem história, né? Como é, né? Então, a Jurema em si, 
caboclo, mestre, mestra, preto-velho, enfim, é brasileira. A Jurema 
não conhecia Exu, entendeu? [...] Então, com esses, como chamam, 
catimbozeiros velhos, como Maria do Acais, Zé Pilintra, que é José 
Mário de Aguiar... não tinha orixá, não existia isso...  
 

 Toda essa preocupação remete a uma tendência de alguns sacerdotes juremeiros, 

de certo modo por influência da Umbanda, em afirmar um corpus teórico, um conjunto 

de conceitos e padrões para fundamentar a prática da Jurema. Algumas dessas medidas 

já começam a ser largamente praticadas, como os rituais de iniciação, a exemplo do 

tombo do mestre – no qual a influência das obrigações para orixás é visível (voltarei a 

esse assunto mais adiante) – e pelo interesse na história do culto, por parte de alguns dos 

seus praticantes.  

No caso de Dedo, essas idéias são articuladas, sobretudo, em conjunto com pai 

Zé Carlos e pai Carmelo, que as transmitem aos seus filhos-de-santo, tanto nas sessões 

de mesa (com exceção de pai Carmelo) quanto em alguns momentos dos toques. Aliás, 

essa preocupação em doutrinar os médiuns da casa está sempre presente nos toques dos 

referidos sacerdotes. Vale salientar que, apesar dos três estarem sempre trocando 

informações, cada um mantém diferenças significativas em relação aos outros. De um 

modo geral, eles concordam que pai Dedo é a autoridade em Jurema, pai Carmelo a 

autoridade em orixás e pai Zé Carlos, que tem os dois como referência, está em 

desenvolvimento. No que diz respeito ao modelo de culto aos orixás por eles adotado, 

ambos aderiram à expansão do nagô, por eles descritos como uma ruptura com o 

“sincretismo afro-católico”, que acontece em Goiana na década de 1980, através da 

Ialorixá Maria da Assunção Nunes dos Santos, conhecida por mãe Sunça (voltarei ao 

assunto mais adiante).  

 

Mansão de Iemanjá 

A Mansão de Iemanjá, de Maria Lopes da Silva, uma das mães de santo mais 

idosas de Goiana, mais conhecida como dona Rita, fica na Rua Carpina, no bairro 

Mutirão. Trata-se de uma área pobre, sendo a maioria dos seus frequentadores formada 

por pessoas de baixa renda, muitas delas trabalhando no corte da cana. Apesar de sua 

simplicidade, é um dos terreiros da cidade que possuem o maior número de 



 
 

123
 

frequentadores. Dona Rita fez 30 filhos de santo, dos quais cinco já faleceram. Além 

dos filhos e demais frequentadores, a Mansão de Iemanjá é referência para dezenas de 

brincantes de dois dos principais grupos de caboclinhos de Goiana, o Sete Flechas e o 

Canindé. No dia da Caçada do Bode, ritual (sobre o qual falarei mais adiante) realizado 

pelos grupos de caboclinhos da cidade, na madrugada do domingo de Carnaval, o 

terreiro recebe um número considerável de participantes, que, após dançarem pelas ruas 

da cidade, apresentam-se em frente ao terreiro, ocupando em seguida todo o espaço do 

salão, onde dançam, recebem os caboclos e bebem jurema, preparada pela dona Rita.  

Durante a semana, a casa é bastante freqüentada pelo povo da comunidade, 

sendo comum a presença de crianças. Como na maioria dos terreiros, o espaço religioso 

é o mesmo espaço doméstico: a sala de estar, que em dias de toque funciona como 

salão, é ocupada, ao longo da semana, com móveis e objetos comuns às casas da região. 

Nas paredes da sala, vê-se imagens de santos católicos, assinalando que dona Rita não 

aderiu à expansão do nagô, que retirou de vários terreiros de Goiana tais imagens 

(voltarei a essa questão). O salão é relativamente grande, mas torna-se pequeno para a 

grande quantidade de frequentadores que nele se apertam em dias de toque. 

Dona Rita nasceu no Retiro, em Condado, mas foi criada em Goiana. Começou 

cedo na vida espiritual, sendo iniciada na Jurema com aproximadamente dezessete anos 

de idade, quando recebeu pela primeira vez o mestre Tertuliano. Cerca de seis meses 

depois, deu sua primeira obrigação para orixá, tendo como mãe de santo dona Maria 

Guedes, conhecida como Maria de Ogum, já falecida. Aos 23 anos, dona Rita deu a 

renovação de sua obrigação, para abrir o terreiro. Como a maioria dos pais e mães de 

santo, entrou para a religião após ser acometida de doenças espirituais, causadas pela 

necessidade de desenvolver sua espiritualidade. Mais recentemente, dona Rita passou a 

trabalhar com o mestre Narciso, passando a receber Tertuliano esporadicamente, 

sobretudo no mês de setembro, que é por ela considerado o mês desse mestre. 

Embora tenha adotado o tombo do mestre como uma obrigação na iniciação dos 

seus filhos de santo na Jurema, ela considera que não há necessidade de pai ou mãe de 

santo na formação de um juremeiro. Sobre seu aprendizado nesse campo, a referida 

juremeira fez o seguinte relato:  
Eu tinha minha mãe de santo. Eu vivia lá brincando com ela, e ela foi 
quem me deu um noção, né? Nos caboclo, nos orixá, e depois eu 
mesmo foi que me fiz na jurema, mesmo. Pai de santo de Jurema e 
mãe de santo de Jurema não tem. Só tem mãe de santo de orixá. Na 
Jurema, os caboclos vão chegando e eles mesmo é quem se faz por 
eles mesmo. Ninguém nunca me fez na Jurema. Sou feita na Jurema, 



 
 

124
 

mas por eles mesmo. Deus, primeiramente, e o caboclo Tupinambá, 
eles mesmo foi quem me fizeram..., mas pai de santo de Jurema eu 
não tenho, não. 
 

Em seu terreiro, dona Rita conta com o trabalho de dois ogãs, uma iabá, uma 

mãe pequena e um carqueiro de ebó. Considera que as demais funções encontradas em 

outros terreiros são “invenção” do povo do nagô ou ketu, que, segundo ela, gosta de 

“complicar” as coisas. Sua relação com os outros donos de terreiro é pouca, embora de 

vez em quando freqüente a casa de pai Dedo, como fez este ano na “festa do mestre”. A 

relação com Dedo se dá também a partir da instituição por ele representada (o Intecab).  

Os toques na Mansão de Iemanjá acontecem de quinze em quinze dias, como na 

maioria das casas da região, seguindo também a mesma divisão: uma sessão para orixás 

e outra para Jurema. Dona Rita define o seu culto como uma “Umbanda limpa” (não é a 

mesma coisa de Jurema limpa), afirmando ser esta a principal diferença entre seu 

terreiro e outros da região, como os de Carmelo, Dedo e Zé Carlos. Estes se 

diferenciavam da mãe de santo, sobretudo por terem retirado as imagens de santos 

católicos do terreiro.  

Outra diferença seria o fato de, nos toques para Jurema de dona Rita, haver uma 

relativa presença de entidades africanas, que vai além do despacho de Exu e 

Pombagira65, comum a alguns terreiros. Trata-se da referência a Oxalá e Iansã, em uma 

toada, cantada na abertura dos trabalhos: 

Eu abro minha jurema 
Com as forças de Oxalá 
Com poder de Iansã 
Que é dona do Juremá 

 
Dona Rita também costuma despachar Exu e Pombagira no início do toque. Os 

demais momentos da gira não diferem da maioria das casas: primeiro toca-se para 

caboclos, depois para mestres. Na primeira parte da gira dos caboclos, toca-se para 

Tupinambá, seguido do toque para Canindé, Oxossi e Sete Flechas. O toque para mestre 

mantém as mesmas características daqueles encontrados nas demais casas. Com relação 

aos preto-velhos, ao contrário do que observamos em muitas casas de Goiana, dona Rita 

costuma tocar para essas entidades apenas uma vez por ano, em maio, mês a elas 

dedicado, seguindo o calendário comum aos terreiros da região. Por tocar para Exu e 

Pombagira e fazer referência a Oxalá e Iasã no toque para Jurema, suas sessões não 

                                                 
65 Despachar Exu e Pombagira consiste em cantar para estas entidades, geralmente no início da sessão, em 
reverência a elas.  



 
 

125
 

seriam, na opinião dos juremeiros da região pesquisada, considerada uma “Jurema 

limpa”. Esta teria apenas mestres, caboclos e preto-velhos. 

 Além da relação como os grupos de Caboclinho, dona Rita costuma realizar um 

coco em sua casa, procurando manter a tradição do seu esposo, Sebastião Grosso, já 

falecido. Seu Sebastião era considerado um dos mais importantes coquistas de Goiana. 

Segundo dona Rita, um grupo da Alemanha teria sido responsável pela gravação de um 

CD, com quatorze músicas do marido. Na época da pesquisa, dona Rita não tinha mais 

nenhum exemplar do disco, recorrendo sempre a um de sua vizinha, quando queria 

apresentá-lo a visitantes. Embora na Zona da Mata Norte seja comum um coco na 

última parte de um toque para Jurema, ou seja, no final do toque para os mestres, dona 

Rita não realiza o coco em uma sessão, mas em uma festa profana. Sua relação com os 

brinquedos populares da região, portanto, mostra-se mais religiosa com os caboclinhos e 

menos com o coco.  

 

Tenda Espírita Ogum Beira-Mar 

 
A Tenda Espírita Ogum Beira-Mar é a casa mais nova das por mim pesquisadas 

em Goiana, com apenas dez anos de existência. Seu dono é José Carlos Ramos dos 

Santos, negro, alto, mais conhecido como pai Zé Carlos de Ogum. O terreiro e 

residência do mestre está localizado na Vila Bom Tempo, Quadra H, situada à direita da 

BR 101, no sentido Recife/João Pessoa, área separada da cidade pela dita BR. Seus 

moradores são, em sua maioria, pessoas de baixa renda.  

Pai Zé Carlos é funcionário público, trabalhando como zelador de uma escola do 

município. Tem três filhos, mas todos foram adotados por pai Dedo. Sua casa é bastante 

simples. A sala estreita dá lugar em dias de toque ao salão da gira, como na casa da mãe 

Rita e do pai Dedo. Na parede, vê-se alguns quadros com imagens de caboclos e orixás. 

No mesmo cômodo, encontra-se a mesa, com os objetos litúrgicos comuns à maioria das 

mesas da região — copos com água, imagens de santos, caboclos e mestres, cachimbos, 

entre outros —, sobre a qual é realizada todas as quartas feiras uma sessão de mesa 

branca. Esta teria, segundo o próprio, o objetivo de desenvolver espiritualmente os 

médiuns da casa.  

Dô reunião de mesa todas quartas feira... todo mundo sentado, 
cada um tem seu príncipe. Nos cantamos muito, balançando a 
maraca [...] (o objetivo é) desenvolver os médiuns na parte da 



 
 

126
 

espiritualidade, da jurema, de tudo. O fundamento essencial é a 
mesa branca. 
 

A casa tem 15 filhos-de-santo, que somados aos demais frequentadores chega a 

um total de 30 pessoas. Entre eles, há empregadas domésticas, funcionários da 

prefeitura, mas a maioria trabalha no corte da cana. Há uma diferença no nível 

socioeconômico dos frequentadores em relação à casa de Dedo e Carmelo. 

Como Dedo, Zé Carlos diz ter entrado na religião por um problema de saúde, 

identificado como uma doença espiritual. No entanto, quando esta se manifestou em seu 

corpo ele já freqüentava o terreiro de mãe Edileuza e já tinha Jurema, como diz o 

próprio: “Primeiro veio a Jurema, mas não tinha o fundamento que tem hoje. Aí, como 

minha mãe de santo não cortava na Jurema, só fazia batizado... eu fui primeiro pro 

orixá...”. 

Deste modo, Zé Carlos foi iniciado no candomblé, como prefere designar os 

cultos de matriz africana, tendo Ogum Beira-Mar como seu orixá. Até o presente, deu 

seis obrigações, tendo realizado a última em 2006. O contato com a Jurema veio a partir 

da filha de sua mãe-de-santo, Rita de Oxum, que hoje é evangélica. 

[Pra Jurema] dei um bode pro mestre da casa e dois bicho de 
pena, um batizado na mata pro meu caboclo sete flechas... na 
mata, minha mãe foi quem fez, na mata [...] O tombo da jurema 
que eu dei foi em 2000, com mãe Rita, Rita de Oxum, foi quem 
fez minha jurema, tudinho, me entroncou e tombou.  
 

Mas foi através de pai Dedo, considerado por Zé Carlos como o principal 

juremeiro dentro de Goiana, que ele aprimorou seus conhecimentos sobre o assunto. 

Com relação à Jurema, fala de um universo mais próximo do que o dos orixás. Universo 

este cujas entidades, sobretudo os mestres, teriam vivido como os humanos, estando, 

portanto, situadas em um tempo histórico, e não apenas em um tempo mítico. Como 

espíritos de ancestrais, eguns, os mestres participariam de perto do mundo dos vivos. 

Assim pai Zé Carlos de Ogum descreve esse universo, que, ao contrário do mundo dos 

orixás, seria mais identificado com o que considera vida. Vejamos, neste sentido, sua 

fala: 

A Jurema pra mim é tudo de bom. A parte do orixá, orixá, Jurema, 
Jurema. Porque o Orixá não tem vida, forma, e a Jurema tem vida... o 
meu mestre, ele já andou por aqui, há muitos anos, anos atrás. E 
quando passou pro outro lado, não cumpriu o que tinha pra cumprir 
quando era matéria... e voltou pra terminar a missão dele, né? Não 
teve um alicerce. [...] José Foicinho, o meu mestre. É ele o egum da 
minha casa. É quem mantém a minha casa, é meu pai, é meu amigo, é 



 
 

127
 

meu irmão, é tudo por mim. Hoje eu sou o que eu sou hoje através 
dele, entendeu?  Hoje Zé Carlos, hoje, pai Zé Carlos, é o que é 
através do meu egum da minha casa, que é o meu mestre... me 
mantém a tudo, não só financeiramente, mas também nas horas mais 
difícil da minha vida. É o meu companheiro. Eu não tenho pai, eu não 
tenho mãe, eu não tenho tio, meus irmãos é pra lá, mas o meu pai, o 
meu irmão, o meu amigo é o meu mestre da minha casa. 
 

 Pai Zé Carlos vem de uma linhagem diferente da dos seus colegas. Se Dedo é 

sua principal referência na Jurema, Carmelo é sua referência nos orixás. Influenciado 

por ambos, que seguem o modelo de dona Sunça, há três anos ele rompeu com o que 

denominam esses sacerdotes de “sincretismo afro-católico”, retirando as imagens de 

santos católicos do terreiro. 

 

Tenda Espírita Maria Conga  

A Tenda Espírita Maria Conga foi fundada em 1977, pela Ialorixá Maria da 

Assunção Nunes dos Santos, conhecida por mãe Sunça. Seu atual dono é o babalorixá 

Mário Carmelo Barbosa dos Santos, conhecido por pai Carmelo, ex-esposo da referida 

Ialorixá.   

A Tenda está localizada na Rua Manoel Nascimento Torres, no Bairro Castelo 

Branco. A área de sua localização difere das áreas onde se encontra a maioria dos 

terreiros, apresentando um nível socioeconômico mais elevado. De todas as casas 

pesquisadas em Goiana, esta é a única em que o espaço sagrado está situado atrás da 

residência do pai de santo, embora o próprio admita que o ideal seria mantê-lo na frente: 

“em outras condições, prefiro que seja na frente como qualquer outro templo, desde que 

seja só ele e a residência, mesmo que seja justaposta...”.  

O espaço sagrado está dividido no salão, com dois quartos, sendo um para a 

Jurema (também chamado gongá de Jurema) e outro para o peji, onde encontram-se os 

assentamentos dos orixás (objetos sagrados que simbolizam cada uma dessas entidades). 

Não há tronqueira (espécie de assentamento para mestre, representado por um galho ou 

tronco de jurema). Na entrada do terreiro, em um cômodo para este fim, fica a “casa de 

Exu”.   

Pai Carmelo tem 47 anos de idade. É intelectual, pesquisador com mestrado em 

Ciências da Religião e professor da rede pública de ensino. Sempre demonstrou uma 

preocupação teológica com a Jurema, assim como em relação aos orixás. Em muitos 

aspectos, difere dos demais pais e mães de santo da pesquisa. Em primeiro lugar, 



 
 

128
 

embora receba mestre e caboclo e realize sessões de Jurema em sua casa, ele não se 

define como juremeiro, sobretudo por não ter passado por nenhuma iniciação.  

Não tenho iniciação na Jurema porque envolve sacrifício cruento e 
não vejo necessidade disso, nessa realidade, e também porque nunca 
encontrei fundamento. Um outro fator é que minhas entidades de 
jurema foram doutrinadas para a não ingestão de bebidas alcoólicas. 
[...] Eu trabalho na Jurema, mas não sou juremeiro... 
 

Carmelo se mostra mais legitimado a falar sobre os orixás. Como alguns pais de 

santo que conheci em Recife, está bastante envolvido com a Jurema, tendo mestre e 

caboclo, mas assume uma identificação maior com os orixás, demonstrando mais 

reverência e preocupação com esse universo religioso, sobretudo com a tradição nagô. 

Prefere chamar sua religião de Candomblé e procura empregar em seus trabalhos 

palavras em língua africana, buscando sempre a pronuncia correta, embora tenha 

incorporado muito da Umbanda. Sobre esse pertencimento a diferentes universos 

religiosos, nos diz:  
A partir do momento que me aprofundei e assimilei elementos do 
complexo culto aos orixás, passei a me reconhecer como 
candomblecista, mas não tenho como negar o pé na Umbanda e 
Jurema. Se me chamarem de umbandista, para mim é  um prazer, foi 
nela que me iniciei. 
 

Costuma tocar apenas uma vez por mês. O primeiro toque do ano é uma 

homenagem aos caboclos, feita em fevereiro; em abril, toca para Ogum; em maio, toca 

para Jurema em homenagem aos pretos velhos e as pretas velhas, que são as principais 

entidades da casa; em julho, toca para Oxun e Xangô; em agosto, para Exu e 

Pombagira; em setembro, toca mais uma vez para a Jurema, em homenagem ao mestre 

Quebra-Pedra e a mestra Samanta; em outubro, toca para Oyá; e em dezembro, para 

Iemanjá. Em sua casa, não há reuniões de mesa, embora tenha realizado tais sessões no 

passado. 

Tendo sido casado com mãe Sunça, pai Carmelo acompanhou de perto o 

movimento em Goiana, já mencionado, de ruptura com o “sincretismo afro-católico”, 

iniciado pela referida Ialorixá. Tudo teria começado quando o babalorixá de mãe Sunça, 

seu Biu, que defendia a presença das imagens dos santo católicos, afastou-se da tenda. 

Em contato com outras Ialorixás de Salvador, que corroboraram a idéia de ruptura, mãe 

Sunça reuniu seus filhos de santo e declarou que os orixás e os santos católicos eram 

entidades diferentes. Retirou, então, as imagens dos santos da tenda, sendo seguida por 

outros donos de terreiro. Houve, no entanto, quem criticasse essa atitude, afirmando, 



 
 

129
 

como nos diz Carmelo, que “a tenda teria perdido a força, por estar sem os quadros 

representativos dos santos católicos na parede”. Esse, por exemplo, foi o caso de dona 

Rita, da Mansão de Iemanjá. 

Com o falecimento de dona Sunça, muitos dos seus filhos abriram suas próprias 

casas ou passaram a freqüentar outras. Hoje, são considerados membros fixos da casa 

apenas nove médiuns, embora os toques atraiam um número maior de pessoas. A casa 

conta com três “ekedis suspensas”66 e dois ogãs, sendo um da Tenda Espírita Caboclo 

Boiadeiro de Tupygoiá, de pai Dedo, e outro da Tenda Espírita Ogum Beira-Mar, de pai 

Zé Carlos.  
Pai Carmelo é filho de santo de Ogum, tendo sido iniciado nos orixás por mãe 

Janete, filha de santo de mãe Sunça. Segundo ele, o fato de ser casado com Sunça 

impediria de ser iniciado por ela. A iniciação de mãe Janete teria tido essa finalidade. 

Na Jurema, ele recebe o caboclo Sete Flechas, o mestre Quebra-Pedra e a mestra 

Samanta. Como dito, não deu nenhuma obrigação para Jurema. 

 

ALHA�DRA 

 
Em diversos momentos deste trabalho, tenho me referido a Alhandra como um 

território considerado sagrado para muitos juremeiros de Pernambuco e da Paraíba, 

sobretudo para aqueles situados entre João Pessoa e Recife. Localizada no Litoral Sul da 

Paraíba, a 43 quilômetros de João Pessoa e 27 de Goiana, esse município tem hoje 

aproximadamente 18.941 habitantes. Das cinco cidades pesquisadas, é a que apresenta a 

taxa mais alta de Incidência da Pobreza e a terceira mais alta do limite inferior da 

Incidência de Pobreza. Sua história, como a da maioria das cidades pesquisadas, é 

marcada pelas políticas indigenistas, cujo desfecho seria a equiparação dos índios aos 

homens livres pobres.  

Tendo surgido a partir do aldeamento Aratagui, Alhandra perdeu, ao longo da 

sua história, suas referências indígenas. Parte desta memória, no entanto, foi mantida 

através do culto à Jurema. Para um número significativo de juremeiros nordestinos, essa 

cidade tem sido considerada o berço dessa tradição (VANDEZANDE, 1975). Locus de 

importantes estudos sobre o tema, ela foi descrita, direta ou indiretamente, por nomes 

como Gonçalves Fernandes (1938), Roger Bastide (1945), Arthur Ramos (1988), além 

                                                 
66 Ekedi são filhas de santo responsáveis por cuidar do babalorixá quando ele está incorporado. Ekedi 
suspensas são aquelas que ainda não foram “confirmadas”, não foram iniciadas. 



 
 

130
 

de pesquisadores mais recentes, como Vandezande (1975), Assunção (1999), Motta 

(2005), Brandão e Nascimento (1998) e Salles (2004).  

O prestígio de Alhandra deve-se, mormente, ao último regente dos índios que lá 

habitavam, Inácio Gonçalves de Barros, e seus descendentes. Inácio era pai do mestre 

Castiliano Gonçalves e de Maria Eugênia Gonçalves Guimarães, mais conhecida por 

Maria do Acais, todos nomes de prestigio no contexto da Jurema. Esta última era 

sobrinha de Maria Gonçalves de Barros, que teria sido a primeira Maria do Acais, 

falecida no início do século passado. Sua propriedade, o Acais, tornou-se uma das 

referências do culto, tendo sido tombada, em 2009, pelo Instituto do Patrimônio 

Histórico e Artístico do Estado da Paraíba (Iphaep), sendo o primeiro tombamento de 

um patrimônio indígena neste Estado. Maria das Dores, última proprietária do Acais, 

falecida em 2008, neta da segunda Maria do Acais, fez o seguinte relato sobre a 

propriedade, sua família e o antigo aldeamento: 
[...] ela (referindo-se a Maria Gonçalves de Barros) casou-se duas 
vezes, e não teve família. Aí, deixou (o Acais) para minha avó, que 
era sobrinha dela. O pai da minha avó era índio também, era o mestre 
Inácio Gonçalves de Barros, que era o rei dos índios da cidade de 
Alhandra. Alhandra não era Alhandra, era Vila Iratagui. Ele era o rei 
dos índios, era o pajé dos índios, era o pai de minha avó, meu 
bisavô67. 
 

Como a tia, a herdeira ficou conhecida por Maria do Acais. Seu prestígio 

ultrapassou as fronteiras do Estado. Como mencionado, a ela se refere Roger Bastide, 

em Imagens do �ordeste Místico em Preto e Branco, quando trata de um manuscrito 

que, segundo Gonçalves Fernandes, teria sido escrito por essa mestra. Tendo estado em 

Alhandra um ano após seu falecimento, Fernandes escreveu: 

Maria do Acais, recentemente falecida no chalet à beira da estrada 
João Pessoa-Recife, confronte a sua capela cheia de santos bonitos, 
no seu sítio imenso, gozou dum prestígio considerável que impunha 
sua reputação de grande catimbozeira. [...] era uma feiticeira 
notável, enriquecida, de modos de grande senhora. A sua técnica 
mágica, todavia, não era diferente dessa de todo dia das outras 
mesas. Mas as suas sessões eram muito fechadas, e o que fazia para 
todo mundo eram trabalhos encomendados e que realizava sem 
assistência, no recesso do seu pequeno templo, defronte ao chalet 
(FERNANDES, 1938, p. 85–86). 
 

Maria do Acais68, na ocasião do falecimento da tia, residia no Recife, na Rua 

José Mariano, no bairro dos Coelhos, estando casada com um português, o Sr. José 

                                                 
67 SALLES, 2004, p. 54. 
68 Neste trabalho, sempre que menciono Maria do Acais refiro-me à segunda. 



 
 

131
 

Machado Guimarães. Ao herdar a propriedade, passaria a residir quinze dias no Acais e 

quinze dias no Recife. Fernandes, que conseguiu reunir algumas informações sobre sua 

vida nessa cidade, nos diz: “[...] era muito respeitada nos arredores, proprietária, e 

impunha largo círculo de medroso receio” (ibid., p. 109).  

Segundo seus parentes, ela passou a residir em Alhandra por volta de 1910. Seu 

contato com o Acais, no entanto, já existia, como mostra um documento de dezembro 

de 1908, no qual ela relata que está levando a tia, Maria Gonçalves de Barros, 

“gravemente doente”, para tratar-se no Recife.  

Maria do Acais faleceu em 1937, sete anos após José Machado Guimarães. 

Tiveram nove filhos, dentre os quais apenas Flósculo Guimarães, que teria seguido a 

tradição da família, permaneceu na fazenda. Ele, que faleceu em 1959, era casado com a 

sua prima Damiana Guimarães da Silva, juremeira não menos renomada, com a qual 

teve quatro filhos. Damiana era filha de Manoel Ferreira da Silva, conhecido como 

mestre Manoel Caboré, e da mestra Maria Cassimira Gonçalves da Silva, sobrinha de 

Maria do Acais. 

Desde as pesquisas realizadas por Gonçalves Fernandes (1938) e pela Missão de 

Pesquisas Folclóricas (CARLINI, 1993) sobre o Catimbó nordestino, ambas na década 

de 1930, Alhandra tem sido descrita como uma referência na prática da Jurema. Luiz 

Saia, chefe da Missão, refere-se a esta cidade como “forte núcleo catimbozeiro”. Como 

ainda a denominam diversos juremeiros, Alhandra é por ele descrito como Liandra. 

Vejamos seu relato.  
Em João Pessoa fiz força muita pra arranjar um catimbó que sabia 
devia existir ali. Desde Pernambuco possuí a indicação de forte 
núcleo catimbozeiro no lugar chamado Liandra [...] me apareceu o 
Luiz Gonzaga. Não era propriamente um catimbozeiro... conhecia 
sim algumas linhas que ouvira em Recife e em Liandra (SAIA, apud 
CARLINI, 1993, p. 64). 
 

Durante o trabalho de campo, pude confirmar a hipótese de que essa cidade é 

referência para os juremeiros de toda a área da pesquisa. Praticamente todos os meus 

interlocutores referiram-se a essa cidade como um lugar significativo para o culto. Serve 

como exemplo a fala a seguir de seu Cícero, de Itambé: 

Das cidades mais importantes que eu tenho visto, em trabalho, é 
Alhandra. Alhandra é uma cidade das antigas... naqueles tempos atrás 
só falava na Alhandra. Aliandra, agora mudou pra Alhandra, mas era 
Aliandra. [...] E todo povo mais velho só botava lá, na Alhandra. O 
povo morreu, aquele povo mais velho, ficou essa geração mais nova. 
[...] aquele povo mais antigo tinha mais responsabilidade no trabalho, 
mais cuidado.   



 
 

132
 

 
 Já seu Bio, de Condado, costuma trabalhar com o mestre João Carretão, que 

teria vivido em Alhandra. Em suas sessões, ele canta para essa cidade (que teria seu 

equivalente no reino encantado da Jurema, existindo, portanto, uma cidade de Aliandra) 

e canta para Maria do Acais.  
Quando nós abrir uma Jurema, uma cidade, eu divido minhas 
tribozinhas de caboclo: caboclo de Jurema. Canto pra caboclo de 
Jurema; Aliandra. Canto pra Aliandra. Então, vou dividindo. São 
cidades. Aliandra, lá na Jurema, tem a cidade dela. Então, eu vou 
dividindo. [...] hoje é Alhandra, que passou pra cidade, aí virou 
Alhandra, né? Mas antigamente era Aliandra. Aí, nos vamos 
cantando. Então tem Maria do Acais, que era uma mestra dentro de 
Alhandra... tem Zé do Acais, tem mestre Laurentino e tinha outro 
mestre lá com o nome de Zé Carretão.  

 
Dona Mara, de Condado, refere-se não só a Alhandra, mas ao Acais. Falando 

sobre as cidades da Jurema, ela faz o seguinte relato: “Nós temos a cidade do Acais, que 

é uma cidade muito maravilhosa e eu gosto muito... os mestres do Acais e os mestres de 

Alhandra [...] são os mestres fundadores da cidade da Jurema”. 

Em Goiana, dona Rita também fez referência a uma cidade que existiria em 

Alhandra, onde Zé Pilintra teria vivido. Já pai Dedo, de Goiana, sempre se refere em 

seus trabalhos à ciência de Alhandra, especialmente ao mestre Flósculo, filho de Maria 

do Acais. Outra figura de Alhandra bastante conhecida na área da pesquisa é mestra 

Casimira, que, como dito, era prima de Maria do Acais e mãe de dona Damiana, esposa 

do seu Flósculo.  

Se, por um lado, há esse reconhecimento da importância dos antigos juremeiros, 

por outro, os pais e mães de santo afirmam unanimemente que já não há mais nada em 

Alhandra. Não haveria um mestre como os do passado, uma líder, como Maria do Acais 

e Casimira. Assim, os donos de terreiro não vêem os atuais juremeiros de Alhandra 

como referência. Muitos, inclusive, são oriundos de outras cidades incluídas na 

pesquisa, como Ciriaco (Itambé) e Joca Mão-de-Pau (Goiana) ou feitos por sacerdotes 

de outras localidades, como Edu, filho de santo de dona Nita, de Itambé. Alhandra 

apresenta, portanto, em toda área pesquisada, uma relação com o passado, um sentido 

mítico e simbólico. A este respeito, seu Antônio Teles, que é juremeiro e mestre de 

Cavalo Marinho de Condado, fez o seguinte relato: 

Alhandra hoje ta parada... já foi boa... hoje não representa nada pra 
aqui, não. Já foi. O pessoal tinha medo de Alhandra. [...] numa 
viagem pra Nossa Senhora da Penha, passava lá. Quem dissesse 
besteira ficava engalhado com os mestres de lá. Muita gente fazia 



 
 

133
 

carro virar, era desespero, mas hoje não. Os mestres velhos de lá 
acabou-se tudo. Maria do Acais, mestre Avelino, mestre Flósculo, 
Cabeça Branca, Maria Mulambo, tudo esse pessoal é se acabado de 
lá.  

 

O tombamento do Acais 

O Acais era visitado por pesquisadores e religiosos vindos de diversas partes do 

Brasil. A fazenda, localizada a oeste de Alhandra, às margens da antiga estrada João 

Pessoa/Recife, era composta, até pouco tempo, por uma casa grande, um coreto e, na 

parte mais alta da fazenda, a capela de São João Batista. Por trás da capela, encontra-se 

uma escultura de um tronco de jurema, feita em concreto, na década de 1950, sobre o 

túmulo do mestre Flósculo, filho de Maria do Acais. Por trás do local onde ficava a casa 

grande, existia até pouco tempo uma das “cidades” da jurema — santuários formados 

por um ou mais pés de jurema, considerados moradias dos antigos mestres — que 

restaram no município, com aproximadamente um século de existência. 

Por volta de 2007, após ficar desabitado, o Acais necessitou de reformas 

urgentes, tendo o coreto e parte da casa grande em ruínas. Com o falecimento da última 

proprietária, Maria das Dores, neta de Maria do Acais, os problemas aumentaram. A 

situação mobilizou pesquisadores e juremeiros de Pernambuco e da Paraíba, além de 

alguns moradores da região. Em agosto de 2008, quando se revelou o novo proprietário 

da fazenda (um latifundiário pernambucano), com exceção da capela e o túmulo do 

mestre Flósculo, que estão localizados no lado oposto da casa da fazenda, separados 

pela estrada, o que restou da propriedade foi destruído, juntamente com os pés de 

jurema (as “cidades”) que lá existiam. 

Logo após a destruição, uma mãe de santo de João Pessoa divulga as fotos das 

ruínas pela internet. Os juremeiros de Recife e João Pessoa, com apoio de 

pesquisadores, sacerdotes da Umbanda e do Candomblé de diversas partes do país, se 

organizam em passeatas, programas de televisão, matérias em jornais, e-mails, sites, 

blogs, etc., em uma articulação sem precedentes, envolvendo terreiros de diferentes 

cidades. Uma instituição de São Paulo, a Sociedade Yorubana de Cultura Afro-

Brasileira, assinou o pedido de tombamento, que foi aprovado, em setembro de 2009, 

pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico do Estado da Paraíba (Iphaep). 

 

 

 



 
 

134
 

 

 

 

 
 

 

 

 
 
Foto 2 - Fazenda do Acais, em 1946. Foto 3 – Mestre Flósculo e sobrinhos, em frente à casa 
grande do Acais, em 1952. 
 



 
 

135
 

 
 

 
 

 

 
 
 
Foto 4 – Maria do Acais. Foto 5 - Capela de São João Batista (Acais). A criança é 
provavelmente Maria das Dores (Dorinha), neta de Maria do Acais.  
 



 
 

136
 

A Umbanda de Alhandra 

Em Alhandra, existem seis terreiros em atividade. Esse número aumenta 

significativamente se incluirmos as casas que trabalham apenas com sessões de mesa. É 

difícil precisar quantas existem, uma vez que muitas funcionam quase no anonimato. 

Por outro lado, é grande o número de filhos e filhas de santo que freqüentam um 

terreiro, mas que possuem sua própria mesa em casa, oferecendo consultas à 

comunidade.  

Dos terreiros existentes na cidade, os mais conhecidos, e que mantém um maior 

número de filhos de santo são o Centro Espírita Rei Malunguinho, de Ciriaco, também 

conhecido por pai João; a Tenda Espírita Ogum Beira-Mar, de Deca; e o Templo 

Religioso Orixá São João Batista, de Edu. Os dois primeiros iniciaram seus trabalhos 

religiosos nas sessões de mesa, tendo convivido com os últimos mestres prestigiosos de 

Alhandra, Color, Jardecilha, Cesário e Damiana, falecidos entre as décadas de 1960 e 

1980. Seus donos acompanharam toda a mudança no cenário religioso, marcada pela 

legitimação da Umbanda frente à comunidade de juremeiros e pelo declínio das 

chamadas mesas de Catimbó, ao longo dos anos setenta. Já o terceiro, Edu, é o mais 

novo dos pais de santo de Alhandra, tendo sido iniciado no contexto da Umbanda, e não 

das antigas mesas, sendo, por isso, mais aberto às mudanças. Há de se mencionar, ainda, 

dois importantes centros, que diferem dos terreiros por realizar apenas sessões de 

consulta. Trata-se do centro do seu Joca Mão-de-Pau e, principalmente, do centro do 

mestre Inácio Gabriel. 

Os terreiros de Alhandra estão localizados em ruas pobres, não pavimentadas, 

sendo a maioria da sua clientela formada por trabalhadores rurais, muitos oriundos de 

cidades vizinhas. A disputa entre os pais de santo pelo monopólio da gestão dos bens 

religiosos e pelo exercício legítimo do poder religioso, a qual tenho me referido, é mais 

evidente em Alhandra do que nas outras cidades pesquisadas. Farei a seguir uma 

descrição das três casas nas quais realizei meu trabalho de campo, além de uma breve 

referência ao centro do seu Inácio Gabriel. 

 

Centro Espírita Rei Malunguinho 

O Centro Espírita Rei Malunguinho, de João José da Silva, mais conhecido 

como pai João ou Ciriaco, fica na Rua do Fogo, no bairro de Salgadinho. A rua é 

habitada, em sua maioria, por famílias de baixo poder aquisitivo, sendo a maior parte 



 
 

137
 

dos frequentadores do terreiro composta de pequenos agricultores. O espaço de 

celebração é o mesmo espaço doméstico, de modo que o salão da gira, o quarto do peji e 

a mesa de Jurema ocupam diferentes cômodos da residência. De todos os terreiros 

pesquisados, o de Ciriaco é o que possui o menor espaço físico. É também uma das 

casas em que os dois espaços, o doméstico e o de celebração, encontram-se mais 

próximos. A gira realiza-se na pequena sala da sua residência. A mesa de Jurema ocupa 

um cômodo pequeno antes da cozinha, enquanto o peji está localizado em um quarto ao 

lado da sala. Nesse quarto, encontram-se, de um lado, os assentamentos dos orixás e, de 

outro, objetos ligados aos mestres e caboclos (uma estátua de Malunguinho, alguns arco 

e flechas, entre outros). Ao contrário da maioria das casas, Ciriaco não possui 

entroncamento de mestre. Também não tem jurema plantada, o que, segundo ele, deve-

se ao fato de morar em uma casa alugada69.  

A casa tem cerca de dezoito a dezenove filhos de santo, incluindo tanto os 

médiuns que deram obrigação quanto os que ainda não deram. Ao contrário dos outros 

pais de santo, Ciriaco considera filho o médium que freqüenta a sua casa, independente 

de ter este sido iniciado ou não. Ele próprio é considerado pai, sendo assim tratado pelos 

frequentadores do terreiro, sem ter dado nenhuma obrigação. Ciriaco é o único dono de 

terreiro que não passou por essa iniciação nem teve pai de santo, o que afirma 

orgulhosamente, definindo-se como um “juremeiro de nascença”. Como diz o próprio: 
Nunca dei obrigação. Nem uma vela eu nunca dei.... eu não tenho pai 
de santo, eu não tenho mãe de santo, não. Meu pai de santo 
primeiramente é Nosso Senhor Jesus Cristo. Isso aí eu morro 
dizendo, né? Foi quem me criou, foi quem me deu a inteligência, foi 
quem me educou, foi ele.   
 

Ciriaco tem 73 anos de idade, mas aparenta ter menos. Nasceu em Itambé, onde 

teve seu primeiro contato com a Jurema. Ainda jovem, acometido de uma “doença 

espiritual”, foi levado para a casa de seu José Preto, juremeiro morador do engenho 

Lages, que lhe informara de sua mediunidade e da necessidade de desenvolvê-la. Mas 

sua vida e sua formação religiosa, sempre esteve ligada a Alhandra. Antes de mudar-se 

definitivamente para essa cidade, há cerca de trinta anos, Ciriaco a visitava em 

companhia do pai. Conhecera, ainda moço, nomes prestigiosos da Jurema local, como 
                                                 
69 Quando comecei a freqüentar o Centro Espírita Rei Malunguinho, no início das minhas pesquisas, em 
2000, ele estava localizado na rua Napoleão Ferreira Lins, no bairro Bela Vista. De lá para cá, mudou-se 
três vezes, sendo uma delas para o município de Cupissura. Ciriaco e a mulher lamentam terem vendido a 
primeira casa, onde deixaram uma mina feita (abertura fechada com cimento, no centro do salão, onde se 
encontram depositadas partes de um animal sacrificado), além de diversas plantas, inclusive jurema, no 
quintal. 



 
 

138
 

Flósculo e Inácio da Popoca. Quando veio morar em Alhandra, passou a freqüentar o 

toré de dona Zefa de Tiíno. 

Durante muito tempo, Ciriaco trabalhou apenas nas sessões de mesa. Ele ainda 

realiza essas sessões, cuja liturgia mantém uma certa aproximação com as antigas mesas 

de Catimbó. Apesar de ter sido bastante influenciado pelas sessões de dona Zefa, já 

falecida – as quais eram realizadas em Alhandra, também ao ar livre, com tambores e 

dança, sendo por ela denominadas de toré –, a introdução da gira em seus trabalhos, 

segundo o próprio, só aconteceu quando alguns médiuns que freqüentavam sua casa 

passaram a acompanhar as toadas batendo em um banco de madeira. Ele, então, 

resolveu comprar um ilu, e deu início às sessões de toque.  

Embora participe dos toques para os orixás, Ciriaco não se envolve do mesmo 

modo que nas sessões de Jurema. A gira do orixá é conduzida por dona Maria das 

Dores, sua esposa, com quem tem cinco filhos, todos ogãs. Ela, que divide com o 

esposo a direção da casa, já deu 14 obrigações, sendo, como gosta de dizer, “feita em 

tudo”. Em função do envolvimento intenso de dona Maria com o universo dos orixás, 

exus e pombagiras, em alguns toques para a Jurema Ciriaco canta para os exus. Como 

explica:  

Eu só canto pra Exu na abertura da Jurema porque Dorinha é orixá, 
sabe? ... Jurema não cabe Exu... mas por causa dela, que trabalha com 
a Pombagira, num sei o quê, né? Mas eu não gosto, não sou fanático. 
Agora caboclo e mestre é comigo, né? Eu vou até o final da vida. 

No Centro Espírita Rei Malunguinho, como nos demais terreiros de Alhandra, 

toca-se de quinze em quinze dias, sendo um dia para o santo e o outro para a Jurema. 

Há, contudo, duas diferenças significativas. A primeira é o fato, acima mencionado, de 

nem sempre Ciriaco tocar para os exus no início das sessões para Jurema. A segunda é o 

fato de, nos toques para os orixás, tocar, após a meia-noite, para a Jurema. Os mestres e 

caboclos, portanto, estão presentes em todas as sessões do seu centro, embora Ciriaco 

feche a gira dos orixás antes de abrir a sessão para a Jurema. Só muito raramente é 

realizado um toque “limpo” para os orixás. Como relatou dona Maria, ainda no contexto 

das minhas pesquisas de mestrado: 

[...] de ano em ano, de seis em seis meses, que eu dou um toque pros 
olixá puro, limpo. Mas o meu toque é mais Jurema. Meu toque é mais 
traçado com Jurema. Porque eu não vou dizer a você que eu toco 
direto pra os olixá, não. Porque, se eu disser, eu tô mentindo. Porque 
o meu marido é juremeiro de nascença. Aí, pronto, eu tenho que 
dividir, eu tenho que dar o socorro à parte da Jurema e à parte dos 



 
 

139
 

olixá, sabe?70 

 Ao contrário dos juremeiros entrevistados, que tem no mestre a principal 

entidade com a qual trabalham, Ciriaco prefere trabalhar com caboclo, especialmente o 

Cobra-Coral, da falange de Oxossi. Uma característica do seu caboclo é que, ao 

contrário da maioria, ele se comunica verbalmente. Também costuma, com essa 

entidade, dar consultas no meio do salão, durante o toque. Embora prefira consultar na 

mesa, pois, segundo ele, a consulta no salão sai de graça, e o pai de santo precisa 

receber por seu trabalho. Essa consulta feita pelo caboclo Cobra-Coral também difere da 

opinião de alguns juremeiros, para os quais caboclo não trabalha, não cura, apenas baixa 

para dançar e brincar. Apesar dessa identificação com o universo dos caboclos, o mestre 

ainda ocupa uma posição central no Centro Espírita Rei Malunguinho, cujo nome já foi 

Centro Espírita do Mestre Zé Pilintra. Este mestre continua sendo uma das principais 

entidades da casa, sendo incorporada por dona Maria.   

 
Templo Religioso Orixá São João Batista 

O Templo Religioso Orixá São João Batista, fundado em 1998, é o mais novo 

dos terreiros de Alhandra. É também o que apresenta um culto da Jurema mais 

influenciado pela Umbanda. Seu dono, Josué de Deus Quaresma, mais conhecido por 

Edu, ao contrário dos outros pais de santo da cidade e sendo o mais novo dentre eles, 

não começou suas atividades religiosas trabalhando nas mesas. Toda a sua formação se 

deu na Umbanda, tendo, portanto, conhecido a Jurema no contexto das giras. 

Consequentemente, em relação à tradição da Jurema, seu terreiro é o mais susceptível a 

mudanças e incorporações de novos elementos. 

Ao contrário do Centro Espírita Rei Malunguinho, o espaço de celebração fica 

ao lado da residência do pai de santo, havendo uma porta interligando o espaço 

doméstico e o salão. O terreiro está dividido basicamente em dois cômodos: o salão e 

quarto o do peji. No segundo, onde permanecem os filhos durante as obrigações, 

encontram-se várias estátuas de orixás e caboclos, além dos assentamentos de Xangô, 

Exu e Pombagira. No mesmo local, existe uma mesa grande, onde acontecem as sessões 

de doutrina e consulta. Dos 14 terreiros pesquisados, este é um dos poucos em que a 

mesa e o peji – incluindo orixás, exus e pombagiras – ocupam o mesmo cômodo. Neste 

caso, a divisão espacial é mínima, mas existe a mesma preocupação em separar o 

universo da Jurema do universo dos orixás. Assim, não há elementos do peji na mesa e 
                                                 
70 In: SALLES, 2004, p. 140. 



 
 

140
 

vice-versa. Fora da mesa e do peji, no entanto, misturam-se, em cabides improvisados, 

objetos usados pelas entidades dos dois universos: chapéus dos mestres são colocados 

junto à capa preta e vermelha de Exu e vários colares.  

O salão do Templo Religioso Orixá São João Batista é grande. Em sua parte 

central encontra-se uma mina (como mencionado, consiste em uma abertura fechada 

com cimento, no centro do salão, onde se encontram depositadas partes de um animal 

sacrificado). Como nos demais terreiros de Alhandra, suas paredes ostentam imagens de 

santos católicos, pretos velhos, fotografias tiradas durante os toques, além da primeira 

licença conferida à casa pela Federação dos Cultos Africanos do Estado da Paraíba.  

Edu nasceu em Pernambuco, no município de Igarassu, mas, aos 8 anos de 

idade, mudou-se com a família para Alhandra. Ele é solteiro e, como dito, é o mais novo 

dos pais de santo da cidade, com apenas 41 anos de idade. Antes de abrir sua casa, 

assistiu a um toré na casa de Zefa de Tiíno, foi consultado por seu Inácio da Popoca (um 

dos que lhe informou da necessidade de desenvolver sua mediunidade) e participou das 

giras nos terreiros de Ciriaco, dona Rita do Acais e Deca. Frequentou cerca de sete anos 

o terreiro deste último, onde chegou a ocupar a função de cargueiro de ebó (pessoa 

responsável pelos despachos do terreiro). Sua iniciação na vida espiritual é semelhante a 

dos outros pais de santo da cidade, tendo procurado um terreiro para curar-se de 

problemas de saúde: 
Minha mãe foi um toque na casa de Ciriaco... no outro dia que ela 
chegou disse assim: “Ô Edu, por que tu não vai na casa de um 
catimbozeiro?”. Eu disse: “aonde mãe?” Ela disse: “vai lá em 
Subaúna, na casa de Ciriaco”. Quando eu cheguei lá, ele disse que eu 
tinha negocio pra trabalhar, tudinho. Eu achava bonito! Aí eu sei que 
eu comecei ir no terreiro dele, foi onde primeiro eu fui. Aí depois me 
afastei de lá, e fiquei sempre freqüentando toque, tudinho. Aí, pronto, 
de lá pra cá, nunca mais eu tive nada. 
 

Embora tenha sido iniciado nessas casas, Edu deu sua primeira obrigação com 

mãe Nita, no município de Itambé, há cerca de seis anos. Sua iniciação na Jurema foi 

através de dona Fia, de Abreu e Lima (município pertencente à região metropolitana do 

Recife). Seu terreiro está localizado no final da Rua do Cravo, na divisa entre o bairro 

de Nova Alhandra e uma área rural denominada Tapuiu. Embora seja o mais novo dos 

terreiros da cidade, o Templo Religioso Orixá São João Batista é o que possui o maior 

número de filhos de santo, cerca de 34. A maioria dos médiuns da casa é formada por 

pequenos agricultores. 

Essa identificação com um modelo de culto mais umbandizado não significa, no 



 
 

141
 

entanto, que Edu não tenha também como referência os antigos mestres juremeiros de 

Alhandra. Nos toques para Jurema, ele saúda as cidades encantadas, a cidade do Acais e 

faz referência aos antigos mestres. Ainda nessa sessão, ele costuma incorporar o caboclo 

Sete Flechas e o mestre José de Santana. Mas a presença de divindades africanas, 

mesmo no toque para a Jurema, é uma das marcas de suas sessões. Em todos elas, Edu 

despacha Exu e Pombagira, recebendo ele próprio a Pombagira Maria Navalha. Dos 14 

terreiros pesquisados, o Templo Religioso Orixá São João Batista é o que apresenta uma 

linha mais tênue entre o universo da Jurema e dos orixás. O que acontece não apenas 

pelo despacho de Exu e Pombagira no início das sessões, mas pelas referências aos 

orixás, especialmente a Orixalá, no início da sessão para Jurema. Também pude 

observar seu mestre, José de Santana, no momento em que consultava, pedir a pessoa 

para voltar ao terreiro durante o dia para falar com a Pombagira do seu “cavalo”. Ainda 

nesta sessão, José de Santana fez a mesma recomendação à outra pessoa, 

encaminhando-a a Exu. O fato é que Edu considera os trabalhos para esquerda uma 

tarefa quase que exclusiva dos exus e pombagiras.  

Enquanto a grande maioria dos pais de santo pesquisados afirme trabalhar 

unicamente para a direita, Edu assume sem nenhum constrangimento que trabalha 

também para a esquerda. Do mesmo modo, é um dos poucos que assumem a 

Quimbanda como parte fundamental do seu trabalho71.  

Edu também é o pai de santo, dentre todos incluídos na pesquisa, que demonstra 

receber uma maior influência da federação ao qual está ligado, que é a Federação dos 

Cultos Africanos do Estado da Paraíba. Assim, sob a orientação do presidente da 

federação, tem procurado usar o termo templo religioso no lugar de terreiro, zelador de 

santo, no lugar de pai de santo, etc. Além da anuidade que paga ao referido órgão, todos 

os filhos de santo que exercem função no terreiro, como ogã, mãe pequena, etc, são 

cadastrados, pagam anuidade e recebem da federação uma carteira.  

Há alguns anos, Edu mudou-se para Barreiras, pequeno povoado localizado 

entre Alhandra e Cupissura (distrito de Caaporã-PB), para onde transferiu o seu terreiro. 

Em 2009, retornou ao velho endereço de Alhandra. A casa em Barreiras foi vendida a 

outro pai de santo, Deca, dono do Centro Espírita Ogum Beira-Mar, com quem Edu 

conviveu por cerca de sete anos, como mencionado. A venda da casa, que passou a ser 

ocupada pelo filho de Deca, serviu para amenizar uma rivalidade de vários anos, que 

                                                 
71 Quimbanda é a parte da Umbanda que trabalha nas esquerdas, ou seja, “para fazer o mal”, nas palavras 
dos umbandistas locais.   



 
 

142
 

teve início quando Edu resolveu abrir seu próprio terreiro. 

 

Centro Espírita Ogum Beira-Mar 
 

O Centro Espírita Ogum Beira-Mar, de José Sebastião Barbosa, mais conhecido 

como pai Deca, esteve durante todo a pesquisa localizado à Rua Elvira Ferreira Lins, 

mais conhecida por Rua da Pituba, próximo ao centro de Alhandra. Recentemente, esse 

pai de santo mudou-se para Barreiras, povoado, como mencionado, localizado entre 

Alhandra e Cupissura.  

Deca nasceu e sempre viveu em Alhandra. Tem 55 anos de idade. É casado, mas 

está separado há muitos anos. Desse casamento, tem dois filhos, ambos ogãs. Dos pais 

de santo de Alhandra incluídos na pesquisa, é o único que continua trabalhando – 

Ciriaco está aposentado como agricultor e Edu, apesar de realizar pequenos trabalhos 

ligados à terra, tira o seu sustento das consultas que oferece a comunidade e da ajuda 

dos filhos de santo. Deca ganha a vida cuidando de uma pequena criação de gado. Em 

Alhandra, ele é o pai de santo mais polêmico. Embora respeite os demais sacerdotes, 

não costuma freqüentar outros terreiros. É bastante crítico e está sempre questionando a 

real necessidade de manter certas práticas dentro do culto, bem como a conduta da 

maioria dos pais de santo, sendo quase todos descritos por ele como culeteiro – termo 

usado nos terreiros para designar as pessoas que fingem que estão incorporadas, ou seja, 

que estão com colete.                                                                                                                                

Sua vida espiritual teve início na Jurema, tendo convivido ainda moço com 

mestres prestigiosos de Alhandra. Com apenas sete anos, começou a participar das 

sessões de mesa realizadas por sua mãe. Como os demais pais de santo da cidade, foi 

iniciado na vida espiritual após apresentar sérios problemas de saúde. Passou muitos 

anos trabalhando na mesa, mas ao conhecer as sessões de toque, decidiu trocar, como 

ele próprio diz, a “mesa” pelo “bombo”. Assim, deu todas as obrigações para orixás, de 

obori a iaô, e uma obrigação para Jurema, na qual foi batizado, “calçado, ensementado e 

injuremado”, tendo passado três dias de quarto. Seu pai de santo foi mestre Color, um 

dos mais renomados de Alhandra, falecido há pouco mais de dez anos.  

Deca foi batizado na Jurema incorporado com o mestre João da Cruz, mas o seu 

mestre é José dos Anjos. Nos orixás, trabalha tanto com Ogum Beira-Mar quanto com 

Iansã Oiá. Nos toques para Jurema, ele costuma despachar Exu e Pombagira (a Moça, 

como gosta de chamar) no início da sessão, mas afirma que não gosta de tocar para 



 
 

143
 

essas entidades na Jurema, fazendo apenas uma “louvação”.  

Ao contrário de Ciriaco e Edu, Deca não costuma trabalhar com caboclos, apesar 

de tocar para eles na primeira parte da sessão, como fazem todos os 14 terreiros 

pesquisados. Para ele, o caboclo estaria na hierarquia das entidades abaixo dos mestres. 

Sobre isso, fez o seguinte relato: “mestre é uma coisa mais poderosa, mais conhecida 

dentro da seita, né? Do que caboclo. O caboclo é uma coisa que é mais por derradeiro 

do que o mestre, pra isso, a gente, todo trabalho que a gente faz é com o mestre”. 

Embora tenha aderido a Umbanda, Deca é um dos juremeiros que mais 

conhecem a história dos antigos mestres de Alhandra, dos quais se considera um 

continuador. É também um dos que mais conhecem a história das antigas cidades da 

Jurema que existiam na região. Vejamos, nesse sentido, parte de seu relato sobre os 

velhos juremeiros e o culto por eles realizado: 

[...] de juremeiro mais velho... tem só eu, porque os outros tudo 
morreram, acabou tudo. E essa união, esse toré, com união, coletivo, 
acabou. [...] o início de Alhandra foi com catimbozeiro aqui dentro, 
que era Trilana, era Cassimira, era Tandá, era mestre Flósculo, era 
Maria do Acais... 
 

O Centro Espírita Ogum Beira-Mar difere em muitos aspectos dos demais 

terreiros pesquisados. Em primeiro lugar, pela irregularidade de suas sessões. Desde 

minhas primeiras visitas a Alhandra, há cerca de dez anos, Deca não realiza sessões com 

a mesma freqüência que os demais pais de santo, embora mantenha um número 

considerável de filhos e filhas de santo. O fato é que, desde o falecimento do seu pai de 

santo (Color), Deca tem enfrentado dificuldades em manter suas atividades religiosas, o 

que acredita estar ligado ao fato de não ter encontrado um sacerdote capaz de tirar a 

mão de Color de sua cabeça72. Segundo ele, não existe em Alhandra ninguém com 

autoridade para tal – seu pai de santo foi um dos últimos mestres prestigiosos de 

Alhandra. Por outro lado, o seu mestre, José dos Anjos, não aceitaria qualquer pai de 

santo para realizar esse ritual. Por essas e outras questões, há anos Deca vem pensando 

em abandonar o terreiro, se queixando frequentemente do trabalho para mantê-lo. Como 

diz o próprio: “Porque, eu digo, eu mesmo, eu vivo dentro da vida da Macumba, agora, 

que eu ame, eu não amo. Eu não gosto, eu detesto, eu tenho pavor a isso, sabe?”.  

Esse descontentamento com as atividades de pai de santo também tem 

                                                 
72 Nos 14 terreiros pesquisados, “tirar a mão da cabeça” consiste em retirar da cabeça do médium os 
trabalhos feitos por seu pai de santo, após o falecimento deste. A não realização do ritual pode trazer uma 
série de problemas para o filho de santo e “desmantelo” para o terreiro.   
 



 
 

144
 

influenciado a sua relação com o transe. Mesmo tendo apenas 55 anos de idade, ele 

alega estar velho demais para receber as entidades, evitando ser incorporado durante os 

toques. 
Tu viu eu girar. Tu viu eu com espírito? Num viu não! Porque eu não 
gosto, eu fico cansado demais. Quando eu termino um toque, que eu 
recebo um orixá ou eu recebo um mestre, no outro dia eu tô doente, 
arrasado, acabado. Aí, eu detesto isso, eu não gosto”. [...] eu já 
despachei demais, já dei muita cesta de Oxum, panela de Iemanjá, 
Cosme e Damião, pra Ogum, tanta coisa que eu já fiz na minha vida, 
mas eu era mais moço. Agora eu tô ficando velho. 
 

De todos os pais de santo pesquisados, Deca é sem dúvida o mais inquieto, 

chegando a questionar a necessidade de alguns rituais. Já há alguns anos, resolveu não 

mais levar a tradicional panela de Iemanjá, que é despachada nas praias no mês de 

dezembro – praticamente todos os terreiros pesquisados, de Pernambuco e da Paraíba, a 

levam –, se queixando dos trabalhos que este ritual acarreta. Ele continua indo à praia, 

mas deixa apenas uma pequena oferenda para esse orixá. Em todas as obrigações que 

deu, por exemplo, recusou-se a passar mais de três dias de quarto.  

Deca também é o único pai de santo em Alhandra a criticar o papel das 

federações, que, segundo ele, só estariam preocupadas em cobrar a anuidades dos 

terreiros. 

 Como dito, Deca mudou-se recentemente para o município de Barreiras. A nova 

casa fica em uma área rural, onde pretende dedicar-se a sua pequena criação de gado, o 

que, segundo ele, seria a realização de um sonho. Segundo ele, não exercerá mais a 

atividade de pai de santo. 

 

Centro de Inácio Gabriel 
 

Seu Inácio Gabriel (ou Inácio da Popoca) é hoje considerado um dos últimos 

mestres prestigiosos de Alhandra, tendo convivido com os últimos mestres do Acais, 

Damiana e Flósculo, seus compadres73, e Cassimira. Com 88 anos de idade, ele é o 

único juremeiro da cidade que não aderiu à Umbanda, não tem terreiro nem salão de 

gira. Seu Inácio não trabalha com orixás, consequentemente, nunca teve pai de santo 

nem deu obrigações.  

Seu prestigio o levou a vereador e a prefeito da cidade, na década de 1980. Há 

mais de dez anos afastado da política, trabalha em seu centro, uma pequena casa 
                                                 
73 Seu Inácio é padrinho de uma das filhas do casal, Beatriz (também conhecida por Caçula), que faleceu 
em 2003. Beatriz é neta das mestras Maria do Acais (avó paterna) e Cassimira (avó materna). 



 
 

145
 

localizada a alguns metros da sua residência, de sábado a quarta-feira, das cinco às 

dezesseis horas, atendendo um número significativo de pessoas, muitas vindas de outras 

cidades. Esporadicamente, também dá consultas em sua residência, onde vive com a 

esposa. Em suas sessões, não fuma, não bebe nem canta. Trabalha, como ele próprio 

diz, “apenas com o pensamento”, sem nunca cobrar pelo serviço. Há mais ou menos um 

ano, seu estado de saúde é delicado, o que o levou a suspender as consultas.  

Seu Inácio é um dos grandes conhecedores dos fundamentos dos antigos mestres 

de Alhandra, sendo o único nome respeitado por todos os pais de santo da cidade. Ele se 

lembra bem da perseguição sofrida pelos “catimbozeiros”, até meados da década de 

1960, e da história das antigas cidades da Jurema. Participou de várias sessões nestes 

santuários, inclusive de rituais de calçamentos das juremas, o que as tornava sagradas. 

Como diz o mestre: “Se ela [a planta] é simples, não vale nada, é um pé de árvore 

qualquer”. 

 

CO�DADO 

 

Considerações iniciais 

 
A cidade de Condado, antiga Goianinha, está localizada a 87 quilômetros do 

Recife e a 17 quilômetros de Goiana, tendo sua história bastante ligada a esta última. 

Com aproximadamente 74.424 habitantes, cercada pelos canaviais, a economia, a 

cultura e a história de Condado gira em torno do plantio da cana de açúcar. Das cinco 

cidades pesquisadas, ela apresenta a segunda menor taxa de Incidência da Pobreza, mas 

a maior taxa de limite inferior da Incidência de Pobreza.  

Na cidade existem, aproximadamente, sete terreiros. Segundo seu Antônio Teles, 

juremeiro e mestre de Cavalo Marinho, esse número chegava a quarenta e sete, na 

década de 1980, tendo diminuído, segundo ele, em função do crescimento das igrejas 

pentecostais. Em minha pesquisa neste município, visitei o Terreiro Oxóssi Pena 

Branca, de pai Biu de Laro; o Terreiro de Umbanda São Jorge, de Dona Maria e o 

Terreiro de Ogunté, Iansã Oiá, de Dona Mara. Também contribuíram significativamente 

para a pesquisa o seu Antônio Teles, mestre do Cavalo Marinho Estrela Brilhante, e seu 

Biu Alexandre, mestre do Cavalo Marinho Estrela de Ouro e dono do Maracatu Rural 

Leão de Ouro. 

 



 
 

146
 

 

Terreiro Oxóssi Pena Branca 

 O terreiro Oxóssi Pena Branca está situado na Segunda Travessa Joaquim de 

Pontes. A área onde fica a rua (ainda não há um nome para o bairro, segundo seus 

moradores) é bastante simples, formada em sua maioria por trabalhadores da cana. Seu 

dono é Severino Bento da Silva, mais conhecido por Biu de Laro (também por Biu de 

Gilberto ou Bibiu). Nasceu em Aliança (PE), sendo criado em Tupaóca, a 13 

quilômetros de Condado, para onde se mudou aos seis anos de idade. Hoje, com 52 

anos, trabalha na lavoura branca. 

Seu Biu é calmo e gosta de ler e conversar sobre a história e os fundamentos de 

sua religião. Resolveu criar o Terreiro Oxóssi Pena Branca quando casou com dona 

Maria, após ficar viúvo do primeiro casamento. Ela, que é mãe de santo, divide com o 

esposo as atividades da casa. 

Como os demais terreiros pesquisados em Condado, o salão do Oxossi Pena 

Branca está localizado atrás da residência do pai de santo. Como o terreno é grande, seu 

Biu preservou parte do quintal, onde cultiva plantas e ervas usadas em seus trabalhos. 

Afastado do salão, ainda no quintal, fica o quarto do peji, com os assentamentos de Exu 

e Pombagira. Dentro do espaço doméstico, há um outro quarto com objetos litúrgicos 

dos mestres e caboclos. A mesa costuma ficar no salão em dias de toque para Jurema, 

sobre a qual ficam as comidas (bolos, salgadinhos, frutas) que serão servidas após a 

sessão. As “reuniões de mesa”, que são realizadas esporadicamente na casa, são 

realizadas tanto no espaço do salão quanto na cozinha da residência. 

Ao contrário dos demais terreiros pesquisados, neste não há uma preocupação 

(pelo menos não ao mesmo nível) com a quantidade de filhos e filhas de santo, embora 

seja grande o número de frequentadores da casa. O terreiro conta, como diz seu Biu, 

com uma equipe de oito pessoas. Segundo ele, como nunca deu obrigação para orixá, 

estando mais envolvido com a Jurema, não poderia “cortar74” para um filho. Vejamos o 

seu relato: 
Filho de santo mesmo, feito por minha mão, eu não tenho porque eu 
não quis me entregar ao orixá. A minha parte é só Jurema [...] dentro 
um pouquinho do orixá, daquele jeito que me ensinaram, eu sei. Mas 
eu não quero compromisso muito sincero. Até as pessoas que diz que 
é filho de santo, ela não carrega aquele regime mesmo.  
 

                                                 
74 Cortar significa assumir a feitura de um filho de santo durante uma obrigação com sacrifício de 
animais, a curiação. 



 
 

147
 

 Seu Biu também chama atenção para o fato de que, na maioria dos casos, as 

obrigações para orixá atraem os pais de santo por serem caras e trazerem dinheiro para o 

terreiro. Assim, muitos que colocam os filhos de quarto não estariam prontos para 

assumir esse compromisso: 

E pra falar a verdade mesmo, o que mais que acontece dentro do 
orixá é através de sobrevivência. [...] o orixá traz [dinheiro] muito 
fácil [...] a pessoa às vezes não sabe nem onde tem o nariz, e inventa 
de cortar pra um filho. E, às vezes, o que acontece, ele bota até um 
filho a perder. Que o filho até endoida e fica o maior problema pra 
outro resolver.  

 
Seu Biu foi iniciado na vida espiritual através de José Armindo, juremeiro 

renomado de Condado, já falecido. Embora também cultuasse os orixás, José Armindo 

dedicava-se mais à Jurema. Seu Biu procura seguir os passos do mestre, por isso nunca 

deu obrigação para orixá nem procurou outro pai de santo. Como diz o próprio: “Porque 

o que acontece é que às vezes você vai pra casa de um, pra casa de outro, aí você 

aprende um tiquinho, um tiquinho, no final das contas você não aprendeu nada”. 

Embora não tenha dado obrigação para o santo, seu Biu tem assentamento de 

Exu e Pombagira. Todo mês de agosto ele realiza uma obrigação para essas entidades, 

na qual há curiação e despacho do ebó. Ambas são consideradas por ele o “povo da 

rua”, pertencendo à Quimbanda, às “trevas”. Essas entidades, no entanto, teriam uma 

função, que seria a de proteger a casa das “demandas enviadas” (trabalhos espirituais 

enviados para atingir o pai ou o filho de santo). Ainda sobre elas, seu Biu diz: “Exu é 

ruim? Não. Depende daquilo que você for negativo com ele. Se você for andar positivo, 

é claro que o Exu não vai lhe perseguir. Agora, se você andar negativo, com a maldade, 

mal coração, claro que o Exu vai lhe perseguir”.  

No Terreiro Oxóssi Pena Branca não existe assentamento de mestre, a 

tronqueira. Seu Biu prefere cultivar a própria planta. Assim, mantém em sua casa um pé 

de jurema e outro de arruda, ambos dedicados aos mestres, representando suas cidades. 

Para ele, a Jurema se divide muitas cidades, cada uma delas representadas por uma 

árvore ou planta. Vejamos sua fala: 

[...] olhe, cada pé de árvore que existe na mata tem uma ciência. Cada 
pé de árvore que existe na mata, aroeira, quixaba, jatobá, imburana, 
sapucaia e outras e outras... então, é uma ciência, e essa ciência é uma 
cidade, essa cidade tem um mestre que toma conta. Então, a Jurema 
se divide.  
 

No Terreiro Oxóssi Pena Branca, demora-se a tocar para orixá. O que, segundo 

seu Biu, deve-se ao fato de não ter na casa médiuns feitos no santo. Já para Jurema, são 



 
 

148
 

realizados toques uma vez por mês ou de dois em dois meses. Essas sessões costumam 

ser abertas com Rei Malunguinho, sendo cantadas entre seis a sete toadas para esta 

entidade.  

Como na maioria dos terreiros, são realizadas na casa “reuniões” de mesa 

branca, para doutrinar os médiuns da casa. A mesa também é usada para consultas. Em 

nenhuma ocasião seu Biu e a esposa cobram dinheiro das pessoas que procuram seus 

trabalhos, tampouco dos médiuns da casa. Todo dinheiro gasto para manter o terreiro 

vem do que o pai de santo ganha na lavoura. 

 

Terreiro de Ogunté, Iansã Oiá 
 

O Terreiro de Ogunté, Iansã Oiá, está localizado no Loteamento São Roque, na 

rua Anchieta Dourado, no bairro Novo Condado. Como nos outros terreiros, a rua é 

formada basicamente por famílias de trabalhadores da cana ou da lavoura branca. Sua 

dona é Maria José dos Santos, mais conhecida por dona Mara. Tendo nascido em 

Timbaúba, essa mãe de santo mudou-se com a família para Condado há 18 anos. De 

personalidade forte, ela bastante respeitada pelos pais e mães de santo da cidade, 

embora não costume freqüentar outros terreiros, com exceção do de Biu de Laro.  

O Ogunté, Iansã Oiá é uma das casas mais antigas e freqüentadas de Condado. 

Em relação aos demais pais de santo pesquisados, dona Mara é a que tem um maior 

número de filhos de santo, por ela estimado em 80. Muitos, segundo a própria, moram 

em outras cidades, como Timbaúba, Ferreiros, Rio de Janeiro, São Paulo e Salvador, e 

um na Suíça. As atividades do Ogunté, Iansã Oiá são desenvolvidas, com ajuda do 

esposo de dona Mara, Galo Campina. 

O salão fica no quintal da casa. Dentro da residência, ao lado da cozinha, fica o 

quarto do peji, com os assentamentos dos orixás. Em outro quarto, ao lado do salão, 

ficam os assentamentos dos exus e pombagiras. A mesa de Jurema fica em um canto do 

salão. Durante os toques, ela permanece na cozinha. No Ogunté, Iansã Oiá, a mesa 

concentra toda a “parte” da Jurema, como nos explica dona Mara: 

A Jurema em si é essa mesa que a gente tem, né? Só que nessa mesa 
de Jurema tem vários juremeiros. Como o senhor já conhece, o 
juremeiro da minha casa é o seu José Malandro. Agora, tem a 
juremeira da casa que é mestra Ritinha. Aí, José Malandro é uma 
área, uma cidade, mestra Ritinha, outra cidade. Aí já vem a área dos 
juremeiros caboclos, que já vem Sete Flechas, que é o patrono da 
minha Jurema, aí já vem a cabocla Jussara, que é a patroa das cidades 
das matas, pertence já as matas. 



 
 

149
 

 
A mesa de dona Mara traz imagens de mestres e caboclos, além dos tradicionais 

príncipes (copos d’água), cachimbos e outros objetos litúrgicos. No Ogunté, Iansã Oiá, 

ao contrário dos outros terreiros pesquisados, durante o ritual de tombo do mestre 

(obrigação para Jurema), o médium não permanece no quarto, mas embaixo da mesa, no 

salão. Cinco filhos de santo já passaram por esse ritual, cuja reclusão varia de 12 a 14 

horas.  

Segundo dona Mara, sua vida espiritual teve início aos sete anos, quando sua avó 

paterna reconheceu que ela estava “perturbada espiritualmente”. Esse primeiro contato 

foi com o universo da Jurema, dos mestres e caboclos. Ainda na infância, teve contato 

com a cabocla Jussara, com a qual trabalha até hoje. Dona Mara era filha de pais 

evangélicos, que não aceitava a mediunidade da filha. Ela foi, então, criada com a avó. 

Só por volta dos quinze anos, com a Jurema feita, é que ela teria procurado um “zelador 

de santo” (prefere esse termo em lugar de pai de santo). Vejamos como narra esse 

momento: 
Logo no início eu não tinha pai de santo, até os meus quinze anos eu 
não tinha zelador do meu santo. Era eu que tava fazendo aquilo ali 
com ajuda de Deus e os bons espíritos e da minha avó. E daí por 
diante, foi quando veio a crise do orixá. A Jurema já tava pronta, mas 
o orixá não, que eu apanhei muito dentro do orixá. Aí foi quando eu 
procurei, eu já tava quase de maior, comecei procurando a quem 
realmente eu ia entregar minha cabeça. 

 
Dona Mara foi iniciada no orixá através de mãe Severina, de Aliança, tendo se 

tornado, tempos depois, filha de santo de pai Iraquitam, de Timbaúba. Como os demais 

pais e mães de santo pesquisados, se define tanto como Umbandista como juremeira, 

tocando de quinze em quinze dias, sendo um dia para Jurema e o outro para os orixás. 

Nos toques para a Jurema, despacha Exu e Pombagira no início. Trabalha com o mestre 

José Malandro, a mestra Ritinha e, como dito, com a cabocla Jussara. 

No Ogunté, Iansã Oiá, os únicos cargos além da zeladora de santo são os de 

ekédi e de cargueiro de ebó. Não há pai pequeno, mãe pequena ou outras funções que 

denotem poder além do exercido por ela. Segundo dona Mara, que já foi mãe pequena 

do terreiro de pai Iraquitam, tais cargos gerariam discórdia entre os filhos de santo.  

 

Terreiro de Umbanda São Jorge  

O Terreiro de Umbanda São Jorge, de dona Maria José da Silva, conhecida por 

Maria de Cachimbo, fica na Rua José Dourado, no bairro Novo Condado. Durante a 



 
 

150
 

maior parte do trabalho de campo, o terreiro estava localizado em outro endereço. 

Tendo se mudado há poucos meses, dona Maria ainda não preparou o espaço atrás da 

casa onde será localizado o salão. Por isso, tem realizado suas sessões no salão do 

Oxóssi Pena Branca, do seu Biu de Laro, que é seu pai de santo. Na nova casa, os 

assentamentos dos exus e pombagiras estão localizados em um quarto e os 

assentamentos dos orixás e a mesa de Jurema em outro. Como em alguns terreiros 

incluídos na pesquisa, por falta de espaço, a mesa de Jurema e os assentamentos dos 

orixás são colocados em um mesmo quarto, embora sejam demarcados os espaços de 

ambos. Os assentamentos dos exus e pombagiras, no entanto, não podem ficar no 

mesmo quarto dos orixás e da jurema. Isto se explica pelo fato de os primeiros serem 

considerados entidades “pesadas”, o “povo das ruas”, que trabalham normalmente para 

as esquerdas, enquanto os segundos, ainda que possam trabalhar para os dois lados, 

estão associados também à cura, à “corrente de luz”. Junto à mesa da Jurema, dona 

Maria mantém a tronqueira – um prato de barro com um tronco de jurema, onde está 

entroncado o seu mestre (volto a falar sobre esse ritual no próximo capítulo). Junto à 

tronqueira, ela coloca o cachimbo e outros objetos litúrgicos ligados ao mestre. O 

entroncamento foi feito com a ajuda de dona Nita. 

Dona Maria tem apenas 44 anos de idade, sendo, portanto, a mais nova entre os 

donos de terreiros da cidade. Nasceu em Condado, mas morou um tempo em Itambé, 

onde conviveu com dona Nita e dona Zeza. Tem 11 filhos de santo, incluindo, como diz 

a própria, os que assim a consideram, mesmo sem ter dado obrigação. No momento, 

dona Maria tem adiado a obrigação de alguns filhos, porque espera renovar primeiro as 

suas. Pretende, no mês de abril, de 2010, realizar uma obrigação para Oxóssi, tendo 

convidado dona Nita para conduzir a sessão. Esta foi convidada porque, ao contrário 

dos pais de santo de Condado, costuma, nas obrigações para caboclo, colocar os filhos 

em uma cabana de palha e não no quarto. Segundo dona Maria, o próprio Oxóssi teria 

revelado a ela, em sonho, como queria que fosse dada a sua obrigação. 

A iniciação de dona Maria é bastante semelhante à de dona Mara, tendo também 

começado aos sete anos e com uma caboclinha (Jacira) como guia. Afirma ser uma 

juremeira de “nascença”. Como diz a própria: “A gente trousse do ventre da nossa 

mãe... eu trousse de berçário a ciência, e comecei com sete anos de idade”. Além da 

caboclinha Jacira, dona Maria recebe Zé Boiadeiro, que, como diz ela, seria só para 



 
 

151
 

“triunfar”75. Para consulta seria Zezinho do Coqueiral e Zé Menino. Mas o mestre 

principal da sua casa é Zé Aboiador. Também trabalha com a mestra Ritinha. Quando 

toca para Jurema, não despacha Exu e Pombagira. Como seu Biu de Laro, costuma abrir 

suas sessões com Malunguinho. 

Dona Maria diz gostar mais da Jurema do que dos orixás, mas é feita em tudo, 

Jurema, Umbanda, Ketu, Jeje e Nagô. As quartas feiras, realiza uma reunião de mesa, 

também por ela chamada de corrente ou mesa branca, com o objetivo de doutrinar os 

médiuns da casa. Já as sessões de consulta são realizadas na mesa de Jurema. Pelo 

menos uma vez por ano, procura realizar uma sessão de “Jurema de chão” ou “arriada” 

(sessão de Jurema sobre uma toalha no chão, sem tambores nem dança). Sobre o seu 

trabalho, fez o seguinte relato: 
Eu sou Umbanda, Ketu e nagô. Eu mato, curo e aleijo. [...] se eu 
entrar num toque em qualquer lugar, se for Ketu eu sei manobrar, se 
for Nagô eu sei manobrar, se for Jurema branca eu também sei 
manobrar... Eu comecei Jurema de chão, dali subi. Quando eu 
comecei primeiro, com sete anos de idade, eu comecei Jurema de 
chão. Dali eu entrei Ketu, Nagô e Umbanda. E o Jejo. Ainda tem o 
Jejo. Até porque no Jejo é diferente. Aí depois passei pra corrente 
branca, que é mesa de reunião. 
 

Essa abertura para diferentes tradições religiosas inclui ainda o Catolicismo e o 

Espiritismo kardecista. Com efeito, dona Mara também se define como católica, 

participando, sempre que pode, das atividades da igreja. Quanto à influência do 

kardecismo, ela se manifesta, sobretudo, nas sessões de mesa branca, que dona Maria 

realiza toda quinta. 

 

ITAMBÉ 

 

Considerações iniciais 
 
 Itambé surge do aldeamento Itaimbé ou São João Baptista (PIO, 1970). No 

início do século XVII, é concebida, nas proximidades do aldeamento, uma sesmaria ao 

fidalgo espanhol Arnau de Holanda. Por volta de 1660, as terras passariam a pertencer 

ao General André Vidal de Negreiros, estando situadas nos limites do Engenho Novo de 

Goiana, de sua propriedade. Em 1679, o mesmo funda a Capela de Nossa Senhora do 

Desterro de També, que passaria a compor o patrimônio do Vínculo de Itambé, por ele 

                                                 
75 Os juremeiros costumam usar o verbo triunfar referindo-se às brincadeiras e trabalhos de um mestre 
durante sua incorporação.  



 
 

152
 

instituído. De 1760 até 1831, o vínculo esteve sobre a administração da Santa Casa de 

Misericórdia de Lisboa, até sofre intervenção do Governo, sendo dissolvido em 1845. 

Em 1784, o vigário da paróquia pede a substituição da velha Capela de Nossa Senhora 

do Desterro, por uma nova, que seria construída nas terras de Pedras de Fogo, localizada 

há uma légua de Itambé.  

Essa proximidade entre as duas cidades estaria presente na origem do nome de 

ambas. Segundo Pereira da Costa (1983), baseando-se em Teodoro Sampaio, o nome 

Itambé viria de ita-aimbé, que significaria pedra afiada ou pontiaguda, áspera, cortante. 

O povo, no entanto, teria traduzido o termo como Pedras de Fogo, que seria mantido no 

povoado vizinho. 

Itambé fica a 39 quilômetros de Goiana e a 109 de Recife. A pequena cidade de 

36.126 habitantes tem a sua volta uma paisagem dominada pelos canaviais. O plantio da 

cana também é responsável pelo trabalho da grande maioria da população. Das cidades 

pesquisadas, Itambé é a que mantém a maior taxa de limite inferior da Incidência de 

Pobreza, chegando a 55,26 %. 

Existem aproximadamente oito terreiros na cidade. A maioria localizada nos 

bairros mais carentes. Segundo os pais de santo, o modelo de sessão hoje vigente, que se 

assemelha a dos demais terreiros pesquisados, também descritos por seus praticantes 

como Umbanda, não era comum em Itambé há cerca de quatro ou cinco décadas. Tanto 

o seu Cícero quanto as duas mães de santo pesquisadas iniciaram suas atividades nas 

mesas de Jurema, que predominavam na época.  

Em todas as cidades pesquisadas, há juremeiros que mantêm relação com 

Itambé, o que corrobora a idéia de uma interinfluência ativa entre os cinco municípios: 

seu Ciriaco, de Alhandra, e pai Dedo, de Goiana, nasceram e foram iniciados nessa 

cidade, dona Maria de Cachimbo, de Condado, e Edu, de Alhandra, freqüentaram 

terreiros e deram obrigações em Itambé. Dona Joana, de Pedras de Fogo, além de ter 

freqüentado durante anos o terreiro de seu Biu Felix, em Itambé, boa parte dos 

frequentadores da sua casa moram nessa cidade. A seguir, farei uma breve descrição das 

três casas pesquisadas. 

 

Terreiro Ogum Beira-Mar 

 O Terreiro Ogum Beira-Mar, de dona Erenita Apolônia da Silva, mais conhecida 

como mãe Nita, fica na rua João Pedro Ribeiro, no bairro Maracujá, em uma área 

próxima a Pedras de Fogo. O terreiro fica na parte detrás da sua residência, uma casa 



 
 

153
 

relativamente grande, cercada por muros altos, porém bastante desgastada pelo tempo. 

O espaço sagrado é também um dos mais bem divididos, com um salão amplo, tendo 

uma área exclusiva para os ogãs, cercada por um muro baixo. Existem três quartos, 

sendo um para a Jurema, outro para os orixás e um, próximo a entrada do salão, para 

Exu e Pombagira. Além de ter o maior espaço de celebração de Itambé, essa mãe de 

santo preservou, ao lado do terreiro, uma área com cerca de 30 metros, onde cultiva 

diversas plantas, usadas em seus trabalhos.  

 Dona Nita tem 70 anos de idade. É a mãe de santo mais velha e experiente de 

Itambé. Tendo nascido no engenho Morenos, em Macujê (PE), ela, após se casar, aos 16 

anos, mudou-se para Serrinha (PE), e em 1991 fixou residência em Itambé. Hoje, viúva, 

mora com uma filha biológica, um neto e uma filha de santo, que ajudam nas atividades 

do terreiro. Durante o dia e a noite, a casa está repleta de pessoas. No período da tarde, 

dona Nita costuma se reunir no terraço da casa para jogar dominó, com seu Joca, pai 

pequeno da casa, e com seu Cláudio, juremeiro que mora em uma rua próxima ao 

terreiro, mas pertencendo a Pedras de Fogo.   

Sua mãe de santo foi dona Beatriz Oliveira de Castro, de Goiana, falecida a 

pouco mais de três anos. Antes de procurar dona Beatriz, cujo terreiro frequentou por 

cinco anos, dona Nita já trabalhava nas mesas. Segundo ela, todas as suas obrigações – 

Jurema e orixás – foram dadas com essa mãe de santo, que lhe forneceu seus “dekás”. 

Como os demais pais e mães de santo pesquisados, Dona Nita trabalha tanto para os 

orixás quanto para a Jurema. Como diz a própria: “... Eu já sou pra tudo, faço como diz 

o ditado. Eu sou filha de Ogum, com Iemanjá, mas gosto da Jurema, gosto do caboclo, e 

também gosto do Exu e da Pombagira, porque sem o Exu e sem a Pombagira nós não 

podemos conseguir nada”.  

O mestre de dona Nita é Zé Bebinho. Também trabalha com Malunguinho, mas, 

ao contrário de outros terreiros, considera essa entidade como um caboclo. Apesar da 

centralidade de Malunguinho no Terreiro Ogum Beira-Mar, o principal caboclo da casa 

é Sete-Flechas, que é o caboclo da mãe de santo. Nos toques para Jurema, essa mãe de 

santo, de vez em quando, despacha Exu e Pombagira. Como diz a própria: “Eu só toco 

pra Exu em toque de Jurema quando tem alguma pessoa que queira fazer uma limpeza 

de Exu. [...] e boto aquele ebó lá no pé do Exu, então de noite eu tenho que homenagear 

ele”.  

Como a maioria dos pais de santo, de vez em quando, dona Nita realiza no 

terreiro uma sessão de mesa ou corrente branca para “doutrinar” os médiuns da casa, 



 
 

154
 

bastante influenciada pelo Espiritismo kardecista. Há também a mesa de Jurema, que 

seria acompanhada com palmas, da qual participariam também os filhos de santo. São, 

ainda, realizadas no terreiro sessões de consulta, aberta a toda a comunidade.  

Dona Nita procura seguir um calendário de eventos no terreiro, respeitando os 

meses de cada orixá. Mas também inclui em seus compromissos anuais uma ida ao 

Juazeiro do Norte, onde se junta a outros devotos em um ônibus alugado para este fim. 

Quanto à Jurema, essa mãe de santo realiza todo ano uma grande obrigação, que a festa 

do seu mestre, Zé Bebinho, onde curia vários bichos. Na ocasião, ela costuma convidar 

os filhos de santo que ainda não realizaram o tombo do mestre para fazê-lo. O mesmo 

convite é feito para quem precisa dar a obrigação para caboclo, que, no caso do Terreiro 

Ogum Beira-Mar, é geralmente Oxóssi ou Sete-Flechas. 

 Mãe Nita tem cerca de 20 filhos de santo, contando apenas os que deram 

obrigação. Sua casa, no entanto, é uma das mais freqüentadas da cidade. Como dito, ela 

é uma das principias referências para dona Maria de Cachimbo, de Condado, e pai Edu, 

de Alhandra, de quem é mãe de santo. Devido a sua idade avançada, dona Nita evita 

receber espíritos durante o toque, embora continue coordenando sua gira. Boa parte da 

sessão é conduzida por sua filha Vanda, que também é a mãe pequena da casa. Com a 

ajuda da mãe, ela abriu, recentemente, uma pequena loja no terreiro para vender 

produtos como banhos, defumadores, guias, etc. 

 

Terreiro do Mestre Zé Pilintra 

O Terreiro do Mestre Zé Pilintra está localizado no centro de Itambé. Seu dono é 

Cícero da Silva, de 59 anos, que vive com a esposa, uma filha e um neto, em uma casa 

bastante simples. O espaço sagrado fica atrás da residência do pai de santo. Dentro do 

salão, há uma porta para o quarto do peji, onde encontram-se, embora separados, os 

assentamentos dos orixás e exus. Ao lado do quarto, sem portas, em um pequeno 

cômodo que confere o formato de “L” ao salão, vê-se a mesa e o altar da Jurema. 

Durante os toques, esse espaço é separado por uma cerca feita com paus de bambus e 

galhos de árvores, com uma passagem no meio, que é retirada após a sessão. O espaço 

da gira é o menor de Itambé e um dos menores de todos os terreiros pesquisados. Seu 

Cícero, no entanto, demonstra um cuidado especial com os aspectos visuais do salão. As 

paredes ostentam diversos quadros de santos católicos, caboclos e pretos velhos. As 

paredes, em dias de toque, são cobertas com tecidos brilhosos, vermelho e azul. O teto, 

como na maioria das casas, é adornado com fitas coloridas brilhosas. 



 
 

155
 

Seu Cícero se define como um juremeiro de nascença, mas deu suas obrigações 

na Jurema e nos orixás com mãe Conceição, que hoje é evangélica. Também foi 

influenciado por antigos mestres de Itambé, como Luiz de Anselmo e João Esteves. 

Também conviveu com juremeiros de Ferreiros. Sua principal referência, com relação à 

Jurema, no entanto, são os antigos mestres de Alhandra, especialmente Maria do Acais e 

Cassimira.   

Em relação as suas crenças e práticas, ele difere, em vários aspectos, dos demais 

pais de santo pesquisados. Aliás, essa diferença é sempre lembrada orgulhosamente por 

ele. Seu terreiro, por exemplo, é o único em que o toque acontece à tarde, às 14:00 

horas, terminado no máximo às 21:00 horas. Segundo o próprio, teria decidido tocar 

neste horário para não incomodar a vizinhança.  
Aqui é um vizinho. Esse homem trabalha a semana todinha, derna 
segunda até o sábado... tá enfadado. Ele tem que descansar o coipo 
dele... e um tambor batendo: belebei, belebei, belebei, belebei, até 
meia noite, onze horas. Tá perturbado. O mestre começando a tocar a 
essa hora que eu começo, o máximo terminando de nove horas, de 
nove horas tá todo mundo acordado... 
 

Seu Cícero também é o único pai de santo que não coloca cachaça na jurema. O 

modo como prepara a bebida é único, seguindo, como afirma o próprio, a orientação dos 

“invisíveis”, sem ter aprendido com ninguém. Nos toques para Jurema, ao contrário do 

que vi nas outras casas, onde há sempre um médium responsável por servir a jurema aos 

presentes – função que em algumas casas é exercida pelo “barraqueiro” – seu Cícero 

distribui ele mesmo a bebida. Ela é colocada em uma garrafa de plástico transparente e 

servida em um pequeno copo de vidro. Sua jurema não possui o sabor característico das 

ervas misturadas à cachaça, comum às outras casas, estando mais próxima de um chá 

fraco. Em seu preparo, coloca apenas folhas da planta, que é macerada depois colocada 

na água, resultando em um líquido transparente. Não usa em hipótese alguma a jurema 

preta, por ele associado à esquerda, se opondo à branca que teria sido a única 

“abençoada por Deus” – como também observei na casa de dona Joana, em Pedras de 

Fogo, essa preferência pela branca (em seus trabalhos seu Cícero veste sempre branco) 

parece estar ligada a uma associação mais ampla a esta cor (corrente branca, mesa 

branca, corrente de luz, entre outras) com as práticas para “fazer o bem” (voltarei a esse 

assunto mais adiante). Seu Cícero costuma lançar mão de um conhecido mito da Jurema 

para dizer que a branca é a sagrada. Segundo ele, Nossa Senhora, com Jesus no braço, 

teria se escondido embaixo de um pé de jurema branca quando perseguida pelos judeus. 



 
 

156
 

Por tê-los protegido, Jesus teria abençoado a planta. “Essa foi a que Jesus abençoou, 

para curar os filhos dele na terra. Não foi preta nem foi a morosa nem foi a unha de 

gato”.  

Essa relação com o Catolicismo – comum entre os juremeiros – está bastante 

presente na fala de seu Cícero, que chega a exigir, ao contrário dos outros pais de santo, 

que seus filhos de santo freqüentem a igreja. Em uma das suas três mesas, ao lado de 

imagens de caboclos, cabocla seminua, mestres, pretos velhos, Buda, entre outros, 

encontra-se uma pequena estátua de Jesus. Em um dos cantos do salão, em um pequeno 

altar feito de cimento, ao lado de um príncipe (copo d’água), pode ser vista uma 

escultura um pouco maior de Nosso Senhor do Bonfim. 

Seu Cícero possui aproximadamente doze filhos de santo, incluindo os médiuns 

da casa que não deram obrigação. Em dias de toque, no entanto, o número de pessoas é 

bem maior. Em relação a seus filhos e filhas, afirma: “as minhas doze que eu tenho não 

troco por cinqüenta dos outros, porque são bem entendidos, porque eu explico a 

verdade”.  

Ele não tem pé de jurema em casa. Quando precisa das folhas da planta, vai 

buscá-las nas matas da região. Possui um assentamento de mestre, formado por um 

galho de jurema. Nos toques para Jurema, não faz nenhuma referência aos orixás, 

tampouco despacha Exu e Pombagira. Recebe, entre outros mestres, Zé Pilintra. Seu 

caboclo é Sete Flechas. 

 

Centro Espírita e Terreiro de Umbanda �ossa Senhora do Carmo 
 

O Centro Espírita e Terreiro de Umbanda Nossa Senhora do Carmo está 

localizado na rua Tenente Fontoura, cujo nível sócio econômico dos moradores aparenta 

ser melhor do que os demais terreiros por mim visitados em Itambé. Sua dona é Maria 

José dos Anjos, conhecida como Zeza. Como nas demais casas da cidade incluídas na 

pesquisa, o terreiro fica atrás da residência da mãe de santo. O salão é bastante 

adornado, sendo suas paredes, de dentro e de fora, pintadas com três cores: a parte mais 

baixa de vermelho, a do meio de branco e a mais alta de amarelo. O espaço sagrado está 

dividido basicamente no salão e no quarto do peji. No primeiro, encontram-se três 

altares: um da Jurema, contendo estátuas de caboclos, mestres e vários objetos litúrgicos 

– sineta, velas, cachimbos, um arco e flecha e, fora da mesa, um garrafão de jurema, um 

litro de cachaça e outro com mel –, outro altar dos santos católicos (incluindo padre 



 
 

157
 

Cícero) e um menor dedicado aos pretos velhos. No segundo (o quarto), fica, de um 

lado, a parte dos orixás, contendo imagens de Obaluaiê, Ogun, Odé, Nanã, Oxum, 

Xangô, Iansã, Iemanjá, Cosme e Damião e Orixalá (representado por uma imagem de 

Jesus), cada um sobre um pequeno altar feito de cimento, com seu assentamento e sua 

moringa à frente, e de outro, no chão, as imagens, os assentamentos e as moringas de 

Exu e Pombagira. A hierarquia entre as divindades africanas é bastante evidente. Como 

diz dona Zeza, “daqui é do chão mesmo. Exu é do chão”.  

Dona Zeza não tem tronqueira ou qualquer tipo de assentamento para mestre ou 

caboclo. Também não “corta” em suas obrigações para Jurema, as quais, ao invés de 

tombo, prefere chamar de batismo ou crisma. Nas obrigações para mestre, não coloca os 

filhos de quarto, mas dentro de uma cabana montada com um pano verde ou com galhos 

e folhas, dentro do salão. Nos demais terreiros que adotam a cabana, ela é usada apenas 

nas obrigações para caboclo.  

Dona Zeza tem cerca de vinte filhos de santo. Não tem mãe pequena nem pai 

pequeno ou qualquer outro cargo em seu terreiro, além do catador de folhas e cargueiro 

de ebó. As atividades do terreiro são realizadas com a ajuda do seu neto, Rico, um dos 

ogãs da casa, e do seu esposo, João, que também é ogã. Este, entre os tocadores dos 14 

terreiros pesquisados, é o único que constrói seus próprios ilus. Nas sessões, sobretudo 

em dias de festa, João e Rico cuidam da ornamentação do salão. 

Segundo dona Zeza, sua mediunidade manifestou-se aos sete anos. É filha de 

Oxum com Xangô. Seu mestre é Zé Pilintra e seu caboclo Pena Branca. Iniciou seus 

trabalhos espirituais nas sessões de mesa, que realizava em sua casa aos domingos. 

Passou a freqüentar a casa de dona Conceição, mas resolveu dar suas obrigações para a 

Jurema com Biu Felix, renomado pai de santo de Itambé, que faleceu em 2005, 

considerado por ela o “rei dos catimbozeiros”. Sobre a necessidade de dar a obrigação, 

ela explica: 
[...] ele tem que aceitar o que eu quero, porque ele não pode ser mais 
do que eu. Pra, assim, que eu digo assim, dele [não] me pegar e me 
derrubar, pra eu saber dominar ele, e ele não me dominar. Porque se 
ele me dominar eu morro, ele mata eu. Aí, pronto, crismou Zé 
Pilintra, batizou ele, fez aquela festa...  
 

A princípio, dona Zeza não queria dar obrigação para os orixás, mas foi levada a 

realizá-las, como os demais pais e mães de santo da pesquisa, por problemas de saúde. 

Assim, fez o santo também com Biu Felix, tendo aprendido com ele praticamente tudo, 

da Jurema aos orixás. Ela continuou trabalhando na mesa, mas pouco antes de morrer, 



 
 

158
 

seu pai de santo teria lhe pedido para abrir seu próprio terreiro. Hoje, o Centro Espírita e 

Terreiro de Umbanda Nossa Senhora do Carmo tem cerca de cinco anos. Está filiado à 

Federação Espírita Cavaleiro da Esperança São Jorge e Tenda Nossa Senhora da 

Conceição, com sede em Goiana. 

Em suas sessões, essa mãe de santo costuma receber a visita de outros 

sacerdotes. Mas o único terreiro que freqüenta é o de dona Joana, em Pedras de Fogo. 

Nos dias de toque para Jurema, costuma espalhar folhas no chão do salão. Também 

deixa no chão sete ou oito recipientes grandes de barro com diversas frutas. Antes de 

iniciar a gira, uma filha de santo se encarrega de defumar os presentes. A sessão é aberta 

com a saudação à Jurema, aos mestres e aos caboclos e com algumas orações católicas. 

Dona Zeza é radicalmente contra a presença de Exus e Pombagiras nos toques para a 

Jurema. 

 

PEDRAS DE FOGO 

 

Considerações iniciais 
 

Ainda há pouco registro sobre a história de Pedras de Fogo, e menos ainda sobre 

os índios que lá habitavam. De acordo com Pereira da Costa (1983), ela começa a ser 

habitada por colonos na segunda metade do século XVIII, a partir de um povoado que 

vai se formando à margem da grande estrada de boiadas, que iam dos sertões da Paraíba 

e de Pernambuco para Goiana e outras cidades. Era, portanto, ponto de descanso dos 

viajantes, tendo surgido na localidade uma feira de gado, que viria a impulsionar o 

povoado, que passaria à categoria de vila na segunda metade do século XIX.  

Sua população em 2009, segundo estimativas do IBGE, era de 27.116 habitantes. 

A cidade marca a divisa entre Paraíba e Pernambuco, chegando a dividir uma mesma 

rua com Itambé. Ambas dividem também uma situação socioeconômica crítica, tendo 

mais da metade da população abaixo da linha de pobreza e uma realidade marcada pela 

exploração da cana de açúcar – exploração da terra e dos homens.  

Existem seis terreiros em Pedras de Fogo. Como dito, muitos dos pais e filhos de 

santo dessas casas vivem em Itambé e vice-versa, de modo que podemos falar de um só 

cenário religioso composto pelas duas cidades. Essa aproximação chega a gerar 

confusão nos próprios umbandistas: ao se referirem a outro terreiro, às vezes 

demonstram dificuldades em dizer se este está do lado da Paraíba ou de Pernambuco. 



 
 

159
 

Faço a seguir uma descrição do Terreiro Mãe Iemanjá, um dos mais visitados de Pedras 

de Fogo. 

 

Terreiro Mãe Iemanjá 
 

O Terreiro Mãe Iemanjá fica na Rua Primeiro de Janeiro, no bairro Planalto. Sua 

dona é Joana Antônia dos Santos, com 82 anos de idade. O espaço sagrado, apesar de 

localizar-se atrás da residência, como nos terreiros de Itambé, está separado do espaço 

doméstico por uma distância de aproximadamente 40 metros. Esse espaço ficava mais 

próximo da residência, até dona Joana comprar uma pequena casa por trás da sua. O 

terreiro está dividido da seguinte forma: o salão; um altar, no mesmo cômodo do salão, 

para os orixás com quatro degraus, tendo uma escultura de Iemanjá na parte mais alta; 

um quarto para a Jurema, com uma tronqueira e outro assentamento para mestre, em um 

prato de barro, algumas estátuas pequenas de mestres e caboclos, incluindo uma de 

Malunguinho, cachimbos e vários príncipes; e um quarto, próximo a entrada do salão, 

para Exu e Pombagira. 

Ao contrário das demais casas pesquisadas, o salão do Terreiro Mãe Iemanjá tem 

duas vias de acesso. Uma seria pelo quintal da casa da mãe de santo, que é o caminho 

mais usado. A outra via seria uma porta que dá para a rua por trás da de dona Joana, que 

é mais usada depois que o toque começa. Outro detalhe encontrado apenas nessa casa é 

um mastro irregular de madeira, fixado no centro do salão, que se estende até o telhado. 

A gira acontece em torno desse mastro. 

Dona Joana nasceu no povoado de Coiteiro, que ela não sabe se pertence à 

Paraíba ou Pernambuco, mas foi criada em uma fazenda do Engenho Novo, município 

de Itambé. Depois que saiu da casa dos pais, morou em João Pessoa, Rio de Janeiro, 

Santa Rita e há 38 anos mora em Pedras de Fogo, no mesmo endereço. É filha de santo 

de seu José Antônio, de Santa Rita (PB), tendo freqüentado sua casa durante nove anos. 

Ao mudar-se com o esposo para Pedras de Fogo, frequentou durante cinco anos a casa 

de seu Biu Felix, em Itambé, pai de santo de dona Zeza, mas não conseguiu se adaptar 

ao trabalho desse pai de santo, chegando a chorar e passar mal no fim das sessões. Dona 

Joana resolveu, então, abrir seu terreiro. Apesar da influência desses sacerdotes, 

sobretudo do segundo, em sua formação, dona Joana faz questão de afirmar sua 

autonomia, como no seguinte relato. 

Aí meu pai de santo continuou vindo aqui, fez o meu assentamento, 
fez uma obrigações pra mim, fez na Jurema, fez no santo, mas mesmo 



 
 

160
 

assim, eu quando fui pra casa dele eu já sabia o que sei. Eu já sabia o 
que eu sei porque eu não aprendi nada com ele nem aprendi nada com 
Biu Felix. Com nenhum dos dois eu aprendi nada. O que eu aprendi 
foi sonhando. 
 

Dona Joana gosta de falar de suas contendas com outros pais e mães de santo de 

Pedras de Fogo e Itambé, e de como se saiu vitoriosa das demandas que lhe mandaram, 

inclusive de um “ponto de passagem” que lhe foi feito. Essa peleja esta presente no 

cotidiano do terreiro, como pude observar durante a pesquisa. Sobre isto, vejamos seu 

relato. 
[...] muito pai de santo e mãe de santo, que começou pro derradeiro 
de que eu, disse: “vou acabar com a velha Joana”. E manda a tacada 
diretamente. Essa semana já jogaram um negócio lá em cima do 
centro. E eu só vou tirar sexta feira... agora, o que tem lá, quando eu 
tirar, a pessoa que veio jogar se prepare que ele vai receber essa caiga 
no espinhaço. Num vou fazer nada, vou só tirar o que tem.  
 

A maioria dos pais e mães de santo dos terreiros pesquisados afirma ter 

começado suas atividades religiosas trabalhando nas mesas. Dona Joana, no entanto, diz 

ter começado como rezadeira. Segundo a própria, sempre tivera vontade de rezar o 

povo, mas aprendeu pela necessidade de rezar seus próprios filhos (biológicos), quando 

esses adoeciam, e para não ter que ir à casa de outro rezador. Ela foi, então, ampliando 

seus conhecimentos, como nos diz: “eu aprendi também rezar, de criança a adulto. Um 

casal se deixando, se separando, também eu sei fazer eles voltar, se unir. Isso é o meu 

trabalho aqui”. 

Apesar de ter dado duas obrigações na casa de seu Biu Felix, nas quais 

permaneceu no quarto, dona Joana adotou na feitura dos seus filhos de santo o modelo 

ensinado por seu José Antônio. Este, diferente dos demais pais de santo pesquisados, 

não colocava os filhos de quarto, apenas exigia uma “dieta” e que esses ficassem em 

casa, repousando durante um determinado tempo. Como nos conta dona Joana. 
Eu nunca fiz uma obrigação de Jurema pra ir meu pai de santo e me 
arriar lá dentro do quarto, não. Porque ele dizia assim: “minha filha 
tudo isso é uma ilusão. Se você tem ciência, se você tem o santo, o 
santo vai lhe dar o recado, do tamanho que você merecer. Num 
precisa de você ir se deitar em canto nenhum, não. Fique só na sua 
cama, na sua casa. Eu faço sua obrigação aqui, hoje, você vai se 
embora hoje ou amanhã, vai repousar na sua casa, guardar sua dieta 
na sua casa. Não é dentro da minha casa, não”.  

 
As dietas podem durar sete, dezessete ou vinte e um dias. A obrigação para mão 

de faca (que permite a um pai de santo colocar uma pessoa de quarto), por exemplo, 



 
 

161
 

inclui não pegar em nenhum talher, comer com as mãos e não lavá-las, durante vinte e 

um dias.  

Dona Joana não toca pra Exu na Jurema, afirmando que essa prática seria própria 

da Quimbanda. Segundo ela, seu trabalho é “Umbanda limpa”. Assim, na Jurema toca 

apenas para caboclo e mestre. Na última parte da sessão, no entanto, toca de vez em 

quando para os pretos velhos. Mas faz a seguinte advertência: “Preto Velho é 

Candomblé. É por isso que a gente só baixa ele depois que puxar os caboclo, puxar a 

Jurema, puxar o mestre”.  

Ela, no entanto, tem evitado as incorporações, devido à sua idade e à saúde 

delicada. Na Jurema, as principais entidades com as quais trabalha são Malunguinho – 

por ela considerado rei dos caboclos e rei das matas – e rei Aragão. Seu mestre, no 

entanto, nunca teria revelado a sua identidade, nem para ela nem para o seu pai de santo. 

Como alguns juremeiros, dona Joana acredita que existe um Reino, por ela 

denominado de Cidade da Jurema. Ao contrário de muitos, no entanto, acredita que para 

a Cidade não vão apenas os juremeiros depois de mortos, mas todas as “pessoas boas”. 

Segundo ela, a Cidade teria surgido do pé de jurema que Deus abençoou, após ter 

descansado em suas sombras. Para essa mãe de santo, nenhum espírito, mesmo sendo 

“bom”, iria para o céu. Todos vão para a Cidade da Jurema.  

Muito crente aqui diz que vai morrer e vai pro céu, mas é engano 
dele, ele não vai, não. Ele vai pra uma cidade, que é a cidade da 
Jurema, uma cidade limpa, lá só tem rosa, só tem flor. [...] Pedro, São 
Paulo, São Tiago, é os apóstolos de Jesus, né? Esses tão no céu com 
Jesus. Mas Jesus fez aquela Cidade da Jurema pra colocar as pessoas 
boas, que num tem maldade, que não são criminoso, que não são 
ladrão. Vai ficar naquela Cidade da Jurema. Foi daquele pé de jurema 
que Jesus repousou embaixo dele.  
 
 

AS FEDERAÇÕES 
 

A expansão das federações de Umbanda na área da pesquisa corresponde ao 

processo de burocratização das instituições religiosas em Pernambuco e na Paraíba. Em 

nível nacional, a primeira federação surge em 1939, no Rio de Janeiro. Como 

mencionado no segundo capítulo, elas vão desempenhar um papel fundamental na 

unificação dos centros e terreiros, comprometidas com a organização e padronização 

dos conceitos e ritos da Religião, bem como buscando um controle sobre sua prática 

através de canais oficiais. As federações surgem na região da pesquisa como uma 

solução ao problema das perseguições aos praticantes das religiões afro-brasileiras. 



 
 

162
 

Como mencionei no terceiro capítulo, há diversos relatos, sobretudo dos pais de santo 

mais velhos, desse período de repressão. Por outro lado, diante do preconceito das 

igrejas cristãs e da sociedade como um todo, a idéia de ter um órgão que reconhecia 

frente ao Estado o direito dos praticantes desses cultos, com um aparato jurídico em seu 

favor, os atraía (e, em alguns terreiros, ainda os atrai) para as federações.  

Se, por um lado, elas surgem como uma ferramenta contra os aparelhos 

repressivos, por outro, chegam a exercer através do poder que lhes foi conferido, um 

outro tipo de repressão. Esta seria a de exigir dos donos de terreiro, além da 

obrigatoriedade de filiação, o pagamento de anuidades e mensalidades, sob a constante 

ameaça de não poderem funcionar. Diante dessa exigência, o cumprimento dos dogmas 

da religião acaba em segundo plano. 

Como entidades organizadas em torno dos direitos e deveres dos umbandistas, 

elas vão desempenham um papel importante na consolidação dessa religião enquanto 

movimento nacional, inclusive o de enfrentar e responder aos ataques em nível nacional 

contra a Umbanda, feitos por alguns setores da sociedade. Vários fatores, no entanto, 

levaram à gradativa perda de poder por parte dessas instituições. De um modo mais 

geral, um desses fatores seria a diversidade de versões da Umbanda, que impedia a 

padronização dos conceitos e ritos da Religião, contribuindo com o surgimento de uma 

quantidade significativa de novas federações, que passariam a disputar o monopólio 

desse controle sobre os terreiros. Por outro, o acesso a informações sobre os direitos de 

um Estado laico e, consequentemente, sobre a não obrigatoriedade de filiação tem 

levado, nos últimos anos, a uma ruptura dos terreiros com as federações. A fala a seguir 

de pai Dedo, representa o pensamento de alguns pais de santo de Goiana. Pela 

importância do seu relato, o transmito quase na íntegra.  
A Federação, isto foi da época da Revolução de Trinta. Que a polícia 
vinha no terreiro a cavalo. O mundo hoje é laico, né? Pra todos. A 
gente não precisa de federação, não. [...] paga os tolos, os abestalhados, 
os idiotas, que dá dinheiro à federação. Nós somos livres para cultuar a 
nossa religião... a gente não precisa de uma federação para nada, não. 
Cada um é dono de si. Então, se você hoje disser que a sua fé é este 
cigarro e montar uma religião, você é bem quisto. [...] Da dinheiro a 
uma federação pra quê? Pra o povo comer sem nada? A gente pertence 
a um grupo... a gente soma Jurema, Umbanda, candomblecistas, a gente 
soma. [...] pra cá, só ta existindo esse negócio de Federação na Paraíba. 
Porque não fazem nada. Federação não faz nada. Só ganha dinheiro e 
lucro... porque se eu tivesse um ilê na Paraíba, eu ia revolucionar. 

 
Como uma opção às federações, tem surgido entidades que se propõem a 

representar os terreiros, sem a preocupação com a diversidade de versões encontradas 



 
 

163
 

nem a padronização de conceitos e ritos, mas mantendo um discurso de ações 

afirmativas, projetos sociais, etc. Neles, não há obrigatoriedade de filiação nem existe 

taxa, anuidade ou qualquer tipo de cobrança aos terreiros. Este é, por exemplo, o caso 

do Instituto Nacional da Tradição e Cultura Afro Brasileiro (Intecab), criado em 1987, 

que atua em nove estados do Brasil, dentre os quais Paraíba e Pernambuco. A idéia do 

Instituto surgiu no contexto da III Conferencia Mundial da Tradição dos Orixás e 

Cultura (Comtoc), sediada em Nova York, em 1986. Seu representante em Goiana é pai 

Carmelo, sendo auxiliado por pai Dedo. Todos os quatro terreiros por mim visitados 

nesta cidade aderiram ao Intecab. Nas demais cidades pesquisadas, a presença do 

Instituto ainda é inexpressiva.  

Muitos pais de santo, no entanto, ainda continuam filiados às federações. Alguns 

deles, inclusive, como Ciriaco e Edu, de Alhandra, que possuem licença da Federação 

dos Cultos Africanos do Estado da Paraíba, mesmo tendo sido informados da não 

obrigatoriedade de filiação, preferem continuar pagando a anuidade. As razões para se 

manterem ligados às federações são diversas. Muitos pais de santo ainda são 

pressionados pelos fiscais dessas instituições para pagarem suas anuidades, ameaçando 

fechar o terreiro. Outros, como Ciriaco, temem perder o direito à aposentadoria, 

difundido pela federação como um direito exclusivo dos filiados76. 

Por outro lado, alguns pais e mães de santo acham necessária a atuação das 

federações para disciplinar seus filiados e impedir que pessoas não qualificadas abram 

terreiro. Dona Nita, de Itambé, por exemplo defende uma atuação mais rígida dessas 

instituições. Vejamos a sua fala: 

Isso aqui merecia uma federação daquelas rígidas. Porque, se eu 
entrasse dentro de uma fundação dessa pra trabalhar de fiscal, muito 
terrerim desse aqui Nita acabava, viu? [...] a Jurema exige 
fundamento. Mas nem todo mundo por aqui tem fundamento dentro 
da Jurema. Querem trabalhar assim, a toque de caixa. O que chega na 
boca grita, o que chega na língua solta. 

 

 

A JUREMA �A ARTE POPULAR 

 

Seguindo a perspectiva de descrever, neste capítulo, o cenário da pesquisa, 

penso ser fundamental situar o contexto dos chamados grupos tradicionais, que existem 
                                                 
76 O direito de aposentadoria dos sacerdotes das religiões de matriz africana foi aprovado em outubro de 
2000, pelo Ministério da Previdência Social. Há, no entanto, por parte dos sacerdotes, um 
desconhecimento total desse direito ou de como solicitá-lo. 



 
 

164
 

na região – Cavalo Marinho, Maracatu Rural e Caboclinho –, os quais mantêm, cada um 

ao seu modo, uma relação com a Jurema. Relação essa que tem sido apontada em vários 

trabalhos. O que pretendo nesta seção, em paralelo à descrição das referidas 

manifestações, é chamar a atenção para o fato de que não existe, nesses grupos, um 

vínculo padrão com o aspecto religioso. Este segue a própria tendência dos terreiros, 

que são diversos e marcados pela individualidade. Esses grupos se aproximam, pelo 

menos em parte, do que definiu Durkheim como a “matéria do folclore”, que se somaria 

a outros “fenômenos religiosos que não dizem respeito a nenhuma religião 

determinada” (2000, p. 18).  

Uma última observação: não pretendo fazer, em relação a esses brinquedos 

(termo usado por seus próprios protagonistas), uma descrição exaustiva da performance 

e dos elementos que a compõem, o que certamente me afastaria do objetivo mais 

imediato do presente trabalho, que é o de perceber a força e os alcances da tradição da 

Jurema na área pesquisada. 

 

Maracatu Rural 
 

O maracatu rural, também chamado maracatu de baque solto, de orquestra ou 

de lança, é uma manifestação característica da Mata Norte de Pernambuco, mantendo 

diferenças significativas em relação aos denominados maracatus nação ou de baque 

virado, que são encontrados no Recife. Ambos consistem em agremiações 

carnavalescas, tendo sua história bastante ligada a dos carnavais pernambucanos. É 

comum a associação dos segundos ao Xangô e a tradição nagô, o que justifica o 

emprego do termo nação, para designá-los. Por muito tempo, os primeiros não 

despertaram nenhum interesse dos pesquisadores por não serem reconhecidos como 

autênticos representantes da tradição africana. Em 1976, por exemplo, eles chegaram a 

ser proibidos de desfilar na passarela oficial do Recife, sob o argumento de estarem 

“descaracterizando” as “tradicionais” nações africanas (FRANÇA LIMA, 2007). As 

personagens, a música, a indumentária e demais aspectos visuais do maracatu rural 

traziam diferenças significativas em relação ao seu homônimo da capital.  

Os grupos da Mata Norte, por sua vez, estariam mais próximo do universo da 

Jurema (BENJAMIM, 1982), tendo como destaque, entre os seus personagens, o 

caboclo de lança, cuja origem e significados ainda se conhece muito pouco. Essa forma 

de caracterizar os grupos do Recife – mais afro que os do interior, que seriam mais 



 
 

165
 

acaboclados – é alimentada, sobretudo, pelo fato de muitos dos seus líderes famosos 

estarem ligados a religiões de matriz africana (FRANÇA LIMA, 2007). Os grupos de 

baque virado que fugiam a essa caracterização, como o “Indiano” e o “Gato Preto77”, 

eram considerados menores, inautênticos. Tanto que o maracatu Cambinda Estrela78, 

um dos mais expressivos do Recife, tendo surgido na década de 1930 como maracatu 

rural, frente ao desprestígio desses grupos, transformou-se em nação, como permanece 

até hoje. Os grupos de baque virado foram, portanto, considerados manifestação de 

resistência da cultura afro-pernambucana, enquanto os maracatus rurais eram 

considerados, por intelectuais e pesquisadores do Recife, uma manifestação equivocada, 

pois se autodenominavam maracatus, não merecendo por isso nenhum crédito. Em uma 

matéria do jornal Diário da Noite, intitulada Maracatus Distorcidos, citada por Katarina 

Real (1967), lemos o seguinte: 

É simplesmente lastimável a apresentação desses maracatus 
descaracterizados que todos os anos aparecem no Carnaval. Melhor 
seria que esses conjuntos não fossem classificados como tais, pois 
maracatus com orquestra, flautas e pífano, com uma praga de 
“tucháus” carregando nas traseiras aquela lataria pode ser tudo menos 
uma “nação africana”79. 
 

Esse olhar purificador, que aparece até meados da década de 1980, nos remete às 

questões colocadas no primeiro capítulo, que tratam da busca incessante pela África no 

Brasil. Encontramos, em relação aos grupos da Mata Norte, um interesse tardio por 

parte dos estudiosos da cultura pernambucana, semelhante ao que aconteceu com o 

culto da Jurema. A presença do maracatu rural no cenário das manifestações populares 

do Pernambuco já havia sido assinalada, embora de modo superficial, por Gilberto 

Freire, em Guia Pratico, Histórico e Sentimental da Cidade do Recife, publicado em 

1934. 

Quanto à associação dos grupos do Recife a uma autêntica tradição africana, ela 

ainda permanece, mesmo depois que grupos prestigiosos, como o Porto Rico, passarem 

a assumir publicamente, inclusive como bandeira nos seus desfiles, um forte vínculo 

com o universo da Jurema. Por outro lado, a história de alguns grupos importantes do 

Recife tem revelado um vínculo dos seus líderes e fundadores tanto com os orixás 

                                                 
77 Este Maracatu foi fundado na década de 1980, em homenagem a uma entidade da Jurema, mestra 
Ritinha, que tinha o Gato-Preto como seu Exu. As cores do grupo são o amarelo e o preto, que 
simbolizam a mestra e o Exu, respectivamente. 
78 Muitos maracatus rurais usam o termo cambinda no nome, o que, para alguns pesquisadores, seria uma 
evidência da ligação desses com os “cambidas”, grupos assim denominados, encontrados na Paraíba, nos 
quais os brincantes usam roupas de mulher. 
79 Apud., REAL, 1967, p. 94. 



 
 

166
 

quanto com a Jurema, como o Estrela Brilhante, cujo fundador era um juremeiro, o seu 

Cosmo, oriundo de Igarassu (ESTEVES, 2008). Durante o Carnaval, na ocasião da 

cerimônia para a saída das calungas, em um terreiro ligado ao grupo, é oferecido jurema 

aos presentes. Sobre essa dimensão religiosa do grupo, Esteves escreveu:  

As atividades religiosas do Estrela Brilhante também são lideradas pela 
Rainha, que além de exercer o papel de principal dirigente da 
“agremiação”, trabalha para a proteção espiritual do grupo em um 
terreiro que une práticas de xangô e de jurema, situado numa 
comunidade vizinha [...] são poucos os integrantes do maracatu que 
participam efetivamente das atividades religiosas, já que, segundo Dona 
Marivalda, a relação entre participação no grupo e vínculo com a 
religiosidade não é obrigatória, ao contrário do que se imagina, devido 
à tão difundida noção de que as diferentes dimensões relacionadas ao 
maracatu são obrigatoriamente indissociáveis (ibid., p. 76-77). 

 
Também cultuavam a Jurema (além dos orixás) Luiz de França – líder do 

Maracatu Leão Coroado – e Maria Madalena – do Elefante. Se é possível afirmar, hoje, 

que não há terreiro no Recife que não tenha, de algum modo, uma relação com a 

Jurema, é do mesmo modo questionável a associação dos brincantes dos maracatus com 

uma tradição nagô mais “autêntica” do que os da Mata Norte. Do mesmo modo, os 

grupos do interior estão inseridos no contexto da Umbanda, onde os juremeiros também 

cultuam os orixás, em uma prática religiosa, portanto, muito próxima daquelas dos 

terreiros do Recife. 

O maracatu rural é composto em sua maioria por trabalhadores da cana, que nos 

dias de Carnaval se transformam em reis, rainhas, caboclos de lança, Reamar (caboclo 

de pena), Mateus, Catirina, baianas e porta-estandarte. A “orquestra” é, geralmente, 

formada por trompete, trombone, além do “terno” – surdo, bombo, tarol, gonguê e porca 

(membranofone de fricção). É comum em Recife e nas cidades da Mata Norte, nos dias 

de Carnaval, encontrar vários desses caboclos, alguns solitários, caminhando em passos 

mais ou menos rápidos pelas ruas com seus surrões (armação de madeira, que serve de 

base à indumentária do brincante), suas lanças, com cerca de dois metros, e uma rosa 

(ou cravo) na boca. Eles chamam a atenção tanto pelo barulho dos chocalhos que 

carregam às costas, que marca o ritmo dos seus passos, quanto pela riqueza da 

indumentária80. Como tem acontecido com diversas manifestações encontradas de norte 

ao sul do país, esses grupos, após décadas de desprestígio, passam a ser considerados 

símbolos da autêntica cultura do Estado, tendo suas imagens, mormente a do caboclo de 
                                                 
80 De sua indumentária, destaca-se a “gola” – peça que o caboclo usa sobre o surrão, confeccionada com 
lantejoulas e vidrilhos, bastante colorida – e a “cabeleira”, como é chamado o ornamento de cabeça feito 
de tiras brilhosas de papel celofane ou crepom.   



 
 

167
 

lança, estampadas em propagandas do Governo de Pernambuco e de várias empresas e 

projetos na região. 

Embora existam um ou dois maracatus rurais com sede na região metropolitana 

do Recife, esse brinquedo é, como dito, característico da Zona da Mata Norte, onde há 

cerca de 110 grupos. Eles são também encontrados nas três cidades pernambucanas 

incluídas na pesquisa (dois em Condado, dois em Goiana e um em Itambé). Apesar de 

não haver relato desses grupos na Paraíba, encontrei caboclos de lança de Pernambuco 

fazendo sua tradicional marcha em Alhandra e Pedras de Fogo.   

A relação desses maracatus com a religião é complexa, variando de um grupo 

para o outro e dentro de um mesmo grupo. É possível afirmar que está relacionada aos 

caboclos, mas também há uma relação com outras entidades, invocadas durante o 

“calço”.  O calço mais comum é o cravo branco, que os caboclos de lança costumam 

conduzir na boca. Alguns caboclos costumam se calçar com o “azougue” – bebida 

ingerida pelos caboclos de alguns grupos, a base de aguardente, pólvora e outras 

substâncias. Para alguns, o azougue seria responsável pela resistência dos caboclos em 

suas longas caminhadas (ASSIS, 1996), carregando uma indumentária com 

aproximadamente 25 quilos. No entanto, seu Biu Alexandre, dono do Maracatu leão de 

Ouro, de Condado, afirma que em seu grupo, como em muitos outros, não se bebe o 

azougue, embora admita que houve época em que se bebia. Para seu Biu, o aspecto 

religioso não está na bebida ou no cravo. Ele é sutil e se manifestaria como um segredo 

para os próprios brincantes: 
Eu acredito que muitos não entendem o que é maracatu. Que 
maracatu tem um segredo que a gente não sabe... E eu acredito que o 
segredo é o símbolo do maracatu que nós temos. Nós temos que 
respeitar. A gente respeitando a gente tem um alívio, e se a gente não 
respeitar, a gente somos atrapalhado. Porque já aconteceu, e não 
comigo só, na Piaba, por causa de uma mulher, adoeceu a cabocaria 
quase toda. 
 

Seu Biu, no entanto, admite que a boneca de pano, chamada calunga, que é 

conduzida pela Dama de Paço é o principal símbolo de religiosidade do maracatu. No 

período que antecede ao Carnaval, ele costuma levar a boneca para ser “preparada” por 

uma tia juremeira.  

Pelo menos com relação aos maracatus por mim observados, não existe, entre os 

seus brincantes, uma preocupação com os fundamentos dessa dimensão religiosa. Ela 

toma de empréstimo alguns elementos presentes no acervo geral do conhecimento da 

comunidade de juremeiros, sendo, portanto, dinâmico e diverso. O sentimento de que, 



 
 

168
 

mais do que uma brincadeira, o maracatu tem, como dizem, um “fundamento”, que nele 

há algo de sagrado (ou “segredo”) e que, portanto, precisa ser respeitado, assinala a 

religiosidade do grupo. Tanto os mestres e donos dos maracatus quanto os brincantes de 

um modo geral vão interpretar e manifestar ao seu modo essa dimensão religiosa. Ela, 

no entanto, pode ser observada em vários aspectos do grupo, como nos preparativos 

para sair no Carnaval (as regras e o calçamento) e em diferentes momentos da “chamada 

de caboclo”, evento que marca o início das atividades do grupo durante o Carnaval. Nos 

dias que antecedem o Carnaval, o comportamento dos brincantes se assemelha ao de um 

dia de obrigação no terreiro: ele deve abster-se de sexo durante os dias em que o 

maracatu se apresenta, as mulheres menstruadas não podem participar da brincadeira e 

não é permitido, pelo menos no Leão de Ouro de Condado, o consumo de bebida 

alcoólica. O objetivo dos rituais e dos preceitos, que variam de um grupo para o outro, é 

“calçar” os integrantes do maracatu durante o Carnaval. O calçamento visa protegê-los 

dos “trabalhos” enviados pelos grupos rivais, mas também fornece ao caboclo força 

para suportar as longas caminhadas. Seu Biu de Laro, que acompanhou vários caboclos 

dos maracatus de Condado, sobretudo do maracatu dos irmãos Luis e Zé de Justo, que 

existiu há aproximadamente trinta anos, me contou das longas caminhadas dos caboclos 

durante os dias de Carnaval, pelos engenhos e cidades da Zona da Mata. Ele, que 

costumava receber os caboclos em seu terreiro para calçá-los, fez o seguinte 

depoimento:  

Eles chegavam, “eu quero me calçar”. Aí, pra calçar ele, eu ia calçar 
com a tribo de Malunguinho e um mestre. E então, nós pegava a 
jurema, preparava a jurema, a jurema dessa mesma, né? Nós separava 
um pouquinho, dava pra ele tomar um golezinho. Tem o cravo 
branco. O cravo branco é a proteção dele. O cravo branco mesmo. 
Hoje, nem isso ele usa mais. Ele usa um cravo branco, assim, feito de 
papel, artificial... só pra enfeitar... mas antigamente era cravo branco 
mesmo, toda casa de caboclo tinha uma toceira de cravo branco. E 
nós que calçava ele era o primeiro que pedia. Tinha dia aqui de ter 
quinze vinte cravo branco ali guardado no copo pros caboclos. 
Entendeu? Pra calçar, pra eles sair no mundo. Agora, pra quê? Pra 
num dá câimbra. Porque eles andavam de pés, andava muito de pés. 
Pra ele agüentar bater um surrão, e os cabeludos saíam virado. 
Quando eles calçavam com os mensageiros, eles saíam virado, saíam 
virado no mundo.... hoje não existe os caboclos. Hoje, qualquer um é 
um caboclo. Ele sai batendo aquele surrãozinho porque só anda 
montado, de ônibus, né? Mas antigamente não. Antigamente tinha 
que ser homem forte, homem de sangue na veia, pro mode enfrentar 
tudo, briga e tudo que botasse, que visse pela frente. Então, o que 
acontece? A religião dos caboclo é idêntico à Jurema. 
 



 
 

169
 

Ainda sobre o cravo, seu Biu explica: “o cravo é uma flor sagrada. E o cravo, ele 

traz o positivo e afasta o negativo. As coisas ruins... é uma flor sagrada que evita as 

coisas ruins se aproximar... e é uma tradição que eles têm derna do começo”. Seu 

Raminho, Mestre Caboclo do Maracatu Leão de Ouro de Condado, morador de Aliança, 

município vizinho, afirma: 
Ele [o cravo branco] é o símbolo do caboclo. [...] A gente prepara... 
calça com Iemanjá, às vezes calça com Zé das Encruzilhadas, calça 
com Zé Pilintra, com o que seja. Tem gente que bota aqui (apontando 
para o chapéu), certo? Tem gente que bota na meia, na liga, e tem 
gente que bota no cravo. Fica bem azougado. 
 

Em Itambé, alguns terreiros fazem uma associação entre o caboclo de Orubá – 

considerado chefe de falange ou tribo de caboclos – e esses maracatus. Dona Zeza, que 

costuma calçar os brincantes desses grupos durante o Carnaval, fez o seguinte relato.  
[...] aqueles que saem com aquele chapéu, aquilo é Urubá. É os 
caboclos. No momento, quando eles tão, assim, pra sair, quando 
chega o tempo, eles me procuram, aqueles homens. Porque cada um 
daqueles tem que sair com um espírito, irradiação da Jurema. Porque 
ele é um caboclo. Aí, aquilo significa ser Urubá, aqueles caboclos 
que tem aquelas varas... 

 

Cavalo Marinho 
 

O caboclo de Orubá é um aspectos religiosos importante em outro brinquedo da 

Mata Norte de Pernambuco, o Cavalo Marinho. Trata-se de uma manifestação oriunda 

do ciclo natalino, mas que se apresenta em outras épocas do ano. Das três manifestações 

aqui apresentadas, essa é a que mantém uma relação mais sutil com a religião. Essa 

dimensão está presente tanto através do envolvimento dos seus donos com o universo da 

Jurema – como é o caso dos mestres que pude observar em Condado e Aliança – quanto 

pela presença da entidade acima referida.  

Consiste o cavalo Marinho em um teatro popular, realizado na rua, marcado pela 

dança e pelo diálogo (improvisado e jocoso) entre os seus personagens. Esse diálogo é 

intercalado pelas toadas, acompanhadas por rabeca, pandeiro, ganzá (ali chamado 

mineiro) e bage (espécie de reco-reco, ou idiofone de raspagem, feito de taboca). Além 

do Mateus e do Sebastião, que animam o público, sendo os personagens mais 

conhecidos, as chamadas figuras que compõem o espetáculo vão se apresentando uma a 

uma em frente ao “banco” (onde permanecem os músicos durante toda a brincadeira).  

Em Condado, pude acompanhar os dois cavalos marinhos da cidade: o Estrela de 

Ouro, de Biu Alexandre – que, como dito, é também dono de um Maracatu – e o Estrela 



 
 

170
 

Brilhante, do seu Antônio Teles. Os dois mestres estão ligados ao universo da Jurema e 

dos orixás. Seu Antônio chegou a ter terreiro e foi um dos fiscais da Federação de 

Umbanda São Jorge, com sede em Goiana. É tocador de rabeca e participou de todas as 

manifestações que existem na região. Como diz o próprio: 

Doze anos que eu brinco Cavalo Marinho, tô com setenta e quatro... 
Fui coquista, embolador de coco, eu fui cirandeiro e mestre de 
Maracatu, mestre de caboclinho. Criei um cabocolinho meu, aí... 
mamulengueiro... [...] Fui mestre de Cavalo Marinho. Onze anos que 
eu tomei conta de um Cavalo Marinho aqui em Condado. [...] da 
parte do Cavalo Marinho que faz parte de Jurema, só um caboclo: 
botaram o caboclo de Orubá dentro do Cavalo Marinho... 
 

Antes de criar o seu Cavalo Marinho, Antônio Teles tocava no grupo de Biu 

Alexandre, ao qual me referi acima, também dono do maracatu Estrela de Ouro. No 

Cavalo Marinho, seu Biu é conhecido por “botar” a “figura” (como dizem os brincantes) 

do Caboclo de Orubá. Nem todos os grupos apresentam esse personagem. Mesmo os 

integrantes que costumam manifestá-lo, não o recebem em qualquer “sambada”. As 

apresentações do Cavalo Marinho, que acontecem na rua, e que costumam varar a 

madrugada, têm reduzido o tempo de suas apresentações, em função de um espetáculo 

mais curto, adaptado ao tempo dos eventos produzidos pelos órgãos de cultura. No 

contexto desses eventos, torna-se mais difícil a presença do caboclo de Orubá, que surge 

incorporado no brincante. Durante sua manifestação, o caboclo, que se veste de índio, 

procura chamar a atenção do público, passando cacos de vidros no corpo e realizando 

outras demonstrações dessa natureza. 

O caboclo de Orubá é a única entidade que está, de algum modo, presente nas 

três manifestações características da Mata Norte de Pernambuco. Mas é, sobretudo, o 

caboclinho que vai apresentar uma relação mais direta com determinadas entidades, 

como Orubá, Sete-Flechas e Canindé. 

 

Caboclinhos 
 

Os caboclinhos (também dizem cabocolinhos) consistem em grupos que se 

apresentam durante o Carnaval, vestidos de índios, dançando e tocando pelas ruas. Eles, 

como os maracatus, estão organizados em agremiações carnavalescas. Embora possam 

ser encontrados em toda Zona da Mata Norte, inclusive nas três cidades pesquisadas, é 

em Goiana onde eles se mostram mais organizados, e onde há um movimento 

significativo desses grupos. Nessa cidade, onde está localizada a Federação dos 



 
 

171
 

caboclinhos de Pernambuco, existem seis grupos em atividade. Suas danças e músicas 

são bastante singulares. Seus instrumentos são a gaita (espécie de flauta reta, de taboca 

ou outro material, como pvc, latão, etc.), o caracaxá (espécie de idiofone de chocalhar), 

caixa, preaca (espécie de arco e flecha) e um pequeno tambor. Como dito, dos três 

brinquedos característicos da mata Norte, o caboclinho é o que vai apresentar uma 

relação mais direta com determinadas entidades. É também onde há um maior número 

de participantes envolvidos com o aspecto religioso. Todos os caboclinhos que conheci 

em Goiana (como, aliás, os mais antigos e populares do Recife e de Camaragibe) 

mantêm uma estreita relação com a Jurema. Seus brincantes, pelo menos uma parte 

significativa deles, entram em transe durante as apresentações. Como explica dona 

Vanda, do Sete-Flechas: “Todos ali, eles, quando botam uma roupa, eles não ficam só. 

Eles, cada um caboclo daqueles, que é da tribe, né? Aí se coloca perto deles”.  

Na mesma direção, seu Pedro, dono do caboclinho Caetés, faz o seguinte relato 

sobre os brincantes e o envolvimento com a religião:  

A maior parte que brinca, tudo tem... faz parte de terreiro de Xangô. 
Outros têm vez que não faz, mas a gente toca muitos toques e 
acontece nos toques de se manifestar. Eu mesmo tenho uma menina, 
uma sobrinha minha, que ela corre às léguas, aí esse ano disse que 
não brincava. Aí, veio pra o ensaio essa semana e manifestou-se. 
Sente mesmo. A maior parte sente e cai mesmo na hora que a turma 
toca o toque. 
 

O nome dos grupos de caboclinhos geralmente é dado em homenagem à falange 

ou tribo de caboclo do seu fundador. Canindé é um dos que mais se destaca nesse 

contexto. Assim, encontramos grupos com seu nome em Goiana, Recife e Camaragibe. 

O mesmo acontece com Sete-Fechas, que dá nome a um dos mais importantes 

caboclinhos do Recife e, do mesmo modo, a um dos mais renomados de Goiana. A 

explicação que ouvi tanto de pais de santo quanto de líderes dos caboclinhos de Goiana 

é que cada grupo representaria uma tribo ou falange, como acontece nos terreiros, de 

modo que cada brincante teria o seu caboclo individual, que seria da falange do grupo. 

Eles seguiriam a lógica dos terreiros, onde essas entidades só descem em grupo, em 

falange. Ou seja, não se canta para a tribo de Sete Flechas ao mesmo tempo em que se 

canta para Canindé ou Orubá. Ao explicar essa relação entre a entidade e sua falange ou 

tribo, pai Dedo, de Goiana, chega a mencionar os caboclinhos como exemplo. 

Caboclos são os índios, indígenas... São os caboclos que viviam em 
suas tribos. Hoje a gente tem a seqüência. Aqui existe o caboclinho 
Caetés. Não é uma tribo carnavalesca?! Existe Canindés. Não é outra 
tribo?! Não se misturam... é um querendo alfinetar o outro... é como 



 
 

172
 

os caboclos. A gente vai chamar Tupinambá. Então só chama o reino 
de Tupinambá. Rei Orubá. Só chama o reino de Orubá. Os caboclos 
Maia. A gente só chama os caboclos Maia. Canindé, a gente só 
chama os canindés. 

 

Em Goiana, todos os caboclinhos possuem um orientador espiritual, que pode 

ser uma mãe ou um pai de santo. Este orientador é responsável pelos trabalhos feitos 

para proteger o grupo. No dia da caçada do bode, ritual realizado por todos os grupos de 

Goiana, esses dois caboclinhos saem de suas sedes até o terreiro de dona Rita, onde 

bebem jurema, por ela preparada, e participam de um toque, durante o qual muitos 

brincantes entram em transe. A relação dos caboclinhos com o universo da jurema é 

evidenciada, principalmente, na caçada.  

Em fevereiro de 2009, registrei os preparativos para a o início do Carnaval em 

quatro caboclinhos de Goiana: o Canindé, o Carijó, o Sete-Flechas e o Caetés. Este é o 

mais antigo da cidade, com cerca de 106 anos de fundação. Hoje, o grupo tem entre 110 

e 120 participantes. Tem como orientador espiritual seu Tonho, juremeiro, morador do 

sítio Alecrim, que não possui salão, trabalhando apenas na mesa; o Canindé, apesar de 

enfrentar naquele momento dificuldades financeiras, é um dos mais respeitados de 

Goiana; o Carijó é relativamente novo. Seu dono e fundador é Jean, filho do seu Nelson, 

do Sete-Flechas, e sobrinho de seu Pedro, do Caetés. O grupo tem como madrinha Mãe 

Maria; e, finalmente, o Sete-Flechas, fundado por dissidentes do Caetés, seu Nelson e 

sua esposa Vanda. Também participaram da criação desse caboclinho dona Rita, do 

terreiro Mansão de Iemanjá, e seu falecido esposo, Sebastião Grosso. Dona Rita é 

madrinha desse e do Canindé.  

Estes e os outros três grupos da cidade se apresentam em um desfile local, e 

alguns deles na passarela oficial do Recife. Em todas as sedes, nos dias que antecedem 

ao Carnaval, vive-se uma corrida contra o relógio, com jovens trabalhando nas fantasias 

e estandartes, colando, costurando, pintando, em um ambiente que, em alguns casos, 

chega a ser bastante tenso. Todo o trabalho é suspenso na madrugada do domingo de 

Carnaval para a realização do principal ritual de calçamento do grupo, ao qual me referi 

acima, conhecido como caçada do bode. Ainda cedo, os brincantes, a maioria formada 

por jovens entre 14 e 22 anos, se reúnem nas sedes dos seus grupos, a maioria com sono 

acumulado, onde esperam a hora do ritual, trabalhando nas fantasias. A pressa se 

justificava, sobretudo, pelo fato de, no mesmo domingo da caçada, à tarde, realizar-se o 

desfile oficial dos caboclinhos de Goiana. Em alguns grupos, o clima, apesar da tensão, 



 
 

173
 

era de festa, noutros, os poucos recursos de que dispunham para confeccionar as 

fantasias, criava um ambiente bastante tenso.  

Visitei durante a madrugada da caçada a sede dos quatro caboclinhos 

mencionados, mas escolhi o Sete-Flechas para acompanhar durante o ritual. A caçada 

consiste em uma representação dos índios voltando da caça, o que acontece em uma 

apresentação, precedida de um ritual em homenagem ao caboclo que rege o grupo, pelas 

ruas da cidade, tocando e dançando. Na ocasião, muitos são incorporados. Faz parte do 

ritual a ingestão da jurema, considerada o calço do caboclo.  

Segundo seu Pedro, do Caetés, o ritual era conhecido apenas por caçada, sendo 

realizado há muito tempo na cidade. Ele ainda tem viva as imagens de quando era 

criança e via a caçada passar em frente a sua casa, acordando e atraindo toda a 

vizinhança, como, aliás, acontece ainda hoje. Antigamente não se usava nenhum animal, 

apenas um saco de estopa, cheio de bagaço de cana, presa a uma vara, dando a idéia de 

um veado ou outra caça. Na década de 1980, foi dado um bode de presente ao Caetés, 

que seria rifado para ajudar nas despesas com as fantasias. Seu Pedro teve a idéia de 

usá-lo como a caça. Como não dava para pendurar o animal vivo em uma vara, resolveu 

desfilar com o bicho andando junto ao grupo. O bode – que, nos terreiros da região, é 

um dos animais sacrificados nas obrigações – tornara-se, no contexto dos caboclinhos, 

uma oferenda para os caboclos. Dias após o desfile, o animal é sacrificado e sua carne 

servida a todos os brincantes em um almoço. Vejamos o que nos diz dona Vanda, do 

caboclinho Sete-Flechas. 
[...] aquele bode é uma obrigação da nação. Porque eles tomam o 
sangue do bode, os invisíveis. A gente deixa o bode, o bode bota pra 
berrar. Se demorar muito a matar, fica o bode sem um pingo de 
sangue. Isso é, três pingos de sangue, ou dá uma xicrinha de chá de 
sangue. Que eles tomam o sangue todinho. O caboclinho que botou o 
bode vivo foi o de Pedro, o Caetés. O primeiro caboclinho que botou. 
Porque era de estopa também. Era o bode feito de estopa, como 
amostração. 

 
Na caçada do bode, cada grupo tem sua própria trajetória. O Sete-Flechas 

caminha em direção ao terreiro de dona Rita. Antes, porém, seu Nelson faz um ritual 

para Sete-Flechas, onde risca o chão, enquanto faz uma oração em voz baixa. Em 

seguida, ao som do apito do mestre, os músicos iniciam o toque e a caminhada começa 

aos gritos de “okê caboclo!”. Nas ruas, abrem-se janelas e portas para ver os 

caboclinhos. Os transes acontecem ainda na rua e se intensificam quando o grupo entra 

no terreiro. Dona Rita canta para Jurema e serve a todos a bebida por ela preparada. O 



 
 

174
 

espaço é pequeno para tanta gente. A caminhada recomeça por outras ruas até 

retornarem à sede.  

Já o Carijó, caminha por dentro dos canaviais, seguindo depois em direção ao 

terreiro de dona Maria. Seu dono, Jean, nos fala da importância da caçada do bode e da 

centralidade da Jurema nesse ritual. 
[...] a religião do caboclinho é essa mesma: a partir do sábado de Zé 
Pereira, todo ele, quatro horas da manhã tão fazendo o seu caminho, 
[...] uns no assento das matas, outros no canavial, que eu vou mesmo 
pra dentro do canavial. Eu vou passar com meu caboclinho mais 
menos uma meia hora por dentro do canavial, pra poder ele estourar 
dentro da cidade. Todos os caboclinhos aqui de Goiana, a religião 
deles é a caçada do bode... [jurema] É o calço do caboclo. Tem que 
ter jurema. Hoje a gente já foi lá pra jurema, já hoje, [...] e ta todo 
mundo juremado amanhã. [a jurema] já ta lá no terreiro esperando 
nós. [...] aqueles caboclos de frente já ta preparado já faz uma 
semana, por aí, tão tudo já calçado. E a cabocaria, dos pequenos aos 
grandes, vai acabar de se calçar amanhã.  
 

O Coco de seu Zé 
 

Ainda sobre as manifestações artísticas e a relação com a jurema gostaria de 

acrescentar alguns comentários sobre a presença do coco nos terreiros. Ao contrário das 

três manifestações acima mencionadas, mais organizadas enquanto grupos, onde há 

personagens e dramas, o coco é um evento que vai privilegiar a música e a dança. Não 

há uma maior preocupação (pelo menos não ao nível dos outros grupos) com aspectos 

como indumentária, adereços, estandartes, etc. Se a dimensão religiosa não é algo que 

acompanha necessariamente alguns grupos ou alguns brincantes das manifestações 

acima mencionadas, sobretudo o Cavalo Marinho, no coco isto se torna ainda mais 

evidente. Há, no entanto, uma relação entre a Jurema e o coco bastante comum nos 

terreiros da Paraíba e de Pernambuco81, estando geralmente associada à parte final dos 

toques, dedicada aos mestres. Esse momento da gira é em algumas casas denominado 

coco de seu Zé. Nos terreiros em que pude observar sua realização, como na Tenda 

Espírita Ogum Beira-Mar, de pai Zé Carlos, em Goiana, e no Terreiro Ogum Beira-Mar, 

de dona Nita, em Itambé, o coco, que marca o fim de mais uma gira, tem um caráter de 

confraternização, intensificando o aspecto lúdico da sessão. 

                                                 
81 Essa relação entre coco e a Jurema também pode ser observada em vários terreiros de Pernambuco, a 
exemplo dos coquistas do bairro do Amaro Branco, em Olinda: Pombo Roxo, dona Lúcia e mãe Beata de 
Iansã. Outro exemplo seria Preto Limão, da cidade de Garanhuns, que realiza um coco de embolada no 
contexto da Jurema.  



 
 

175
 

No terreiro Mansão de Iemanjá, em Goiana, como mencionei no início deste 

capítulo, existe um coco bastante conhecido, que era realizado por seu Sebastião 

Grosso, um dos coquistas mais renomados da cidade, já falecido. Seu Sebastião era 

casado como dona Rita, que tem dado continuidade ao trabalho do esposo. Dona Rita, 

no entanto, não costuma realizar o coco no contexto dos toques, mas em uma festa 

separada. 

Uma análise mais exaustiva de cada uma dessas manifestações e de sua 

dimensão religiosa me afastaria dos objetivos mais imediatos do presente trabalho. Meu 

objetivo nesta etapa, como dito, foi mostrar outros espaços, na área de interesse da 

pesquisa, em que a Jurema, de algum modo, está presente. É possível afirmar que esses 

brinquedos apresentam-se de diferentes formas, reproduzindo a diversidade de crenças e 

práticas encontradas nos terreiros. Também é diversa a relação que os integrantes de um 

dado grupo mantêm com a religiosidade. No entanto, podemos dizer que, no contexto 

desses brinquedos, observa-se a mesma preocupação encontrada nos terreiros, tanto com 

a proteção contra as “demandas” enviadas pelos grupos rivais quanto com os riscos, de 

um modo geral, aos quais estão expostos seus participantes durante o Carnaval82. Penso 

que todo esse cuidado com o Carnaval intensifica-se com a simbologia das ruas que 

observei nos terreiros. O Carnaval é, por excelência, uma festa de rua. Esta representa 

um espaço desprotegido, aberto. Espaço das encruzilhadas, das pombagiras e dos exus. 

Estes, inclusive, são denominados nos terreiros de “povo da rua”.  

 

 

 

                                                 
82 Em Goiana, na semana pré-carnavalesca, assisti rituais na Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de 
Tupygoiá, de pai Dedo, e na Tenda Espírita Ogum Beira-Mar, de pai Zé Carlos – que não estão, ao 
contrário dos terreiros de dona Rita e dona Maria, ligados a um determinado grupo –, cujo objetivo era 
proteger os médiuns durante o Carnaval. Na casa de Dedo, é feito uma limpeza com fogo, produzido a 
partir de um álcool derramado no centro do salão. Também é usado para cada filho um ovo de galinha, 
que o pai de santo passa pelo corpo do filho, depois o quebra jogando-o em um balde. O ritual é longo, 
dele participando todos os membros da casa. Durante a sessão, Dedo faz uma advertência para que, 
durante o Carnaval, não se valham do corpo fechado para arranjar confusão. 



 
 

176
 

 

 

 
 

Fotos 6 - Caboclos de lança do Maracatu Leão de Ouro, de Condado. Foto 7 - Mestre Biu 
Alexandre. Foto 8 - Caboclo de lança do Maracatu Leão de Ouro, de Condado. 



 
 

177
 

 

 
Fotos 9 e 10 – Caçada do Bode, Caboclinho Sete-Flechas. Foto 11 – Brincante do Caboclinho 
bebendo jurema no Terreiro Mansão de Iemanjá, durante a Caçada do Bode. 



 
 

178
 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CAPÍTULO V – AS PRÁTICAS E CRE�ÇAS 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

179
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Considerações iniciais 
 

Neste capítulo, pretendo situar o culto da Jurema observado em toda área da 

pesquisa, a partir das suas crenças e práticas: o trabalho de demarcação das fronteiras 

entre o universo dos orixás e o da Jurema; os rituais; o panteão; a presença da jurema 

(bebida); e a música ritual. 

Em todo o cenário da pesquisa, os pais de santo, enquanto especialistas, se 

ocupam da manutenção, legitimação e circulação das práticas e crenças da Umbanda. 

Nesse “mercado simbólico”, o poder de um determinado sacerdote reside na capacidade 

dele mobilizar o que Bourdieu (2008) denomina de “energia simbólica”, que seria 

produzida pelo conjunto dos agentes comprometidos com o funcionamento de um dado 

campo, inclusive por seus próprios concorrentes. Um poder, portanto, que só se torna 

possível porque exercido com a cumplicidade de todo o grupo, que desconhece que a 

ele está sujeito ou que o exerce.  

Um dos aspectos comuns aos 14 terreiros pesquisados é o fato de eles serem 

marcados por dois universos integrados e, ao mesmo tempo, distintos: de um lado, 

orixás, exus e pombagiras, cultuados nos toques para os orixás; de outro, mestres, 

caboclos e reis, cultuados nos toques para a Jurema e nas sessões de mesa. Em 

praticamente todas as casas, também nas sessões de Jurema, são cultuados os preto-

velhos. Embora convivam constantemente com esses dois universos — marcado pela 

diversidade e hibridizações —, nenhum sacerdote desconsidera a necessidade de separá-

los, demarcando a fronteira entre ambos. Essa demarcação, no entanto, não impede uma 

sutil influência de um lado sobre o outro, que se manifesta de diferentes formas. O que 

penso ser fundamental para a reflexão aqui proposta não é analisar a coerência dessa 

demarcação, nem identificar todas as formas em que ela se apresenta, mas o fato de os 



 
 

180
 

sacerdotes se preocuparem com tal empreendimento, de haver, por assim dizer, uma 

disposição para estabelecer esses limites, o que pode ser descrito como uma marca da 

Umbanda praticada em toda área da pesquisa. Nessa demarcação, seguem diferentes 

orientações, à medida que procuram desqualificar o modo como essa e outras práticas 

observadas nos terreiros são executadas por seus concorrentes. 

Procurarei, inicialmente, situar a Jurema nesse contexto de demarcação, 

retomando a análise do espaço de celebração, cujos modelos e principais características 

procurei mostrar no quarto capítulo. Nesta seção, porém, pretendo me ocupar do sistema 

de crença e suas implicações na organização dos terreiros. Estes apresentam-se 

basicamente da seguinte forma: o peji — espécie de altar, onde se encontram os 

“assentamentos” das entidades africanas —, que seria o lugar sagrado dos orixás, exus e 

pombagiras; e a Jurema, representada em alguns terreiros pela mesa, mantendo a antiga 

tradição das mesas de Catimbó, ou, como presenciamos em algumas casas, no “quarto” 

ou no “altar” da Jurema. Nos três (quarto, altar e mesa), que os pais de santo costumam 

denominar simplesmente de parte da Jurema, são encontrados os mesmos objetos 

litúrgicos, como cachimbos, imagens de santos católicos, de caboclos, mestres, fumo, 

copos com água, entre outros. Sobre a mesa, no entanto, não são colocados os 

assentamentos dos mestres. Estes aparecem no chão, em baixo ou ao lado da mesa, ou 

no altar da jurema.  

Em várias casas, como a Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá, em 

Goiana, a “parte da Jurema” consiste no lugar onde ficam a mesa e os referidos 

assentamentos. Cada um deles corresponde a um tombamento (ritual de iniciação na 

Jurema) dado, e ao conseqüente “entroncamento” ou “assentamento” de um mestre ou 

mestra, do pai ou de um médium da casa. O assentamento — que evidencia a influência 

dos cultos de matriz africana sobre a iniciação na Jurema — consiste em um prato 

grande de barro, contendo fumo de rolo e a carcaça de uma cabeça de bode sobre um 

copo d’água. 

Em algumas casas, esse assentamento é representado pela tronqueira, feita com 

um tronco ou galho de jurema, onde estão assentados os “senhores mestres”, 

simbolizando suas “cidades”, suas moradas. Para preparar a tronqueira, são empregados 

diversos “materiais”, sendo a maioria deles segredo do pai de santo. Segundo pai Deca, 

do Templo Religiosos Ogum Beira-Mar, de Alhandra, o ritual acontece com a 

incorporação da entidade que será entroncada durante uma sessão de Jurema. A 

tronqueira é uma réplica, a representação mais próxima da planta, substituindo os 



 
 

181
 

antigos pés de jurema (as cidades), hoje cada vez mais raros.  

O mesmo princípio das antigas cidades (a incorporação de um mestre na planta), 

convivendo com a prática atual dos assentamentos, encontrei em algumas casas da Zona 

da Mata Norte de Pernambuco. Em Goiana, dona Rita, da Mansão de Iemanjá, mantinha 

um pé de jurema em frente à sua casa, que seria a Cidade de Tertuliano, um dos mestres 

com os quais trabalha. À medida que a planta foi secando, dona Rita fez uma tronqueira, 

mas resolveu despachá-la quando a planta secou de vez e morreu.  

Essa réplica da planta é encontrada em toda a área pesquisada, embora nem 

sempre seja chamada de tronqueira. Também é diversificado o seu significado para os 

juremeiros. A sua forma varia de um pequeno tronco liso de jurema, como encontrei no 

Centro Espírita Ogum Beira-Mar e no Templo Religioso Orixá São João Batista, ambos 

de Alhandra, e no Terreiro Ogum Beira-Mar, em Itambé, a um galho enramado, com 

folhas secas, como pode ser visto no Terreiro Mãe Iemanjá, em Pedras de Fogo, e no 

Centro do Mestre Zé Pilintra, em Itambé. 

No Terreiro Ogum Beira-Mar, três tronqueiras são colocadas ao lado de 

garrafões de jurema, garrafas de cachaça, estátuas de mestres, entre outros objetos 

litúrgicos, em uma espécie de altar da Jurema, que permanece em um canto do salão. A 

localização desses objetos no mesmo espaço da gira, e não em um cômodo a eles 

reservado, não encontrei em outra casa. 

O peji e o lugar onde se concentram os objetos litúrgicos e/ou os assentamentos 

da Jurema, na grande maioria dos terreiros, ocupam cômodos diferentes. No templo 

Religioso Orixá São João Batista e no Centro Espírita Ogum Beira-Mar, ambos de 

Alhandra, esses dois universos estão localizados no mesmo quarto. Contudo, há nele 

uma divisão espacial sempre respeitada. O quarto do peji, além de ser o lugar dos 

assentamentos e dos objetos litúrgicos dos orixás, é onde os filhos “deitam” em suas 

obrigações. Nas iniciações para a Jurema, podem ser usados dois espaços: no tombo do 

mestre, o iniciado permanece no quarto (alguns terreiros mantêm um quarto só para a 

Jurema); nas obrigações para caboclo, o médium permanece em uma cabana de palhas. 

Alguns terreiros realizam as iniciações para caboclo na mata. 

A necessidade de separar a Jurema dos orixás encontra sua forma mais radical 

em alguns terreiros de Goiana, os quais recebem uma dupla denominação. Assim, pai 

Dedo chama sua casa, pelos trabalhos que realiza com a Jurema, de Tenda Espírita 

Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá e, enquanto espaço de celebração dos orixás, de Ilê Axé 

Ogum Toperinã. Da mesma forma, a casa de pai Carmelo é por ele denominada como 



 
 

182
 

Tenda Espírita Maria Conga e Ilê Axé Ogum Xoroquê. Vejamos como nos explica pai 

Dedo: 

Um é a tenda de caboclo e outro é o ilê de orixá. Um é Jurema... 
porque eu comecei dentro de Jurema. Quando eu comecei, com nove 
anos de idade, adquiri espiritualidade, foi na Jurema. Quando eu vim 
procurar o orixá, já tinha quatorze anos de idade. Então eu sou 
juremeiro desde os nove anos. [...] São trinta e quatro anos que eu 
estou dentro de Jurema. Então, meu ilê não podia ter o nome de Ilê 
Axé Ogum Toperinã, então, sim, do guia espiritual Caboclo Axé 
Boiadeiro de Tupigoya. [...] Porque o certo é a gente ter a casa do 
orixá e casa de Jurema. Mas... não tem espaço, não tem dinheiro pra 
isso, de ter dois ilês, entendeu? O certo era ter uma casa de Jurema, 
só Jurema, e uma casa de orixá... casa de orixá não era pra cultuar 
eguns, casa de eguns não era pra cultuar orixás.  
 

Na fala acima, pai Dedo menciona a questão econômica como um dos fatores 

que vão influenciar na organização do espaço de celebração. Essa limitação que o 

impede de ter duas casas (um ilê e uma tenda) obriga outros pais de santo, cuja situação 

financeira é ainda mais precária, a transformarem os cômodos do espaço doméstico no 

espaço de celebração e a manter, em um mesmo cômodo, altares que, na concepção 

deles, deveriam estar em ambientes separados. Pude perceber que, em face da pobreza 

da grande maioria dos terreiros, na organização do espaço sagrado e na necessidade de 

subdividi-lo, os sacerdotes contribuem para a criação e recriação dos modelos vigentes. 

 

A ORGA�IZAÇÃO I�TER�A DOS TERREIROS E A DIVISÃO DO 

TRABALHO RELIGIOSO 

 

Se comparada às casas onde se praticavam as chamadas mesas de Catimbó, a 

Umbanda cria um vínculo mais permanente entre os fiéis e o espaço de celebração, 

estabelecendo hierarquias e funções mais rígidas. Em todos esses espaços, existe uma 

divisão do trabalho religioso (que varia em complexidade de uma casa para outra), o 

que praticamente não existia no contexto das mesas de Catimbó. Nessa divisão, não há, 

abaixo do pai ou da mãe de santo, uma hierarquia rígida em relação aos demais cargos. 

Estes, por sua vez, apresentam diferenças significativas de um terreiro para outro, 

podendo um mesmo nome designar diferentes funções, ou um determinado cargo não 

ser encontrado em algumas casas. As funções mais comuns – as quais serão explicadas 

mais adiante –, além das de pai ou mãe de santo, são: pai-pequeno, mãe-pequena, 

cargueiro de ebó, ogã e iabá. São ainda encontradas, embora em um número reduzido, 

as seguintes: cipa, cambone, colhedor (ou catador) de folhas, ekedi e barraqueiro. Com 



 
 

183
 

exceção do ogã e do carregador de ebó, que são encontrados em todas as casas e que 

exercem tarefas praticamente iguais em todas elas, é impossível apresentar uma 

definição absoluta desses cargos, uma vez que, como dito, encontrei nomes e papéis 

diferentes a eles atribuídos de um terreiro para o outro. Farei a seguir algumas 

considerações em relação a cada um deles. 

Todo poder de um terreiro está centrado no pai ou na mãe de santo, também 

chamados, respectivamente, babalorixá e ialorixá, e, em algumas casas, zelador e 

zeladora de santo. A função desses sacerdotes é cuidar da formação espiritual dos seus 

médiuns e coordenar as atividades da casa. Eles são os chefes, exercendo sobre os filhos 

uma significativa autoridade. Em geral, para tornar-se um pai ou mãe de santo, ter o seu 

próprio terreiro, é necessário dar as obrigações necessárias. Hoje, a própria comunidade 

desprestigia os donos de terreiro que não deram essas obrigações, sobretudo por não 

estarem aptos a iniciar os médiuns da casa, ou seja, iniciá-los nos orixás, o que exigiria 

do sacerdote, entre outras, uma obrigação de mão de faca. Seu Biu de Laro, por 

exemplo, dono do Terreiro Oxóssi Pena Branca, mais identificado com o universo da 

Jurema, não deu todas as obrigações necessárias no orixá, por isso não “corta” para 

nenhum médium da casa. Ele mesmo chega a questionar a legitimidade de muitos 

sacerdotes, que, segundo ele, não estariam preparados para cortar no santo.  

No que diz respeito aos conhecimentos de um pai de santo em relação à Jurema, 

há uma menor exigência. Pai Carmelo, por exemplo, toca para mestre e caboclo, mas 

não deu obrigação para Jurema nem se define como juremeiro, sendo considerado em 

Goiana uma referência no culto aos orixás. Essa menor exigência em relação à Jurema 

pode ser explicada, sobretudo, pela natureza mais subjetiva e diversa dessa experiência. 

Isto não significa, no entanto, que não haja uma valorização e reconhecimento dos 

mestres considerados feitos na Jurema, sobretudo aqueles que foram, como pai Dedo, 

formados por juremeiros renomados. Há, inclusive, quem procure dar suas obrigações 

para orixás com um pai de santo e ser iniciado na Jurema com outro, como pude 

observar em algumas casas de Goiana. No entanto, para alguns juremeiros, como dona 

Rita, também de Goiana, ninguém precisa de um especialista para ser iniciado na 

Jurema.  

Na maioria das casas, o pai-pequeno ou a mãe-pequena, além de auxiliar os pais 

e as mães de santo, são os responsáveis por substituí-los ocasionalmente nas atividades 

do terreiro. Essa é uma função encontrada em praticamente toda a região pesquisada, 

sendo exercida por um médium, filho ou uma filha de santo experiente e da confiança 



 
 

184
 

do pai de santo, mas o seu sentido não é o mesmo de uma casa para outra. No Centro 

Espírita Rei Malunguinho, em Alhandra, a função de pai pequeno foi por muito tempo 

exercida por seu Cosmos, já falecido, que não era filho, mas pai de santo de dona Maria, 

que dirige o terreiro ao lado do esposo, Ciriaco. Neste caso, a autoridade espiritual, 

sobretudo no que diz respeito às questões do orixá, era a do pai pequeno, e não dos 

donos da casa.  

Dona Zeza, do Centro Espírita e Terreiro de Umbanda Nossa Senhora do Carmo, 

em Itambé, acha desnecessário a maioria desses cargos. Para ela – apoiando-se em uma 

experiência negativa vivida há alguns anos –, pai-pequeno e mãe-pequena ameaçam a 

autoridade do dono do terreiro. Dona Mara, do Terreiro de Ogunté, Iansã Oiá, de 

Condado, também é contra essas funções, alegando que, por elas estabelecerem a 

autoridade de um médium sobre os outros, estimulam a desarmonia no terreiro. 

Já no Templo Religioso Orixá São João Batista, em Alhandra, existe o cargo de 

madrinha, que exige menos responsabilidade que o de mãe pequena. Esta, por sua vez, 

não seria, como em outros terreiros, o equivalente ao pai pequeno. Também chamado 

padrinho, pai pequeno seria um cargo “mais maneiro”. Vejamos o relato de Edu, dono 

do terreiro.  
A madrinha é um cargo mais maneiro. Já a mãe é um cargo mais 
pesado. Porque a mãe ela tem que ter o cargo... e eu tenho que ter 
meu cargo dividido com ela, meu cargo é dividido com ela. Somos 
duas cabeças. [...] O cargo do pai pequeno é o mesmo cargo da 
madrinha. Já é um cargo mais maneiro. Agora, o meu aqui, o pai 
pequeno, ele tem um cargo pesado, porque ele é padrinho, que é o pai 
pequeno, o carregador de ebó, que é o cipa, o cabone e o cata-folha. 
Tem um cargo pesado. 
 

A iabá, em alguns terreiros, é a responsável pelos filhos e pelas filhas de santo 

durante o período em que estes permanecem no quarto em obrigação. Em outros, como 

no Centro Espírita Ogum Beira-Mar, em Alhandra, e na Tenda Espírita Caboclo 

Boiadeiro de Tupygoiá, de Condado, é a responsável pela cozinha ritual. Nesta última, é 

também chamada de Iabassê.  

Já no Templo Religioso Orixá São João Batista, também de Alhandra, Edu nos 

dá a seguinte explicação: “[...] iabá é a mãe-pequena, que fica dentro do terreiro para 

comandar os fio, quando o pai tá manifestado ou com o mestre ou com o orixá, [ela] 

fica tomando conta”. Na Mansão de Iemanjá, em Goiana, a iabá é responsável por 

diversas atividades no terreiro, tais como a compra de produtos usados no terreiro, a 

ornamentação do salão, além de cuidar da mãe de santo quando esta se encontra 



 
 

185
 

incorporada. Em alguns terreiros, a função da iabá se assemelha a da ekedi. Na Tenda 

Espírita Maria Conga, em Goiana, como mencionado, há três ekedis, as quais têm como 

função cuidar do pai de santo quando está incorporado.   

O termo “cipa”, que em algumas casas de Alhandra designa a pessoa 

responsável por segurar o animal na hora da curiação, em outras, ocupa uma função 

próxima à do “cambono” (ou cambone), encontrado em alguns cultos de origem banto, 

que seria de auxiliar o pai e os filhos de santo, especialmente quando estão 

incorporados. Os termos cipa e cambone chegam a ser desconhecidos da maioria dos 

pais de santo na área pesquisada. Nas carteiras fornecidas pela Federação dos Cultos 

Africanos do Estado da Paraíba a todos que exercem cargos nos terreiros, nas quais há 

um desenho representando cada uma dessas funções, o cipa é representado pela figura 

de uma mão segurando uma faca.  

O cargueiro de ebó consiste no responsável pelos despachos do terreiro. Embora 

ele possa trabalhar também para outras entidades, na maioria das casas se ocupa 

exclusivamente dos despachos de Exu e da Pombagira. É uma tarefa nunca exercida 

pelo dono do terreiro, existindo sempre alguém, experiente e da confiança do pai de 

santo, designado para realizá-la. O trabalho exige muita reverência, devendo o 

responsável pela “carga” permanecer em silêncio durante todo o percurso. No Centro 

Espírita e Terreiro de Umbanda Nossa Senhora do Carmo, em Itambé, duas pessoas são 

responsáveis pelo despacho. Sua mãe de santo, dona Zeza, explica como é feito a 

entrega da carga:  
Enquanto eles não entregam aquela carga eu não sossego... Eles não 
falam com ninguém. Podem encontrar quem encontrar... eu fico aqui, 
no salão. Fico ali na porta, com uma garrafa de pinga, uma de 
cerveja, uma quartinha de Exu e outra de Pomba-Gira. Quando eles 
chegam é pra lavar aquelas mãos com aquela cerveja, aquela pinga e 
aquela água. Dali, pronto, eu me aliviei, porque enquanto eu não tiro 
aquela carga eu não sossego, não, porque é nó cego. E tem que 
entregar com muita delicadeza pra eles... E tem mais o local, não é 
pra sacudir em todo lugar não, é na encruza... 

 
O colhedor ou catador de folhas se encarrega de ir à mata pedir licença às 

entidades e colher as ervas e plantas que serão usadas nos amacis – líquido preparado 

com folhas sagradas, depositado em uma quartinha, no peji, sendo usado para lavar 

objetos litúrgicos, a cabeça do filho durante uma obrigação e partes do animal a ser 

sacrificado – e noutros rituais. Na maioria dos terreiros, essa atividade é realizada pelo 

próprio pai (ou mãe) de santo. Estes, em geral, cultivam em seus quintais muitas dessas 

plantas e ervas, o que torna desnecessário tanto a ida à mata quanto a existência de 



 
 

186
 

alguém que exerça tal função. Em algumas casas, não há uma pessoa designada para 

colher as folhas, mas para preparar os amacis. Dona Joana, do Terreiro Mãe Iemanjá, de 

Pedras de Fogo, acha que atividades como a do catador exige muita responsabilidade, 

por isso ela mesma desempenha essa tarefa. Vejamos sua fala. 

Eu mesmo sou quem faço. É porque é o seguinte, eu mando uma 
pessoa fazer uma coisa, ninguém faz certo. Eu mando acender uma 
vela aqui pro Exu e botar uma cachaça, o cabra nem sabe acender 
uma vela, nem sabe botar a cachaça e nem sabe firmar o cigarro. O 
médio mais sabido que eu tenho aqui não saber fazer isso. 
 

O cargo de barraqueiro só foi encontrado na Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro 

de Tupygoiá, em Goiana. Ele é o responsável por servir a jurema aos presentes e assistir 

ao pai de santo quando incorporado.  

Os ogãs, como mencionado, são os músicos do terreiro, embora o termo seja 

normalmente aplicado apenas aos tocadores de ilus. Como as demais funções aqui 

apresentadas, esses surgem no contexto da Jurema com o advento da Umbanda. De 

todos os cargos exercidos, excluindo-se, claro, os de pai e mãe de santo, os ogãs são os 

únicos indispensáveis ao funcionamento do terreiro. No entanto, é o único cargo que 

pode ser exercido por alguém de fora. O fato é que muitos terreiros não têm seus 

próprios tocadores, tendo que contratá-los nos dias de toque. Apesar de muitos donos de 

terreiro não gostarem que seus ogãs toquem em outras casas, esses “batedores” acabam 

aceitando o convite de outros pais de santo pelo dinheiro. Uma diferença no caráter do 

papel desempenhado pelos instrumentistas em relação aos demais cargos reside no fato 

de, pelo menos em boa parte dos terreiros, ser exigido dos ogãs mais um conhecimento 

prático do que espiritual, em que pesem as obrigações que alguns se submetem, como a 

lavagem das mãos.  

Os filhos e as filhas de santo que não ocupam uma função específica, como as 

acima descritas, não são meros frequentadores do terreiro. Eles são chamados para 

ajudar em diversas atividades da casa, como nos preparativos para as festas, sobretudo 

nas obrigações, quando o trabalho chega a durar o dia inteiro, muitas vezes estendendo-

se pela madrugada. Na Tenda Espírita Ogum Beira-Mar, em Goiana, por exemplo, os 

filhos são responsáveis por parte da limpeza do terreiro, como nos relata pai Zé Carlos: 

[...] Eu tenho uma pessoa própria pra limpar minha jurema e tenho 
uma pessoa pra limpar o peji. [...] A jurema vem uma toda semana, 
toda terça feira. Despacha todos copos da mesa, repõe tudinho, 
sangue de firmação, cachaça, mel, tudo na jurema ela faz. 
 



 
 

187
 

Alguns pais de santo, como pai Dedo, de Goiana, e Ciriaco, em Alhandra, 

solicitam de alguns filhos de santo uma contribuição em dinheiro para ajudar nos gastos 

com as festas. Na maioria das casas, contudo, essa contribuição é mais espontânea. Em 

boa parte dos terreiros, o sacerdote é mantido principalmente com dinheiro das 

consultas — denominado por alguns de “corocoxô” — e com a ajuda dos filhos de 

santo. Noutros, o dono do terreiro mantém uma atividade paralela, assumindo total ou 

parcialmente as despesas com o seu funcionamento. Na Mansão de Iemanjá, em Goiana, 

pro exemplo, dona Rita mantém o terreiro com as consultas e com a ajuda da pensão 

que herdou do marido. Os filhos, no entanto, são chamados para colaborar com os 

gastos da festa. Vejamos o seu relato: 

A gente consulta, a gente faz trabalho. Aí quando chega, assim, essa 
época, né? A época de toque, aí tem que juntar aquele dinheiro pra 
comprar as coisas, né? E os filhos de santo são pobres, coitados! Aí 
um da dez, outro da quinze, outro da vinte, outro da cinco, né?  

 
Divindades africanas na Jurema 

Algumas questões ligadas à penetração de elementos da “parte dos orixás” na 

Jurema são unanimemente aceitos, outras não. A presença do orixá Oxóssi, cultuado 

como um caboclo, às vezes como um rei, é um desses casos consensuais. Em todos os 

terreiros, essa entidade é interpretada como chefe de falange ou “tribo” de caboclos. Os 

juremeiros, no entanto, que também o cultuam nas sessões para orixás, sabem que se 

trata de uma entidade que tem origem na outra “parte”, na outra “corrente”, mas que se 

instalou na Jurema. Sua identificação com o universo dos caboclos deve-se, 

provavelmente, ao fato de ser originalmente o orixá da caça, tendo por símbolo o ofá 

(ou damatá), arco e flecha de metal. Provavelmente, sua penetração no contexto da 

Jurema deve-se à expansão da Umbanda, e não das antigas mesas de Catimbó. Em 

alguns terreiros, como no Centro Espírita Rei Malunguinho, de Alhandra, essa entidade, 

enquanto caboclo, é denominada Oxóssi, e, enquanto orixá, tratada por Odé. Esta seria 

uma das denominações mais antigas desse deus iorubano. Os sacerdotes, no entanto, 

sabem que se trata da mesma divindade.  

Outras entidades africanas encontradas no contexto da Jurema são os exus e 

pomba-giras. Eles são, em alguns terreiros, despachados no início da sessão de Jurema, 

como normalmente se faz nos toques para orixás. Sobre essa presença do “povo da rua”, 

como também são chamados, não há um consenso entre os juremeiros. Dos quatorze 

sacerdotes visitados, seis são totalmente contra; seis acham que tocar para Exu e 

Pomba-Gira é, pelo menos em algumas sessões, necessário; e dois realizam tal ritual 



 
 

188
 

apenas esporadicamente, não se sentindo muito à vontade com sua presença na Jurema. 

Dona Rita, de Goiana, explica que realiza o despacho nessas sessões porque existiriam 

exus da Jurema. 
... é o Exu da Jurema. Porque tem o Exu da Umbanda, do Orixá, e 
tem o Exu da Jurema. [...] O Exu da jurema é aquele Exu que vevi na 
Jurema... que ele é bom, que não faz mal pra ninguém, aí se chama o 
Exu da Jurema. É Tranca-Rua, é Exu do Vento, é Exu Barabaô. São 
exus bons... 
 

Essa relação entre Exu e Jurema é comum nos terreiros. Há quem afirme, como 

seu Ciriaco, que após meia noite todo mestre vira Exu. Muitos pais e mães de santo, 

como dona Nita, por exemplo, acreditam que Pilão Deitado é um Exu. Por isso, como 

observei em algumas casas, é comum no início dos cânticos para esse mestre algumas 

pessoas se retirarem apressadamente do salão e fazer o mesmo com as crianças. 

 

OS RITUAIS 

 

Sessão de toque 

 Com exceção da Tenda Espírita Maria Conga, do pai Carmelo, todos os terreiros 

incluídos na pesquisa procuram realizar sessões de toque de quinze em quinze dias, 

sendo um dia para a Jurema e outro para os orixás. Na maioria dos terreiros, esses 

rituais para a Jurema seguem basicamente a mesma estrutura: após a abertura da 

sessão83, canta-se inicialmente para caboclo e na segunda parte para mestre. 

Eventualmente, toca-se para os pretos velhos. Em algumas casas, como dito, despacha-

se antes o “povo da rua”, os exus e as pombagiras. Em todos os 14 terreiros observados, 

a gira (o círculo formado pelos médiuns) segue em sentido anti-horário. O círculo 

move-se em passos lentos. Alguns dançam em movimentos sutis, outros apenas 

caminham. No momento da incorporação, o médium vai para o centro do círculo e a 

dança, dependendo da entidade, pode torna-se mais intensa.  

Em geral, os toques começam entre vinte e vinte e uma horas, terminando entre 

meia noite e uma hora da madrugada, podendo se estender, especialmente nos dias de 

festa, até as três ou quatro da manhã. Hoje, em função das queixas freqüentes quanto ao 

barulho provocado pelos terreiros, sobretudo após a Lei estadual de 2005, conhecida 

como “Lei do Silêncio”, muitos pais de santo procuram não passar da meia noite. O 

                                                 
83 No início do toque para Jurema, é feita uma abertura pelo pai ou a mãe de santo da casa, com orações 
e/ou saudações à Jurema, aos mestres e caboclos.  



 
 

189
 

caso mais extremo, como mencionado, é o do pai Cícero, que passou a tocar das 

quatorze às vinte e uma horas. 

O toque consiste no evento mais importante para a transmissão e manutenção 

das crenças e práticas da Jurema. Embora as mesas estejam mais próximas das antigas 

sessões de Catimbó, elas não são realizadas com a mesma freqüência nem freqüentada 

por todos os médiuns da casa. Por outro lado, o tipo de sessão de mesa hoje praticada na 

maioria dos terreiros, denominada “reunião de mesa”, “mesa branca” ou “mesa de 

doutrina”, se aproxima mais de um modelo de inspiração kardecista. Em algumas casas, 

por exemplo, não se canta nessas sessões para mestres e caboclos, mas para entidades 

denominadas “espíritos de luz”. 

A centralidade da sessão de toque – seu caráter mais público e o fato dela reunir 

todos os membros da casa – a inclui na categoria, mencionada por Geertz, das 

“realizações culturais”. Estas, no conjunto dos rituais que constituem uma determinada 

religião, como a narração de um mito, a consulta a um sacerdote, entre outros, se 

apresentam como rituais mais elaborados e mais públicos, modelando espiritualmente 

um determinado grupo e envolvendo um maior número de disposições, motivações e 

concepções metafísicas (GEERTZ, 1989).  

Esses rituais possuem um caráter lúdico, transgressor e socializador, sendo, ao 

mesmo tempo, cerimônia religiosa e festa. A importância dessa relação entre religião e 

festa foi enfatizada, entre outros, por Durkheim (2000) e Caillois (1988). Este último 

chama a atenção, sobretudo, para a centralidade do sacrifício nesses eventos. Para ele, 

uma teoria da festa deveria ser articulada com uma teoria do sacrifício, que seria uma 

espécie de “conteúdo privilegiado” da festa: 
Ele é como que o movimento interior que a resume ou lhe dá o seu 
sentido. Uma e outra surgem juntos na mesma relação que a alma e o 
corpo... [...] a didática da festa reforça e reproduz a do sacrifício 
(CAILLOIS, 1988, p. 95). 

 
Esses rituais também são importantes enquanto espaços privilegiados de 

reafirmação da identidade social e do pertencimento a um determinado grupo ou 

comunidade. Eles consolidam os laços de afetividade dos seus participantes, ao mesmo 

tempo em que oferecem, como nos diz Canclini, “uma ocasião para que algumas 

restrições cotidianas sejam levantadas, para que os corpos tomem consciência do seu 

poder lúdico e o expressem (1983, p. 131)”. Com efeito, há nessas sessões uma 

necessidade de transpassarem o limite entre o lícito e o não lícito (DURKHEIM, 2000), 

o que acontece, sobretudo, através da dança, do consumo de bebida alcoólica, do fumo, 



 
 

190
 

enfim, em meio à efervescência da festa, dos transes intensos e do som marcante dos 

ilus. Os toques podem, ainda, ser descritos a partir do que denominou Michel Maffesoli 

de “centralidade subterrânea”: “um verdadeiro conservatório do saber viver popular, 

que só se mostra em algumas situações paroxísticas” (MAFFESOLI, 1985, p. 47).  

Um dos primeiros a mencionar esse caráter transgressor existente nas festas 

religiosas foi Durkheim, para quem haveria “cerimônias religiosas que determinam 

como que uma necessidade de violar as regras, ordinariamente as mais respeitadas” 

(2000, p. 418). A religião, ainda segundo o eminente sociólogo, necessitaria das livres 

combinações do pensamento e da atividade, da arte e de tudo que diverte o espírito 

fatigado pelo trabalho cotidiano. Assim, em As Formas Elementares da Vida Religiosa, 

ele procura mostrar a íntima relação existente entre festa e religião, de modo que a idéia 

de cerimônia religiosa de certa importância remeteria, naturalmente, à idéia de festa. Do 

mesmo modo, as festas profanas teriam certos traços de uma cerimônia religiosa, por 

objetivarem a aproximação dos indivíduos. 

 

As obrigações 

Não há relatos de iniciação no Catimbó. O discípulo aprendia observando, 

trabalhando na casa do mestre e o ajudando durante os rituais. Muitos juremeiros ainda 

afirmam a importância desse aprendizado sem mestre. Se a autoridade de um pai de 

santo, no que diz respeito ao universo dos orixás, é medida pela quantidade de 

obrigações que ele deu, no que diz respeito à Jurema acontece muitas vezes o inverso. 

Como vimos, muitos afirmam orgulhosamente que não foram iniciados na Jurema. 

Dona Maria, de Condado, como vimos, afirma ter trazido a ciência da Jurema do 

“berçário”, do “ventre da mãe”, se definindo, como seu Ciriaco, de Alhandra, como uma 

juremeira de “nascença”. Já dona Joana, de Itambé, diz não ter aprendido nada com seu 

pai de santo, mas em sonho. Dona Rita, de Goiana, também questiona a necessidade de 

um pai de santo para iniciar alguém na Jurema.  

Mas cada vez mais as obrigações para Jurema, que surgem por influência do 

culto aos orixás, são realizadas nos terreiros. Mesmo aqueles que afirmam terem 

aprendido sozinhos, como os pais e mães de santo acima mencionados, não deixam de 

encaminhar seus filhos para tais rituais. Quando uma pessoa realiza uma obrigação em 

que há reclusão, costumasse dizer que ela “deitou” ou “entrou de quarto”, também se 

diz que o pai de santo “cortou” para o filho. A maioria dos pais e mães de santo 

denominam a obrigação para mestre de tombo, embora alguns também empreguem o 



 
 

191
 

termo nas obrigações para caboclo. Estas são normalmente denominadas de batismo. 

Dona Zeza, de Itambé, prefere usar o termo batismo ou crisma, tanto para os mestres 

quanto para caboclos. 

Como vimos no capítulo anterior, a Umbanda cria um vínculo mais permanente 

entre os fiéis e o terreiro, estabelecendo hierarquias e funções. Estas são legitimadas, 

principalmente, pelas obrigações, que são deveres, encargos, pactos com uma 

determinada entidade. Elas modificam não apenas o estatuto religioso do iniciado, mas 

também o seu estatuto social (ELIADE, 1989). A necessidade de legitimação frente à 

comunidade religiosa (fator externo), marcada pela concorrência entre esses 

especialistas, além, claro, das motivações religiosas (fatores internos) fazem desses 

rituais um dos aspectos dinamizadores dos terreiros. Esses eventos, sobretudo as 

obrigações para os orixás, também têm implicações significativas na economia da 

maioria das casas, uma vez que, além dos gastos com animais, bebidas, roupas, etc., o 

iniciado deixa algum dinheiro para o pai de santo. Muitos, por exemplo, costumam 

cobrar pela “mão de faca”. Como vimos no capítulo anterior, pai Biu de Laro chega a 

chamar atenção para o fato desse aspecto econômico presente nas obrigações ser, em 

muitos casos, o motivo que leva alguns sacerdotes a se especializarem nos orixás, que 

exigem uma obrigação mais cara.  

A fase liminar desses ritos de passagem foi estudada, entre outros, por Victor 

Turner, que a define como um período transitório, no qual o sujeito ritual, o transitante, 

apresenta características ambíguas. Para o autor, os símbolos liminares remetem à idéia 

de regressão, renascimento. É preciso renascer, ser remodelado para possuir novos 

poderes e estar capacitado para sua nova situação de vida. “Assim, a liminaridade 

frequentemente é comparada à morte, ao estar no útero, à invisibilidade, à escuridão, à 

bissexualidade, às regiões selvagens e a um eclipse do sol ou da lua” (1974, p. 117).  

Em toda a área da pesquisa, as obrigações, sobretudo para os orixás — “obori”, 

“renovação do obori”, “iniciação da iaô” e “feitura completa da iaô” — exigem o 

enclausuramento do indivíduo e a curiação (sacrifício) de animais. A reclusão pode 

durar, dependendo da obrigação, de um a vinte e um dias. Mesmo no universo dos 

orixás, esses rituais apresentam diferenças significativas de um terreiro para o outro, 

contudo, em toda a área da pesquisa, são poucas as casas em que, nas obrigações para a 

Jurema, não haja reclusão. Essa, no entanto, não costuma ultrapassar um dia.  

Como mencionado no capítulo anterior, há diferentes concepções, entre os pais 

de santo, em relação ao tempo e a necessidade de reclusão nas obrigações para Jurema, 



 
 

192
 

assim como em relação ao local onde devem ser realizadas e o que deve ser realizado. 

Há, por exemplo, quem prefira deitar o filho sob a mesa de Jurema, dentro do salão, 

como mãe Mara; há quem os coloque no quarto da Jurema, seguido de perto o modelo 

das obrigações para orixás, como faz a maioria dos pais e mães de santo. Nas 

obrigações para caboclo, alguns colocam o iniciado em uma cabana, dentro do salão, 

como mãe Nita; outros realizam um batismo nas matas, sem reclusão, como pai Dedo. 

Vejamos o que nos diz esse pai de santo: 
O pessoal tá fazendo hoje de jurema como se fosse filho de santo, 
coisa de orixá. E Jurema não precisa disso. Jurema você baixa um 
caboclo, um preto velho, um mestre, uma mestra, ela já trabalha, já dá 
consulta, não precisa de certas coisas. Não precisa ninguém entrar de 
quarto, não precisa essas coisas. [...] A gente vai lá, faz todo o ritual, 
faz todas as oferendas pra caboclo na mata, tudinho. Tem o banho de 
batismo, etc. É uma coisa bem natural, bem natureza, bem jurema 
mesmo, bem angico, bem vajucá, bem reis Heron.  
 

Nas obrigações para mestre, no entanto, pai Dedo é, como os demais pais de 

santo, influenciado pelo modelo de iniciação nos orixás. Na festa do seu mestre, por 

exemplo, que realiza todo ano e chega a durar uma semana, são curiados bodes, 

galinhas e um boi. Durante o evento, todos os seus “afilhados” de Jurema também dão a 

festa do seu mestre.   

A obrigação é sempre anunciada como uma festa. Em um primeiro momento, é 

um rito de caráter individual, exigindo, como dito, o isolamento do iniciado, na grande 

maioria dos casos. Em um segundo momento, assume o caráter de rito público, de festa 

propriamente dita. Em algumas casas, a curiação tem início no dia anterior à festa, como 

observei no Terreiro Ogum Beira-Mar, de dona Nita, e no Centro Espírita Rei 

Malunguinho, de Ciriaco. Nesta, enquanto os animais vão sendo sacrificados, os 

participantes cantam para a entidade a que se destina a oferenda. Uma parte desses 

sacrifícios, dependendo do tipo de obrigação, pode ser realizada em torno da mina, que 

é aberta para este fim, na qual são depositados o sangue e partes do animal sacrificado. 

Em um cômodo separado, à medida que vão sendo curiados, os animais vão sendo 

preparados para serem servidos na festa, que, no caso do terreiro de Ciriaco, só acontece 

no dia seguinte. 

No batismo para a Jurema, no contexto da Umbanda, além da reclusão, o 

iniciado é “juremado”, o que consiste na implantação da semente de jurema mediante 

um pequeno corte feito na cabeça ou noutra parte do corpo do filho. Nesse ritual, que 

traz influência das obrigações para os orixás, o neófito deve beber jurema. Parte desse 



 
 

193
 

ritual é segredo do pai de santo, de modo que, geralmente, nem mesmo o próprio filho 

de santo sabe o que foi empregado em sua feitura. A implantação da semente também 

acontece nos tombos de mestre. Dona Mara, por exemplo, realizou três tombos, e em 

cada um deles implantou sementes em seu braço. 

 

As sessões de mesa 

Como vimos no primeiro capítulo, o Catimbó consistia basicamente em sessões 

de consulta, as chamadas mesas de Catimbó. Pelo menos em um aspecto, elas não 

diferem das atuais sessões de consultas praticadas nos terreiros pesquisados: ambas 

consistem em rituais de caráter mais individual e fechado, nos quais o crente recorre ao 

sacerdote em busca de cura para seus males físicos, mentais, espirituais ou para resolver 

toda sorte de aflição do dia a dia (problemas amorosos, intrigas, etc.). A maioria dos 

pais e mães de santo que participaram da pesquisa iniciou suas atividades religiosas 

nessas sessões. Alguns deles, como Ciriaco, de Alhandra, e Cícero, de Itambé, lembram 

do tempo em que essas sessões predominavam no cenário religioso de ambas as cidades. 

Hoje, as mesas de consulta continuam a ser praticadas, tendo diferentes significados 

para os terreiros. Um deles é o econômico, considerando que muitos sacerdotes tiram 

seu sustento dessas sessões. Esse aspecto foi do mesmo modo observado por Brandão e 

Nascimento (1998), com relação às sessões de consulta em terreiros do Recife, de onde 

viria parte do dinheiro para a manutenção da casa e do seu sacerdote. 

Não há, no entanto, nenhum constrangimento por parte dos que fazem desta 

atividade seu ganha pão. Eles a consideram útil à comunidade, um trabalho social, 

equivalendo ao de qualquer outro profissional, merecendo, por isso, ser remunerado. Ao 

falarem sobre o assunto, os pais de santo costumam afirmar que, além de resolver toda 

sorte de problemas, nessas consultas curam doenças que os médicos não conseguiram 

curar. Definindo essas sessões, pai Zé Carlos faz o seguinte relato: 
Mesa pra curar, pra tudo, de tudo um pouco... é juntar marido, é.. 
briga de casal com casal, ou, então, alguém ta doente, vai pro médico, 
faz vários exames, não resolve nada. Como tem uma aqui. Até 
psiquiatra ela foi, fez vários exames, e aqui, só com um simples 
banho a mulher ficou boa... eu chamo seu Zé, seu Zé trabalha, faz a 
preparação...  

 
Na entrada da Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá, de pai Dedo, 

além dos informativos sobre as atividades do mês, um quadro informa que a “consulta 

espiritual” custa cinqüenta reais, enquanto a “consulta com oráculo” (na qual se joga os 



 
 

194
 

búzios) sairia por setenta. Essa atividade não deixa de ter um importante significado na 

disputa entre os especialistas. Disputa esta presente na fala da maioria dos pais de santo. 

Como diz pai Dedo: “Terreiro não é fácil. A gente abrir uma casa e consultar o público 

não é fácil. E dentro da nossa religião afro-descendente, de jurema, existem muitas 

pessoas que trabalham de má fé”.  

Na fala seguinte, dona Maria, de Condado, enfatiza tanto a importância social 

dessas sessões quanto a disputa entre os pais de santo por clientes: 
Eu vou te curar, eu vou te rezar, curar enfermidade que médico não 
curou, rezar olhado de criança que outro rezador [não curou], aí: 
(referindo-se a fala do cliente) “eu fui pra dona Fulana, rezou e não 
curou, mas eu fui na casa de dona Maria, que rezou, e ela curou”. 
Então, quer dizer, minha oração é melhor. 
 

 O fato de um sacerdote ser bastante procurado em seus trabalhos de consulta é 

por eles mencionado como uma prova do seu prestígio, poder e da confiança nele 

depositada. Esse mercado, portanto, alimenta e é alimentado pela disputa do mercado 

simbólico, acirrando a contenda entre os donos de terreiro pelo monopólio da gestão dos 

bens religiosos e do exercício legítimo da religião.  

Nas cinco cidades visitadas, existem diversas pessoas que trabalham 

exclusivamente na mesa, muitas delas atuando quase no anonimato. Elas não têm 

terreiro, não trabalham com gira nem se definem como pai ou mãe de santo. Também 

não tem seguidores, algo como filho de santo ou discípulo. O espaço onde realizam as 

sessões é um cômodo da sua própria residência. Esse é o caso, por exemplo, do seu 

Cláudio, de Pedras de Fogo, amigo de dona Nita, de Itambé. Ele, que tem 76 anos de 

idade. Não tem pai de santo e nunca participou de qualquer tipo de iniciação. Em suas 

sessões, por ele denominada de “mesa branca”, recebe mestres – sobretudo Severino 

Francisco, seu guia de frente – e caboclos, entidades com as quais consulta os clientes. 

Ao contrário de seu Cláudio, existem pessoas que também trabalham 

exclusivamente na mesa, mas em um centro, ou seja, mantêm um espaço específico para 

realizar essas sessões, funcionando de modo mais organizado e público. Alguns desses 

centros se tornam bastante populares, como o de Joca Mão-de-Pau e o de Inácio 

Gabriel, ambos de Alhandra, aos quais me referi acima. Seu Inácio, como dito, trabalha 

em uma pequena casa próxima a sua residência, de sábado a quarta-feira, das cinco às 

dezesseis horas, atendendo diariamente um número significativo de pessoas. É o mestre 

mais antigo e respeitado da cidade. Em um contexto onde todos os juremeiros aderiram 

às sessões de toque e ao culto aos orixás, seu Inácio é hoje o último de uma série de 



 
 

195
 

mestres renomados de Alhandra, que se tornaram conhecidos através dos trabalhos de 

mesa, as mesas de catimbó, que predominaram na cidade até meados da década de 

1970. 

Além da consulta, há outro tipo de mesa, a qual me referi no início desta seção, 

comum à maioria das casas. Trata-se da “reunião de mesa”, também chamada “mesa 

branca” (termo também usado em algumas casas, como dito, para denominar sessões de 

consulta) ou “mesa de doutrina”. Essas sessões, que são bastante influenciadas pelos 

rituais kardecista, têm por objetivo desenvolver os médiuns da casa. Vejamos como as 

define pai Dedo:  
Reunião de desenvolvimento. Desenvolvimento é melhoramento aos 
médiuns que chega novo, novato... eu faço todas quintas feiras, toda 
semana... Boto a mesa, boto as cadeiras, os príncipes, que são copos, 
chamado príncipes, castiçais, flores... é uma mesa de Jurema.  
 

 Essas reuniões são realizadas geralmente uma vez por semana. Trata-se de uma 

sessão voltada exclusivamente para os membros da casa, sendo descritas pelos pais e 

mães de santo como fundamentais para o desenvolvimento espiritual. Há quase um 

consenso nos terreiros de que a “força” de um médium é adquirida principalmente 

nessas mesas. O tipo de “trabalho” e entidades invocadas, no entanto, variam 

consideravelmente de uma casa para outra, sendo ainda mais diversificada de que as 

demais sessões. São rituais cujas referências principais não são as antigas mesas de 

Catimbó, mas, como dito, as sessões kardecistas. Por outro lado, distanciam-se das 

sessões de consulta por seu caráter mais coletivo. Essas diferenças são enfatizadas na 

fala a seguir de dona Maria 
Eu dava [reunião] todas as quartas, mas eu parei. Vou dar uma quarta 
feira agora. [...] eu pego a mesa que eu janto nela, boto, preparo, pego 
os equipes (objetos litúrgicos) de lá que é necessitado, boto cá e 
formo os assentos e boto meus filhos em dias. [...] É assim, porque a 
relação, assim, da consulta, num cabe mais reunião de mesa não. A 
consulta, a gente já vai pra Jurema, na mesa lá dentro, não na mesa cá 
onde eu faço a reunião.   
 

Há, no entanto, uma sessão que aproxima a mesa de doutrina das sessões de 

consultas. Trata-se da Jurema de chão, menos freqüente, mas ainda praticada nos 

terreiros. A própria dona Maria diz ter sido iniciada nessas sessões, aos sete anos de 

idade. Hoje, costuma realizá-la apenas uma vez por ano. Dona Rita, de Goiana, afirma 

que é através desses “trabalhos de chão” que ela vai, em sonhos, ao Reino de Jurema. 

Também denominadas na área da pesquisa de trabalho baixo, Jurema terrestre e 

Jurema arriada, essas sessões hoje são coletivas, voltadas para os membros da casa, 



 
 

196
 

como as de doutrina, mas têm o objetivo de reviver os antigos rituais de Catimbó. 

Assim, são realizadas sobre uma toalha ou lençol branco no chão, sobre o qual se 

sentam os médiuns, e cantam toadas antigas, sem o acompanhamento de tambor, apenas 

de maracá ou palmas. Gonçalves Fernandes foi o primeiro a registrar essas sessões, na 

década de 1930. Em seu relato, vemos que o termo mesa, designando a sessão, passa a 

ser utilizado mesmo quando esses rituais ainda eram realizados no chão: 

Na casa do catimbozeiro, construída de massapé, na sala dos fundos, 
espécie de sala-de-comer, estava no chão, ao centro, uma toalha de 
algodão quadriculada. Tinha no meio um crucifixo pequeno e ao 
redor pratos fundos cheios de fumo picado, alternando com castiçais 
grosseiros com velas acesas. Todos ao redor da “mesa” (apesar de 
estar diretamente sobre o chão de terra batida, chamam à arrumação 
mesa) inicia o catimbozeiro a sessão (FERNANDES, 1938, p. 90). 
 

Na fazenda do Acais, em Alhandra, ouvi que dona Cassimira Gonçalves, 

sobrinha de Maria do Acais, foi a última mestra da família de Inácio Gonçalves de 

Barros, último regente dos índios da região, a realizar seus trabalhos no chão. Cassimira 

só teria passado a utilizar a mesa (no sentido do objeto físico) após Maria do Acais ter 

lhe presenteado com uma. 

Em toda área da pesquisa, é comum abrir-se um toque para a Jurema com os 

participantes abaixados. Através desse gesto ritual, é feita uma reverência aos velhos 

juremeiros e às cidades encantadas, aproximando as atuais sessões umbandizadas das 

práticas desses antigos mestres. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

197
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 



 
 

198
 

 
 
 

Foto 12 – Abertura de sessão de Jurema. Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá, 
Goiana. Foto 13 – Toque de Jurema. Terreiro de Umbanda São Jorge. Condado. 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 



 
 

199
 

 
 

 
Foto 14 – Obrigação para caboclo (saída da cabana). Terreiro Ogum Beira-Mar, Itambé.  
Foto 15 – Tombo de mestre (saída de quarto). Terreiro Ogum Beira-Mar, Itambé. 

JUREMA BEBIDA 

 

Como vimos no primeiro capítulo, há diversos documentos, principalmente a 

partir do século XVIII, que registram a utilização da jurema pelos índios nordestinos no 

período colonial. Esses documentos aparecem sempre em um contexto de repressão ao 

seu consumo e assinalam que a bebida era usada em eventos religiosos. A popularidade 

do seu uso entre os índios é evidenciada pela preocupação expressa no depoimento do 

Bispo de Pernambuco, em 1759, que a descreve como uma “célebre bebida”, que os 

índios “a constante bebem em lugares retirados”. Outra evidência seria o documento 

que institui o Diretório dos Índios em Pernambuco, criado pelo Marquês de Pombal, 

que, como vimos, faz referência direta à jurema, proibindo inteiramente seu uso. 

Não temos, no entanto, informações sobre como a bebida era preparada nesse 

período nem maiores detalhes sobre sua relação com a religiosidade dos índios. Os 

primeiros registros nesse sentido são feitos na década de 1930, por Carlos Estevão 

(1942), Estevão Pinto (1938) — aos quais me referi acima — e Curt Nimuendaju 

(1986). Os dois primeiros referem-se aos índios Pankararu; e o último, aos Kamuru-

Kariri.  

Carlos Estevão, sobre a cerimônia por ele observada durante a festa do Ajucá, no 

Brejo dos Padres, faz o seguinte relato: 



 
 

200
 

Raspada a raiz, é a raspa lavada para a eliminação da terra que, 
porventura, nela esteja agregada, sendo, em seguida, colocada sobre 
uma pedra. Nesta é macerada, batendo-se-lhe, amiudadamente, com 
outra pedra. Quando a maceração está completa, bota-se toda a massa 
dentro de uma vasilha com água, onde a espreme com as mãos a 
pessoa que a prepara. Pouco a pouco, a água vai se transformando 
numa calda vermelha e espumosa, até ficar em ponto de ser bebida. 
[...] o velho Serafim acendeu um cachimbo tubular, feito de raiz de 
Jurema, e, colocando-o em sentido inverso, isto é, botando na boca a 
parte em que se põe o fumo, soprou-o de encontro ao líquido que 
estava na vasilha, nele fazendo uma figura em forma de cruz e um 
ponto em cada um dos ângulos formados pelos braços da figura. [...] 
todos que ali se encontravam, inclusive duas velhas e reputadas 
“Cantadeiras”, sentaram-se no chão formando um círculo em redor da 
vasilha. Ia começar a festa (apud LIMA, 1946, p.46–47). 
 

Nimuendaju registrou o modo de preparar a bebida e os seus efeitos, partindo de 

um depoimento feito, em 1938, por um índio da aldeia de Santa Rosa (Bahia) que 

conviveu com os Kamuru-Kariri. Vejamos um pequeno trecho desse relato: 

Iam-se buscar, a leste do sítio da cerimônia, pedaços de galhos de 
jurema dos quais se tirava a casca, de cima para baixo, com um 
bastão de pau. A massa lenhosa era posta em infusão com água e 
depois espremida numa cuia especial [...] Eles fumavam de um 
grosso cachimbo de barro e sopravam a fumaça sobre a bebida, onde 
ela formava uma camada espessa. Um velho com um maracá 
enfeitado com um mosaico de penas grudadas [...] dava às moças e 
aos homens, que formavam uma fileira ao lado, um pouco da bebida 
da jurema numa pequena tigela de barro. A jurema mostra o mundo 
inteiro a quem bebe: vê-se o céu aberto, cujo fundo é inteiramente 
vermelho; vê-se a morada luminosa de Deus; vê-se o campo de flores 
onde habitam as almas dos índios mortos... (NIMUENDAJU, 1986, 
p. 73).   

 
Hoje, a jurema (bebida) está presente em diferentes contextos, sendo, do mesmo 

modo, bastante variada a forma de prepará-la. Em toda a área pesquisada, é possível 

encontrar diversas plantas descritas com este nome. A mais valorizada, pela maioria dos 

juremeiros, é a Mimosa tenuiflora (Willd.), conhecida como jurema-preta, que pertence 

à família das mimosaceae. Ela é mencionada em diversas toadas antigas, como a 

conhecida “Jurema preta, Senhora Rainha, tu és dona da cidade, mas a chave é 

minha”85. Trata-se da jurema típica do sertão e do agreste, cultuada pela quase 

totalidade dos índios nordestinos. Sua expansão na área de interesse da pesquisa, 

considerando não ser uma planta típica dessa região, pode estar relacionada aos 

                                                 
85 Mesmo nos terreiros em que a jurema branca é a preferida, não registrei, durante a pesquisa, nenhuma 
toada que fizesse referência a ela. 



 
 

201
 

descimentos e/ou aos indígenas oriundos do sertão, que lá se instalaram86. O fato é que 

ainda não podemos afirmar qual etnia foi responsável pela pratica da Jurema (ou quais 

etnias foram), ou mesmo se seu uso, no momento da chegada dos portugueses, já era 

comum a diversos povos indígenas que habitavam o Nordeste, como observamos hoje – 

como mencionado, a Jurema é sinal diacrítico na afirmação da identidade para a maioria 

dos índios nordestinos. 

Embora a jurema-preta seja preferida pela maioria dos juremeiros da região da 

pesquisa, há quem prefira trabalhar com a branca, Piptadenia stipulacea (Benth)87. Para 

alguns, esta última pode ser usada, mas deve ocupar um lugar de menor importância no 

culto, em relação à preta. Também existem aqueles que não têm preferência por um 

determinado tipo, empregando tanto a branca quanto a preta. Esse é o caso de dona Rita, 

em Goiana, e dona Mara, em Condado. Há, ainda, o caso de seu Cícero, em Itambé, e 

dona Joana, em Pedras de Fogo, que – como mencionado no capítulo anterior – só 

utilizam a branca. Seu Cícero também difere da maioria dos pais de santo por ser contra 

a mistura que observei nas outras casas, principalmente contra o acréscimo de álcool. 

Vejamos o seu relato: 

Tem muito tipo dela, mas a verdadeira é a branca. [...] O caba 
adquirir a semente dela é a coisa mais difícil no meio do mundo. [...] 
Deus abençôo a branca... (o povo) canta pra preta, mas a Jurema preta 
é pororoca. [...] A jurema que o povo inventa por aí é cachaça, a 
minha não é... [...] eu preparo a minha Jurema com o suco dela 
mesmo. É o suco da Jurema. Pego a folha dela, piso bem pisadinho, 
aí côo... não ofende a ninguém... não leva álcool de qualidade 
alguma. Aquilo (a outra) é cachaça, não é Jurema. Cachaça pura... o 
suco da Jurema você bebe dois litros, três e não ofende... e não 
embebeda nunca.  
 

Tanto o seu Cícero quanto dona Joana, de Pedras de Fogo, associam a jurema-

preta à esquerda e a branca à direita, o que parece ligar-se a uma associação mais ampla 

do branco (corrente branca, mesa branca, corrente de luz, entre outras) com as práticas 

para “fazer o bem” e do preto (magia negra, espírito das trevas, etc.) com trabalhos para 

o mal. Isto remete à influência de certa interpretação do Espiritismo Kardecista88. Na 

                                                 
86 A exemplo dos Tabajara, que se instalaram no litoral sul da Paraíba, vindo das margens do São 
Francisco. 
87 Ao contrário do que foi visto na área pesquisada, Cascudo afirma, sobre os catimbós por ele estudados 

no Rio Grande do Norte, que a jurema-branca seria mais usada que a preta (CASCUDO, 1978). Na 
Zona da Mata Norte de Pernambuco, também encontrei alguns casos em que a branca é mais 
empregada. 

88 A expressão mesa branca, por exemplo, surge associada às sessões kardecistas, sendo, inclusive, 
também descritas como mesas de “doutrina” (o que também remete à influência dessa religião), embora 
no Espiritismo kardecista não exista uma sessão de “mesa branca”.    



 
 

202
 

fala de Dona Joana, referindo-se aos mestres da Jurema, há uma associação do “branco” 

com o bem, com o “limpo”, que se estende até a bebida:  

Eles vêm salvando em nome de Jesus, eles vêm fazendo a caridade, 
eles vêm fazendo o bem. São esse povo limpo da cidade da Jurema 
branca. Tem a branca e tem a preta. Nosso Senhor fez os dois 
caminhos. Fez o caminho do bem e o caminho do mal. [...] a minha 
jurema é jurema branca, eu gosto das minhas coisas tudo limpinha. 
 

Dona Mara, do Terreiro de Ogunté, Iansã Oiá, de Condado, mistura pelo menos 

três tipos de jurema no preparo da bebida. Além da preta e da branca, ela trabalha com a 

jurema unha de gato, a jurema marrom e a jurema japecanga. Esta última seria usada na 

região para fazer cerca. Para dona Mara, o segredo da bebida não estaria no tipo da 

planta utilizada em seu preparo, mas na extração da raiz. Como diz a própria: “você não 

pode arrancar a raiz dela na lua cheia. Não pode ser arrancada à tarde. Tem que ser na 

amanhescência do dia”.  

No caso do Catimbó praticado no litoral sul da Paraíba, como mostrou 

Vandezande (1975), bem como nos atuais cultos que observei em toda área da pesquisa, 

o significado da bebida é eminentemente simbólico, não estando associado, portanto, a 

possíveis efeitos “alucinógenos” da bebida. No Catimbó, por exemplo, a quantidade de 

jurema ingerida durante as sessões era muito pequena, como nos relataram alguns 

mestres mais velhos e antigos moradores do Acais. Vandezande, em sua pesquisa sobre 

o Catimbó da Paraíba, na década de 1970, não observou nenhuma sessão ou ritual onde 

a jurema tivesse sido bebida. Ainda de acordo com o povo do Acais, ela era tomada em 

um cálice, denominado príncipe, em uma quantidade, portanto, muito pequena, 

insuficiente para desencadear, através dos princípios ativos encontrados na bebida, o 

transe. Na mesma direção, Dorinha, neta de Maria do Acais, me afirmou que o vinho da 

jurema durava aproximadamente dois anos, uma vez que se tomava uma quantidade 

muito pequena da bebida ou, em suas palavras (juntando o polegar com o indicador), 

“uma coisinha assim de jurema”. Em muitos terreiros de Alhandra, como pude observar 

ainda durante a pesquisa do mestrado, a jurema era muito pouco usada. 

Sobre os poucos casos de transe precedidos da utilização da bebida, observados 

durante sua pesquisa em Alhandra, Vandezande escreveu: “Achamos o uso da jurema e 

da junça de pouca influência nos transes, pois a mistura com álcool é sempre tão grande 

que duvidamos que qualquer efeito fora do álcool fosse percebido” (VANDEZANDE, 

1975, p. 145). Nesse sentido, o autor chama a atenção para o seu verdadeiro significado, 

no contexto dos cultos por ele observados, o simbólico: 



 
 

203
 

Temos a impressão que a Jurema, inicialmente arbusto usado por 
causa das suas propriedades químicas, atualmente toma forma cada 
vez mais de simples símbolo religioso sem relação alguma com a 
realidade do arbusto em si, ou com as suas propriedades alucinógenas 
(ibid., p. 140). 
 

Na mesma direção, Inácio da Popoca, um dos juremeiros mais antigos de 

Alhandra, que conviveu com os últimos mestres do Acais, contou que nas sessões de 

fazer mestre, que aconteciam na Lagoa do Rancho, o vinho da jurema, a que chama de 

“mestre”, apesar da importância central no ritual, não chegava a ser bebido. Em seus 

trabalhos, Inácio não toma uma gota sequer da tradicional bebida.  

Como mencionado, em toda área de abrangência da pesquisa, a jurema é 

preparada de diversas formas, com também é diverso seu papel nos rituais de um 

terreiro para o outro. Na maioria das casas, a bebida é feita com a mistura da casca ou 

raiz da jurema, além de várias ervas, mel e cachaça. Na Mata Norte de Pernambuco, de 

Goiana à Itambé, a presença da jurema nos rituais, durante a pesquisa, foi mais 

constante do que observei em Alhandra e em Pedras de Fogo. Nas cidades 

pernambucanas, não vi um só toque onde ela não circulasse entre os presentes. Contudo, 

não encontrei duas casas que usassem exatamente a mesma combinação de ervas e 

demais substâncias (como bebida alcoólica, mel, etc.) em seu preparo. Isso foi 

observado mesmo nas casas onde há uma íntima relação entre os seus donos, como no 

Terreiro Oxóssi Pena Branca, de Biu de Laro, e no Terreiro de Umbanda São Jorge, de 

dona Maria, ambos de Condado.  

Em Pedras de Fogo, dona Joana, que, como dito, prefere trabalhar com a branca, 

me explicou as diferentes possibilidades de preparar a bebida. Para ela, tanto faz se a 

jurema é branca ou preta, mas é contra a mistura com outras ervas e plantas. O que não 

pode faltar é a cachaça.  
A bebida da jurema é a cachaça. Tem que botar jurema ali dentro... se 
o senhor tiver a raiz da jurema e não tiver a casca, só a jurema, o 
senhor prepara com a raiz da jurema. E se o senhor tiver... a jurema 
tiver barge, o senhor prepara também com a casca da barge, ou então 
com o caroço da barge. Se o pé da jurema for novo e não der pra tirar 
a raiz, não der pra tirar... num tem barge ainda, semente, né? Ta 
botando flor, o senhor pode preparar sua cachaça com a fulô da 
jurema. Pode botar a fulô dentro da cachaça. Se também não tiver 
nada disso, que às vezes o pé ta novinho, né? Ai o senhor vai preparar 
com as folhas da jurema. Pode tirar e botar dentro da cachaça, que ta 
preparado.  
 

Para dona Joana, a mistura com outras ervas e plantas seria “pantim” dos que 

não trabalham com a “jurema limpa”. A “limpa”, portanto, seria preparada apenas com 



 
 

204
 

cachaça. O ideal, segundo ela, seria fazê-la com a raiz da planta. Como diz a própria: “o 

melhor ponto pra fazer é com a raiz da jurema, dentro da cachaça, entendeu? Agora, se 

não tiver raiz, qualquer peça da jurema serve”. Dona Mara, de Condado, também 

prefere preparar a jurema com a raiz, mas acha fundamental, como os demais donos de 

terreiro, acrescentar outras ervas a bebida. Antes de ser usada, dona Mara costuma 

deixar a jurema sete dias enterrada, em um garrafão. Em Goiana, pai Dedo também acha 

que a jurema deve ser enterrada, mas por vinte dias. Segundo esse pai de santo, em seu 

preparo utiliza-se a entre casca da planta, 77 ervas, cerveja, vinho, cachaça, mel, entre 

outros.   

Como mencionado, dentre os terreiros pesquisados, os da Paraíba foram os que 

menos utilizaram a jurema em suas sessões. Algumas casas, como o Centro Espírita 

Ogum Beira Mar, de pai Deca, costumam usar a bebida apenas nos batismos na Jurema. 

Uma vez preparada e posta em uma garrafa, a jurema é usada durante anos, ao contrário 

das casas da Zona da Mata, em que a bebida chega a durar apenas uma sessão. Deca, 

seguindo a tradição dos mestres juremeiros de Alhandra, prepara a jurema com a raiz, 

sem adicionar bebida alcoólica nem misturá-la a outras plantas.  

Em Alhandra, apenas no Centro Espírita Rei Malunguinho não falta jurema nos 

toques. Nesta casa, a bebida consiste em uma infusão de jurema, junça, canela, cravo e 

cachaça, que é servida a algumas entidades e aos presentes. Entretanto, seu dono, mestre 

Ciriaco, que se define como um juremeiro de “nascença”, afirma ter bebido jurema uma 

única vez. 

Apesar dessa centralidade do aspecto simbólico e ritual da bebida, reafirmado 

constantemente pelos sacerdotes, deve-se considerar que, em algumas casas 

pesquisadas, a bebida em si, pelo simples fato de ser apreciada pelo seu sabor, é também 

inserida na dimensão lúdica dos toques. Nas casas onde o sabor da bebida, geralmente 

misturado a cachaça, é levado em conta durante o seu preparo, sendo resultado de anos 

de experiência na combinação e quantidade das ervas empregadas, muitos visitantes e 

filhos de santo, fora de transe, bebem da jurema. Essa valorização da bebida pelo seu 

sabor também pude observar em diversas ocasiões, fora do contexto das sessões, 

quando, em visita aos pais de santo, esses me ofereciam um pouco da bebida durante as 

nossas conversas, apenas como um aperitivo. Segundo pai Dedo, uma autoridade de 

Goiana, que aprecia a sabor da bebida prepara por esse pai de santo, o havia 

encomendado uma garrafa de jurema, para ser consumida apenas como aperitivo.  



 
 

205
 

No contexto dos toques, essa dimensão lúdica é evidenciada pela quantidade de 

bebida consumida. Dona Rita, de Goiana, prepara cerca de oito litros por toque. Seu 

preparo leva jurema, cravo, canela, erva-doce, semente de embira, laranja cravo, mel e 

vinho. Segundo ela, é possível ainda acrescentar outras bebidas além da cachaça e do 

vinho. Como diz a própria: “Quer ver ficar gostoso, é se botar vodka. Mas fica tão bom 

com vodka! Mas vodka embebeda. [...] a cachaça não embebeda, não. Tem que beber 

muito”. Em Goiana, na Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá, de pai Dedo, 

chega-se a consumir por toque cerca de vinte litros da bebida.  

O consumo da bebida nessa perspectiva mais festiva não pode ser confundido 

com o seu consumo pelos que são incorporados durante a sessão. Esses bebem apenas 

quando o mestre incorporado pede, ou seja, quando já estão incorporados. Em geral, a 

quantidade ingerida por um só médium, como pude observar, não é significativa. Mas é 

grande a quantidade de pessoas que tomam a bebida, que é servida por uma única 

pessoa. O que quero dizer é que, de um modo ou de outro, esse consumo é controlado. 

Se são consumidos muitos litros, como nos exemplos citados de dona Rita e pai Dedo, 

isto se deve, portanto, ao fato de muitas pessoas beberem. A própria donas Rita, como 

se pode depreender da fala acima, mostra-se preocupada com o fato de algumas 

misturas poderem “embebedar”. Não vi nenhum caso de embriaguês causado pela 

Jurema ou pela cachaça (que também é servida aos mestres) nos toques por mim 

observados. Com efeito, nenhum pai ou mãe de santo das casas pesquisadas permitiriam 

o uso exagerado de alguma das bebidas servidas. Por fim, é preciso dizer que essa 

dimensão lúdica do uso da jurema não pode ser usada para reforçar o argumento de que 

o seu consumo é o responsável por desencadear o transe. 

Outro aspecto referente à bebida presente nas falas dos meus interlocutores diz 

respeito às suas propriedades medicinais. Em Condado, é comum atribuir-se a ela 

propriedades antiinflamatórias. Dona Mara também costuma indicá-la para as suas 

filhas de santo como um regulador. Seu Biu de Laro explica que suas propriedades 

medicinais não estariam apenas na jurema, mas nas outras ervas, cada uma com a sua 

função. O “anil estrelado”, por exemplo, que esse pai de santo costuma acrescentar à 

mistura, serviria para reumatismo, enquanto a canela curaria problemas de estômago. 

Para dona Nita, a jurema preparada com as folhas seria ainda mais curativa do que a 

preparada com a raiz, mas as folhas teriam uma quantidade muito grande de “sumo”, o 

que poderia causar problemas para quem tem problemas intestinais.  

 



 
 

206
 

 

 
 

 
 

 
 
 

Bebendo jurema. Foto 16 - Terreiro do Mestre Zé Pilintra, Itambé. Foto 17 - Terreiro Oxóssi 
Pena Branca, Condado. Foto 18 - Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá, Goiana.  



 
 

207
 

 

 
 

 
 

 
 
 

Foto 19 - Terreiro Oxóssi Pena Branca, Condado. Foto 20 - Terreiro de Umbanda São Jorge, 
Condado. Foto 21 - Terreiro Ogum Beira-Mar, Itambé. 



 
 

208
 

O PA�TEÃO 

 

Caboclos 

O panteão da Jurema está dividido basicamente em três categorias: caboclo, 

mestre e rei. Na área de interesse da pesquisa, os caboclos — com exceção de 

Malunguinho, que, em alguns casos, é também identificado como pertencendo a essa 

categoria — não estão associados, ao contrário dos mestres, a um tempo histórico, mas 

a um tempo mítico. A origem dos caboclos é desconhecida, sempre remetendo a tempos 

e lugares míticos. Na maioria das vezes, se apresentam como entidades não 

individualizadas, sendo identificadas pelo nome de sua “falange” ou “tribo”. Também 

ao contrário dos mestres, poucos são os caboclos que se comunicam verbalmente. 

O termo caboclo, de origem tupi, seria, segundo Tibiriçá (1984), uma corruptela 

de caraib-oca, que significaria oca do caraíba, a casa do homem branco. Com o tempo, 

o termo teria passado a designar aqueles que trabalhavam para o homem branco. O 

vocábulo, segundo esse autor, teria sofrido as seguintes alterações: caraiboca, cariboco 

e, finalmente, caboclo. Apesar de em algumas regiões do País o termo designar índio, 

ele é empregado, sobretudo, como sinônimo de mestiço de branco com índio, indivíduo 

de cor morena e cabelo liso. O uso do termo chegou a ser proibido no século XVIII pelo 

Marquês de Pombal, que o considerava depreciativo, um obstáculo no processo de 

integração e “civilização” dos índios89. 

Na Jurema, o caboclo é descrito tanto como um espírito de índio quanto como 

um espírito de um ser não índio, que habitava as matas. Em algumas casas, como no 

Templo Religioso Orixá São João Batista, espíritos de caboclos e índios são cultuados 

como categorias distintas90. Essa distinção, no entanto, é bastante sutil, não havendo um 

momento exclusivo, na gira, para os primeiros. Do mesmo modo, segundo Edu, pai de 

santo da referida casa, ambos estão em sua origem intimamente ligados. Vejamos sua 

explicação:  

Os caboclos eram, assim... por causa que eram aquelas pessoas que 
eram criadas pelos índios, aí foram criados nas matas. Ali se 
passaram (morreram). Aí, pronto, aí ficou a fama de caboclo, porque 
aqueles caboclo, aqueles índios, eram curador, aí tinham os filhos, 
tinham os netos, aí começou a fama, os caboclos, tudinho, aí pegou a 
fama.  
 

                                                 
89 Revista Trimensal do Instituto Historico, Geographico e Ethnographico do Brazil, XLVI, 1888. 
90 Em pesquisa realizada nos terreiros de Umbanda do sertão nordestino, Assunção (1999) registrou que 

caboclos e índios são pensados e cultuados como distintos em um número significativo de casas. 



 
 

209
 

O relato de Edu se aproxima da noção que se tem, fora da religião, da figura do 

caboclo: aquele que surge do encontro entre índios e outros agentes sociais, sobretudo 

com o fim dos aldeamentos, com os índios assimilados aos homens livres pobres, 

negros e mestiços.  

Nos terreiros onde há essa distinção, o caboclo é sempre descrito como um ser 

próximo aos índios. Como afirma Biu de Laro, de Condado: “[os caboclos são] aqueles 

que foram criados na mata, nasceram na mata... aí vem aqueles caboclos. Tem aquele 

pessoal, aqueles caboclo caçador. Já é filho de caboclo, que já veio de geração”.  

No terreiro de dona Nita, em Itambé, no de Biu de Laro, em Condado, e no de 

Edu, em Alhandra, essa distinção é bastante sutil, manifestando-se tanto no gestual 

quanto nas obrigações. Na casa de Edu, por exemplo, os índios não dançam com o dedo 

indicador em riste, representando a ponta de uma flecha, como é comum entre os 

caboclos. No terreiro de dona Nita, ao contrário dos demais, há uma tendência em 

considerar como índios os caboclos que, em todas as casas visitadas, são considerados 

chefes de falanges ou mais importantes. Por exemplo, nos rituais para caboclo é comum, 

em vários terreiros, o uso de uma espécie de cabana de palha, onde o filho de santo 

permanece deitado, como nas demais obrigações. Dona Nita, no entanto, afirma que a 

cabana é só para os índios. Como diz a própria: 

Aquela cabana é quando é pra índio. Nem todos caboclos, só quando 
pega assim, Oxóssi, Pena-Branca, Sete-Flechas, Tupinambá, a parte 
dos índios mesmos. E faz aquelas cabanas todinha de palha de coco e 
ele fica ali dentro. 
  

O relato de dona Nita nos remete a outro aspecto: existe um grupo de caboclos 

que mantém, por assim dizer, um status diferente, merecendo uma atenção especial 

durante os toques, como pude observar nos quatorze terreiros visitados. Cada pai de 

santo vai conferir uma importância diferente a cada um desses caboclos, o que, aliás, 

também acontece em relação aos mestres e, em certa medida, em relação aos orixás. 

Essa importância conferida pelos sacerdotes é mediada pelo grau de identificação e 

envolvimento emocional e afetivo do médium em relação às entidades. Limito-me a 

citar apenas os caboclos que apresentam uma relativa importância nas casas por mim 

observadas. Estes, descritos como chefes de falanges ou tribos, são os seguintes: Oxóssi, 

Canindé, Orubá, Sete-Flechas, Tupinambá e Pena-Branca. Este último é também 

considerado um caboclo da falange de Oxóssi. Para dona Nita, de Itambé, ele seria tão 

importante quanto o próprio Oxóssi. Como diz a mesma: “Pena-Branca no mato é rei, 

porque ele ganhou coroa e foi rei dentro da tribo”. Em algumas casas, Malunguinho, 



 
 

210
 

como dito, é considerado caboclo, fazendo parte, portanto, desse grupo de caboclos 

chefes de falanges. 

Sempre que se canta para caboclo, invoca-se uma determinada tribo ou falange. 

Assim, não se canta, por exemplo, para Oxóssi ao mesmo tempo em que se canta para 

Orubá. Como nos explica dona Mara, de Condado: 
Não podemos misturar as tribos. Que até os filhos mesmos se 
desunem dentro do salão. Se o filho, digamos, você tem uma tribo de 
Sete Flechas, aí essa tem uma tribo de Oxóssi. Não se batem... você 
trabalhando com Oxóssi, ela com Sete Flechas, eles vão se estranhar 
no salão. Eles se estranham. Aí, fica difícil de muitas pessoas 
controlar, muitos juremeiros, muitos pais de santo, zelador, porque 
não existe pai de santo [...] vira um pé de guerra dentro do terreiro 
espírita. E às vezes eles nem sabem de onde veio essa tempestade que 
vira dentro do terreiro, mas é as tribos desunidas que cantam, 
misturam tudo.  
 

A importância de uma falange ou tribo em um determinado terreiro é 

determinada pelo grau de afetividade do pai de santo em relação a ela. Dona Joana, de 

Pedras de Fogo, por exemplo, que dedica parte significativa do seu toque aos caboclos, 

não gosta de trabalhar com Canindé. Vejamos sua fala:  

Na classe de espírito... eu tenho alegria com Malunguinho, eu 
tenho alegria com todos os espíritos. Quando o povo começa a 
cantar pra Canindé, acabou-se a minha alegria. Não é que eu 
tenha raiva dele, não é que eu não goste dele, sabe? Eu não 
tenho alegria com Canindé, não tenho...  
 

Algumas entidades dessa categoria são encontradas praticamente em uma só 

casa ou ganham uma maior notoriedade nela – fato, aliás, bastante comum também em 

relação à categoria mestre. Este é o caso, por exemplo, do caboclo Cobra Coral, da 

falange de Oxóssi, que, embora comum a outras casas pesquisadas, ocupa um lugar de 

destaque apenas no Centro Espírita Rei Malunguinho, em Alhandra. Outro aspecto 

referente a essa entidade é o fato de ela, incorporada em Ciriaco, comunicar-se 

verbalmente e consultar no meio do salão, o que não é comum na maioria dos terreiros 

pesquisados – a comunicação verbal, como dito, é mais comum entre os mestres, 

Também não é comum, na maioria das casas, caboclos consultarem. 

As consultas, de fato, são normalmente atribuídas aos mestres. Para alguns 

juremeiros, como Edu, de Alhandra, e dona Rita, de Goiana, alguns caboclos, como 

Sete Flechas, “descem” apenas para fazer uma limpeza no terreiro e nos filhos. Já para 

outros, como Deca, de Alhandra, e dona Nita, de Itambé, os caboclos dificilmente se 

ocupariam da cura ou de outro tipo de trabalho. Vejamos o que diz essa mãe de santo: 



 
 

211
 

“Caboclo é só caboclo mesmo, e os mestres são mestres mesmo de fazer trabalho. 

Ninguém faz trabalho com caboclo, não. Difícil ter um caboclo que ele arrei pra fazer 

trabalho [...] O mestre enfrenta as coisas mais fortes, mais difícil, né?” 

Com raras exceções (pois há quem receba apenas mestre, como quem receba 

apenas caboclo), cada juremeiro tem o seu caboclo. Nem sempre o vínculo com essa 

entidade exige uma obrigação, mas é comum nos terreiros pesquisados uma obrigação 

para caboclo, que pode ser descrita como um tombo ou um batismo. Esses rituais podem 

ser realizados nas matas ou no terreiro, permanecendo o filho de santo por um dia ou 

algumas horas no interior de uma cabana de palha. 

Os caboclos são cultuados no início do toque, logo após a abertura da sessão. 

Sua incorporação é, frequentemente, acompanhada de espasmos e convulsões. Sua 

dança é bastante intensa, algumas vezes lembrando uma batalha — quase sempre, a 

entidade se apresenta com o dedo indicador em riste, representando a ponta de uma 

flecha. Sua saudação é “okê caboclo!”. Quando não estão dançando, é comum vê-los 

caminhando inquietos, de um lado ao outro do salão, sempre sérios, carrancudos.  

 

Mestres 

Alguns juremeiros afirmam que os mestres são espíritos de catimbozeiros 

renomados, alguns de origem conhecida, como Maria do Acais, Flósculo, Zezinho do 

Acais e Cesário. Outros defendem que eles seriam espíritos de homens que viveram na 

boemia, dados à bebida e ao fumo. Nessas e em outras concepções sobre essas 

entidades, porém, eles estão, ao contrário dos caboclos, associados a um tempo 

histórico. Como nos diz pai Dedo, de Goiana, 
O pessoal hoje, que se diz juremeiro, não vê a falange do mestre. 
Cada mestre tem uma família. Tem a família Lintra, tem a família de 
Inácio de Oliveira, tem a família Carlos e assim sucessivamente... 
mestres nasceram, viveram e morreram, como nós um dia vai 
acontecer. 
 

Na mesma direção, Edu, de Alhandra, associa essas entidades a espíritos de 

antigos líderes espirituais: “[os mestres] são pessoas que morreram [...] que tinham, 

assim, um templo, era umbandista assim como eu. Aí, aquela pessoa morre, aí, se 

incorpora numa pessoa que é médium, que recebe a mediunidade”. Seu Biu de Laro, de 

Condado, também associa o mestre a um homem como nós, por ele descrito como 

“humano”, enquanto a “parte” dos caboclos seria “indígena”: 



 
 

212
 

[...] mestre que a gente chama é aqueles mestres curandeiro. Aqueles 
mestres que curavam você com ervas. Ele já nascia com aquele dom, 
com aquele dom mesmo de fazer remédio, passar pra você. Foram 
embora, viajaram pra o outro lado da vida. Hoje vivem baixando. [...] 
Eles faz parte das matas? Faz, porque eles tiravam as ervas da mata. 
Mas não é da tribo de índio. Ele era humano como nós. A parte dos 
caboclos são os indígenas, né? Já são outra parte.  
 

Dona Nita, de Itambé, como muitos pais e mães de santo, associa essa entidade à 

festa, à bebida, como ela se apresenta hoje nos toques.  
Quem eram os mestres? Não eram os mestres cachaceiros que 
gostavam de baile, de ciranda, de pagode, essas coisas assim, né? 
Tem uns mestres verdadeiros, mas tem outros... [...] Os mestres 
foram... aqueles mestres que gostavam de beber muito, passeando em 
porta de barraco, bebendo. Esses eram os mestres, dos tempos 
antigos. 
 

Em toda área da pesquisa, essas entidades ocupam uma posição central. Todo 

juremeiro tem seu mestre, que desempenha um papel fundamental, sobretudo no tipo de 

relação que mantém com seus discípulos. Os pais e filhos de santo, por exemplo, 

mantêm um envolvimento afetivo e emocional com todos os seus guias. Mas esta 

relação, no caso dos orixás, é mediada por um certo temor, que o poder dessas 

divindades africanas despertam. Com efeito, o não cumprimento de uma obrigação pode 

ter resultados desastrosos para o devedor. O mestre, por sua vez, mantém uma relação 

mais próxima com seu discípulo. Fala sua língua, conhece seus erros, porque também 

foi “matéria”, foi gente como ele. Sua “descida” não exige pompas, indumentárias, 

utensílios caros, mas o que há de mais simples: cachaça, jurema, tabaco, chapéu (que 

pode ser de palha), em um ambiente marcado pela festa, a brincadeira, o riso, a dança. 

Essa questão aparece em diversos relatos, como na seguinte fala do pai Dedo, “Jurema é 

corpo, jurema é multidão. Orixá não, orixá não precisa de nós. Nós que precisamos dos 

orixás. Jurema já é diferente. Jurema é povão. Um chega, agarra um, abraça, um fala 

com um, da um tapa em outro. É povão, não é?” 

Vejamos, nesse sentido, parte do depoimento de pai Zé Carlos, ao qual já me 

referi no capítulo anterior, sobre seu mestre, Zé Foicinho.  
[...] o meu mestre, ele já andou por aqui, há muitos anos, anos atrás. E 
quando passou pro outro lado, não cumpriu o que tinha pra cumprir 
quando era matéria... e voltou pra terminar a missão dele, né? Não 
teve um alicerce. [...] Eu não tenho pai, eu não tenho mãe, eu não 
tenho tio, meus irmãos é pra lá, mas o meu pai, o meu irmão, o meu 
amigo é o meu mestre da minha casa. 
 

 Na mesma direção, segue o depoimento de pai Dedo, sobre seu Zé Atrapalho, 



 
 

213
 

mestre da sua casa.  
[...] aqui na terra eu não tenho pai, não tenho mãe, não tenho 
ninguém. Tenho esse egum comigo. Aí, eu fiz essa trajetória todinha 
na minha vida, que me dá tudo o que eu tenho hoje. Seu Zé Atrapalho 
do Rio Grande do Norte é o meu ídolo espiritual, é o meu ídolo 
pessoal, é o meu ídolo em tudo. Eu tenho amor, veneração. Ele é meu 
pai, meu amigo, meu tio, meu irmão, enfim, eu não tenho palavra pra 
dizer desse egum que trabalha comigo... 
 

Essas características dos mestres, no entanto, não dispensam rigor e respeito às 

suas exigências. Uma delas seria a realização do tombo do mestre, ritual influenciado 

pelas obrigações aos orixás (sobre o qual voltarei a falar). Como diz pai Zé Carlos, 

referindo-se a sua relação com Zé Foicinho: “eu fazia aquilo que meu mestre na minha 

casa mandava fazer, se ele mandar eu tô fazendo, entendeu? [...] tudo é um fundamento 

quase idêntico, mas não é. É muito diferente. Se for olhar direitinho, a gente leva mais 

pau da Jurema do que dos orixás”. 

Ao contrário dos caboclos, como dito, o mestre está associado a um tempo 

histórico. Como diz Biu de Laro: “Ele era humano como nós”. Em muitos casos, como 

em Alhandra, é possível identificar suas antigas residências, seus parentes e discípulos. 

Outros, não tão identificados no espaço e no tempo, costumam ser descritos como 

antigos moradores da região, a exemplo de Zé Pilintra, Cangaruçu, Cadete e Tertuliano. 

É comum, por exemplo, a crença de que esses e outros personagens ilustres do panteão 

da Jurema nasceram ou viveram em Alhandra. Assim, mãe Rita, de Goiana, afirma que 

Zé Pilintra, antes de morrer, viveu em uma “cidade dos mestres”, localizada em 

Alhandra.  

Os mestres gostam de usar chapéu e bengala. Fumam, conversam e bebem 

bastante. Trabalham tanto para a direita quanto para a esquerda. Um dos mais 

importantes é Zé Pilintra. Para alguns pais de santo, seu Zé (como também é chamado), 

por ter seu espírito evoluído, após um longo processo, já não incorpora nas matérias. 

Em seu lugar, teriam ficado dezenas de mestres de sua falange, como Zé de Santana, Zé 

Menino, Zé Boiadeiro, Zé Bebim e, principalmente, Zé Filintra, que seria, para alguns, 

seu filho. Dona Rita, de Goiana, que trabalha com os mestres Tertuliano e Narciso, nos 

explica: “Zé Pilintra não baixa mais em ninguém. [...] Porque chegou o tempo dele. 

Ninguém baixa mais ele, ninguém. Baixa o Filintra, que é o filho, filho de Zé Pilintra”. 

Para dona Mara, de Condado, embora concorde que alguns espíritos mais velhos não 

mais incorporam, afirma exatamente o contrário de dona Rita e dos demais pais de santo 

pesquisados:  



 
 

214
 

Filintra é o fundador da cidade da Jurema dos Pilintras [...] Filintra 
não, Pilintra baixa. Pilintra ainda o pessoal recebe ele. Mas Filintra, 
não... Filintra ainda é mais antigo do que Pilintra, porque Pilintra é 
filho de Filintra. 
  

A grande maioria dos pais e mães de santo concorda que Zé Pilintra seria o 

principal mestre da Jurema. Como diz dona Nita, de Itambé, “foi como uma escola que 

Zé era o maior fundador. Era mestre Zé Pilintra”. Também boa parte concorda com a 

“evolução” dessa entidade e com a impossibilidade de sua incorporação. Entretanto, 

para Ciriaco, de Alhandra, e para seu Cícero, de Itambé, Zé continua “baixando”. No 

caso do primeiro, esse mestre não só incorpora, como é o principal mestre da sua casa, 

que, inclusive, há poucos anos levava o seu nome. Em certa ocasião, tendo “baixado” 

em dona Maria, mãe de santo e esposa de Ciriaco, presenciei uma conversa entre essa 

entidade e o referido pai de santo, na qual este comenta, ironicamente, que andam 

dizendo que ele (Zé) teria “se aposentado”. Já o segundo concorda que Zé Pilintra teria 

evoluído, mas isso não o impediria de incorporar. Ele apenas não faria mais todo tipo de 

trabalho e não incorporaria em qualquer médium. Vejamos o relato de seu Cícero: 

Zé Pilintra, quando ele começou a trabalhar, era uma figura muito 
perversa. Fazia muitas coisas erradas. Mas depois que ele foi pros 
espaços, ele deixou de fazer essas presepadas. Virava um carro na 
estrada, o cabra dizia, “foi Zé Pilintra”, o cabra dava uma pancada, 
“foi Zé Pilintra”. Qualquer coisa botava Zé Pilintra no meio. Hoje, 
ele não está mais nesse negócio. [...] Nem Zé Pilintra desce em todas 
matérias. [...] Baixa muito mestre, “Zé Pilintra!”, “Zé Piintra!”, mas o 
cabra vai atrás da pessoa, não é ele. É outro mestre. [...] Eu arreio Zé 
Pilintra. 
 

Para pai Dedo, de Goiana, o nome de batismo dessa entidade seria José Mário de 

Aguiar; Em Alhandra, também ouvi que esse seria o seu nome, e que ele teria nascido 

em 1813, tendo morrido com 114 anos de idade. Já para pai Deca, de Alhandra, dono do 

Centro Espírita Ogum Beira Mar, ele teria nascido nessa cidade e morrido em Goiana. 

Dona Rita, de Goiana, fez o seguinte relato: “Ali mesmo em Alhandra tinha uma cidade 

dos mestres, Zé Pilintra passou... antes dele morrer, passou muito tempo lá”. 

Um dos registros mais antigos de Zé Pilintra foi feito pela Missão de Pesquisas 

Folclóricas, em 1938, no contexto do Catimbó da Paraíba. Trata-se de uma entidade de 

caráter anedótico e galanteador, dada à cachaça e ao fumo. É também uma das mais 

comunicativas. Por ter sido absorvido pela Umbanda do Rio de Janeiro, é muito comum 

encontrar nos terreiros uma imagem de Zé Pilintra representado como um malandro 

carioca. 



 
 

215
 

Outro mestre que também estaria deixando de incorporar seria Zé Aboiador. 

Segundo dona Maria, do Terreiro de Umbanda São Jorge, de Condado, essa entidade 

estaria muita velha, não tendo mais capacidade de “triunfar” no salão. Vejamos seu 

relato: 

Principal pra triunfar é Zé Boiadeiro. Pra consulta, é Zezinho do 
Coqueirá, Zé Minino, que faz atendimento, e pra triunfar dentro da 
Jurema, quando tem a festa dele, é Zé Aboiador, que é o dono do meu 
salão. [...] Só que ele, assim, não tem mais capacidade de trabalhar, 
de triunfar, porque ele já ta um velhote. Só chega lá, incorpora, 
conversa, bebe, mas triunfar, ele não triunfa, porque ele já tá de 
idade.  
 

Outro nome expressivo no contexto da Jurema é o do mestre Carlos. As 

primeiras referências a ele datam da década de 1930 (ANDRADE, 1983; 

FERNANDES, 1938; CARLINI, 1993). Trata-se de um mestre, por excelência, curador. 

Carlos pode ser descrito como um paradigma dos mestres juremeiros, que, como ele, 

aprenderam “sem se ensinar”. Com efeito, os catimbozeiros não se submetiam a 

aprendizado sistemático ou ostensivo. Muitos juremeiros, como Ciriaco, dona Joana e 

dona Rita, afirmam com orgulho não terem precisado de nenhum pai ou mãe de santo 

para serem iniciados na Jurema. Sua toada mais conhecida, também uma das mais 

populares do repertório do Catimbó, é a seguinte: 
Mestre Carlos é bom mestre 
Que aprendeu sem se ensinar 
Três dias levou caído 
No tronco do Juremá 
Quando ele se levantou 
Foi pronto pra trabalhar 

 
Nos toques para Jurema do Centro Espírita Rei Malunguinho, em Alhandra, 

mestre Carlos é sempre saudado na abertura das sessões. Do mesmo modo, a primeira 

toada, ainda no contexto da abertura, que tem como objetivo “abalar” as cidades da 

Jurema e Vajucá, assim como pedir licença aos senhores mestres, é dirigida tanto às 

referidas cidades quanto a esse mestre. 

Outro mestre importante na área da pesquisa é Pilão Deitado. Este é considerado 

uma entidade perigosa nas esquerdas. Em um toque no Terreiro Mãe Iemanjá, em 

Pedras de Fogo, observei que muitas pessoas, inclusive um pai de santo que visitava a 

casa, se retiraram quando foi anunciado que iam tocar para Pilão Deitado. Para dona 

Nita, do Centro Ogum Beira Mar, em Itambé, Pilão Deitado equivaleria, na Jurema, a 

Exu. Em Alhandra, dona Maria, mãe de santo do Centro Espírita Rei Malunguinho, 



 
 

216
 

costuma receber Pilão Deitado. 

Em alguns terreiros de Goiana e Itambé, há uma parte da sessão exclusiva para 

as mestras. Nos terreiros da primeira cidade, com exceção da Mansão de Iemanjá, de 

dona Rita, observei que as mestras baixavam após os caboclos, em um momento bem 

demarcado. Sempre incorporavam três ou mais dessas entidades, dentre elas, a mestra 

do pai de santo. Também pude perceber que é dada, a esse momento da gira, uma 

importância significativa, o que não observei na casa de dona Rita e nos terreiros de 

outras cidades. A demarcação em relação à gira dos mestres também é mais acentuada, 

uma vez que as mestras baixam logo após a gira dos caboclos, sendo seguida dos pretos 

velhos. Só depois, na última parte da sessão, baixam os mestres. Outro aspecto 

significativo é a mudança do gestual e de outras características em relação às mestras do 

Catimbó, conforme as descrições de Fernandes (1938) e Vandezande (1975). A mestra 

que surge nesse contexto umbandizado, como pude observar, mantém uma semelhança 

evidente com as pombagiras (Navalha, Maria Padilha, Minervina, entre outras): os 

cânticos, que também se referem ao ambiente dos bordeis, das prostitutas, do fumo e da 

bebida; o semblante das entidades, com um certo ar de malícia e poder; a manifestação 

marcada por uma sensualidade excessiva e gestos típicos das pombagiras, como as duas 

mãos na cintura. Também são, como as pombagiras, descritas como entidades 

perigosas, como define pai Dedo, de Goiana, sua mestra, Maria Galega. Nas casas de 

Condado, como no terreiro Oxóssi Pena Branca, de pai Biu de Gilberto, não há a mesma 

demarcação que observei em Goiana, sendo as mestras invocadas no toque para os 

mestres. Contudo, a semelhança com a Pombagira permanece. 

Nos toques observados em Itambé, como na casa de seu Cícero, as mestras 

incorporam após os mestres, em uma demarcação mais sutil. Vejamos como esse pai de 

santo explica essa demarcação: 

Canto pros mestres tudinho. Subo. Aí me viro pras mestras. Não vou 
misturar corrente, não vou misturar ciência... pode de um discípulo 
levar um estouro no terreiro, quebrar uma clavícula, quebrar um 
braço, levar um corte na cabeça, no mínimo relar o corpo, isso é a 
coisa mais fácil do mundo se o cabra ficar trocando ciência. 
 

Apesar dessa importância conferida às mestras nas casas acima mencionadas, na 

maioria dos terreiros, em toda área da pesquisa, os mestres da falange de Zé Pilintra 

ocupam praticamente todo o toque para mestres, sendo rara a presença de mestras, 

assim como de mestres de outras falanges. Poucos são os médiuns, por exemplo, que 

afirmam incorporar mestras prestigiosas, como Maria do Acais e Joana Pé-de-Chita, 



 
 

217
 

mesmo nas casas de Alhandra, onde a primeira é mais popular. A segunda, sobre a qual 

ainda se conhece muito pouco, viveu na cidade de Santa Rita, na Paraíba, localizada a 

pouco mais de 12 km de João Pessoa. Um dos seus primeiros registros deve-se a 

Gonçalves Fernandes (1938), que esteve no referido município pouco tempo após a 

morte dessa mestra. Como escreveu esse autor:  
Aquela outra, Joana Pé-de-Chita, fez viver belos dias seu mucambo 
bem revestido da estrada de Santa Rita, e em toda a redondeza não há 
quem se esqueça da feiticeira morta. Ao lado esquerdo de quem entra 
na vila, mora uma filha da finada. É uma mulata alta, de cara 
bexigosa, surda e de fala difícil. Conserva com religiosidade o altar 
de sua mãe [...] a filha de Joana Pé-de-Chita não exerce o Catimbó, 
conservando os trastes da velha apenas por amor à sua memória 
(FERNANDES, 1938, p. 86). 

 

Reis 
 

No panteão da Jurema, os reis são em menor número do que os mestres e 

caboclos; entretanto, não menos importantes. Ao contrário do Rei Salomão, alguns são 

também considerados caboclos ou mestres, como Canindé e Malunguinho (este é 

também considerado mestre e, com menos freqüência, caboclo). Dona Nita nos explica 

de onde vem essas entidades. 

Tudo era no tempo dos reses. Porque os reses era quem dominava 
aqueles vassalos, aqueles estados, aquelas coroas, aquelas coisas, aí 
eram os reses. [...] hoje em dia, que eles baixa, é Rei Salomão, é 
Heron, é rei... são tantos, tantos que é uma boniteza. Mas o povo quer 
levar misturado. Assim não, cada cá tem seu lugar, cada cá tem sua 
vez... 
 

Canindé e Malunguinho entram para o panteão da Jurema como reis, dando 

continuidade ao papel de liderança que exerceram em vida. Canindé foi líder indígena 

na chamada Guerra dos Bárbaros, sendo considerado pelos luso-brasileiros como Rei 

dos Janduí. Morreu no aldeamento de Guaraíras, Rio Grande do Norte, em 1699. Sobre 

ele, escreveu Puntoni, 
Tido como “rei dos janduís”, a principal etnia em guerra contra os 
luso-brasileiros, consta que Canindé tinha sujeita toda esta nação, 
dividida em 22 aldeias, sitas no sertão que cobre as capitanias de 
Pernambuco, Itamaracá, Paraíba e Rio Grande... (PUNTONI, 2002, p. 
155). 
  

Já Malunguinho foi o líder quilombola que atuou no quilombo do Catucá, morto 

em 1835 (CARVALHO, 1991), sobre o qual me referi no capítulo anterior. Ele é uma 

das figuras mais presentes em toda área da pesquisa. Dona Nita, de Itambé, dona Joana, 



 
 

218
 

de Pedras de Fogo, e dona Maria, de Condado, trabalham com Malunguinho. Dona 

Maria costuma sempre abrir as sessões de Jurema com essa entidade.  Dona Joana assim 

o descreve. 
Malunguinho é rei da mata, viu? É um caboclo muito forte. É o 
caboclo que domina os outros caboclos, entendeu. E, então, ele é um 
rei muito forte... ele ficou com o nome de rei Malunguinho. Mas ele é 
bem pretinho, bem pretinho mesmo, rei Malunguinho. Já eu recebo 
rei Malunguinho. 
 

A centralidade dessas entidades (Malunguinho e Canindé) no contexto da 

Jurema de Pernambuco e da Paraíba assinala a repercussão que tiveram esses líderes 

para a gente humilde, por eles representada. Ambos, como dito, teriam permanecido 

esquecidos, não fossem os juremeiros, que os mantiveram vivos e ativos, cultuados 

como reis. 

O Rei Salomão é frequentemente invocado na abertura das mesas. Nas ocasiões 

em que pude observar sua invocação, ele “irradiava” o mestre que conduzia a sessão, 

mas quem baixava era outra entidade. Para alguns juremeiros, quem incorpora são 

entidades da sua falange. Essa é uma figura que difere tanto dos mestres quanto dos 

caboclos, representando, por excelência, poder e ciência. Nas sessões de mesa do Centro 

Espírita Rei Malunguinho, esse rei é a primeira e principal entidade invocada. Salomão 

se apresenta no contexto da Jurema no que chamei, no capítulo anterior, de complexo de 

Salomão. Diversas toadas referem-se a ela, a seu poder e sua ciência, que seria a mesma 

ciência da Jurema.  

Outro rei que figura no panteão do culto é Heron. Embora se trate de um nome 

bastante presente em toda a área pesquisada, os próprios juremeiros conhecem muito 

pouco sobre ele. Sabe-se apenas que está ligado às cidades da Jurema, aos Reinos 

Encantados e à cura. Mesmo na década de 1970, quando as sessões de Catimbó ainda 

predominavam no cenário religioso de Alhandra, conhecia-se pouco sobre essa 

entidade, como registrou Vandezande. Para ele, o Rei Heron, que teria dado a patente de 

mestre a Adão, “parece um ser lendário” (1975, p. 57). Como mencionei, Pai Dedo, de 

Goiana, costuma citar cinco cidades (Heron, Jurema, Junça, Angico e Vajucá), que 

seriam o fundamento da sua Jurema. A de Heron seria a mais importante. Como diz o 

próprio: “é uma cidade muito rica, mais rica que a Jurema, analisando isso”. 

Mário de Andrade, na década de 1930, registrou a seguinte toada a essa 

entidade: 
Reis, oh reis Eron, 



 
 

219
 

Ô meu Mestre Eron! 
Descei ao mundo 
De meu Mestre Eron! 
— Eu venh’ cantando, 
Eu venh’ rezando 
Do outro mundo 
Venho curando!91 

 
Oxóssi, no contexto da Jurema, é considerado caboclo e, eventualmente, rei. Em 

todos os quatorze terreiros visitados, ele lidera uma das mais importantes falanges de 

caboclo. Nos toques para orixás, em alguns terreiros, como no Centro Espírita Ogum 

Beira Mar, ele é denominado Odé. Como explica pai Deca, “aqui na Jurema a gente 

canta muito pra Oxóssi, entendeu? E quando chega a vez da gente tocar pra o orixá... a 

gente canta pra Odé”. Dona Nita, de Itambé, assim explica essa entidade: “Oxóssi, a 

cultura dele é na Jurema, porque ele faz duas partes. Na Jurema ele é caboclo, mas em 

nossa Umbanda ele também vem como caboclo. Agora, se for no Moçambique, ele é 

um orixá”.  

Como dito, a identificação de Oxóssi com o universo dos caboclos deve-se, 

provavelmente, ao fato de ser originalmente o orixá da caça, tendo por símbolo o ofá 

(ou damatá), arco e flecha de metal. Uma das toadas dessa entidade, comum em toda 

área da pesquisa, refere-se à sua relação com o universo da Jurema e dos orixás, 

concebendo-a não como um orixá que foi absorvido pela Jurema, mas invertendo essa 

trajetória. 
Oxóssi nasceu na Jurema 
E mamãe Oxum levou para criar 
Oxóssi é um rei caçador 
Ele é filho da índia, da Cobra Coral 

  

Exu e Pombagira 

Em algumas casas, Exu e Pombagira, que são normalmente cultuados nas 

sessões para os orixás, são “despachados” no início dos toques para Jurema. Como diz 

pai Deca, de Alhandra: “quando a gente vai tocar pra Jurema, a gente tem que pedir 

licença a Exu, pra poder a gente tocar, despachar ele”.  

Também denominados papangus ou povo da rua, eles são as únicas figuras que 

transitam entre os universos da Jurema e dos orixás. Esse aspecto, no entanto, é visto de 

diferentes formas pelos pais de santo. Alguns, inclusive, embora tenham incorporado 

                                                 
91 ANDRADE, 1983, p. 80. 
 



 
 

220
 

essa prática, afirmam não concordar totalmente com ela. Como mencionado, dos 

quatorze terreiros visitados, seis são totalmente contra a presença dessas entidades nos 

toques para Jurema; seis acham que tocar para elas é necessário; e dois realizam tal 

ritual apenas esporadicamente, não se sentindo muito à vontade com a presença deles na 

Jurema. Esse é o caso do Terreiro Ogum Beira-Mar, de dona Nita, como explica essa 

mãe de santo: “Às vezes, se tiver algum por necessidade de dar alguma coisa, alguma 

oferta ao Exu ou a Pombagira, é que eu vou... pedir ao mestre, que eu tenho que fazer 

aquilo, porque eu estou obrigada a fazer”. Já dona Rita, de Goiana, explica que realiza o 

despacho nessas sessões porque existiriam exus da Jurema. Esses seriam, entre outros, 

Tranca-Rua, Exu do Vento e Exu Barabaô, considerados por ela como “exus bons”. 

  Dona Joana, do Terreiro Mãe Iemanjá, de Pedras de Fogo, não concorda com a 

presença dessas entidades. Em sua explicação, faz referência ao mito que diz ter Jesus 

descansado sob um pé de Jurema.  
Na minha Jurema eu não boto Exu. Olhe, a Jurema que é com Exu 
não é Jurema, não. É trabalho de Quimbanda. [...] de Candomblé. E o 
meu nem é Quimbanda nem é Candomblé, é Umbanda limpa. A 
Jurema é um pau sagrado. É um pau abençoado por Deus. Se todo 
umbandista soubesse o que era a Jurema, não botaria Exu na Jurema. 
Porque Exu não foi pra Jurema, quem foi pra debaixo da Jurema foi 
Jesus. Jesus descansou debaixo do pé da Jurema.  
  

Essa é uma das divindades mais polêmicas do panteão afro-brasileiro, sendo 

definida como uma figura inclassificável, que não conhece limites nem regras, sendo a 

única a se opor ao Deus supremo e aos outros deuses. Exu desempenha nos terreiros o 

papel de guardião, mensageiro e intermediário entre os deuses e os homens. Nos 

terreiros em que ele é cultuado nas sessões de Jurema, mantêm-se a tradição dos cultos 

de matriz africana, onde ele é o primeiro a ser reverenciado, para não haver, como 

dizem os mestres, “desmantelo” durante a sessão. Assim, após ser cultuado, com direito 

a toadas e incorporações, ele é “despachado”. Do mesmo modo, todas as obrigações 

devem, previamente, lhe sacrificar um galo ou um bode. Essa entidade apresenta-se 

ainda como Exu Tiriri, Marabô, Tranca Rua, Veludo, entre outros. 

Pombagira é considerada um Exu feminino e desempenha os mesmos papéis do 

seu análogo masculino, ou seja, de protetora e mensageira. Assim como Exu, apresenta 

várias formas: Pombagira Navalha, Maria Padilha, Minervina, entre outras. Sua 

manifestação é marcada por uma sensualidade excessiva. Mas é, do mesmo modo, 

considerada perigosa e astuta, sendo invocada nos trabalhos para esquerda. Nos terreiros 

pesquisados, Pombagira é descrita como espírito de meretriz, mulher sem pudor, como 



 
 

221
 

evidenciam as letras de suas toadas: 
Nunca mais dei uma volta 
Lá no cabaré... 
 
Tuim, tuim, tuim, tuim 
Pombagira toma cana 
Quando o cabaré tá ruim 

 
Essa presença dos exus e pombagiras evidencia um envolvimento maior com as 

divindades africanas, onde a necessidade de pedir licença a essas entidades para a 

realização da sessão, mesmo sendo para Jurema, torna-se indispensável, considerando 

que, quando não há o referido despacho — assim como quando não lhes é dada 

oferenda em uma determinada obrigação —, há “desmantelo” no terreiro. 

 

Pretos Velhos 

 Os pretos velhos e as pretas velhas são também denominados de baianos. Os 

juremeiros não os consideram entidades da Jurema, mas na Jurema. Por se tratar de um 

egum92, um preto velho não pode ser cultuado nas sessões de orixás. Toca-se para ele, 

portanto, junto dos caboclos e mestres. Seu lugar dentro dos toques varia de uma casa 

para outra. Assim, em terreiros de Goiana, como na Tenda Espírita Maria Conga, de pai 

Carmelo e na Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá, de pai Dedo, essa 

entidade é cultuada antes dos mestres. No Terreiro Mãe Iemanjá, em Pedras de Fogo, 

ele é cultuado após os mestres. Vejamos, nesse sentido, o relato da mãe de santo deste 

último, dona Joana:  

Às vezes, depois dos mestres, ou eu canto pra Pilão-Deitado ou eu 
canto pra os preto-velhos. [...] Porque preto-velhos, os baianos... são 
Candomblé. Preto-Velho é Candomblé. É por isso que a gente só 
baixa ele, depois que puxar os caboclo, puxar a Jurema, puxar o 
mestre. 
 

 Segundo pai Biu, de Condado, os pretos velhos seriam espíritos de antigos 

escravos, que, antes de virem para o Brasil, cultuavam os orixás, mas aqui passaram a 

cultuar a Jurema. Sua morada sagrada não seria a cidade, onde habitam os mestres e 

caboclos, mas Aruanda,  
Preto velho, ele vem da Bahia, né. Mas Preto Velho nem é juremeiro 
e nem é de orixá. Agora, ele é orixá e é juremeiro. Porque quando 
eles vieram de lá pra cá, sofrido, naqueles tempos que aqueles pobres 
eram vendidos por vintém, por derréis, essa coisa assim... também foi 

                                                 
92 Espírito de ancestrais mortos. 



 
 

222
 

vendo o índio, caboclo, essas coisas. Então, ele, nós toca na Jurema... 
mas ele é separado da Jurema.  
 

 Quando incorporam, essas entidades fumam cachimbo e dançam curvadas para 

frente, representando uma pessoa velha. Os médiuns vestem branco para recebê-las. Seu 

mês é maio. Muitos terreiros, como a Mansão de Iemanjá, de Goiana, costumam tocar 

para elas apenas neste mês. Costumam sentar para consultar ou dar conselhos no salão, 

o que fazem em voz baixa, intercalando com as fumaradas do cachimbo. Apesar da sua 

aparência calma e serena, todos os juremeiros consultados afirmaram que eles trabalham 

tanto para as direitas quanto para as esquerdas. Segundo pai Carmelo, os de esquerda 

seriam também denominados de quimbandeiros ou catiços. 

 

Da relação com as entidades 

O culto da Jurema fundamenta-se na possessão do espírito sobre o corpo do 

médium. Este, enquanto suporte à descida das entidades, é também denominado matéria 

ou cavalo93. Para designar o processo de incorporação, empregam, entre outros, os 

verbos manifestar, atuar, receber ou espritar. Quando a entidade não “baixa” 

totalmente na matéria, dizem que esta foi apenas radiada, ou irradiada, o que pode 

acontecer por inexperiência do médium ou quando este resiste, geralmente por medo, à 

possessão. A radiação designa o primeiro momento da incorporação. O termo é, ainda, 

empregado quando mais de uma pessoa é incorporada pela mesma entidade. Nesse caso, 

apenas uma receberia o espírito, enquanto as outras estariam radiadas. Esse, inclusive, é 

um dos argumentos utilizados pelos juremeiros para justificar a onipresença das 

entidades.  

Ao se referiram a manifestação com êxito de um espírito, é comum o emprego 

do verbo “triunfar”, já registrado por Andrade (1983) no contexto do Catimbó. Serve de 

exemplo a seguinte fala – citada na integra no início desta sessão – de dona Maria de 

Cachimbo, de Itambé, referindo-se ao seu mestre, Zé Aboiador, que não incorporaria 

mais: “Só que ele, assim, não tem mais capacidade de trabalhar, de triunfar, porque ele 

já tá um velhote. Só chega lá, incorpora, conversa, bebe, mas triunfar, ele não triunfa, 

porque ele já ta de idade”.  

Em geral, cada médium possui um ou mais guias — que são as entidades 

principais com as quais trabalha e mantém uma relação mais pessoal (seu “orixá de 

                                                 
93 O termo cavalo designando a pessoa que recebe uma determinada entidade deriva de cultos de matriz 
africana. 



 
 

223
 

cabeça”, seu mestre). O mais importante dentre esses guias, para um determinado 

médium, é chamado guia de frente, podendo ser uma entidade da Jurema ou dos orixás. 

Essa relação entre os guias de um determinado médium pode ser conflituosa, uma vez 

que as entidades possuem os mesmos sentimentos dos homens, como raiva, ciúme, 

caráter e personalidades diferentes. Dona Mara, de Condado, por exemplo, afirma que 

Sete-Flechas e Oxóssi são desunidos, de modo que se os dois baixarem ao mesmo 

tempo, pode haver uma “guerra espiritual” no terreiro.  

A grande maioria dos pais e filhos de santo têm seu mestre e seu caboclo, que 

baixam durante as sessões. Há, no entanto, quem receba ou prefira trabalhar apenas com 

um ou com outro.  

Pude observar que as mães de santo mais velhas – dona Joana, de Pedras de 

Fogo, dona Nita, de Itambé, e dona Rita, de Goiana – não entram em transe com a 

mesma freqüência que os demais médiuns da casa. Durante a sessão, coordenam todas 

as atividades, corrigem os médiuns, sugerem os cânticos, determinam a hora que 

começa e termina a gira, etc. Durante boa parte do toque, no entanto, elas permanecem 

sentadas. Dona Joana, com oitenta e um anos de idade, abre a gira, dirige toda a sessão, 

mas não recebe espírito. Como relata esta mãe de santo, 
No tempo que eu era mais nova, eu recebia mestre, eu recebia, mas só 
que agora eu não recebo nem mestre nem nada, porque meu corpo 
não agüenta mais. Então, eu trabalho só com minha oração, meu 
livro, meu rusaro... meu livro, meu rusaro e meu baralho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

224
 

 
 

 
 

 
 

Caboclos: Foto 22 e 23 - Terreiro Mãe Iemanjá, Pedras de Fogo.  Foto 24 - Oxóssi Pena Branca, 
Condado. 



 
 

225
 

 
 

 
 

 
 

Mestres: Foto 25 - Terreiro Oxóssi Pena Branca, Condado. Foto 26 - Terreiro de Umbanda São 
Jorge, Condado. Foto 27 - Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá, Goiana. 



 
 

226
 

A MÚSICA RITUAL 

 

A música ocupa um lugar central no sistema de crença da Jurema, tanto pelos 

diferentes papeis que desempenha nos rituais quanto pela importância na transmissão do 

seu conteúdo histórico e mítico. Alguns aspectos dessa música nos ajudam a pensar as 

mudanças e a transitividade observadas no culto hoje. Com efeito, as diferentes 

formações dos grupos de instrumentistas, as várias concepções do papel dos ogãs e da 

necessidade destes darem obrigações, entre outros, evidenciam a diversidade e fluidez 

que caracterizam a Jurema em toda a área pesquisada. Outro aspecto observado em 

relação à música, e que corrobora o que afirmei no início deste capítulo, é que nela 

também se expressa a disposição em estabelecer limites entre o universo dos orixás e da 

Jurema, o que, como dito, pode ser descrito como uma marca da Umbanda praticada em 

toda área da pesquisa. Em que pese toda a preocupação em separar esses universos, a 

influência dos cultos de matriz africana na Jurema — como tenho observado em relação 

aos rituais, com a inserção da curiação, da permanência do neófito no quarto, etc. — é 

significativa no que diz respeito à música. No entanto, não se trata, como veremos, de 

uma simples adoção de modelos. No contexto da Jurema, essas práticas são 

ressignificadas, reinventadas. 

Como procurou mostrar Bruno Nettl (2006), por muito tempo, os estudiosos da 

música, especialmente os etnomusicólogos, trabalharam sob a premissa de que o 

“normal” da cultura e da música seria sua estabilidade e continuidade. As mudanças, 

portanto, ocorreriam unicamente em situações excepcionais. Neste sentido, alguns 

pesquisadores, como Hombostel e George Herzog, teriam atribuído um valor menor à 

música em processo de mudança, em relação àquela considerada tradicional. Em seu 

conhecido capítulo sobre os usos e funções da música, Merriam (2001) destaca como 

uma de suas principais funções a de contribuir com a continuidade e “estabilidade” de 

uma cultura, além de reforçar as instituições sociais e os ritos religiosos. De um modo 

geral, essas funções parecem ligar a música à idéia de continuidade, que associa o novo 

e a mudança, ao degenerado, à perda, remetendo às, já mencionadas, “armadilhas” da 

etnografia de urgência (AUGÉ, 1997).  

A música é concebida no presente trabalho como um fenômeno em movimento, 

estando em um constante processo de mudança, cujos significados são reafirmados ou 

legitimados no presente. Uma questão que poderíamos colocar, como sugere Nettl, é se 

permaneceria, nessas mudanças, algo que poderíamos chamar de “unidade 



 
 

227
 

fundamental”, que seria mantida ao longo do tempo, permitindo a associação com o 

grupo social. Como diz o autor, “Quanto mais radicais forem as mudanças em um estilo 

musical, mais significativos são esses fatores, às vezes obscuros, que garantem a 

continuidade” (2006, p. 28).  

A visão que se tem de uma sessão de Jurema, hoje, sobretudo das sessões de 

toque, revela um contexto completamente diferente daquele descrito desde a década de 

1930 até o trabalho de Vandezande, na década de 1970. No que diz respeito à música, o 

aspecto mais evidente é a substituição dos maracás, também conhecidos no contexto do 

Catimbó por marca-mestra – que exerciam um papel central na comunicação com os 

espíritos – pelos membranofones, especialmente os ilus. Pai Dedo, de Goiana, que 

menciona além do maracá a gaita, também chamada por ele de pito, refere-se a essa 

relação entre os instrumentos e as mudanças do cenário religioso. 

Antigamente, foi coisa que foi surgindo, existia o toré de caboclo, 
que só era na maraca, na gaita, no pito, né? Aí foram modificando, 
porque esse negocio de elu já vem em parte dos orixás, entendeu? Da 
parte dos orixás  
 

Na mesma direção, segue o relato de seu Cícero, que associa os tambores à 

chegada dos orixás e das obrigações. 

Eu já vim tocando Jurema... mas a Jurema a gente batia na mão... 
apareceu o tal do tambor... O tambor apareceu em sessenta e três. 
Hoje tá onde o senhor ver: chega no centro, tem tambor, tem caixa de 
som, que não existia, era tudo no peito... tem tanta coisa... aí, 
apareceu os orixás, aí, apareceu mensagem de gente entrar de quarto, 
fazer obrigação... fazer formatura.  

 
Todo um vasto repertório de cânticos surgidos no contexto do Catimbó foi 

adaptado ao ritmo desses tambores. Assim, diversas toadas registradas por 

pesquisadores desde a década de 1930 (CARLINI, 1993, ANDRADE, 1983; 

FERNANDES, 1938, VANDEZANDE, 1975) continuam sendo executadas no contexto 

da Umbanda. Outros cânticos podem ser identificados como advindos dos antigos 

mestres juremeiros, tanto pela letra quanto pelos aspectos estruturais da música. No 

primeiro caso, as letras referem-se a objetos litúrgicos, a personagens e outros 

elementos mais comuns ao contexto do Catimbó. Muitos desses elementos, inclusive, já 

não ocupam, na maioria das casas, um lugar ritual, sendo mantido unicamente através 

das letras das toadas, tais como a gaita, a marca-mestra, a princesa e algumas 

referências às cidades, bem como algumas narrativas míticas da Jurema. Há, do mesmo 

modo, toadas surgidas no contexto da Umbanda, cujas letras e/ou características 



 
 

228
 

rítmicas e fraseológicas — que diferem das antigas — tornam possível sua 

identificação. 

A música observada em todos os terreiros pesquisados consiste basicamente em 

cânticos, acompanhados, nas sessões de toque, por instrumentos de percussão — ilu 

(espécie de tambor), maracá e, no caso de Alhandra, o triângulo — ou cantados à 

capela, nas sessões de mesa, acompanhados de maracá ou palmas. Esses cânticos podem 

ser chamados de linha, toada, ponto, zuela, turimba e, em um número pequeno de casas, 

orins. Esses termos são geralmente utilizados como sinônimos, embora alguns pais de 

santo (como mestre Edu, do Templo Religioso Orixá São João Batista, de Alhandra) 

empreguem o segundo geralmente para designar cânticos à direita, e o terceiro para os 

cânticos à esquerda. Já pai Dedo, da Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá, de 

Goiana, afirma que o termo zuela não deve ser empregado dentro da Jurema, mas dos 

orixás. A palavra linha, que era utilizada no contexto do Catimbó, como registrou 

Andrade (1983), Cascudo (1978) e Vandezande (1975), hoje é raramente empregada.  

Nas sessões de toque, cujo nome reflete a importância da música no cerimonial, 

os instrumentos musicais utilizados sofrem pequenas variações de um terreiro para o 

outro. Em geral, as casas da Zona da Mata de Pernambuco e Pedras de Fogo, na Paraíba, 

usam um ou mais membranofones (o ilu, mais comum, e o atabaque), além de algum 

idiofone de chocalhar, em geral ganzá ou maracá. Os terreiros de Alhandra diferem dos 

localizados nas outras cidades pesquisadas por empregar o triângulo, encontrado em 

praticamente todas as casas. Ao contrário do maracá e do ilu, esse instrumento não tem 

uma origem religiosa94, estando ligado às festas e tradições musicais da região. Sua 

entrada no cenário religioso de Alhandra confere ao toque uma sonoridade ainda mais 

festiva, próxima àquelas dos forrós. Apesar de não lhe ser conferido o status de sagrado 

(atribuído principalmente ao ilu), é considerado pela maioria dos donos de terreiro de 

Alhandra como indispensável nas giras. Já nas demais cidades pesquisadas, não 

encontrei, pelo menos nos terreiros visitados, nenhum pai ou mãe de santo que 

admitisse a presença do triângulo. Dona Nita, de Itambé, por exemplo, faz o seguinte 

comentário, referindo-se ao seu filho de santo, Edu, de Alhandra, que utiliza esse 

instrumento. 

                                                 
94 O maracá é um dos instrumentos musicais mais utilizados nas cerimônias religiosas dos índios 
nordestinos, sendo seu uso continuado nas antigas mesas de Catimbó. O ilu deriva dos cultos de matriz 
africana. No Candomblé, alguns empregam o termo referindo-se ao rum, o maior dos três tambores 
usados nas cerimônias. 



 
 

229
 

Eu não gosto bem daquilo não. Eu gosto mais do gonguê. Num gosto 
bem daquilo não. Eu digo: “isso é negócio pra baile, menino. Eu 
gosto lá disso”. Esse povo velho (referindo-se a ela mesma) assim é 
tudo enjoado.  Na casa de Edu é uma batucada tão do mar do bode. É 
triângulo, é um reco, é aquela aspa, é tudo. 
 

Interessante notar que, mesmo tendo sido feito por dona Nita, em Itambé, Edu 

mantém em suas sessões os instrumentos comum às casas de Alhandra. O mesmo 

acontece com Ciriaco, que nasceu na primeira, tendo se mudado para a segunda com 

mais de quarenta anos, mas não abre mão do triângulo em seus toques. Como 

mencionado em relação à organização do espaço físico dos terreiros, seus donos, no 

caso da música, tendem a adotar o modelo local e não o modelo do seu pai ou mãe de 

santo. 

O maracá, também denominado, nos terreiros pesquisados, maraco, era o 

instrumento característico das sessões de Catimbó. Ele, no entanto, não pode ser 

considerado o único, se considerarmos a quantidade significativa de referências a um 

instrumento de sopro denominado gaita95. Esta é mencionada em diversas toadas, bem 

como em diversos relatos feitos pelos juremeiros, como pai Dedo, de Goiana, transcrito 

no início desta seção. Em Alhandra, ouvi que Cesário, mestre renomado, falecido em 

1964, costumava usar um desses instrumentos em seus rituais. Ainda em Alhandra, ouvi 

duas toadas, no Centro Espírita Rei Malunguinho, que fazem referência a esse 

instrumento. 
No apito da gaita eu venho 
No apito da gaita eu vou 
No apito da gaita eu venho, senhores mestres 
No apito da gaita eu vou 
 
Sô caboco tanuê 
Sô caboco tanuá 
No pé do cruzeiro mestre 
Eu vi a gaita tocar 
 

O nome gaita, no entanto, refere-se tanto a uma flauta reta quanto a uma espécie 

de apito, usado para “chamar” as entidades.  

Mas era o maracá (também denominado nos terreiros maraco ou maraca) o 

principal instrumento usado no contexto do Catimbó. Embora tenha tido no passado um 

papel fundamental, esse idiofone ocupa hoje, na grande maioria dos terreiros, um lugar 

                                                 
95 Vale lembrar que o termo gaita é usado ainda hoje em dois contextos onde a Jurema é significativa: 
pelos índios Pankararu, designando uma espécie de flauta reta, sem furos, e pelos grupos tradicionais que 
se apresentam durante o Carnaval de Pernambuco e da Paraíba, caboclinhos e índios, respectivamente, 
para designar também uma flauta reta (com furos). 



 
 

230
 

menor. As exceções ficam por conta da Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá 

e na Tenda Espírita Ogum Beira-Mar, ambos de Goiana, e do Terreiro de Ogunté, Iansã 

Oiá, de Condado, nos quais esse instrumento ainda é mencionado como um 

“fundamento” da Jurema. Como diz Dedo, pai de santo da primeira, “Eu chamo de 

maraca mestra... É muito importante dentro de Jurema, viu? ... tem semente de jurema 

aqui dentro”.  

Dona Mara, de Condado, emprega um maracá vermelho nos toques para Jurema 

e um branco nos toques para orixás. Esses instrumentos, ao contrário do que observei na 

maioria das casas, recebem o mesmo calçamento dado aos ilus, em um ritual que alguns 

pais de santo chamam de “dar de comer”. Como diz dona Mara: “Tem um processo que 

a gente faz, uma comida, especialmente para os tambores, especialmente para essas 

maracas. Todos esses instrumentos, eles comem”.  

Mesmo nas sessões de mesa, em que é o único instrumento admitido, sua 

presença tem se tornado cada vez mais rara. Nos toques, como dito, ele ainda é bastante 

utilizado, mas o tipo feito de cabaça (a marca ou maraca mestra) é pouco encontrado. 

Hoje, um dos modelos mais comuns é feito com lata de óleo (ou de outro produto) 

vazia, com pequenas esferas de metal em seu interior. 

 
Da centralidade dos tambores e obrigações dos ogãs 

Em toda a área pesquisada, os ilus (também dizem elus) são os membranofones 

mais encontrados nos terreiros. É comum o uso de outros tambores junto a esses 

instrumentos, mas não os substituindo. No Terreiro Ogum Beira-Mar, em Itambé, por 

exemplo, além de dois ilus, utiliza-se uma conga. As exceções ficam por conta da casa 

do seu Cícero, também de Itambé, que usa apenas dois atabaques, e do terreiro de dona 

Joana, em Pedras de Fogo, que substitui os ilus por um par de congas. Joana o exibe 

com orgulho, explicando que seria a única a possuir instrumentos como aqueles em 

toda região – os tambores lhes foram enviados de São Paulo, juntamente com outros 

objetos, como pagamento de um trabalho por ela realizado. Mas apenas dois dos 

quatorze terreiros pesquisados não empregam os ilus.  

A palavra ilu, empregada em toda a área da pesquisa, significa tambor (ilù), em 

iorubá (CACCIATORE, 1977), o termo refere-se a dois membranofones com 

características bem distintas: o primeiro consiste em um tambor de duas membranas, 

com casco de madeira ou metal, sobre uma base de madeira em forma de “T”. O 

segundo, feito do tronco da macaíba (árvore nativa), possui apenas uma membrana. 



 
 

231
 

Este último, mais difícil de ser adquirido por ser mais caro que o outro, apresenta mais 

volume sonoro e uma maior durabilidade.  

 

 

 
 
 

 
 
 
Foto 28 – Ilu de duas membranas, com casco de metal, sobre base de madeira em forma 
de “T”. Tenda Espírita Caboclo Boiadeiro de Tupygoiá (Goiana). 
Foto 29 – Ilu de macaíba. Centro Espírita Ogum Beira-Mar (Alhandra).  



 
 

232
 

Em geral, todos os membranofones passam por um ritual antes de serem usados 

nos toques. Esse trabalho, no entanto, varia de um terreiro para o outro. Pai Dedo, de 

Goiana, para quem todos os instrumentos usados são sagrados, nos dá a seguinte 

explicação: 

Cada um tem sua função, né? Cada instrumento tem sua função. 
Sagrado, todos eles são... O elu vai preparar também, é batizado, 
tudinho, come, tudinho. Todo ano meus elus comem. Dia vinte e um 
de abril, meus elus tão comendo. Deito eles, boto esteira, dou 
comida. 
 

Ainda sobre o calçamento dos tambores, dona Nita, de Itambé, que também 

calça todos os instrumentos, embora considere o ilu o mais importante, nos diz: 
Tudo tem que ser calçado, todos eles têm que ser calçado. [...] tem 
que botar no meio da mina, aprontar, defumar, e fazer o que tem 
necessidade pra poder botar ele no lugarzinho dele. [...] Porque ali é 
onde ta todo segredo. Ta vendo ali? Tem mais segredo ali naquele pé 
de ogã do que aí fora, na gira... Porque ali é que ta chamando tudo. 
[...] o batuque do elu é quem chama todo segredo. 
 

Em toda área pesquisada, a palavra ogã designa o instrumentista que toca 

qualquer um dos instrumentos utilizados nos toques, embora o termo seja normalmente 

aplicado apenas aos tocadores dos membranofones, pela centralidade que esses ocupam 

nas sessões. Em algumas casas, os tocadores, também chamados de batedores, são os 

próprios filhos (biológicos) ou algum parente próximo do pai ou da mãe de santo. Isto 

representa, além de uma economia para os terreiros, um fator de segurança, pois, sendo 

considerados sagrados, muitos sacerdotes não admitem que os ilus sejam tocados por 

um ogã de fora. Essa preocupação é bastante evidente em algumas casas, como o Centro 

Espírita e Terreiro de Umbanda Nossa Senhora do Carmo, de mãe Zeza, cujo ogã é neto 

da mãe de santo, dona Zeza; o Centro Espírita Ogum Beira Mar e o Centro Espírita Rei 

Malunguinho, ambos de Alhandra, que têm como ogãs os filhos dos donos do terreiro.  

Em geral, a aprendizagem de um ogã se dá em dois momentos: primeiro pela 

observação/imitação, em que o iniciante, ainda criança, observa durante as sessões a 

performance de um tocador experiente. Em um segundo momento, mesmo sem ter 

adquirido domínio suficiente sobre o instrumento, assume o ilu durante as sessões, 

completando a aprendizagem com seus erros e acertos.  

Assim, ao contrário dos demais participantes da gira, para quem os processos de 

assimilação e criação dos cânticos resultariam apenas da ação das entidades sobre a 

matéria, a aprendizagem musical dos ogãs é descrita por eles como sendo um processo 

intelectual, ou seja, como decorrente de um esforço cognitivo para se obter um 



 
 

233
 

determinado conhecimento. No entanto, isso não significa que a formação dos 

instrumentistas dispense maiores envolvimentos com a questão espiritual: tendo 

aprendido a tocar, o ogã deve dar uma obrigação. Vejamos, nesse sentido, o que nos diz 

pai Dedo de Ogum: 

Ogã entra de quarto. A gente prepara ele pra ser ogã, né? Ogã não 
tem o que aprender, né? Eu não passo mais de sete dias. Tem gente 
que bota vinte e um dias. Eu, o máximo é sete dias. Ogá é no dia dia 
que se aprende. [...] que queira ou não, o ogã é quem segura a casa 
também, né? Na ausência... do babalorixá, ou ialorixá, o ogã é quem 
manda... ele é a coluna... por isso que tem que preparar, tem que 
entrar de quarto, dar as obrigações, cortar, etc., etc., etc. 
 

A fala acima se refere tanto ao tipo de aprendizado dos ogãs — que seria “no dia 

a dia”, desvinculado, em um primeiro momento, das questões espirituais — quanto à 

necessidade desses, em um segundo momento, darem as obrigações. Pai Dedo também 

registra como esses rituais estão ligados às idiossincrasias dos terreiros, às 

individualidades do pai de santo, pois enquanto teria quem colocasse os ogãs até vinte e 

um dias de quarto, os seus não passariam mais de sete. 

Os ogãs, por sua vez, enfatizam que o conhecimento e o valor de cada um 

dependem do nível técnico, e não das obrigações. Essas seriam uma espécie de 

permissão para os bons instrumentistas seguirem tocando, mas não fariam da pessoa um 

bom “batedor”. Rico, ogã de dona Zeza, critica aqueles que cuidam das questões 

espirituais, antes mesmo de aprenderem a tocar. Como diz o próprio: “eu acho isso um 

negócio feio, um negócio ruim. Se a pessoa não sabe fazer aquilo? Não adianta. Se a 

pessoa não sabe fazer aquilo, pra que vai dar obrigação?” 

Mas o mesmo ogã também critica os que fazem o inverso: são versados no 

instrumento, mas não se envolvem com a questão espiritual. 
Tem ogã que é assim, ta batendo só pra se amostrar. Vê uma nega 
bonita, começa batendo tambor. Não ta batendo pro espírito, ta 
batendo pra nega olhar pra ele. É ou não é? A pessoa sendo um 
batedor, olhando pro espírito ele chega... [...] Nem um espírito de 
mainha, até agora, nunca disse que eu era ruim, não. Ele chega, ta 
batendo um batedor que ele não gosta, manda eu e João, aí o toque 
melhora... [...] a pessoa só pode bater pros espíritos com fé. Não é 
bater com amostração porque ta chegando alguém pra dar valor, não. 
   

Nos dias de toque, o ogã não pode ter relações sexuais nem consumir bebida 

alcoólica. Em alguns terreiros, como o Centro Espírita e Terreiro de Umbanda Nossa 

Senhora do Carmo, de dona Zeza, em Itambé, ele deve ainda passar, antes da sessão, por 

um “amaci”. Como dito, este, que tem origem nos cultos de matriz africana, consiste em 



 
 

234
 

um líquido preparado com folhas sagradas, depositado em uma quartinha, no peji, sendo 

usado para lavar objetos litúrgicos, a cabeça do filho durante uma obrigação e partes do 

animal a ser sacrificado. Esse ritual, no entanto, é reelaborado no contexto da Jurema, 

sendo também denominado lavagem das mãos na Jurema (também dizem calçar ou 

ensementar as mãos)96.  

Seu Cícero, de Itambé, que, ao contrário de dona Zeza, não tem ogã fixo, 

recomenda que eles não bebam nos dias de toque, nem tenham relações sexuais. Sempre 

antes de tocar, o instrumentista também tem suas mãos lavadas com jurema. Segue o 

relato desse pai de santo: 
Porque num terreiro desse, nos tamo tocando aqui, entra um instinto 
bom... mas pode entrar um zambetero e queira fazer presépio aqui 
dentro. Ogã tem que tá... porque quem chama é a tacada do tambor. 
Várias vezes, vem um mestre traçado. Pinta e borda no salão, zomba 
do pai de santo e vai-se embora. E ele fica... não sabe o que ta 
fazendo. Um mestre daquele faz presepada, entendeu? [...] (O ogã) 
tem que ta prevenido, com a mão bem lavadinha. Só na parte da 
Jurema, a gente lava com jurema. Pra orixá, a gente lava com seiva 
de alfazema... Vamos tocar pra mestre, caboclo, aí eu lavo com 
jurema. Todos toques que eles vim (os ogãs), eles têm que lavar as 
mãos. Todos toques...   

 
 Finalmente, vejamos o que diz sobre o assunto dona Joana, de Pedras de Fogo, a 

mais velha dentre as mães e pais de santo pesquisados:  
O ogã não pode bater no bombo sem que ele tenha uma obrigação... 
A obrigação que ele faz... vai conhecer qual é o santo dele, entendeu? 
Vai fazer uma preparação de mão, um trabalho de mão. Cortar três 
bichos pro Exu. Ele não vai aparar o sangue do Exu dentro do prato, 
ele vai aparar na não, o sangue do Exu. Ele vai se preparar. Depois 
ele vai lavar as mãos com água de Jurema, vai lavar a cabeça, pra 
poder ele ser firme no bombo, pra poder ele ter força no bombo.  
 

A atividade dos ogãs, portanto, é cercada de regras e proibições, que envolvem a 

todos, os próprios músicos e os pais e mães de santo. Todo esse cuidado com os 

instrumentistas deve-se, sobretudo, à crença de que qualquer “demanda” enviada ao 

terreiro os atinge primeiro. Esses, portanto, precisam estar “limpos” para proteger a casa 

e a si mesmos. Pai Edu, do Templo Religioso Orixá São João Batista, de Alhandra, nos 

explica os riscos que corre um ogã que ainda não teve as mãos calçadas. Segundo ele, é 

necessário cortar a mão do instrumentista e introduzir nela sementes de jurema: 

Tem que calçar a mão deles, né? Porque qualquer coisa que uma 
pessoa mandar, uma demanda de fora, primeiro aonde pega é no ogã. 

                                                 
96 Essa prática de manipular a flora para o preparo de lavagem, banhos de cheiro, garrafadas e toda sorte 
de remédios tradicionais sempre existiu no âmbito da Jurema. Os mestres juremeiros são profundos 
conhecedores de folhas, ervas e raízes medicinais, as quais são por eles cultivadas. 



 
 

235
 

[...] porque pra calçar o ogã tem que ser mão cortada, né? [...] tem 
que cortar um bicho pro ogã. [...] a gente corta aquilo ali, aí, vai, pega 
o ogã, corta a mão do ogã, faz o calço... [...] aí, qualquer coisa que 
vim ali, o ogã não tá sujeito a pegar aquela demanda, e, se não fizer, 
ele pode levar um pontapé e cair de vez97.  
 

Outro ritual adotado pelos ogãs de alguns terreiros é o banho médio. Este, que 

deve ser realizado semanalmente, consiste em um banho de ervas e plantas específicas 

para cada sexta-feira do mês. Após o banho, o ogã deve se abster de bebida alcoólica e 

de relações sexuais. Nos dias de toque, essa abstinência inclui também o sábado, como 

nos explica José, ogã do Centro Espírita Rei Malunguinho, de Alhandra: 

[...] toda sexta, eu não posso usar mulher. Se a gente usar mulher, se 
suja por aquele corpo mesmo... [...] não pode ver mulher, pra gente 
não se prejudicar, adoecer, bater uma dor, levar um baque, quebrar 
uma perna. Tem que levar tudo a sério, do começo ao fim. Assim, a 
gente não prejudica ninguém, nem a mulher e nem a pessoa98.    
 

A não realização dos rituais, portanto, acarretaria sérios problemas para os 

músicos. Todos os ogãs afirmam que, sem as obrigações, não se adquire resistência para 

tocar uma sessão inteira, além de correrem o risco de ter as mãos gravemente 

lesionadas. Referindo-se ao ogã de sua casa, dona Nita, de Itambé, faz o seguinte relato 

sobre a necessidade dessa obrigação: “Os outros, como não tem costume, estoura a mão. 

Ele não estoura a mão, não, porque ele já é feito, né? Não estoura mais a mão. Mas 

quem não tem costume estoura a mão. Porque não tem calço na mão, não é calçado”.  

Rico, ogã de sua avó, dona Zeza, também de Itambé, que aprendeu com João, o 

outro tocador da casa, ainda não é calçado, mas tem as mãos lavadas sempre que vai 

tocar. Vejamos sua fala. 
Eu nunca dei obrigação para ser ogã, não. João ta em Recife, ele que 
me deu umas explicações, aí, eu peguei com ele. [...] Vou calçar (as 
mãos) ainda, vou mandar ela calçar pra mim. Eu vou mandar ela 
fazer que é melhor pra mim. Porque quando eu bater em outros 
terreiros, não acontece nada com a minha mão. Porque num já ta 
calçada pelos espírito, né?  
 

Do mesmo modo, um ogã com a mão lavada por um mestre deve ter cuidado ao 

tocar para outro. Essas proibições — que, claro, se manifestam de diversas formas nos 

médiuns do terreiro — nos remete a uma discussão clássica, encontrada em Wundt e 

continuada por Freud em Totem e Tabu.  

Por trás de todas essas proibições parece haver algo como uma teoria 
de que elas são necessárias porque certas pessoas e coisas estão 

                                                 
97 In: SALLES, 2004, p. 122. 
98 In: SALLES, 2004, p. 123. 



 
 

236
 

carregadas de um poder perigoso que pode ser transferido através do 
contato com elas, quase como uma infecção. [...] o fato mais estranho 
parece ser que qualquer um que tenha transgredido uma dessas 
proibições adquire, ele mesmo, a característica de ser proibido — 
como se toda carga perigosa tivesse sido transferida para ele 
(FREUD, 1974, p. 41–42).  
 

Como dito, muitos pais e mães de santo não permitem que o seu ogã toque em 

outra casa. Há o risco de todas as “demandas” e “mazelas” enviadas ao terreiro caírem 

sobre ele, ferindo principalmente suas mãos. Do mesmo modo, sendo um instrumento 

calçado, os pais de santo não permitem que qualquer ogã de fora toque nos ilus. 
Todo mundo não pode ta tocando naquilo ali, principalmente a classe 
desse povo que vevi pruqui, pruli, pruculá, chega tarde. Eu [digo]: 
“pelo amor de Deus, não deixe pegar não. Ou, por outro, a mulher se 
ele tiver... [menstruada] não pode, né, meu filho? Não tem condição. 
Porque ali é onde ta todo segredo. 
 

Como é comum um ogã visitar outros terreiros e ser convidado para tocar, o 

dono da casa analisa se o visitante pode ou não assumir o ilu. De qualquer modo, um 

ogã de fora só pode tocar depois de os da casa terem iniciado a gira. Também os 

instrumentistas que iniciaram o toque, no caso de serem substituídos, devem reassumi-

lo na hora do fechamento da gira. Quem começou, portanto, tem que terminar. Dona 

Zeza, que mantém o neto e o marido João como os ogãs da casa, nos diz como lida com 

o fato desses instrumentistas circularem entre os diferentes terreiros de Itambé e Pedras 

de Fogo. 

Tem ele, tem João, chega Jorge, Paulinho, chega Marconi... tem meio 
mundo, mas só que os de casa é eles dois... eu não posso botar uma 
pessoa primeiro pra bater do que eles dois. Se João não tiver aí, ele já 
pode... eu tenho que botar ele primeiro. Agora, pra outro sair de lá de 
suas casas, entrar e colocar a mão, só depois dele. Eu só fiz maciar (a 
mão do ogã), somente. Tem ocasião que eu macio. E se ele vai sair 
pra outro lugar, eu tenho que ir lá dentro, tem uma banha lá, que eu 
trouxe do Mercado de São José, no Recife, aí eu coloco nas mãos 
dele, aí ele pode ir.   
 

Dos ritmos 

Em toda área da pesquisa, não existe um ritmo específico para as sessões de 

Jurema, sendo empregado os mesmos dos toques para orixás. Também são empregados, 

na maioria das casas, os mesmos instrumentos em ambas as sessões, embora alguns pais 

de santo de Goiana não concordem. Pai Carmelo, por exemplo, faz a seguinte 

afirmação: “o correto seria utilizar instrumentos diferentes, recintos diferentes e etc., 

mas a precariedade não permite”. Já pai Zé Carlos de Ogum usa o maracá nos toques 

para Jurema e o substitui pelo adjá, nas sessões para orixás. Vejamos a fala desse pai de 



 
 

237
 

santo: 
Tem o adjá, pra orixá, e na parte da jurema tem a maraca. O orixá, o 
fundamento é um, e a Jurema é outro. É a maraca, que a maraca é um 
fundamento muito grande pra jurema. E o adjá é chamada dos orixás, 
como também (a maraca) na jurema é chamada dos mestre da jurema, 
os caboclos, as mestras. 
 

Também não existe, como no Candomblé e no Xangô, ritmo exclusivo de uma 

determinada entidade. Deste modo, a variação de ritmos encontrados nos quatorze 

terreiros pesquisados é significativa. Em geral, um grupo de ogãs que freqüenta os 

terreiros de sua cidade e de cidades vizinhas tende a adotar e reproduzir determinadas 

batidas. Mesmo sendo um bom instrumentista, a não familiaridade com o modo de 

acompanhar as toadas, em um dado terreiro, pode comprometer a participação de um 

músico de fora; assim me contou o ogã de dona Zeza, Rico – que atua tanto em Itambé 

quanto em Pedras de Fogo –, a partir de uma experiência por ele vivida em um terreiro 

de Timbaúba, Pernambuco: “[...] começou o toque, eu vi aqueles pontos diferentes. Eu 

disse, ‘oxente! Vou bater do meu jeito’. Bati, bati, bati, quando foi depois, ninguém 

gostou". 

Em geral, o ritmo dos ilus empregado no toque para mestre não difere do toque 

para caboclo. Em algumas casas, há uma mudança bastante sutil: Segundo José, ogã do 

Centro Espírita Rei Malunguinho, de Alhandra, para representar a personalidade forte e 

guerreira do caboclo, ele toca mais rápido, mais “queimado” (termo comum entre os 

ogãs). Já para mestre, que ele considera mais “moderno”, seria empregado mais 

variações.   

No Centro Espírita Ogum Beira-Mar, a diferença rítmica entre os toques para 

mestre e para caboclo é mais visível. Assim, ao contrário dos toques que registramos 

nas outras casas, nesta há uma fórmula básica específica para caboclo e outra para 

mestre. A execução dessas fórmulas, no entanto, não é rígida, sendo comum o emprego 

de uma no lugar da outra. Vale salientar que os ogãs tocam empregando variações nos 

dois casos. 

 
Toque para mestre 

 
Toque para caboclo 



 
 

238
 

 
 

 Algumas casas, como o Terreiro Mãe Iemanjá, de dona Joana, em Pedras de 

Fogo, e o Templo Religioso Orixá São João Batista, de Alhandra, empregam o que 

chamam de alujá99 ou macumba, ritmo rápido, executado para acelerar a 

desincorporação do espírito. O alujá é um ritmo derivado dos cultos de matriz africana, 

empregado para chamar Xangô. Em ambos os casos, consiste em um toque aguerrido, 

forte, executado em andamento rápido. Segundo mestre Deca, embora se trate do 

mesmo ritmo, quando empregado no contexto dos toques para orixás, seria denominado 

alujá, enquanto o termo macumba seria exclusivo dos toques para Jurema. Os filhos de 

santo, contudo, utilizam o primeiro termo nos dois casos. Noutros terreiros da Paraíba e 

de Pernambuco, encontrei o nome alujá designando outro ritmo, assim como o mesmo 

ritmo encontrado em Alhandra (transcrito abaixo) com outras denominações.  

 

Alujá ou macumba 

 
 

Das letras 

Sendo o culto da Jurema uma tradição oral, sem aprendizado ostensivo, sem 

maiores preocupações com sistematização teórica, sem organização interna rígida, as 

letras dos cânticos desempenham um papel fundamental na transmissão do seu conteúdo 

histórico e mítico. Creio ser desnecessário tanto quanto impossível tentar explicar os 

diversos sentidos que elas adquirem para os praticantes da Jurema, dadas a variedade e a 

complexidade das imagens e dos símbolos nelas contidos. É possível afirmar, no 

entanto, que elas são parte significativa de uma rede de imagens sonoras que atua na 

rememoração e reatualização ritual dos princípios míticos do culto. Em um sentido mais 

prático, pode-se afirmar que a palavra cantada ajuda na apropriação de nomes de seres e 

lugares míticos, assim como reafirma um modo de ser e comportar-se no mundo. O 

próprio mito de origem do culto, que diz ter Jesus descansado sob a sombra de uma 

                                                 
99 Do iorubá: àlujá – perfuração (CACCIATORE, 1977). 



 
 

239
 

jurema, tornando-a sagrada, é transmitido, hoje, quase que exclusivamente através da 

seguinte toada.  

A Jurema é minha madrinha 
Jesus é o meu protetor 
A jurema é um pau sagrado 
Deu sombra a Nosso Senhor 
 

Com certa frequência, portanto, os juremeiros recorrem a essa e outras toadas 

para dar explicações sobre seu universo religioso. Com efeito, sendo concebidas e 

assimiladas como uma dádiva das entidades, um legado mítico e sagrado, as letras dos 

cânticos são aceitas como verdadeiras, inquestionáveis, palavras de confiança, de 

“ciência”. Sobre essa questão, pai Carmelo faz o seguinte relato: 
Quanto à importância dos orins (cânticos), palavra é força e tem uma 
importância muito grande [...], as letras elas relatam os itans do 
oráculo, e na Jurema, que é tudo em português, em geral relatam a 
vida do mestre, da mestra, das entidades em geral, ou transmitem 
algum recado, daí a importância de cantá-los corretamente. 
 

 Quanto à forma e à estrutura desses textos, as letras das toadas das sessões de 

mesa diferem, em sua maioria, das registradas nos toques, sobretudo pelo seu caráter 

mais narrativo. Esses cânticos são, em geral, compostos de duas ou três quadras, alguns 

chegando a cinco estrofes. Vejamos o exemplo abaixo, registrado no Centro Espírita Rei 

Malunguinho: 
Ô de casa, ô de fora 
Menino, vai ver quem é (Bis) 
Ô, papai, ouço um gemido 
Que é na voz de uma mulher 
 
Menino, mande ela entrar 
E mande ela se assentar (Bis) 
Mas diga que demore um pouco 
Que Liano vai trabalhar 

 
Nas sessões de toque, as toadas são, em sua maioria, mais curtas, compostas de 

uma ou, no máximo, duas quadras, como no exemplo seguinte, registrado no Templo 

Religioso Orixá São João Batista: 

Canindé 
Meu Canindezinho 
A pisada bonita 
É dos cabocolinhos (Bis) 
 

Por fim, uma análise mais exaustiva das letras dos cânticos da Jurema, na 

composição, por exemplo, de uma antologia de textos sagrados (CARVALHO, 1998), 

ainda está por ser feita. José Jorge de Carvalho afirma que os textos dos cânticos dos 



 
 

240
 

cultos afro-brasileiros estariam vinculados a um rico universo mítico, cuja 

“mitopoética” modificaria e expandiria seu universo de origem. Sobre a importância da 

análise desse repertório, escreveu: 

[...] não se pode esquecer que se trata de textos religiosos e 
deveríamos dar crédito ao que dizem os textos dos cantos sagrados 
afro-brasileiros da mesma forma que damos crédito aos textos 
sagrados oriundos das chamadas grandes religiões letradas — e são 
infindáveis as interpretações dos conteúdos espirituais, dos 
conhecimentos e da sabedoria supostamente neles embutida, 
acumuladas ao longo de várias gerações de estudiosos (ibid., p. 3). 

 

 

Da relação com o transe 
 

No tocante às religiões de possessão, dada a centralidade da música nas 

cerimônias, é comum atribuir-se ao transe uma influência direta da música. No caso da 

Jurema, como penso ter demonstrado nos vários aspectos abordados nesta seção, a 

importância da música vai muito além da questão do transe, figurando como parte 

essencial de toda ritualística do culto – como, por exemplo, na abertura e no fechamento 

das sessões – e na transmissão do seu conteúdo histórico e mítico. Por outro lado, 

algumas incorporações não estão diretamente ligadas à música, como em algumas 

sessões de mesa, onde os médiuns usam campainhas ou um pequeno sino para chamar 

as entidades. Em Alhandra, tive oportunidade de observar alguns trabalhos de consulta 

do mestre Inácio da Popoca, um dos mais velhos da cidade, onde ele é incorporado sem 

cantar ou tocar para as entidades. Mas o fato é que, na grande maioria dos casos, a 

música está presente no transe.  

Uma das tentativas de explicar a relação entre música e transe baseia-se no 

conceito, já bastante desgastado, de reflexo condicionado, no qual a música seria o 

estímulo, cuja reação seria o transe. Gilbert Rouget (1980), que se ocupou mais 

exaustivamente do assunto, afirma que a música é condição sine qua non para que haja 

o transe, apresentando diversas “funções” por ela assumidas antes e durante a possessão, 

mas descarta a hipótese de reflexo condicionado para explicar o fenômeno. Bastide, 

ainda no início de suas pesquisas no Brasil, seguindo de perto algumas idéias de 

Herskovits, mantém o conceito, considerando-o, no entanto, em um sentido mais amplo: 

enquanto um aspecto psicológico do processo no qual as normas de conduta de uma 

dada cultura são assimiladas inconscientemente. Referindo-se às idéias de Herskovits 

sobre o tema, ele afirma que “o estímulo do reflexo condicionado não é um estímulo 



 
 

241
 

físico à audição de um certo ritmo, mas um estímulo psíquico, um ritmo associado a 

uma certa data e a um certo lugar” (BASTIDE, 1945, p. 89)100. 

Como bem mostrou Segato, uma das implicações dessa relação entre música e 

transe assenta-se na importância, para o desencadeamento deste, da identificação do 

médium com uma determinada entidade e do envolvimento emocional e afetivo 

implicados nessa relação. Essa identificação é recordada e realimentada, como afirmou 

a autora em seus estudos sobre o Xangô do Recife, “por um conjunto de símbolos 

afetivos, dentre os quais o principal é a música” (1999, p. 139). 

Como tenho afirmado, a música é parte de um complexo simbólico que atua na 

rememoração e reafirmação ritual dos princípios míticos do culto. A manifestação desse 

complexo no crente, em sua forma mais intensa, se dá através da experiência do transe. 

Este, portanto, não deve ser concebido simplesmente como resposta física ou mental aos 

estímulos da música, mas como parte indissociável desse complexo simbólico, no qual a 

música ocupa uma posição central.  

Finalmente, o transe consiste em um dos temas mais delicados de um estudo 

sobre religião mediúnica, sobretudo por tratar de questões ligadas à religiosidade do 

“outro”, de sua mais profunda intimidade, de sua experiência mais intensa e inefável 

com o sagrado. Assim, concordo com Motta em sua seguinte afirmação: “nem 

psicólogos nem sociólogos conseguem explicar exaustivamente essa manifestação, que 

se aproxima, no que tem de fundamental, da intuição criadora em arte e poesia” 

(MOTTA, 2005, p. 294).  

Pelas questões acima colocadas, é possível afirmar que a música nos terreiros 

pesquisados reflete as continuidades e rupturas do culto e assinala a sua diversidade de 

formas, concepções e sentidos. Muitos juremeiros, sobretudo os mais velhos, referem-se 

a essas mudanças como uma ruptura com o modelo dos trabalhos de mesa – o maracá, a 

ausência dos tambores e da gira –, mas não como uma ruptura com a tradição da 

Jurema. Elas são descritas como uma ampliação dos saberes religiosos. Durante toda a 

pesquisa, registrei diversas referências nesse sentido, como a seguinte, feita por pai 

Dedo, de Goiana: 

[...] é a melhoração. Vai melhorando no dia a dia. É como eu vou 
fazer uma toalha de renda desta. Mas eu vou procurar o quê? Amanhã 

                                                 
100 Em uma direção contrária aos primeiros estudos sobre o transe nos cultos afro-brasileiros, que 
procuravam explicá-lo enquanto fenômeno psicopatológico, as idéias de Bastide, ao lado das de 
Herskovits, deslocam a ênfase nesse aspecto para o social, sendo fundamentais para um novo olhar sobre 
as religiões de possessão no Brasil. 



 
 

242
 

eu vou procurar melhorar esse bordado. E você que é cabeça, que é 
dono, se você que é dono, que é cabeça, você não procurar melhorar, 
quem que vai melhorar? 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

243
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CO�SIDERAÇÕES FI�AIS  

A mistura como princípio 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

244
 

A pesquisa que deu origem a este trabalho procurou estudar o culto da Jurema 

em uma área localizada entre o Litoral Sul da Paraíba e a Mata Norte de Pernambuco, 

considerada, por juremeiros dos dois estados, como referência na prática do culto. 

Percorri, então, cinco cidades, surgidas dos antigos aldeamentos administrados pelos 

colégios jesuíticos de Recife e Olinda, os quais compunham parte do que Serafim Leite, 

baseado em um mapa de 1610, descreveu como uma linha interna. O trabalho teve como 

questão central compreender o culto da Jurema, advindo dos antigos mestres juremeiros, 

no contexto da Umbanda, praticada nos limites da referida área, o que significa tentar 

compreender o encontro entre o universo da Jurema e o dos orixás e suas implicações na 

configuração do novo culto. Ao fim deste percurso, penso ser possível apresentar as 

seguintes considerações. 

Inicialmente, gostaria de analisar dois aspectos fundamentais para o culto da 

Jurema, os quais podem ser descritos como comuns aos juremeiros dos 14 terreiros 

pesquisados, que são, paradoxalmente, a diferença e o segredo. Em um segundo 

momento, reflito sobre as expressões “traçado” e “feito em tudo” e como elas podem 

nos ajudar a pensar o culto. Tanto o caráter diverso da Jurema, observado em toda área 

pesquisada, quanto a abertura dos juremeiros para a incorporação de novos elementos, 

podem ser sintetizados nessas expressões, por eles usadas para definir suas práticas e 

crenças. 

A pesquisa mostrou que a dinâmica de todo o campo religioso é marcada 

principalmente pelas relações de concorrência entre seus donos, que estabelecem um 

cenário marcado por disputas e alianças entre os pais de santo pelo monopólio da gestão 

dos bens religiosos e do exercício legítimo do poder religioso. Essa disputa seria um dos 

fatores que fazem da diferença e do segredo, como mencionado, aspectos comuns aos 

14 terreiros pesquisados.  

Se, como mostrou Bourdieu (2008), o princípio da dinâmica de um campo 

religioso é constituído pelas relações de transação entre os especialistas e os leigos e 

pelas relações de concorrência entre os próprios especialistas, são, sobretudo, estas 

últimas que estimulam a afirmação da diferença, das idiossincrasias de cada casa. O fato 

é que parte dos saberes de um juremeiro é considerada segredo, por ele usado contra 

seus concorrentes. Uma doença, um problema na família ou qualquer outro 

acontecimento desagradável na vida da comunidade é logo interpretado como um 

trabalho feito, uma demanda enviada por algum inimigo. Conhecer com detalhes o 

trabalho de um pai de santo significa ter poder sobre ele, torná-lo mais vulnerável às 



 
 

245
 

demandas e ser capaz de desfazer um trabalho por ele enviado. Não há, por esse motivo, 

quem explique tudo, mesmo que seja aos seus próprios filhos de santo. Cada filho, 

independente do grau de aproximação e afetividade com o pai de santo, é tratado como 

um possível inimigo. Como explica pai Edu: “[...] nenhum pai de santo pode saber o 

segredo um do outro... Nem tudo que um pai sabe, ele pode entregar a um filho. Porque 

de repente o filho sai do terreiro, né? Aí diz, ‘agora eu vou derrubar ele, porque... eu tô 

sabendo mais do que ele’”. Na mesma direção, dona Rita, afirma: 

Tem coisa que eu não revelo nem pros meus filhos de santo meu, eu 
não revelo. Pra eu revelar pra ele, ele pisa por cima de mim, né? Aí 
não dá. Aí tem que: “é assim, assim”, “tá certo”, mas tudo, não pode 
saber. A gente dá o sacrifício daquela pessoa, daquela pessoa que tá 
no pejí dando aquele sacrifício... a gente diz o que é de necessidade, 
mas o segredo, todo segredo ninguém não pode dizer, pro mode não 
saber. 
 

Ainda sobre manter segredos mesmo em relação aos filhos de santo, temos o 

seguinte relato de pai Dedo: “Vamos dizer, a Jurema tem sete linhas, uma hipótese, são 

sete linhas de Jurema, então a gente dá ao filho. O resto é com ele. Eu não vou dar o 

meu segredo ao meu filho. Eu não vou, como se diz, criar cobra pra me morder”.  

No contexto da Jurema, portanto, ser diferente é uma necessidade, uma forma de 

adquirir poder. Com efeito, durante a pesquisa, a maioria dos donos dos terreiros 

visitados enfatizava que eu não encontraria em nenhuma outra casa uma ritualística 

igual à sua. Seu Cícero, por exemplo, se orgulhava em dizer que, entre os juremeiros de 

Itambé, apenas ele preparava a Jurema da forma como prepara, assim como era o único 

a realizar os toques à tarde. Já pai Dedo, referindo-se aos sacerdotes de Goiana cujos 

trabalhos são diferentes dos seus, afirma: “A gente não vai dizer que ele tá errado, que 

ele tá certo [...] Cada um faz do jeito que sabe... o que você faz está dando certo? Está 

vivendo bem? Então continue”. 

É possível afirmar que em relação ao culto aos orixás há uma maior preocupação 

em seguir normas e padrões, ficando a “mistura”, os acréscimos, as individualidades 

mais para o universo da Jurema. O que não significa dizer que não haja diferenças de 

um terreiro para o outro no que diz respeito ao primeiro, mas que há, neste caso, uma 

maior disposição e comprometimento em seguir um modelo, enquanto no âmbito da 

Jurema a individualidade e a diferença fazem parte do discurso dos pais de santo. 

Nenhum sacerdote, por exemplo, ousaria, no âmbito do culto aos orixás, “cortar” para 

um filho sem ter dado antes uma obrigação de “mão de faca”. 



 
 

246
 

Essa necessidade de realizar certas obrigações nos orixás – sem a qual um pai de 

santo não consegue legitimar-se como tal – ao contrário da Jurema, onde o fato de não 

ter realizado nenhuma obrigação é usado muitas vezes como afirmação de poder, é 

outro aspecto que diz da Jurema enquanto um espaço da individualidade e da diferença. 

Muitos juremeiros, como seu Ciriaco, dona Joana e dona Rita, mesmo tendo adotado 

rituais como o tombo de mestre para seus filhos de santo, afirmam que, ao contrário das 

iniciações nos orixás, não seria necessário um pai ou mãe de santo para formar um 

juremeiro. Muitos afirmam, orgulhosamente, que não precisaram de um sacerdote para 

ser iniciados na Jurema. Como mencionado, esse pode ser descrito como um paradigma 

dos antigos mestres, representado pela figura do mestre Carlos, que, como diz sua toada, 

teria “aprendido sem se ensinar”. Nenhum pai de santo, no entanto, afirmaria ser 

possível alguém iniciar-se sozinho nos orixás. 

O cuidado maior em relação à padronização de conceitos e ritos, no que diz 

respeito aos orixás, pode ser explicado, em parte, pela mesma razão apontada por pai Zé 

Carlos, à qual me referi acima: a jurema, ao contrário dos orixás, está mais perto do 

mundo dos vivos, “a Jurema tem vida”. Com efeito, mesmo considerando pai Dedo 

como a principal referência em Jurema de Goiana, Zé Carlos fala da necessidade de 

adequar esses ensinamentos vindos do amigo à realidade do seu terreiro. 

Aí, eu conheci pai Dedo, aí fui andando com ele, saber como é a 
Jurema [...] E hoje eu faço, não copiando de pai Dedo, procuro o que 
é melhor pra minha casa, ter certeza daquilo que é pra mim. Só boto 
aquilo na minha casa quando tenho certeza que aquilo é certo pra 
mim. 
 

A concepção da Jurema como o lugar que acolhe as diferenças é do mesmo 

modo evidenciada na fala do pai Carmelo. Quando perguntei por que cultuava os pretos 

velhos e as pretas velhas na Jurema e não nos orixás, uma vez que essas entidades não 

estariam ligadas diretamente ao legado dos antigos juremeiros – sendo, inclusive, como 

os orixás, associadas ao universo africano – ele respondeu que nas sessões para os 

orixás não era permitido entidades brasileiras, nem toadas em português. Além do que, 

os pretos velhos, como os mestres e caboclos, seriam eguns, os quais não poderiam ser 

cultuados junto aos deuses africanos.  

A Jurema, portanto, mantém o lado mais dinâmico, mais transitivo do terreiro, 

ainda que não menos importante, não menos sagrado. Os orixás, por sua vez, são 

concebidos como deuses, forças da natureza, detentores de um poder supremo, cuja 

comunicação com os vivos não se dá ao mesmo nível das entidades da Jurema. Ao 



 
 

247
 

contrário do mestre, responsável, em parte, pela orientação de um juremeiro, as 

divindades africanas não viveram em um tempo histórico, o que as mantêm ainda mais 

distante do mundo dos vivos. O que foi por elas estabelecido, ainda que encontremos 

diferentes interpretações de uma casa para outra, não pode, de acordo com os pais de 

santo, ser modificado. No entanto, os orixás têm sentimentos semelhantes aos dos 

homens, tais como ciúme, raiva, etc. Muito dos “desmantelos” que acontecem na vida 

de um filho ou pai de santo são creditados à ira fatal dessas entidades, que não 

costumam tolerar demora ou falta no cumprimento de suas obrigações.  

O ser “traçado”, portanto, não implica na ausência de princípios norteadores e 

demarcações de territórios. A grande maioria dos pais e mães de santo, por exemplo, 

procura separar no tempo e no espaço o universo da Jurema do universo dos orixás. A 

própria sessão de toque, como visto, é organizada no calendário das casas no sentido de 

demarcar os limites entre esses dois universos e equilibrá-los: um dia toca-se para 

Jurema e o outro para orixás. Como procurei mostrar no último capítulo, essa disposição 

em estabelecer tais limites é uma das marcas da Umbanda praticada em toda área da 

pesquisa. 

Do mesmo modo, os terreiros procuram seguir, basicamente, a mesma ordem 

nos toques para Jurema: primeiro toca-se para caboclos e a última parte da sessão é 

dedicada aos mestres. Mesmo nas casas em que se despacha Exu e Pombagira no início 

da sessão e/ou canta-se para os pretos velhos (o que normalmente acontece após a gira 

dos caboclos), os juremeiros sabem que essas não são entidades da Jurema e que, 

portanto, devem ser cultuadas em um momento específico do ritual. 

Quando alguns terreiros de Goiana mudaram a forma de cultuar os orixás, não 

mais assimilando os santos católicos aos deuses africanos, muitos pais de santo 

passaram a se definir como nagô “puro”. Essa busca por fidelidade à tradição africana, 

no entanto, não mudou a concepção dos sacerdotes em relação à Jurema, que continuou 

a ser cultuada, nessas casas, com a mesma força, nos dias a ela reservados. Ser “feito em 

tudo”, ser “traçado”, portanto, implica em ordenar tudo o que se fez e tudo o que se 

traçou. A forma como cada pai de santo vai ordenar e traçar esses elementos, no 

entanto, muda de um terreiro para o outro.  

Há, portanto, em todos os sacerdotes, uma disposição em demarcar os territórios 

e ordenar tudo o que foi “feito” e “traçado”. O que a pesquisa revelou foi um trabalho 

cuidadoso em separar no tempo e no espaço o que não poderia estar junto: em primeiro 

lugar, temos uma divisão mais geral entre os universos da Jurema e dos orixás, seguida 



 
 

248
 

das subdivisões de cada um desses espaços – mestres e caboclos, orixás e exus. Essa 

demarcação é mantida nas sessões, com a separação dos dias de toque reservados à 

Jurema e aos orixás, sendo cada uma dessas sessões, como procurei mostrar, marcadas 

por subdivisões. Essa disposição em estabelecer as fronteiras não apenas entre o sagrado 

e o profano, mas entre diferentes instâncias do sagrado pode ser descrito como uma 

marca da Umbanda praticada em toda área da pesquisa. 

O que parece incoerente aos olhos do pesquisador, portanto, que busca coesão 

do culto com o passado, tem sua própria coerência. Essa questão nos remete à diferença, 

apontada no terceiro capítulo, entre coerência extrínseca e coerência intrínseca: a 

primeira assinalando a postura purificadora dos pesquisadores, preocupados com a 

continuidade da tradição, e a segunda referindo-se à perspectiva que parte dos 

significados que lhe são atribuídos no presente pelos seus protagonistas. 

A tradição, portanto, não se constrói apenas pelo vínculo do culto com o 

passado, com crenças e práticas que o precederam, mas por esses novos sentidos e 

significados, que vão reafirmar, deste modo, seu valor. Assim, novas relações de 

sentido, alteridades-identidades instituídas e simbolizadas (AUGÉ, 1997) surgem dos 

muitos cruzamentos e imbricações. A Jurema hoje seria resultado de uma negociação 

complexa, em andamento, marcado por novas temporalidades culturais, para além da 

noção de presente como uma ruptura ou como um vínculo com o passado (BHABHA, 

1998). 

No início deste trabalho, partindo da hipótese de que a prática significativa da 

Jurema nos limites da linha interna descrita por Leite tinha relação com os antigos 

aldeamentos, tomei a construção da espacialidade como ferramenta heurística para 

pensar a presença desse culto na área da pesquisa. Deste modo, refleti sobre os 

aldeamentos, até o seu total extermínio, com a diluição dos índios entre os homens 

livres pobres, negros e mestiços. Nessa análise da construção da espacialidade, parti de 

algumas idéias de Michel de Certeau (2008), sobretudo da importância das práticas 

cotidianas, por ele denominadas de “processos mudos”: uma história silenciosa, 

construída por aqueles situados do lado oposto da ordem econômica, política e religiosa 

dominante. História que começa com os aldeamentos, que se tornariam vilas e depois 

cidades, seguindo a trilha da cana de açúcar. Uma trajetória marcada, inicialmente, pela 

exploração da mão de obra de escravos índios e negros, depois pela exploração de 

trabalhadores desassistidos e mal pagos, como se mantém até hoje. Assim, a linha 

interna vai deixando ao longo da história um rastro de exploração e pobreza. A Jurema 



 
 

249
 

se inscreve por meio das “maneiras de fazer” dessa gente explorada, das suas “mil 

práticas”, como diria Certeau, pelas quais os sujeitos se reapropriam do espaço 

organizado social e culturalmente, tornando-o, por assim dizer, um “lugar praticado”. A 

significativa presença do culto nos limites da linha interna, portanto, passados mais de 

quatro séculos do início da ocupação da área, só tornou-se possível em função dessas 

reapropriação, astuciosa e silenciosa, do espaço. 

Como procurei mostrar, a Jurema despertou pouco interesse dos estudiosos da 

religiosidade popular brasileira durante décadas, comprometidos que estavam com a 

purificação do seu objeto de estudo. Não sendo considerada uma tradição indígena 

“pura”, tampouco corroborando a idéia de autoperpetuação da civilização africana, 

sendo a mistura por excelência, a prática da Jurema é quase ignorada pelos 

pesquisadores até meados das décadas de 1970 e 1980. O expressivo interesse pelo tema 

nas Ciências Sociais aponta para um distanciamento crescente dessa busca por purismos 

e para uma disposição em compreender os fenômenos religiosos — por seu caráter 

diverso e plural — a partir de novos métodos e novas epistemologias. 

Sobre a questão que suscitou a pesquisa, qual seja, compreender a Jurema no 

contexto da Umbanda, penso ser possível apresentar as seguintes considerações. Em 

primeiro lugar, é preciso dizer que o culto praticado nos 14 terreiros pesquisados, 

descrito por seus praticantes como Umbanda, difere consideravelmente do seu 

homônimo encontrado no sudeste do país (e em outras regiões), que conhecemos, 

sobretudo, dos trabalhos de Ortiz (1991), Negrão (1996), Brumana e Gonzáles Martínez 

(1991), entre outros. Mencionarei dois elementos que assinalam essa diferença, os quais 

considero aspectos fundantes do culto observado nas cinco cidades visitadas. O 

primeiro, que mereceria uma pesquisa específica – considerando que uma análise mais 

detalhada me afastaria do objetivo mais imediato do presente trabalho –, diz respeito às 

entidades africanas. Se, como mostrou Lépine (2005), referindo-se à Umbanda paulista 

e carioca, os orixás não mais se manifestariam, por serem considerados entidades que 

teriam atingido os mais altos graus da evolução espiritual, a sua incorporação, como 

vimos ao longo deste trabalho, está presente em todos os terreiros pesquisados. Por 

outro lado, se a Umbanda do sudeste descartou práticas consideradas indignas de uma 

“nação civilizada”, em sua busca por legitimação frente à sociedade brasileira, o que 

incluiria o sacrifício de animais, esta prática, a curiação, está presente em todas as casas 

observadas, inclusive sendo inserida nas iniciações para a Jurema, como o tombo de 



 
 

250
 

mestre. A única exceção fica por conta de pai Carmelo, de Goiana, que é contra o 

sacrifício de animais. 

O segundo elemento que marca a diferença entre as duas umbandas assinaladas é 

a própria centralidade da Jurema nos terreiros de Pernambuco e da Paraíba – assim 

como em diversas cidades do Nordeste, como mostrou Assunção (1999). A importância 

que adquire nessas casas a figura do mestre e a presença de um legado mítico e 

simbólico advindo das antigas mesas de Jurema estão entre os principais elementos que 

conferem singularidade à Umbanda, tal como praticada na região do estudo. 

No que diz respeito aos terreiros de Pernambuco e da Paraíba, há uma tendência 

de associarmos a influência da Umbanda – muitas vezes empregando com esta 

finalidade o termo “umbandizado” – à presença dos orixás, exus e pombagiras. Mas é 

possível afirmar, com base nas diferenças acima mencionadas, que as influências dessas 

entidades nos terreiros pesquisados venham do Xangô pernambucano. Deste modo, o 

culto denominado, em toda área da pesquisa, de Umbanda, em que pesem outras 

influências (inclusive da Umbanda do Sudeste), seria, em grande parte, resultado do 

encontro entre o Xangô e o culto da Jurema. Essa presença da Jurema nas casas de 

Xangô do Recife, como procurei mostrar no início deste trabalho, foi apontada como 

uma degeneração do autêntico culto aos orixás. Como mostrou Brandão e Nascimento 

(1998), essa aproximação foi usada na literatura clássica sobre o Xangô do Recife como 

um dos critérios para a identificação das casas mais “autênticas”, sendo denominadas de 

Umbanda ou Xangô-Umbandizado aquelas que cultuavam mestres e caboclos. Ou seja, 

a necessidade de classificar essas casas, que já não podiam ser descritas como nagô 

“autêntico”, “puro”, fez com que muitas delas fossem descritas como Umbanda (ou 

umbandizadas), denominação que parecia dar conta de muitos casos que fugiam ao 

modelo do Xangô tradicional. Como dito, nas cinco cidades pesquisadas, os terreiros 

com salão e gira são também denominados de Xangô. O fato é que, de acordo com os 

relatos dos pais de santo, sobretudo dos mais velhos, apesar do predomínio das mesas de 

Jurema, já existia o culto aos orixás, com tambores e gira, antes do movimento 

umbandístico expandir-se na região.  

Quanto a esta expansão, não é possível afirmar precisamente quando ela 

acontece – refiro-me a quando os juremeiros passam a se identificar como umbandistas. 

É possível, no entanto, afirmar que ela não está diretamente ligada a fatores de 

urbanização e industrialização, como sugeriu Ortiz (1991) em relação ao movimento 

umbandístico em geral. Acredito que ela esteja ligada a diferentes fatores, como às 



 
 

251
 

novidades trazidas pelos emigrantes ao retornarem de suas buscas por emprego nos 

grandes centros e o crescente acesso aos meios de comunicação de massa. Mas é, 

sobretudo, através das federações que os terreiros e centros passam a ser identificados 

como Umbanda, embora em muitas dessas casas continuassem sendo praticadas 

exclusivamente mesas de Jurema, ou mesas de Catimbó, como mostrou Vandezande 

(1975), com relação a Alhandra. É possível afirmar que a história da Umbanda na área 

pesquisada está intimamente ligada à das federações. Como procurei mostrar, esses 

órgãos surgem na região da pesquisa como uma solução ao problema das perseguições e 

do preconceito contra os praticantes das religiões afro-brasileiras, mas acabam 

assumindo outra forma de repressão. Nos últimos anos, o papel das federações tem sido 

questionado, e seu declínio, que já é visível, parece inevitável. 

É possível afirmar que nas cinco cidades visitadas a Jurema é hoje praticada 

apenas no contexto da Umbanda, com exceção de alguns poucos centros ou espaços 

domésticos onde se trabalha apenas com sessões de mesa. Mesmo no contexto dessas 

sessões, no entanto, como das que são praticadas nos terreiros, nem sempre as 

referências são as antigas mesas de Catimbó, mas um tipo de culto influenciado pelo 

Espiritismo de Kardec. Como mencionado no início deste trabalho, o cenário com o 

qual me deparei desde as minhas primeiras observações de campo contrastava 

sobremaneira com as descrições da Jurema praticada no contexto das antigas mesas de 

Catimbó que existiam na região. As últimas referências a elas, que foram feitas há mais 

de trinta anos, no contexto da Jurema de Alhandra (VANDEZANDE, 1975), já 

apontavam para seu provável declínio e para a expansão da Umbanda.  

Como mencionado, uma das hipóteses por mim levantadas era que, em toda área 

pesquisada, a cidade de Alhandra seria considerada uma referência para os juremeiros. 

A hipótese confirmou-se tanto pela referência a esta cidade como um lugar sagrado, 

quanto pela alusão a uma cidade encantada, do mesmo nome, que seria uma espécie de 

continuidade da primeira. Diversos mestres e mestras de Alhandra também foram 

mencionados pelos juremeiros como importantes para o culto, sobretudo os ligados ao 

Acais, como Maria do Acais, Flósculo e Cassimira, sobre os quais, em pesquisa 

anterior, pude reunir diversas informações, além de documentos e fotografias. Outros 

tantos mestres, como Zé Pilintra, Joana Pé de Chita, etc., também têm seus nomes 

frequentemente associados a esta cidade. Há, no entanto, um consenso entre os 

juremeiros da área de estudo, de que a importância de Alhandra reside unicamente em 

seu passado. A indagação sobre as razões que fizeram deste antigo aldeamento 



 
 

252
 

localizado no Litoral Sul da Paraíba uma referência para o culto ainda permanece sem 

respostas. 

Finalmente, por tudo o que foi até aqui apresentado, é possível dizer que a 

dinamicidade da Jurema tem possibilitado a sua sobrevivência durante séculos. Ela é 

parte de uma história negada, silenciada, mas ainda assim escrita por índios, negros, 

caboclos e mestiços. História marcada por violências, lutas, negociações, estratégias de 

poder e reformulações de identidade em face das transformações do contexto social e 

cultural.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

253
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A�EXOS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Anexo 1 (linha interna descrita por Leite)    
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Anexo 2 
 
 
 
Mapa da área de abrangência do Quilombo do Catucá, apresentado por Marcos 
Carvalho (1996). 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
Anexo 3 
 



 256
 

 
 
 

Alvará de 8 de fevereiro de 1862, que extingue os aldeamentos na Paraíba 

 
Sua Majestade o Imperador, a quem foram presentes as petições dos índios dos 

diversos aldeamentos dessa Província, que amargamente se queixaram do 

esbulho das terras do patrimônio, que primitivamente lhes foi concedido, 

principalmente por parte das câmaras de alguns municípios, considerando, a 

vista das informações que as acompanharam, que os mesmos índios se acham na 

circunstância de entrarem no jogo dos direitos que competem a todos os 

brasileiros, houve por bem determinar, ouvido o parecer do conselheiro 

consultor dos negócios deste ministério, que seja V. Excia. autorizada seja em 

geral de vinte e duas mil e quinhentas, que ficarão sendo propriedade desses 

indivíduos depois de cinco anos de efetiva residência e cultura, cessando, depois 

de feita esta distribuição de terreno, toda a jurisdição do Diretor Geral e dos 

diretores parciais sobre o território e habitantes das Aldeias. Oportunamente será 

nomeado um engenheiro que, a vista das competentes instruções, terá de ser por 

V. Excia. encarregado assim da medição e demarcação dos lotes, como dá 

aviventação dos sesmos das sesmarias pertencentes aos referidos Aldeamentos, 

devendo as terras que sobrarem, logo que terminarem os contratos de 

arrendamento, a que por ventura estejam sujeitos, ser vendidas pela Tesouraria 

da Fazenda de acordo com as determinações de V. Excia. a quem mais 

vantajosas condições oferecer para este fim, aquela repartição averiguará quais 

sejam os terrenos arrendados e quais os desembaraçados, e tomará as contas de 

receita e despesa havidas nos estabelecimentos, considerando nulos quaisquer 

aforamentos de terras de aldeias feitas pelas câmaras municipais ou quaisquer 

outras autoridades. O que tudo comunico a V. Excia. para sua inteligência e 

devida execução. Deus guarde a V. Excia.  

 

 

Arquivo Histórico do Estado da Paraíba (AHEPB). Cx. 045 (1864). 

Anexo 4 
 
 
 



 257
 

 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
Jornal “Correio da Paraíba”. João Pessoa, 05 de outubro de 2009. 

 
 
 
 
 
 



 258
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

REFERÊ�CIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 259
 

ALMEIDA, Rita Heloísa de. Diretório dos Índios: um projeto de “civilização” no 
Brasil do século XVIII. Brasília: Editora UNB, 1997. 
 
ALMEIDA, Horácio de. História da Paraíba Vol. I. João Pessoa: Editora Universitária 
— UFPB, 1997a.  
 
ANDRADE, Mário. Música de Feitiçaria no Brasil. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia, 
1983. 
 
ANDRADE, J. M.T. ANTHONY, Ming. Jurema: da festa a guerra de ontem e de hoje.  
Vivência, nº 1, p. 102-110. EDUFRN, Natal, 1983a. 
 
APPADURAI, Arjun. Disjunção e Diferença na Economia Cultural Global. In: 
Fethearstone, M. Cultura Global. Rio de Janeiro: Vozes, 1998. 
 
_________. La aldea global. In: La modernidad desbordada:  Dimensiones culturales 
de la globalización. México: Fondo de Cultura Económica, 2001. 
 
ARAÚJO. Antônio Gonçalves da Justa. Carta Topographica das terras que 
constituem actualmente o patrimônio dos índios da Villa da Alhandra. Arquivo 
Nacional, Rio de Janeiro. Cota 4Y/MAP. 704. 
 
_________. Carta Topográfica da sesmaria dos índios da Alhandra, compreendendo 
todas as demarcações nela feitas, inclusive as das posses os índios, durante o ano de 
1865. [1866b]. Arquivo Nacional, Rio de Janeiro. Cota 4Y/MAP.704. 
 
ASSUNÇÃO, Luiz C. de. O culto da jurema: anotações para um estudo. Anais da II 
Reunião de Antropólogos do �orte e �ordeste. Recife: UFPE, 1991. 
 
______. O Reino dos Encantados - Caminhos: Tradição e Religiosidade no Sertão 
Nordestino. Tese de doutorado em Ciências Sociais (Antropologia), apresentada à 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC), 1999. 
 
ASSIS, Maria Elizabete Arruda. Cruzeiro do Forte: a brincadeira e o jogo de 
identidade em um maracatu rural. Recife, Dissertação de Mestrado em Antropologia, 
UFPE, 1997. 
 
AUGÉ, Marc. Por uma antropologia dos mundos contemporâneos. Rio de Janeiro, 
Bertrand Brasil, 1997. 
 
BALANDIER, Georges. Antropo-Lógicas. São Paulo: Editora Cultrix, 1974.  
 
______. A Desordem: Elogio do movimento. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1997. 
 
BASTIDE, Roger. Imagens do �ordeste Místico em Branco e Preto. Rio de Janeiro: 
Edições O Cruzeiro, 1945. 
 
______. As Religiões Africanas no Brasil. São Paulo: Pioneira Editora, 1971. 
 
______. As Américas �egras. São Paulo: DIFEL; Ed. da Universidade de São Paulo, 



 260
 

1974. 
 
BHABHA, Homi K. O local da Cultura. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 1998. 
 
BARTH, Fredrik. O guru, o iniciador e outras variações antropológicas. Rio de 
Janeiro: Contra Capa Livraria, 2000. 
 
BOOGAART, Ernst van den; BRIENEN, Rebeca Parker. BRASIL HOLA�DÊS. 
Informações do Ceará, de Georg Marcgraf (junho-agosto de 1639). São Paulo: Index, 
MinC, Vitae, Petrobrás, 2002. 
 
BOURDIEU, Pierre. A Economia das Trocas Simbólicas. São Paulo: Perspectiva, 
2008. 
 
_________. Esboço de uma teoria da prática. In: ORTIZ, R. (org). Sociologia. São 
Paulo: Col. Grandes Cientistas Sociais, Editora Ática, 1983. 
 
_________. A Produção da Crença. Contribuição para uma economia dos bens 
simbólicos. Porto Alegre: Editora Zouk, 2001. 
 
BRANDÃO, Maria do Carmo. Xangôs Tradicionais e Xangôs Umbandizados do 
Recife: Organização Econômica. Tese de Doutoramento, Universidade de São Paulo 
(USP): 1986. 
 
BRANDÃO, Maria do Carmo; NASCIMENTO, Luís Felipe Rios do. O catimbó-
jurema. In: As ‘outras’ religiões afro-brasileiras. VIII Jornadas sobre Alternativas 
Religiosas na America Latina. São Paulo: 1998. 
 
BAUMANN, Thereza de Barcellos. História Potiguara: 1500 a 1900. In: MOONEN, 
Frans; MAIA, L. Mariz. Etnohistória dos Índios Potiguara. João Pessoa, PR/PB - 
SÉC/PB, 1992. 
 
BACHELARD, Gaston. A Terra e os Devaneios do Repouso. São Paulo: Martins 
Fontes, 1990. 
 
BERGER, Peter Ludwig.  O Dossel Sagrado. Elementos para uma teoria sociológica da 
religião.  São Paulo: Edições Paulinas, 1985. 
 
BERGER, Peter L.; LUCKMANN, Thomas. A Construção Social da Realidade. 
Petrópolis: Vozes, 1990. 
 
BORNHEIM, Gerd A. O Conceito de Tradição. In: Cultura Brasileira: 
tradição/contradição. Rio de Janeiro: Zahar, 1997. 
 
BORGES, José Maria Barbosa. Indígenas da Paraíba. Classificação preliminar.  
Educação e Cultura. João Pessoa, SEC/PB, 1984. 
 
BRUMANA, Fernando Giobellina; GONZÁLES MARTÍNEZ, Elda. Marginália 
Sagrada. Campinas: Ed. da Unicamp, 1991. 
 



 261
 

BUENO, Francisco da Silveira. Grande Dicionário Etimológico — Prosódico da 
Língua Portuguesa. São Paulo: Ed. Saraiva, 1967. 
 
BAKHTIN, M.V. A Cultura Popular na Idade Média e no Renascimento. São 
Paulo: HUCITEC; Brasília: Ed. UNB, 1997. 
 
BENJAMIN, Walter. Obras Escolhidas. São Paulo: Ed. Brasiliense, 1994. 
 
BENJAMIN, Roberto. Folguedos e danças de Pernambuco. Recife: Fundação de 
Cultura Cidade do Recife, 1989.  
 
__________. Maracatus Rurais de Pernambuco. In: PELEGRINI, FILHO, Américo 
(org). Antologia do Folclore Brasileiro – Século XX. São Paulo: EDART, 1982. 
 
BOCCARA, Guillaume. Mundos nuevos en las fronteras del Nuevo Mundo. �uevo 
Mundo Mundos �uevos, Debates. 2005. URL: 
http://nuevomundo.revues.org/index426.html. Consultado em 21 dezembro de 2008. 
 
CAILLOIS, Roger. O homem e o sagrado. Lisboa: Edições 70, 1988.  
 
CANCLINI, Nestor Garcia. As culturas Populares no Capitalismo. São Paulo: 
Brasiliense, 1983. 
 
CASCUDO, Luiz da Câmara. Meleagro: Depoimento e Pesquisa Sobre a Magia 
Branca. Rio de Janeiro: Agir, 1978. 
 
______. Dicionário do Folclore Brasileiro. Rio de Janeiro: Edições de Ouro, 1969. 
 
CACCIATORE, Olga Gudolle. Dicionário de Cultos Afro-Brasileiros. Rio de Janeiro: 
Ed. Forense Universitária, 1977. 
 
CHEVALIER, Jean.; GHEERBRANT, Alain. Dicionário dos Símbolos. Rio de 
Janeiro: José Olímpio, 2005. 
 
CHETWYND, Tom. Dicionário dos Símbolos. Lisboa: Planeta Editora, 1982. 
 
CARLINI, Álvaro. Cachimbo e Maracá: o Catimbó da Missão. São Paulo: Acervo 
Histórico Discoteca Oneida Alvarenga. Centro Cultural, 1993. 
 
CABRAL, E. A Jurema Sagrada. Cadernos de Ciências Sociais. n° 41. UFPB, 1997. 
 
CARNEIRO, Edison. Religiões �egras/�egros Bantos. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 1991. 
 
CARDIM, Fernão. Tratado da Terra e Gente do Brasil. São Paulo: Companhia 
Editorial Nacional/MEC, 1978. 
 
CARVALHO, Juliano Loureiro de. Formação Territorial da Mata Paraibana, 1750-
1808. Dissertação de mestrado apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 
Arquitetura e Urbanismo da Universidade Federal da Bahia, Salvador: 2008. 



 262
 

 
CARVALHO, José Jorge. A Tradição Mística Afro-Brasileira. In: Revista Religião e 
Sociedade, Vol. 18, nº 2, 1998. 
 
CARVALHO, Marcus Joaquim M. de. O Quilombo do Catucá em Pernambuco. 
Caderno CRH, nº 15, p. 5–28, jul./dez, 1991. 
 
______. O quilombo de Malunguinho, o rei das matas de Pernambuco. In: REIS, João 
José; GOMES, Flávio dos Santos (Orgs). Liberdade por um fio: História dos 
quilombos no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. 
 
CERTEAU, Michel de. A Invenção do Cotidiano. Artes do Fazer. Petrópolis: Editora 
Vozes, 2003.  
 
________. A Escrita da História. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2008.  
 
CONCONE, Maria Helena Vilas Boas. Umbanda: uma religião brasileira. São Paulo: 
FFLCH/USP, CER (Coleção Religião e Sociedade Brasileira), 1987. 
 
COSTA, F. A. Pereira. Anais Pernambucanos. Vol. IX. Recife: Arquivo Público 
Estadual, 1965. 
 
__________. Anais Pernambucanos. Vol. I. Recife: Arquivo Público Estadual, 1965. 
 
__________. Anais Pernambucanos. Vol. VI. Recife: Fundarpe, 1983. 
 
CLIFFORD, James. A experiência Etnográfica. Antropologia e literatura no século 
XX. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2002.  
 
DANTAS, Beatriz Góis. Vovó �agô e Papai Branco: usos e abusos da África no 
Brasil. Rio de Janeiro: Graal, 1988. 
 
DERRIDA, Jacques. Gramatologia. São Paulo: Perspectiva, 1973. 
 
DURKHEIM, Emile. As Formas Elementares da Vida Religiosa. São Paulo: Martins 
Fontes, 2000.  
 
DURAND, Gilbert. As estruturas Antropológicas do Imaginário. Lisboa: Editorial 
Presença, 1989. 
 
______. O Imaginário. Ensaio acerca das ciências e da filosofia da imagem. Rio de 
Janeiro: Difel, 1999. 
 
ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 
______. Origens. Lisboa: Edições 70, 1989. 
 
______. Imagens e Símbolos. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 
 
ESTEVÃO, Carlos. Antologia do Folclore Brasileiro. São Paulo: Ed. Liv. Martins, 
1959. 



 263
 

 
_______. O Ossuário da Gruta do Padre em Itaparica e Algumas Notícias sobre 
Remanescentes Indígenas no Nordeste, Boletim do Museu �acional, Rio de Janeiro, 
Imprensa Nacional, 1942. 
 
ESTEVES, Leonardo Leal. Viradas e marcações: a participação de pessoas de classe 
média nos grupos de maracatu de baque-virado do Recife. Dissertação de Mestrado em 
Antropologia, PPGA/UFPE, 2008. 
 
FERNANDES, A. Gonçalves. Xangôs do �ordeste. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 1937. 
 
______. O Folclore Mágico do �ordeste. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1938. 
 
FERRETTI, Mundicarmo. Encantaria de “Barba Soeira”. São Paulo: Editora 
Siciliano, 2001. 
 
FERRETTI, Sérgio Figueiredo. Repensando o Sincretismo: estudo sobre a Casa das 
Minas. São Luís. Edusp – Fapema. 1995.  
 
FREITAS, Décio. Palmares: a guerra dos escravos. Rio de Janeiro, Edições Graal, 
1982. 
 
FREYRE, Gilberto. Guia prático, histórico e sentimental da cidade do Recife. 
Recife: 1934. 
 
FRANÇA LIMA, Ivaldo Marciano de. Luiz de França, Maria Madalena e Elda - entre a 
tradição e a inovação: as disputas dos maracatuzeiros por espaços na sociedade 
recifense nos anos 1980. Afro-Ásia, 36, 2007. Universidade Federal da Bahia. 
Disponível em: http://redalyc.uaemex.mx/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=77011144007. 
 
FILHO, Carmelo Ribeiro do Nascimento. A Fronteira Móvel: os homens livres pobres 
e a produção do espaço da Mata Sul da Paraíba. Dissertação apresentada ao Programa 
de Pós-Graduação em Geografia do Centro de Ciências Exatas e da Natureza da 
Universidade Federal da Paraíba. João Pessoa: 2006. 
 
FILHO, Ângelo Jordão. Povoamento, Hegemonia e Declínio de Goiana. Recife: 
edição do autor, 1978. 
 
FREUD, Sigmund. Totem e Tabu e Outros Trabalhos. Rio de Janeiro: Imago Editora, 
1974. 
 
GADAMER, H. G. Verdade e Método: traços fundamentais de uma hermenêutica 
filosófica. Petrópolis: Vozes, 1997. 
 
______. O problema da Consciência Histórica. Rio de Janeiro: Editora Fundação 
Getúlio Vargas, 1998. 
 
GÂNDAVO, Pero de Magalhães. Tratado da Terra do Brasil e história da Província 
Santa Cruz, Belo Horizonte, Itatiaia, 1980. 



 264
 

 
GEERTZ, C. A Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1989. 
 
______. Observando el Islam. Barcelona: Ediciones Paidós Ibérica,  1994. 
 
______. O Saber Local: novos ensaios em antropologia interpretativa. Petrópolis: 
Vozes, 2001a. 
 
______. �ova Luz sobre a Antropologia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2001. 
 
______. Obras e vidas. O antropólogo como autor. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 
2002. 
 
GIDDENS, Anthony. Modernização Reflexiva. São Paulo: Editora Unesp, 1991. 
 
GIUCCI, Guillermo. Sem fé, lei, ou rei: Brasil 1500-1532. Rio de Janeiro, Rocco, 
1993. 
 
GORENDER, Jacob. O Escravismo Colonial. São Paulo: Ática, 1992.  
 
GRÜNEWALD, Rodrigo de Azeredo. A Jurema no "Regime de Índio”: O Caso 
Atikum. In: Clarice Novaes da Mota; Ulysses Paulino Albuquerque (Org.). As Muitas 
Faces da Jurema. Recife: NUPEEA, 2006. 
 
Gruzinski, Serge. La Colonisation de l’Imaginaire. Sociétés Indigènes et 
Occidentalisation dans le Méxique Espagnol, XVIe-XVIIIe Siècles, Paris: Gallimard, 
1988. 
 
HOBSBAWM, Eric. Introdução: A Invenção das Tradições. In: HOBSBAWM e 
RANGER (org). A Invenção das Tradições. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1984. 
 
__________. A Produção em Massa de Tradições. In: HOBSBAWM e RANGER 
(Org). A Invenção das Tradições. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1984. 
 
JABOATAM, Antônio de Santa Maria. �ovo Orbe Seráfico Brasílico ou Chronica 
dos Frades Menores da Província do Brasil. Recife: Assembléia Legislativa do 
Estado de Pernambuco, 1980. 
 
JOFFILY, Irenêo. �otas sobre a Parahyba. Rio de Janeiro: Tipografia do Jornal do 
Comércio, 1892. 
 
JOSAPHAT, Frei Carlos. Las Casas. Todos os direitos para todos. São Paulo: Edições 
Loyola, 2000. 
 
KOSTER, Henry. Viagens ao �ordeste do Brasil. Recife, Coleção Pernambucana, 
Secretaria de Educação e Cultura, 1978. 
 
KUPER, Adam. Cultura: a visão dos antropólogos. Bauru: EDUSC, 2002. 
 
LATOUR, Bruno. Jamais Fomos Modernos: ensaio de antropologia simétrica. Rio de 



 265
 

Janeiro: Editora 34, 2008. 
 
LEAL, José. Itinerário da história da colonização da Paraíba aos nossos dias. João 
Pessoa: Fundação Cultura do Estado da Paraíba, 1989. 
 
LÉPINE, Claude. Mudanças no Candomblé de São Paulo. In: Religião e Sociedade. 
Vol. 25, n. 2. Rio de Janeiro: 2005. 
 
LIMA, Oswaldo Gonçalves de Lima. Observações sobre o “vinho da Jurema” utilizado 
pelos índios Pancarú de Tacaratu (Pernambuco). Arquivos do Instituto de Pesquisas 
Agronômicas, vol. 4, Recife: 1946. 
 
LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil. Tomo V. Rio de Janeiro: 
Instituto Nacional do Livro, 1945. 
 
LOPES, Fátima Martins. Em �ome da Liberdade: as vilas de índios do Rio Grande do 
Norte. Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em História do Norte e 
Nordeste, da Universidade Federal de Pernambuco, Recife: 2005. 
 
LÜHNING, Ângela. A Música do Candomblé �agô-ketu. Tradução não publicada, de 
Raul Oliveira, da tese de doutorado Die Musik im Candomblé Nago-ketu, Hamburgo, 
Verlag der Musikalienhandlung, 1990. 
 
MAFFESOLI, Michel. Elogio da Razão Sensível. Petrópolis: Vozes, 1998. 
 
______. A Sombra de Dionísio: contribuição a uma sociologia da orgia. Rio de 
Janeiro: Graal, 1985. 
 
MARCUS, G. E. Epílogo: La Escritura Etnográfica y La Carrera Antropológica. In: 
Retórica de la Antropologia. CLIFFORD, James y MARCUS, G. (Org). Barcelona: 
Ediciones Júcar, 1991. 
 
_________. O intercâmbio entre arte e antropologia: como a pesquisa de campo em 
artes cênicas pode informar a reinvenção da pesquisa de campo em antropologia. 
Revista de Antropologia. Vol. 47, no.1, São Paulo: 2004. 
 
MAUSS, Marcel. Sociologia e Antropologia. São Paulo: EDUSP, 1974. 
 
______. Antropologia (Grandes Cientistas Sociais). São Paulo: Editora Ática, 1979. 
 
______. Esboço de uma Teoria Geral da Magia. Lisboa: Edições 70, 2000. 
 
MACHADO, Maximiano Lopes. História da Província da Parahyba II. João Pessoa: 
Editora Universitária/UFPB, 1977. 
 
MACHADO, Teobaldo. As Insurreições Liberais em Goiana. Recife: CEPE, 1999. 
 
MEDEIROS, Ricardo Pinto de. Participação, conflito e negociação: principais e 
capitães-mores índios na implantação da política pombalina em Pernambuco e 
capitanias anexas. XXIV Simpósio Nacional de História, São Leopoldo: 2007. 



 266
 

 
__________. O Descobrimento dos Outros: povos indígenas do sertão nordestino no 
período colonial. Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em História da 
Universidade Federal de Pernambuco, Recife: 2000. 
 
MEDEIROS, Coriolano de. Dicionário Corográfico do Estado da Paraíba. Rio de 
Janeiro: Departamento de Imprensa Nacional, 1960. 
 
MELLO, José Octávio de Arruda. História da Paraíba. João Pessoa: A UNIÃO, 2002. 
 
MELLO, José Antônio Gonçalves de. Tempo dos Flamengos. Rio de Janeiro: 
Topbooks, 2001.   
 
MELLO, Evaldo Gabral de. Olinda Restaurada: guerra e açúcar no Nordeste, 1630-
1654. São Paulo: Editora Forense Universitária, 1975. 
 
MERRIAM. Alan P. Usos y Funciones. In: Cruces, F. Culturas Musicales. Madrid: 
Trotta, 2001. 
 
MINTZ, Sidney Wilfred; PRICE, Richard. O �ascimento da Cultura Afro-
Americana: uma perspectiva antropológica. Rio de Janeiro: Pallas, 2003.  
 
MONTEIRO, John M. Tupis, tapuias e historiadores: estudos de história indígena e 
do indigenismo. Tese Apresentada ao IFCH-Unicamp, para o Concurso de Livre 
Docência. Campinas: 2001. 
 
MOTA. Clarisse Novaes. Os Filhos de Jurema na Floresta dos Espíritos: ritual e cura 
entre dois grupos do Nordeste brasileiro. Maceió: Edufal, 2007. 
 
MOTTA, Roberto. A Jurema do Recife: religião indo-afro-brasileira em contexto 
urbano. In: LABATE, Beatriz Caiuby; GOULART, Sandra Lúcia (Orgs.). O uso ritual 
das plantas de poder. Mercado de Letras. Campinas: 2005. 
 
______. Catimbó-Jurema: Forma Nordestina de Religião Indo-Afro-Brasileira. I 
Encontro de Estudos sobre Rituais Religiosos ou Sociais e o Uso de Plantas Psicoativas. 
Universidade Federal da Bahia, Salvador: 1995.  
 
______. Continuidade e fragmentação nas religiões afro-brasileiras. In: SCOTT, Parry; 
ZARUR, George (Orgs.). Identidade, Fragmentação e Diversidade na América 
Latina. Recife: Editora Universitária da UFPE, 2003. 
 
MOONEN, Frans. Os Potiguara da Paraíba. Horizontes. Revista trimestral da UFPB, 
1977. 
 
______. Os Índios Potiguara da Paraíba. In: MOONEN, Frans; MAIA, L. Mariz. 
Etnohistória dos Índios Potiguara. João Pessoa, PR/PB - SEC/PB, 1992. 
 
NASCIMENTO, Marco Tromboni de S. O Tronco da Jurema: Ritual e Etnicidade 
entre os Povos Indígenas do �ordeste – O Caso Kiriri. Tese de Mestrado em 
Sociologia, apresentada à Universidade Federal da Bahia, 1994. 



 267
 

 
NEGRÃO, Lísias. Entre a Cruz e a Encruzilhada. São Paulo: Editora da Universidade 
de São Paulo, 1996. 
 
NETO, Francisco Firmino Sales. Pelos ásperos caminhos do deserto: um estudo das 
Visitas Episcopais à Capitania do Rio Grande do Norte, M�EME, Revista de 
Humanidades, UFRN, v .5 ,  n .  12 ,  2004 .  
 
NETTL,  Bruno .  O  Es tudo  Comparat ivo  da  Mudança  Musica l :  e s tudo  
de  caso  de  qua t ro  cu l tu ra s .  Anthropológicas. Vol. 17 (1), Editora Universitária 
da UFPE, 2006.  
 
NIMUENDAJU, Curt. 104 Mitos Indígenas Nunca Publicados. Revista do Patrimônio 
Histórico e Artístico �acional. Nº 21, 1986.  
 
ORTIZ, Renato. A Morte Branca do Feiticeiro �egro. São Paulo: Editora Brasiliense, 
1991. 
 
ORTNER, Sherry. Introduction: updating practice theory. In: Anais da 25ª Reunião 
Brasileira de Antropologia. Goiânia, ABA, 2005. 
 
PEDROSA, José Manuel. Entre la magia y la religión: Oraciones, conjuros, ensalmos. 
Gipuzkoa: Sendoa Editorial, 2000. 
 
PRIMEIRA visitação do Santo Ofício às partes do Brasil: denunciações e confissões 
de Pernambuco, 1593 – 1595. Coleção Pernambucana, 2ª fase, vol. XIV. Recife, 1984. 
 
PIERUCCI, Antônio Flávio. Ciências Sociais e Religião: a religião como ruptura. In: 
TEIXEIRA, Faustino e MENEZES, Renata (Org). As Religiões no Brasil: 
continuidades e rupturas. Petrópolis: Editora Vozes, 2006. 
 
PINTO, Clélia Moreira. Saravá Jurema Sagrada. Dissertação apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia Cultural da Universidade Federal de 
Pernambuco. Recife: 1995. 
 
PINTO, Estevão. Alguns aspectos da cultura artística dos pancarus de Tacaratu. In: 
Revista do Serviço do Patrimônio Histórico e Artístico �acional. Nº 2, Rio de 
Janeiro, 1938. 
 
________. Etnologia Brasileira. Funiô — os últimos tapuias. São Paulo: Companhia 
Editora Nacional, 1956.  
 
PINTO, Irineu Ferreira. �otas sobre a Parahyba. Rio de Janeiro: Tipografia do Jornal 
do Comércio, 1892. 
 
PIO, Fernando. O Convento do Carmo em Goiana e a Reforma Turônica no Brasil. 
Recife: Comissão Organizadora e Executiva das Comemorações do IV Centenário do 
Povoamento de Goiana, 1970. 
 
PIMENTEL, Altimar de Alencar. Cemitério das Juremas. In: Teatro de Raízes 



 268
 

Populares. João Pessoa: Edição do autor, 2005. 
 
POMPA, Cristina. Religião como Tradução: missionários, Tupi e Tapuia no Brasil 
colonial. Bauru: EDUSC; ANPOCS, 2003. 
 
PORT, Mattijs van de. Sacerdotes Midiáticos. O candomblé, discursos de celebridade e 
a legitimação da autoridade religiosa na esfera pública baiana. In: Religião e Sociedade. 
Rio de Janeiro: Volume 25, Nº 2, 2005, p. 32-61. 
 
PORTO ALEGRE, M. Sylvia. Rompendo o Silêncio: por uma revisão do 
desaparecimento dos povos indígenas. In: Ethnos. Revista Brasileira de Etnohistória. 
Ano II. Nº. 2, p. 21-44, Recife: UFPE, 1998. 
 
PUNTONI, Pedro. A Guerra dos Bárbaros: Povos Indígenas e a Colonização do 
Sertão Nordeste do Brasil, 1659-1720. São Paulo: Hucitec; EDUSP; FAPESP, 2002. 
 
QUERINO, Manuel. Costumes Africanos no Brasil. Recife: Fundação Joaquim 
Nabuco; Editora Massangana, 1988. 
 
RABINOW, P. Representações são fatos sociais: modernidade e pós-modernidade na 
antropologia. In: Antropologia da razão. Rio de Janeiro, Relume Dumará, 1999. 
 
RAMOS, Arthur. O �egro �a Civilização Brasileira. Rio de Janeiro: Livraria-Editora 
da Casa do Estudante do Brasil, s/d. 
 
______. O �egro Brasileiro. Recife: Editora Massangana, 1988. 
 
REAL, Katarina. O folclore no Carnaval do Recife. Rio de Janeiro: Ministério da 
Educação e Cultura, 1967. 
 
RIBEIRO, René. Os Cultos Afro-Brasileiros do Recife. Recife: MEC — Instituto 
Joaquim Nabuco de Pesquisas Sociais, 1978. 
 
ROUGET, Gilbert. La Musique et la Transe. Esquisse d’une théorie générale des 
relations de la musique et de la possession. Paris: Gallimard, 1990. 
 
RODRIGUES, Nina. O Animismo Fetichista dos �egros Bahianos. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 1935. 
 
______. Os Africanos no Brasil. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1977. 
 
ROSENDAHL, Zeny. Espaço, Cultura e Religião: dimensões de análise. In: CORRÊA, 
Roberto L. ROSENDAHL, Zeny. Introdução a Geografia Cultural. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil, 2003 
 
SAHLINS, M. Ilhas de História. Rio de Janeiro: Zahar, 1999. 
 
_______. O pessimismo Sentimental e a Experiência Etnográfica: por que a cultura 
não é um objeto em via de extinção (parte I). Mana 3 (1): 41-73. 1997. 
 



 269
 

SALLES, Sandro Guimarães de. À Sombra da Jurema: a tradição dos mestres 
juremeiros na Umbanda de Alhandra. AntHropológicas. Vol. 15 (1), Editora 
Universitária da UFPE, 2005.  
 
________. À Sombra da Jurema: um estudo sobre a tradição dos mestres juremeiros na 
Umbanda de Alhandra. Dissertação de Mestrado em Ciências Sociais/Antropologia, PPGCS, 
UFRN, 2004. 
 
SOUZA, Laura de Mello e. O Diabo e a Terra de Santa Cruz. São Paulo:Companhia 
das Letras, 2002. 
 
SOARES DE SOUSA, Gabriel. �otícia do Brasil. São Paulo: Brasiliense Documenta 
VII, 1974. 
 
SALVADOR, Frei Vicente do. História do Brasil. São Paulo: Edição Melhoramentos, 
1975. 
 
SEGATO, Rita Laura. OKARILÉ: Uma toada icônica de Iemanjá. Revista do 
Patrimônio Histórico e Artístico �acional, Nº 28, p. 237 — 253, Rio de Janeiro, 
1999. 
 
SUMMARIO das armadas que se fizeram, e guerras que se deram na conquista do 
rio Parahyba; escripto e feito por mandado do muito reverendo padre em Cristo, o 
padre Christovam de Gouveia, visitador da Companhia de Jesus, de toda a província do 
Brasil. Campina Grande: FURNe/UFPB, 1983. 
 
TURNER, Victor W. O Processo Ritual: estrutura e anti-estrutura. Petrópolis: Vozes, 
1974. 
 
TIBIRIÇÁ, Luiz Caldas. Dicionário Tupi. São Paulo: Traço Editora, 1984. 
 
THEVET, André. Singularidades da França Antártica a que outros chamam de 
Américas. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1944. 
 
VAINFAS, Ronaldo. A Heresia dos Índios. Catolicismo e rebeldia no Brasil colonial. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1999. 
 
VANDEZANDE, René. Catimbó. Dissertação apresentada ao P.I.M.E.S. do I.F.C.H. da 
Universidade Federal de Pernambuco, Recife: 1975. 
 
VELHO, Otávio. Mais Realista do que o Rei: ocidentalismo, religião e modernidades 
alternativas. Rio de Janeiro: Topbooks, 2007. 
 
VIVEIROS DE CASTRO, E. A inconstância da alma selvagem e outros ensaios de 
antropologia. São Paulo: Cosac & Naify, 2002. 
 
WILLEKE, Frei Venâncio. Missões e missionários da província de Santo Antônio. 
Revista de História, São Paulo, ano 28, v. 56, p.85-100, jul.-set. 1977. 
 
WHITE, Hayden V. Meta-História: A imaginação histórica do século XIX. São Paulo: 



 270
 

Edusp, 1995. 
 
WOLF E. Cultura: panacéia ou problema? Inventando a Sociedade. In: FELDMAN-
BIANCO, Bela; RIBEIRO, Gustavo Lins (Orgs). Antropologia e Poder: contribuições 
de Eric Wolf. São Paulo: Ed. Unb e Ed. Unicamp, 2003. 
 
WEBER, Max. Economia e Sociedade. Brasília: Editora da UNB, 1994. 
 
______. Ensaios de Sociologia. Rio de Janeiro: Zahar, 1974. 
 
ZUMTHOR, Paul. Tradição e Esquecimento. São Paulo: Editora Hucitec, 1997. 

 
 


