UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ANTROPOLOGIA

RELIGIAO, ESPACO E TRANSITIVIDADE:
Jurema na Mata Norte de PE e Litoral Sul da PB

Sandro Guimaries de Salles

Orientador: Prof. Dr. Carlos Sandroni

RECIFE - 2010



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ANTROPOLOGIA

RELIGIAO, ESPACO E TRANSITIVIDADE:
Jurema na Mata Norte de PE e Litoral Sul da PB

Sandro Guimaries de Salles

Tese apresentada ao Programa de Poés-
Graduacdo em Antropologia da Universidade
Federal de Pernambuco, sob a orienta¢do do
Professor Doutor Carlos Sandroni, para
obtencdo do grau de Doutor em
Antropologia.

RECIFE - 2010



Catalogacdo na fonte
Bibliotecaria Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291

S168r

Salles, Sandro Guimaraes de.

Religido, espago e transitividade : Jurema na mata norte de PE e
Litoral Sul da PB / Sandro Guimaraes de Salles. — Recife: O autor, 2010.
270f. :il. ; 30 cm.

Orientador: Prof. Dr. Carlos Sandroni.

Tese (Doutorado) — Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de Pés-graduagao em Antropologia, 2010.
Inclui bibliografia e anexos.

1. Antropologia. 2. Cultos afro-brasileiros. 3. Jurema. 4. Umbanda. 5.

Culto aos orixas. 6. Religiosidade. I. Sandroni, Carlos (Orientador). II.
Titulo.

301 CDD (22.ed.) UFPE (BCFCH2011-48)




SANDROD GUIMARAES SALLES

RELIGIAG, ESPACO E TRANSITIVIDADE:
Jdarema na Muata Morve de PE & Lisoral Sal da FIL,

Tese apreseninda pe Programa de e
prmlunghe  gm Aniopologin s
Universidsde Fedem] de Pérnimbucs cwis
ogainiio panelal para & eteengio do tlwlo de
[rowitor em Anbspadogia,
A s mmi DROANE 0
IAM‘.!_I;IAHIHMDM

L]
. )

Prof* 1r * Carlos Sandfond (Orientador)
Programa de Pos-Cinaduacdo em Antropalogin — LIFPE

i F ] i i

X

?mf#Dr_'Eimluf;;ﬂ‘w:Hanﬂﬂm M_':INH Lttt |
Programs de Pés-Cimdunch em Antropologhs — UFPE

Prof® Dr* Lus Pelipe fios do Mascimemo (Exuminador Tituler Imermo)
Programn de Pés-Graduagho em Amtropalogin - LFPE

Prof” Dy * Lulz Carvalho de Asseng 8o (Examinader Tiiwlar Externo)
Programa de Pés-Giradunagiio em Antropologin - LIFRN

ProT” Dv ® Serghy Figueirsdo Ferretti (Examinador Titulur Extero)
Programa de Pos-Clmduagio de Cigneias Socials - LTA

RECIFE =20 10



Contigo aspirei a todo o
proibido, a todo o pior e mais
longinquo, e se alguma virtude ha
em mim, é ndo temer nenhuma
proibicdo.

Nietzsche,
Assim Falava Zaratustra.



AGRADECIMENTOS

Agradeco ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico e Tecnoldgico
(CNPQ), que financiou esta pesquisa.

Ao Programa de Pos-Graduagdo em Antropologia da Universidade Federal de
Pernambuco (UFPE).

A minha mae Semiramis Guimaraes de Salles.

A Concei¢io Gislane Nobrega Lima de Salles, pelas ligdes didrias, pelo carinho e apoio.
A minhas irmés Sandra, Soraya, Suely e Semiramis (a filha), pelo carinho e estimulo.

A Carlos Sandroni, orientador, pela importancia em toda a minha trajetoria académica.
A Luiz Assungdo, Bartolomeu Figueiroa de Medeiros (Frei Tito) e Renato Athias, pela
forca e amizade.

A dona Elza, pela atencio.

Aos professores Roberta Campos, Roberto Motta, Maria do Carmo Branddo, Vania
Fialho, Antonio Mota, Lady Selma Albernaz, Peter Schroder, Danielle Pitta, Russell
Parry Scott, Josefa Salete e Judith Hoffnagel.

Aos funcionarios do PPGA, especialmente a Regina, Miriam, Ana e Igor.

Aos amigos David Pimentel, Climério Santos, Joaquim Izidro, Hugo Pordeus, Karina
Miriam e¢ Homero, Keyla Cristina, Inalda Santos, Tatiana Araujo, Ana e Sérgio
Abranches, Janssen Felipe, Lucinalva Ataide, Betania Santiago, Eric Pontes e Juliano
Oliveira.

A meu sobrinho Gabriel Nobrega, pela curiosidade em saber o que ¢ Antropologia e
pela agradavel companhia em uma viagem a Condado.

A Marcos Nascimento, pelas fotos do Maracatu.

Aos colegas (também amigos) do PPGA Kelly Oliveira, Eduardo Gusméo, Eliane
Anselmo, Antoinette Madureira, Eduardo Pinheiro, Leonardo Esteves, Hosana Celi
Oliveira, Carmem Lucia, Deyse Améancio e Marcos de Araujo.

Aos mestres Biu Alexandre e Antonio Teles.

Aos juremeiros: Deca, Edu, Jodo Ciriaco, Maria das Dores, mestre Inacio Gabriel (da
Popoca), dona Ivete, Dedo, Carmelo (que no se considera juremeiro, mas estd na
Jurema), José Carlos, dona Rita, seu Joca (Mo de Pau), Biu de Gilberto (e esposa),
dona Mara, dona Maria (de Zezinho), dona Nita, seu Cicero, dona Zeza, dona Joana. A
todos, sou imensamente grato pela amizade, confianga e disponibilidade em contribuir

para a pesquisa.



RESUMO

O presente trabalho consiste em um estudo sobre o culto da Jurema em uma area
localizada entre o Litoral Sul da Paraiba e a Zona da Mata Norte de Pernambuco. A area
em questdo ¢ marcada pelos antigos aldeamentos administrados pelos colégios jesuiticos
de Recife e Olinda, compondo parte do que o jesuita Serafim Leite, baseado em um
mapa de 1610, denominou de “linha interna”. Tomando a construgdo da espacialidade
como ferramenta heuristica para pensar a presen¢a da Jurema na referida area, a
pesquisa, em um primeiro momento, reflete sobre sua ocupagio, a partir da criagéo dos
aldeamentos, até o seu final, com a assimilagdo dos indios entre os homens livres pobres
da regido. Em um segundo momento, a pesquisa procura compreender como a Jurema
praticada nos limites dessa espacialidade se configura na contemporaneidade, marcada
pela transitividade e fluidez das praticas religiosas. Nesse novo contexto, o culto
mostra-se influenciado pelo modelo de culto aos orixas, sendo praticado quase que
exclusivamente nas casas denominadas por seus protagonistas de Umbanda. O trabalho
de campo foi desenvolvido em cinco cidades, surgidas a partir dos referidos
aldeamentos. A pesquisa mostra a complexidade do culto, em um campo religioso
marcado por rupturas ¢ continuidades com o legado dos antigos mestres juremeiros e
pela disputa, entre os sacerdotes, pelo monopdlio na gestdo dos bens religiosos. O
objetivo central do trabalho ¢ compreender esse legado no contexto da Umbanda,
praticada na area acima mencionada, onde, passados mais de quatro séculos do inicio da
sua ocupagdo, a Jurema permanece como um dos elementos centrais no cenario

religioso.

Palavras-chave: Jurema; Umbanda; Religiosidade popular



ABSTRACT

This work is a study about jurema’s worship in an area between the south coast of
Paraiba and zona da mata (forest zone) of Pernambuco, considered by the juremeiros of
both states a reference in the practice of the worship. This area is marked by the ancient
villages administrated by the Jesuit schools of Recife and Olinda, constituting part of
the Jesuit Serafim Leite, based on a map of 1610, called "inner line". Taking the
construction of spatiality as a heuristic tool for thinking the presence of Jurema in that
area, this research, at first, reflects on its occupation, since the establishment of
settlements, to its end, with the assimilation of Indians between the poor free people of
the region. In a second moment, the research seeks to understand how Jurema practiced
within the limits of spatiality is set in contemporary times, marked by transitivity and
fluidity of religious practices. In this new context, the Jurema worship show to be
influenced by the type of deities worship’s, being practiced almost exclusively in the
homes of Umbanda. The work field was developed in five cities, brought upon the
previously mentioned ancient villages, having religious leaders and church-goes as
interlocutors. The research shows the cult complexity in a religious field measured by
breaks and continuities along with the legacy of the ancient master’s juremeiros and by
the struggle among the priests asking for a more complete authenticity about the
management of religious property. The main objective of the work is to comprehend
this legacy in the in the Umbanda context, practiced in the limits of the inner line,
where, bygone more than four centuries from the beginning of its occupation, Jurema

remains as one of the core elements in the religious scenery.

Key words: Jurema; Umbanda; Popular religiosity



RESUME

Nous présentons ici les résultats d’une recherche sur le culte de la Jurema dans la région
comprise entre le littoral Sud de 1’Etat de Paraiba et la Zona da Mata Norte (Zone de la
Forét, Nord) de I’Etat du Pernambouc (Région Nord-Est du Brésil). Cette région est
considerée par les “juremeiros” (comme on appelle les adeptes de ce culte) de ces deux
Etats, comme um haut-lieu de la pratique de la Jurema. C’est la méme région des
anciens villages indiens controlés par les jésuites de Recife et Olinda, région nommée
par le jésuite Serafim Leite comme la “ligne interne” (“linha interna”). Faisant appel a
la construction de la spacialité comme outil heuristique pour comprendre la présence de
la Jurema dans cette région, notre recherche, dans um premier temps, se penche sur son
histoire, dés la création de ces villages jusqu’a leur fin, quand les indiens ont été
assimilés aux populations pauvres non-esclaves qui les entouraient. Dans un second
temps, nous cherchons a comprendre la configuration contemporaine de la Jurema dans
cet espace, configuration marquée par la transitivité et la fluidité des pratiques
réligieuses. Dans ce nouveau contexte, la Jurema soubit I’influence du culte des orixas
afro-brésiliens, et se pratique désormais dans le cadre de I’'Umbanda. Notre terrain de
recherche comprend cinq villes, nées dans les mémes emplacements des anciens
villages. Nos interlocuteurs ont été les principaux leaders réligieux de la Jurema dans
ces villes, ainsi que leurs fideles. La recherche a établi la complexité du culte, dans un
champ réligieux marqué par les ruptures et les continuités par rapport a I’héritage des
anciens “juremeiros”, ainsi que par les disputes entre ceux d’aujourd’hui, concernant la
1égitimité dans la gestion des biens réligieux. Notre objectif principal a été celui de
comprendre cet héritage dans le contexte contemporain de ’Umbanda et dans les limites
spaciales de la “ligne interne”, ou, apres plus de quatre siccles, la Jurema est encore um

¢lément central de la vie réligieuse populaire.

Mots-clés: Jurema, Umbanda; Religiosité populaire



XNAN R L=

[NOTN "SI (S RN (ST NS I (O BN \O T O I (O R O R el il e i el e Bl e e N )
OO0 NN NP WN—ROWOVOINWNDWN—O

INDICE DAS FOTOGRAFIAS

Terreiro Ogum Beira-Mar, [tambe ...........cccoooiiiiiiiiiieeeee e 114
Fazenda do Acais, €M 1946 ........oooovimiiiiiiiiiiieeeeeeeee ettt 134
Mestre Flosculo e sobrinhos, em frente a casa grande do Acais, em 1952 ........... 134
A 3 I (o BN o USSR 135
Capela de S30 Jo20 Batista (ACAIS) ...eccveereierieeiieiierieeie et et eieesiee e eae e 135
Caboclos de langa do Maracatu Ledo de Ouro, de Condado ..........cccceevverurnnnnnne. 176
Mestre Bitl AIEXANAIe ........coeevieriiiiieiieeit ettt et 176
Caboclo de langa do Maracatu Ledo de Ouro, de Condado ...........ccceeevvvrennennnen. 176
Cacada do Bode, Caboclinho Sete-Flechas ...........cooeeeeiiiiiiiiciiiciieccieccee e, 177
. Cacada do Bode, Caboclinho Sete-Flechas ............cccocoooviiieiiiiiiiieiecccie e 177
. Brincante do Caboclinho bebendo jurema .............cccceeveevieiiieciieieieciecee e 177
. Abertura de SessA0 de JUIeMA .........cceveriiriieieriieiesieeseee e 197
. Toque de Jurema. Terreiro de Umbanda S&o Jorge. Condado ...........cccccvvenveennenne 197
. Obrigacdo para caboclo (saida da cabana). Terreiro Ogum Beira-Mar, Itambé .... 198
. Tombo de mestre (saida de quarto). Terreiro Ogum Beira-Mar, Itambé ............... 198
. Bebendo jurema - Terreiro do Mestre Z¢ Pilintra, I[també .................coccoeiienennne 206
. Terreiro Ox06ssi Pena Branca, Condado ........c..eevveiviiiiiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeeenee 206
. Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoid, Goiana ............ccceceevveveenenenen. 206
. Terreiro Ox06ssi Pena Branca, Condado .......cceevvvviiiiiiiiiiiiiieiiiieeeeeeee e 207
. Terreiro de Umbanda S0 Jorge, Condado .........cccecoeeriiiiieiienieiieceee e 207
. Terreiro Ogum Beira-Mar, [tambe .............ccoccoiiiiiiiiii e 207
. Caboclos: Terreiro Méae lemanja, Pedras de FOZO ......coovvviiieiiiiiiiiiieee 224
. Terreiro Méae Iemanja, Pedras de FOZO .....ccoovriiiiiiiiiiiieieeee e 224
. Ox0ssi Pena Branca, Condado ...........ooooueiiiiiiiiiiiieiiieee e 224
. Mestres: Terreiro Oxdssi Pena Branca, Condado ............cooovviiiiiiiiiiiiiiieeeieee, 225
. Terreiro de Umbanda S@0 Jorge, Condado ..........ccceecvevevieninieneninicieneeienenen 225
. Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoid, Goiana ............ccccecevevienneennenne. 225
. [lu de duas MEemMDIANAS .......c..eecveririiiiiriieieeeeee et 231
. Ilu de macaiba. Centro Espirita Ogum Beira-Mar (Alhandra) .........c.ccccceveneennene 231



SUMARIO

INTRODUGAO ..ot e e v s 14
Objeto e questdo central da PESQUISA ........eeveerreereeeriierieeee e 15

Contexto € Sujeitos da PESQUISA ....eevveerreeereeereeireerieerreeereereesreeseeesene e 18

PLANO DOS CAPITULOS ....corvimmrriimeriineeesseseesssssesssssssssesssssneee 21
CAPITULO I - PERSPECTIVAS TEORICO-METODOLOGICAS ................. 24
O OLHAR PURIFICADOR E O DESAFIO DA MISTURA ........ccccceuee.e. 25
MUNDOS CONTEMPORANEOS ........cooiviieieeeieeeeeeeeeeeeeeee e 31
REPRESENTACAO ETNOGRAFICA .....oovveeeeeeeeeeeeeeeeceeeeeeeeeeeereenes 41

O CAMPO: situando o percurso metodologico .......oovvvereeerireciieciieiieeenee. 48

OS INEETIOCULOTES ....veiiiieiieeeie ettt 48

Recolocando as questdes etnograficas .........cccvevveeecveereerienveeieeieenneans 50

CAPITULO II - INDIOS, NEGROS E MESTICOS: a historia dos sem historia e a

construcio da espacialidade .................c.coooiiiiiiiiiiinc 53
A JUREMA ENTRE OS INDIOS NO PERIODO COLONIAL:
alguns Marcos refereNCIAIS ........cccveecueeiierieiie et 54

TERRITORIALIDADE RELIGIOSA: os aldeamentos e a producdo

O ESPACO ..ttt 57
Os aldeamentos: aSpeCctOs GETALS .....ccvevverrerrerierierieienieeienreeee e eeeenees 61

Os aldeamentos nos limites do atual municipio de Goiana ................... 64
ATALAGUT ..eeviiiiieiieieeciieeteeie et eeaeebeebeesteeseaessbeesseessaesseessseenseenseeseennns 65

Os aldeamentos ¢ 0 dominio holand@s ... 67

O Diretério dos Indios: de aldeamento a vila ..........cccooeevieninieneneenens 70
OS NEGROS NA MATA NORTE ....ccooiiiiiiiiiiieeieeeeee e 73
OULIOS NEETOS +eenveeeitieeiiieeeitte ettt e st te ettt e st e ettt eebteesab e sbeeesabeesbeeesabeean 75

Os quilombos do Norte e o rei Malunguinho ...........ccocceeeiiiiiiiienennnen. 76
CAPITULO III - A JUREMA E SUAS INTERFACES .......ccccooovviirrrrrrrreeenrs 81
CATIMBO: a tradigdo dos mestres JUremeiros .............co.covevveverresrerrnnnen. 82
Definindo 0 Catimbo .........ccecoieiiiiiiieierie e 83
Elementos da magia européia no Catimbo ..........ccceeceeeeveeieecieenieenneennen. 86

O Catimbo6 como fendmeno magico reliZioso .......cccevcveeeveveerreenvneenne. 90

ReINO0S SAZTAOS ....ooueieeiieiieie et 92

AS C1AdAdES da JUTEIMA ... 94



A 1epressao aos CatimbOZEITOS .......eeeveecueieiieiieieeeecee e 99

A UMBANDA ...ttt 102
Umbanda Tragada .........cc.ooovveeiiieiiiiieceeceee e 109
CAPITULO IV — O CENARIO RELIGIOSO ...........ccooooiiimmiinniineineieeieeienne. 111
TERREIROS E CENTROS: consideragdes iniciais ...........ccceeeerveeevveeennnen. 112
GOTANA .ottt et ese et e e se b e ebaensesneense e 117
Consideragdes IMICIALS ......ccovveeereeiiiieeiieeeieeeereeereeesreeereeeeereeeveeeaneas 117
Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoia ........cccceeeverveeieennnnne. 118
Mansao de [emManja ...........ccceeeiieiiieiieiie et 122
Tenda Espirita Ogum Beira-Mar ..........cccooeviiiiniencnieienecieneeiens 125
Tenda Espirita Maria COnga .........cccceceveevienirieneenienieieneeiesieeeeeens 127
ALHANDRA ..ottt et 129
O tombamento dO ACAIS .....ccveeeeuiierrieiiieecireeeree et esere e e 133
A Umbanda de Alhandra ............cccceeeeiiiiiiiieiiie e 136
Centro Espirita Rei Malunguinho ...........cccoooveiieniiinieieieeeeeees 136
Templo Religioso Orixa S80 Jodo Batista .........ccceeeeeniercieecieenienns 139
Centro Espirita Ogum Beira-Mar .........cccccoeoiiiciieiiiieiieieeeeee e 142
Centro de Inacio Gabriel ..........ccoviiviiiiiiiiiiiieeieeee e 144
CONDADO ..ottt et b e ssesseeneas 145
Consideragdes IMICIALS .......ccvreeveeeirieeereeeetieeereeeereeeereeeereeeeareeereeeeanens 145
Terreiro Oxdssi Pena Branca ..........cccoeeeveiiiiineniiniiiecceee 146
Terreiro de Ogunté, 1ansad O1d .........cceeevieeieiieicieeiecie e 148
Terreiro de Umbanda SE0 JOTZE .....cceevviiiiiiieiieie et 149
ITAMBE ..ot 151
Consideragies INICIALS .....veevvvierrerrerieeririeeieeesreeeteeesereesreeeereesreeeenens 151
Terreiro Ogum Beira-Mar ..........coccveiiiiierieeciieeieecee et 152
Terreiro do Mestre Z¢€ Pilintra ...........cccoeeevvvievieeiiieeciee e eree e 154
Centro Espirita e Terreiro de Umbanda Nossa Senhora do Carmo ..... 156
PEDRAS DE FOGO ....cooiiiiiiiiiiieiieeteeestee sttt 158
Consideragdes IMICIALS .......ccveeeveeeereeeereeeeteeeereeeeteeeereeeereeeereeeereeeeanens 158
Terreiro Mae [emanja ..........c.oecvveeiieiiieieeiie e e 159
AS FEDERACOES ......ooiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeee e 161
A JUREMA NA ARTE POPULAR .....ccoooiiieiieeeeeeeee e 163
Maracatu Rural .........cc.cooooiiiiiiiccce e 164
Cavalo Marinho .........cccveeieiiiiiiiicie ettt e e 169
CabOCIINNOS ...vviiiiiicciie e e 170
O COCOAE SEUZE oottt et et eeve e e eaveeeare e 174

CAPITULO V — AS PRATICAS E CRENCAS ....ovoieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 178



CONSIDERACOES INICIAIS ......ooomeeeieeeeeeeee e, 179

A ORGANIZACAO INTERNA DOS TERREIROS E A DIVISAO DO

TRABALHO RELIGIOSO ..ottt 182
Divindades africanas na Jurema .............ccccoooveeveiiiiiiiiiiie e 187

OS RITUALS ettt sttt naeeneens 188
SESSAO A€ TOQUE ..veenvieiieeiieeiie ettt ettt ettt ettt eete e e neesnee e 188

AS ODTIZACTS ...eeneieeeieeiie ettt ettt ettt e site e et e s e sneesnaeeneeenneas 190
SESSOES AE IMESA ...vveeevieeieiieeiiieciee ettt ettt e ere e etee e eeveeebeeenens 192
JUREMA BEBIDA ......ooiitiieeee ettt ettt 199
O PANTEAO ...t 208
(1 070 1¢] 1o S USSR 208
IMLESEIES ..vvieivieeiiieetieesiieeeetee ettt e stteestteesbaeesaseessaeesnseeesseesnsaeesnseesnseens 211
RIS 1ottt ettt ettt e et e e e e ba e aeeenaeens 217
EXU € POMDAZITA ...oovviiiiiiiiiieciececeeeee et 219
Pretos VEINOS ...oooevieiiiiicieceeeceece ettt en 221

Da relagdo com as entidades .........ccoeevveeeeeeeceeeeieeecee e 222

A MUSICA RITUAL ..o 226
Da centralidade dos tambores e obrigagcdes dos 0gas ........cccccveeeveeenens 230
DIOS TIHIMOS ..evvieeveiiiieerieie ettt et ettt seveebeebeesteesebeenseeseesreessneenns 236
DIAS TELIAS ..eovveieiieerieieecie ettt ettt b et eere e 238
Da 1elagio COM 0 tTANSE .....ccccvveeerieeiieeriieeieeereeeieeesereesreeesereesneeenes 240
CONSIDERACOES FINAIS: a mistura como principio ................ccococeevvevunn... 243
ANEXOS ettt ettt e e te e tenaeennen 253

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS ...........cooooiviioeeeeeeeeeeeeeeeeeeeesee oo 258



14

INTRODUCAO

Ainda no periodo colonial surgem as primeiras referéncias a uma bebida
consumida por indios nordestinos, em contextos religiosos, denominada de jurema. Na
década de 1930, estudiosos da religiosidade popular descrevem a bebida no contexto do
chamado Catimbo, fendmeno religioso que consistia basicamente em sessdoes de mesa
(ou de consulta), mantendo, além da jurema, alguns elementos dos rituais indigenas,
especialmente o fumo e o maracd. Em toda drea da pesquisa, localizada entre a Mata
Norte de Pernambuco ¢ o Litoral Sul da Paraiba, essas mesas vdo desaparecendo do
cenario religioso entre as décadas de 1960 e 1970. Parte das suas crencas e praticas, no
entanto, sera incorporada a Umbanda, como tém sido genericamente denominados, por
seus praticantes, os cultos de carater mais coletivo, com tambores e dangas, onde se
cultuam, além da Jurema, divindades africanas.

Minhas pesquisas sobre este fendmeno tiveram inicio em 1999, tendo o
municipio de Alhandra, localizado no Litoral Sul da Paraiba, como campo empirico. A
partir de 2000, meus estudos foram desenvolvidos no &ambito do Nucleo de
Etnomusicologia da Universidade Federal de Pernambuco. Na ocasido, me ocupei da
etnografia da musica praticada no contexto dos rituais de Jurema, enfatizando,
sobretudo, os diversos sentidos que essa musica adquire para seus praticantes. A partir
desse primeiro contato com o universo da pesquisa, estendi minhas investigagdes aos
processos de mudanga e reinterpretacdo do culto, assinalados pela centralidade da
Umbanda no cenario religioso, o que contrastava com as descri¢des da Jurema praticada
no contexto das antigas mesas de Catimbd que existiam na regido. Com efeito, essas
descrigdes, realizadas, mormente, por Gongalves Fernandes (1938) e, mais
recentemente, por René Vandezande (1975), referiam-se a um culto, como dito, ainda
muito préximo da influéncia indigena, cujo cerimonial consistia basicamente nos
chamados trabalhos de mesa. Conclui que, apos quase trinta anos da realizagdo da
ultima pesquisa na regido, o cendrio religioso de Alhandra havia passado por mudancas
significativas, remetendo a novas perguntas e inquietagdes sobre o culto. Partindo
dessas inquietagdes, dei continuidade aos estudos sobre o tema durante o meu mestrado
em Ciéncias Sociais/Antropologia, na Universidade Federal do Rio Grande do Norte.

A pesquisa em Alhandra — assim como minhas investigacdes em outras cidades
de Pernambuco e da Paraiba — apontava, portanto, para um novo contexto do culto. No

entanto, apesar das reinterpretagdes miticas e rituais decorrentes dessa nova orientacio



15

religiosa, a tradigio dos antigos mestres juremeiros' apresenta-se como uma das
principais marcas da Umbanda nordestina, o que ¢é evidenciado, sobretudo, pela
utilizacdo dos mesmos objetos litargicos, pela existéncia de um pantedo e de um
universo mitico e simbolico comum a diversos terreiros e centros® do Nordeste
(ASSUNCAO, 1999). A possibilidade da existéncia, portanto, de uma espacialidade
significativa para a pratica do culto e relacionada as suas raizes constitui um dos
aspectos centrais e motivadores da presente tese.

A Jurema, cujo nome deriva de uma planta de igual nome, consiste em um
complexo religioso, fundamentado no culto aos mestres, caboclos e reis, com origem
nos povos indigenas nordestinos. As imagens ¢ os simbolos presentes nesse complexo
remetem a um lugar sagrado, descrito pelos juremeiros como “reino encantado”,
“encantos” ou “cidades da Jurema”. A planta de cujas raizes ou cascas se produz a
bebida tradicionalmente consumida durante as sessdes ¢ o simbolo maior do culto. E ela
a “cidade” do mestre, sua ‘“ciéncia”’, simbolizando ao mesmo tempo morte ¢

renascimento.

Objeto e questdo central da pesquisa

Podemos falar em uma geografia da Jurema, situando-a ao longo do Nordeste
Oriental’ (MOTTA, 2005). Contudo, as 4reas mais significativas na tradi¢do do culto
serdo aquelas em que por mais tempo persistiram a identidade e a memoria indigena. O
recorte feito na pesquisa ora apresentada — que delimita uma area que vai da Zona da
Mata Norte de Pernambuco a cidade de Alhandra, no litoral Sul da Paraiba — ¢
significativo na composi¢do dessa espacialidade. A regido em questio ¢ marcada pelos
antigos aldeamentos jesuiticos®, ligados aos colégios de Recife ¢ Olinda. Em sua
Historia da companhia de Jesus no Brasil, Serafim Leite descreve esses aldeamentos

como parte de uma “linha interna”™, que, ao Norte de Olinda, em 1610, era composta da

! Refiro-me aos personagens que surgem no contexto das antigas mesas de Catimbo, tais como Manuel
Cadete, Maria do Acais, mestre Inacio, entre outros.

2 Terreiros e centros sdo nomes usados em toda 4rea da pesquisa, para designar os espagos de celebragdo
no contexto da Umbanda.

3 Compreende os Estados do Rio Grande do Norte, Paraiba, Pernambuco, Alagoas e Sergipe, e parte do
Piaui, Ceara ¢ Bahia.

* Alguns aldeamentos foram administrados também por outras ordens religiosas, como a dos carmelitas,
oratorianos e franciscanos.

5 Apesar da drea em questdo ter o culto da Jurema como uma marca do seu universo religioso, ao usar a
expressdo “linha interna”, Leite ndo se refere a existéncia de uma tradigdo religiosa ou de uma pratica
comum a esses povos. Seu interesse, portanto, ¢ situar geograficamente os aldeamentos jesuiticos,
administrados pelos referidos colégios, no inicio do século XVII.



16

seguinte forma:

[...] seguindo para o Norte, a sete léguas, S. Miguel. Depois,
uma de trés em trés léguas, ate Santo André de Goiana e S&o
Jodo Batista de Itambé ou Itambé. Fazia parte deste grupo a
Aldeia de Nossa Senhora da Assunc¢io [Alhandra] (Leite, 1945,
p- 333).

Esta ultima, situada no extremo norte da demarcagdo acima, surgiu no lugar da
antiga aldeia Aratagui®, habitada, provavelmente, por indios Tabajara’. Entre as cidades
que surgiram a partir desses aldeamentos, Alhandra manteve (e de certo modo ainda
mantém) uma significativa influéncia religiosa, sendo considerada por muitos o “berco
da Jurema” (VANDEZANDE, 1975). Com efeito, as referéncias feitas por praticantes
de cultos afro-brasileiros da Paraiba e de Pernambuco aos antigos mestres juremeiros de
Alhandra, ou simplesmente a uma tradi¢do que teria nessa cidade sua origem,
evidenciam essa centralidade. Sabemos que, em parte, essas referéncias sdo resultados
do prestigio da mestra Maria do Acais (FERNANDES, 1938; SALLES, 2009), que
viveu entre essa cidade e Recife. Um exemplo do alcance do seu prestigio é o registro
feito, em 1934, por um jornal de Alagoas, que relata uma caravana de Maceié com
destino ao Acais®, propriedade que pertenceu a referida mestra. Pode-se mencionar,
ainda, o fato de o municipio ter sido /ocus de importantes trabalhos sobre o culto, desde
a década de 1930.

Muitos dos elementos que compdem o culto da Jurema praticado em cidades de
Pernambuco e da Paraiba, principalmente aquelas situadas entre (ou proximo a) Jodo
Pessoa e Recife, tem suas raizes nas cercanias dessa linha interna descrita por Leite.
Com efeito, no pantedo do culto encontramos entidades que sdo descritas por juremeiros
dessas cidades como ligadas aquela regido, como Malunguinho, Maria do Acais, mestre
Flosculo, mestre Cadete, Tertuliano, Z¢é Pilintra, Major do Dias, entre outros. Todos
figuram como nomes importantes na Jurema praticada nessas cidades. Mencione-se,
ainda, a referéncia feita por juremeiros de Recife e Jodo Pessoa a Liandra (Alhandra),
situada, como vimos, no extremo sul da linha interna. A importancia de Alhandra para

os praticantes da Jurema em Recife, por exemplo, pode ainda ser evidenciada pelo fato

% Também grafado como Uratagui.

7 Estes se instalaram na Paraiba em 1584, vindos das margens do Sdo Francisco, na Bahia. Em agosto de
1585, estabeleceram alianga com os Portugueses (ALMEIDA, 1997; MELLO, 2002). Pela localizagdo do
aldeamento Aratagui — surgido durante a guerra dos portugueses contra os Potiguara, que estavam
situados mais ao Norte —, muito provavelmente foram os Tabajara seus primeiros habitantes.

8 A matéria é citada por Arthur Ramos (1988).



17

de o movimento — que pude acompanhar de perto — em torno do tombamento da
propriedade do Acais, fazenda onde viveram mestres renomados de Alhandra, ter sua
origem naquela cidade, tendo movimentado um niimero significativo de terreiros. Uma
das hipdteses que nortearam este trabalho, portanto, foi que, em toda area da pesquisa,
Alhandra e os antigos mestres juremeiros, cujos nomes estdo a ela associados, consistem
em uma das principais referéncias do culto da Jurema.

A tradi¢@o da Jurema na area de interesse da pesquisa tem suas origens nos
aldeamentos criados a partir do final do século XVI, ou seja, nos limites da linha interna
descrita por Leite. Neste caso, a significativa presenga da Jurema na area pesquisada,
passados mais de quatro séculos do inicio da sua ocupacdo, seria resultado da interacdo
dos indios durante séculos com os diferentes agentes sociais (padres, homens livres
pobres, colonos, quilombolas, etc.). Assim, seria no contexto desta espacialidade — os
aldeamentos, que se transformariam em vilas e, por fim, em cidades — que teriam
ocorrido os encontros ¢ as mudangas responsaveis pela elaboracdo e reelaboragdo do
culto.

O reconhecimento da importancia dessa linha interna, no entanto, néo exclui a
importancia de outras espacialidades, o que ¢ evidenciado pela centralidade no culto de
entidades como o caboclo Oruba e Canindé, que remetem ao agreste e ao sertdo. Por
outro lado, os descimentos no periodo colonial, que, como veremos, consistiu na
transferéncia de indios localizados no sertdo para o litoral, v@o contribuir para muitos
dos elementos oriundos desses povos penetrarem na area da pesquisa. A propria jurema-
preta, planta considerada sagrada para a maioria dos juremeiros entrevistados (uma
minoria vai preferir trabalhar com a branca), ¢ uma planta tipica do agreste ¢ do sertdo.
Reconheco, portanto, que o culto da Jurema apresenta-se em diferentes contextos, tendo
neles surgido por caminhos diversos, ainda pouco estudados. O presente trabalho limita-
se ao estudo de um desses contextos e de um desses caminhos.

Como mencionado, a pesquisa ora apresentada procurou compreender como a
Jurema praticada nos limites dessa espacialidade, ou seja, em uma area localizada entre
o Litoral Sul da Paraiba ¢ a Zona da Mata Norte de Pernambuco, se configura na
contemporaneidade, marcada pela transitividade e fluidez das praticas religiosas. Nessa
direcdo, a questdo central da pesquisa ¢ compreender o culto da Jurema, advindo dos
antigos mestres juremeiros, no contexto da Umbanda, praticada nos limites da referida

area. Em outras palavras, procuro perscrutar o encontro entre dois universos (o da



18

., 9 . . ~ ~
Jurema e o dos orixas”) e suas implicagdes na configuracdo do novo culto. Compreender
0 que hoje da sentido e ressignifica o sentimento de pertenca a tradi¢do da Jurema e

mapear os alcances desta tradi¢cdo, portanto, sdo alguns dos objetivos da presente tese.

Contexto e Sujeitos da Pesquisa

Diante da complexidade e diversidade da pratica da Jurema na area em questdo,
a Mata Norte de Pernambuco e o Litoral Sul da Paraiba, além das limitagdes proprias de
um trabalho de pos-graduacdo, procedi a uma delimitacdo do campo da pesquisa, sendo
contempladas as seguintes cidades: Goiana, Condado e Itambé, em Pernambuco,
Alhandra e Pedras de Fogo, na Paraiba. Esta delimitacdo levou em consideragdo o fato
de as mesmas serem descritas, no ambito da referida area e em diversos terreiros do
Recife, como significativas na pratica do culto. Se, por um lado, Alhandra € considerada
o berco dessa tradicio (VANDEZANDE, 1975), por outro, os demais municipios
mencionados — como pude perceber ainda durante meus estudos de mestrado —
mantém com ela uma intima relagao.

Logo no inicio da pesquisa que deu origem ao presente trabalho, observei que os
aldeamentos que resultaram nessas cidades, inclusive os da Paraiba, estavam localizados
nos limites da atual Goiana, tendo alguns deles pertencido diretamente a este municipio.
A aproximagdo entre esta cidade e Alhandra surge ainda no periodo colonial (KOSTER,
1978) e se mantém até hoje, embora com menos intensidade. Na relagdo das aldeias
sujeitas ao bispado de Pernambuco em 1746, por exemplo, o aldeamento de Aratagui,
que deu origem a Alhandra, ¢ descrito como pertencendo a regido de Goiana
(MEDEIROS, 2000). Fernando Pio (1970) também o descreve como pertencendo, na
primeira metade do século XVII, a esta ultima. Todas as cidades contempladas pela
pesquisa, portanto, como veremos mais adiante, estiveram de algum modo ligado a
comarca de Goiana. Esta, no periodo colonial, teve um papel fundamental na economia
da referida area, tanto por ser um dos mais importantes centros de produgdo do actcar
quanto pela importancia do seu porto, de onde era transportado todo o agticar produzido
nos engenhos da regido e todo pau-brasil de 14 extraido. Embora tenha pertencido a
Capitania de Itamaracd, que tinha por sede a Vila da Conceicdo, Goiana sempre se
destacou como o mais importante povoado da Capitania, cuja sede, por diversas vezes,

foi para 14 transferida (MACHADO, 1990).

? Os orixés sio também denominados de santos, em toda a 4rea pesquisada.



19

Hoje, este municipio, que entra em decadéncia com a crise da economia
acucareira (o que vai conferir mais autonomia aos municipios vizinhos), ainda mantém,
no campo das religides afro-brasileiras, uma relativa importancia. La se encontra a sede
de algumas federagdes que foram importantes na expansdo da Umbanda em toda a area
pesquisada e algumas lojas de produtos de Umbanda (atualmente existem trés), onde os
umbandistas costumam comprar ilus (tambores usados nos rituais), imagens de orixas e
caboclos e outros objetos litargicos.

Entre todas as cidades contempladas pela pesquisa, no que diz respeito ao campo
religioso, pude observar a existéncia de uma certa interinfluéncia ativa. Ainda durante
minhas pesquisas de mestrado, percebi uma relagdo significativa entre Itambé e
Alhandra, ndo menos importante do que a relagdo entre esta ultima e Goiana. Seu
Ciriaco, por exemplo, dono do Centro Espirita Rei Malunguinho, um dos terreiros mais
conhecidos de Alhandra, nasceu e comegou suas atividades religiosas em Itambé. J4 pai
Edu, dono do Templo Religioso Orixa Séo Jodo Batista, foi levado para esta cidade com

. . 10
oito anos de idade, mas “fez o santo”

com mae Nita, em [també. Este municipio, como
se vera mais adiante, mantém uma indissociavel relagdo com Pedras de Fogo, cidade
paraibana, também descrita por juremeiros de Alhandra e Goiana como importante para
o culto na regido. Itambé e Pedras de Fogo, embora pertencendo a estados diferentes,
mantém um cotidiano muito préximo, formando praticamente uma sé cidade. A divisa
entre os dois estados ¢ demarcada por uma rua comum as duas cidades. Dona Joana, por
exemplo, a mais idosa dentre os pais ¢ maes de santo (nomes dados aos sacerdotes e
sacerdotisas da Umbanda em toda area pesquisada) dos 14 terreiros visitados, tem seu
terreiro em Pedras de Fogo, mas a maioria dos frequentadores reside na cidade vizinha.
A propria Joana teve como um dos dois sacerdotes que a iniciaram seu Biu Felix, pai de
santo de Itambé.

Quanto ao municipio de Condado, o inclui entre as cidades pesquisadas,
mormente, pela importancia de José Armindo, mestre renomado, responsavel pela
formacdo de diversos juremeiros da Zona da Mata Norte de Pernambuco, dentre eles pai
Dedo, um dos meus interlocutores em Goiana.

Ainda sobre a delimitagdo do campo empirico, € preciso lembrar (o que ja se
tornou lugar comum nas ciéncias humanas e sociais) que, por mais que o pesquisador

procure imprimir um carater objetivo a sua investigacdo, nela estardo sempre implicados

' Nos 14 terreiros pesquisados, fazer o santo significa ser iniciado no orixa.



20

aspectos de natureza subjetiva. Trata-se do distanciamento de uma perspectiva tedrico-
metodoldgica que tem gerado algumas das principais tensdes e ambigiiidades do fazer
etnografico, o que Geertz (2002) vai definir como verdadeiras “patologias da ciéncia™'".
Deste modo, a escolha de grupos e a delimitacdo da area de abrangéncia da pesquisa sdo
também decorrentes da experiéncia de vida do pesquisador, do conhecimento que ele
traz sobre o tema em questio, do seu envolvimento com o objeto de estudo, entre
outros, que os leva em uma ou outra direcdo. A escolha do campo empirico, portanto, ¢,
até certo ponto, um ato arbitrario. Assim, acredito que a pesquisa que deu origem a este
trabalho poderia ter contemplado outras cidades, ndo menos importantes para o culto da
Jurema na area em questdo, tais como Alianca, Ferreiros, Caapora, entre outras.

A pesquisa foi realizada, sobretudo, no contexto da Umbanda — emprego este
termo designando a religido praticada nos terreiros porque assim a denominam seus
protagonistas. Foram meus interlocutores lideres religiosos e demais frequentadores das
casas de Umbanda localizadas nas cidades contempladas pela pesquisa. Mesmo a
grande maioria dos juremeiros que ndo aderiram aos toques (sessdes coletivas, onde sdo
usados tambores, nas quais os médiuns dancam em um circulo, denominado gira),
trabalhando apenas na mesa, também se define como umbandista, mantendo alguma
relagdo com o universo dos orixas.

Em Alhandra, mantive o dialogo, iniciado em minhas pesquisas anteriores sobre
a Jurema, com os seguintes pais de santo: Ciriaco, do Centro Espirita Rei Malunguinho;
Deca, do Centro Espirita Ogum Beira-Mar; Edu, do Templo Religioso Orixa Sao Jodo
Batista; e com seu Inacio da Popoca, que ndo tem terreiro. Também em Alhandra,
acompanhei de perto o movimento contra a destruicdo dos lugares sagrados para os
juremeiros, o que resultou no tombamento, pelo Instituto do Patrimdénio Histérico e
Artistico do Estado da Paraiba (Iphaep), da propriedade Acais. Em Pedras de Fogo, tive
como principal interlocutora dona Joana, do Terreiro Mée lemanja. Em Itambé,
freqiientei o Terreiro Ogum Beira-Mar, de mae Nita, o Centro Espirita e Terreiro de
Umbanda Nossa Senhora do Carmo, de mae Zeza, ¢ o Centro do Mestre Z¢ Pilintra, de
seu Cicero. Em Goiana, visitei as seguintes casas: Tenda Espirita Ogum Beira Mar, de
pai Z¢é Carlos, a Tenda Espirita Maria Conga, de pai Carmelo, a Tenda Espirita Caboclo

Boiadeiro de Tupygoid, de pai Dedo, e o Terreiro de Umbanda Mansdo de Iemanja, de

'"'Se por um lado o antropdlogo precisa mostrar-se impregnado por seu objeto, por outro, retira-se do
texto para conferir-lhe cientificidade. O resultado seria o surgimento de uma aura objetivista e atemporal,
preocupada em distinguir os dados enquanto dados e a investigacdo enquanto ciéncia (GEERTZ, 2002).



21

Maie Rita. Em Condado, freqiientei o Terreiro Oxossi Pena Branca, de Biu de Laro, o
Terreiro de Ogunté, lansd Oia, de mie Mara, e o Terreiro de Umbanda Sao Jorge, de

Dona Maria.

PLANO DOS CAPITULOS

Os cinco capitulos que compdem a tese estdo organizados da seguinte forma: no
primeiro, reflito sobre o tardio interesse dos pesquisadores das religides afro-brasileiras
pela Jurema, analisando as questdes epistemoldgicas implicadas nos estudos de ontem ¢
de hoje sobre o tema. Em um segundo momento, procuro situar as perspectivas teorico-
metodoldgicas que nortearam a pesquisa.

No segundo capitulo, intitulado Indios Negros e Mesticos, procedo inicialmente
a uma breve discussdo sobre a Jurema entre os indios no periodo colonial, a partir de
alguns documentos e cartas do século XVIII. Ainda neste capitulo, procuro
compreender a construgdo da espacialidade na area de interesse da pesquisa, analisando
o contexto dos aldeamentos jesuiticos, até sua extingdo. Na ultima parte, discuto a
presenca dos negros nessa espacialidade e algumas formas como ele vai se inserir no
contexto da Jurema.

No terceiro capitulo, A Jurema e suas Interfaces, procuro situar o Catimbo:
quem foram os antigos mestres juremeiros, como definir o culto, a relacdo entre o
Catimbd e a magia européia, os reinos sagrados da Jurema, as cidades (santuarios) da
Jurema de Alhandra, a repressdo aos catimbozeiros e o declinio desse culto. Na segunda
parte do capitulo procuro situar a Umbanda: sua origem, institucionaliza¢do e expansao,
o seu carater diverso e plural. Na ultima se¢@o, procuro compreender o que muitos
sacerdotes e praticantes dos terreiros pesquisados vdo denominar de “Umbanda
tragcada”.

No capitulo quatro, denominado o Cenario Religioso, apresento as cinco cidades
pesquisadas e os 14 terreiros visitados. Descrevo os sacerdotes, como e por quem foram
iniciados, sua trajetdria até tornarem-se lideres religiosos, as principais entidades com as
quais trabalham, quantos filhos-de-santo possuem, etc. Em seguida, procuro situar os
terreiros, sua localizag@o e divisdo espacial. Abordo, ainda, a questdo das federacdes,
que vao exercer um papel central na expansio da Umbanda na area da pesquisa. Por
fim, trato da relagdo entre a Jurema e os grupos de arte popular da Zona da Mata Norte

de Pernambuco: Maracatu, Cavalo Marinho, Caboclinho € coco.



22

No capitulo cinco, As praticas e crengas, me ocupo do trabalho de demarcagdo
das fronteiras entre o universo dos orixas e o da Jurema, os rituais, o papel das sessoes
de toque e de mesa, o pantedo, as caracteristicas, origens e significados das entidades, a
presenga da jurema (bebida), seus diferentes significados e, finalmente, a musica ritual —
os instrumentos sagrados, os rituais de iniciag@o dos ogas (tocadores), a importancia das

letras e uma breve discussao sobre a relagdo entre musica ¢ transe.



CIDADES INCLUIDAS NA PESQUISA

23

% :
% Tejucopapo

S

Y
)

& ltamaraca

ltapi UV—J

=3




CAPITULO1
PERSPECTIVAS TEORICO-METODOLOGICAS

24



25

O OLHAR PURIFICADOR E O DESAFIO DA MISTURA

Quem inicia um estudo sobre a Jurema no contexto dos cultos afro-brasileiros ou
em contextos ndo indigenas, como ¢ o caso do Catimbo, se surpreende com a escassez
de trabalhos sobre o tema, principalmente com o pouco que foi escrito até meados da
década 1980. N&o obstante, sua presenca tem sido registrada, ainda que
superficialmente, desde a década de 1930. Com excecdo dos trabalhos pioneiros de
Mario de Andrade (1983) e Gongalves Fernandes (1938), na década de 1930, e os de
Roger Bastide (1945, 1971, 1974), escritos a partir da década seguinte, essas referéncias
consistem em pequenos comentdrios, quase sempre relegando o culto a um status
inferior as religides de matriz africana, sobretudo aquelas consideradas mais
“auténticas”, mais “puras” (RAMOS, 1988; CARNEIRO, 1991; RIBEIRO, 1978;
QUERINO, 1988).

O fato é que, como tenho procurado mostrar (SALLES, 2004), o tardio interesse
dos pesquisadores dos cultos afro-brasileiros pela Jurema estd relacionado ao fato de,
desde Nina Rodrigues, as atencdes estarem voltadas para os cultos, sobretudo os de
tradi¢do jeje-nagd e nagd-queto, considerados mais ‘“‘auténticos”’, mais “puros”
(DANTAS, 1988; FERRETTI, 1995). Meu objetivo, nesta secdo, ndo é retomar a
analise da literatura sobre a Jurema, mas chamar a atencdo para as implicagdes dessa
busca pelas sobrevivéncias africanas nos estudos sobre o tema. O pouco interesse,
portanto, que essa religido vai despertar entre os estudiosos da religiosidade popular,
sobretudo até meados da década de 1970, remete a uma perspectiva epistemoldgica,
cujas implica¢des levaram a dar maior importancia a tradicdes “incorrompidas”,
“auténticas”. Esses estudos seguiam indiferentes ao fato de os sistemas sociais das
culturas afro-brasileiras — e da cultura afro-americana de um modo geral, como tém
procurado mostrar desde o inicio da década de 1970 Mintz & Price (2003) — terem sido
receptivos a condi¢des sociais mutaveis.

Essa mudanca de perspectiva nos estudos sobre os escravos africanos na
América, ou seja, distanciada da logica de continuidades das tradigdes culturais, surge
por parte de alguns pesquisadores norte-americanos, logo ap6s a luta pelos direitos civis
nos Estados Unidos e a insercdo de estudos sobre o negro nos curriculos de
universidades daquele pais. Se instaurando em meio a uma forte tendéncia a polarizacdo

dos estudos afro-americanos, os primeiros estudos que marcaram esse deslocamento



26

foram, em algumas areas, acusados de negar a existéncia de uma heranga africana nas
Américas. O que escreveu David Brown em sua dissertagdo sobre a religido afro-cubana

sintetiza a perspectiva desses novos pesquisadores.

As religides afro-cubanas de hoje devem sua existéncia ndo a
“remanescentes” passivos, mas a uma histdria de vitdrias em batalhas
arduamente vencidas, nas quais sua capacidade de recuperagdo
deveu-se tanto as transformacdes inovadoras forjadas nas terras do
novo mundo quanto a manuten¢do ou a preservagdo de tradigdes
africanas “puras” (BROWN, apud, MINTZ & PRICE, 2003, p. 11).

Assim, esses estudiosos partem do principio que os africanos trazidos para a
América estabeleceram-se no novo ambiente apropriando-se tanto dos novos
instrumentos disponiveis quanto da memoéria da Africa, transmitida e reelaborada de
modo complexo e por caminhos diversos.

No Brasil, essa busca incessante pelos africanismos passa a ser posta em questio
a partir da década de 1980, especialmente a partir do trabalho de Beatriz Géis Dantas,
Vovo Nagé e Papai Branco (1988). Como procurou mostrar a autora, o modelo nagd
teria emergido dessa busca, tendo os terreiros baianos fornecido os dados empiricos
para essa construgdo'>. Assim, o nagd teria sido usado por africanistas como categoria
analitica para se pensar os cultos afro-brasileiros, transformando os africanismos em
provas de resisténcia, sem se dar conta de que “tragos culturais, reais ou supostamente
originarios da Africa, podem ter significados diversos na sociologia brasileira” (ibid., p.
20).

Esse discurso de continuidade direta das tradi¢Ges africanas, da suposta
capacidade da civiliza¢do africana se autoperpetuar, passados mais de vinte anos da
introducdo dos questionamentos acima enunciados, permanece em muitos escritos
recentes sobre cultos de matriz africana, como observou Mattijs van de Port (2005).

Outro aspecto ligado a esse processo de purificacdo — também presente nas
pesquisas sobre a histdria dos povos indigenas, como tém procurado mostrar Monteiro
(2001), Pompa (2003), Boccara (2005), entre outros — ¢ a velha tendéncia de situar
negros e brancos (como indios e brancos) em categorias monoliticas, antagonicas. Nessa
perspectiva, o negro ¢ visto ou como aquele que resiste, mantendo sua identidade étnica
e cultural, sua pertenga ao mundo dos orixas, ou como sujeito aculturado, vitima da

destrui¢do, pelo branco, dos seus verdadeiros valores culturais e tradicionais. Nessa

12 A desvalorizacdo dos cultos misturados ou sincréticos, como mostrou Dantas (1988) e Ferretti (1995),
ndo teria se dado apenas entre os pesquisadores, mas também entre lideres religiosos, muitos
influenciados pela literatura produzida pelos africanistas.



27

logica binaria, o negro deixa de ser considerado como sujeito historico, inserido em
negociacdes, estratégias de poder, de afirmagéo politica e reformulacdes de identidade
em face das transformag¢des do contexto social e cultural. Esses argumentos, no entanto,
ndo deixam de reconhecer a opressio e a exploracdo dos negros, tampouco a
desumanidade dos sistemas opressores.

Concebida nessa perspectiva de blocos monoliticos e antagonicos, a presenca
dos negros no Catimbd, por exemplo, foi descrita por Bastide como “uma trai¢cdo para
com os seus ancestrais” (BASTIDE, 1945, p. 221) e, por Fernandes, como uma perda da
“continuidade religiosa” (FERNANDES, 1938).

No Recife, a busca pelos africanismos se intensifica com o grupo organizado
pelo médico Ulysses Pernambucano. Na década de 1930, ele criou no Recife o Servico
de Higiene Mental de Assisténcia a Psicopatas, reunindo diversos estudiosos das
religides afro-brasileiros, promovendo a aproximacdo destes com os pais de santo. Em
geral, o grupo seguia a ldgica de Nina Rodrigues, também médico, de quem Ulysses era
discipulo. Compunham o grupo nomes como Waldemar Valente, René Ribeiro e
Gongalves Fernandes. Nesse contexto, cultos considerados misturados, como o Catimbo
e outras formas de “impurezas”, ao contrario dos xangds mais “auténticos” (que
equivaleriam no Recife aos candomblés mais “puros” da Bahia), seriam, pelos proprios
estudiosos, considerados “ilegitimos”, “degenerescéncias”, obra de charlatdes e
exploradores (DANTAS, 1988). O Catimb6 — que ja ndo era visto como uma tradi¢do
indigena pura, tampouco como culto africano, sendo, portanto, a mistura por exceléncia
— viria despertar apenas o interesse de alguns poucos pesquisadores. E assim que, ao
referir-se ao cenario religioso do Recife dos anos 1930, René Ribeiro faz o seguinte

comentario sobre o culto:

Inumeras outras casas, ndo mais com o carater de grupos de culto
estruturados, com hierarquia de dignitarios e fiéis, rituais de iniciagédo
e calendario religioso, porém de afiliag@o flutuante polarizada apenas
em torno da figura de um sacerdote magico-adivinho, funcionavam
nessa época. Eram centros de catimbo, e de caboclos, onde o
sincretismo religioso parece transformado as antigas “casas de
angola” seguindo rumo um tanto diversificado do que no Rio de
Janeiro viria resultar na macumba (1978, p. 57).

Gongalves Fernandes, ligado a Arthur Ramos e ao grupo organizado por Ulysses
Pernambucano, ¢ o primeiro da linhagem africanista que surge com Rodrigues a
interessar-se pelo estudo do Catimbd. Em 1938, ele escreve O Folclore Madgico do

Nordeste, uma das publicagdes da Biblioteca de Divulgagao Cientifica, dirigida por



28

Ramos. Apesar de nido tratar exclusivamente do Catimbo, é esse o tema central do livro.
Ele traz relatos biograficos de duas mestras prestigiosas, Joana Pé de Chita e Maria do
Acais, descreve com detalhes a propriedade onde viveu esta ultima, além de registrar
sessdes de mesa e “Jurema de chdo”. A influéncia dos estudos sobre os africanismos no
Brasil, preocupagao central do grupo ao qual estava ligado Fernandes, ainda se faz notar
pela énfase na presenca das sobrevivéncias africanas no Catimbo, especialmente as de
origem jeje-nago.
Castigado durante largo tempo de incompreensdo e privacdes
continuas, pouco refeito pelos de sua raga, o negro perdeu a
continuidade religiosa na Paraiba. De toda a sua riqueza simbolica
ficou a pratica do ebd, hipertrofiado como reagdo tnica para efeitos
magicos imediatos, tomando tdo necessario era sentido (sic), todo o

campo que restava duma organiza¢do mistica. Nao houve fuga para o
culto dos orixas (FERNANDES, 1938, p. 8).

Mesmo Bastide, que chama inicialmente a atengfo para o fato de os estudiosos
dos cultos afro-brasileiros estarem mais preocupados com o afio do que com o
brasileiro, manteve um especial interesse pelas formas de conservacdo dos tragos
africanos no Brasil. Nessa dire¢80, ocupou-se em mostrar a superioridade — em termos
de pureza — da tradi¢do nagd. Com efeito, o Candomblé foi seu principal objeto de
estudo, ainda que tenha procurado dar conta do cendrio das religides afro-brasileiras
como um todo, no que chamou de Geografia das Religides Africanas no Brasil. O
Candomblé, por ele considerado o paradigma das religides de matriz africana em nosso
pais, seria (em termos durkheimianos) uma “verdadeira” religido, ao contrario dos
cultos de tradi¢do banto, como a Macumba, que teria se “degenerado”, passando de
religido a magia, de culto coletivo a sessdo de carater mais individual. Seguindo a
discussdo iniciada por Fernandes (1938) sobre a presenca dos negros no Catimbd da
Paraiba, Bastide argumenta que esses seriam, em sua maioria, de origem banto, o que
significaria ter uma mitologia menos “desenvolvida” e mais inclinada a magia do que a
mitologia dos negros da Guiné. Assim, dird que os primeiros, que ndo teriam
ultrapassado o estado de “animismo ou manismo”, que ndo possuiam “uma mitologia
tdo ricamente organizada como a dos Yorubd, aceitaram com mais facilidade as
divindades da nova patria” (1945, p. 188). Como na citagdo acima, de Ribeiro, vemos
aqui a mesma ldégica que associa os cultos bantos a uma tendéncia a degeneragdo, a
impureza, ao sincretismo.

Na perspectiva do autor, a presenga dos negros no Catimbo seria uma escolha,



29

um ato consciente, no qual o sujeito tem plena consciéncia do que estd deixando para
tras, de que sua “verdadeira” cultura ¢ a africana. Assim, essa aceitacdo do negro em
relacdo ao sistema de crengas do indio seria marcada por uma aura de remorso e

nostalgia.

A saudade da Africa continua a viver em seus coracdes. A elevacdo
social, a posse dos segredos da jurema nio cura a cicatriz interior,
ndo abala o remorso lancinante, o sentimento de ter cometido uma
traicdo para com os seus ancestrais (1945, p. 221).

E a partir da década de 1970 que podemos observar, no campo de estudo da
religiosidade popular, um crescente interesse pelas religides mais sincréticas, tracadas,
sobretudo a Umbanda, “que”, como nos diz Pierucci, “os cientistas sociais mais
patriotas em unissono com outros tantos patriotas intelectuais consideraram como forma
religiosa plenamente ajustada, posto que sincrética, a realidade brasileira...” (2006,
p.18). E, portanto, no curso desse deslocamento que a Jurema vai despertar um maior
interesse dos pesquisadores. Nesse sentido, em suas pesquisas, na década de 1970, o
antropdlogo Roberto Motta vai contribuir de modo significativo, ao constatar que o
modelo considerado “classico” de religido africana encontrado no Recife, o Xango, era
praticado apenas em uma minoria dos terreiros, enquanto a Jurema era encontrada na

grande maioria das casas de espiritismo popular. Vejamos o autor:

Constatei, logo nos primeiros meses de trabalho de campo, que a
forma “classica” de religido do Recife, o Xangd, das descrigdes de
Gilberto Freyre (1933), Gongalves Fernandes (1937), Waldemar
Valente (1955) e, sobretudo, René Ribeiro (1952), era afinal
praticado apenas numa minoria de terreiros, ndo mais do que uns
15% do total. [...] minha surpresa foi ainda maior quando constatei
que aproximadamente uns 60% de todos os centros de espiritismo
popular da regido do Recife entregavam-se, predominantemente, a
pratica da Jurema (também conhecida como Catimbd) (MOTTA,
2000, p. 3).

E nesta perspectiva, sem a lente purificadora dos africanistas, que se assenta a
maioria dos novos trabalhos sobre a Jurema no contexto dos cultos afro-brasileiros. No
entanto, esse expressivo interesse pelo tema — que so vai acontecer de fato a partir da
década de 1990 — surge apds mais de meio século dos estudos de Méario de Andrade
sobre o Catimbo, por ele apresentados em uma conferéncia & Associacdo Brasileira de
Musica, em 1933, com o titulo “Musica de Feiticaria no Brasil”. Andrade nio vinha da
linhagem de estudos sobre o negro que surge com Nina Rodrigues, a cuja preocupagdo

com as sobrevivéncias africanas me referi acima. Como um dos principais nomes do



30

modernismo e nacionalismo brasileiros, ele buscava elementos que representassem a
identidade nacional — as manifestagcdes folcloricas, as artes populares, as dancas e
musicas tradicionais —, tendo mantido uma estreita ligacdo com o pesquisador potiguar
Camara Cascudo, que viria a escrever, estimulado por Andrade, o seu classico
Meleagro, sobre o Catimbo.

Retomando a questdo dos trabalhos recentes sobre o tema, além dos artigos de
Motta — entre os quais “Continuidade e fragmentagdo nas religides afro-brasileiras”
(2003) e “A Jurema do Recife: religido indo-afro-brasileira em contexto urbano” (2005)
— publicados em diversas revistas especializadas ¢ difundidos em encontros e
congressos, mencionem-se o0s seguintes trabalhos: Catimbo, dissertacdo de René
Vandezande (1975) sobre a pratica deste culto no litoral sul da Paraiba, mais
precisamente nos municipios de Alhandra, Caapord, Conde ¢ Pitimbu; a dissertacdo de
Clélia Moreira Pinto, Saravd Jurema Sagrada (1995), na qual a autora estuda a Jurema
em trés contextos diferenciados: os terreiros de Xango e centros de Umbanda do Recife
¢ entre os indios Atikum, em Pernambuco; a tese de Luiz Assungdo, O Reino dos
Encantados — Caminhos: Tradig¢do e Religiosidade no Sertdo Nordestino (1999), que
estuda a Jurema no contexto das casas de Umbanda, situadas nos sertdes da Paraiba, do
Piaui, do Ceara e de Pernambuco; e, por fim, minha dissertagdo de mestrado, A Sombra
da Jurema: um estudo sobre a tradi¢do dos mestres juremeiros na Umbanda de
Alhandra (2004), que versa sobre o encontro entre a Umbanda e a tradigdo da Jurema
nesta cidade.

Vale ressaltar a importancia, a partir da década de 1980, dos estudos sobre a
Jurema em contextos contemporaneos indigenas. Esses estudos se inserem, mormente,
nas pesquisas sobre os processos de afirmacdo étnica dos indios do Nordeste. Nesse
contexto, a Jurema — como o toré", ao qual esta intimamente ligada — tem sido
utilizada como afirmacdo de identidade pela quase totalidade dos indios nordestinos.
Esses autores também t€m se ocupado de outras questdes, como as praticas magico-
religiosas e medicinais da Jurema e a penetracdo de elementos advindos dos cultos afro-
brasileiros em contextos indigenas. Como referéncia, sugiro a leitura de Tromboni
(1994), sobre os Kiriri; Griinewald (2006), sobre os Atikun; e Mota (2007), sobre os

Xoco e Kariri Xoco.

" Danga ritual praticada pelos indigenas nordestinos, o toré mantém um sentido lidico, religioso e
socializador, sendo uma das principais formas de afirmagéo de identidade étnica desses indios.



31

MUNDOS CONTEMPORANEOS

O presente trabalho, escrito no inicio do novo século, reflete as preocupagdes, os
limites e desafios de pensar a religiosidade popular — e em especial o culto a Jurema —
na contemporaneidade. Nas ciéncias sociais, € mais precisamente na Antropologia, a
analise dos mundos contemporineos tem sido marcada por uma tendéncia a auto-
reflexdo e desconstrugdo, pondo em questdo a epistemologia modernista, ante a
complexidade de um mundo ao mesmo tempo integrado e fragmentado (AUGE, 1997).
Nesse contexto, a emergéncia de novas conceptualizagdes tem posto em questdo
conceitos fundantes da Antropologia, como cultura e tradicdo, os quais ndo mais
poderiam ser empregados sem uma ampla discuss@o sobre seus limites e alcances. No
campo do estudo das religides populares, especialmente das religides afro-brasileiras,
essas desconstrugdes t€ém acompanhado a crescente disposi¢do em compreender os
fendmenos religiosos a partir da transitividade e fluidez que tem assinalado suas
praticas. A questdo de como se formam os sujeitos nesse novo contexto — em que as
individualidades se assentam em uma ‘“pluralidade incoerente”, muitas vezes
“contraditoria” (DE CERTEAU, 2003) — e de que modo sdo formuladas as estratégias
de representacdo e poder estdo no centro das novas reflexdes das Ciéncias Sociais.
Nesta direcdo, concordo com Otavio Velho que “no mundo contemporaneo a religido
pode ser importante, ainda, para pensar o proprio empreendimento das ciéncias sociais
em geral e da antropologia em particular” (2007, p. 291).

Para situar a perspectiva tedrico-metodologica na qual se assenta este trabalho,
cuja influéncia de autores criticos da epistemologia modernista ¢ central, parto
inicialmente das reflexdes proposta por Bruno Latour, o qual, mais que apontar para
uma crise moderna, aponta para uma crise do proprio conceito de modernidade,
revelando os paradoxos da sua constitui¢do. A defini¢do de modernidade, em que pese a
polissemia do termo, remete, tradicionalmente, a uma dupla assimetria: assinala, de um
lado, uma ruptura na passagem regular do tempo e, de outro, um combate entre
vencedores e vencidos. Deste modo, ela (a modernidade) se constituiria de uma suposta
separagcdo entre o mundo natural ¢ o mundo social. No caso da antropologia, esta
divisdo se expressaria em termos do bindmio classico: natureza e cultura. Modernizar,
portanto, significaria distinguir claramente as leis da natureza exterior e as convengdes

da sociedade e da cultura, negando, ao mesmo tempo, a existéncia dos hibridos. Estes,



32

paradoxalmente, teriam proliferado gragas ao trabalho dos modernizadores, ou seja, da
mesma constitui¢do que os negara.

Em sua analise da demarcacdo moderna, Latour, baseado no estudo de Steven
Shapin e Simon Schaeffer, “Leviathan and the Air-Pump”, parte do caso de Boyle, o
cientista, ¢ Hobbes, o cientista politico, os quais, no século XVII, foram responsaveis
pela invengdo de uma ciéncia, um contexto e uma demarcagio entre ambos. Boyle, ao
utilizar testemunhas confiaveis para atestar a existéncia de um fato, mesmo que sua
verdadeira natureza ndo fosse conhecida, inventa o estilo empirico empregado até
nossos dias. Neste processo de legitimago, ele ndo busca a opinido dos observadores,
mas a observagdo de um fendmeno produzido artificialmente em laboratorio. Hobbes,
por sua vez, preocupado com a unificagdo do corpo politico, ird obter seus resultados
cientificos e legitima-los através de uma demonstracdo matematica. O que Latour
pretende mostrar ao propor uma reflexdo sobre Boyle e Hobbes ¢ o fato de que nesta
dupla inven¢do haveria tanto uma teoria politica em Boyle, quanto uma ciéncia
matematica em Hobbes, ambas ocultadas por seus respectivos seguidores,
comprometidos com o trabalho de “purificacdo”. Enquanto o primeiro criava um
discurso politico que excluia a politica, o segundo desenvolvia uma politica cientifica
que excluia a ciéncia experimental. Deste modo, eles teriam inventado “nosso mundo
moderno, um mundo no qual a representagdo das coisas através do laboratério encontra-
se para sempre dissociada da representagdo dos cidaddos através do contrato social”
(LATOUR, 2008, p.33).

Deste modo, a constitui¢do moderna teria inventado a separacdo entre o poder
cientifico, comprometido com a representacdo das coisas, da forca natural, do
mecanismo, ¢ o poder politico, comprometido em representar os sujeitos e a politica.
Esta constituicdo, segundo Latour, se assentaria em quatro garantias. A primeira, que é
oferecida pelos seguidores de Boyle, seria: “ndo sdo os homens que fazem a natureza,
ela existe desde sempre e sempre esteve presente, tudo que fazemos é descobrir seus
segredos” (ibid., p. 36). A segunda, oferecida pelos seguidores de Hobbes, afirma que
os homens s3o os responsaveis pela construcdo da sociedade, sendo também quem
decide livremente acerca do seu destino. A terceira garantia seria, primeiro, a separagio
radical entre o mundo natural e o mundo social e, segundo, a separagdo entre o trabalho
dos hibridos e o da purificagdo. A quarta garantia seria a do Deus suprimido: os
seguidores de Boyle suprimiram a presenca divina da natureza e os seguidores de

Hobbes a suprimiram da origem da sociedade.



33

A espiritualidade foi reinventada, isto €, a transcendéncia do Deus
todo-poderoso no foro intimo sem que Ele interviesse em nada no
foro exterior. Uma religido totalmente individual e espiritual permitia
criticar tanto a dominagdo da ciéncia quanto da sociedade, sem com
isto obrigar Deus a intervir em uma ou na outra (ibid., p. 39).

A modernidade criava, entdo, um Deus ausente, em lugar de um Deus supremo,
possibilitando aos modernos serem laicos e, a0 mesmo tempo, piedosos, serem ateus e
permanecerem religiosos. Para Latour, essas quatro garantias serviriam umas as outras,
sendo responsaveis pela manutengdo da constituicio moderna. O que seria fundamental
na reflexdo por ele proposta, e que nos ajuda na construgdo de um caminho teérico-
metodoldgico para pensar o fendmeno da Jurema, € o fato da constituigdo moderna
“tornar invisivel, impensavel, irrepresentavel o trabalho de mediacdo que constroi os
hibridos” (ibid., p. 40). Paradoxalmente, ela permitiria a proliferagdo desses hibridos ao
mesmo tempo em que negava sua existéncia. Com efeito, a modernidade ndo proibiu
nenhuma combinacfo das suas quatro garantias constitucionais, sendo gerada tanto pelo
trabalho de purificagdo quanto pelo trabalho de mediag¢ao. Contudo, ela sé reconheceria
o papel do primeiro.

Para Latour, a modernidade, em relacdo as regras da sua constitui¢do, jamais
existiu. Ela seria mais que uma ilusdo e menos que uma esséncia. Seria “uma forga
acrescentada a outras, as quais ha muito tempo teve o papel de representar, de acelerar
ou de resumir, mas a partir de agora ndo mais, ndo completamente” (ibid., p.45).

Ao revelar os paradoxos da modernidade, Latour reconhece que pode ele mesmo
ser considerado um pods-moderno. Mas afirma que pos-modernismo ¢ uma expressdo
vaga, aplicada aos que “ficam suspensos entre a divida e a crenga, enquanto esperam o
fim do milénio” (ibid., p.15). Ele, o pdés-modernismo, seria um sintoma e nio uma
solugdo. Os pos-modernos viveriam, ainda, sob a constituicdo dos modernos, embora
ndo acreditassem mais em suas garantias, nem conseguissem romper com a critica,
mesmo reconhecendo seu esgotamento ¢ desacreditando em seus fundamentos. Por
outro lado, ao invés de voltarem-se ao estudo empirico das redes, os pos-modernos
rejeitariam qualquer trabalho empirico, por eles considerado ilusério e enganador.

Assim, Latour conclui que jamais houve um mundo moderno nos termos da sua
constitui¢do, jamais fomos modernos. Para referir-se aos que levam em consideragdo
tanto a constituicdo moderna quanto a proliferagdo dos hibridos, ele propde a expresséo
“ndo moderno” ou “amoderno”. A estes, finalmente, caberia o estudo dos mundos nido

modernos.



34

Tanto os anti-modernos quanto os poés-modernos aceitaram o terreno
de seus adversarios. Um outro terreno, muito mais vasto, muito
menos polémico, encontra-se aberto para nos, o terreno dos mundos
nio modernos. E o império do centro, tio vasto quanto a China, tdo
desconhecido quanto ela (ibid., p. 52).

Alguns antropdélogos vém assumindo o desafio de pensar esses mundos nido
modernos, contemporaneos (AUGE, 1997), globalizados (APPADURALI 1998). Ambos
partem do principio que lidam agora com um fend6meno em movimento, com mundos
cuja diversidade se recompde a cada instante (AUGE, 1997), com mundos que se
mantém em conexdo com outros, seja concretamente ou através da imagem e da
imaginacdo (APPADURALI, 1998; BHABHA, 1998).

No ambito da antropologia contemporanea, a no¢do de mundo ndo seria menos
problemaética que as de “cultura” e “sociedade”. Ela, como afirma Augé (1997), ndo
teria sido objeto da mesma reflexdo sistematica como as duas ultimas. A nog¢do (ao
mesmo tempo comoda e incerta) seria marcada pelas contradicdes que a sustentam.
Assim, remeteria, a0 mesmo tempo, a idéia de singularidade e universalidade; a idéia de

unidade e pluralidade; de mundos heterogéneos e interligados.

Esta ¢, de fato, a nova ordem de realidade que se propde a seu olhar
[do antropologo]: as novas fronteiras que ndo se confundem com as
antigas delimitagdes do social e do cultural. Por esses novos mundos
passam as relacdes de sentido (as alteridades-identidades instituidas e
simbolizadas) cujos cruzamentos, imbricagdes e rupturas fazem a
complexidade da contemporaneidade (AUGE, 1997, p.143).

A analise deste cenario complexo dos mundos contemporineos implicaria em
algumas dificuldades, sobretudo de ordem metodoldgica. Para Augé, o obstaculo maior
seria a questdo de como escolher os objetos empiricos onde os antropdlogos possam
apreender o paradoxo dos novos mundos. Essa dificuldade seria ainda maior pelo fato
desses mundos, tanto em sua dimensdo individual quanto social, ndo serem
homogéneos. E mais, os valores de um mundo podem funcionar em outros mundos,
assim como o fato de pessoas pertencerem a um mesmo mundo ndo significa que elas
compartilham, necessariamente, os mesmos valores. Apenas em relagdo a alguns
aspectos elas pertenceriam a um mesmo mundo.

Frente a esta complexidade, a antropologia vé-se diante de um duplo e
contraditorio desafio. O primeiro liga-se aos impactos dos grandes fendomenos
constitutivos de nossa contemporaneidade sobre a natureza da relagdo que os individuos

tém com o seu meio. Esses impactos teriam instaurado uma crise: sendo a identidade



35

construida por negociacdo com diversas alteridades, a crise de identidade de individuos
ou grupos seria, portanto, conseqiiéncia da impossibilidade destes elaborarem um
pensamento do outro. A crise de identidade seria, antes, uma crise de alteridade e,
conseqiientemente, uma crise do sentido. O desafio primeiro da antropologia seria
compreender os “déficits” de sentido que surgem dessa crise de alteridade (ibidem).

O segundo desafio liga-se ao fato de os antropologos contemporaneos, ao
contrario dos etndlogos tradicionais, ndo mais lidarem com realidades fixas, localizadas
e simbolizadas. Assim, seria necessario a antropologia livrar-se das “armadilhas” da
etnografia de urgéncia (aquela que estudava os ultimos primitivos). Para Augé, o
antropologo deve estudar as crises contemporaneas (de sentido, de alteridade), em toda
sua complexidade e diversidade. Deste modo, seria necessario, “escolher campos ¢
construir objetos na encruzilhada dos mundos novos onde se perde a pista mitica dos
lugares antigos” (ibid., p. 145).

Pensar os cultos afro-brasileiros em nossos dias, em suas diferentes e complexas
formas de manifestacdo e interpretacdo, nos leva a considerar a individualidade como
uma dimensio fundamental. Michel Foucault, em suas obras sobre a loucura, o sexo € a
prisio, e Michel de Certeau, sobretudo em A invengdo do cotidiano, teriam
impulsionado o debate em torno dessa dimensdo. O primeiro seria um dos responsaveis

por esta reintegragdo do individuo no campo das ciéncias sociais. Como escreveu Augé:

[Foucault] toma a institui¢do como objeto, ndo como ponto de partida
ou chave de leitura (...) Desinstitucionalizar e desglobalizar os passos
antropolégicos conduz necessariamente a dar maior atencdo aos
percursos individuais. As nogdes de espago e de individualidade sao
essenciais a essa nova orientag@o. (ibid., p. 146)

Este ressurgimento do individuo no olhar dos antropdlogos seria uma
conseqiiéncia, como afirmou Augé, do desvio, por parte desses pesquisadores, em
relacdo a instituicdo e do distanciamento da concepg¢do de cultura como o todo, cuja
analise seria indispensavel para se compreender as singularidades.

As idéias de Michel de Certeau t€ém uma importincia significativa para a

[N

reflexdo proposta no presente trabalho, tanto pela énfase dada pelo autor
individualidade — dimens3o que considero fundamental em um estudo sobre a
religiosidade contempordnea — quanto pela importdncia dada a questdo da
reapropriacdo do espaco pelos sujeitos a margem da ordem politica e econdmica
dominante. De Certeau procurou apontar caminhos que ajudassem na desconstrugido da

idéia das praticas cotidianas como uma questdo secundaria, relegada a um lugar



36

desprivilegiado na analise da atividade social. A suposta passividade e disciplina dos
usuarios, segundo o autor, teria tradicionalmente ocupado o cenario das analises sobre a
sociedade. No entanto, adverte que as reflexdes por ele propostas ndo devem ser
compreendidas como um “regresso aos individuos”. Durante trés séculos, como
argumentou o autor, a no¢do de individuo foi aceita como uma unidade elementar, a
partir da qual seriam formados os grupos, aos quais eles poderiam sempre ser reduzidos.

Assim, as rela¢des sociais determinariam seus termos, € ndo o contrario. Nessas
determinagdes relacionais, cada individualidade se assentaria em uma “pluralidade
incoerente”, chegando muitas vezes a ser contraditdrias. A Analise proposta por ele ndo
trataria do sujeito propriamente dito, mas dos seus modos de operacdo. Mais ainda, teria
como objetivo a explicitacdo das “combinatdrias de operacdes” presentes na cultura.

Ao tratar da produgdo dos consumidores, ele examina a origem ¢ os rumos das
praticas cotidianas. Um dos aspectos fundamentais nessa reflexdo seria o uso que os
grupos ou individuos fazem dos objetos sociais. O autor cita como exemplo a
importancia de se analisar, além das imagens difundidas pela televisdo (representacdes)
e dos tempos passados diante do aparelho (comportamento), o que o consumidor
cultural “fabrica” durante as horas frente a televisdo e o que faz com as imagens. De
Certeau mostra que essa “fabricagdo” se dissemina sorrateiramente, uma vez que
acontece nas areas ocupadas e definidas pelos sistemas de producdo, onde ndo ha lugar
para os consumidores marcarem o que fazem com os produtos. Assim, correspondente a
uma producdo racionalizada, expansionista, centralizada ¢ espetacular, existiria outra,
astuta e dispersa, que empregaria de diferentes formas os produtos impostos pela ordem
econdmica dominante. O exemplo por ele apresentado do fracasso dos colonizadores
espanhdis nos contatos com os indigenas ilustra o carater subversivo dessas a¢des-
inveng¢des do cotidiano:

Esses indigenas faziam das a¢des rituais, representagdes ou leis que
lhes eram impostas outra coisa que nido aquela que o conquistador
julgava obter por elas. Os indigenas as subvertiam, ndo rejeitando-as
diretamente ou modificando-as, mas pela sua maneira de usa-las para
fins e em fun¢do de referéncias estranhas ao sistema do qual ndo
podiam fugir (2008, p. 39).

Deste modo, eles subvertiam as imposi¢des, sem rejeitd-las diretamente ou
modifica-las, mas empregando-as com finalidades contrarias aquelas propostas pelo

sistema, ao qual estavam atados. Fendmeno semelhante ocorreria em nossas sociedades,

com o uso que os meios populares fazem das culturas propagadas e impostas pelas



37

elites. O que propde o autor € o exame de uma antidisciplina: uma rede formada pelas
astucias, pelos modos de proceder, por estratégias e taticas inscritas no modo de operar
das culturas.

O espago ¢ tratado por Certeau enquanto um “lugar praticado”. O autor
aproxima essa no¢do de espaco a nocdo de “relato”, “a¢des narrativas”. Estas regulariam
as mudangas ou circulagdes do espago. Assim, todo relato (cotidiano ou literario) seria,
para o autor, um relato de viagem, uma pratica do espago. Nesse sentido, Certeau faz
uma distingdo entre lugar e espaco. O primeiro indicaria uma estabilidade.
Corresponderia a impossibilidade de duas coisas ocuparem o mesmo lugar. Remeteria,
do mesmo modo, a nogdo de “proprio”, onde cada elemento estaria situado em um lugar
distinto e préprio. O espaco, por sua vez, estaria ligado a vetores de dire¢do, ao
movimento, a variavel tempo. Seria o “efeito produzido pelas operagdes que o orientam,
o circunstanciam, o temporalizam e o levam a funcionar em unidades polivalentes de
programas conflituais ou de proximidades contratuais” (ibid., p. 202). A relacdo entre
lugar e espaco seria equivalente a palavra escrita — enquanto um sistema de signos,
resultado de multiplas convengdes — e a palavra falada. Faltaria a esta, como ao

espaco, a univocidade e a estabilidade de um “proprio”.

O espacgo estaria para o lugar como a palavra quando falada, isto é,
quando € percebida na ambigiiidade de uma efetuacdo, mudada em
um termo que depende de multiplas convengdes, colocada como o ato
de um presente (ou de um tempo), e modificado pelas transformagdes
devidas a proximidades sucessivas. Diversamente do lugar, ndo tem
portanto nem a univocidade nem a estabilidade de um ‘proprio’
(ibid., p. 202).

O espago seria, portanto, um lugar praticado. Assim, os pedestres
transformariam uma rua, geometricamente definida por um urbanismo, em espaco. A
leitura, igualmente, seria o espago produzido por um escrito, ou seja, produzido pela
pratica de um lugar constituido por um sistema de signos. Os relatos transformariam
lugares em espagos e espacos em lugares, organizando, a0 mesmo tempo, o jogo das
relagdes mutaveis mantidas entre si.

Outro aspecto relacionado a subjetividade contemporanea a ser considerado nas
analises dos fenomenos religiosos, especialmente no contexto das mudangas e
reelaboragdes desses fendmenos — o que nos ajuda a pensar o caso da Jurema —, sdo as

influéncias que exercem sobre eles as imagens e a imaginag¢do. Como procurou mostrar

o antropdlogo indiano Arjun Appadurai, a imaginagao, resultante da inter-relagdo e do



38

efeito dos meios e dos movimentos, seria um dos principais elementos constitutivos da
subjetividade moderna (APPADURAL 2001). Para o autor, no mundo “pds-eletronico”
a imaginacdo assumiria um papel novo: formaria parte do trabalho mental do cotidiano
da “gente comum”, tendo penetrado na vida cotidiana. Cada vez mais, as pessoas
imaginam a possibilidade de viver e trabalhar em outros lugares, longe de sua terra
natal, o que teria como conseqiiéncia o crescimento da migracao, tanto ao nivel nacional
quanto global. As diasporas, por exemplo, seriam uma das for¢as da imaginagdo na vida
das pessoas, seja como desejo ou memoria. Essa imagem que os individuos tém de si
mesmos ¢ do mundo seria transformada pelos novos recursos e disciplinas oferecidos,
sobretudo, pelos meios de comunicacdo eletronicos. A velocidade com que estes meios
se expandem e a multiplicidade de formas por eles adotadas (televisdo, cinema,
telefone, internet) forneceriam matéria prima para fazer da construg¢do da imagem do
“eu” um projeto social cotidiano'®.

Questdes proximas a estas aparecem no centro das reflexdes de outro indiano, o
antropologo Homi Bhabha, o qual vai interessar-se pela questdo do desejo (nos
individuos do mundo moderno) de reconhecimento de outros lugares e de outras coisas,
0 que estaria na base das inicia¢des “extraterritoriais” e “interculturais” (BHABHA,
1998). Essas seriam alimentadas, em nossos dias, pela sensa¢do de liminaridade, de
estar nas “fronteiras do presente”, em um mundo “pds” (pdés-modernismo, pds-
colonialismo, pés-estruturalismo...), sem dire¢cdo, onde a desorientagdo seria uma das
caracteristicas mais marcantes. A crise das categorias conceituais e organizacionais
basicas, como da propria nog¢do de sociedade, e o surgimento de novos signos de
identidade comporiam este cenario de desorganizagdo, de “entre-lugares”. Para Bhabha,
entre as novas tarefas das ciéncias sociais estaria contribuir para responder as seguintes
questdes: como se formam os sujeitos nesse novo contexto? De que modo, nesse novo
contexto, sdo formuladas as estratégias de representagdo e poder? Para tanto, os
cientistas sociais teriam que romper com velhas concepcdes tedrico-metodologicas, uma
vez que a propria nog¢do de comunidade estaria em crise. Assim, mesmo os casos de
histérias em comum de privagdo e discriminagdo seriam muitas vezes marcados por

contradi¢des e antagonismos.

' No centro dessas dimensdes apresentadas pelo autor estd a questio da “desterritorializagdo”, por ele
descrita como um das forcas basicas do mundo moderno. Esse fendmeno relaciona-se com o movimento
das pessoas no mundo ou com a “fantasia” delas quererem movimentar-se. No campo da
desterritorializagdo, as pessoas, o dinheiro e os bens de consumo estariam envolvidos no que ele
classificou como uma perseguigio incessante e reciproca pelo mundo inteiro.



39

Essas questdes nos remetem ao conceito de tradicdo, que no contexto dos
mundos contemporaneos ndo mais legitimaria a diferenca. A tradi¢do seria articulada
em uma negociacdo complexa, em andamento. Seu objetivo seria “conferir autoridade
aos hibridismos culturais que emergem em momentos de transformacdo historica”
(BHABHA, 1998, p. 21). Assim, o reencontro com o passado, sugerido pelo termo,
seria marcado por novas temporalidades culturais, as quais seriam incomensuraveis na
inven¢do da tradicdo. Deste modo, em nossos dias, a complexidade na qual estaria
assentada a nocdo afastaria qualquer acesso imediato a uma dada tradi¢do ou a uma
identidade original.

Para o autor, ndo podemos mais pensar o presente como uma ruptura ou como
um vinculo com o passado. Do mesmo modo, o futuro ndo pode mais ser pensado como
uma “presenga sincronica”. Assim, ‘“nossa autopresenca mais imediata, nossa imagem
publica, vem a ser revelada por suas descontinuidades, suas desigualdades, suas

minorias” (ibid., p. 23).

Ainda sobre os autores que vao contribuir para a reflexdo proposta no presente
trabalho, utilizo algumas idé¢ias de Pierre Bourdieu, que acredito uteis a reflexdo sobre a
pratica da Jurema nos terreiros de Umbanda. Apesar de situado em outro contexto
teorico metodoldgico, em relagdo aos autores acima mencionados, penso que as
contribui¢des de Bourdieu para a analise da organizagdo do campo religioso, nas quais a
influéncia de Max Weber é fundamental, ndo contradiz a perspectiva teodrica aqui
assumida. Sua sociologia, especialmente através do Esbogo de uma Teoria da Prdtica
(1983), vai influenciar sobremaneira o trabalho de Certeau. Como escreveu este, que

dedica-lhe a maior parte do capitulo quatro de 4 Invengdo do Cotidiano:

Esses textos de Bourdieu fascinam por suas andlises e agridem por
sua teoria. Lendo-os, sinto-me como o prisioneiro de uma paixdo que
eles irritam excitando-a. Sao feitos de contrastes (CERTEAU, 2008,
p- 127).

De fato, as questdes colocadas por Bourdieu em sua teoria da pratica serviram de
base para a desconstrucdo, por parte de De Certeau, da idéia das praticas cotidianas
como relegada a um lugar desprivilegiado na andlise da atividade social, assim como da
suposta passividade dos sujeitos. Em Esbogo de uma teoria da pratica, Bourdieu analisa
a teoria social partindo de trés perspectivas: o conhecimento fenomenoldgico, que se

ocupa da verdade enquanto experiéncia primeira do mundo social; o conhecimento



40

objetivista, que estabeleceria as estruturas objetivas do mundo social e a verdade
objetiva da experiéncia primeira; € o conhecimento praxioldgico, que diz respeito tanto
ao sistema das relagdes objetivas, construido pelo modo de conhecimento objetivista,
quanto as “relacdes dialéticas entre essas estruturas e as disposi¢des estruturadas nas
quais eclas se atualizam e que tendem a reproduzi-las” (BOURDIEU, 983, p. 47). A
teoria da Pratica seria uma ruptura com o modo de conhecimento objetivista, que,
segundo Bourdieu, apreenderia as praticas de fora, ao invés de concebé-las no dmbito
do préprio movimento de sua efetivacdo. Esse conhecimento objetivista se afastaria da
questdo da apreensdo pratica do mundo social ao produzir um conhecimento teorico
desse mundo contra os pressupostos implicitos do conhecimento tedrico da experiéncia
primeira.

Analisando a lingiiistica saussuriana, que tanto teria influenciado o objetivismo,
Bourdieu critica o fato dos etnologos estruturalistas dela dependerem teoricamente. Eles
teriam engajado em sua pratica o “inconsciente epistemoldgico”, que engendraria “o
esquecimento dos atos pelos quais a lingiiistica construiu seu objeto proprio” (ibid., p.
50). Deste modo, seriam os etnologos estruturalistas herdeiros de um patrimonio que
eles ndo haviam construido, assim como ndo saberiam reproduzir suas condi¢des de

produgdo. Como dira o autor,

[...] fizeram-se na maior parte das vezes, com essas tradugdes literais de
uma terminologia dissociada da ordem das razdes das quais ela tira seu
sentido, economizando a reflexdo epistemoldgica das condigbes e dos
limites de validade de uma transposicdo da construgdo saussuriana
(ibid., p. 50).

Nao obstante suas criticas ao objetivismo, Bourdieu o considera como um
momento necessario a toda pesquisa. Sua superacdo, no entanto, seria, em outro
momento da investigagdo, fundamental para a construg¢do de uma teoria da pratica ou do
modo de engendramento das praticas.

Seguindo de perto as contribuicdes de Max Weber, Bourdieu, em 4 Economia
das Trocas Simbdlicas (2008), vai situar o campo religioso como marcado pelas
relacdes de transacdo entre especialistas e leigos, assentada em diferentes interesses, e
pelas relagdes de concorréncia e aliangas entre os primeiros. Nesse “mercado
simbdlico”, as diferentes instancias religiosas concorreriam pelo monopdlio da gestdo
dos bens religiosos e do exercicio legitimo do poder religioso. Na producdo de bens

simbdlicos, as institui¢des e agentes comprometidos com a sua circulagdo comporiam o

aparelho de producdo, que tanto produz o bem quanto a crenga em seu valor. O trabalho



41

de “fabricacdo”, portanto, ¢ dependente do trabalho coletivo de valorizacdo do produto e

do interesse por ele.

O poder do criador residiria na capacidade dele mobilizar a “energia simbodlica”
produzida pelo conjunto dos agentes comprometidos com o funcionamento do campo.
Essa energia seria produzida pelo conjunto dos agentes comprometidos com o
funcionamento de um dado campo, inclusive por seus proprios concorrentes. Trata-se,
portanto, de um poder que sé se torna possivel porque exercido com a cumplicidade de

todo o grupo, que desconhece que a ele esta sujeito ou que o exerce.

REPRESENTACAO ETNOGRAFICA

Este trabalho se propde a ser uma etnografia do culto a Jurema. Assumir tal
perspectiva em tempos (ainda) de crise exige algumas consideragdes iniciais sobre a
pratica etnografica, mesmo correndo-se o risco de ser repetitivo, por tratar-se de uma
discussdo iniciada a mais de vinte anos ¢ bastante conhecida dos antrop6logos dos
nossos dias. Nao pretendo, contudo, apresentar as idéias abaixo como uma solu¢do aos
problemas suscitados pela etnografia na contemporaneidade, assumindo a perspectiva
de um ou outro autor (até porque ndo me parece ter sido esta a intencdo dos que
estiveram a frente deste debate), mas retomar a discussdo, analisando o contexto
epistemologico que vai desencadea-lo.

Como se sabe, essas questdes vao se intensificar a partir dos anos oitenta, nos
Estados Unidos, desencadeadas, em parte, pela chamada crise das representagdes, tendo
como principais protagonistas Clifford Geertz — mais precisamente em suas
conferéncias no Harry Camp Memorial, na Universidade de Stanford, em 1983 — e
membros do projeto Writing Culture, especialmente James Clifford e George Marcus. O
centro dessa discussfo ¢ a pratica etnografica enquanto mecanismo textual de producdo
de conhecimento e de autoridade sobre os outros e sobre as culturas. Como escreveu
Marcus:

La tarea principal del Seminario de Santa Fe, del cual provienen los
escritos reuidos en este volumen, fue la de introducir una consciencia
literaria en la practica etnogréafica, atendiendo a las diversas vias en
las cuales puede procederse a una lectura, y merced a las cuales
puede verificarse la escritura (MARCUS, 1991, p. 357).

Referindo-se a esse debate, Paul Rabinow afirma que o interesse pelo tema surge

na antropologia de modo tardio e, paradoxalmente, no momento em que esse tipo de



42

critica literaria desconstrucionista vem perdendo espaco nos departamentos de literatura
— se considerarmos que essas questdes s@o colocadas na década de 1960, sua aparicdo
duas décadas depois entre os antropdlogos ¢, de fato, tardia. Para Rabinow, dentre os
antropologos que abordam o tema, apenas um ndo seria considerado “profissional”,
referindo-se a James Clifford. “Enquanto todos os outros acima mencionados s@o
antropologos praticantes, Clifford criou e ocupou o papel de escriba ex-oficio dos
nossos rabiscos” (RABINOW, 1999, p. 81). Com efeito, Geertz, o primeiro a tratar do
assunto na antropologia, iniciou este debate paralelo a elaboragdo de suas monografias,
enquanto Clifford tomaria como nativos os proprios antropologos. Deste modo,
Rabinow afirma que, assim como haviamos procedido em relagdo aos “nativos”,
estamos agora sendo “observados” e “inscritos”.

Geertz e os protagonistas do Writing Culture, no entanto, partilham da idéia de
que a necessidade de uma revis@o da pratica etnografica seria uma conseqiiéncia do fim
do colonialismo, enquanto um fenémeno modificador da natureza da relagdo social
entre os observadores e os observados. Assim, a descoloniza¢do teria alterado as
fundagdes morais da etnografia, abalando o “estar 14”. Paralelamente, o “estar aqui”
seria abalado em suas fundagdes epistemologicas pela perda da confianga na
representacdo etnografica (GEERTZ, 2002).

A etnografia, como a definiu Geertz, ¢ antes de tudo um colocar as coisas no
papel. Ai residiria sua fragilidade: enquanto texto, inclusive tendo se transformado em
uma espécie de género literario, ela seria alvo dos mesmos problemas referentes ao
significado dos escritos filosoficos e literarios, que ocupam o centro das discussdes de
alguns dos chamados pds-estruturalistas, a partir de meados da década de 1960. Estas
discussodes surgem com os trabalhos do fildsofo francés Jacques Derrida (1973), por ele
sintetizados na expressdo “desconstrucdo”. Qualquer texto para Derrida estaria sujeito a
multiplas interpretacdes, o que incluiria, por exemplo, os documentos historicos. O
autor afirma que o significado dos escritos assume convengdes variadas e tem seus
proprios coédigos. O texto, portanto, ndo teria um, mas varios significados. Assim,
importava para Derrida mostrar como um texto adquire significado ¢ ndo o que ele
significa. E o que Geertz procura fazer em Obras e Vidas com alguns textos classicos da
etnografia.

Em Obras e vida, Geertz procura mostrar que a capacidade de um etnégrafo nos
convencer estaria ligada a capacidade de provar que realmente “esteve 14”. Essa busca

de convencimento se daria pela ordenacdo de um grande nimero de “detalhes



43

culturais”. Assim, a abundancia do material e o emprego de relatos extensos seriam
estratégias para criar uma aparéncia de “verdade”. “E ¢ ai, ao nos convencer de que esse
milagre dos bastidores ocorreu, que entra a escrita” (GEERTZ, 2002, p.15).

O “estar 127, para o autor, confere ao relato etnografico “um carater do tipo ‘¢

299

pegar ou largar’” (ibid, p.16). Deste modo, mesmo que um antropdlogo, estudando um
determinado grupo, ndo encontre o que foi anteriormente observado por seu antecessor,
seria dificil invalidar o que foi por ele dito. Geertz argumenta que se torndssemos a
observar os Azande e ndo encontrdssemos as complexas teorias descobertas por Evans-
Pritchard, duvidariamos provavelmente da nossa propria capacidade de observagio e
ndo da dele, ou poderiamos simplesmente dizer que os Azande mudaram.

Essa estratégia de convencimento ¢ por ele analisada com base no conceito
foucaultiano de “funcdo-autor”: na idade média, a maioria dos tratados cientificos tinha
autor, enquanto a maioria das narrativas ficcionais, como os romances € as poesias, era
anénima. No século XVII ou XVIII teria ocorrido o inverso, passando os discursos
cientificos a serem aceitos quando inseridos em um conjunto sistematico e ndo por sua
liga¢do a um individuo. Nesta perspectiva, a escrita etnografica estaria mais do lado dos
“discursos literarios” do que dos “discursos cientificos”. Assim, enquanto nas outras
ciéncias, inclusive das demais ciéncias sociais, o pesquisador, preocupado com a
objetividade e neutralidade do seu trabalho, procura estar ausente da producdo dos seus
dados como garantia de cientificidade, o antropélogo ndo se ausenta de seu texto. Essa
presenga, no entanto, seria ambigua: se por um lado ele precisa mostrar-se impregnado
por seu objeto, por outro, retira-se do texto para conferir-lhe cientificidade. Cria-se,
deste modo, uma aura objetivista e atemporal, que distingue os dados enquanto dados ¢
a investigag¢do enquanto ciéncia.

Essa questdo da “assinatura”, segundo Geertz, teria atormentado a etnografia
desde seus “primordios”. O aspecto mais critico estaria no fato dela ndo ter sido
apresentada como um problema da narrativa, mas como um problema epistemoldgico,
“uma questdo de como impedir que visdes subjetivas distorgam fatos objetivos” (Geertz,
2002, p.21). Assim, os textos etnograficos seriam “autorizados” sob as “angustias” da
subjetividade, impondo o esfor¢o da sua “promog¢o”, qual seja, o de combinar uma
atitude “engajada” e uma atitude “analitica” em uma atitude de distanciamento e
desprendimento. Essa tensdo se resolveria na fuga para o cientificismo ou para o

subjetivismo. Para o autor, essa atitude



44

[...] ndo passa de um sinal de que a tensdo ndo pode mais ser
suportada, de que os nervos nao agiientam e de que se fez a opgdo de
suprimir a propria humanidade ou a propria racionalidade. Estas sdo
as patologias da ciéncia, nfo a sua norma (GEERTZ, 2001, p.46).

Estas e outras questdes colocadas por Geertz contribuiram para uma série de
discussodes sobre o tema, especialmente no ambito do Writing Culture. Este foi o nome
dado ao livro, que era a0 mesmo tempo manifesto e anais de um congresso sobre
etnografia, ¢ ao grupo que dele participou, formado por antropdlogos e teodricos
literarios. O grupo, para o qual foi criada uma sec¢do especial pela Associacdo
Americana de Antropologia, langcou ainda um periddico, publicado de 1986 a 1999,
intitulado Cultural Anthropology.

O projeto Writing Culture surge intimamente ligado a historia, sobretudo pela
influéncia que teve sobre ele as idéias de Hayden White (1995). Como se 1€ em
Clifford: “Quando em Writing Culture se fala da natureza literaria da etnografia, a idéia
¢ similar aquela que Hayden White, em seu Meta-historia, usa para pensar os discursos
historicos no século XIX” (2002, p. 264).

Em sintese, a idéia de White, que vai influenciar Clifford, Marcus e outros
antropologos norte-americanos na década de 1980, € a seguinte: o texto de historia seria
fundamentalmente uma estrutura verbal na forma de um discurso narrativo em prosa. O
modo como os eventos historicos t€ém sido interpretados pelos historiadores remeteria
ao uso de “formas narrativas”, a partir das quais esses eventos sdo manipulados como
“artefatos literarios”, produzidos pelos historiadores, que permitiriam a ordenagdo dos
fatos dentro de uma “estrutura narrativa”. Essa, segundo o autor, se diferencia de outras
formas de escrever histdria, como os anais e as cronicas, especialmente pelo uso do
“enredo”, que possibilita uma interconexao rigorosa entre os fatos, dispondo-os dentro
de uma estrutura seqiiencial, com comeg¢o, meio e fim. O resultado seria a apresentagdo
de um dado evento histérico como um todo coerente, inserido em uma totalidade
significativa.

Vale salientar, ainda, a contribuicdo de Michel de Certeau para o debate, em A
Escrita da Historia, cuja primeira publicagdo data de 1975. Em um capitulo intitulado
“Etno-grafia”, que trata da relagfo entre a escrita e a oralidade na etnologia, o autor nos
diz:

As experiéncias novas de uma sociedade nio desvelam sua “verdade”
através de uma transparéncia desses textos: sdo ai transformadas
segundo as leis de uma representacdo cientifica propria da época.
Desta maneira os textos revelam uma “ciéncia dos sonhos”; formam



45

“discursos sobre o outro”, a proposito dos quais se pode perguntar o
que se conta ai, nesta regido decalada com relagdo ao que se produz
de diferente (CERTEAU, 2008, p. 213).

James Clifford (2002), em seu conhecido ensaio “Sobre a Autoridade
Etnografica”, toma como ponto de partida para suas reflexdes os efeitos que a expansio
da comunicacdo ¢ da influéncia intercultural teria tido sobre as sociedades
contemporaneas. Estas seriam levadas a uma condicdo que Bakhtin denominou de
heteroglossia, onde as pessoas interpretam os outros € a si mesmos numa desnorteante
diversidade de idiomas. Essa caracteristica ambigua e multivocal da nossa sociedade
tornaria cada vez mais dificil conceber a diversidade humana como culturas
independentes, delimitadas e inscritas. Deste modo, os procedimentos pelos quais
grupos humanos sdo representados ndo poderiam ser empregados sem que fossem
propostos novos métodos ou epistemologias e sem que fosse considerado o debate
politico epistemoldgico sobre a escrita € a representacdo etnografica.

A nogdo de autoridade com a qual trabalha Clifford esta relacionada as
estratégias retoricas pelas quais o autor constrdi a sua presencga-auséncia no texto,
assegurando a legitimidade de seu discurso sobre o contexto a ser representado. Neste
sentido, ele identifica quatro modelos de autoridade etnografica. O primeiro, o
experiencial, equivaleria a etnografia classica. Seu principal objetivo seria convencer o
leitor que o etndgrafo realmente esteve la. A critica apontada por Geertz a esse modelo,
como procurei mostrar, revela as estratégias retéricas e literarias usadas pelos
etnografos para que esse processo de convencimento se realize. O modelo experiencial
parte do principio que os etnografos profissionais poderiam, através de algumas
abstragdes tedricas, atingir o cerne de uma cultura, com mais propriedade e mais
rapidamente do que alguém que simplesmente realizasse um inventario de costumes e
crengas.

O segundo modelo, o interpretativo, seria representado, principalmente, pela
etnografia geertziana. Para Clifford, a observacdo participante, entendida de modo
literal, seria uma formula “paradoxal” e “enganosa”, mas que poderia ser levada a sério
se “reformulada em termos hermenéuticos, como uma dialética entre experiéncia e
interpretag@o” (ibid., p. 33-34). O problema é que, enquanto estratégia de autoridade,
teria havido um deslocamento da énfase na experiéncia para a énfase na interpretagéo.
Deste modo, a primeira seria confundida com a segunda, sendo esta empregada para

validar a autoridade etnografica. Clifford reconhece, no entanto, a importancia da



46

antropologia interpretativa como uma alternativa primeira ao modo “ingénuo” de
autoridade experiencial.

A idéia de olhar a cultura como textos a serem interpretados, que vai caracterizar
a etnografia proposta por Geertz, consiste em ordenar os dados do campo como um
corpus significativo, que isola e contextualiza, através de um movimento circular, um
fato ou evento englobante. A autoridade que surge nesse processo assenta-se na idéia de
que mundos diferentes e significativos estdo sendo representados. A interpretagdo, por
sua vez, dispensaria a interlocugdo. Os dados, assim reformulados, ndo precisam mais
ser entendidos como a comunicacdo entre pessoas especificas. Como o autor (nativo) €
separado de suas produgdes, ¢ necessario “inventar” um autor generalizado (os nuer, os
dogons, os trobriandeses...) para dar conta do mundo ou dos contextos. Os balineses,
por exemplo, funcionariam como os autores da briga de galos textualizada por Geertz.

Essa ndo reciprocidade da interpretagdo seria, para Clifford, um problema da
antropologia interpretativa, na qual a etnografia teria se tornado a interpretacdo das
culturas. Uma outra questdo seria o fato de, nessa perspectiva, os etnografos retratarem
em seus discursos as realidades culturais de outros povos sem por em questdo a sua
propria realidade.

Os modelos experiencial e interpretativo, portanto, teriam em comum o fato de
serem construgdes textuais fundamentadas na ndo reciprocidade. Esses paradigmas
(experiéncia e interpretacdo) estariam sendo substituidos por paradigmas discursivos, de
didlogo e polifonia, nos quais se procura recuperar a intersubjetividade das falas nas
relacdes etnograficas. O modelo dialégico, por sua vez, surge nessa perspectiva.
Crapanzano, por exemplo, escreveu que “sdé uma antropologia sensivel ao dialogo
podera oferecer uma saida — solu¢do — para a atual crise (seja qual for) na disciplina”
(1991, p. 59). No entanto, por mais que o pesquisador se pretenda neutro, por mais que
procure equilibrar ou democratizar o espago do diadlogo, exerce um significativo poder
sobre seu interlocutor. Essa relacdo, mediada pelo poder, criaria uma pseudo-interagao.

Para Clifford, “se a autoridade interpretativa esta baseada na exclusdo do
dialogo, o reverso também ¢ verdadeiro: uma autoridade puramente dialdgica reprimiria
o fato inescapavel da textualizacdo” (CLIFFORD, 2002, p. 46). Como textos, elas
permanecem como representacdes do didlogo, ndo seriam, portanto, dialogicas em sua
estrutura. O autor cita, como exemplo, os didlogos de Platdo, onde Socrates aparece

como um autor descentrado, enquanto o primeiro retém o pleno controle do dialogo.



47

Outro problema seria o fato de, nas ficgdes de didlogo, o interlocutor ser
apresentado como um representante da sua cultura, através do qual os processos sociais
sdo gerados. Deste modo, seria restabelecida a autoridade interpretativa, fundamentada
na sinédoque.

A autoridade polifoénica, o quarto modelo apresentado por Clifford, parte da
analise que faz Bakhtin do “romance polifénico”, que se refere a sujeitos falantes em
um campo de multiplos discursos. O romance, para Bakhtin, encena ¢ luta com a

heteroglossia. Neste sentido, ndo existiria linguagem ou mundo cultural integrados.

Uma cultura é, concretamente, um dialogo em aberto, criativo, de
subculturas, de membros e ndo membros, de diversas fac¢des. Uma
lingua é a interagdio e a luta de dialetos regionais, jargdes
profissionais, lugares-comuns genéricos, a fala de diferentes grupos
de idade, individuos, etc. (ibid., p.49)

As etnografias sdo tradicionalmente concebidas através de discursos indiretos,
anulando, deste modo, a multiplicidade de vozes que elas pretendem representar. Assim,
ao invés de citagdes ou tradugdes da fala do nativo, preferem frases que representem, de
modo indireto, a cultura pesquisada, combinando, desta maneira, suas afirma¢des com
as do nativo. Os Nuer, de Evans-Pritchard, seria um exemplo dessa énfase no modo
indireto, enquanto os trabalhos de Victor Turner seriam exemplos incomuns de
etnografias polifénicas. Apesar do segundo ndo ter representado a multiplicidade das
vozes dos Ndembu, “os trabalhos de Turner, ao darem um lugar visivel as interpretagdes
nativas dos costumes, expdem concretamente esses temas do dialogismo textual e da
polifonia” (ibid., p.53).

A polifonia seria, entdo, uma “utopia” da autoria plural. Mesmo que o etnégrafo
realize um trabalho de multiplos autores, ele exerceria o papel de um “editor”, anulando
a estratégia de dar voz aos nativos. Do mesmo modo, a inser¢do de uma grande
quantidade de citagdes dos “informantes” seria uma tatica que ndo elimina totalmente a
autoridade monofonica. Elas sdo colocadas unicamente pelo etnografo e tendem a servir
apenas de exemplos ou confirmagdes daquilo que ele diz.

Os criticos da etnografia, no entanto, também tiveram suas interpretacdes
questionadas. Eles também escolheriam, estrategicamente, nas monografias consultadas,
os trechos que refor¢ariam suas afirma¢des. Por outro lado, foram acusados de realizar
analises superficiais do contexto histérico e académico dos autores. Sobre a

superficialidade dessas interpretacdes, Kuper faz as seguintes consideragoes.



48

Algumas colocam um ponto final logo que identificam um motivo
politico torpe. Outras ficam satisfeitas em revelar que um etnografo
empresta, aqui e ali, alguns clichés de anota¢des de viagem. [...]
Ambientes historicos, em particular situa¢des coloniais, e até mesmo
debates académicos sdo esbogados apenas de forma superficial ou
totalmente negligenciados. [...] mesmo ele [Geertz] faz apenas
tentativas superficiais de contextualizar as monografias que discute,
ou de acompanhar a influéncia que um etndgrafo pode ter sobre
estudiosos e administradores ou sobre os assuntos que eles tratam
(KUPER: 2002, p. 267).

Penso que o trabalho em torno do Writing Culture e as questdes colocadas
inicialmente por Geertz permitiram, como apontou Wolf (2003), recolocar as questdes
tedricas que alimentam essa pratica. O problema € que, tomada como identidade
profissional dos antropdlogos, elas passaram a ser produzidas seguindo o modelo
malinowskiano, fundamentado na sinédoque e na idéia de culturas coerentes, enquanto
seus autores suprimiam os sinais de incoeréncia e multiculturalismo com os quais
frequientemente se defrontavam (BARTH, 2000). Ao contribuir para o estranhamento e
a desnaturalizagdo do fazer etnografico, os criticos da etnografia, nos anos oitenta,
iniciaram um debate que ainda se mantém em aberto, a partir do qual nenhum de nos

saira ileso.

O CAMPO: situando o percurso metodologico

Os interlocutores

Minhas primeiras visitas ao campo tiveram inicio no segundo semestre de 2006.
Me refiro as trés cidades de Pernambuco e a Pedras de Fogo, na Paraiba, uma vez que o
contato com Alhandra, iniciado em 2000, vinha sendo mantido. Em Goiana, conheci
dona Rita, dona do terreiro Manséo de Iemanja, que me foi apresentada pelo pessoal do
Caboclinho Canindé. Em seguida, fiz contato com pai Carmelo, da Tenda Espirita
Maria Conga, que me foi indicado por seu Pedro, dono do Caboclinho Caetés. Carmelo,
por sua vez, achou que, em se tratando de uma pesquisa sobre Jurema, seria
fundamental conhecer pai Dedo, da Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoia,
considerado pelo primeiro a principal referéncia, hoje, em Jurema, na cidade; ambos me
apresentaram pai Z¢ Carlos, da Tenda Espirita Ogum Beira Mar.

Em Condado, meu contato com os terreiros teve inicio através dos dois grupos
de cavalos marinhos da cidade. Assim, conheci inicialmente dona Mara, do Terreiro

Ogunté, lansd Oid, que me foi apresentada por seu Biu Alexandre, mestre do Cavalo



49

Marinho Estrela de Ouro e dono do Maracatu Rural Ledo de Ouro. Seu Antdnio Teles,
mestre do Cavalo Marinho Estrela Brilhante, me indicou o Terreiro de Umbanda Séao
Jorge, de dona Maria, também conhecida por Maria de Cachimbo. Através de dona
Maria, cheguei ao terreiro Oxdssi Pena Branca, do seu Biu de Laro.

As ultimas cidades por mim visitadas nesse processo de definir e conhecer meus
interlocutores foram Itambé e Pedras de Fogo. Com relacdo a Itambé, sabia da
existéncia de dona Nita, que era mie de santo de pai Edu, de Alhandra. Mas meu
contato inicial com esta cidade foi bastante inusitado: antes de visitar dona Nita, passei
uma tarde de sabado conversando com moradores, que me indicaram alguns terreiros.
Fiz, entdo, uma primeira visita a dona Zeza ¢ ao seu Cicero. O contato com dona Nita s
aconteceria alguns dias depois.

Em Itambé, conheci algumas pessoas que freqiientavam terreiros nessa cidade,
mas que moravam em Pedras de Fogo. Elas me falaram de diversas casas e sacerdotes
da cidade vizinha. L4, conheci dona Joana, a mais velha entre os pais ¢ maes de santo
das duas cidades. Acompanhado de dona Zeza, fui a um toque de Jurema na casa de
dona Joana, e continuei visitando-a durante toda a pesquisa.

Como dito, o contato com Alhandra vinha sendo mantido, mas se intensificou no
contexto do doutorado. Apesar de ter realizado um trabalho de campo denso nos
terreiros daquela cidade durante o mestrado, novos acontecimentos marcaram seu
cendrio religioso, como, por exemplo, a destrui¢do das ultimas cidades da Jurema e o
tombamento do Acais (ao qual me referi na introducdo deste trabalho). Durante este
periodo, ou seja, durante as pesquisas de campo no contexto do doutorado, pai Jodo
Ciriaco, do Centro Espirita Rei Malunguinho, havia se mudado para Cupissura, distrito
da cidade de Caapora (PB), so retornando a Alhandra nos dois ultimos anos da pesquisa.
O mesmo aconteceu com pai Edu, do Templo Religioso Orixa Sdo Jodo Batista, que
havia se mudado para Barreiras, povoado localizado entre Alhandra e Cupissura, tendo
retornado pouco depois de Jodo Ciriaco. O terceiro pai de santo de Alhandra, com quem
retomei o didlogo, foi pai Deca. Durante a pesquisa, seu terreiro permaneceu
funcionando, embora as sessOes tenham se tornado mais esporadicas. Nos tultimos
meses da pesquisa, pai Deca resolveu mudar-se para Barreiras, tendo inclusive
comprado a casa de pai Edu, por ele desocupada no seu mencionado retorno a Alhandra.

Durante o trabalho de campo, procurei visitar diversas vezes cada um dos meus

interlocutores, tanto nos dias de culto (sessdes de mesa e toque) quanto nos dias em que



50

ndo havia nenhum trabalho religioso. Fiz questdo de participar de sessdes (de mesa e
toque) realizadas em todas as casas visitadas.

O trabalho de campo ndo se limitou aos espacos de celebragdo, os chamados
terreiros. Tendo identificado a influéncia da Jurema no contexto dos chamados grupos
tradicionais existentes na regido — Cavalo Marinho, Maracatu Rural e Caboclinho —,
procurei participar de varias apresentacdes desses grupos e manter um dialogo, durante
toda a pesquisa, com seus protagonistas. Assim, pude acompanhar diversas
apresentacdes dos dois grupos de Cavalo Marinho existentes em Condado,
desenvolvendo, inclusive, uma relacdo de amizade com seus lideres, Biu Alexandre e
Antonio Teles. Durante o Carnaval, més significativo para os grupos de Caboclinho ¢
Maracatu Rural, pude acompanhar os preparativos para suas apresentacdes € seus
principais rituais — a Cagada do Bode, realizada pelos caboclinhos de Goiana, e a saida
de caboclo, do Maracatu ledo de Ouro, de Condado, cujo dono ¢ o mesmo Biu
Alexandre, acima mencionado, lider do Cavalo Marinho Estrela de Ouro. Ainda sobre o
Caboclinho, freqiientei, fora do periodo carnavalesco, as sedes dos grupos Canindé,
Sete-Flechas, Carijé e Caetés, ambos de Goiana.

A pesquisa foi fundamentada na observagdo direta e no didlogo com os
juremeiros. Como recursos para a coleta de dados, foram utilizados gravador digital,

maquina fotografica e filmadora.

Recolocando as questdes etnograficas

A escolha por trabalhar com varios terreiros e interlocutores, ao invés de uma so6
casa ¢ seu sacerdote (ou simplesmente de um numero menor de terreiros), reforcava
meu distanciamento em relagdo a uma perspectiva sineddquica, ou seja, que a Jurema
em toda area pesquisada fosse descrita a partir de um tnico modelo. Desde minha
pesquisa no contexto do mestrado, sabia que a Jurema se inscreve em um campo
diverso, plural, marcado pela transitividade, individualidade e fluidez. A escolha,
portanto, por estudar diferentes casas, procurando ouvir com a mesma intensidade
diferentes vozes, possibilitou uma aproximagdo com essa diversidade, compondo o que
poderiamos chamar, partindo das idéias de James Clifford (2002), de uma polifonia dos
terreiros. A perspectiva etnografica na qual procurei realizar meu trabalho de campo se
assenta nos paradigmas discursivos, de didlogo e polifonia, os quais assinalam uma
disposi¢cdo em recuperar a intersubjetividade das falas nas relagdes etnograficas. O fato

de ter assumido uma perspectiva critica em relagdo ao fazer etnografico, ou seja,



51

identificado com algumas questdes levantadas por Geertz e pelos integrantes do Writing
Culture, ndo significa que realizei a pesquisa desconsiderando os métodos tradicionais
da antropologia. Geertz, em um dos seus ensaios mais lidos, Uma Descri¢do Densa,
chamava a atencdo para o fato de a etnografia ndo ser definida pelas técnicas e
processos determinados, mas pelo “tipo de esforgo intelectual que ela representa” (1989,
p- 4). Nao seria, portanto, uma questdo de método (coletar dados, mapear campos,
manter um didrio, etc.). Com efeito, propor um novo olhar sobre a pratica etnografica
ndo significa romper com técnicas ¢ métodos empregados pelos antropdlogos em seus
trabalhos de campo, mas aceitar os limites dessa pratica, desnaturalizando-a.
Acrescentaria, ainda, o deslocamento de uma nog¢o de experiéncia assentada em uma
logica positivista de experimento, que toma o campo como um grande laboratorio, que
pode ser estudado com neutralidade pelo antropdlogo, para uma outra nog¢do de
experiéncia, menos pretensiosa, que vai assumi-la para além dos limites supostamente
bem demarcados entre observador e observado.

Pensando em termos de uma polifonia dos terreiros — ouvindo diferentes vozes e
identificando diferentes posi¢des ocupadas por meus interlocutores nessa composi¢do —
a pesquisa ndo procurou fornecer respostas precisas e inquestionaveis sobre a Jurema,
ainda que em alguns momentos tive que assumir posi¢cdes a partir do que observei e
ouvi no campo. Embora tenha mantido uma perspectiva critica em relacdo a coeréncia
da cultura, procurei identificar os liames sociais, os elementos (velhos e novos) que
afirmam o pertencimento a um determinado grupo ¢ as continuidades e rupturas com o
legado dos antigos mestres juremeiros. Nao se trata, como escreveu Barth (2000), de
afirmar a inexisténcia de padrdes, mas de reconhecer a existéncia de uma multiplicidade
deles, interferindo uns sobre os outros, ¢ que se estabelecem em diferentes graus,
localidades e campos.

Finalmente, é preciso dizer, em relagdo ao percurso tedrico-metodoldgico, que
ndo ha um modelo pronto ou um conjunto de conceitos velhos ou novos que possam ser
empregados como solugdes aos desafios da contemporaneidade. Pensar de outra forma
seria uma contradi¢do com tudo que foi dito até aqui. Ndo se trata, no entanto, de um
distanciamento em relagdo ao rigor e a natureza da investigagdo antropolédgica. Desse
modo, cada caso ird nos conduzir a abordagens diferentes ou combinar vérias delas,
assim como sugerir caminhos ainda ndo experimentados. Toda essa imprevisibilidade

deve-se ao fato de ndo lidarmos com realidades fixas, localizadas e simbolizadas



52

(AUGE, 1997), mas com culturas ¢ identidades em fluxo constante. E, portanto, diante

desses desafios que procuro pensar a Jurema na atualidade.



53

CAPITULO II - Indios, negros e mesticos: a historia dos sem

historia e a construciio da espacialidade



54

A JUREMA ENTRE OS INDIOS NO PERIODO COLONIAL:

Alguns marcos referenciais

As primeiras referéncias a Jurema remetem aos indios nordestinos. Consistem
em varios documentos que registram a ligacdo desses povos com a Jurema ainda no
periodo colonial. Em 1741, uma carta a D. Jodo V, enviada por Henrique Luis Pereira
Freire de Andrada, Governador da Capitania de Pernambuco, informava sobre a prisao
de “indios feiticeiros” na Capitania da Paraiba, relatando que “nas aldeias usaram a
maior parte dos indios de uma bebida chamada jurema com que perdendo o sentido se
lhe representadas varias visdes” (sic). No anexo da mesma carta, encontra-se o seguinte

relato:

... nesta junta propos o Excelentissimo e Ilustrissimo Senhor Bispo se
buscassem o0s meios precisos a remediar 0s erros que se tem
introduzido entre os indios, tomando certas bebidas, as quais chamam
jurema, ficando com elas loucos e com visdes e representacdes
diabolicas pelas quais ficam persuadidos ndo ser verdadeiro caminho
o que lhe ensinam os missionarios'”.

O proprio documento que institui, em 1758, o Diretério dos Indios em
Pernambuco, criado pelo Marqués de Pombal, como veremos mais adiante, faz
referéncia direta & Jurema, determinando que seja abolido inteiramente seu uso'®. Outro
documento, bastante citado na literatura sobre o tema, também referente ao ano de 1758,

foi descoberto por Camara Cascudo nos Arquivos da Sé em Natal.

Aos dois de junho de mil setecentos e cinqiienta e oito anos faleceu
da vida presente Antdnio, indio preso na cadeia desta cidade, por
razdo do sumario, que se fez contra os indios da aldeia de Mepibu, os
quais fizeram adjunto de jurema, que se diz supersticioso; de idade de
vinte e dois anos, ao julgar, e pouco mais, ou menos; faleceu
confessado e sacramentado; foi sepultado no adro desta Matriz de
Nossa Senhora da Apresentagdo da Cidade do Natal do Rio Grande
do Norte; foi encomendado pelo Reverendo Coadjutor Jodo Tavares
da Fonseca; e pelo seu assento fiz este, em que por verdade me
assinei. Manuel Correia Gémez, Vigario (CASCUDO, 1978. p. 28).

Em um documento de autoria do cénego e visitador dos Sertdes do Norte da
parte de baixo, Manoel Garcia Velho do Amaral, datando de 1763, referente a
nomeacdo do novo vigario da Freguesia de S3o Jodo Batista da Vila Nova de Arez

(RN), temos o seguinte relato:

'3 Projeto Resgate (4884), Dep. de Historia, UFPE.
' Revista Trimensal do Instituto Historico, Geographico e Ethnographico do Brazil, XLVI, 1888, p. 129.



55

[...] estes pobres indios, e neodfitos necessitam de dobrado cuidado, e
vigilancia no paroco, para os conservar na observancia dos dogmas,
ritos catdlicos, e aparta-los de algumas devogdes filhas de sua brutal e
gentilica natureza a que sdo propensos, ¢ inclinados no que muito lhe
encarregamos a consciéncia de seu paroco principalmente para que
ndo pratiquem a sua célebre, e antiga bebida chamada jurema que a
constante bebem em lugares retirados, e por ser bebida forte ficam
embriagados, e alienados do juizo, e fingem visdes indignas de
catolicos, cujos erros se devem extinguir quanto couber nas forcas de
um diligente paroco'’.

Vinte e cinco anos depois, em 1788, o padre José Monteiro de Noronha faz, em
seu Roteiro da Viagem da Cidade do Pard até as Ultimas Colénias do Sertdo da

Provincia, o seguinte relato sobre os indios Amanajo:

A sua religido ¢ nenhuma. Ha porém entre elles “pithoes”, ou
feiticeiros que s6 o sdo no nome, fingimento e errada persuasdo a
quem consultdo para predicdo dos sucessos futuros, em que se
interessdo, e recorrem para a cura das suas enfermidades mais
rebeldes. (...) Nas suas festividades maiores uzio os que sio mais
habeis para a guerra da bebida que fazem da raiz de certo pao
chamado — Jurema — cuja virtude ¢ nimiamente narcética (apud
LIMA, 1946: p. 60).

Atualmente, com o aumento das pesquisas nos arquivos nacionais € europeus
sobre a historia indigena e do indigenismo, a descoberta de novos documentos tende a
aumentar. Apesar dessas e outras referéncias sobre o uso da jurema no periodo colonial,
n3o ha informagdes sobre como, nesse periodo, a bebida era preparada nem maiores
detalhes sobre sua relagdo com a religiosidade dos indios. Os primeiros registros nesse
sentido sdo feitos na década de 1930, por Carlos Estevao (1942), Estevao Pinto (1938) e
Curt Nimuendaju (1986). Os dois primeiros referem-se aos indios Pankararu e, o tltimo,
aos Kamuru-Kariri.

Sobre os documentos transcritos acima, percebemos que eles aparecem com
mais freqiiéncia no século XVIII e quase sempre em um contexto de repressdo ao uso da
bebida. A popularidade da jurema entre os indigenas, no referido século, pode ser
percebida no depoimento do conego Manoel Garcia, que a descreve como uma “célebre
bebida”, que os indios “a constante bebem em lugares retirados”. No quarto exemplo,
datando do final do século XVIII, em que se menciona o seu uso por indios mais
“habeis” para a guerra, ainda que a fala apareca em um contexto de repressdo as praticas
magico-religiosas dos “pithoes” ou “feiticeiros”, percebe-se que ndo ha um ataque

direto ao uso da jurema. Como se tratava de indios usados como soldados pelos luso-

7 In: NETO, 2004, p. 8.



56

brasileiros, é possivel que tenha havido uma tolerancia semelhante a menciona por Frei
Antonio de Santa Maria Jaboatam (1980) e Maximiano Machado (1977), em relagao aos
indios do Litoral sul da Paraiba. O segundo, em seu livro Historia da Provincia da
Parahyba, escrito em 1899, menciona a benevoléncia dos jesuitas para com os indios,
permitindo que estes praticassem as tradicionais consultas aos pajés e levassem para a
guerra certas “divisas” ou “sinais”, com 0s quais se sentiam invulneraveis. Como

escreveu o autor:

[...] com essa mistura de crengas, ceremonias catholicas e pagis
ideavam os jesuitas uma theogonia pela qual tivessem sempre os
indios do seu lado, sem todavia serem suspeitos ao governo da
capitania. [...] Ainda hoje na gente rude dos campos... subsiste a
crenga do poder sobrenatural dos seres subalternos dos deuses dos
selvagens. E ao mesmo tempo que se confessa, ouve missa e reza o
ter¢o, ndo ha quem retire do seu espirito essas abusdes, toleradas ao
principio pelos jesuitas, confundidas depois nas crengas e por fim
transmitidas as geracdes até o presente (MACHADO, 1977, p. 350).

Anos depois, quando os frades menores assumiram a administragdo das aldeias
ao sul da Capitania da Paraiba, trataram de combater nos indios os “maus costumes”,
“tolerados” pelos jesuitas (Jaboatam, 1980). O governador da Capitania, no entanto, que
precisava dos indios como soldados em suas batalhas contra os franceses e os potiguara,
teria, segundo Jaboatam, condenado as ac¢des dos franciscanos, proibindo que os indios
fossem obrigados, por “for¢a e medo”, a aderir ao cristianismo. Jaboatam, lamentando o
ocorrido, escreveu: “O que visto, e publico, o dito capitio se contenta muito, e satisfaz,
dizendo, que sdo soldados, e que para soldados nfo ha mister ser santos” (1980, p. 64-
67).

Esses relatos e as questdes que apresento na se¢do seguinte sobre a construcdo
de uma territorialidade religiosa permitem afirmar que, ao contrario da apregoada
passividade desses povos no processo de colonizag¢do, os indios desempenharam um
papel muito mais atuante e complexo do que se supunha, “interagindo com os demais
agentes sociais de diversas formas, que vdo da fuga ao ataque, da negociagdo ao
conflito, da acomodagdo a rebeldia” (PORTO ALEGRE, 1998, p. 32). Assim, embora
seja inquestionavel a natureza conflitante desse encontro, ¢ preciso livrar-se, como

escreveu Pompa,

[...] do costume difundido entre historiadores e antropdlogos, de
configurar o encontro entre os missionarios e os indigenas como um
choque entre dois blocos monoliticos, um impondo seus esquemas
culturais e religiosos e o outro absorvendo-os, sendo destruido (ou



57

aculturado) por eles ou, por outro lado, “resistindo” em volta de sua
imutavel tradi¢do (2003, p. 21).

Nessa perspectiva, o indio ocupava na historia um dos dois lugares a ele
reservado: o de herdi resistente, irredutivel, mantendo a coeréncia e pureza de sua
cultura, ou o de vitima de exterminio, de “aculturacdo”, de destrui¢do de suas tradigdes.
Uma logica binaria, portanto, que deixa de considera-lo como sujeito historico,
obliterando suas negociagdes e estratégias de poder, de afirmacdo politica, suas
reformulacdes de identidade frente as transformacgdes do contexto social e cultural. A
esse propdsito, tem havido, como afirma Boccara (2005), uma disposi¢do para uma
releitura do passado e do presente das sociedades indigenas, por parte de historiadores e
antropologos, inclinados a analisar os processos de resisténcia, adaptagdo e mudanca,
abandonando a velha dicotomia entre a permanéncia de uma tradi¢do imemorial, de um
lado, e a diluicdo da identidade indigena por meio de mecanismos de aculturacdo, do

outro.

TERRITORIALIDADE RELIGIOSA: os aldeamentos e a producio do espaco

Como mencionado, a historia da Jurema, na area assinalada, nos remete aos
antigos aldeamentos e ao encontro dos indios com os diversos agentes sociais
(quilombolas, padres ¢ homens livres pobres). Meu objetivo, nesta se¢do, ¢ situar o
contexto historico cultural da produgdo desse espago, procurando mostrar como agentes
anonimos, esquecidos pela historiografia oficial, tiveram um papel fundamental nessa
construgdo. Dito de outro modo, meu interesse ¢ tomar a construgdo da espacialidade
como ferramenta heuristica para pensar a presenca da Jurema na area pesquisada. Trata-
se, inicialmente, de um territério demarcado pela Igreja Catolica, tendo a frente desta
empreitada os padres da Companhia de Jesus. Estes v@o assegurar o controle, a
ocupagdo ¢ a vigilancia constante dos seus habitantes, especialmente dos fiéis e dos que
se encontram sobre a vassalagem do rei de Portugal, frente a crescente mobilidade do
espago. Trata-se de uma construg¢do, portanto, no contexto de uma “territorialidade
religiosa”, aqui compreendida como um “conjunto de praticas desenvolvido por
institui¢des ou grupos no sentido de controlar um dado territério” (ROSENDAHL,
2003, p. 195). Os pilares desse empreendimento eram a Coroa Portuguesa, a Igreja e os
senhores de engenho, triade, no entanto, mantida a partir de tensdes, manifestadas em

diferentes momentos da colonizagio.



58

Se o lugar vai sendo construido a partir dessa territorialidade religiosa e de um
“complexo econdmico” formado por terras, engenhos e homens escravizados
(FREITAS, 1982), observa-se, paralelamente, uma recomposi¢do desse espago, que
pode muito bem ser compreendido a partir de algumas idéias de Michel de Certeau,
esbogadas no primeiro capitulo do presente trabalho. Trata-se, portanto, de pensar o
espago enquanto um “lugar praticado”, ligado a vetores de dire¢do, ao movimento, a
variavel tempo. Esse movimento remeteria ao que o autor chamou de “processos
mudos”, que organizariam a ordenagdo socio-politica, por meio das “maneiras de fazer”
dos “dominados” (o que, adverte, ndo pode ser confundido com “passivos” ou
“doceis”). Essas constituiriam as mil praticas pelas quais os sujeitos “se reapropriam do
espago organizado pelas técnicas da producdo socio-cultural” (2008, p. 41). A
significativa presen¢a da Jurema, enquanto uma pratica historicamente situada do lado
oposto da ordem econdmica, politica e religiosa dominante, na area de interesse da
pesquisa, passados mais de quatro séculos do inicio de sua ocupagdo, s6 tornou-se
possivel em fun¢fo dessa reapropriacdo, astuciosa e silenciosa, do espago.

A area em questdo estd localizada nas terras que pertenceram a Capitania de
Itamaracd, como viria a se chamar a Capitania doada a Pero Lopes de Souza, em 1534.
Por volta de 1570, a ocupacdo da referida Capitania era pouco expressiva, limitando-se
a sua sede, a Vila de N. S. da Conceigdo, e pequenas ocupagdes nas sesmarias doadas a
Jodo Dourado e ao polémico Diogo Dias, ambas situadas nas terras onde hoje se
localiza o municipio de Goiana. Outro aspecto importante a ser considerado nessa
espacialidade, ja mencionado no inicio deste trabalho, ¢ o fato de os aldeamentos, que
geraram as cidades aqui estudadas, estarem localizados nos limites desse municipio.
Mesmo apds terem se tornado independentes, essas cidades manteriam ainda uma
relacdo bastante proxima com Goiana. Relacdo esta que comegaria a diminuir no inicio
do século XX, quando tem inicio o declinio desse municipio enquanto centro
polarizador econdémico da regido'®, adquirindo as demais cidades certa autonomia
econdmica.

A ocupag@o da Capitania de Itamaraca era dificultada, sobretudo, pela presenca

dos Potiguara, que resistiam ao avango dos colonos luso-brasileiros, a0 mesmo tempo

18 Segundo Machado (1990), o declinio de Goiana deve-se, sobretudo, aos seguintes fatores: a construgao
da estrada de ferro de Jodo Pessoa a Recife, que ndo passava por Goiana, mas por Timbatba; a abertura
das estradas de rodagem com o advento dos transportes rodoviarios, onde os caminhdes passam a
substituir gradativamente as antigas barcagas no transporte de mercadorias, até sua completa substitui¢o,
no final da década de 1950; e, por fim, a crise da economia agucareira, com o desaparecimento dos
engenhos bangiiés e o advento das usinas de agucar.



59

que mantinham relagdes amigaveis com os franceses. Em seu Tratado Descritivo do

Brasil, de 1587, o cronista Gabriel Soares de Sousa assim os relatava:

O gentio potiguar andava mui levantado contra os moradores da
capitania de Itamaraca e Pernambuco, com o favor dos franceses,
com os quais fizeram nessas capitanias grandes danos, queimando
engenhos e outras muitas fazendas, em que mataram muitos homens
brancos e escravos (1974, p. 72)

O problema da presenca dos Potiguara na Capitania de Itamaracd, dificultando,
portanto, sua ocupagdo € o0 avango rumo ao norte, ¢ também registrado no Summario
das Armadas, escrito por um jesuita anonimo, provavelmente em 1594, durante a

conquista da Paraiba. Nele, 1é-se:

[...] os negros Pitiguaras, o maior em niimero ¢ mais, como ja disse,
guerreiro gentio do Brasil, de vinte anos a estas partes, corriam todas
as fronteiras de Tamaraca, que s6 com trinta e dois moradores
acumulados na Ilha piedosamente sustentavam a Capitania, e nas de
Pernambuco ja ndo moiam trés engenhos e em condi¢do de pesagem
outros, por tudo estes Pitiguaras irem adulando, porque mais
facilmente produzem acarretar e carregar o pau [pau-brasil] aos
Franceses..."”

Esses indios eram descritos no século XVI como “inimigos e cruéis [...] ndo
tinham alma mais que um porco [...] ndo perdoam a ninguém e comem a gente”zo, Essas
caracteristicas que tanto assombravam os portugueses foram também descritas por
Soares de Sousa: “Costumam estes potiguares ndo perdoarem a nenhum dos contrarios
que cativam, porque os matam e comem logo” (1974, p. 55).

Esse cenario servia de justificativa para o avango pretendido pela Coroa
Portuguesa, que tinha como principais objetivos, além da apregoada conversdo dos
“gentios” a fé catdlica, a expansdo da atividade canavieira e o controle sobre a extragéo
do pau-brasil. A ofensiva contra os indios inimigos teve inicio com uma série de
expedi¢des militares a partir de 1574, que resultaria na ocupagdo da Paraiba, passo
importante no controle do territério pretendido pelos portugueses.

O ataque dos Potiguara ao engenho de Diogo Dias — um dos primeiros
ocupantes do vale do Rio Tracunhaém —, ofensiva que se estenderia a outros
povoamentos da Capitania de Itamaraca, ¢é descrito como o acontecimento
desencadeador dessas expedi¢des. A importancia desse fato para a historia de Goiana e

da conquista da Paraiba tem sido alvo de controvérsia entre alguns historiadores

" Summario das Armadas que se fizeram, e guerras que se deram na conquista do rio Parahyba. p. 28.
20 primeira visitagdo do Santo Oficio as partes do Brasil: denunciagdes e confissdes de Pernambuco, 1593
— 1595, p. 414-415.



60

(MACHADO, 1999; FILHO, 1978; MELLO, 2002). O episoédio, narrado com detalhes
pelo Frei Vicente de Salvador, ¢ contado muitas vezes como um verdadeiro romance,
somando-se aos muitos casos, alguns miticos ou lendarios, em que o encanto feminino
muda ou interfere nos rumos da historia. De qualquer modo, o acontecimento tem como
protagonistas personagens centrais na composi¢do da referida espacialidade e marca o
inicio de importantes mudangas na regifo. Vejamos, a seguir, uma sintese da historia
narrada por Salvador.

Tudo teria comeg¢ado quando um mameluco de Pernambuco se apaixonou pela
filha de um importante cacique, chamado Iniguassu, da Serra da Copaoba. O pai ¢ a
filha estavam de acordo com o noivado, mas o homem teria que viver entre os indios,
que era a condicdo imposta pelo pai. O pretendente, a principio, teria aceitado a
condi¢do. Mas na auséncia do cacique, a india fora levada para Pernambuco. Iniguagu
enviou dois filhos para resgata-la. Esses se queixaram ao Governador-Geral, Antonio
Salema, que na ocasido estava em Pernambuco. Salema exigiu que a india fosse
devolvida, passando aos irméos, segundo o Frei Vicente de Salvador, “uma provisdo
para que ninguém lhes impedisse o caminho ou fizesse algum agravo, antes lhes dessem
os brancos por onde passassem todo o favor e ajuda” (1975, p. 119). Ao passarem pelo
vale do Rio Tracunhaém, aceitaram o convite para repousar no engenho de Diogo Dias.
Este, no dia seguinte, encantado com a beleza da jovem, teria se recusado a devolvé-la.
Dias depois, os Potiguara revoltados mataram quase todos os habitantes do engenho,
inclusive o proprio Dias. Sendo a casa bem cercada e protegida por muitos empregados,
os indios foram em grande numero e usaram varias estratégias, como escreveu

Salvador:

Ainda usaram de uma grande astucia que ndo remeteram todos acerca
nem se descobriram senfo somente alguns, e ainda esses comegando
os nossos a feri-los de dentro com flechas e pelouros se foram
retirando como quem fugia, o que visto por Diogo Dias se pds a
cavalo, e saindo da cerca com os seus escravos foi em seu
seguimento, mas tanto que o viram fora rebentaram os mais da cilada
com um urro que atroava a terra..., foi ali morto com todos os seus e
acerca entrada (SALVADOR, 1975, p. 120).

Para castigar os indios, teria partido de Olinda uma forte expedi¢do. Os
Potiguara, no entanto, abandonaram suas aldeias ¢ se refugiaram nas serras do interior.
Esses fatos sdo apontados, portanto, como os desencadeadores do avanco dos
portugueses — que, de qualquer modo, j& vinha sendo preparado —, visando a expulséo

dos indios ¢ a ocupagdo do territdrio. A ultima expedigdo, de 1585, contou com a ajuda



61

dos Tabajara, que haviam se instalado na Paraiba ha menos de um ano, vindos das
margens do S@o Francisco, na Bahia. Esses, inicialmente, fizeram alianca com os
Potiguara (seus antigos inimigos) nas lutas contra os luso-brasileiros. Alianca essa,
contudo, que duraria pouco tempo, tendo os portugueses, em agosto de 1585,
estabelecido acordo com os Tabajara, que passariam a lutar contra os Potiguara e
franceses, prevalecendo, portanto, a antiga inimizade entre os dois povos indigenas —
da qual os colonizadores bem souberam tirar proveito. O territério ocupado, onde teria
inicio a Capitania da Paraiba, ficava ao norte do Rio Abiai, na bacia do qual surge, no
inicio da ocupag¢do (final do século XVI), o aldeamento de Aratagui (Alhandra). Esse,
durante todo o periodo colonial, se manteria bastante préximo aos aldeamentos de
Pernambuco, sendo descrito, em varios documentos, como uma das aldeias pertencentes

a vila de Goiana.

Os aldeamentos: aspectos gerais

Os aldeamentos administrados pelos jesuitas de Pernambuco iam do Rio Sdo
Francisco ao Rio Parnaiba, area que correspondente aos atuais estados de Alagoas,
Pernambuco, Paraiba e Rio Grande do Norte — no dmbito dos quais o fendmeno da
Jurema apresenta-se como central. Segundo Serafim Leite, o primeiro aldeamento foi o
de Sdo Francisco, em 1561. Desde o inicio, se tem relatos dos “descimentos”, que
misturavam indios do sertfo, considerados tapuia, com os Tupi do litoral, de costumes e
linguas bem diferentes. Como escreveu Leite, “Faziam-se excursdes distantes e
desciam-se indios que importava colocar ndo longe do Colégio para serem assistidos
com facilidade... (1945, p. 333)”.

Em 1586, surge o aldeamento de Sdo Miguel, que seria, segundo o autor, o mais
famoso de Pernambuco. Em 1592, os aldeamentos sob a administracdo dos jesuitas de
Olinda ja somam oito, sendo um na Paraiba e sete nas capitanias de Pernambuco e
Itamaraca. Dentre eles, Itaimbé (Itambé) ou Sdo Jodo Baptista, Santo André de Gueena
(Goiana) e Nossa Senhora de Assung¢@o ou Urutagui (Alhandra).

Para melhor situar o contexto desses aldeamentos, gostaria de esclarecer
algumas nogdes nele implicadas: reducoes, descimentos, aldeias e a propria nogdo de
aldeamento. Para Medeiros, reducdo seria o “processo através do qual os povos
indigenas aceitam viver em contato com os portugueses sob a vassalagem do rei de
Portugal” (2000, p.150), o que, segundo o autor, poderia acontecer de modo pacifico

(pelo “convencimento”) ou violento (resultado de um “acordo de pazes”). As redugdes,



62

contudo, pela sua propria natureza — a negagdo dos costumes e das crengas dos indios
reduzidos e a inexisténcia, na maioria dos casos, de outra opc¢do além da propria reducéo
—, em que pese o fato de elas terem atenuado a destruicdo fisica e a escraviddo
indigena, traz em si mesma algo de violento. Como o préprio Medeiros afirma, ndo
havia muita diferenca em estarem escravizados ou estarem reduzidos. Os descimentos,
por sua vez, eram a transferéncia de indios do sertdo, considerados Tapuia, para viverem
com os Tupi, em aldeamentos do litoral, sob maior controle dos portugueses. Quanto as
nogdes de aldeia e aldeamento, elas t€ém sido empregadas, geralmente, como sinénimos,
designando o espago coletivo onde habitam os indios. Alguns autores, como Carvalho,
no entanto, as distingue, considerando a diferenca essencial que ha na constitui¢do de
ambas: “diferenciaremos aldeia (povoacdo constituida pelos indios segundo sua cultura,
sem interferéncia externa) e aldeamento (povoagdo constituida a partir da tutela e
influéncia de missiondrios ou funcionarios publicos, também chamada reducdo)”
(CARVALHO, 2008, p. 1). Ou seja, o primeiro seria resultado unicamente das agdes
dos indios e o segundo de uma estratégia politico-espacial dos portugueses. Essa
distingdo torna-se util em algumas analises, sendo, no presente trabalho, utilizada em
alguns momentos. E preciso considerar, contudo, que a fronteira entre aldeia e
aldeamento, em muitos casos, sobretudo na constru¢do da territorialidade, torna-se
ténue, uma vez que os aldeamentos tendem a ser reinterpretados pelos indios como
legitimamente seus, ou seja, como uma “aldeia”. Inversamente, muitos aldeamentos
surgiram a partir de aldeias, sendo, inclusive, mantidos seus nomes nativos.

Como mencionado, os jesuitas foram os primeiros incumbidos da administracio
dos indios aldeados, o que significava, dentro da politica segregacionista por eles
adotada, cristianizar os “gentios” ¢ manté-los afastados dos colonos. Esses aldeamentos,
de um modo geral, eram criados ¢ mantidos seguindo a légica e o interesse do
colonizador. Assim, ao longo do periodo colonial, eles foram criados, transferidos de
um lugar para outro, extintos, agrupados, enfim, usados de acordo com o interesse dos
portugueses. Como mostrou Carvalho em relacdo aos aldeamentos na mata sul da
Paraiba,

Inicialmente, quando a posi¢do portuguesa ainda é extremamente
fragil e circunscrita, os aldeamentos estdo limitados a pequena area
ocupada, a protegé-la. A medida que o perigo potiguara vai sendo
afastado, através de sucessivas expedi¢des de guerra, os aldeamentos
sdo deslocados para mais longe, de forma a permanecer “nas
fronteiras” (expressdo comum na documentagdo), protegendo os
estabelecimentos existentes, e ocasionando o)



63

deslocamento/desaparecimento dos aldeamentos mais centrais (ibid.,
p. 29-31).

Os indios aldeados, portanto, serviram como soldados nas lutas enfrentadas
pelos portugueses e tinham a sua localizacdo determinada pela necessidade de protecéo
aos estabelecimentos da capitania. Essa ¢ outras formas de servir aos colonos — seja
pela exploracdo da mao de obra dos indios aldeados, seja pela escravizagéo,
propriamente dita, dos capturados nas chamadas guerras justasz1 — marcaram a
legislacdo indigenista portuguesa. Com efeito, apesar de as bulas papais Universis
Christi fidelibus e sublimis Deus, de 1537, reconhecerem os indios como criaturas
possuidoras de alma, determinando excomunhio aqueles que os escravizassem, no caso
das guerras justas a Coroa Portuguesa permitia a escravidao.

Na ocupagdo do territorio conquistado, a utilizagdo da mao-de-obra indigena era
concebida como essencial, posto que a Coroa Portuguesa, ao instituir o sistema de
Capitanias Hereditarias, exigia a ocupacéo e produtividade da terra. Essa necessidade do
trabalho escravo para os engenhos de cana de aglcar seria a principal causa das tensodes
entre os luso-brasileiros e os indios. Entre as determinagdes das bulas papais acima
mencionadas e a necessidade da mio-de-obra escrava, reside uma das tensdes e
contradicdes com a qual a legislagdo indigenista portuguesa teria que conviver durante

todo o periodo colonial. Como escreveu Lopes,

Essa contradigdo — liberdade ¢ coer¢do ao trabalho — vai ser a
tonica da legislacdo indigenista portuguesa por todo o periodo
colonial, ora facilitando a escraviddo de partes da populacdo, ora
proibindo-a, sempre a mercé das articulagdes para atender os
interesses agrario-mercantis coloniais e metropolitanos ¢ das suas
preméncias por mao-de-obra barata (LOPES, 2005, p. 53).

O fato ¢é que, como enfatizou Medeiros, ndo havia muita diferenca para os indios
em serem escravizados ou estarem reduzidos, uma vez que, tanto como escravos quanto
como soldados a servico da Coroa ou simplesmente como indios aldeados, ao serem
situados, “perdiam a sua identidade com o local de origem, provocando uma
dessocializagdo e um desenraizamento cultural, que foi o primeiro passo para o seu

controle, submissdo e encobrimento” (2000, p.150). Como escreveu Freitas,
A massa de indios domesticados encontrava-se numa situagdo muito

especial. Colocados pela lei sob a jurisdicdo dos padres — jurisdigdo
omnimoda no espiritual e parcial no temporal, como curadores e

2! Eram assim denominadas as guerras travadas contra indios inimigos, os quais podiam ser executados,
escravizados e ter suas aldeias destruidas.



64

tutores do gentio — sua condicdo era de “meio livre, meio escravo”,
como disse o padre Antonio Vieira (1982, p. 27).

Para Souza (2002), o fato de ter que conviver com a escraviddo seria um dos
aspectos que distanciaria a cristandade brasileira da cristandade romana, uma vez que a
primeira seria caracterizada pelo estigma da “nfo fraternidade”. Por outro lado, os
missionarios também exerciam o controle da méao de obra indigena. Em 1587, uma lei,
referindo-se aos indigenas aldeados, estabelece o recrutamento compulsério da méao de
obra destes a partir do pagamento de um aluguel. Como nos diz Lopes, “apesar do indio
aldeado ter sua liberdade juridica garantida, [...] era obrigado a servir a colonizagdo
através de um trabalho teoricamente remunerado” (2005, p. 57). O autor concebe essa
exploragdo do trabalho indigena como uma “escraviddo incompleta”, expressdo ja
empregada por Gorender (1992) em relacdo as redugdes jesuiticas, as quais estariam,
segundo ele, estruturadas economicamente em uma légica mercantil. Ainda segundo

Medeiros,

As constantes denuncias de fugas dos indios das aldeias e o controle
do pagamento do seu trabalho pelos administradores das aldeias,
mostram o quanto esses se encontravam distantes da simples
liberdade de ir e vir e de usufruir livremente dos frutos do seu
trabalho (MEDEIROS, 2000, p.164).

Os aldeamentos nos limites do atual municipio de Goiana

Fernando Pio, em seus estudos sobre a Igreja do Carmo de Goiana, menciona
dez aldeias que existiam nos limites desse municipio. A maioria das informagdes sdo da
época em que os holandeses ocuparam o Nordeste, ou seja, entre 1630 e 1654. Sao elas
as seguintes:

e Aabau, com apenas 63 habitantes, dirigida pelo capitdo Antdonio Paraupaba, indio
Potiguara, aliado dos holandeses;

e Butaguy, que também pertencia a Goiana, sendo dirigida, por volta de 1639, pelo
Capitao Henrich de Vries;

e (Capivary, também descrita como Capibaribe ou Capiguaribe, onde estaria localizada
hoje a cidade de Goiana. Pio nfo encontra muitas informagdes sobre esse
aldeamento, apenas uma referéncia de 1635, que diz ter uma expedi¢do de
holandeses, apds terem entrado em Goiana, acampado na referida aldeia;

e (arass¢ (atual Caricé). Também descrita por Leite, estd localizada entre Goiana ¢

Itambé. Por volta de 1639, essa aldeia apresentava uma populacdo de 215 indios.



65

Segundo Pio, como seus habitantes eram partidarios dos holandeses, a aldeia foi
abandonada em 1654, apos a expulsdo desses. Seus habitantes teriam fugido para a
serra de Ibiapaba, no Ceara, onde se refugiara Paraupaba;

e Ciry, segundo o autor, teria mudado diversas vezes de lugar. Nas mudangas que
seriam implementadas no contexto do Diretorio dos Indios, de 1755 a 1777, os
aldeamentos que ndo puderam ser elevados a categoria de vila foram transferidos
para outros. Assim, o aldeamento de Ciry foi transferido para Aratagui;

e Ponta de Pedras. Fundada por volta de 1590, pelo franciscano frei Antonio do
Campo Maior. Segundo Pio, ndo ha muitas informacdes sobre esse aldeamento;

e Tapisserema. Também ndo ha muita informagao sobre esse aldeamento. Sabe-se que
estava situado em Goiana e contava, no periodo holandés, com 142 habitantes.

e Tapessirica. Apesar de se conhecer muito pouco sobre a fundagdo e origem desse
aldeamento, nele foi realizada a conhecida assembléia de indios, de 1645 (volto ao
assunto mais adiante);

e Jtambé. Sua fundagdo é anterior a 1614. Sabe-se que Pertencia a Goiana ¢ que o
Mestre de Campo General Vidal de Negreiros tinha currais nas terras proximas a
esse aldeamento, onde erguera uma capela por volta de 1660.

e Aratagui (Alhandra). Segundo Fernando Pio, pertencia a Goiana, estando situada na

freguesia de Taquara (hoje localizada no litoral sul da Paraiba);

Aratagui

Dentre os aldeamentos acima, Aratagui (atual Alhandra), situada no extremo
norte da “linha interna” de Leite, tornar-se-ia a grande referéncia na pratica da Jurema,
mantendo, como mencionado, entre as cidades que surgiram a partir desses
aldeamentos, uma significativa influéncia religiosa, sendo por muitos considerada o
“ber¢o da Jurema” (VANDEZANDE, 1975). Séo os descendentes do ultimo regente dos
indios de Aratagui — especialmente sua filha Maria Eugénia Gongalves Guimaraes,
mais conhecida por Maria do Acais — que se tornam os mestres mais populares na area
de interesse da pesquisa. Um relato da neta de Maria do Acais, Maria das Dores
(Dorinha), falecida em 2008, que pude registrar a cerca de sete anos atras, parece

confirmar as informagdes que encontrei em varios documentos.

O pai da minha avo era indio também, era o mestre Inacio Gongalves
de Barros, que era o rei dos indios da cidade de Alhandra. Alhandra



66

ndo era Alhandra, era Vila Iratagui. Ele era o rei dos indios, era o pajé
dos indios, era o pai de minha avo, meu bisavo.

Pela importancia para a tradi¢do na Jurema em toda area pesquisada, penso ser
importante situar melhor esse aldeamento. As primeiras referéncias a Aratagui sdo
vagas e, em alguns casos, imprecisas, como as feitas por Jaboatam (1980) e Maximiano
(1977)*. Referindo-se aos aldeamentos assumidos pelos franciscanos por volta de 1593,
Frei Venancio Willeke (1974) inclui entre eles o de Assun¢do, também denominado
Ipopoca, que seria 0 mesmo Aratagui. No Catalogo da Companhia de Jesus (LEITE,
1945), o aldeamento aparece em 1610 também com o nome de Assungdo, sendo entdo
administrado pelos jesuitas do colégio de Olinda. Ainda no inicio do século XVII, a
aldeia ¢ registrada no Catalogo com o nome de Urutagui. A mesma grafia é encontrada
no mapa Praefecturae de Paraiba, et Rio Grande, de 1640, de Georg Marcgraf (apud
CARVALHO, 2008).

Em 1704, ultimo ano da chamada Guerra dos Barbaros, sdo transferidos para
Aratagui duzentos indios Paiacu, considerados indios Tapuia, vindos do sertdo do Rio
Grande, e que participaram da referida guerra. Estes, antes dos descimentos, viviam em
duas aldeias administradas pelos jesuitas, estando uma localizada nas proximidades do
Rio Jaguaribe, e outra, do Lago Podi. Segundo Serafim Leite (1945), os constantes
ataques de indios inimigos e os conflitos com os curraleiros, que representavam o poder
econdmico da regido, foram as principais causas dessa transferéncia.

Ainda de acordo com os Catalogos da Companhia de Jesus, em 1703 a Aldeia
Urutagui, da Diocese de Pernambuco, teria sido transferida para um lugar considerado
“mais adequado”. A mudanca, segundo Leite, seria uma restitui¢do das terras aos indios
e teria ocorrido em um ambiente bastante tenso, pois, conforme relato do Pe. Jodo
Antonio Andreoni, citado por Leite, teria havido muita oposi¢do por parte dos

invasores. Como escreveu o segundo,

Urutagui esta nos mapas antigos no lugar primitivo; “taquara” ainda
nos modernos. E ambas em terras, hoje, do Estado da Paraiba, como
fica ainda neste Estado o segundo lugar de Uratagui ou Aratagui, que
recebeu o nome de Alhandra (ibid., p. 341).

Em 1746, o aldeamento ¢ administrado pelos padres oratorianos, que, reunindo

os nomes que lhes foram dados pelos franciscanos e jesuitas, registram-no como Aldeia

2.0 primeiro, tratando dos aldeamentos fundados pelos franciscanos, chega a confundir Jacoca (Conde)
com Assun¢do (Alhandra). O segundo, seguindo de perto Jaboatam, refere-se a Eiguaraguaig, missdo as
margens do rio de mesmo nome, como sendo a atual Alhandra.



67

de Nossa Senhora da Assuncdo de Aratagui. A mesma pertence, neste periodo, a
freguesia de Taquara. S6 em 1765, na ocasido da sua elevacdo a categoria de vila, no
contexto do Diretério Pombalino (do qual tratarei mais adiante), passa a ser denominada

de Alhandra.

Os aldeamentos e o0 dominio holandés

O periodo em que os holandeses ocuparam o Nordeste, 1630 a 1654, teve
implicagdes significativas no espaco de interesse da pesquisa. Em primeiro lugar, no
que diz respeito a religiosidade, tema central desse trabalho, os indios aliados
vivenciaram um periodo de tolerancia nunca visto. O préprio Mauricio de Nassau, em
seu relatorio de 1644, dizia, em relacdo aos indios brasilianos (Tupi) e Tapuia, que
“deve-se permitir a cada um viver do modo que entender e trabalhar onde quiser, como
os da nossa nag:éo”23. O contato com os holandeses também significou uma mudanca
radical no que diz respeito a politica e a organizagdo dos aldeamentos — especialmente
na area de interesse da pesquisa. O tratado de paz entre os Jandui de Canindé e os
portugueses, que aconteceria em 1692, por exemplo, como escreveu Pompa, “traduz
uma exigéncia dos indigenas desenvolvida a partir de um costume aprendido com os
holandeses™ (2003, p.27). Por outro lado, a desordem causada pelas batalhas, durante a
conquista do territdrio, sobretudo entre 1630 e 1635, fez praticamente parar a produgdo
dos engenhos de Pernambuco, contribuindo, deste modo, para a fuga de muitos escravos
negros (MELLO, 2001; FREITAS, 1982) e, consequentemente, para o surgimento de
quilombos.

Uma preocupag@o constante dos holandeses durante todo o periodo em que
permaneceram no Brasil Oriental foi a manuten¢do da alianca com os indios. Na
verdade, os flamengos nunca se sentiram seguros na terra invadida, sendo essa alianca
uma estratégia para a conquista do interior. Alids, essa aproximagdo com os indigenas ¢
anterior ao periodo em que assumiram o poder. Quando os holandeses, em 1625,
voltavam a Europa, apds fracassarem na conquista de S3o Salvador, capital do Brasil na
época, pararam na Baia da Traigdo, para reabastecer e tratar os enfermos. Segundo
Mello (2001), levaram com eles, na ocasido, alguns indios Potiguara, dentre eles, Pedro
Poty e Antonio Paraupaba, os quais seriam educados na Holanda, voltando tempo

depois para auxiliar os flamengos na invasido do Nordeste. Como escreveu Mello,

B Relatério do conde de Nassau aos Estados Gerais, de 27 de setembro de 1644, citado por Mello (2001,
p. 210)



68

O interesse pelo indio era geral na Europa de entdo; estava-se na
época em que si iniciava o romantismo naturalista. Nao ¢ de admirar,
pois que uma companhia de Comércio os sustentasse e os educasse a

N .

sua custa; mas ndo s6 pelo prazer de trazer a civilizagdo pobres
silvicolas brasileiros, com o fito de preparar para a conquista de
algumas regides americanas. [...] No proprio ano em que a
Companhia se apoderou de Pernambuco entraram a prestar servigo os
indios brasileiros educados na Holanda (MELLO, 2001, p. 208).

Havia, na verdade, uma politica de aproxima¢io e amizade com os indios,
definida pelo Conselho dos XIX**. O préprio Nassau a eles fazia referéncia em suas
cartas, reiterando as decisdes do Conselho. Para Mello, além dos motivos politicos,
Nassau manteve um interesse especial pelos indios devido ao “seu espirito de homem
curioso de coisas exoéticas, comum do seu tempo” (ibid., p. 211). No entanto, essa
politica de aproximacdo e amizade nem sempre foi estavel, tampouco era um consenso
entre os batavos. Casos de exploragdo, violéncia e até de venda de escravos indios
foram registrados, os quais teriam ocorrido, segundo Mello, ndo por “culpa” do governo
holandés, mas pelos “exageros” de alguns commandeurs, que eram os encarregados das
aldeias. Essa instabilidade foi ainda maior em relacdo aos Tapuia, muitos deles tendo se
aliado aos flamengos. Os Jandui (descrito na documentacdo holandesa como Nhandui),
talvez o mais temido desses indios, que estavam situados no Rio Grande, foram
fundamentais na protecdo do extremo norte das terras conquistadas. Considerados
indios ariscos, temidos pelos proprios holandeses, os Tapuia ndo foram, ao contrario dos
Tupi, aldeados. Apesar da alianca, ndo se submeteram ao governo do Conselho
Supremo. O caso mais grave desta tensdo e da violéncia contra os Tapuia foi registrado
em 1639, por Georg Marcgraf — cientista natural da comitiva de Nassau —, em sua
narrativa sobre o combate durante os primeiros contatos entre os indios do Ceara e os
batavos (BOOGAART e BRIENEN, 2002).

Segundo Mello, os indios de regides proximas ou em comunica¢do com o Recife
tinham uma melhor relacdo com os holandeses. Esse era o caso dos indios da Paraiba ¢
de Goiana. Foi em um dos aldeamentos localizados nos limites desta ultima que
ocorreu, em 1645, a conhecida Assembléia de Tapessirica, onde os flamengos reuniram

diversos lideres indigenas. Para Fernando Pio,

Esta célebre assembléia teria sido, realmente, dos mais notaveis
acontecimentos na vida social dos indios brasileiros se motivos

2 Conselho responséavel pela administragdo da Companhia das Indias Ocidentais, composto por 19
membros.



69

outros, unicamente politicos ou militares, ndo houvessem sido a
grande causa de sua efetivacdo (P10, 1970, p. 80).

Dentre os assuntos discutidos na reunido, o mais importante foi, sem duvida, a
divisdo da zona ocupada pelos holandeses em trés grandes camaras: a de Pernambuco,
com sede em Goiana, dirigida por Domingos Fernandes Carapeba; a da Paraiba, com
sede na aldeia Mauricia, dirigida por Pedro Poty; e a Camara do Rio Grande, com sede
na aldeia Orange, dirigida por Antdnio Paraupaba. Note-se que os dois ultimos diretores
estavam entre os indios Potiguara que viveram na Holanda.

Os batavos também investiram na instrugéo religiosa dos indios, mas procurando
ndo entrar em conflito com eles. Adotando o mesmo modelo dos jesuitas, o foco da
catequese era as criangas. Diversos planos para este empreendimento, que estava
associado a educacg@o, foram propostos, sendo decidido, em 1635, que os catequistas
deviam estudar o tupi para ensinar aos indios, enquanto estes deveriam estudar a lingua
e os modos civis dos holandeses (MELLO, 2001). A catequese comegou em 1638,
sendo iniciada nas aldeias de Goiana e da Paraiba. Apds alguns resultados otimistas, o

trabalho se mostrou bastante desenganador. Como escreveu Mello,

Os progressos na catequese nio eram tdo satisfatorios como os
primeiros entusiasmos e o fervor religioso indicavam. O trato com os
indios n3o era tdo facil como havia parecido. Os missionarios
catdlicos ja haviam observado que eles ndo “obedecem a outra lei que
a de seu apetite”. [...] Em 1641 Doorenslaer™ — sempre tio
interessado na sua obra de missionario — era obrigado a reconhecer
que, embora tenha “feito algum progresso, ndo ¢ tanto quanto
desejava, visto que os indios fogem e caem na selvageria” (ibid., p.
231).

Outros planos foram acionados para a catequese, sem, no entanto, apresentar
melhores resultados. Em 1644, o Conselho Supremo, criado para substituir Mauricio de
Nassau, escrevera ao Conselho dos XIX que os indios ndo teriam outro interesse a néo
ser o de “viver em liberdade e ndo em servigo”, desejando uma vida de 6cio e
indoléncia e consumindo suas rocas e trabalho em aguardente. O documento admite
que, por este motivo, no entanto, eles ndo mereceriam castigo. Por fim, é dito que, para
que os indio nfo criem “aversdo a este Estado”, seria melhor “deixa-los estar como
desejam e ordenar que os predicantes e enfermeiros nas aldeias empreguem esforgos

para instrui-los na religido e na vida civil, tanto quanto possivel” (ibid., p. 233).

% David van Doorenslaer foi um jovem missionario responsavel pelo inicio da catequese.



70

Apos a restauragdo pernambucana, como ficou conhecida a retomada de poder
pelos portugueses, muitos indios aliados dos holandeses se retiraram para a serra da
Ibiapaba, no Ceara. Esse foi o destino de indios Potiguara e Tapuia, como fez Antdnio
Paraupaba, que os comandava durante a invasdo. Pelo menos em duas ocasides, ele
desceu a serra para fazer contato com os holandeses, pedindo ajuda para os indios
refugiados. E assim que em carta aos Estados Gerais, em 1656, Paraupaba reafirma sua
fidelidade para com o Estado holandés e a religido reformada, informando que ele e seu
povo estdo dispostos a buscar sua sobrevivéncia em um espago de dois anos, esperando
que ao fim desse prazo possam os holandeses vir em sua ajuda. Na ultima parte do

documento 1é-se:

Si lhes faltar este auxilio aquele povo tem necessidade de cahir afinal
nas garras dos cruéis e sanguinarios portuguezes que desde a primeira
occupagdo do Brasil tem destruido tantas centenas de mil pessoas de
sua nagdo e especialmente depois que ella procurou a protecg¢do das
armas deste Estado e adotou o verdadeiro culto divino e que agora se
for abandonada tera de fazer peniténcia extirpando-o”.

O Diretério dos Indios: de aldeamento 2 vila

Se os aldeamentos representavam o projeto missiondrio ¢ segregacionista, que
perdurou até meados do século XVIII, sua elevacdo a categoria vila representava o
projeto secular e integracionista, que marca a administragdo pombalina. No inicio do
referido século, Portugal assinou com a Inglaterra o Tratado de Methuen, que
aumentava sua dependéncia em relacdo aos ingleses. A grande divida que os lusitanos
contraem a partir desse tratado, entre outros fatores, leva-os a uma grave crise
econdmica. Com o objetivo de mudar essa situagdo, Sebastido José de Carvalho e Melo,
o Conde de Oeiras, mais conhecido como Marqués de Pombal, que esteve como
Primeiro-Ministro do Rei D. José I, inicia, a partir de 1755, uma série de reformas
radicais em Portugal e suas colonias, combinando principios mercantilistas com idéias
iluministas. Como parte dessas reformas, foram anexadas a Capitania de Pernambuco as
Capitania da Paraiba e do Ceara. Como a do Rio Grande também ja havia sido anexada
a Pernambuco, esta torna-se o grande centro econdomico e politico de todo o Nordeste
oriental.

Pombal alegava que Portugal precisava sair do atraso em que se encontrava (em

relagd@o a outros paises europeus), ainda assentado em uma politica feudal. Desse modo,

% Apud P10, 1970. p. 70.



71

os jesuitas foram identificados como o grande obstaculo a criagdo de um Estado
moderno, laico, o que resultaria, em 1759, na sua expulsdo da metropole e das coldnias
portuguesas. Tais medidas marcam o fim de uma politica indigenista que durou mais de
dois séculos e que tinha nos missionarios, sobretudo os jesuitas, seus principais
representantes.

Distanciando-se da ldgica dos missionarios de segregacdo dos indios, Pombal
adotou uma politica visando integra-los a sociedade portuguesa, transformando-os em
vassalos do rei. Uma das primeiras medidas nesse sentido foi o incentivo aos
casamentos entre brancos e indios, declarando que os que assim o fizessem nédo ficariam
com nenhuma infimia, tornando-se, ao contrario, dignos da atencdo real. Também
proibira que o termo caboclo fosse usado para designar esses vassalos e seus
descendentes. No curso dessas mudangas, ¢ ordenado que os aldeamentos com um
numero suficiente de habitantes sejam elevados a categoria de vilas e que seja retirado o
poder temporal dos missionarios, sendo estes substituidos por governadores, ministros e
pelos principais dos indios. Pouco tempo depois, 1757, sob o argumento de que estes
ultimos (ainda) ndo eram capazes de se autogovernar, ¢ instituido o Diretério dos
Indios, no Para e no Maranhdo. No ano seguinte, uma versdo adaptada do Diretério é
criada em Pernambuco: a “Dire¢do com que interinamente se devem regular os indios
das novas vilas e lugares eretos nas aldeias da Capitania de Pernambuco e suas anexas”.
O texto apresenta alguns acréscimos em relacdo ao de 1757, sendo um deles a proibi¢ao
direta ao uso da jurema (bebida), sob a alegagdo de que seu consumo seria contrario aos
bons costumes e prejudicial a saide. Ndo ha, como nos demais documentos sobre a
jurema, acima citados, uma referéncia a dimensao religiosa da bebida, mas aos riscos
que a mesma ofereceria a saude publica ¢ ao processo de transformagdo dos indios em

vassalos do rei.

Advirto aos directores, que para desterrar dos indios as ebriedades, e
os mais abuzos ponderados, uzem dos meios da suavidade e
brandura, para que ndo suceda, que, degenerando a reforma em
exasperacdo, se retirem do grémio da igreja, a que naturalmente os
convida de sua parte o horror do castigo, e da outra a inclinagio aos
barbaros costumes, que seus pais lhe ensindrdo com a instrucdo e
exemplo, ndo consentindo o uso de aguardente mais do que para o
curativo, e abolindo inteiramente o das juremas contrario aos bons
costumes e nada util, antes prejudicialissimo a saude das genteSZ7.

O documento consiste em uma série de adverténcias aos diretores sobre como

27 Revista Trimensal do Instituto Historico, Geographico e Ethnographico do Brazil, XLVI, 1888, p. 129.



72

esses devem “persuadir”’ os indios no processo de civilizagdo e integragdo, tomando
como modelo o branco “civilizado”, catélico. Entre as muitas recomendagdes, encontra-
se a proibicdo do uso da lingua nativa e das moradias coletivas. Mais de uma vez, o
texto se refere a “prudéncia”, “suavidade” e “brandura” que os diretores devem ter em
todas as suas execucdes, principalmente quanto as reformas dos “abusos”, “vicios
barbaros” e “costumes”, no sentido de evitar que os indigenas, “estimulados da
violéncia, tornem a buscar nos centros do mato os torpes ¢ abominaveis erros do
paganismo™?®.

A determinagdo de transformar em vilas os aldeamentos administrados pelos
jesuitas veio em uma carta de 1758, enviada ao Governador de Pernambuco e suas
anexas. Este indicou para tal missdo o juiz de fora Miguel Carlos de Pina Castelo
Branco, o qual ficou responsavel por 23 aldeias nas capitanias do Ceara, da Paraiba e de
Pernambuco, ficando o ouvidor-geral das Alagoas, Manuel de Gouveia Alvares,
responsavel por 24 aldeias ao sul da Capitania de Pernambuco. Como mostrou Carvalho
(2008), na criagdo das vilas paraibanas, doze aldeamentos foram resumidos a cinco
vilas. Os aldeamentos que néo sofreram elevagdo foram transferidos para outros, sendo
misturados, inclusive, os Tupi do litoral com indios do interior, considerados Tapuia,
através de descimentos. O aldeamento de Jacoca, por exemplo, recebeu indios Panati,
considerados Tapuia, vindos de Pianco, sertdo da Paraiba. Os indios do aldeamento Siri,
da regido de Goiana, foram transferidos para Aratagui.

Mesmo com o fim do Diretério Pombalino (em 1798), a extingdo de muitos
aldeamentos ainda utilizava como justificativa a necessidade de integra-los a sociedade
luso-brasileira. O alvara que extingue definitivamente os aldeamentos na Paraiba, por
exemplo, afirma que a medida tomada pelo Imperador seria uma resposta as queixas dos
indios em relacdo ao “esbulho” das terras do seu patrimdnio. A extingdo seria um meio
de garantir a posse de um modo “mais aceito”, criando, como se 1€ no documento, a

oportunidade de os indios entrarem no “jogo dos direitos que competem a todos os

brasileiros”.

[...] que seja V. Excia. autorizada a extinguir os referidos
aldeamentos, distribuindo a cada familia no ponto, onde ja possua
casa e lavoura, bem como os solteiros maiores de vinte € um anos,
que tenham economia separada, terreno suficiente, que ndo abranja
mais de sessenta mil e quinhentas bracas quadradas e seja em geral de
vinte e duas mil e quinhentas, que ficardo sendo propriedade desses
individuos depois de cinco anos de efetiva residéncia e cultura,

2 Ibid., p. 163.



73

cessando, depois de feita esta distribuicdo de terreno, toda a
jurisdi¢do do Diretor Geral e dos diretores parciais sobre o territdrio e
habitantes das Aldeias™.

Essa demarcagdo, no entanto, ndo assegurava o efetivo acesso a terra, pois,
embora feita pelo governo, deveria ser paga pelos seus beneficiarios. Desse modo,
proprietarios pagavam a demarcacdo e se apropriavam dos lotes dados aos indios
(FILHO, 2006). Por outro lado, o oficio determinava que as terras que sobrassem, apos
o término dos contratos de arrendamento, poderiam ser vendidas pela Tesouraria da
Fazenda a quem oferecesse “mais vantajosas condi¢des” (ibidem). Os indios foram aos
poucos sendo assimilados entre os homens livres pobres da regido, integrando a massa
de pequenos trabalhadores rurais, sobretudo dos engenhos que se multiplicavam entre a
Zona da Mata Norte de Pernambuco e o Litoral Sul da Paraiba. “Herdis anonimos”, para
usar uma expressdo de Certeau (2008), compondo uma “multiddo mdvel e continua”

sem nomes € rostos.

OS NEGROS NA MATA NORTE

Os negros participaram ativamente da constru¢do da espacialidade e da cultura
na area de interesse da pesquisa. Bastide (1945), dando continuidade a discussdo
iniciada por Fernandes (1938) sobre as razdes que levaram o negro a aceitar a religido
do indio, argumenta que a presenca do primeiro no Catimbd, enquanto uma religido
indigena, seria uma estratégia para a ascensdo social, uma vez que ele estaria, desde o
periodo colonial, abaixo do indio na estrutura social. Como uma “desforra” contra essa
situacdo, o negro, segundo Bastide, teria, pela religido, se tornado o lider. “E ele, em
verdade, que se torna catimbozeiro, que dirige a sess@o, que comanda o grupo dos
caboclos; ele inverteu a situacdo totalmente; pela religido, tornou-se o chefe” (1945, p.
252).

Essa expressiva presenca do negro no Catimbd também fora observada por
Cascudo (1978), no contexto do Rio Grande do Norte. Ndo ha como afirmar, no entanto,
até que ponto essa presenga teria o sentido de ascensdo social, sobretudo pelo fato de o
Catimb6 surgir em um tempo e lugar onde o indio ja havia sido assimilado, como
mencionado, aos homens livres pobres, integrando a massa de trabalhadores rurais. Do

mesmo modo, sabemos que os estudos sobre o Catimbo eram escassos, além de ser

% Arquivo Histérico do Estado da Paraiba (AHEPB). Cx. 045 (1864).



74

questionavel o modo como eram realizadas as pesquisas. Assim, a afirmag@o que o culto
tinha mais negros do que indios “dirigindo” e “comandando” as sessdes, feita por
Bastide, ¢ questionavel.

O convivio entre negros e indios na area de interesse da pesquisa se intensifica a
partir da segunda metade do século XVIII. Para isto contribuiu a politica
assimilacionista pombalina, a partir da qual o indio vai sendo equiparado aos homens
livres pobres. Koster (1978) registrou essa aproximagdo no inicio do século XIX.
Interagindo dentro de uma mesma estrutura econdmico-social, que os colocava na parte
inferior da pirdmide social, esses povos tinham em comum o fato de serem
trabalhadores pobres, despossuidos, habitando as mesmas areas de pouco valor e
interesse para os colonos. As implicagdes na religiosidade advinda dos povos indigenas
da regido — ou seja, no culto da Jurema — dessa presenca significativa dos negros na area
de interesse da pesquisa, pode ser evidenciada, entre outros, pelo lugar de destaque que
ocupa no culto a entidade Malunguinho, lider negro que viveu no quilombo do Catuci, e
pelo fato de o proprio Catuca ser descrito como uma das cidades encantadas que
compdem o Reino Sagrado da Jurema, em uma das muitas descrigdes sobre esses
espacos sagrados.

Nao se pode fixar, com precisdo, a data em que se iniciou a entrada de escravos
africanos no Brasil. Sabe-se, no entanto, que em 1531 eles ja eram utilizados na colonia
de Séo Vicente. Pereira da Costa afirma, com relagdo a Pernambuco, que essa entrada
teria sido posterior a 1542, com base em uma carta do mesmo ano, do donatario Duarte
Coelho, que solicita “permissdo de mandar vir alguns escravos da Guiné por seu
resgate” (COSTA, 1965, p. 333). Essa data pode ser ainda anterior, considerando que
apenas nove anos mais tarde, em 1551, o padre Antdnio Pires descreve um nimero

consideravel de negros ja bem inseridos no cotidiano da vila de Olinda:

Foi causa para dar muitas gragcas a Nosso Senhor ver este domingo
passado uma igreja muito grande cheia de escravos, que vinham a
doutrina, que seria até mil, afora os que estdo nas fazendas, que sdo
muitas, porque ha fazendas que tem duzentos escravos (Apud.,
COSTA, p. 334).

A presenca dos escravos negros no Brasil estd diretamente ligada a explorag@o
do agucar, cujo interesse crescia na Europa da segunda metade do século XVI. Para
explorar os canaviais, Portugal usou da experiéncia adquirida na Madeira, nos Agores,

em Sdo Tomé, na Hispaniola ¢ na Nova Espanha, que seria a importagdo de escravos.



75

Ainda nesse século, as capitanias de Pernambuco e Bahia prosperaram a partir do

trabalho dos escravos negros. Como escreveu Freitas:

Ao longo do litoral, floresceram os canaviais e se multiplicaram os
engenhos. Pelos fins do século XVI, Pernambuco e Bahia ja
sobressaiam no mercado mundial como os maiores produtores de
acucar. E para que isso fosse possivel, os traficantes descarregavam
nas costas brasileiras uma média anual de cinco mil negros (1982, p.
19).

A presencga de negros escravos na Capitania de Itamaraca, a qual pertencia toda a
area de interesse da pesquisa, remonta ao inicio da ocupagdo, que se intensifica a partir
da segunda metade do século XVI, com o aumento dos engenhos. Afinal, o trafico de
escravos seguia a cultura da cana-de-aglicar, em todos os lugares em que esta se
estendeu (MELLO, 2001). Propriedade total e ilimitada do amo, privado de qualquer
direito, o escravo negro podia ser, ao gosto do seu dono, vendido, alugado, penhorado,
testado, castigado e morto. Era equiparado, no conjunto das leis que versavam sobre a
escravatura, no que tange a posse e direitos do seu dono, aos animais do seu dominio.

Um jurista e parlamentar chegou ao ponto de compara-lo ao fruto da arvore ou da

colheita do seu amo (FREITAS, 1982).

QOutros negros

O negro escravo, portanto, ocupava a parte inferior da piramide social, situado
abaixo do indio. Contudo, além dos negros escravizados, havia, desde o inicio da
ocupagdo de Itamaraca, varios descendentes de africanos, muitos nascidos na Guiné,
casados com portugueses, descritos como pardos ou mulatos, ou filhos de portugueses
com escravos. Embora correspondam a uma minoria entre os negros — que, por sua vez,
correspondiam a maioria da populagdo — esses negros ocupavam outro lugar na
estrutura econdmico-social. Alguns deles chegaram a ter escravos negros e indios
domesticados, pertencendo a elite dos chamados “homens bons da terra”, formada pelos
senhores de engenho, que compunham os senados da cdmera, centro do poder politico e
administrativo. Na primeira visitagdo do Santo Oficio ao Brasil, que se realizou nos dois
principias nucleos agucareiros da Coldnia, Pernambuco e Bahia, respectivamente 1591-
93 e 1593-95, ha diversos registros, entre as confissdes na Capitania de [tamaraca, dessa
presenca negra. Talvez a mais reveladora seja a confissdo de Boaventura Dias, descrito

no texto como “Mulato, Cristdo Velho na Graga™:

Disse ser homem pardo, natural de Lisboa, filho de Diogo Dias,



76

homem branco, cristdo velho, e de Clara de Souza, negra de Guiné,
escrava de Dona Francisca de Souza, de idade de trinta e oito anos,
viuvo, lavrador, casado que foi com Beatriz Mendes, cristd nova da
parte de seu pai Simdo Soeiro, morador nesta ilha™.

Como mencionado, Boaventura era filho do polémico Diogo Dias, que fora
casado com a famosa Branca Dias, perseguida por atos judaizantes, ¢ personagem de
diversas narrativas populares®'. Diogo foi um dos primeiros ocupantes das terras que
deram origem a Goiana, sendo o ataque dos Potiguara a sua propriedade, mencionado
acima, descrito como o marco do avanco dos luso-brasileiros, que culminaria com a
ocupacgdo definitiva do territorio e na conquista da Paraiba. Boaventura teria sido o
unico sobrevivente desse episddio.

Outras confissdes que remetem ao mencionado hibridismo sdo as de Barbara
Fernandes, considerada “mulata, cristd velha”; Ana Seixas, considerada “mesti¢a”; ¢ de
Isabel Fernandes, “mamaluca” com “raca de cristd nova”. Na primeira, 1é-se: “Disse ser
natural desta vila, filha de Jodo Fernandes, homem branco, pedreiro e cristdo velho, e de
sua mulher Antonia Aires, mulher parda, filha de homem branco, cristdo velho e de
negra da Guiné”. Na segunda confissdo, temos o seguinte: “disse ser natural de Igarassu,
filha de Paulo de Seixas, homem pardo e de Lianor, negra brasila, defuntos, de idade de
vinte e sete anos, casada com Manuel Franco, trabalhador, homem branco, moradora

nesta capitania (p. 99)”. E, finalmente, na terceira, confissdo, l1é-se:

Disse ser mamaluca e ter raga de cristd nova, natural dessa ilha, filha
de Sebastido Dias, homem branco, cristdo velho, dos da Governanga
desta vila, ¢ de sua mulher Cecilia Fernandes, mamaluca, filha de
cristdo novo e de negra brasila [...] casada com Vicente Rodrigues,
cristdo velho, lavrador...

Os quilombos do Norte e o rei Malunguinho

Retomando a questdo dos negros escravos, eles foram, portanto — sobretudo
apos a diminui¢do da escraviddo do indio, a partir de meados do século XVIII —, a méo
de obra utilizada nos engenhos que existiam em Goiana, 0s quais a tornaram, como
mencionado, a cidade economicamente mais prospera de Pernambuco, até o final do
século XIX. Os escravos que fugiam desses engenhos se refugiavam, sobretudo, nas

matas do Catucd, onde mais tarde construiriam quilombo de igual nome. Em um oficio

30 . . .. ~ v+ . P ~
Primeira visitagdo do Santo Oficio as partes do Brasil: denunciagdes e confissdes de Pernambuco,

1593 — 1595. Colegdo Pernambucana, 2* fase, vol. XIV. Recife, 1984. p. 105.
*! Ibid.
32 Ibid., p. 118.



77

de 12 de marco de 1821, enviado ao Governador da Paraiba, o Governador de

Pernambuco, General Luiz do Rego Barreto, faz o seguinte apelo:

Exmo. Sr. — Tendo de dar nos quilombos de negros fugidos, que
andam infernando os arrabaldes das vilas de Goiana e Igarassu e para
o poder fazer queira cooperar comigo, mandando-me V. Mercé€, o
maior numero de caboclos, vindo estes acompanhados de seus cabos
e trazendo unicamente, por assim um pau, os quais serdo bem
tratados e serdo acompanhados por esta capitania por pessoa, que leva
esse mesmo oficio>.

Os negros que fugiam dos engenhos de Goiana encontravam na mata do Catuca,
cortada que era por muitas estradas e picadas (CARVALHO, 1991), o esconderijo ideal.
Segundo Pereira da Costa (1965), baseado em um escrito de Fr. Joaquim Caneca, o
quilombo do Catuca ja estava formado em 1824. Henry Koster, que morou na regido no
inicio do século XIX, registrou o fato de as matas proximas ao engenho Timbd, em
Tracunhaém, que compreendiam parte do Catuca, servirem de esconderijo para
bandidos e escravos. Embora as referéncias a esses quilombos do Norte s6 aparecerem a
partir de primeira metade do século XIX, € possivel que a mesma desorganizacdo
causada pela invaso dos holandeses, que possibilitou o surgimento de varios
quilombos, sobretudo nos primeiros cinco anos da conquista, tenha corroborado as

primeiras habitagcdes de negros escravos, tanto no Catucd quanto em outras localidades

de Goiana. Como escreveu José Antonio G. de Mello:

A guerra empreendida pelos holandeses no periodo de 1630/1635
desorganizou completamente a vida da colonia. Muitos negros
aproveitaram a oportunidade para fugir. Pela leitura dos documentos
vé-se que parou quase completamente o trabalho nos engenhos. Uma
relacdo dos engenhos existentes entre o rio das jangadas e o Una,
feita pelo conselheiro Schott, mostra-nos a verdadeira situagdo dessas
propriedades, [..] Eram canaviais queimados, casas-grandes
abrasadas, os cobres lancados aos rios. SO ndo haviam fugidos os
negros velhos e os mulatinhos (2001, p. 185).

A propria indefini¢do, nos primeiros anos da invasdo holandesa, do que fazer em
relag@o aos negros escravos também contribuia para essas fugas. Considere-se ainda o
fato de, no periodo em que os holandeses assumiram o controle de Pernambuco, dos 149
engenhos existentes nas capitanias de Pernambuco, Itamaracd, Paraiba e Rio Grande do
Norte, 65 foram abandonados ou confiscados pelos holandeses. O caso mais grave,
como mostrou Evaldo Cabral de Mello (1975), foi exatamente o da freguesia de Goiana,

que na ocasido tinha 9 engenhos, tendo permanecido apenas um nas maos do seu

33 AEPE, Cédice GO-18, p. 43.



78

proprietario. Além de Goiana ter o maior nimero de engenhos confiscados, os negros
estavam em maior nimero que os brancos e indios, como mostrou Freitas (1982), o que,
portanto, pode ter contribuido com a fuga e habitagdes de negros nas matas da regido,
especialmente a do Catuca.

Para Carvalho, a revolta de 1817 que ocorrera na regido, da qual participaram
agricultores que habitavam as cercanias do Catucd, entre outros acontecimentos que
desorganizavam os esquemas de controle e repressdo, instituidos pela elite, contribuiram
para a fuga e o conseqiiente surgimento dos quilombos.

Além do Catuca, ha registros de outros quilombos nas proximidades de Goiana.
Pereira da Costa (1965) cita um oficio do General encarregado de extingui-los, o qual
comunica ao Presidente da Provincia a completa destrui¢do dos que existiam em
Goiana, mas que ndo obteve o mesmo éxito em relagdo ao do Catuca. Apesar de este ter
sido também devastado, ndo teria sido possivel permanecer na area para evitar o retorno
dos negros. As causas seriam os proprios moradores, brancos, inclusive alguns senhores
de engenho, que negavam “socorros e auxilio” as tropas. Segundo o general, isto
aconteceria pelo fato de estes moradores fornecerem pdlvora e balas aos quilombolas,
além de escondé-los em suas proprias casas, recebendo em troca parte dos roubos
efetuados. Juntamente com o oficio, foi entregue ao presidente uma lista com o nome
dos escravos capturados, totalizando 50, com o nome dos seus respectivos senhores.
Pouco tempo depois, o Catucd seria novamente erguido, contando com o niimero ainda
maior de habitantes. Carvalho faz a seguinte descri¢do das matas onde se localizava o

quilombo:

A floresta do Catuca serpenteava a area mais populosa da provincia, a
zona da mata seca, ao norte do Recife. Cortada por muitas estradas e
picadas, ela comecgava nos limites de Beberibe, antigo suburbio do
Recife, passava pelo sitio dos Macacos e por S0 Lourengo, mais a
oeste da capital, langando-se entre os engenhos costeiros e a serra a
oeste do Recife em direcdo ao norte. Passava pelos mangues e rios da
regido, chegando ndo muito longe da costa em Paratibe ¢ dai a
Pasmado, perto da ilha de Itamaraca, até o povoado de Tejucupapo,
proximo a vila de Goiana, j4 quase na fronteira com a provincia da
Paraiba (1996, p. 6).

O centro do quilombo estaria localizado em uma area conhecida como Cova da
Onga, situada entre as matas dos engenhos Timbd ¢ Monjope ¢ entre as freguesias de
Paratibe, Paulista ¢ Recife. Seria um local de dificil acesso, de terreno acidentado,
cortado por riachos e brejos. Segundo Pereira da Costa, em 1829, o governo provincial

teria criado uma colonia alemi, na Cova da Onga, na tentativa de evitar o



79

desenvolvimento dos quilombos. A coldnia, no entanto, passou a ser alvo dos negros,
que provocavam a fuga e o abandono dos moradores, o que resultou na sua completa
dissolucdo em 1837.

Malunguinho foi o principal lider do quilombo do Catuca. No comeco de 1827,
o governo provincial chegou a oferecer o prémio de 100 mil réis pela sua captura.

Pereira da Costa, assim o descreve:

Malunguinho, um negro inteligente e audaz, astucioso e valente, era o
chefe do quilombo, e tinha o seu quartel-general no sitio denominado
Macacos, as extremas da paréquia do Pogo da Panela, estendendo-se
os nucleos de habitagdo da sua gente pelas matas do Catucé e outras
proximidades. [...] Era o chefe supremo civil e militar do quilombo, e
estava investido de poderes discricionarios, fazendo-se passivamente
obedecer pela sua gente (1965, p. 287).

O proprio quilombo € frequentemente descrito na documentagdo como quilombo
de Malunguinho (CARVALHO, 1991). Seus moradores, por sua vez, eram também
denominados de “malunguinhos” (COSTA, 1965). Investigando a documentacio sobre
o assunto, Carvalho afirma que o famoso lider negro teria morrido em 1835. A
destrui¢do total do quilombo aconteceu em margo de 1837, e contou com a participacdo
de guardas nacionais dos batalhdes de Olinda e do Pogo da Panela. Para evitar que mais
uma vez o quilombo fosse reerguido, os escravos presos ndo foram devolvidos aos seus
senhores, mas vendidos para outras localidades, longe das matas do Catuca. Pereira da
Costa publicou uma matéria do jornal A Quotidiana Fidedigna, onde o autor sugere que

essa mesma estratégia usada para destruir o quilombo fosse aplicada a dois escravos

presos:

[...] entregue esses escravos aos seus senhores, talvez estes lhe ndo
déem um castigo tdo exemplar, que os iniba de tornarem a recolher-se
as matas, e por isso convém que todos os periddicos reclamem ao
governo a prisdo, e castigo de acoites em semelhantes feras, que
depois que sofrerem esse castigo deverdo ser vendidos para outra
provincia, pois assim se praticou com os do Catucd, cujos crimes
eram inferiores aos desses™".

Malunguinho — como outras entidades da Jurema que antes de viverem no tempo
mitico inscreveram seu nome no tempo histoérico — teria permanecido silenciado em
velhos documentos, esquecido em acervos e arquivos publicos, ndo fosse o povo da

Jurema, que o manteve vivo e ativo, cultuado como rei. Ele é parte de uma histéria

* In: COSTA, 1985, p. 15.



80

astuciosa e silenciosa, cuja for¢a e alcance podem ser sentidos apds mais de um século e
meio da sua morte, nos terreiros e centros espalhados em toda a area pesquisada.

Em setembro de 2007, passados 172 anos do seu falecimento, Malunguinho deu
nome a lei estadual n°® 13.298, que institui no calendario oficial do Estado de

Pernambuco a Semana Estadual da Vivéncia e Pratica da Cultura Afro-Pernambucana.



CAPITULO III - A JUREMA E SUAS INTERFACES

81



82

CATIMBO: a tradigio dos mestres juremeiros

Como mencionado, Roger Bastide ¢ responsavel por uma primeira analise
socioldgica do Catimbo, tendo argumentado que a presenca do negro no culto, enquanto
uma religido de indio, seria uma estratégia do primeiro para a ascensdo social, uma vez
que ele estaria, desde o periodo colonial, abaixo do segundo na estrutura social.
Segundo o autor, o Catimbd teria sua origem na Santidade, fendmeno religioso ocorrido
no Brasil quinhentista, registrado através das confissdes e dentncias de baianos e
pernambucanos diante do Tribunal da Inquisi¢do, em 1591 e 1592, e de dezenas de
processos manuscritos depositados na Torre do Tombo, em Lisboa®>. Assim como o
Catimbd, a Santidade reunia elementos cristios e indigenas e tinha, do mesmo modo, a
utilizagdo do fumo como eclemento central. A Santidade, por sua vez, teria sido
continuada por cultos como o dos caboclos, descrito por Carlos Estevdo (1942), no
ambito da festa do Ajucd ou da Jurema, por ele observada entre os indios Pankararu, em
Tacaratu.

Contudo, apesar de ter estado na Paraiba e ter tido, na ocasido, contado com o
universo do Catimbd, Bastide parte principalmente dos relatos de Fernandes (1938) e
Cascudo (1978) e ndo de uma pesquisa de campo propriamente dita. Sobre sua estada na
Paraiba e sobre como realizou suas observa¢des, o autor ndo nos da maiores
informagdes. Embora brilhante em suas analises, chega, assim, a algumas conclusdes e
explicagdes apressadas, apresentadas em Imagens do Nordeste Mistico em Branco e
Preto e no primeiro capitulo de As Religides Africanas no Brasil’®. Ndo obstante, a
importancia da obra de Bastide para o estudo das religides afro-brasileiras ndo pode ser

desconsiderada.

33 No relato dos missionarios, a Santidade ¢ descrita como um ritual ou como o feiticeiro que o realizava.
Assim escreveu Cardim: “Entre eles se alevantardo algumas vezes alguns feiticeiros, a que chamao (sic)
Caraiba, Santo ou Santidade, e é de ordinario algum indio de ruim vida” (1978, p. 103). Existiram varias
santidades, sendo a mais conhecida a de Jaguaripe, regido localizada ao sul do Recdncavo da Bahia. Para
Ronaldo Vainfas (1999), que estudou particularmente esta ultima, a Santidade teria sido o mais
importante movimento de resisténcia amerindia ao colonialismo portugués. Sua expressiva aceitagdo
entre os indios teria sido uma consequéncia do forte declinio das popula¢des indigenas, vitimadas pela
fome, peste e escraviddo. Esse culto contradizia, portanto, a idéia de “docilidade” dos Tupi, que ndo s6 a
ele aderiram, como instituiram um papa, ergueram uma igreja e adoravam uma mde de Deus indigena,
que era um idolo de pedra, a quem chamavam Maria.

3% Bastide reproduz, por exemplo, o provavel equivoco de Fernandes em relagio a um manuscrito
contendo uma “Oragdo dos Sete Caboclos”, atribuida a Maria do Acais: “o catimbd do lugar conserva
numa de suas ora¢des o nome do deus africano Ogum, ‘Gum pode mais que Deus’” (BASTIDE, 1945, p.
221). Nao ¢ preciso muito esforgo para perceber que se trata da expressdo popular “quem pode mais do
que Deus”, na qual, muito provavelmente, a palavra guem, no referido manuscrito, foi confundida com
Gum.



83

Definindo o Catimbé

Dada a complexidade taxonomica em que se inserem as religides que cultuam a
Jurema, penso ser fundamental delimitar o que, neste trabalho, chamo de Catimbo.
Tarefa, alias, nada facil, diante da pluralidade dos seus referentes. Reconhego, no
entanto, que o termo apresenta um sentido especifico e um sentido genérico. Em um
sentido especifico, o termo tem sido empregado na literatura sobre o tema — desde os
estudos pioneiros de Andrade (1983) e Fernandes (1938), passando por Cascudo (1978),
Bastide (1971) e Vandezande (1975) — de modo consensual, designando um culto que
surge no Nordeste Oriental, especialmente nas areas onde existiram aldeamentos, como
aqueles por mim mencionados. Trata-se de um fendmeno religioso que surge em um
contexto ndo indigena, mas ainda mantém tragos de alguns rituais amerindios. Suas
caracteristicas seriam, principalmente, o uso do fumo e da jurema, como elementos
liturgicos, a presenca da mesa e de objetos como a princesa — pequena bacia de louca
ou de material mais simples, usada para depositar o vinho da Jurema®” — e o cachimbo
(cuja fumaca € soprada pelo fornilho). Suas sessdes sdo voltadas para consultas, através
das quais se busca a cura para males, fisicos, mentais e espirituais, ou para resolver toda
a sorte de problemas do cotidiano. Descrevendo o Catimbé por ele observado na década

de 1930, Fernandes escreveu:

Vendo o Catimbd, de uma maneira geral, o aparato consiste na mesa
estreita, forrada ou ndo, onde se misturam garrafadas de jurema,
cachimbos, novelos de linha, agulhas, botdes, imagens de santos... A
sessdo tem inicio com a abertura da mesa feita em invocagdes
cantadas, as velas acesas. Distribuem entre os presentes a jurema
(FERNANDES, 1938, p. 87).

Em um sentido genérico, encontrado na linguagem corrente do Nordeste,
Catimb¢ significa magia negra, feiticaria, bem como qualquer forma de manipulagdo do
sobrenatural com fins “maléficos” ou “diabdlicos”, como “coisa-feita”, “mau-olhado”,
entre outros. Mesmo nos terreiros e centros onde a influéncia das antigas mesas de
Catimb6 ¢ mais evidente, o termo apresenta um sentido bastante genérico, ndo se
referindo, portanto, a um culto especifico. Os juremeiros o empregam, em uma

linguagem mais espontinea, tanto para designar o culto por eles praticado quanto para

37 A primeira referéncia a esse objeto é feita por Andrade: “A prépria princesa, um simples prato fundo de
p6-de-pedra nos catimbds mais pobres, parece mais ter a fun¢do de ara, de saco vazio onde possa descer o
deus ignoto, pois que jamais os catimbozeiros sabem qual o deus que descera dos reinos encantados do
espaco” (ANDRADE, 1983, p. 31).



84

designar o espaco de celebragdo. Assim, termos como Xangd, Macumba e Catimbo sao
usados como sinonimos. Também néo ouvi nenhum juremeiro, mesmo os mais velhos,
como seu Inécio da Popoca, de Alhandra, usar o termo para designar especificamente os
antigos trabalhos de mesa.

Os juremeiros, hoje, portanto, apresentam esses mesmos significados genéricos,
ndo se referindo a um culto especifico, mas a trabalhos para a esquerda (o que seria,
segundo os proprios, trabalhos para “fazer o mal”). Vejamos, nesse sentido, o seguinte

relato de dona Rita, do terreiro Oxossi Pena branca, de Goiana:

O Catimb6 ¢ quando a pessoa faz o catimbd, né? Esse negoco de
Catimbd € porque a pessoa trabalha e faz aquele catimbd, ai o povo
diz: “ah, catimbozeiro, que ta fazendo um Catimbo pra fulano de tal,
pra sicrano...” Eu? Deus me livre! Eu ndo gosto de fazer essas coisas,
ndo... Deus que me livre tirar a vida dos outros... a pessoa faz aquele
Catimbd, tira a vida dos outros, quebra uma perna, aleija um brago,
deixa uma pessoa doente em cima de uma cama, como ja tem passado
muito por mim, de chegar gente morrendo na minha casa, nos bragos
dos outros, manifestado, pra embolar aqui nas casas, tudinho, pra eu
tirar aquele negogo, né? Tem passado muito pelas minhas méaos... ai
eu prometi a Deus: “meu Deus nunca que eu fazerei uma coisa dessa
com ninguém, porque eu ndo gosto de Catimbd, eu nio gosto dessas
coisas ndo”. Eu sé gosto sim ou ndo. Uma coisa muito intima pra nos
fazg, pra nds tirar, pra nds ser forte, positiva, pra Deus olhar pra nos e
vé que a gente samo aquela pessoa legal, e que ndo gosta de fazer o
Catimbd. [...] Trabalho pra direita, eu néo trabalho pra Catimbé. Deus
me livre. Jesus que me abencoe.

Utilizo o vocabulo Catimbé — mesmo reconhecendo seu carater genérico e a
pluralidade dos seus referentes — no primeiro sentido, ou seja, designando um culto
especifico, como descrito pelos pesquisadores acima mencionados. Em que pese o
carater diverso ¢ a auséncia de aprendizado sistematico e ostensivo no Catimbo, ¢
possivel afirmar que as sessdes assim denominadas mantém um conjunto de elementos
comuns, encontrados em uma area relativamente extensa. Podemos nos perguntar, por
exemplo, como um culto de carater individual, reunindo praticas perseguidas durante
séculos, conseguiu tal expansdo? De fato, os registros feitos por Andrade e Cascudo
sobre o Catimbd no Rio Grande do Norte sdo bastante proximos daqueles feitos na
Paraiba por Fernandes, pela Missdo de Pesquisas Folcléricas®® e, na década de 1970, por
Vandezande. Elementos cujas géneses se encontram nesses cultos — como um pantedo

de mestres e caboclos, diversas toadas a essas entidades, varios objetos litirgicos, além

3% A Missdo foi criada por Mario de Andrade, em 1938, no periodo em que esteve como diretor do
Departamento de Cultura e Recreagdo da Prefeitura Municipal de Sdo Paulo. Na Paraiba, que foi o Estado
mais coberto pela equipe, foram registrados trés casos de Catimbo.



85

da referéncia a Jurema, ao Vajuca, enfim, a um universo mitico e simbdlico — foram
registrados por Assung¢do (1999) em diversas casas de Umbanda situadas nos sertdes da
Paraiba, do Piaui, do Ceara e de Pernambuco.

Vale salientar que o termo Catimbd, representando um culto especifico, ¢
normalmente usado pelos pesquisadores como uma categoria nativa, quando, na
verdade, ele é uma construgio de outros pesquisadores. Embora o uso do vocabulo seja
util a analise, creio ser fundamental esse esclarecimento.

Na literatura, desde as referéncias mais antigas (ANDRADE, 1983;
FERNANDES, 1938; CASCUDO, 1978; BASTIDE, 1945), o uso da jurema (bebida) é
apresentado como uma caracteristica do culto. Isto levou alguns pesquisadores — os
quais lancam mao da definicdo do Catimbo6 enquanto um culto especifico — a usar o
termo como sinénimo de Jurema. Esta, no entanto, se refere a um complexo religioso
mais amplo, manifestando-se de diferentes formas, ndo podendo, portanto, ser tomada
como sindénimo do primeiro. A Jurema em contextos contemporaneos indigenas
(TROMBONI, 1994; MOTA, 2007; GRUNEWALD, 2006), ou mesmo no contexto da
Umbanda (ASSUNCAO, 1999; SALLES, 2004), objeto de estudo da presente tese, bem
como nas diversas formas em que se apresenta esse culto hoje, ndo pode ser descrita
como Catimbd. Como observou Assung€103 ° 0 termo Jurema, referindo-se a uma
religiosidade especifica, passa a ser utilizado pelos pesquisadores a partir da década de
1970, quando o termo Catimbo ja ndo correspondia ao tipo de culto que surge a partir
do declinio das antigas mesas.

Quanto a etimologia deste ultimo termo, ndo ha um consenso. Cacciatore, em
seu Diciondrio de Cultos Afro-Brasileiros (1977), o define como sendo de origem tupi,
significando planta venenosa: caa, planta; timbo, venenosa. Em seu Grande Dicionario
Etimologico, Francisco Bueno, apoiando-se em von Martius, apresenta a expressdo tupi
catimbao repoty, significando sarro ou cinza do cachimbo. Para esse autor, a analogia
do termo com os “negros feiticeiros” estaria ligada ao fato de esses usarem
tradicionalmente o cachimbo. Cascudo (1978) e Bastide (1971) apontam a possibilidade
da palavra ser uma corruptela de cachimbo. O primeiro investiga as possiveis relagdes
na origem do vocabulo com os termos Catimbau — que aparece em alguns dicionarios
significando pratica de feitigaria e, em outros, homem ridiculo ou cachimbo pequeno —

e Catimbao — de origem tupi, podendo estar relacionado a fumo, ou significando

¥ Ver prefacio do autor em Salles (2009).



86

cachimbo de tubo comprido. Por fim, o termo Catimbau, designando feitigaria, assim
como catimbauseiros, referindo-se aos seus praticantes, era usado no Recife, tanto
quanto o termo Catimbd, no inicio do século XX, como sugere uma matéria publicada

no “Jornal do Recife”, em fevereiro de 1918 (a qual me refiro mais adiante).

Elementos da magia européia no Catimb6

Outro aspecto que merece ser analisado ¢ a presenca de elementos advindos da
tradicdo magico-religiosa européia no Catimb6. Camara Cascudo foi o primeiro a
chamar atengdo desse fendmeno, que é o leitmotiv do seu classico Meleagro. Ele nos
mostra que muito do que se pensava ser de origem africana nas praticas magico-
religiosas do Brasil tem, na verdade, origem na magia greco-romana: “os processos de
feiticaria, catimbod, bruxaria, no Brasil, sdo mais de oitenta por cento de origem
européia” (1978, p. 174). No referido livro, descrevendo inicialmente o Catimbo,
Cascudo afirma: “[...] € uma soma de influéncias e convergéncias, como todos os cultos.
A feicdo mais decisiva ¢ da feiticaria européia” (1978, p.19). Ja nas conclusdes, ao
referir-se a “ciéncia catimbozeira” de um mestre de Serraria, que empregava o Sino
Salamio ¢ outros elementos da “feiticaria branca”, o autor escreveu: “Felinto Saldanha,
o catimbozeiro de Serraria, s6 empregou magia branca e européia, facil e sabida. Nem
uma reminiscéncia da Africa negra ou da América indigena” (ibid., p. 207).

Cascudo fundamenta seus argumentos tanto na presenca de leis “universais” da
magia, como as formuladas por James Frazer, por ele citado, quanto pela presenca de
elementos de origem européia: esconjuros, como o “vai-te pro mar coalhado”, oragdes,
como a da Cabra Preta, ¢ simbolos, como a chave de ago virgem ¢ o Selo de Saloméo.

Em pesquisa anterior, no contexto do mestrado (SALLES, 2004), a qual me
referi no inicio deste trabalho, encontrei diversos elementos advindos das antigas mesas
de Catimbd que remetem a essa magia européia. Assim, denominei de complexo de
Salomdo um conjunto de simbolos religiosos composto pelas referéncias ao proprio Rei
Salomao, ao Rio do Jorddo — rio sagrado e milagroso, localizado no centro do Reino de
Salomao — e ao Selo de Salomao, que os juremeiros chamam de Sino SalamZo.

As referéncias ao Rio do Jorddo aparecem em oragdes e diversas toadas, como
no exemplo seguinte, registrado em uma sess@o de mesa branca no Centro Espirita Rei

Malunguinho, em Alhandra:

O Rio e o Rio



87

E o Rio do Jordao

E tdo bonito é o Rio

E viva o Rei Salomaio (Bis)

E quem quiser ciéncia

Va buscar 1a no Rio do Jordao
Salom&o me deu ciéncia

L4 no Rio do Jord3o...

Camara Cascudo, em Meleagro, registrou, no contexto dos catimbos do Rio
Grande do Norte, uma oragdo do Rio do Jorddo que tinha como finalidade a prote¢do
contra inimigos. A primeira parte dessa oracdo diz o seguinte: “Estavam no Rio do
Jorddo ambos os dois. Chegou o Senhor Jodo. Levanta-te, Senhor! La vém os nossos
inimigos! Deixa vir, Jodo! Que todos vém atados de pés ¢ de maios, almas e
coragc”)es...”40.

Ainda no contexto de Alhandra, Vandezande registrou, em Estivas, a seguinte

linha'! de abertura, cujas estrofes terminam sempre com o estribilho “neste mundo e

noutro mundo la no Rio do Jorddo”.

A junca pripioca

Quando neste mundo andou
O padre Santo Antonio

Neste mundo e noutro mundo
L4 no Rio de Jorddo...**

Descrevendo uma sessdo de Catimbd por ele observada, Fernandes (1938)
registra a seguinte referéncia a esse rio sagrado, onde existiria um pé de “angico seco”.
Como mencionado, o Angico é descrito como uma das sete cidades que compdem o

Reino Sagrado da Jurema.

Doutra banda do Rio do Jordao
Doutra banda do Rio do Jordédo
Doutra banda do Rio do Jordao
Tem um pé de angico seco!

Angico seco sera?
Angico seco sera?

. 74
Angico seco sera!*”

Por fim, em uma toada de abertura de mesa, cantada por dona Joana de Bayeux
(PB), mae de santo feita na Jurema de Alhandra, a referéncia ao Rio do Jordao aparece

associada ao Selo de Saloméo e a “Barquinha” de Noé¢.

“ CASCUDO, 1978, p. 152.

*1'0 termo linha era usado no contexto do Catimb¢ designando os canticos entoados durante as sessdes.
2 VANDEZANDE, 1975, p. 54.

“ FERNANDES, 1938, p. 87.



88

Abre-te Jurema

No Rio do Jordao

A Barquinha de Noé
Com trés Sino Salamao

O Selo de Saloméo ¢ uma das figuras mais presentes nos terreiros de Alhandra,
seja nos pontos riscados, seja nas rezas e canticos de diversos rituais. O Selo é composto
de dois tridngulos equilateros entrecruzados, formando uma estrela de seis pontas. Para
alguns estudiosos desse simbolo, os tridngulos representam forcas opostas, o negativo e
0 positivo, que se unem para formar um universo equilibrado. “A reducdo do multiplo
ao uno, do imperfeito ao perfeito, sonho dos sabios e dos filoésofos, esta expressa no selo
de Salomao” (CHEVALIER & GHEERBRANT, 2005, p. 813).

O Selo é o simbolo do judaismo, tendo sido considerado o Escudo de Davi e
utilizado como talismi em batalhas. E, ainda, uma das expressdes da pedra filosofal dos
alquimistas, aproximando o microcosmo e o macrocosmo. No Brasil, sua insercdo nas
religides afro-brasileiras se deu através dos negros maometanos, sobretudo por meio da
Cabula*. Muitos dos elementos dessa religido, como a propria utilizagcdo do Selo como
ponto riscado, foram incorporados pela Umbanda. Contudo, é possivel que esse simbolo
tenha sido inserido no contexto do Catimbd nordestino por influéncia da magia
européia, sobretudo através de livros como o de Sdo Cipriano, do qual encontramos
alguns exemplares nos terreiros de Alhandra. Na Idade Média, a tradi¢do esotérica e
mégica dos judeus da Palestina, especialmente a Cabala*’, foi amplamente difundida em
paises da Europa, através de livros como o Lemegeton, supostamente escrito por
Salomao.

Sendo o selo de Salom&o um dos mais importantes simbolos do judaismo, ha de
se considerar também a presenga significativa de cristdos novos no Nordeste, muitos
degredados de Portugal, acusados de praticas judaizantes. Essas praticas, alias, seriam o
principal motivo das denuncias na ocasido da primeira visitagdo do Santo Oficio as
capitanias de Pernambuco, Itamaraca e Paraiba, de 1593 a 1595,

O Rei Salomdo, por sua vez, ¢ uma entidade frequentemente invocada na

abertura das sessdes mais proximas das antigas mesas de Catimbo. Trata-se de uma

* Religido que funde elementos de tradi¢do cabinda-angola com tradigio malé.

* Cabala é a base do conhecimento esotérico dos rabinos, cuja funda¢do remonta aos judeus da antiga
Palestina e do Egito (CACCIATORE, 1977, p. 71).

* Primeira visitagio do Santo Oficio as partes do Brasil: denunciagdes e confissdes de Pernambuco, 1593

—1595. Colegdo Pernambucana, 2* fase, vol. XIV. Recife, 1984.



89

figura mitica, que ndo incorpora nos médiuns. Ele representa, por exceléncia, poder e
ciéncia, a propria ciéncia da Jurema. Canta-se para Salomdo, portanto, para se chegar a
essa ciéncia, a esse poder.

Mas como explicar essa presenga de elementos da magia européia no Catimbo?
Como se sabe, o Brasil, que fora lugar de degredo até meados do século XVII, recebeu
ndo apenas os acusados de cometerem crimes ou atos judaizantes, mas os acusados de
bruxarias e feiticos, penitenciados pelo Santo Oficio. Do mesmo modo, para aqui
também vieram os cristdos-novos que podiam, por conta propria, fugir as persegui¢oes
do mesmo Santo Oficio. Como escrevera o historiador Rodolpho Garcia, no final da
década de 1920, “Na coldnia vastissima, despoliciada dos zeladores do credo oficial,
uns € outros, sem o temor da repressdo imediata, voltavam natural e instintivamente as
crengas ancestrais” (1984, p. XX).

Nas dentincias e confissdes por ocasido da primeira visitagdo do Santo Oficio, as
quais me referi acima, por exemplo, sdo registradas diversas acusagdes de bruxaria.
Uma delas ¢ a denuncia contra Anna Jacome, considerada feiticeira, que teria
“embruxada” uma crianga, usando a saliva, causando-lhe a morte. Antes de langar o

feitico, a propria teria feito a seguinte adverténcia a mae da crianca:

[...] se quereis que ndo vos venham as bruxas a casa, toma uma mesa
e ponha com os pés virados para cima, € uma trempe também virada
com os pés para cima, € com uma vassoura em cima tudo detrds da
porta, e dessa maneira ndo vos virdo bruxas a casa®’.

Outra denuncia acusa a mulata Brisida Lopez, que teria informado ao
denunciante sobre um feitigo a base de agua e chumbo, com o qual previa o futuro. Ha
também uma acusag¢@o feita por Magdalena de Calvos contra Lianor Martins, que, como
escreveu o notario do Santo Oficio, Manoel Francisco, “veio do Reino degradada
segundo ela propria lhe disse por feiticaria™®. Lianor possuia uma “mendracola”, um
“buco de lobo”, uma carta de “Santo Arasmo” e uma “semente do feito”, que ela e umas

amigas colheram em uma noite de S2o Jodo. Como se 1€ nos autos da Inquisicéo:

As quais coisas dizia que trazia para fazer querer bem os homens as
mulheres, e as mulheres aos homens que ela quisesse € para os
maridos ndo verem o que suas mulheres fizessem e para outras coisas
semelhantes... [...] a proposito de induzir a ela denunciante que
quisesse usar dela nas ditas feiticarias e cousas para um homem lhe
querer bem...*

7 Ibid., p. 25.
* Ibid., p. 108.
¥ Ibid., 109.



90

Essas praticas lancam mao de um vasto repertorio de oragdes, conjuros e
ensalmos do mundo Ibérico, marcado pelo dinamismo e variabilidade, que sdo
adaptados e ressignificados em diferentes linguas, culturas e crencas. Esse repertorio,
presente, como procurei mostrar, desde o inicio da colonizagdo, se expande pela

coldnia, chegando até as chamadas mesas de Catimba.

O Catimbé como fendmeno magico religioso

O Catimbo vai, portanto, se configurando como um conjunto de crengas e
praticas que subvertem o campo religioso institucionalizado, fazendo uso, inclusive, de
elementos desse mesmo campo. Ele pertence aos fendmenos religiosos que se
manifestam como um conjunto de crencas e rituais que uma sociedade ndo pode integrar
dentro desse campo religioso institucionalizado.

Muitos autores, no entanto, t€m procurado mostrar a ténue fronteira existente
neste bindmio, magia e religido. Manoel Pedrosa (2000), por exemplo, nos lembra que
tanto os fendmenos “magicos” quanto os “religiosos” possuem perfis varidveis e
especificos dentro de cada tradigdo cultural, que fixa seus limites e alcances segundo
seus proprios critérios. Estes, geralmente, sdo estabelecidos pelas elites dominantes. As
praticas normalmente designadas como magico-religiosas, como a analisada neste
trabalho, sdo classificadas e interpretadas historicamente em um contexto marcado por
relagdes de poder, seguindo os critérios, portanto, estabelecidos pela religido dominante,
a religido do colonizador. Assim, como procurou mostrar Pedrosa, ao distinguir o
magico do religioso, se distinguiria, do mesmo modo, o vergonhoso do ndo vergonhoso,

o heterodoxo do ortodoxo, o marginal do institucional, o legal do ilegal.

[...] las definiciones mas precisas de la magia y de la religion puede
que sean las que ponen énfasis sobre la imprecision, la variedad y la
apertura de significados de ambos conceptos, y, de modo especial,
sobre la contigiiidad que hay entre ambos (PEDROSA, 2000, p. 13).

As defini¢cdes cléssicas, portanto, se chocam frequentemente com a
complexidade dos fendmenos religiosos. Como mostrou Bourdieu (2007), para a
maioria dos estudiosos a magia visa objetos concretos e especificos, parciais e
imediatos, se opondo a religido, cujos objetos seriam mais abstratos, genéricos e
distantes. As praticas magicas, nesses estudos, estariam assentadas na intengdo de

coercdo ou manipulagdo dos poderes sobrenaturais, se opondo, por exemplo, as



91

disposi¢des propiciatorias e contemplativas da oragdo. Por fim, elas estariam voltadas
para o formalismo e o ritualismo do “toma 14 da ca”.

Os catimbozeiros, no entanto, também estavam inseridos em um contexto mais
abstratos, genéricos e distantes, que caracterizaria a religido, tanto pela presenca de
elementos complexos, como a crenca em um reino encantado da Jurema, quanto pelo
fato de também se assumirem como catolicos. Claro que, no contexto do Catimbo, os
elementos cristdos eram subvertidos e reinterpretados. Deste modo, ele parece
enquadrar-se nas religides, praticas e crencas profanadoras, descritas por Bourdieu,
seguindo de perto as idéias de Max Weber, que se apresentam como uma contestagdo
objetiva — embora sem qualquer intengdo de profanacdo — do monopdlio da gestdo do
sagrado e da legitimidade dos detentores desse monopolio. Como mostrou Bourdieu, os

chamados feiticeiros

levam as ultimas conseqiiéncias a logica da contestagdo do
monopolio quando reforca o sacrilégio provocado pelo
relacionamento de um agente profano com um objeto sagrado,
invertendo ou caricaturando as delicadas e complexas operagdes a
que devem se entregar os detentores do monopolio da manipulagio
dos bens religiosos no intuito de legitimar tal relacionamento
(BOURDIEU, 2008, p. 45).

Por outro lado, até que ponto as religides cristds ndo trariam algo de magico, ndo
visariam objetos concretos e especificos, parciais e imediatos, algo através do qual se
busca intervir, por meio da coer¢do ou manipulagdo dos poderes sobrenaturais, na
realidade? O lugar que ocupam nesse universo religioso institucionalizado as curas
espirituais, como o reconhecimento do milagre pelo Vaticano — que ainda ¢é o critério
valido na canonizagdo dos santos catdlicos —, por exemplo, aproximam esses dois
universos. Como uma analise mais detalhada dessas questdes fugiria aos interesses mais
imediatos do presente trabalho, acrescento, apenas, que essa fronteira parece ainda mais
ténue quando pensamos nas diversas praticas do catolicismo popular, mas também
naquelas instituidas por canais oficiais da Igreja, em diferentes momentos de sua
histéria, como, por exemplo, nas béngdos e sacramentos por ela instituidos em
contraposicdo aos passes espiritas, em 1953 (ORTIZ, 1991). Mencionem-se, ainda, a
ritualistica do catolicismo carismatico e, fora do catolicismo, o discurso e as praticas das
igrejas neo-pentecostais. Estas cada vez mais inseridas em uma légica do “toma 14 da

ca” (BOURDIEU, 2008) e menos preocupadas com o cumprimento, por parte dos que a

procuram, de uma conduta religiosa.



92

Reinos Sagrados

A defini¢do do Catimbd como um culto voltado exclusivamente para as afligdes
e urgéncias do cotidiano, como a solugdo para problemas amorosos, a cura de
enfermidades, etc., em que pese o fato desse carater terapéutico ser central no culto,
parece contrastar com a complexidade de um universo mitico e simbolico, nele presente,
fundamentado no Reino dos Encantados, ou Encantos, e nas cidades da Jurema, do qual
conhecemos ainda muito pouco. Esse reino, de acordo com os juremeiros da regido,
seria composto de sete cidades, sete ciéncias: Vajuca, Junga, Catuca, Manaca, Angico,
Aroeira e Jurema. Andrade foi o primeiro a relatar a existéncia de uma mitologia no
Catimbd, fundamentada no “Reino da Jurema”, que seria “uma das grandes regides
maravilhosas dos ares” (ibid., p. 30). Esse reino se dividiria em outros onze: Juremal,
Vajucd, Ondina, Rio Verde, Fundo do Mar, Cova de Salomao, Cidade Santa, Florestas
Virgens, Vento, Sol e Uruba (ANDRADE, 1983).

Cascudo, em Meleagro, também menciona a existéncia de um “mundo dos
encantados”, que seria dividido, segundo alguns, em sete: Vajuca, Uruba, Juremal,
Josafa, Tigre, Canindé e o Fundo do Mar, e cinco, segundo outros, que seriam 0s quatro
primeiros, mais Tanema, ou o Reino de Iracema. Esse “mundo do além”, segundo ele,
seria dividido em Reinados ou Reinos, cuja unidade seria a aldeia. Cada aldeia, por sua
vez, teria trés mestres. Assim, 12 aldeias formariam um Reino, composto de 36 mestres.
Nesse reino, haveria cidades, serras, florestas e rios (CASCUDO, 1978).

Bastide, sem informar de onde tirou os dados, transcreve literalmente as cidades
mencionadas por Cascudo, assim como a mesma divisdo confusa por ele apresentada.
Ao tratar esse ultimo aspecto, apenas substitui os termos aldeias por comunidades ¢
mestre por chefe. Desse modo, escreveu: “Esses reinos por sua vez compreendem um
certo numero de estados e cada Estado 12 comunidades. Cada comunidade tem trés
chefes, o que faz com que um Estado tenha um total de 36 chefes” (BASTIDE, 1971, p.
249).

Dona Rita, da Mansao de Iemanja, de Goiana, fala do reino da Jurema como um
lugar onde poucos podem ir e para onde vdo os juremeiros apos a morte. Pela riqueza do

seu depoimento, o transcrevo a seguir quase na integra:

E um lugar sagrado, bem bonito que s6. A jurema ¢é entrancada uma
na outra e embaixo ¢ s6 forrado com capim-veludo... ¢ um terreno
muito grande, muito bonito, ¢ com a jurema ali por cima entrangada



93

que ndo entra ninguém... nem 0s passos (passaros) ndo passam
naquele reino, que chama Reino da Jurema Encantada. Embaixo é
capim-veludo e em cima ¢ a Jurema. E os caboclos, s6 tem aquela
porta pros caboclo entrar, reinar dentro, pra dormir, pra viver, pra
viver ali em baixo. [...] ai é o reino da Jurema. Reino encantado da
Jurema. Ai, nem todo mundo tem o direito de ir 14. Nos vamos 14 em
sonho, né? Os mestres é quem vai, os caboclo, Tupa, Tupi, aqueles
caboclo forte, ai € quem vai e leva a gente em sonho pra gente ver
como ¢ o Reino da Jurema... mas quando a gente ta 14 em trabalho,
porque tem a sessdo de mesa, e tem trabalho de chio, ai é que manda
aqueles mestres ir no reino da Jurema pra saber aonde é... Ele (um
juremeiro apds a morte) vai, tem o direito de ir pra 1a e de 14 Jesus é
quem sabe onde bota ele, né? Primeiro tem que ir na Jurema... o
espirito, né?

Em Alhandra, ouvi que era possivel chegar aos Encantos através da ingestdo do

vinho da jurema. Embora néo tenha tido essa experiéncia, Dorinha, neta das prestigiosas

mestras Maria do Acais (por parte de pai) e Casimira (por parte de mae), fez o seguinte

relato, baseando-se nas descri¢des da segunda:

Pra chegar nos Encantos, a pessoa tem que ser muito forte. Se ndo for
forte, a pessoa ndo aguenta chegar... Nao é todo mundo que chega...
[...] eu nunca fui ndo, quem ja foi foi minha av6 Cassimira... [...] ela
disse que é a coisa mais linda do mundo. E um mundo tdo diferente!
Os trabalhos que ela trabalhava, ai, leva ela pro Encanto. [...] ela ndo
podia nem assistir cinema, que quando comegava a aparecer aquelas
coisas ela ndo aguentava e saia doidinha do cinema, que ndo
aguentava. Ela disse que parecia que ia comecando a entrar no
Encanto, ai ela ndo assistia®’.

Nas toadas cantadas nas antigas mesas de Catimbd de Alhandra, os Encantos se

faziam presentes através das referéncias as “sete chaves”, aos “sete portdes reais”, que

levam as “sete cidades”, as “sete ciéncias”. Vejamos os seguintes trechos extraidos de

trés linhas cantadas no Acais:

Princesa me dé a chave
Que eu quero abrir os sete portdes
Eu quero ver a ciéncia do nosso Rei Saloméo

Quem tem a chavinha do Vajuca
Ora me d€ para abrir os portdes reais [...]

Abre-te porta do Jurema
Abre-te com as forcgas
Do Caboclo de Uruba’'

As cidades continuam ocupando um lugar importante para os juremeiros no

9 SALLES, 2004, p. ?9.
U Ibid, p. 2?



94

contexto da Umbanda. No entanto, poucos conhecem, hoje, o nome de todas as cidades.
Em Goiana, pai Dedo faz constantemente referéncia a esses lugares sagrados, embora
alegue ndo poder explicar nada sobre o assunto, pois seria um segredo dos iniciados na
Jurema. Ele descreve as cidades como sete linhas, sete caminhos, os quais seriam o
fundamento do seu trabalho. Das sete, costuma citar cinco, sendo a principal delas a
cidade de Heron. Como diz o proprio: “Aqui eu trabalho com Jurema, Junga, Angico,
Vajuca e cidade do reis Heron... é uma cidade muito rica, mais rica que a Jurema,
analisando isso”.

Os relatos sobre o tema feitos por autores como Andrade ¢ Cascudo, entre
outros, sempre diferem em numero e nos nomes das cidades que compdem o Reino da
Jurema. Em todas as referéncias, no entanto, desde as primeiras, feitas por Andrade, até
as registradas na atualidade, no contexto da Umbanda, as cidades da Jurema (ou
Juremal) e a cidade do Vajuca sdo sempre citadas. Esta ultima é, provavelmente, uma
corruptela de Ajucd, que significa amassar, sovar (TIBIRICA, 1984). O termo ¢é usado
para designar uma festa entre os Pankararu, também designada festa da Jurema, ainda
realizada por esses indios, no Brejo dos Padres. Os primeiros registros dessa festa foram
feitos na década de 1930, por Carlos Estevao (1942) e Estevao Pinto (1938). Ambos
descrevem o momento do preparo do vinho da jurema, em que a raiz da planta é
raspada, depois macerada com uma pedra, até ser obtida a bebida tomada durante o
ritual. O termo Vajuca, portanto, refere-se ao momento de amassar, sovar a raiz da

planta no preparo da bebida sagrada.

As cidades da Jurema

O culto da Jurema centraliza-se na planta de igual nome. De suas raizes ou
cascas ¢ produzida a bebida consumida durante as sessdes. Seguindo a tradi¢do do
Catimbd, um pé de jurema utilizado na fabricacdo dessa bebida deve ser “calgado” e
consagrado a um mestre “encantado”, constituindo, assim, uma “cidade da Jurema”. Ao
que tudo indica, trata-se de um fenémeno encontrado (ou que conseguiu resistir por
mais tempo) unicamente em Alhandra, o que refor¢ca seu prestigio na referida area.
Apesar das mudancas e reinterpretagdes que perpassam todo o culto, as cidades
continuam ocupando uma posi¢do central no universo mitologico dos atuais juremeiros
da Umbanda. Estes chamam de cidade tanto um determinado espago sagrado onde

existe um ou mais pés de jurema quanto cada uma dessas plantas isoladamente. O termo



95

também se refere, como mostrei na sessdo anterior, a divisdo do Reino Encantado da
Jurema, que seria composto de sete ou mais cidades. Embora estejam intimamente
ligadas no universo mitico e simbodlico da Jurema, estas ultimas, que ndo existem
fisicamente, ndo podem ser confundidas com as primeiras.

Hoje, todas as cidades da Jurema que existiam em Alhandra — excetuando a da
mestra Jardecilha, surgida no contexto da Umbanda — foram destruidas. Na época em
que realizei a pesquisa para o mestrado, restavam apenas duas, a do mestre Cesario ¢ a
do Acais, ambas derrubadas nos ultimos anos em fun¢do do plantio da cana. Dentro das
acdes que visam a reconstrucio dos espagos sagrados de Alhandra, iniciadas a partir do
tombamento da propriedade do Acais, ha uma proposta de revitalizacdo das cidades.

René¢ Vandezande foi o primeiro a descrever esse fendmeno. Durante sua
pesquisa em Alhandra, o autor registrou dez desses lugares sagrados, sendo nove em
Alhandra e um na Praia de Tambaba, pertencente ao municipio vizinho do Conde.
Destes, dois ja tinham desaparecido, o de Tambaba e o do mestre Manuel Cadete,
localizado no sitio Tapuid. Dos oito que existiam, seis estavam abandonados ¢ em vias
de desaparecimento.

Em Estivas, existia a Cidade do Mestre Major do Dias>’, a qual, como
mencionado, pertencia ao mestre Inacio Gongalves de Barros, ultimo regente dos indios
de Alhandra, que a recebeu como doagdo em 1865. A propriedade fica em uma area
pouco habitada, cujo acesso, sobretudo no inverno, ¢ bastante dificil. Sobre ela,

escreveu Vandezande:

A cidade mais antiga de jurema, cujo pé de jurema teria sido plantado
pelo “mestre Inacio”, regente dos indios, € o arbusto velho e enorme
que se encontra na atual propriedade “Estiva”, cujas fotografias estdo
saindo nos jornais e televisdo... 14 perto ha uma pequena casa
escondida entre as arvores onde o ritual do Catimbo¢ ¢ praticado todos
os sabados. Mestre Inacio ¢ o Mestre Major do Dias foram
proprietarios de Estiva. O atual proprietario, o mestre Addo, um dia
tornar-se-a4 também “mestre” do além, depois que o seu espirito for
lavado (VANDEZANDE, 1975, p. 129).

Na ocasifo da pesquisa de Vandezande, a cidade encontrada em Estivas era uma

das mais preservadas. Ele chegou a registrar o interesse do presidente da primeira

52 E possivel tratar-se de Alcelmo Dias (ou algum parente seu), que possuia terras em Estiva, conforme
“Carta Topografica da Sesmaria dos Indios de Alhandra”, de 1865. Das mais de cem familias que
receberam terras em toda sesmaria, havia apenas uma com este sobrenome. As terras seriam herdadas por
Balthazar Gongalves de Barros, que se dizia seu parente, conforme documento de venda das mesmas, de
1909.



96

federa¢do de Umbanda da Paraiba, o Sr. Carlos Leal, em compra-la: “[...] € esta jurema
o objeto das tentativas por parte da Federacdo dos Cultos Africanos do Estado da
Paraiba para dela se apossar” (ibid., p. 45). Essa cidade foi destruida, e o ultimo
proprietario da fazenda, mestre Adauto, em fung¢do de uma disputa por terras, foi
assassinado.

Na propriedade do Acais, existia uma cidade formada por trés pés de jurema. O
maior deles era também dedicado ao mestre Major do Dias e teria sido plantado sobre as
raizes, ainda preservadas, de uma jurema muito antiga, que, segundo sua ultima
proprietaria, ja existia quando Maria do Acais, em 1910, foi morar na fazenda. As outras
juremas sdo as cidades dos mestres Desembaragador e Jesus Menino. Esse santuario foi
destruido por um proprietario de terras, em 2008, juntamente com a casa onde viveu a
prestigiosa mestra Maria do Acais, tendo esse episodio acirrado o movimento em torno
do tombamento da propriedade.

No lugar chamado Tapuiu, encontrava-se a Cidade do mestre Cesario. O local
era cercado por uma lavoura, formando um grande circulo, tendo em seu interior, além
da “ciéncia” do mestre, varias plantas e arvores. O santuario ficava dentro da
propriedade do Sr. Silva, que permitia visitas e a realizacdo de sessdes de toque no
local. Com o falecimento, ha alguns anos, do mestre Sebastido, que era discipulo do
mestre Cesario e zelador de sua cidade, o terreno foi vendido e as juremas, juntamente
com as arvores que la existiam, derrubadas. A paisagem anterior foi completamente
alterada, de modo que o local exato onde ficava o santuario ¢ quase impossivel de ser
localizado. O fato, lamentado pelos juremeiros locais, ndo teve a mesma repercussdo da
destruicdo da propriedade Acais, que aconteceria poucos anos depois.

A Cidade da Boa Vista, sobre a qual me falou mestre Inacio da Popoca, foi
também descrita por Vandezande. Esta, igualmente conhecida por Aguas Claras, seria,
segundo mestre Indcio, a mais antiga da regido. Seu desaparecimento ocorreu com a
venda da propriedade, apos o falecimento da mestra Maria Arcanja, a uma pessoa nao
ligada a religido. Passados mais de trinta anos da denuncia feita por Vandezande, em
relagdo a destruicdo desses lugares sagrados para o povo da Jurema, a historia se

repetiu, até sua total destruigdo. Como registrou o autor:

A mestra Maria Arcanja ja morreu € a jurema estd nas mios de um
agricultor rendeiro, sem “entendimento”, que corta sempre os galhos
que brotam das raizes enormes, para impedir prejuizo ao seu rogado.
“Se me render dinheiro, eu deixo crescer”, ele nos declarou
(VANDEZANDE, 1975, p. 130).



97

Segundo Deca, do Centro Espirita Ogum Beira-Mar, o declinio das cidades teria
sido causado, também, pelo mau uso do seu espago fisico, sobretudo no tempo em que
esses santudrios recebiam um contingente consideravel de pessoas vindas de outras
cidades.

Ja Edu, do Templo Religioso Orix4a Sdo Jodo Batista, aponta a demarcagdo da
terra feita pelo Instituto Nacional de Colonizacdo e Reforma Agraria (Incra) como uma
das principais causas da destrui¢do desses santuarios. Outra causa por ele apontada seria
a compra dos terrenos por parte de latifundiarios, alheios a importancia da tradi¢o, o
que aconteceu com as duas ultimas cidades destruidas.

Uma das cidades mencionadas por Vandezande, a de Mocinha, localizada na
propriedade do Sal Amargo, é também conhecida como Cidade da Lagoa do Rancho.
Segundo mestre Inacio Gabriel, no lugar onde havia o referido pé de jurema existe hoje
um canavial.

As demais cidades mencionadas pelo autor — do mestre Tanda, no sitio Serrdo;
do mestre Zezinho, no Acais de cima; da mestra Izabel, no Camagari; ¢ a cidade de
Tamataupe das Flores, de mestre desconhecido — nfo existem mais. A Cidade de
Tambaba, no entanto, embora tenha desaparecido com o avanco do mar, continua
ocupando um lugar de destaque no sistema de crenga dos juremeiros de Alhandra. O
relato de Vandezande ja indicava a importancia desse lugar na década de 1970.

A tradi¢do diz unanimemente que no alto da praia de Tambaba houve
a cidade de jurema de igual nome, anos passados porém, esta cidade
foi “devorada” pelo mar, e de 14 teria origem o culto que ainda hoje
0s juremeiros prestam ocasionalmente nesta praia. [...] O barulho que
as ondas produzem nas rochas de formas fantasticas € interpretado
como a voz dos mestres (ibid., p. 131).

r

E comum em Alhandra afirmar que a Cidade de Tambaba seria o lugar para
onde vao os espiritos dos juremeiros mortos. Muitos afirmam ouvir o “estrondo” que o
mar faz quando morre um mestre. Durante minhas pesquisas de mestrado, ouvi de dona
Ivete, que freqiienta o Centro Espirita Rei Malunguinho, o seguinte relato sobre o
falecimento do mestre Z¢ Quati, juremeiro renomado de Alhandra: “Quando morreu seu
7Z¢ Quati, o mar deu um estrondo que todo mundo ouviu... Quando morre um
catimbozeiro, o mar d4 um estrondo”>’. Historia semelhante ouvi, também na época em

que realizei minhas primeiras observagdes, contada por mestre Sebastido, ja falecido.

33 In: SALLES, 2004, p. 90.



98

Aqui ndo, mas na fazenda Abiai, de 14, o pessoal oice, oice o
estrondo. E tanto que até os crente mesmo, cumpade Vicente, as
vezes quando eu trabalhava 14, eu dizia: “Cumpade, morreu algum
catimbozeiro pro lado de Alhandra?” Quando tinha morrido [ele
dizia]: “Morreu, que Tambaba esta noite deu uns estrondo que
estremeceu o terreno de minha casa”. Quando um juremeiro morre, a
Cidade de Tambaba dispara...>

Nao hé juremeiro em Alhandra que desconheca o fendmeno. Sua interpretacao,
contudo, é bastante variada. Mestre Deca, por exemplo, me forneceu uma explicagdo

bastante influenciada pelo Espiritismo kardecista, vejamos seu relato:
Olha, primeiro o que acontece ¢ que a alma vai até a cidade, da
cidade vai at¢ Tambaba, da Tambaba passa uns sete anos, com sete
anos recebera uma luz, uma limpeza pra poder trabalhar nas matérias.
Aqui, o ritmo da gente ¢ esse. E botar a alma daquele mestre até a

Tambaba, que € nas cidades. Né? Pra receber limpeza, doutrina, pra
poder voltar a trabalhar nas matérias™.

No centro de Alhandra, existe a Cidade da mestra Jardecilha. Ao contrario das
demais, ela fora plantada no contexto da Umbanda. Dona Zefa foi uma das responsaveis
pela introducdo da gira em Alhandra, tendo sido representante da Federagcdo dos Cultos
Africanos do Estado da Paraiba. Sua cidade, composta de jurema-preta e jurema-branca,
¢ o mais novo desses santuarios, achando-se em excelente estado de conservagio.
Proximo as juremas, existe um cruzeiro e um quarto onde sdo mantidos objetos que
pertenceram a mestra. A cidade é composta de quatro pés de jurema: o da propria
mestra Jardecilha, o do mestre Manoel Cadete, o do mestre José da Paz e o do mestre
Bom Floral. Mestra Zefa, seguindo a tradi¢do dos juremeiros de Alhandra, plantou uma
jurema e nela pds seu nome pouco antes de falecer. Por ser uma cidade mais recente,
que surge, como dito, no contexto da Umbanda e nfo dos antigos mestres juremeiros,

muitos ndo a consideram uma cidade, propriamente dita. Vejamos, nesse sentido, o

relato de Deca:

Nao ¢é, assim, uma cidade, até porque ela fez, assim, no quintal, né?
No quintalzinho dela. Ai, ela plantou a jurema. E idéntica a essa
minha, que é aqui no quintal, né? Eu nfo tinha outro canto pra
plantar. Eu nfo considero uma cidade, até porque dorme galinha em
cima, a gente bota capim de baixo, tudo, sabe? E tudo isso ocupado
por ai. Entdo, eu ndo considero cidade, até porque, o que os espiritos
vém ver ai, hein menino?! Um bocado de galinha trepada ai em
cima?! [...] eu fazia muita coisa, mas deixei de fazer no pé da jurema,
deixei. Eu acho que os espiritos ndo vai ficar nio (risos)™.

5% Ibidem.
> Ibid., p. 91.
56 Ibidem.



99

A cidade da mestra Jardecilha est4 localizada no quintal da sua antiga residéncia,
onde hoje vive sua filha, Nina. Esta, recentemente, recorreu as pessoas responsaveis
pelo tombamento do Acais, no sentido de impedir que o terreno seja tomado por alguns
parentes seus, supostos herdeiros, que o disputam na justi¢a, e que provavelmente
destruiria o santuario. Segundo ela, seus parentes, que moram na casa ao lado da sua,
sdo evanggélicos, e tem um especial interesse na destrui¢do das juremas.

Mesmo tendo sido plantada em um lugar apropriado, € necessario, ainda, que a
jurema passe por um ritual que a sacralize, que a diferencie das demais arvores: é

. ¢ 19957
preciso “calga-la”

, “ensementa-la”, como diz mestre Inacio da Popoca. Existem
diferentes formas de calcar a jurema. Todas, no entanto, t€m no fumo, o “cal¢o”, seu
elemento central. E, ainda, mestre Inacio da Popoca, que acompanhou varios desses
rituais em Alhandra, quem nos descreve sua importancia: “[...] a Cidade da Jurema sé
tem valor quando ¢ calgada, ensementada. Ai, da pra ela continuar... A cidade calgada
tem toda unidade... Se ela ¢ simples, ndo vale nada, é um pé de arvore qualquer”.

Esse fendmeno foi mantido em Alhandra até recentemente. A origem e o
significado desses lugares sagrados, cujo registro mais antigo ¢ feito na década de 1930,
por Arthur Ramos (1988), ainda ndo foram esclarecidos. O desaparecimento das
cidades, em que pese a compra das terras por proprietarios descrentes, parece ligar-se
aos efeitos das mudancas no campo religioso de Alhandra, que relegaram esses
santuarios a um lugar mais retérico e menos ritual. Assim, elas permanecem na
memoria, nas falas dos juremeiros, nas saudagdes durante as sessdes, nas letras das
toadas, mas, como tantos outros elementos, ndo mais no cotidiano, nas praticas dos
juremeiros. De acordo com o relato dos mestres mais velhos, como seu Inacio da
Popoca, seu Sebastido e as ultimas proprietarias do Acais (com exce¢do do primeiro,
todos ja falecidos), as cidades estavam no centro das crengas e praticas dos antigos

juremeiros.

A repressio aos catimbozeiros

A repressdo aos chamados catimbozeiros manifestava-se de diferentes formas.

37 Calgar consiste na realizagdo de um ritual para sacralizar ou proteger uma pessoa ou sacralizar um
objeto que se pretende usar com fins religiosos. Assim, calgam-se instrumentos musicais usados nos
rituais, calcam-se objetos litargicos, assim como sdo calgadas as maos do ogé, ou mesmo, como veremos,
um grupo de Maracatu ou Caboclinho durante o Carnaval.



100

Uma delas era a perseguicdo da policia, sobre a qual ouvi diversos relatos dos
juremeiros, sobretudo os mais velhos. Como me contou seu Inacio Gabriel, prestigioso
mestre de Alhandra, durante o periodo de perseguicdo aos catimbozeiros, era comum a
policia obrigar um mestre abordado a levar a propria mesa na cabega, de sua casa até a
delegacia. Dele, ouvi algumas histérias sobre um certo delegado de Alhandra,
considerado o terror dos catimbozeiros, que teria travado uma verdadeira batalha em sua
perseguicdo a mestra Chica Ramalho: ele com seus soldados e a patente de delegado, e
ela com seus mestres e caboclos. Ironicamente, no final da vida, acometido de uma
cruel enfermidade, o temivel delegado procurou seu Inacio em busca de cura para o mal
que o consumia, com dinheiro bom para pagar a consulta. O mestre, no entanto,
recusou-se a aceitar o pagamento, informando que, para o seu caso, ndo teria mais jeito.
Também encontrei diversas matérias de jornais, algumas publicadas ha mais de
um século, que tanto registravam essas persegui¢des da policia quanto expressavam o
preconceito que havia (como ainda ha em relacdo aos cultos afro-brasileiros de um
modo geral) entre jornalistas e intelectuais da época. Em geral, os textos procuravam
ridicularizar os catimbozeiros, acusando-os de charlatanismo e exploragdo e alertando a
sociedade dos riscos do envolvimento com o Catimbd. Neste sentido, em 1902, uma

matéria no jornal do Recife A Pimenta, traz a seguinte matéria, intitulada “Feitigaria”:

Na rua do Gerimu, em Afogados, existe uma casa conhecida por
Catimbo, onde se pratica toda a sorte de bandalheiras, relativamente a
bruxedos, descidas de rei, subidas de principes, e caboclos de
loandas... O chefe, um tal Paulino, conhecido gury do pateo do
Carmo, anuncia que assim arranja-se todos os meios de fazer fortuna,
tirar nos bichos, alcancar o que deseja, curar espinhela caida, olhos
maus, quebrantos moléstias do mundo, etc. Seria bom que o digno
delegado daquele distrito, comparecesse ao Catimbd, para ver se o tal
mestre D. Carlos livra toda gentinha do xilindré. Duro com eles,
capitdo Ponciano, duro com eles...”®

Outro periddico, o Jornal do Recife, de 23 de fevereiro de 1918, traz a seguinte
matéria: “Um lar que se desmorona por causa do catimbo”. O texto conta a historia de
um “‘cavalheiro casado pai de diversos filhos maiores”, que vivia em companhia da sua
esposa ‘“na mais completa harmonia”, até que ela passou a freqiientar, “por uma dessas
fatalidades”, a casa de um catimbozeiro. Seu nome era José Roberto, que tinha um
Catimbd na travessa do Feitosa, n. 554. Segundo o jornalista, ele seria um “conhecido

catimbozeiro, conforme as informacdes que, por pessoas respeitaveis, foram prestadas

58 Jornal “A Pimenta”. Recife, 13 de dezembro de 1902.



101

na policia”. A partir do envolvimento com o Catimbd, “as rezingas principiaram a
perturbar a harmonia do lar feliz”, levando a “infeliz” senhora a abandona-lo. Por fim, a
matéria € concluida dizendo que o caso estaria nas maos do Dr. Maia e Silva. Trés dias
depois, em 26 de fevereiro de 1918, o mesmo jornal, em uma matéria intitulada
“catimbauseiros presos”, informava que o subdelegado da encruzilhada havia prendido,
um dia ap6s a matéria “Um lar que se desmorona...”, o citado José Roberto e todos que
se encontravam em sua casa. Apos descrever os objetos encontrados na sessdo de

“catimbau”, conclui o jornalista:

Interrogado ontem pelo 3° delegado, José Roberto negou que fosse
“catimbauseiro” e fizesse mal a qualquer pessoa. Fazia, apenas,
sessdes espiritas em sua residéncia, beneficiando aos que o
procuravam. Depois de repreendé-lo severamente o dr. Maia e Silva o
pOs em liberdade.

Em O Negro Brasileiro, escrito por Arthur Ramos, o autor cita um texto
publicado em 28 de marco de 1934, no Jornal de Alagoas, em que ¢ relatada uma
caravana — sobre a qual me referi no inicio deste trabalho — de Macei6é com destino ao
Acais. A matéria, marcadamente preconceituosa e ironica, do jornalista Pedro Paulo de
Almeida, descreve uma sessdo de cura, na qual teriam sido utilizados o fumo e o vinho
da jurema. Tanto Ramos, que naquele capitulo tratava da questdo do sincretismo
religioso, quanto o jornalista procuram ridicularizar a sess@o de Catimbo descrita,
transcrita em um texto jocoso que reproduz o didlogo da mestra com o visitante.

A persegui¢do policial aos catimbozeiros perdura, mais ou menos, até a década
de 1960. Com o processo de burocratizacdo das instituigdes religiosas, que atinge
também o Catimbo, as federagcdes de Umbanda, na area onde se realizou a presente
pesquisa, vao contribuir para o fim dessas persegui¢des. Na Paraiba, foi aprovada, em
1966, a Lei Estadual n° 3.443, que garantia aos praticantes dos cultos afro-brasileiros
liberdade de culto. As mesas de Catimbd, no entanto, desapareceriam pouco tempo
depois dessa aprovagdo, ou seja, ao longo da década de 1970.

Em toda area da pesquisa, o Catimbd, com as caracteristicas acima descritas, vai
desaparecendo a partir das mudancas estruturais e institucionais, das transformagdes
tecnoldgicas, econdmicas e sociais, seguindo o ritmo proprio de cada regido. Pode se
dizer que esse culto, enquanto um fendmeno religioso de carater mais individual, foi
mantido nos lugares em que por mais tempo permaneceu um contexto de “dispersdo
espacial”, caracteristico das populacdes rurais, onde as trocas econdmicas ¢ simbodlicas

e, consequentemente, a tomada de consciéncia dos interesses coletivos sdo menos



102

expressivas (BOURDIEU, 2008). Seu desaparecimento vai dando lugar a uma nova
forma de cultuar o legado dos antigos mestres, apoiada em um corpo sacerdotal
organizado — o que praticamente ndo existia no contexto do Catimbo — e socialmente
legitimado, representado pelos pais e mies de santo da Umbanda.

Nao temos como afirmar quando, em toda area de interesse da pesquisa, essas
mudancas comec¢am a acontecer. O caso de Alhandra, onde Vandezande (1975) realizou
seus estudos, seria uma exce¢do. O autor nos mostra que o Catimb6 predominou no
cenario religioso até meados da década de 1970, sendo aos poucos substituido pelos
cultos umbandizados™. Essa aproximacdo com a Umbanda teria se dado, inicialmente,

através da obrigatoriedade da oficializag@o dos terreiros, como nos conta o autor:

[...] os numerosos centros de umbanda, e a observacdo nos fez chegar
a conclusio de que, apesar de oficializados como centros de
umbanda, na Federacdo dos Cultos Africanos do Estado da Paraiba,
pouco tinham de cultos africanos, caracterizando-se, na realidade,
muito mais como “mesas” de catimbd... (VANDEZANDE, 1975, p.
7).

Embora ndo existam etnografias sobre o culto nas demais cidades incluidas na
pesquisa, feitas mais ou menos na época em que Vandezande fez suas observagdes, é
possivel afirmar, partindo da historia oral, que o Catimbd, com as configuracdes acima
descritas, foi mantido por mais tempo em Alhandra. Mas a histdria oral também nos
revela que, mesmo na época em que predominavam as mesas de Catimbd na referida

cidade, coexistiam com elas, ainda que em menor nimero, os chamados xangds, com

seus tambores, dancas, etc., ou seja, antes da Umbanda expandir-se na regido.

A UMBANDA

Com raras excegdes, ndo existe na area pesquisada quem trabalhe com a Jurema
fora do contexto da Umbanda. Mesmo os juremeiros que ndo tém terreiro, trabalhando
apenas nas mesas, freqlientam a casa de algum pai de santo, cultuam os orixas e se
definem como umbandistas. Assim, com exce¢do de mestre Inacio Gabriel, de
Alhandra, o fato de alguns sacerdotes ndo terem um lugar de celebrag@o, com saldo de
danca e peji (espécie de altar onde ficam os objetos litirgicos e as oferendas as

divindades africanas), ndo significa uma recusa ao modelo de sessdo de Jurema hoje

% 0 termo ¢ usado inicialmente por Roberto Motta, no contexto das religides afro-pernambucanas,
referindo-se aos terreiros de xang6 influenciados pela Umbanda.



103

predominante. Esse modelo se caracteriza pelo “toque”, a danga e o uso dos
membranofones, sendo influenciado, portanto, pelas religides de matriz africana. Como
mencionado, os sacerdotes e demais frequentadores dessas casas descrevem o conjunto
de crengas e praticas nelas encontradas como Umbanda. Contudo, boa parte do que se
observa em relagdo ao culto aos orixds deriva dos antigos xangds que, como dito,
existiam antes do movimento umbandistico se expandir na regido. Servem como
exemplos a curiacdo (como também sd3o denominados os sacrificios de animais) e o
modelo de iniciagdo (obrigag@o). O proprio termo xangé ainda € usado para definir os
toques ¢ o espago de celebragdo. Mas ndo ha como negar a influéncia da Umbanda,
ainda que a singularidade desse culto, nos 14 terreiros pesquisados, seja o legado dos
antigos mestres juremeiros e, como dito, do xango.

A Umbanda, enquanto movimento religioso, organizado em torno da
padronizacdo de conceitos e ritos, surge no Rio de Janeiro, na primeira metade do
século XX. Para Ortiz (1991), ela seria resultado da aproximagdo entre o Espiritismo
kardecista e cultos de matriz africana, especialmente a Macumba carioca. Esta tltima
designa, ao mesmo tempo, uma série de cultos de procedéncia banto, que, com a
migracdo dos negros para os novos polos econdomicos, se instalou naquela cidade. Para
o0 autor, essa migracdo, causada pelo fim do regime escravocrata, teria sido responsavel
pela desagregacdo do mundo negro. Assim, a Macumba representaria, no dominio das
crengas religiosas, essa desagregacdo. Por outro lado, esse fendmeno teria levado a uma
reorganizagdo dos liames sociais, no dambito da qual surge a Umbanda.

Muitos pesquisadores concordam que a Umbanda seria consequéncia de um
movimento duplo e dindmico: da abertura de alguns centros espiritas kardecistas para os
cultos afro-brasileiros ¢ da influéncia, sobre estes, das idéias do Espiritismo e dos
valores do mundo branco. Ortiz denominou esses processos de “embranquecimento” e
“empretecimento”. Em uma perspectiva weberiana, o autor associa a expansdo da
Umbanda por todo o Pais aos fendmenos de urbaniza¢ao e industrializagdo, que marcam
o declinio de um modelo econdmico fundamentado na agricultura e a consolidag@o das
cidades como o novo centro politico ¢ de produgdo. Desse modo, a formagdo da
Umbanda seguiria as linhas tragadas por essas mudangas, o que leva Ortiz a afirmar que
“quanto mais as regides sdo urbanizadas e industrializadas, tanto maior serd o nimero
de adeptos umbandistas” (ibid., p. 51).

Claude Lépine também associa o surgimento da Umbanda ao fortalecimento da

sociedade urbanizada e industrializada, acrescentando a esses fatores o declinio da



104

Igreja Catolica. Para a autora, o movimento umbandistico coincidiria com 0 momento
em que o pais procura definir sua identidade de pais mestico. Os idedlogos da
Umbanda, no entanto, iriam localizar a origem da religido para além dos grupos étnicos
que vao contribuir mais diretamente para a formacdo do povo brasileiro, além de
descartar praticas consideradas indignas de uma nag¢fo civilizada e tudo o que nos

rituais lembrava a Africa. Como escreveu Lépine:

Os ideodlogos da umbanda procuram negar ao negro a origem da
religido, situando-a na India, no Egito antigo, ou até mesmo num
continente mitico desaparecido, a Lemuria. Estabeleceram uma
hierarquia dos espiritos em fun¢éo da cor, na qual os preto-velhos
situam-se nas fronteiras dos mundos das “trevas”, onde reinam os
exus; 0s orixas emprestaram seu nome a valores simbolizados pelos
santos do catolicismo; transformados em entidades que atingiram os
mais altos graus da evolugdo espiritual e que ndo se manifestam mais,
os orixas desapareceram do culto (2005, p. 125).

A articulagfo para a organiza¢do da Umbanda enquanto religido acontece no Rio
de Janeiro, a partir da aproximacdo de praticas e idéias mais ou menos semelhantes. No
entanto, ndo podemos atribuir uma data a sua origem nem afirmar ter ela nascido em um
determinado centro ou terreiro. E possivel dizer, contudo, que o Rio de Janeiro foi o
cenario das agdes que levaram ao surgimento da Umbanda enquanto uma religido
nacional, em que pese o carater diverso e heterogéneo das versdes encontradas em todo
o Pais.

E preciso nio perder de vista, contudo, que a influéncia do Espiritismo em cultos
afro-brasileiros ndo aconteceu apenas via cultos bantos cariocas. Essa teoria aponta para
a tendéncia, a qual me referi no inicio deste trabalho, presente em Bastide e Ribeiro, que
associa os cultos bantos a uma tendéncia a degeneragdo, a impureza, ao sincretismo,
enquanto os jeje-nagd seriam considerados mais “auténticos”, mais “puros”. O préprio
termo espiritismo, designando uma sessdo na qual ha comunica¢do com os mortos, era
comum em outras cidades do pais. No Recife, por exemplo, o termo aparece em varias
matérias de jornais do inicio do século XX, como em uma intitulada “espiritismo”, de
13 de margo de 1902, no jornal 4 Pimenta®.

Sem a denominacdo de Umbanda, essa aproximagao entre o Espiritismo e cultos

afro-brasileiros foi registrada fora do Rio de Janeiro por Nina Rodrigues em seus

% Trata-se de uma cronica, intitulada “espiritismo”, que ironizava a forma como vinha sendo tratada a
peste bubodnica, que aterrorizava a populagdo na época. O texto ¢ uma entrevista feita ao espirito de um
homem morto pela peste. Na introdugdo, 1é-se: “Damos abaixo uma evocacdo feita pelo nosso amigo
Pedro Abre sobre a bubonica. O espirito evocado ¢ de um distincto facultativo do Rio”.



105

estudos sobre o sincretismo do negro na Bahia (RODRIGUES, 1935). Do mesmo modo,
Arthur Ramos, em 1934, chamava a atengo para a assimilacdo do Espiritismo nas
macumbas e nos candomblés em diferentes regides do Pais, registrando, inclusive, a
presenga nesse cenario religioso ndo s6 de negros e mesticos, mas também da populacéo

branca:

No Brasil, muitos paes de terreiro se intitulam espiritos e os filhos de
santo médiuns... Os centros espirito-fetichista espalharam-se por
varios recantos da capital do Brasil e Estados arrastando verdadeira
legido de crentes, ndo sO entre 0s negros € mesticos, como entre a
propria populagdo branca (RAMOS, 1988, p. 126).

Edson Carneiro, por sua vez, documentou a influéncia do Espiritismo em alguns
candomblés de caboclos da Bahia. Nestes, os espiritos baixavam para fazer “caridade”,
intercedendo junto aos santos por aqueles que ainda nido haviam se desprendido do
“fardo imundo da matéria”. Assim, dira o autor: “Estd-se vendo que ndo ha quase
diferenga entre essas sessOes ¢ as sessdes espiritas, pelo menos as sessdes espiritas
populares” (CARNEIRO, 1991, p. 235).

Ao afirmar que os primeiros passos para transformar esse movimento em uma
religido foram dados no Rio de Janeiro, parto dos seguintes fatos: em primeiro lugar, é
nesta cidade, em 1939, que ¢ fundada a primeira federacdo de Umbanda. Dois anos
depois, ¢é realizado no Rio de Janeiro o 1° Congresso Umbandista. A partir de 1945 a
Umbanda intensifica suas acgdes, se utilizando da imprensa, de publicidade e do
proselitismo pelo radio. Essas agdes buscavam, por meio da disciplina e padronizagio
dos conceitos e ritos, organizar a religido, exercendo um controle sobre sua pratica
através de canais oficiais. A partir da década de 1950, irfo surgir federacdes de
Umbanda em varios estados do Pais. Elas irdo desempenhar um papel fundamental na

expansdo dessa religido em ambito nacional. Como escreveu Negrio:

N&o obstante este papel fundamental dos terreiros na génese da
religido, sem cuja criatividade ela ndo existiria, ndo teria a Umbanda
se tornado um movimento nacional, dotado de um minimo de
organizagdo transcendente aos limites de suas unidades, ndo fosse a
atuagdo dos lideres federativos (NEGRAO, 1996, p. 145).

As federagdes, além da preocupagdo com a unificagdo dos centros e terreiros,
irdo desempenhar um outro papel importante na consolidagdo dessa religido enquanto
movimento nacional. Este seria o de enfrentar e responder aos ataques contra a
Umbanda, feitos por alguns setores da sociedade, a exemplo das campanhas realizadas

pela Igreja Catolica entre as décadas de 1950 e 1960 (ORTIZ, 1991). Nesse periodo, sdo



106

tomadas medidas oficiais por parte da Igreja no combate ao Espiritismo em geral e
particularmente contra a Umbanda, tais como a Campanha Nacional Contra a Heresia
Espirita, langada pela Confederagdo Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB), em 1953, ¢
a cria¢do, no mesmo ano, da Sessdo Anti-Espirita, criada pelo Secretariado Nacional da
Defesa da Fé e da Moral. Dentre as resolucdes da CNBB mais representativas desse
movimento, destaco as seguintes: o estabelecimento de critérios para a venda de
estatuas e quadros de santos a serem adotados pelos fabricantes e vendedores desses
produtos; a cria¢do de critérios para a bénc¢do dessas imagens; o aumento das béngaos e
de outros sacramentos em contraposi¢cdo aos passes espiritas; ¢ a institui¢do da bén¢do
aos enfermos, também se contrapondo aos passes.

Essas acdes contra a Umbanda comecariam a declinar com o advento do
Vaticano II, mais precisamente com a “Declaracdo de Nostra Aetate”, em 1965, sobre as
relacdes da Igreja com as religides néo cristds, a partir da qual surge um discurso mais
tolerante e ecuménico no seio da Igreja. A declarag@o afirma que a Igreja Catdlica néo
rejeita nada que seja verdadeiro e santo nas outras religides, declarando que considera
os modos de agir e viver dos seus seguidores, reconhecendo que, embora haja
divergéncia em muitos pontos da crenga e das propostas do catolicismo, ndo raro
refletiriam, essas religides, um “raio” da verdade que ilumina todos os homens.

Como efeito da declaragdo, a Igreja, em nosso pais, passaria a buscar no
Espiritismo e na Umbanda elementos que ajudassem no trabalho de evangelizacdo,
compreendendo que o Cristianismo do Brasil deveria fundamentar-se em aspectos da
sua propria cultura.

Ao expandir-se em dmbito nacional, o movimento umbandistico sera fortemente
influenciado pela religiosidade local, como no caso aqui estudado. Essa multiplicidade
de versdes tem acompanhado a Umbanda desde o seu surgimento, de modo que €
praticamente impossivel uma caracterizagdo geral e absoluta dessa religido.

Segundo autores como Ortiz e Bastide, seu pantefo, principalmente nas versdes
mais proximas do Espiritismo kardecista, estaria organizado em um sistema de linhas e
legides, que, em alguns casos, se subdividiria, ainda, em uma infinidade de novas
legides ou falanges. Brumana e Gonzales Martinez, no entanto, que estudaram a
Umbanda em Sdo Paulo, chamam a atencdo para o fato de que, embora a organizacio da
“multiplicidade difusa” dos espiritos da Umbanda estivesse ligada a necessidade de
torna-la racional, a elaboracdo desse quadro geral se deu de modo “arbitrario, episddico

e idiossincratico’:



107

O que estamos afirmando €, portanto, que estas articulacdes tdo
sofisticadas e complexas ndo existem nos terreiros, ou que, na
hipdtese de ai se encontrarem, € porque provém da literatura. Se
passaram para os textos dos pesquisadores ndo é porque tenham sido
recolhidas “em campo”, mas por terem sido formadas da
bibliografia... (BRUMANA e GONZALES MARTINEZ, 1991, p.
248).

Nos casos estudados por estes ultimos (terreiros de Umbanda localizados em Sao
Paulo), foi observado que o termo /inha ndo estava ligado a um suposto sistema
complexo e sofisticado, mas ao fato de existirem diversos tipos de orixa. Esses tipos
poderiam se chamar linha, corrente, povo, etc. Do mesmo modo, a existéncia de
falanges provinha do fato de haver entidades chefes e entidades subordinadas. Essa
relacdo, segundo os autores, s6 se daria dentro de um mesmo terreiro, onde todas as
entidades de um mesmo tipo estariam subordinadas a entidade que incorporava no pai
de santo.

Essa utilizacdo dos termos /inha ou falange designando diferentes grupos de
entidades, sem a articulagdo sofisticada descrita por Ortiz, ja havia sido registrada na

década de 1930 por Arthur Ramos, no contexto da Macumba carioca:

Ha grupos de santos que surgem em falanges. Estas pertencem a
vérias nagdes ou linhas. Tanto mais poderoso ¢ o Grio-sacerdote
quanto maior é o nimero de linhas em que ele trabalha. Ha a linha da
Costa, linha de Umbanda ¢ de Quimbanda, linha de Mina, de
Cabinda, do Congo, linha do Mar, linha Cruzada (unido de duas ou
mais linhas), linha de Mussurumim, etc. (RAMOS, s/d, p. 107).

O vocabulo /inha é também empregado na Umbanda para designar o tipo de
cerimOnia que caracteriza um determinado terreiro, como linha do oriente, linha
africana, linha de Ogum, linha de Ox6ssi, linha de Xangd, entre outras.

Como afirmei, € praticamente impossivel uma caracterizagdo geral e absoluta da
Umbanda. Creio que € possivel, no entanto, apresentar algumas consideragdes sobre
suas divindades, tomando por base uma versdo, digamos, mais classica dessa religido.
Vale salientar que, apesar de esta ndo ser a versdo praticada nos 14 terreiros
pesquisados, sua influéncia sobre o culto neles praticado, como veremos, ¢ inegavel,
expressando-se de diferentes formas. Podemos afirmar que, no topo do pantedo da
Umbanda, encontra-se um deus supremo, que seria o mesmo Deus dos cristdos ou
Olorum (divindade iorubana). Contudo, apesar da sua importancia no discurso dos fiéis,
essa entidade ndo apresenta um papel ritual, estando limitado no pantedo a um lugar

mais retorico. Abaixo dele, localizam-se os orixas. Oxala, ou Orixald, normalmente



108

identificado como Jesus, € o mais importante deles. Os orixas seriam os intermediarios
entre o ser supremo e os homens.

Na Umbanda carioca e paulista, descrita pelos autores acima mencionados, os
orixas dificilmente incorporam nos médiuns. Quando o fazem, geralmente manifestam-
se por cddigos corporais, como se vé no Candomblé e no Xangd. Abaixo deles, viriam
os guias, que compreendem as seguintes categorias: caboclos, pretos velhos e criancas
(também chamadas erés). A forca dos orixas, na maioria dos casos, estaria representada
por essas entidades, que teriam também o papel de intermedidrias. Outras entidades que
aparecem com uma certa frequéncia sdo os marinheiros e os ciganos. Estas, assim como
os caboclos, pretos velhos e as criangas, se expressam por codigos verbais e corporais.

As pesquisas dos censos mais recentes t€ém apontado para uma diminui¢io
significativa dos adeptos da Umbanda nos altimos anos. Flavio Pierucci (2006) mostra
como este fendomeno teria abalado muitos estudiosos da Umbanda, que nela viam uma
forma de religido totalmente ajustada a realidade diversa e plural do Brasil. Nesta
perspectiva, ela seria uma religido brasileira por exceléncia, uma vez que procuraria dar
lugar as diversas etnias fundantes da nossa cultura. Ela também representaria, na visao
de alguns pesquisadores, uma espécie de vitdria das minorias — sobretudo dos indios,
negros e caboclos —, que teriam conseguido se opor a imposi¢do do cristianismo.

A questdo que me parece significativa € a seguinte: se por um lado o interesse
dos pesquisadores pela Umbanda significou uma ruptura com a busca incessante pela
Africa no Brasil, onde os africanismos eram tomados como provas de resisténcia ¢ da
capacidade de autoperpetuagdo da civilizagdo africana (DANTAS, 1988), esse interesse
criava outra suposta coeréncia, ndo centrada na autoperpetuacdo de uma civilizagao,
mas no encontro relativamente equilibrado de varias delas. A suposta coeréncia vai
perdendo forca a medida que os estudos sobre a Umbanda vdo desvendando uma
pluralidade contraditdria, a existéncia ndo de uma, mas de muitas umbandas®'. Como
sugere o culto aqui estudado, descrito por muitos dos seus praticantes como Umbanda
tragada, seria necessario, como apontou Augé, “escolher campos e construir objetos na
encruzilhada dos mundos novos” (1997, p. 145).

Penso que a quest@o pode, ainda, ser colocada em termos de coeréncia extrinseca

— que marca a postura purificadora dos pesquisadores preocupados com a continuidade

1 ~ . A . o e [ , . . . ~
5 Sobre a questdo da “incoeréncia” nas religides afro-brasileiras, Sérgio Ferretti vai chamar a atengdo
para a importancia dos antropdlogos procurarem a “logica e a coeréncia de um fendmeno ambiguo e
contraditorio como o sincretismo” (1995, p. 17).



109

das tradigdes — e coeréncia intrinseca, que parte dos significados que lhe sio atribuidos
no presente pelos seus protagonistas, reafirmando, deste modo, seus valores. Esta
assinala, portanto, um deslocamento epistemolégico em relacdo os estudos da religido e

da cultura como um todo.

Umbanda Tracada

Por trabalhar com linhas ou correntes diversas, estando dividida basicamente,
como vimos, entre orixas e Jurema, a Umbanda praticada em toda a area da pesquisa ¢
descrita por seus praticantes como tracada. Um mestre tracado, que domina as diversas
linhas com as quais trabalha, ¢ considerado um “feito em tudo”. Dona Maria, por
exemplo, do Centro Espirita Rei Malunguinho, em Alhandra, trabalha com a Jurema,
recebe o mestre Z¢é Pilintra, mas ¢ filha de Iansa de Balé, que é o seu guia de frente.

Além dos toques, os terreiros costumam realizar sessdes de mesa ou de consulta,
onde recebem seus “clientes”. Esses rituais, sobre os quais voltarei a falar no ultimo
capitulo, consistem em trabalhos abertos a toda comunidade. Durante a pesquisa, pude
observar a visita de pessoas — muitas delas desconhecidos do pai de santo e vindas de
outras cidades — em busca de cura ou de solug¢do para toda a sorte de problemas. E
através dessas mesas que entra parte do chamado corocoxé (dinheiro adquirido através
de servigos religiosos), termo comum aos terreiros pesquisados.

Outro tipo de sessd@o de mesa ¢ denominado de doutrina ou mesa branca. Esta ¢
encontrada em quase todos os terreiros. Embora influenciada pelo kardecismo, no qual a
palavra desempenha um papel central, ¢ na verdade bastante pratica, tendo como
principal objetivo desenvolver, pela pratica, a mediunidade dos filhos de santo. Em
alguns casos, visa doutrinar, também, os seus guias. Na maioria dos terreiros, essa
preparagdo espiritual dos médiuns ndo acontece apenas nessas sessdes, mas seria
resultado de todo o processo que leva um iniciante a tornar-se um filho de santo e, com
o passar do tempo, a realizar todas as obrigacdes necessarias ao seu desenvolvimento
espiritual.

A adesdo a Umbanda néo implica uma oposi¢do a outras formas de religido ou a
imposi¢do de uma determinada crenca ou conduta ética para seus praticantes. Assim,
encontramos concepcdes bastante diferentes sobre o post-mortem e sobre outros
aspectos da religido. Essa abertura permite que, mesmo tendo aderido 8 Umbanda, um
médium da casa continue se definindo como catolico e participando ativamente das

atividades da Igreja. Com excecdo de alguns pais de santo de Goiana, todos os demais



110

sacerdotes dos 14 terreiros pesquisados também se definem como catdlicos. Vejamos a
este respeito o relato de dona Maria de Cachimbo, mée de santo do Terreiro de
Umbanda Séo Jorge, de Condado: “Eu sou catodlica porque creio em Deus também, né?
Ai, sou catolica e, mas assim, vou na Igreja quando preciso. [...] bem sou catolica,

porque eu ndo posso ser crente. Sou espirita e sou catolica”.



CAPITULO IV — O CENARIO RELIGIOSO

111



112

Neste capitulo, pretendo situar o cenario religioso das cinco cidades incluidas na
pesquisa. Meu objetivo ndo € descrever os rituais e as crengas praticados em cada um
desses espagos de celebragdo (o que sera feito mais adiante), mas apresentar as
instituicdes e os diversos agentes comprometidos com o funcionamento do campo
religioso. Em um primeiro momento, procuro situar os terreiros, sua localizagio, suas
caracteristicas socioeconOmicas, quem sao seus pais e maes de santo, como e por quem
foram iniciados, sua trajetoria até tornarem-se sacerdotes, as principais entidades com as
quais trabalham, quantos filhos-de-santo possuem, entre outras. Em um segundo
momento, abordo a questdo das federacdes ¢ a manifestagdo da Jurema na arte popular

— Maracatu, Cavalo Marinho, Caboclinho e coco.

TERREIROS E CENTROS: consideracdes iniciais

Os terreiros e centros que compdem o cenario da pesquisa podem ser descritos
como um campo religioso, no sentido de Bourdieu, ou seja, enquanto um cenario
marcado por disputas e aliangas entre os pais de santo pelo monopdlio da gestdo dos
bens religiosos e do exercicio legitimo do poder religioso. Essa concorréncia entre os
sacerdotes, como veremos, € uma das caracteristicas dos terreiros observados ¢ um dos
seus elementos dinamizadores.

Em toda a area pesquisada, o espago de celebragcdo ¢ denominado terreiro,
centro, casa ou ilé. Alem desses termos, sdo também registrados pelas federagcdes como
templo religioso, centro espirita ou tenda. As duas primeiras denominacdes sdo
empregadas por federagdes como a Fundacdo Beneficente dos Cultos Umbandisticos e
Filoséficos do Estado da Paraiba e a Federa¢do dos Cultos Africanos do Estado da
Paraiba, respectivamente. Esta tltima, pelo menos de acordo com seu atual presidente, ¢
contra o registro do espaco de celebragdo como terreiro, preocupado com a disciplina e
a padronizagdo dos conceitos e ritos dos seus filiados. Ja federa¢cdes como a Fundagdo
Sdo Jorge Guerreiro, da Paraiba e a Federacdo Espirita Cavaleiro da Esperanga S&o
Jorge ¢ Tenda Nossa Senhora da Concei¢do, de Pernambuco, que também atuam na
regido da pesquisa, podem sugerir, mas ndo interferem na escolha dos nomes de
registro.

E comum, na regido, referirem-se aos terreiros, em uma linguagem mais
espontanea, como Xangd, Macumba ou Catimbo. Assim, é habitual alguém dizer

A9

“fulano abriu um Xangd” ou que em um dado lugar “existia uma Macumba” ou, ainda,



113

que “frequentou o Catimbo de fulano”. Contudo, enquanto os primeiros designam
unicamente o espago onde acontecem os rituais, os segundos mantém com este uma
relacdo metonimica, referindo-se a religido ou aos cultos neles praticados.

Nas cidades da Mata Norte de Pernambuco, os termos centro e terreiro sio
usados como sindnimos. J& em Alhandra, o primeiro ¢ mais empregado para designar as
casas onde se praticam exclusivamente sessdes de mesa, a exemplo do centro de Joca
Maio-de-Pau e do espaco onde seu Inacio Gabriel (da Popoca) recebe seus consulentes.
Assim, seriam considerados ferreiros apenas as casas que realizam sessoes de toque.
Para alguns umbandistas, esse termo sé deve ser empregado referindo-se as casas que
possuem saldo proprio para a gira. Os que realizam os toques e outras sessdes no espaco
doméstico, como a transformacdo da sala da residéncia em saldo, nio seriam assim
considerados.

Além da grande quantidade de terreiros existentes nas cidades pesquisadas, ha
um numero consideravel de casas que trabalham apenas com sessdes de mesa. E dificil
precisar quantas existem, uma vez que muitas funcionam quase no anonimato. Por outro
lado, ¢ grande o numero de filhos e filhas de santo que participam da gira de um mestre,
mas que possuem sua propria mesa em casa, oferecendo consultas a comunidade.

Com excecdo de algumas casas de Goiana, como a Tenda Espirita Maria Conga,
do pai Carmelo, ¢ a Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoid, de pai Dedo, os
terreiros estdo localizados em ruas pobres, muitas delas ndo pavimentadas, sendo a
maioria da sua clientela formada por pequenos agricultores, alguns residindo em areas
rurais. Nos sabados de toque, além do sentido ludico e socializador que adquire para os
frequentadores da casa, a sessdo, em boa parte dos terreiros, torna-se uma opg¢ao de
lazer para a comunidade. Durante essas sessdes, sobretudo nas festas de obrigagdo,
pessoas ndo praticantes da religido disputam lugar na janela e na porta, enquanto outros
conversam espontaneamente em frente ao terreiro (ver foto 1).

Embora existam alguns rituais fechados, os toques sdo, em geral, abertos.
Contudo, essa abertura néo € total, havendo sempre um relativo controle no acesso ao
saldo. Podemos dizer que, na maioria dos terreiros, ¢ permitido observar a gira, mas o
acesso ao espago onde ela se realiza ¢ restrito. Na Tenda Espirita Ogum Beira-Mar, em
Goiana, por exemplo, a sala ¢ o primeiro comodo da casa. No lugar da porta, hd uma
grade, que torna a sessdo bastante visivel a quem passa na rua. A grade, no entanto, é
mantida fechada durante o toque.

Em alguns terreiros, como a Mansdo de Iemanja, em Goiana, o Terreiro Ogum



114

Beira-Mar, em Itambé, e na maioria dos terreiros de Alhandra, nos quais as portas sdo
divididas horizontalmente — modelo bastante comum na regido —, costuma-se fechar a
parte inferior, mantendo-se, dessa forma, o carater publico da sess@o e um certo controle
do acesso ao saldo. A foto abaixo, de um toque no Terreiro Ogum Beira-Mar, em
Itambé, mostra uma cena bastante comum nessas casas: pessoas da vizinhanca, ndo
praticantes da religifio, observam a sessdo do lado de fora, separados pela portinhola

mencionada.

Foto 1 - Terreiro Ogum Beira-Mar, Itamb¢.

Em toda a drea pesquisada, a residéncia do pai de santo e o espago sagrado estdo
fisicamente interligados. Nos terreiros, sobretudo em dias de toque, o primeiro torna-se
extensdo do segundo. Nas sete casas que visitei em Itambé, Pedras de Fogo e Condado,
o terreiro fica no quintal da residéncia do pai ou da mae de santo. Em Goiana, com
excegdo da casa de pai Carmelo, o espago sagrado ¢ o espaco doméstico estdo juntos, de
modo que o saldo da gira ¢ a propria sala da residéncia. Este ¢ o caso também do Centro
Espirita Rei Malunguinho, em Alhandra.

O espago sagrado ¢ dividido basicamente da seguinte forma: o saldo, onde
acontece o toque, e o quarto, onde se encontra o peji e permanecem os filhos de santo
durante as obriga(;f)es62 . Na maioria das casas, a mesa onde sdo realizadas as sessdes de
doutrina ou consulta estd localizada no saldo ou em outro comodo da residéncia do pai
de santo. Em algumas casas, como no Centro Espirita Rei Malunguinho, em Alhandra, e
na Mansdo de Iemanja, em Goiana, ela ocupa um quarto especifico, separado tanto do
peji quanto do espaco doméstico.

A tabela abaixo permite uma visualizacdo geral de como esses elementos estdo

52 Para dizer que uma pessoa deu uma obrigagio ou foi iniciada é comum, nos 14 terreiros pesquisados,

CEINTS

dizer que ela “entrou de (ou no) quarto”, “entrou no peji” ou que ela “deitou”.



dispostos em cada terreiro visitado.

TERREIROS Cidade Localizacao do
saldo

Tenda Espirita Maria Conga — | Goiana Atras da residéncia
pai Carmelo
Tenda  Espirita  Caboclo | Goiana Na sala da
Boiadeiro de Tupygoia — pai residéncia
Dedo
Tenda Espirita Ogum Beira- | Goiana Na sala da
Mar — pai Z¢ Carlos residéncia
Mans3o de Iemanja - Dona | Goiana Na sala da
Rita residéncia
Centro Espirita Rei | Alhandra | Na sala da
Malunguinho — Ciriaco residéncia
Centro Espirita Ogum Beira- | Alhandra | Ao lado da
Mar — Deca residéncia
Templo Religioso Orixd S@o | Alhandra | Ao lado da
Jodo Batista — pai Edu residéncia
Terreiro Ogum Beira-Mar - | Itambé Atras da residéncia
Dona Nita
Centro do Mestre Z¢ Pilintra - | Itambé Atras da residéncia
Seu Cicero
Centro Espirita e Terreiro de | Itambé Atras da residéncia
Umbanda Nossa Senhora do
Carmo - Dona Zeza
Ox6ssi Pena Branca — pai Biu | Condado | Atras da residéncia
de Laro
Terreiro de Umbanda S&o | Condado | Atras da residéncia
Jorge — Dona Maria
Terreiro de Ogunté, lansd Oia | Condado | Atras da residéncia
— Dona Mara
Terreiro Mae Iemanja - Dona | Pedras de | Atrés da residéncia
Joana Fogo

115

Em Alhandra e em Goiana (com exce¢do da Tenda Espirita Maria Conga, de pai
Carmelo), o saldo fica na sala ou ao lado do espago doméstico, nunca atras. Em
Condado, Itambé e Pedras de Fogo, todos os saldes da gira funcionam atras da casa do
pai de santo.

A tabela acima mostra que os terreiros tendem a seguir o modelo adotado em sua
cidade. Mesmo os donos dessas casas cuja iniciagdo estd ligada a sacerdotes de outras

localidades — que tem outra concepcdo da disposi¢do desses espagos — tendem a seguir o



116

modelo local. Este € o caso, por exemplo, de pai Edu, de Alhandra, que foi feito por
mae Nita, de [també, mas que, ao contrario desta, mantém o terreiro ao lado do espaco
doméstico. Para Edu, a escolha do modelo se deu por sua praticidade. Como afirma o
proprio: “E porque do lado da casa fica melhor, porque a gente abre uma porta, ai,
chega gente de noite pra gente atender, né? Ai, s6 € entrar por dentro de casa e vai
atender, ndo precisa nem ta saindo pra fora, né?”.

J& para dona Nita, sua mae de santo, o terreiro atrds da residéncia significaria
mais seguranga ¢ privacidade, uma vez que ha certa intolerancia por parte de algumas
pessoas da comunidade, sobretudo os “crentes”.

Eu prefiro ali. Eu s6 fiz ali, porque é onde fica melhor. Que a gente
fecha esse portdo aqui, e fica até¢ mais tranqiiilo ali. Quando era aqui
na frente, meu filho, era tanta... pedrada... Depois foi que eles
pararam mais, porque eles sabem que comigo ndo tem boquinha
mesmo, porque eu ndo dou o brago a torcer pra ninguém.

O que parece ser uma mera escolha do dono do terreiro, ou uma conseqiiéncia de
sua condicdo financeira, parece estar, em alguns casos, ligado a uma maior ou menor
aceitacdo da comunidade em relagéo a essas casas. Com efeito, todos os pais de santo ja
sofreram algum tipo de problema com a realizagdo dos toques. Os depoimentos nesse
sentido s3o muitos. Edu, de Alhandra, e dona Zeza, de Itambé, por exemplo,
enfrentaram ag¢des na justica, sobretudo pelo horario de realizagdo dos rituais. Essas
acdes, no entanto, podem ser mais diretas, como jogar pedras no telhado durante o
toque, como ocorreu na casa de dona Nita, e como presenciei em Condado, na casa do
seu Bio; interdicdo da sessdo, com a conducdo do dono a delegacia, como aconteceu
com pai Z¢ Carlos, de Goiana, geralmente sob acusacdo de incomodar a vizinhanga com
o som alto em horario ndo permitido; e a invasdo violenta do terreiro durante o toque,
por pessoas da vizinhanga, como aconteceu com seu Cicero, de Itambé. Esses e outros
casos que ouvi dos pais de santo foram conseqiiéncias de conflitos com a vizinhanga.

A localizagdo do terreiro, portanto, ndo ¢ uma escolha meramente casual,
podendo nos dizer algo sobre a relagdo dessas casas com a comunidade. Pai Dedo, de
Goiana, por exemplo, que é engajado na luta contra o preconceito religioso e pelos
direitos dos umbandistas, concebe essa localizagdo dos terreiros como um ato
simbdlico: o espaco de celebragio atras da casa significaria a aceitagdo da condig¢do de
inferiores; na frente da casa, significaria uma recusa a essa condi¢@o. Vejamos sua fala:

[...] prefiro que seja na frente. Vamos deixar hoje em dia da gente
viver atrds da casa dos outros, né? A gente ¢ de uma religido afro-
descendente, a gente como juremeiro tem que trazer para frente.



117

Vamos também deixar de cobrir o nosso templo, nossa casa, seja
matriz africana, seja de Jurema, de telha brasilite, vamos botar telha
normal, vamos fazer uma sede como existe a denominacdo Igreja
Catolica e igreja evangélica por ai, né? Hoje eu t6 pensando grande...

Apos essas consideracdes gerais sobre o espago de celebracdo, farei uma breve
descrigdo de cada terreiro pesquisado, precedido de algumas consideragdes sobre o
cenario religioso de cada uma das cidades. Situi-los separadamente me parece
fundamental, em face das idiossincrasias das casas ¢ da riqueza dos relatos de cada
juremeiro. Essa forma permite, ainda, uma vis8o mais ampla das diferencas e
aproximacdes encontradas nos terreiros, inclusive de uma mesma cidade. Vale salientar
que as referéncias ao espago de celebragdo e seus protagonistas ndo se limitara a esta
sessdo, remeterei freqiientemente a ambos, tanto nas segdes seguintes quanto no

proximo capitulo.

GOIANA

Consideracdes iniciais

Se Alhandra destaca-se, na area pesquisada, como a grande referéncia religiosa
para os juremeiros, Goiana mantém uma importancia singular, tanto por sua localizagéo,
funcionando como um centro de confluéncia na referida area, quanto por ser o principal
centro urbano, dentre os municipios pesquisados. Essa centralidade, como vimos, ¢
manifestada ainda no periodo colonial, quando se torna a cidade mais préspera da
Capitania de Itamaraca. Na ocasido da sua incorporagdo a Pernambuco, figurou como o
principal centro econdmico desta Capitania. Goiana também exerce um destaque, como
mencionado, por nela estarem localizadas as sedes das principais federagdes que atuam
na area pesquisada, assim como as lojas de produtos de Umbanda, onde o povo de santo
costuma comprar instrumentos musicais € outros objetos usados nos rituais.

Meu contato com o universo religioso de Goiana se deu hé cerca de nove anos,
quando conheci, no inicio das minhas pesquisas em Alhandra, seu Joca Mao-de-Pau,
que mantinha centro nessas duas cidades. Seu Joca é conhecido em praticamente toda a
area de interesse da pesquisa. As razdes que o levaram a mudar-se para Alhandra,
depois de ter morado toda a sua vida em Goiana, onde adquiriu prestigio ¢ mantém
ainda hoje um dos centros mais populares da cidade, evidenciam a importancia dessa
pequena cidade do litoral paraibano, para os juremeiros da Zona da Mata Norte de

Pernambuco.



118

Goiana esta localizada a 72 quilometros do Recife. Sua populagdo hoje ¢ de
aproximadamente 74.424 habitantes. Das cidades pesquisadas, é a que mantém o menor
indice de pobreza. Existem em funcionamento no municipio aproximadamente 14
terreiros e um numero significativo de casas que trabalham apenas com mesa, sem saldo
para realizacdo de toques. A maioria dos terreiros estd localizada em areas pobres,
sendo a maior parte dos seus frequentadores formada por trabalhadores da cana e por
agricultores da chamada lavoura branca (feijdo, arroz, macaxeira, etc.). Durante a
pesquisa, freqlientei as seguintes casas: a Tenda Espirita Maria Conga, de pai Carmelo;
a Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoia, de pai Dedo; a Tenda Espirita Ogum
Beira-Mar, de pai José Carlos; ¢ a Mans3o de Iemanja, de dona Rita. Embora existam
rivalidades e intrigas entre os donos de terreiro, como nas demais cidades visitadas, em
Goiana ha um grupo bastante unido de pais de santo. Deste modo, pai Dedo, pai José
Carlos e pai Carmelo, cujos terreiros mantém, em alguns aspectos, diferencas
significativas, estdo bastante proximos, tanto no ambito espiritual quanto em outras
dimensdes da vida cotidiana. Alias, para o povo de santo, essas ultimas sdo inseparaveis

do primeiro.

Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoia

A Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoia, de José Severino do
Nascimento Filho, conhecido como pai Dedo, fica na Rua José M. A. Melo, no bairro
Castelo Branco. No inicio desta pesquisa, Dedo morava em um bairro mais simples,
proximo a estrada que vai de Goiana a Itambé. Ao longo do trabalho de campo, ele
mudou-se duas vezes. O bairro onde reside atualmente ¢ habitado, em sua maioria, por
pessoas de classe média, com imoveis mais valorizados, aparentando seus moradores
um nivel econdmico superior ao do endere¢o anterior. Seu terreiro apresenta uma
diferenca consideravel em relagdo a maioria dos que visitei na Mata Norte e na Paraiba.
E bem mais novo, espagoso, com primeiro andar ¢ bom acabamento. A garagem da
casa, com varios quadros de orixas e caboclos nas paredes, ¢ usada como saldo nos dias
de toque. Uma das metas do pai Dedo, e que ele pretende atingir em breve, é conseguir
uma sede para seu terreiro, dissociando-o do espago doméstico. Se isto vier acontecer,
sera o primeiro caso desse tipo em Goiana e nas cidades circunvizinhas.

Dedo pertence a um grupo de sacerdotes, do qual fazem parte pais e méaes de

santo de Recife, Goiana, Abreu ¢ Lima e outros municipios de Pernambuco,



119

preocupados com a imagem e o crescimento da Jurema no contexto da Umbanda. Em
toda area da pesquisa, ele ¢ sem duvida o pai de santo mais critico e engajado na luta
contra o preconceito religioso e pelos direitos dos umbandistas. Em seu discurso, mostra
uma constante preocupacdo em elevar sua religido ao mesmo nivel de aceitacdo das
religides cristds. Deste modo, recusa-se, ao contrario da maioria dos pais de santo, a
frequientar a Igreja Catdlica. Esse carater contestatorio também ¢ evidenciado no fato de
ter sido um dos responsaveis, em Goiana, pelo fim da exigéncia de filiagdo das casas de
Umbanda as federacdes, sendo Vice-Presidente, no municipio, do Instituto Nacional da
Tradi¢do e Cultura Afro-Brasileira (Intecab), que representa os terreiros sem cobrar
anuidade nem qualquer outra taxa. Dedo goza de certo prestigio e respeito frente a
sociedade goianense, além de um certo status social, o que faz questdo de demonstrar
morando nos melhores bairros, promovendo festas que chegam a durar uma semana e
ocupando os mesmos espacos frequentados pelas familias mais abastadas da cidade.

O seu terreiro, ou il€, como prefere denomina-lo, possui cerca de vinte filhos-de-
santo, que residem em diferentes bairros da cidade. Dentre eles, encontram-se alguns
comerciantes, professores municipais, um policial militar e outros funcionarios
publicos. Como na Tenda Espirita Maria Conga, de pai Carmelo, o nivel sdcio-
econdmico dos frequentadores da casa difere do observado nos demais terreiros — das
cinco cidades incluidas na pesquisa — nos quais a maioria dos frequentadores &
composta por pequenos agricultores e cortadores de cana.

Dedo nasceu em 1967, no sitio Jerimum, municipio de Itambé, Pernambuco,
sendo criado por sua avd, no engenho Gonga. Segundo ele, sua familia era toda
evanggélica e sua avd, que teria “horror ao espiritismo”, era catolica, “rata de igreja”, nas
palavras do préprio. O motivo que o levou a religido € praticamente o mesmo narrado
pela quase totalidade dos pais e méaes de santo da regido, sendo descrito como uma
“doenca espiritual”. Esta, como nas muitas historias que ouvi, se manifesta geralmente
na infancia ou na adolescéncia, como uma doenga ndo diagnosticada pelos médicos, que
pode provocar cegueira, surdez, problemas mentais, convulsdo, entre outras. O relato
seguinte de Dedo descreve uma experiéncia semelhante a vivida pela maioria dos

juremeiros dos 14 terreiros pesquisados:

Quando eu vim de Ferreiros, eu me sentei num banco, ndo tinha sofa
nessa época, 1a no engenho. [...] e meu corpo... fiquei mudo. Eu
escutava todo mundo, ndo via e ndo falava, e meu corpo pipocou
todinho. Entdo, eu passei trés dias em coma. [...] Em casa, o pessoal
ignorante, minha avo ignorante, ai, chegou um senhor, eu escutei bem



120

[...] “Dona Emilia, esse menino ¢ médium. Leve ele pra casa de um
catimbozeiro que 14 ele resolve”. Entdo meu tio selou o cavalo e
levou eu para Ferreiros. L4 era uma casa muito humilde, entendeu?
Eu sei que tinha um S&o Jorge de frente bem grande, num quadro, e
de Iemanja, eu me lembro hoje, ¢ uma mesa igual a essa, com
bastante imagens, né? E o homem era bem negro, negro, negro. E
quando eu cheguei 14, eu voltei a mim. Ai, ele disse que com oito
anos de idade eu ia trabalhar espiritualmente, que minha doenga nao
era nada, era... a espiritualidade.

Um aspecto que chama a atencdo no conjunto das narrativas da maioria dos
juremeiros ¢ o contexto desse primeiro contato com a vida espiritual. Trata-se de um
ambiente marcado pela Jurema, com a presenca da mesa, que lhe é peculiar, ¢ das
entidades mestres e caboclos, seus “guias” e “mentores”. A maioria, portanto, dos pais
de santo foi iniciada na Jurema, aproximando-se, em um segundo momento, do universo
dos orixas. Vale salientar que a orientagdo para a iniciagdo nos orixas, em muitos casos,
parte do proprio contexto da Jurema, através do mestre do médium, como veremos mais
adiante.

Apos essa primeira experiéncia, ja morando em Goiana, na casa dos pais, Dedo,
ndo aos oito, como previra o mestre de Ferreiros, mas aos nove, comeca a trabalhar,
recebendo o mestre Manacd. Seu desenvolvimento enquanto juremeiro, no entanto,
acontece anos depois, com Jos¢ Armindo, de Condado, considerado pelos pais de santo
uma referéncia na Jurema. Sobre a importancia desse mestre em seu trabalho, Deca
relatou:

Ele era um juremeiro, juremeiro, juremeiro, juremeiro. Eu venho da
rama de Z¢ Armindo. Hoje, eu fui tombado, entroncado, juremado,
caboclo batizado, tudo por conta dele. [...] O primeiro contato que eu
tive com o mestre foi através de Carmelita. Era uma mulher que vivia
com meu tio, tio Jodo Heleno [...] Entdo, foi Carmelita que disse
assim que eu comecei trabalhar, comegou o mestre Manaca a fazer a
reunido, ela disse, “vamos conhecer seu Z¢ Armindo. E dali vocé vai
saber. Vai dar toda explicacdo de Jurema”. Foi quando ele me deu
toda explicagdo de Jurema, ne?

Aos 18 anos, apos sentir fortes dores na cabeca e em um dos bragos, o proprio
mestre Manacad lhe informa de uma outra doenga espiritual, desta vez causada pelos
orixas, ou, como prefere, o “povo da bunda rica”, que estava pedindo obrigagdo. Assim
como acontecera com José Armindo — em que a orientagdo para o mundo dos orixas
viria através da Jurema —, ele foi iniciado nos orixds. Apesar de se definir como
juremeiro, Dedo vé essa dupla pertenca como um complemento necessario, uma vez

que, como diz o préprio, “orixa ¢ cabeca. Jurema ¢ corpo”.



121

Embora tenha passado a freqiientar Candomblé, como prefere denominar os
terreiros que cultuam orixas, com treze anos de idade, Dedo deu sua primeira obrigacéo
aos dezoito anos, tendo como mae-de-santo a lalorixa Maria da Assuncdo Nunes dos
Santos, de quem recebeu o seu “deka” . Recentemente, completou vinte e um anos de
orixa, ¢ aguarda o momento de dar a obrigacdo para tornar-se tata®, que, como diz o
proprio, seria o “ultimo grau dentro da espiritualidade”.

Apesar de ter como “mentor espiritual” o mestre Manaca, primeira entidade por
ele incorporada, seis meses depois Dedo recebe o mestre Z¢ Atrapalho, que torna-se a
principal entidade no seu trabalho. Segundo ele, o primeiro, ndo fuma ¢ ndo bebe,
trabalhando apenas com agua de coco. Ja o segundo, da falange de Z¢ Pilintra, gosta de
brincar, beber e fumar.

Em Goiana, dentro do grupo de pais-de-santo do qual faz parte, ele é
considerado a principal referéncia em Jurema, o que se explicaria pelo fato de, ao
contrario dos demais, ter tido um

a solida iniciagdo nesse universo religioso, através de um mestre renomado, José
Armindo. Quando conheci pai Carmelo, por exemplo, fui por ele orientado a procurar
Dedo, sob o argumento de que este seria o unico, em Goiana, com autoridade para falar
sobre Jurema.

Os toques na Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoia acontecem de
quinze em quinze dias, como na maioria das casas da regido. Seguem também a mesma
estrutura, sendo uma sessdo dedicada aos orixas e outra a Jurema. Nesta, a abertura ¢é
feita com a defumagdo, seguida de saudagdes a Jurema, aos mestres, as cidades, etc. O
primeiro momento do toque € dedicado aos caboclos. Em seguida, toca-se para os preto-
velhos (sobre a presenca dessas entidades no contexto da Jurema, voltarei a falar mais
adiante), sendo a ultima parte reservada aos mestres.

Dedo define o seu toque para Jurema como uma “Jurema limpa”. Essa definigao,
comum entre 0s juremeiros, leva em conta a presenca, em maior ou menor grau, de
elementos africanos, especialmente Exu e Pombagira, nas sessdes de Jurema. De um
modo geral, ele demonstra um cuidado especial em separar esses dois universos, como

nos relata:

% 0 termo dekd deriva dos cultos de matriz africana, significando uma ceriménia onde o sacerdote
declara que o filho de santo esta apto para assumir o seu proprio terreiro. Em alguns cultos, no deka, o
filho recebe os objetos liturgicos com os quais ira trabalhar. O termo vem do ioruba “dé” — chegou,
alcangou; “kA” — estudou, decifrou. Ou do ewe: “dekda” — numero um, primeiro (CACCIATORE, 1977).
5 Tata, do Kimbundo, pai (ibid.). O termo tem origem nos cultos bantos. Designa, em alguns cultos afro-
brasileiros, o nivel mais elevado de um sacerdote.



122

Tem um babalorixa colega meu que vem aqui, passa um tempo
comigo, que diz que tem um jogo de Jurema. Eu ndo admito e nem
aceito isso, jogo ¢ africano. Ndo existe Jurema africanizada, néo.
Jurema € Jurema. Jurema ¢ brasileira. Quando se refere de Exu a
Oxala, sdo africanos, vieram da Africa, em traficos negreiros. Vocé
sabe muito bem historia, né? Como é, né? Entdo, a Jurema em si,
caboclo, mestre, mestra, preto-velho, enfim, é brasileira. A Jurema
ndo conhecia Exu, entendeu? [...] Entdo, com esses, como chamam,
catimbozeiros velhos, como Maria do Acais, Z¢ Pilintra, que ¢ José
Mario de Aguiar... ndo tinha orix4, ndo existia isso...

Toda essa preocupacdo remete a uma tendéncia de alguns sacerdotes juremeiros,
de certo modo por influéncia da Umbanda, em afirmar um corpus tedrico, um conjunto
de conceitos e padrdes para fundamentar a pratica da Jurema. Algumas dessas medidas
ja comecam a ser largamente praticadas, como os rituais de inicia¢do, a exemplo do
tombo do mestre — no qual a influéncia das obriga¢des para orixas € visivel (voltarei a
esse assunto mais adiante) — e pelo interesse na histéria do culto, por parte de alguns dos
seus praticantes.

No caso de Dedo, essas idéias sdo articuladas, sobretudo, em conjunto com pai
Z¢ Carlos e pai Carmelo, que as transmitem aos seus filhos-de-santo, tanto nas sessodes
de mesa (com excecdo de pai Carmelo) quanto em alguns momentos dos toques. Alias,
essa preocupagdo em doutrinar os médiuns da casa esta sempre presente nos toques dos
referidos sacerdotes. Vale salientar que, apesar dos trés estarem sempre trocando
informacdes, cada um mantém diferencas significativas em relacdo aos outros. De um
modo geral, eles concordam que pai Dedo é a autoridade em Jurema, pai Carmelo a
autoridade em orixas e pai Z¢ Carlos, que tem os dois como referéncia, estd em
desenvolvimento. No que diz respeito ao modelo de culto aos orixas por eles adotado,
ambos aderiram a expans@o do nagd, por eles descritos como uma ruptura com o
“sincretismo afro-catolico”, que acontece em Goiana na década de 1980, através da
Ialorixa Maria da Assun¢@o Nunes dos Santos, conhecida por mée Sunga (voltarei ao
assunto mais adiante).

Mansio de Iemanja

A Mansdo de Iemanja, de Maria Lopes da Silva, uma das maes de santo mais
idosas de Goiana, mais conhecida como dona Rita, fica na Rua Carpina, no bairro
Mutirdo. Trata-se de uma area pobre, sendo a maioria dos seus frequentadores formada
por pessoas de baixa renda, muitas delas trabalhando no corte da cana. Apesar de sua

simplicidade, ¢ um dos terreiros da cidade que possuem o maior nimero de



123

frequentadores. Dona Rita fez 30 filhos de santo, dos quais cinco ja faleceram. Além
dos filhos e demais frequentadores, a Mansao de Iemanja € referéncia para dezenas de
brincantes de dois dos principais grupos de caboclinhos de Goiana, o Sete Flechas e o
Canindé. No dia da Cagada do Bode, ritual (sobre o qual falarei mais adiante) realizado
pelos grupos de caboclinhos da cidade, na madrugada do domingo de Carnaval, o
terreiro recebe um numero consideravel de participantes, que, apos dancarem pelas ruas
da cidade, apresentam-se em frente ao terreiro, ocupando em seguida todo o espago do
saldo, onde dancam, recebem os caboclos e bebem jurema, preparada pela dona Rita.

Durante a semana, a casa ¢ bastante freqiientada pelo povo da comunidade,
sendo comum a presenca de criangas. Como na maioria dos terreiros, o espago religioso
¢ o mesmo espago doméstico: a sala de estar, que em dias de toque funciona como
saldo, é ocupada, ao longo da semana, com moveis e objetos comuns as casas da regido.
Nas paredes da sala, vé-se imagens de santos catolicos, assinalando que dona Rita néo
aderiu a expansdo do nagd, que retirou de varios terreiros de Goiana tais imagens
(voltarei a essa questdo). O saldo € relativamente grande, mas torna-se pequeno para a
grande quantidade de frequentadores que nele se apertam em dias de toque.

Dona Rita nasceu no Retiro, em Condado, mas foi criada em Goiana. Comegou
cedo na vida espiritual, sendo iniciada na Jurema com aproximadamente dezessete anos
de idade, quando recebeu pela primeira vez o mestre Tertuliano. Cerca de seis meses
depois, deu sua primeira obrigacdo para orixa, tendo como mae de santo dona Maria
Guedes, conhecida como Maria de Ogum, ja falecida. Aos 23 anos, dona Rita deu a
renovagdo de sua obrigacdo, para abrir o terreiro. Como a maioria dos pais e mées de
santo, entrou para a religido apos ser acometida de doencas espirituais, causadas pela
necessidade de desenvolver sua espiritualidade. Mais recentemente, dona Rita passou a
trabalhar com o mestre Narciso, passando a receber Tertuliano esporadicamente,
sobretudo no més de setembro, que € por ela considerado o més desse mestre.

Embora tenha adotado o tombo do mestre como uma obrigacdo na iniciagdo dos
seus filhos de santo na Jurema, ela considera que ndo ha necessidade de pai ou mée de
santo na formacdo de um juremeiro. Sobre seu aprendizado nesse campo, a referida
juremeira fez o seguinte relato:

Eu tinha minha mée de santo. Eu vivia 1a brincando com ela, e ela foi
quem me deu um nog¢do, né? Nos caboclo, nos orixa, ¢ depois eu
mesmo foi que me fiz na jurema, mesmo. Pai de santo de Jurema e
mae de santo de Jurema ndo tem. S6 tem mae de santo de orixa. Na
Jurema, os caboclos v@o chegando e eles mesmo é quem se faz por
eles mesmo. Ninguém nunca me fez na Jurema. Sou feita na Jurema,



124

mas por eles mesmo. Deus, primeiramente, ¢ o caboclo Tupinamba,
eles mesmo foi quem me fizeram..., mas pai de santo de Jurema eu
ndo tenho, nio.

Em seu terreiro, dona Rita conta com o trabalho de dois ogds, uma iaba, uma
mae pequena e um carqueiro de ebd. Considera que as demais fungdes encontradas em
outros terreiros sdo “inven¢@o” do povo do nagd ou ketu, que, segundo ela, gosta de
“complicar” as coisas. Sua relacdo com os outros donos de terreiro é pouca, embora de
vez em quando freqiiente a casa de pai Dedo, como fez este ano na “festa do mestre”. A
relacdo com Dedo se da também a partir da institui¢do por ele representada (o Intecab).

Os toques na Mansdo de lemanja acontecem de quinze em quinze dias, como na
maioria das casas da regido, seguindo também a mesma divisdo: uma sessdo para orixas
¢ outra para Jurema. Dona Rita define o seu culto como uma “Umbanda limpa” (nfo é a
mesma coisa de Jurema limpa), afirmando ser esta a principal diferenca entre seu
terreiro e outros da regido, como os de Carmelo, Dedo e¢ Z¢ Carlos. Estes se
diferenciavam da mae de santo, sobretudo por terem retirado as imagens de santos
catolicos do terreiro.

Outra diferenca seria o fato de, nos toques para Jurema de dona Rita, haver uma
relativa presenca de entidades africanas, que vai além do despacho de Exu e
Pombagira®, comum a alguns terreiros. Trata-se da referéncia a Oxala e lansd, em uma
toada, cantada na abertura dos trabalhos:

Eu abro minha jurema
Com as forcas de Oxala
Com poder de Iansa
Que ¢ dona do Jurema

Dona Rita também costuma despachar Exu e Pombagira no inicio do toque. Os
demais momentos da gira ndo diferem da maioria das casas: primeiro toca-se para
caboclos, depois para mestres. Na primeira parte da gira dos caboclos, toca-se para
Tupinamba, seguido do toque para Canindé¢, Oxossi e Sete Flechas. O toque para mestre
mantém as mesmas caracteristicas daqueles encontrados nas demais casas. Com relagdo
aos preto-velhos, ao contrario do que observamos em muitas casas de Goiana, dona Rita
costuma tocar para essas entidades apenas uma vez por ano, em maio, més a elas
dedicado, seguindo o calendario comum aos terreiros da regido. Por tocar para Exu e

Pombagira e fazer referéncia a Oxala e lasd no toque para Jurema, suas sessdes nio

5 Despachar Exu e Pombagira consiste em cantar para estas entidades, geralmente no inicio da sessio, em
reveréncia a elas.



125

seriam, na opinido dos juremeiros da regido pesquisada, considerada uma “Jurema
limpa”. Esta teria apenas mestres, caboclos e preto-velhos.

Além da relagdo como os grupos de Caboclinho, dona Rita costuma realizar um
coco em sua casa, procurando manter a tradi¢do do seu esposo, Sebastido Grosso, ja
falecido. Seu Sebastido era considerado um dos mais importantes coquistas de Goiana.
Segundo dona Rita, um grupo da Alemanha teria sido responsavel pela gravagdo de um
CD, com quatorze musicas do marido. Na época da pesquisa, dona Rita ndo tinha mais
nenhum exemplar do disco, recorrendo sempre a um de sua vizinha, quando queria
apresenta-lo a visitantes. Embora na Zona da Mata Norte seja comum um coco na
ultima parte de um toque para Jurema, ou seja, no final do toque para os mestres, dona
Rita ndo realiza o coco em uma sessdo, mas em uma festa profana. Sua relacdo com os
brinquedos populares da regido, portanto, mostra-se mais religiosa com os caboclinhos e

menos com O COCO.

Tenda Espirita Ogum Beira-Mar

A Tenda Espirita Ogum Beira-Mar ¢ a casa mais nova das por mim pesquisadas
em Goiana, com apenas dez anos de existéncia. Seu dono ¢ José Carlos Ramos dos
Santos, negro, alto, mais conhecido como pai Z¢ Carlos de Ogum. O terreiro e
residéncia do mestre esta localizado na Vila Bom Tempo, Quadra H, situada a direita da
BR 101, no sentido Recife/Jodo Pessoa, area separada da cidade pela dita BR. Seus
moradores sdo, em sua maioria, pessoas de baixa renda.

Pai Z¢ Carlos ¢ funciondrio publico, trabalhando como zelador de uma escola do
municipio. Tem trés filhos, mas todos foram adotados por pai Dedo. Sua casa ¢ bastante
simples. A sala estreita da lugar em dias de toque ao saldo da gira, como na casa da méie
Rita e do pai Dedo. Na parede, vé-se alguns quadros com imagens de caboclos e orixas.
No mesmo comodo, encontra-se a mesa, com os objetos litlirgicos comuns a maioria das
mesas da regido — copos com agua, imagens de santos, caboclos ¢ mestres, cachimbos,
entre outros —, sobre a qual ¢ realizada todas as quartas feiras uma sessdo de mesa
branca. Esta teria, segundo o proprio, o objetivo de desenvolver espiritualmente os
médiuns da casa.

D6 reunifo de mesa todas quartas feira... todo mundo sentado,
cada um tem seu principe. Nos cantamos muito, balangando a
maraca [...] (o objetivo ¢) desenvolver os médiuns na parte da



126

espiritualidade, da jurema, de tudo. O fundamento essencial ¢ a
mesa branca.

A casa tem 15 filhos-de-santo, que somados aos demais frequentadores chega a
um total de 30 pessoas. Entre eles, ha empregadas domésticas, funcionarios da
prefeitura, mas a maioria trabalha no corte da cana. Ha uma diferenca no nivel
socioeconomico dos frequentadores em relagdo a casa de Dedo e Carmelo.

Como Dedo, Z¢ Carlos diz ter entrado na religido por um problema de saide,
identificado como uma doenga espiritual. No entanto, quando esta se manifestou em seu
corpo ele ja freqlientava o terreiro de mie Edileuza e ja tinha Jurema, como diz o
proprio: “Primeiro veio a Jurema, mas ndo tinha o fundamento que tem hoje. Ai, como
minha mae de santo ndo cortava na Jurema, s6 fazia batizado... eu fui primeiro pro
orixa...”.

Deste modo, Z¢é Carlos foi iniciado no candomblé, como prefere designar os
cultos de matriz africana, tendo Ogum Beira-Mar como seu orixa. Até o presente, deu
seis obrigac¢des, tendo realizado a tltima em 2006. O contato com a Jurema veio a partir
da filha de sua mée-de-santo, Rita de Oxum, que hoje ¢ evangélica.

[Pra Jurema] dei um bode pro mestre da casa e dois bicho de
pena, um batizado na mata pro meu caboclo sete flechas... na
mata, minha mae foi quem fez, na mata [...] O tombo da jurema
que eu dei foi em 2000, com mée Rita, Rita de Oxum, foi quem
fez minha jurema, tudinho, me entroncou e tombou.

Mas foi através de pai Dedo, considerado por Zé Carlos como o principal
juremeiro dentro de Goiana, que ele aprimorou seus conhecimentos sobre o assunto.
Com relacdo a Jurema, fala de um universo mais préximo do que o dos orixas. Universo
este cujas entidades, sobretudo os mestres, teriam vivido como os humanos, estando,
portanto, situadas em um tempo historico, e ndo apenas em um tempo mitico. Como
espiritos de ancestrais, eguns, os mestres participariam de perto do mundo dos vivos.
Assim pai Z¢ Carlos de Ogum descreve esse universo, que, ao contrario do mundo dos
orixas, seria mais identificado com o que considera vida. Vejamos, neste sentido, sua
fala:

A Jurema pra mim € tudo de bom. A parte do orixa, orixa, Jurema,
Jurema. Porque o Orixa nio tem vida, forma, e a Jurema tem vida... o
meu mestre, ele ja& andou por aqui, ha muitos anos, anos atras. E
quando passou pro outro lado, ndo cumpriu o que tinha pra cumprir
quando era matéria... ¢ voltou pra terminar a missdo dele, né? Nao
teve um alicerce. [...] José Foicinho, o meu mestre. E ele o egum da
minha casa. E quem mantém a minha casa, é meu pai, ¢ meu amigo, é



127

meu irmao, ¢ tudo por mim. Hoje eu sou o que eu sou hoje através

dele, entendeu? Hoje Z¢é Carlos, hoje, pai Z¢ Carlos, ¢ o que é
através do meu egum da minha casa, que é o meu mestre... me
mantém a tudo, nio s6 financeiramente, mas também nas horas mais
dificil da minha vida. E o meu companheiro. Eu ndo tenho pai, eu nio
tenho mae, eu ndo tenho tio, meus irmaos é pra 14, mas o meu pai, o
meu irmd@o, 0 meu amigo € o meu mestre da minha casa.

Pai Z¢é Carlos vem de uma linhagem diferente da dos seus colegas. Se Dedo ¢
sua principal referéncia na Jurema, Carmelo é sua referéncia nos orixas. Influenciado
por ambos, que seguem o modelo de dona Sunca, ha trés anos ele rompeu com o que
denominam esses sacerdotes de “sincretismo afro-catolico”, retirando as imagens de

santos catolicos do terreiro.

Tenda Espirita Maria Conga

A Tenda Espirita Maria Conga foi fundada em 1977, pela lalorixd Maria da
Assuncdo Nunes dos Santos, conhecida por mée Sunca. Seu atual dono ¢ o babalorixa
Mirio Carmelo Barbosa dos Santos, conhecido por pai Carmelo, ex-esposo da referida
lalorixa.

A Tenda esta localizada na Rua Manoel Nascimento Torres, no Bairro Castelo
Branco. A area de sua localizacdo difere das arecas onde se encontra a maioria dos
terreiros, apresentando um nivel socioecondmico mais elevado. De todas as casas
pesquisadas em Goiana, esta ¢ a unica em que o espacgo sagrado estd situado atras da
residéncia do pai de santo, embora o proprio admita que o ideal seria manté-lo na frente:
“em outras condi¢des, prefiro que seja na frente como qualquer outro templo, desde que
seja so ele e a residéncia, mesmo que seja justaposta...”.

O espago sagrado esta dividido no saldo, com dois quartos, sendo um para a
Jurema (também chamado gonga de Jurema) e outro para o peji, onde encontram-se os
assentamentos dos orixas (objetos sagrados que simbolizam cada uma dessas entidades).
Nao ha tronqueira (espécie de assentamento para mestre, representado por um galho ou
tronco de jurema). Na entrada do terreiro, em um comodo para este fim, fica a “casa de
Exu”.

Pai Carmelo tem 47 anos de idade. E intelectual, pesquisador com mestrado em
Ciéncias da Religido e professor da rede publica de ensino. Sempre demonstrou uma
preocupacdo teoldgica com a Jurema, assim como em relagdo aos orixds. Em muitos

aspectos, difere dos demais pais e mées de santo da pesquisa. Em primeiro lugar,



128

embora receba mestre e caboclo e realize sessdes de Jurema em sua casa, ele ndo se
define como juremeiro, sobretudo por néo ter passado por nenhuma iniciagao.

Nao tenho iniciacdo na Jurema porque envolve sacrificio cruento e
ndo vejo necessidade disso, nessa realidade, e também porque nunca
encontrei fundamento. Um outro fator ¢ que minhas entidades de
jurema foram doutrinadas para a nfo ingestdo de bebidas alcodlicas.
[...] Eu trabalho na Jurema, mas nio sou juremeiro...

Carmelo se mostra mais legitimado a falar sobre os orixas. Como alguns pais de
santo que conheci em Recife, estd bastante envolvido com a Jurema, tendo mestre e
caboclo, mas assume uma identificacdo maior com os orixas, demonstrando mais
reveréncia e preocupagdo com esse universo religioso, sobretudo com a tradi¢do nago.
Prefere chamar sua religido de Candomblé e procura empregar em seus trabalhos
palavras em lingua africana, buscando sempre a pronuncia correta, embora tenha
incorporado muito da Umbanda. Sobre esse pertencimento a diferentes universos
religiosos, nos diz:

A partir do momento que me aprofundei e assimilei elementos do
complexo culto aos orixas, passei a me reconhecer como
candomblecista, mas ndo tenho como negar o pé na Umbanda e
Jurema. Se me chamarem de umbandista, para mim ¢ um prazer, foi
nela que me iniciei.

Costuma tocar apenas uma vez por més. O primeiro toque do ano ¢ uma
homenagem aos caboclos, feita em fevereiro; em abril, toca para Ogum; em maio, toca
para Jurema em homenagem aos pretos velhos e as pretas velhas, que sdo as principais
entidades da casa; em julho, toca para Oxun e Xangd; em agosto, para Exu e
Pombagira; em setembro, toca mais uma vez para a Jurema, em homenagem ao mestre
Quebra-Pedra ¢ a mestra Samanta; em outubro, toca para Oya; e em dezembro, para
Iemanja. Em sua casa, ndo ha reunides de mesa, embora tenha realizado tais sessdes no
passado.

Tendo sido casado com mae Sung¢a, pai Carmelo acompanhou de perto o
movimento em Goiana, j& mencionado, de ruptura com o “sincretismo afro-catdlico”,
iniciado pela referida Ialorixa. Tudo teria comec¢ado quando o babalorixa de mie Sunga,
seu Biu, que defendia a presenca das imagens dos santo catdlicos, afastou-se da tenda.
Em contato com outras lalorixds de Salvador, que corroboraram a idéia de ruptura, mée
Sunca reuniu seus filhos de santo e declarou que os orixads e os santos catolicos eram
entidades diferentes. Retirou, entfo, as imagens dos santos da tenda, sendo seguida por

outros donos de terreiro. Houve, no entanto, quem criticasse essa atitude, afirmando,



129

como nos diz Carmelo, que “a tenda teria perdido a forga, por estar sem os quadros
representativos dos santos catolicos na parede”. Esse, por exemplo, foi o caso de dona
Rita, da Mansdo de lemanja.

Com o falecimento de dona Sunca, muitos dos seus filhos abriram suas proprias
casas ou passaram a freqiientar outras. Hoje, sdo considerados membros fixos da casa
apenas nove médiuns, embora os toques atraiam um nimero maior de pessoas. A casa

6% & dois ogds, sendo um da Tenda Espirita Caboclo

conta com trés “ekedis suspensas
Boiadeiro de Tupygoia, de pai Dedo, e outro da Tenda Espirita Ogum Beira-Mar, de pai
Z¢ Carlos.

Pai Carmelo ¢ filho de santo de Ogum, tendo sido iniciado nos orixas por mae
Janete, filha de santo de méie Sunga. Segundo ele, o fato de ser casado com Sunga
impediria de ser iniciado por ela. A iniciagdo de mae Janete teria tido essa finalidade.

Na Jurema, ele recebe o caboclo Sete Flechas, o mestre Quebra-Pedra ¢ a mestra

Samanta. Como dito, ndo deu nenhuma obrigacéo para Jurema.

ALHANDRA

Em diversos momentos deste trabalho, tenho me referido a Alhandra como um
territorio considerado sagrado para muitos juremeiros de Pernambuco e da Paraiba,
sobretudo para aqueles situados entre Jodo Pessoa e Recife. Localizada no Litoral Sul da
Paraiba, a 43 quilometros de Jodo Pessoa e 27 de Goiana, esse municipio tem hoje
aproximadamente 18.941 habitantes. Das cinco cidades pesquisadas, ¢ a que apresenta a
taxa mais alta de Incidéncia da Pobreza e a terceira mais alta do limite inferior da
Incidéncia de Pobreza. Sua histéria, como a da maioria das cidades pesquisadas, ¢
marcada pelas politicas indigenistas, cujo desfecho seria a equiparacdo dos indios aos
homens livres pobres.

Tendo surgido a partir do aldeamento Aratagui, Alhandra perdeu, ao longo da
sua historia, suas referéncias indigenas. Parte desta memoria, no entanto, foi mantida
através do culto a Jurema. Para um niimero significativo de juremeiros nordestinos, essa
cidade tem sido considerada o ber¢o dessa tradicio (VANDEZANDE, 1975). Locus de
importantes estudos sobre o tema, ela foi descrita, direta ou indiretamente, por nomes

como Gongalves Fernandes (1938), Roger Bastide (1945), Arthur Ramos (1988), além

5 Ekedi sdo filhas de santo responsaveis por cuidar do babalorixd quando ele esta incorporado. Ekedi
suspensas sdo aquelas que ainda ndo foram “confirmadas”, ndo foram iniciadas.



130

de pesquisadores mais recentes, como Vandezande (1975), Assun¢do (1999), Motta
(2005), Brandio e Nascimento (1998) e Salles (2004).

O prestigio de Alhandra deve-se, mormente, ao ultimo regente dos indios que 14
habitavam, Inacio Gongalves de Barros, e seus descendentes. Inacio era pai do mestre
Castiliano Gongalves e de Maria Eugénia Gongalves Guimaries, mais conhecida por
Maria do Acais, todos nomes de prestigio no contexto da Jurema. Esta ultima era
sobrinha de Maria Gongalves de Barros, que teria sido a primeira Maria do Acais,
falecida no inicio do século passado. Sua propriedade, o Acais, tornou-se uma das
referéncias do culto, tendo sido tombada, em 2009, pelo Instituto do Patrimdnio
Histérico e Artistico do Estado da Paraiba (Iphaep), sendo o primeiro tombamento de
um patrimdnio indigena neste Estado. Maria das Dores, tltima proprietaria do Acais,
falecida em 2008, neta da segunda Maria do Acais, fez o seguinte relato sobre a
propriedade, sua familia e o antigo aldeamento:

[...] ela (referindo-se a Maria Gongalves de Barros) casou-se duas
vezes, € ndo teve familia. Ai, deixou (o Acais) para minha avo, que
era sobrinha dela. O pai da minha av¢ era indio também, era o mestre
Inacio Gongalves de Barros, que era o rei dos indios da cidade de
Alhandra. Alhandra ndo era Alhandra, era Vila Iratagui. Ele era o rei
dos ingios, era o pajé dos indios, era o pai de minha avd, meu
bisavd”'.

Como a tia, a herdeira ficou conhecida por Maria do Acais. Seu prestigio
ultrapassou as fronteiras do Estado. Como mencionado, a ela se refere Roger Bastide,
em Imagens do Nordeste Mistico em Preto e Branco, quando trata de um manuscrito
que, segundo Gongalves Fernandes, teria sido escrito por essa mestra. Tendo estado em
Alhandra um ano apds seu falecimento, Fernandes escreveu:

Maria do Acais, recentemente falecida no chalet a beira da estrada
Jodo Pessoa-Recife, confronte a sua capela cheia de santos bonitos,
no seu sitio imenso, gozou dum prestigio consideravel que impunha
sua reputacdo de grande catimbozeira. [..] era uma feiticeira
notavel, enriquecida, de modos de grande senhora. A sua técnica
magica, todavia, ndo era diferente dessa de todo dia das outras
mesas. Mas as suas sessdes eram muito fechadas, e o que fazia para
todo mundo eram trabalhos encomendados e que realizava sem
assisténcia, no recesso do seu pequeno templo, defronte ao chalet
(FERNANDES, 1938, p. 85-86).

Maria do Acais®, na ocasidio do falecimento da tia, residia no Recife, na Rua

José Mariano, no bairro dos Coelhos, estando casada com um portugués, o Sr. José

S SALLES, 2004, p. 54.
5 Neste trabalho, sempre que menciono Maria do Acais refiro-me & segunda.



131

Machado Guimarées. Ao herdar a propriedade, passaria a residir quinze dias no Acais e
quinze dias no Recife. Fernandes, que conseguiu reunir algumas informagdes sobre sua
vida nessa cidade, nos diz: “[...] era muito respeitada nos arredores, proprietaria, e
impunha largo circulo de medroso receio” (ibid., p. 109).

Segundo seus parentes, ela passou a residir em Alhandra por volta de 1910. Seu
contato com o Acais, no entanto, ja existia, como mostra um documento de dezembro
de 1908, no qual ela relata que esta levando a tia, Maria Gongalves de Barros,
“gravemente doente”, para tratar-se no Recife.

Maria do Acais faleceu em 1937, sete anos apds Jos¢ Machado Guimaries.
Tiveram nove filhos, dentre os quais apenas Fldsculo Guimardes, que teria seguido a
tradi¢do da familia, permaneceu na fazenda. Ele, que faleceu em 1959, era casado com a
sua prima Damiana Guimardes da Silva, juremeira ndo menos renomada, com a qual
teve quatro filhos. Damiana era filha de Manoel Ferreira da Silva, conhecido como
mestre Manoel Caboré, ¢ da mestra Maria Cassimira Gongalves da Silva, sobrinha de
Maria do Acais.

Desde as pesquisas realizadas por Gongalves Fernandes (1938) e pela Misséo de
Pesquisas Folcldricas (CARLINI, 1993) sobre o Catimbo6 nordestino, ambas na década
de 1930, Alhandra tem sido descrita como uma referéncia na pratica da Jurema. Luiz
Saia, chefe da Misséo, refere-se a esta cidade como “forte nucleo catimbozeiro”. Como
ainda a denominam diversos juremeiros, Alhandra é por ele descrito como Liandra.
Vejamos seu relato.

Em Jodo Pessoa fiz forca muita pra arranjar um catimb6 que sabia
devia existir ali. Desde Pernambuco possui a indicacdo de forte
nicleo catimbozeiro no lugar chamado Liandra [...] me apareceu o
Luiz Gonzaga. Ndo era propriamente um catimbozeiro... conhecia
sim algumas linhas que ouvira em Recife e em Liandra (SAIA, apud
CARLINI, 1993, p. 64).

Durante o trabalho de campo, pude confirmar a hipétese de que essa cidade ¢
referéncia para os juremeiros de toda a area da pesquisa. Praticamente todos os meus
interlocutores referiram-se a essa cidade como um lugar significativo para o culto. Serve
como exemplo a fala a seguir de seu Cicero, de Itambé:

Das cidades mais importantes que eu tenho visto, em trabalho, é
Alhandra. Alhandra € uma cidade das antigas... naqueles tempos atras
so falava na Alhandra. Aliandra, agora mudou pra Alhandra, mas era
Aliandra. [...] E todo povo mais velho s6 botava 14, na Alhandra. O
povo morreu, aquele povo mais velho, ficou essa geracdo mais nova.
[...] aquele povo mais antigo tinha mais responsabilidade no trabalho,
mais cuidado.



132

Ja seu Bio, de Condado, costuma trabalhar com o mestre Jodo Carretdo, que
teria vivido em Alhandra. Em suas sessdes, ele canta para essa cidade (que teria seu
equivalente no reino encantado da Jurema, existindo, portanto, uma cidade de Aliandra)
e canta para Maria do Acais.

Quando nds abrir uma Jurema, uma cidade, eu divido minhas
tribozinhas de caboclo: caboclo de Jurema. Canto pra caboclo de
Jurema; Aliandra. Canto pra Aliandra. Entdo, vou dividindo. Séo
cidades. Aliandra, 1a na Jurema, tem a cidade dela. Entdo, eu vou
dividindo. [...] hoje ¢ Alhandra, que passou pra cidade, ai virou
Alhandra, né? Mas antigamente era Aliandra. Ai, nos vamos
cantando. Entdo tem Maria do Acais, que era uma mestra dentro de
Alhandra... tem Zé do Acais, tem mestre Laurentino e tinha outro
mestre 14 com o nome de Z¢ Carretéo.

Dona Mara, de Condado, refere-se ndo s6 a Alhandra, mas ao Acais. Falando
sobre as cidades da Jurema, ela faz o seguinte relato: “Nos temos a cidade do Acais, que
¢ uma cidade muito maravilhosa e eu gosto muito... os mestres do Acais e os mestres de
Alhandra [...] sdo os mestres fundadores da cidade da Jurema”.

Em Goiana, dona Rita também fez referéncia a uma cidade que existiria em
Alhandra, onde Z¢ Pilintra teria vivido. Ja pai Dedo, de Goiana, sempre se refere em
seus trabalhos a ciéncia de Alhandra, especialmente ao mestre Flosculo, filho de Maria
do Acais. Outra figura de Alhandra bastante conhecida na area da pesquisa ¢ mestra
Casimira, que, como dito, era prima de Maria do Acais e mae de dona Damiana, esposa
do seu Flésculo.

Se, por um lado, ha esse reconhecimento da importancia dos antigos juremeiros,
por outro, os pais e maes de santo afirmam unanimemente que ja ndo ha mais nada em
Alhandra. Nao haveria um mestre como os do passado, uma lider, como Maria do Acais
e Casimira. Assim, os donos de terreiro ndo véem os atuais juremeiros de Alhandra
como referéncia. Muitos, inclusive, sdo oriundos de outras cidades incluidas na
pesquisa, como Ciriaco (Itamb¢) e Joca Mao-de-Pau (Goiana) ou feitos por sacerdotes
de outras localidades, como Edu, filho de santo de dona Nita, de Itambé. Alhandra
apresenta, portanto, em toda area pesquisada, uma relacdo com o passado, um sentido
mitico e simbolico. A este respeito, seu Antdnio Teles, que é juremeiro e mestre de
Cavalo Marinho de Condado, fez o seguinte relato:

Alhandra hoje ta parada... ja foi boa... hoje nfo representa nada pra
aqui, ndo. Ja foi. O pessoal tinha medo de Alhandra. [...] numa
viagem pra Nossa Senhora da Penha, passava 14. Quem dissesse
besteira ficava engalhado com os mestres de 14. Muita gente fazia



133

carro virar, era desespero, mas hoje ndo. Os mestres velhos de 14
acabou-se tudo. Maria do Acais, mestre Avelino, mestre Flosculo,
Cabega Branca, Maria Mulambo, tudo esse pessoal é se acabado de
1a.

O tombamento do Acais

O Acais era visitado por pesquisadores e religiosos vindos de diversas partes do
Brasil. A fazenda, localizada a oeste de Alhandra, as margens da antiga estrada Jodo
Pessoa/Recife, era composta, até pouco tempo, por uma casa grande, um coreto €, na
parte mais alta da fazenda, a capela de S8o Jodo Batista. Por tras da capela, encontra-se
uma escultura de um tronco de jurema, feita em concreto, na década de 1950, sobre o
timulo do mestre Flésculo, filho de Maria do Acais. Por tras do local onde ficava a casa
grande, existia até pouco tempo uma das “cidades” da jurema — santuérios formados
por um ou mais pés de jurema, considerados moradias dos antigos mestres — que
restaram no municipio, com aproximadamente um século de existéncia.

Por volta de 2007, apos ficar desabitado, o Acais necessitou de reformas
urgentes, tendo o coreto e parte da casa grande em ruinas. Com o falecimento da ultima
proprietaria, Maria das Dores, neta de Maria do Acais, os problemas aumentaram. A
situacdo mobilizou pesquisadores e juremeiros de Pernambuco e da Paraiba, além de
alguns moradores da regido. Em agosto de 2008, quando se revelou o novo proprietario
da fazenda (um latifundiario pernambucano), com exce¢do da capela e o timulo do
mestre Flosculo, que estdo localizados no lado oposto da casa da fazenda, separados
pela estrada, o que restou da propriedade foi destruido, juntamente com os pés de
jurema (as “cidades”) que 14 existiam.

Logo apds a destruicdo, uma mae de santo de Jodo Pessoa divulga as fotos das
ruinas pela internet. Os juremeiros de Recife e Jo2o Pessoa, com apoio de
pesquisadores, sacerdotes da Umbanda e do Candomblé de diversas partes do pais, se
organizam em passeatas, programas de televisdo, matérias em jornais, e-mails, sites,
blogs, etc., em uma articulagdo sem precedentes, envolvendo terreiros de diferentes
cidades. Uma instituicdo de Sdo Paulo, a Sociedade Yorubana de Cultura Afro-
Brasileira, assinou o pedido de tombamento, que foi aprovado, em setembro de 2009,

pelo Instituto do Patrimonio Historico e Artistico do Estado da Paraiba (Iphaep).



134

Foto 2 - Fazenda do Acais, em 1946. Foto 3 — Mestre Flosculo e sobrinhos, em frente a casa
grande do Acais, em 1952.



135

Foto 4 — Maria do Acais. Foto 5 - Capela de S@o Jodo Batista (Acais). A crianca ¢
provavelmente Maria das Dores (Dorinha), neta de Maria do Acais.



136

A Umbanda de Alhandra

Em Alhandra, existem seis terreiros em atividade. Esse numero aumenta
significativamente se incluirmos as casas que trabalham apenas com sessdes de mesa. E
dificil precisar quantas existem, uma vez que muitas funcionam quase no anonimato.
Por outro lado, ¢ grande o numero de filhos e filhas de santo que freqiientam um
terreiro, mas que possuem sua propria mesa em casa, oferecendo consultas a
comunidade.

Dos terreiros existentes na cidade, os mais conhecidos, ¢ que mantém um maior
numero de filhos de santo sdo o Centro Espirita Rei Malunguinho, de Ciriaco, também
conhecido por pai Jodo; a Tenda Espirita Ogum Beira-Mar, de Deca; e o Templo
Religioso Orix4 Sao Jodo Batista, de Edu. Os dois primeiros iniciaram seus trabalhos
religiosos nas sessdes de mesa, tendo convivido com os ultimos mestres prestigiosos de
Alhandra, Color, Jardecilha, Cesario e Damiana, falecidos entre as décadas de 1960 e
1980. Seus donos acompanharam toda a mudanga no cendrio religioso, marcada pela
legitimacdo da Umbanda frente a comunidade de juremeiros e pelo declinio das
chamadas mesas de Catimbo, ao longo dos anos setenta. Ja o terceiro, Edu, é o mais
novo dos pais de santo de Alhandra, tendo sido iniciado no contexto da Umbanda, e ndo
das antigas mesas, sendo, por isso, mais aberto as mudancas. Ha de se mencionar, ainda,
dois importantes centros, que diferem dos terreiros por realizar apenas sessdes de
consulta. Trata-se do centro do seu Joca Mao-de-Pau e, principalmente, do centro do
mestre Inacio Gabriel.

Os terreiros de Alhandra estdo localizados em ruas pobres, ndo pavimentadas,
sendo a maioria da sua clientela formada por trabalhadores rurais, muitos oriundos de
cidades vizinhas. A disputa entre os pais de santo pelo monopdlio da gestdo dos bens
religiosos e pelo exercicio legitimo do poder religioso, a qual tenho me referido, é mais
evidente em Alhandra do que nas outras cidades pesquisadas. Farei a seguir uma
descrigdo das trés casas nas quais realizei meu trabalho de campo, além de uma breve

referéncia ao centro do seu Inacio Gabriel.

Centro Espirita Rei Malunguinho

O Centro Espirita Rei Malunguinho, de Jodo José da Silva, mais conhecido
como pai Jodo ou Ciriaco, fica na Rua do Fogo, no bairro de Salgadinho. A rua ¢

habitada, em sua maioria, por familias de baixo poder aquisitivo, sendo a maior parte



137

dos frequentadores do terreiro composta de pequenos agricultores. O espago de
celebracdo € o mesmo espago doméstico, de modo que o saldo da gira, o quarto do peji e
a mesa de Jurema ocupam diferentes comodos da residéncia. De todos os terreiros
pesquisados, o de Ciriaco ¢ o que possui o menor espago fisico. E também uma das
casas em que os dois espacos, o doméstico e o de celebragdo, encontram-se mais
proximos. A gira realiza-se na pequena sala da sua residéncia. A mesa de Jurema ocupa
um coémodo pequeno antes da cozinha, enquanto o peji esta localizado em um quarto ao
lado da sala. Nesse quarto, encontram-se, de um lado, os assentamentos dos orixas e, de
outro, objetos ligados aos mestres e caboclos (uma estatua de Malunguinho, alguns arco
e flechas, entre outros). Ao contrario da maioria das casas, Ciriaco ndo possui
entroncamento de mestre. Também ndo tem jurema plantada, o que, segundo ele, deve-
se ao fato de morar em uma casa alugadaég.

A casa tem cerca de dezoito a dezenove filhos de santo, incluindo tanto os
médiuns que deram obrigacdo quanto os que ainda ndo deram. Ao contrario dos outros
pais de santo, Ciriaco considera filho o médium que freqiienta a sua casa, independente
de ter este sido iniciado ou ndo. Ele proprio é considerado pai, sendo assim tratado pelos
frequentadores do terreiro, sem ter dado nenhuma obrigagdo. Ciriaco é o Unico dono de
terreiro que ndo passou por essa iniciagdo nem teve pai de santo, o que afirma
orgulhosamente, definindo-se como um “juremeiro de nascenga”. Como diz o proprio:

Nunca dei obrigagdo. Nem uma vela eu nunca dei.... eu ndo tenho pai
de santo, eu ndo tenho mie de santo, ndo. Meu pai de santo

I3

primeiramente ¢ Nosso Senhor Jesus Cristo. Isso ai eu morro
dizendo, né? Foi quem me criou, foi quem me deu a inteligéncia, foi
quem me educou, foi ele.

Ciriaco tem 73 anos de idade, mas aparenta ter menos. Nasceu em Itambé, onde
teve seu primeiro contato com a Jurema. Ainda jovem, acometido de uma “doenga
espiritual”, foi levado para a casa de seu José Preto, juremeiro morador do engenho
Lages, que lhe informara de sua mediunidade e da necessidade de desenvolvé-la. Mas
sua vida e sua formacéo religiosa, sempre esteve ligada a Alhandra. Antes de mudar-se
definitivamente para essa cidade, ha cerca de trinta anos, Ciriaco a visitava em

companhia do pai. Conhecera, ainda mogo, nomes prestigiosos da Jurema local, como

% Quando comecei a freqiientar o Centro Espirita Rei Malunguinho, no inicio das minhas pesquisas, em
2000, ele estava localizado na rua Napoledo Ferreira Lins, no bairro Bela Vista. De 14 para ca, mudou-se
trés vezes, sendo uma delas para o municipio de Cupissura. Ciriaco e a mulher lamentam terem vendido a
primeira casa, onde deixaram uma mina feita (abertura fechada com cimento, no centro do saldo, onde se
encontram depositadas partes de um animal sacrificado), além de diversas plantas, inclusive jurema, no
quintal.



138

Flosculo e Inacio da Popoca. Quando veio morar em Alhandra, passou a freqiientar o
toré de dona Zefa de Tiino.

Durante muito tempo, Ciriaco trabalhou apenas nas sessdes de mesa. Ele ainda
realiza essas sessoes, cuja liturgia mantém uma certa aproximacao com as antigas mesas
de Catimbd. Apesar de ter sido bastante influenciado pelas sessdes de dona Zefa, ja
falecida — as quais eram realizadas em Alhandra, também ao ar livre, com tambores e
danca, sendo por ela denominadas de toré —, a introdug¢do da gira em seus trabalhos,
segundo o préprio, s6 aconteceu quando alguns médiuns que freqiientavam sua casa
passaram a acompanhar as toadas batendo em um banco de madeira. Ele, entdo,
resolveu comprar um ilu, e deu inicio as sessoes de toque.

Embora participe dos toques para os orixds, Ciriaco ndo se envolve do mesmo
modo que nas sessdes de Jurema. A gira do orixa ¢ conduzida por dona Maria das
Dores, sua esposa, com quem tem cinco filhos, todos ogds. Ela, que divide com o
esposo a dire¢do da casa, ja deu 14 obrigagdes, sendo, como gosta de dizer, “feita em
tudo”. Em fun¢do do envolvimento intenso de dona Maria com o universo dos orixas,
exus e pombagiras, em alguns toques para a Jurema Ciriaco canta para os exus. Como
explica:

Eu s6 canto pra Exu na abertura da Jurema porque Dorinha é orixa,
sabe? ... Jurema ndo cabe Exu... mas por causa dela, que trabalha com

a Pombagira, num sei o qué, né? Mas eu ndo gosto, ndo sou fanético.
Agora caboclo e mestre é comigo, né? Eu vou até o final da vida.

No Centro Espirita Rei Malunguinho, como nos demais terreiros de Alhandra,
toca-se de quinze em quinze dias, sendo um dia para o santo e o outro para a Jurema.
Ha, contudo, duas diferengas significativas. A primeira é o fato, acima mencionado, de
nem sempre Ciriaco tocar para os exus no inicio das sessdes para Jurema. A segunda € o
fato de, nos toques para os orixas, tocar, apos a meia-noite, para a Jurema. Os mestres ¢
caboclos, portanto, estdo presentes em todas as sessdes do seu centro, embora Ciriaco
feche a gira dos orixas antes de abrir a sessdo para a Jurema. SO muito raramente ¢
realizado um toque “limpo” para os orixds. Como relatou dona Maria, ainda no contexto

das minhas pesquisas de mestrado:

[...] de ano em ano, de seis em seis meses, que eu dou um toque pros
olixa puro, limpo. Mas o meu toque ¢ mais Jurema. Meu toque é mais
tragado com Jurema. Porque eu n3o vou dizer a vocé que eu toco
direto pra os olixa, ndo. Porque, se eu disser, eu t6 mentindo. Porque
o meu marido é juremeiro de nascenca. Ai, pronto, eu tenho que
dividir, eu tenho que dar o socorro a parte da Jurema e a parte dos



139

olixa, sabe?™

Ao contrario dos juremeiros entrevistados, que tem no mestre a principal
entidade com a qual trabalham, Ciriaco prefere trabalhar com caboclo, especialmente o
Cobra-Coral, da falange de Oxossi. Uma caracteristica do seu caboclo ¢ que, ao
contrario da maioria, ele se comunica verbalmente. Também costuma, com essa
entidade, dar consultas no meio do saldo, durante o toque. Embora prefira consultar na
mesa, pois, segundo ele, a consulta no saldo sai de graca, ¢ o pai de santo precisa
receber por seu trabalho. Essa consulta feita pelo caboclo Cobra-Coral também difere da
opinido de alguns juremeiros, para os quais caboclo ndo trabalha, ndo cura, apenas baixa
para dangar e brincar. Apesar dessa identificagdo com o universo dos caboclos, o mestre
ainda ocupa uma posi¢do central no Centro Espirita Rei Malunguinho, cujo nome ja foi
Centro Espirita do Mestre Z¢ Pilintra. Este mestre continua sendo uma das principais

entidades da casa, sendo incorporada por dona Maria.

Templo Religioso Orixa Sao Joao Batista

O Templo Religioso Orixa Sdo Jodo Batista, fundado em 1998, ¢ o mais novo
dos terreiros de Alhandra. E também o que apresenta um culto da Jurema mais
influenciado pela Umbanda. Seu dono, Josué¢ de Deus Quaresma, mais conhecido por
Edu, ao contrario dos outros pais de santo da cidade e sendo o mais novo dentre eles,
ndo comegou suas atividades religiosas trabalhando nas mesas. Toda a sua formagao se
deu na Umbanda, tendo, portanto, conhecido a Jurema no contexto das giras.
Consequentemente, em relagdo a tradigdo da Jurema, seu terreiro ¢ o mais susceptivel a
mudangas e incorporagdes de novos elementos.

Ao contrario do Centro Espirita Rei Malunguinho, o espaco de celebracdo fica
ao lado da residéncia do pai de santo, havendo uma porta interligando o espago
doméstico e o saldo. O terreiro esta dividido basicamente em dois comodos: o saldo e
quarto o do peji. No segundo, onde permanecem os filhos durante as obrigacdes,
encontram-se varias estatuas de orixas e caboclos, além dos assentamentos de Xangd,
Exu e Pombagira. No mesmo local, existe uma mesa grande, onde acontecem as sessdes
de doutrina e consulta. Dos 14 terreiros pesquisados, este ¢ um dos poucos em que a
mesa e o peji — incluindo orixas, exus e pombagiras — ocupam o mesmo comodo. Neste
caso, a divisdo espacial ¢ minima, mas existe a mesma preocupagdo em separar O

universo da Jurema do universo dos orixas. Assim, ndo ha elementos do peji na mesa ¢

™ In: SALLES, 2004, p. 140.



140

vice-versa. Fora da mesa e do peji, no entanto, misturam-se, em cabides improvisados,
objetos usados pelas entidades dos dois universos: chapéus dos mestres sdo colocados
junto a capa preta e vermelha de Exu e varios colares.

O saldo do Templo Religioso Orixa S3o Jodo Batista é grande. Em sua parte
central encontra-se uma mina (como mencionado, consiste em uma abertura fechada
com cimento, no centro do saldo, onde se encontram depositadas partes de um animal
sacrificado). Como nos demais terreiros de Alhandra, suas paredes ostentam imagens de
santos catolicos, pretos velhos, fotografias tiradas durante os toques, além da primeira
licenga conferida a casa pela Federagdo dos Cultos Africanos do Estado da Paraiba.

Edu nasceu em Pernambuco, no municipio de Igarassu, mas, aos 8 anos de
idade, mudou-se com a familia para Alhandra. Ele ¢ solteiro e, como dito, ¢ o mais novo
dos pais de santo da cidade, com apenas 41 anos de idade. Antes de abrir sua casa,
assistiu a um toré na casa de Zefa de Tiino, foi consultado por seu Indcio da Popoca (um
dos que lhe informou da necessidade de desenvolver sua mediunidade) e participou das
giras nos terreiros de Ciriaco, dona Rita do Acais e Deca. Frequentou cerca de sete anos
o terreiro deste ultimo, onde chegou a ocupar a funcdo de cargueiro de ebd (pessoa
responsavel pelos despachos do terreiro). Sua iniciagio na vida espiritual ¢ semelhante a
dos outros pais de santo da cidade, tendo procurado um terreiro para curar-se de
problemas de saude:

Minha mée foi um toque na casa de Ciriaco... no outro dia que ela
chegou disse assim: “O Edu, por que tu ndo vai na casa de um
catimbozeiro?”. Eu disse: “aonde mae?” Ela disse: “vai 14 em
Subauna, na casa de Ciriaco”. Quando eu cheguei 14, ele disse que eu
tinha negocio pra trabalhar, tudinho. Eu achava bonito! Af eu sei que
eu comecei ir no terreiro dele, foi onde primeiro eu fui. Ai depois me
afastei de 14, e fiquei sempre freqiientando toque, tudinho. Ai, pronto,
de 14 pra ca, nunca mais eu tive nada.

Embora tenha sido iniciado nessas casas, Edu deu sua primeira obrigacdo com
mae Nita, no municipio de Itambé, ha cerca de seis anos. Sua inicia¢do na Jurema foi
através de dona Fia, de Abreu e Lima (municipio pertencente a regido metropolitana do
Recife). Seu terreiro esta localizado no final da Rua do Cravo, na divisa entre o bairro
de Nova Alhandra e uma area rural denominada Tapuiu. Embora seja o mais novo dos
terreiros da cidade, o Templo Religioso Orixa Sdo Jodo Batista € o que possui o maior
namero de filhos de santo, cerca de 34. A maioria dos médiuns da casa ¢ formada por
pequenos agricultores.

Essa identificagdo com um modelo de culto mais umbandizado néo significa, no



141

entanto, que Edu nfo tenha também como referéncia os antigos mestres juremeiros de
Alhandra. Nos toques para Jurema, ele sauda as cidades encantadas, a cidade do Acais e
faz referéncia aos antigos mestres. Ainda nessa sessfo, ele costuma incorporar o caboclo
Sete Flechas e o mestre José¢ de Santana. Mas a presenga de divindades aftricanas,
mesmo no toque para a Jurema, ¢ uma das marcas de suas sessdes. Em todos elas, Edu
despacha Exu e Pombagira, recebendo ele proprio a Pombagira Maria Navalha. Dos 14
terreiros pesquisados, o Templo Religioso Orixa Sdo Jodo Batista é o que apresenta uma
linha mais ténue entre o universo da Jurema e dos orixas. O que acontece ndo apenas
pelo despacho de Exu e Pombagira no inicio das sessdes, mas pelas referéncias aos
orixas, especialmente a Orixala, no inicio da sessdo para Jurema. Também pude
observar seu mestre, José de Santana, no momento em que consultava, pedir a pessoa
para voltar ao terreiro durante o dia para falar com a Pombagira do seu “cavalo”. Ainda
nesta sessdo, José de Santana fez a mesma recomendacdo a outra pessoa,
encaminhando-a a Exu. O fato ¢ que Edu considera os trabalhos para esquerda uma
tarefa quase que exclusiva dos exus e pombagiras.

Enquanto a grande maioria dos pais de santo pesquisados afirme trabalhar
unicamente para a direita, Edu assume sem nenhum constrangimento que trabalha
também para a esquerda. Do mesmo modo, é um dos poucos que assumem a
Quimbanda como parte fundamental do seu trabalho’".

Edu também ¢ o pai de santo, dentre todos incluidos na pesquisa, que demonstra
receber uma maior influéncia da federagdo ao qual esta ligado, que é a Federacdo dos
Cultos Africanos do Estado da Paraiba. Assim, sob a orientacdo do presidente da
federacdo, tem procurado usar o termo templo religioso no lugar de ferreiro, zelador de
santo, no lugar de pai de santo, etc. Além da anuidade que paga ao referido 6rgdo, todos
os filhos de santo que exercem fun¢do no terreiro, como ogd, mie pequena, etc, sdo
cadastrados, pagam anuidade e recebem da federagcdo uma carteira.

Ha alguns anos, Edu mudou-se para Barreiras, pequeno povoado localizado
entre Alhandra e Cupissura (distrito de Caapora-PB), para onde transferiu o seu terreiro.
Em 2009, retornou ao velho endereco de Alhandra. A casa em Barreiras foi vendida a
outro pai de santo, Deca, dono do Centro Espirita Ogum Beira-Mar, com quem Edu
conviveu por cerca de sete anos, como mencionado. A venda da casa, que passou a ser

ocupada pelo filho de Deca, serviu para amenizar uma rivalidade de varios anos, que

"' Quimbanda é a parte da Umbanda que trabalha nas esquerdas, ou seja, “para fazer o mal”, nas palavras
dos umbandistas locais.



142

teve inicio quando Edu resolveu abrir seu proprio terreiro.

Centro Espirita Ogum Beira-Mar

O Centro Espirita Ogum Beira-Mar, de Jos¢ Sebastido Barbosa, mais conhecido
como pai Deca, esteve durante todo a pesquisa localizado a Rua Elvira Ferreira Lins,
mais conhecida por Rua da Pituba, proximo ao centro de Alhandra. Recentemente, esse
pai de santo mudou-se para Barreiras, povoado, como mencionado, localizado entre
Alhandra e Cupissura.

Deca nasceu e sempre viveu em Alhandra. Tem 55 anos de idade. E casado, mas
estd separado ha muitos anos. Desse casamento, tem dois filhos, ambos ogés. Dos pais
de santo de Alhandra incluidos na pesquisa, ¢ o Unico que continua trabalhando —
Ciriaco esta aposentado como agricultor e Edu, apesar de realizar pequenos trabalhos
ligados a terra, tira o seu sustento das consultas que oferece a comunidade e da ajuda
dos filhos de santo. Deca ganha a vida cuidando de uma pequena criagdo de gado. Em
Alhandra, ele € o pai de santo mais polémico. Embora respeite os demais sacerdotes,
ndo costuma freqiientar outros terreiros. E bastante critico e esta sempre questionando a
real necessidade de manter certas praticas dentro do culto, bem como a conduta da
maioria dos pais de santo, sendo quase todos descritos por ele como culeteiro — termo
usado nos terreiros para designar as pessoas que fingem que estdo incorporadas, ou seja,
que estdo com colete.

Sua vida espiritual teve inicio na Jurema, tendo convivido ainda mogo com
mestres prestigiosos de Alhandra. Com apenas sete anos, comegou a participar das
sessdes de mesa realizadas por sua mie. Como os demais pais de santo da cidade, foi
iniciado na vida espiritual apds apresentar sérios problemas de saude. Passou muitos
anos trabalhando na mesa, mas ao conhecer as sessdes de toque, decidiu trocar, como
ele proprio diz, a “mesa” pelo “bombo”. Assim, deu todas as obrigag¢des para orixas, de
obori a iad, e uma obrigacdo para Jurema, na qual foi batizado, “calgado, ensementado e
injuremado”, tendo passado trés dias de quarto. Seu pai de santo foi mestre Color, um
dos mais renomados de Alhandra, falecido ha pouco mais de dez anos.

Deca foi batizado na Jurema incorporado com o mestre Jodo da Cruz, mas o seu
mestre € José dos Anjos. Nos orixas, trabalha tanto com Ogum Beira-Mar quanto com
Iansa Oia. Nos toques para Jurema, ele costuma despachar Exu e Pombagira (a Moga,

como gosta de chamar) no inicio da sessdo, mas afirma que ndo gosta de tocar para



143

essas entidades na Jurema, fazendo apenas uma “louvagéo”.

Ao contrario de Ciriaco e Edu, Deca néo costuma trabalhar com caboclos, apesar
de tocar para eles na primeira parte da sessdo, como fazem todos os 14 terreiros
pesquisados. Para ele, o caboclo estaria na hierarquia das entidades abaixo dos mestres.
Sobre isso, fez o seguinte relato: “mestre ¢ uma coisa mais poderosa, mais conhecida
dentro da seita, né? Do que caboclo. O caboclo é uma coisa que é mais por derradeiro
do que o mestre, pra isso, a gente, todo trabalho que a gente faz é com o mestre”.

Embora tenha aderido a Umbanda, Deca ¢ um dos juremeiros que mais
conhecem a historia dos antigos mestres de Alhandra, dos quais se considera um
continuador. E também um dos que mais conhecem a histéria das antigas cidades da
Jurema que existiam na regido. Vejamos, nesse sentido, parte de seu relato sobre os
velhos juremeiros e o culto por eles realizado:

[...] de juremeiro mais velho... tem s6 eu, porque os outros tudo
morreram, acabou tudo. E essa unido, esse toré, com unifo, coletivo,
acabou. [...] o inicio de Alhandra foi com catimbozeiro aqui dentro,
que era Trilana, era Cassimira, era Tand4, era mestre Flosculo, era
Maria do Acais...

O Centro Espirita Ogum Beira-Mar difere em muitos aspectos dos demais
terreiros pesquisados. Em primeiro lugar, pela irregularidade de suas sessdes. Desde
minhas primeiras visitas a Alhandra, hé cerca de dez anos, Deca néo realiza sessdes com
a mesma freqiiéncia que os demais pais de santo, embora mantenha um nUmero
consideravel de filhos e filhas de santo. O fato ¢ que, desde o falecimento do seu pai de
santo (Color), Deca tem enfrentado dificuldades em manter suas atividades religiosas, o
que acredita estar ligado ao fato de néo ter encontrado um sacerdote capaz de tirar a
méo de Color de sua cabega’. Segundo ele, ndo existe em Alhandra ninguém com
autoridade para tal — seu pai de santo foi um dos ultimos mestres prestigiosos de
Alhandra. Por outro lado, o seu mestre, José dos Anjos, ndo aceitaria qualquer pai de
santo para realizar esse ritual. Por essas e outras questdes, ha anos Deca vem pensando
em abandonar o terreiro, se queixando frequentemente do trabalho para manté-lo. Como
diz o préprio: “Porque, eu digo, eu mesmo, eu vivo dentro da vida da Macumba, agora,
que eu ame, eu ndo amo. Eu ndo gosto, eu detesto, eu tenho pavor a isso, sabe?”.

Esse descontentamento com as atividades de pai de santo também tem

™ Nos 14 terreiros pesquisados, “tirar a mdo da cabega” consiste em retirar da cabeca do médium os
trabalhos feitos por seu pai de santo, apds o falecimento deste. A ndo realizagdo do ritual pode trazer uma
série de problemas para o filho de santo e “desmantelo” para o terreiro.



144

influenciado a sua relacdo com o transe. Mesmo tendo apenas 55 anos de idade, ele
alega estar velho demais para receber as entidades, evitando ser incorporado durante os

toques.

Tu viu eu girar. Tu viu eu com espirito? Num viu ndo! Porque eu nio
gosto, eu fico cansado demais. Quando eu termino um toque, que eu
recebo um orixa ou eu recebo um mestre, no outro dia eu t6 doente,
arrasado, acabado. Ai, eu detesto isso, eu ndo gosto”. [...] eu ja
despachei demais, ja dei muita cesta de Oxum, panela de lemanja,
Cosme e Damio, pra Ogum, tanta coisa que eu ja fiz na minha vida,
mas eu era mais mo¢o. Agora eu t6 ficando velho.

De todos os pais de santo pesquisados, Deca é sem duvida o mais inquieto,
chegando a questionar a necessidade de alguns rituais. J& ha alguns anos, resolveu nio
mais levar a tradicional panela de Iemanja, que é despachada nas praias no més de
dezembro — praticamente todos os terreiros pesquisados, de Pernambuco e da Paraiba, a
levam —, se queixando dos trabalhos que este ritual acarreta. Ele continua indo a praia,
mas deixa apenas uma pequena oferenda para esse orixd. Em todas as obrigacdes que
deu, por exemplo, recusou-se a passar mais de trés dias de quarto.

Deca também é o tUnico pai de santo em Alhandra a criticar o papel das
federagdes, que, segundo ele, s estariam preocupadas em cobrar a anuidades dos
terreiros.

Como dito, Deca mudou-se recentemente para o municipio de Barreiras. A nova
casa fica em uma area rural, onde pretende dedicar-se a sua pequena criacdo de gado, o
que, segundo ele, seria a realizagdo de um sonho. Segundo ele, ndo exercera mais a

atividade de pai de santo.

Centro de Inacio Gabriel

Seu Inacio Gabriel (ou Inacio da Popoca) € hoje considerado um dos ultimos
mestres prestigiosos de Alhandra, tendo convivido com os ultimos mestres do Acais,
Damiana e Flésculo, seus compadres73 , € Cassimira. Com 88 anos de idade, ele é o
unico juremeiro da cidade que ndo aderiu @ Umbanda, ndo tem terreiro nem saldo de
gira. Seu Inacio ndo trabalha com orixas, consequentemente, nunca teve pai de santo
nem deu obrigacdes.

Seu prestigio o levou a vereador e a prefeito da cidade, na década de 1980. Ha

mais de dez anos afastado da politica, trabalha em seu centro, uma pequena casa

3 Seu In4cio é padrinho de uma das filhas do casal, Beatriz (também conhecida por Cagula), que faleceu
em 2003. Beatriz ¢é neta das mestras Maria do Acais (avo paterna) e Cassimira (avo materna).



145

localizada a alguns metros da sua residéncia, de sabado a quarta-feira, das cinco as
dezesseis horas, atendendo um ntimero significativo de pessoas, muitas vindas de outras
cidades. Esporadicamente, também da consultas em sua residéncia, onde vive com a
esposa. Em suas sessdes, ndo fuma, ndo bebe nem canta. Trabalha, como ele proprio
diz, “apenas com o pensamento”, sem nunca cobrar pelo servico. H4 mais ou menos um
ano, seu estado de saude ¢ delicado, o que o levou a suspender as consultas.

Seu Inacio ¢ um dos grandes conhecedores dos fundamentos dos antigos mestres
de Alhandra, sendo o inico nome respeitado por todos os pais de santo da cidade. Ele se
lembra bem da persegui¢do sofrida pelos “catimbozeiros”, até meados da década de
1960, e da histéria das antigas cidades da Jurema. Participou de varias sessdes nestes
santuarios, inclusive de rituais de calcamentos das juremas, o que as tornava sagradas.
Como diz o mestre: “Se ela [a planta] é simples, ndo vale nada, ¢ um pé de arvore

qualquer”.

CONDADO

Consideracdes iniciais

A cidade de Condado, antiga Goianinha, esta localizada a 87 quilometros do
Recife e a 17 quilometros de Goiana, tendo sua historia bastante ligada a esta ultima.
Com aproximadamente 74.424 habitantes, cercada pelos canaviais, a economia, a
cultura e a historia de Condado gira em torno do plantio da cana de actcar. Das cinco
cidades pesquisadas, ela apresenta a segunda menor taxa de Incidéncia da Pobreza, mas
a maior taxa de limite inferior da Incidéncia de Pobreza.

Na cidade existem, aproximadamente, sete terreiros. Segundo seu Antdnio Teles,
juremeiro e mestre de Cavalo Marinho, esse numero chegava a quarenta e sete, na
década de 1980, tendo diminuido, segundo ele, em funcdo do crescimento das igrejas
pentecostais. Em minha pesquisa neste municipio, visitei o Terreiro Oxdssi Pena
Branca, de pai Biu de Laro; o Terreiro de Umbanda Sao Jorge, de Dona Maria e o
Terreiro de Ogunté, lansad Oid, de Dona Mara. Também contribuiram significativamente
para a pesquisa o seu Antonio Teles, mestre do Cavalo Marinho Estrela Brilhante, e seu
Biu Alexandre, mestre do Cavalo Marinho Estrela de Ouro e dono do Maracatu Rural

Ledo de Ouro.



146

Terreiro Oxossi Pena Branca

O terreiro Ox0ssi Pena Branca esta situado na Segunda Travessa Joaquim de
Pontes. A area onde fica a rua (ainda ndo ha um nome para o bairro, segundo seus
moradores) ¢ bastante simples, formada em sua maioria por trabalhadores da cana. Seu
dono ¢ Severino Bento da Silva, mais conhecido por Biu de Laro (também por Biu de
Gilberto ou Bibiu). Nasceu em Alianga (PE), sendo criado em Tupadca, a 13
quilometros de Condado, para onde se mudou aos seis anos de idade. Hoje, com 52
anos, trabalha na lavoura branca.

Seu Biu ¢ calmo e gosta de ler e conversar sobre a historia ¢ os fundamentos de
sua religido. Resolveu criar o Terreiro Oxdssi Pena Branca quando casou com dona
Maria, apos ficar vitivo do primeiro casamento. Ela, que ¢ mae de santo, divide com o
esposo as atividades da casa.

Como os demais terreiros pesquisados em Condado, o saldo do Oxossi Pena
Branca esta localizado atras da residéncia do pai de santo. Como o terreno ¢ grande, seu
Biu preservou parte do quintal, onde cultiva plantas e ervas usadas em seus trabalhos.
Afastado do saldo, ainda no quintal, fica o quarto do peji, com os assentamentos de Exu
¢ Pombagira. Dentro do espaco doméstico, ha um outro quarto com objetos litirgicos
dos mestres e caboclos. A mesa costuma ficar no saldo em dias de toque para Jurema,
sobre a qual ficam as comidas (bolos, salgadinhos, frutas) que serdo servidas apds a
sessdo. As “reunides de mesa”, que sdo realizadas esporadicamente na casa, sdo
realizadas tanto no espago do saldo quanto na cozinha da residéncia.

Ao contrario dos demais terreiros pesquisados, neste ndo ha uma preocupagio
(pelo menos nd3o ao mesmo nivel) com a quantidade de filhos ¢ filhas de santo, embora
seja grande o nimero de frequentadores da casa. O terreiro conta, como diz seu Biu,
com uma equipe de oito pessoas. Segundo ele, como nunca deu obrigacdo para orixa,
estando mais envolvido com a Jurema, ndo poderia “cortar’*” para um filho. Vejamos o
seu relato:

Filho de santo mesmo, feito por minha méo, eu nio tenho porque eu
ndo quis me entregar ao orixd. A minha parte é s6 Jurema [...] dentro
um pouquinho do orixa, daquele jeito que me ensinaram, eu sei. Mas
eu ndo quero compromisso muito sincero. Até as pessoas que diz que
¢ filho de santo, ela ndo carrega aquele regime mesmo.

™ Cortar significa assumir a feitura de um filho de santo durante uma obrigagio com sacrificio de
animais, a curiagdo.



147

Seu Biu também chama atencdo para o fato de que, na maioria dos casos, as
obrigacdes para orixa atraem os pais de santo por serem caras e trazerem dinheiro para o
terreiro. Assim, muitos que colocam os filhos de quarto ndo estariam prontos para
assumir esse compromisso:

E pra falar a verdade mesmo, o que mais que acontece dentro do
orixa é através de sobrevivéncia. [...] o orixa traz [dinheiro] muito
facil [...] a pessoa as vezes ndo sabe nem onde tem o nariz, e inventa
de cortar pra um filho. E, as vezes, o que acontece, ele bota até um
filho a perder. Que o filho até endoida e fica o maior problema pra
outro resolver.

Seu Biu foi iniciado na vida espiritual através de José Armindo, juremeiro
renomado de Condado, ja falecido. Embora também cultuasse os orixas, Jos¢ Armindo
dedicava-se mais a Jurema. Seu Biu procura seguir os passos do mestre, por isso nunca
deu obrigagdo para orixa nem procurou outro pai de santo. Como diz o proprio: “Porque
0 que acontece ¢ que as vezes vocé vai pra casa de um, pra casa de outro, ai vocé
aprende um tiquinho, um tiquinho, no final das contas vocé ndo aprendeu nada”.

Embora nio tenha dado obrigacdo para o santo, seu Biu tem assentamento de
Exu e Pombagira. Todo més de agosto ele realiza uma obrigacdo para essas entidades,
na qual ha curiagdo e despacho do ebd. Ambas sio consideradas por ele o “povo da
rua”, pertencendo a Quimbanda, as “trevas”. Essas entidades, no entanto, teriam uma
funcdo, que seria a de proteger a casa das “demandas enviadas™ (trabalhos espirituais
enviados para atingir o pai ou o filho de santo). Ainda sobre elas, seu Biu diz: “Exu ¢
ruim? Nao. Depende daquilo que vocé for negativo com ele. Se vocé for andar positivo,
¢ claro que o Exu ndo vai lhe perseguir. Agora, se voc€ andar negativo, com a maldade,
mal cora¢do, claro que o Exu vai lhe perseguir”.

No Terreiro Ox6ssi Pena Branca nido existe assentamento de mestre, a
tronqueira. Seu Biu prefere cultivar a propria planta. Assim, mantém em sua casa um p¢
de jurema e outro de arruda, ambos dedicados aos mestres, representando suas cidades.
Para ele, a Jurema se divide muitas cidades, cada uma delas representadas por uma
arvore ou planta. Vejamos sua fala:

[...] olhe, cada pé de arvore que existe na mata tem uma ciéncia. Cada
pé de arvore que existe na mata, aroeira, quixaba, jatoba, imburana,
sapucaia e outras e outras... entdo, ¢ uma ciéncia, e essa ciéncia ¢ uma
cidade, essa cidade tem um mestre que toma conta. Ento, a Jurema
se divide.

No Terreiro Oxo6ssi Pena Branca, demora-se a tocar para orixa. O que, segundo

seu Biu, deve-se ao fato de néo ter na casa médiuns feitos no santo. Ja para Jurema, sdo



148

realizados toques uma vez por més ou de dois em dois meses. Essas sessdes costumam
ser abertas com Rei Malunguinho, sendo cantadas entre seis a sete toadas para esta
entidade.

Como na maioria dos terreiros, sdo realizadas na casa “reunides” de mesa
branca, para doutrinar os médiuns da casa. A mesa também ¢ usada para consultas. Em
nenhuma ocasido seu Biu e a esposa cobram dinheiro das pessoas que procuram seus
trabalhos, tampouco dos médiuns da casa. Todo dinheiro gasto para manter o terreiro

vem do que o pai de santo ganha na lavoura.

Terreiro de Ogunté, Iansa Oia

O Terreiro de Ogunté, Iansa Oia, esta localizado no Loteamento Sdo Roque, na
rua Anchieta Dourado, no bairro Novo Condado. Como nos outros terreiros, a rua €
formada basicamente por familias de trabalhadores da cana ou da lavoura branca. Sua
dona ¢ Maria José¢ dos Santos, mais conhecida por dona Mara. Tendo nascido em
Timbatba, essa mie de santo mudou-se com a familia para Condado ha 18 anos. De
personalidade forte, ela bastante respeitada pelos pais e maes de santo da cidade,
embora néo costume freqiientar outros terreiros, com exce¢do do de Biu de Laro.

O Ogunté, Tansd Oid ¢ uma das casas mais antigas e freqlientadas de Condado.
Em relagdo aos demais pais de santo pesquisados, dona Mara ¢ a que tem um maior
numero de filhos de santo, por ela estimado em 80. Muitos, segundo a propria, moram
em outras cidades, como Timbauba, Ferreiros, Rio de Janeiro, Sdo Paulo e Salvador, e
um na Suica. As atividades do Ogunté, Iansd Oia s3o desenvolvidas, com ajuda do
esposo de dona Mara, Galo Campina.

O saldo fica no quintal da casa. Dentro da residéncia, ao lado da cozinha, fica o
quarto do peji, com os assentamentos dos orixas. Em outro quarto, ao lado do salao,
ficam os assentamentos dos exus ¢ pombagiras. A mesa de Jurema fica em um canto do
saldo. Durante os toques, ela permanece na cozinha. No Ogunté, [ansd Oid, a mesa
concentra toda a “parte” da Jurema, como nos explica dona Mara:

A Jurema em si € essa mesa que a gente tem, né? SO que nessa mesa
de Jurema tem varios juremeiros. Como o senhor ja conhece, o
juremeiro da minha casa € o seu José Malandro. Agora, tem a
juremeira da casa que é mestra Ritinha. Ai, José Malandro é uma
area, uma cidade, mestra Ritinha, outra cidade. Ai ja vem a area dos
juremeiros caboclos, que ja vem Sete Flechas, que ¢ o patrono da
minha Jurema, ai ja vem a cabocla Jussara, que € a patroa das cidades
das matas, pertence ja as matas.



149

A mesa de dona Mara traz imagens de mestres e caboclos, além dos tradicionais
principes (copos d’agua), cachimbos e outros objetos liturgicos. No Ogunté, Iansa Oia,
ao contrario dos outros terreiros pesquisados, durante o ritual de tombo do mestre
(obrigacdo para Jurema), o médium nio permanece no quarto, mas embaixo da mesa, no
saldo. Cinco filhos de santo ja passaram por esse ritual, cuja reclusdo varia de 12 a 14
horas.

Segundo dona Mara, sua vida espiritual teve inicio aos sete anos, quando sua avo
paterna reconheceu que ela estava “perturbada espiritualmente”. Esse primeiro contato
foi com o universo da Jurema, dos mestres e caboclos. Ainda na infancia, teve contato
com a cabocla Jussara, com a qual trabalha até¢ hoje. Dona Mara era filha de pais
evangélicos, que ndo aceitava a mediunidade da filha. Ela foi, entdo, criada com a avé.
Sé por volta dos quinze anos, com a Jurema feita, ¢ que ela teria procurado um “zelador
de santo” (prefere esse termo em lugar de pai de santo). Vejamos como narra esse
momento:

Logo no inicio eu ndo tinha pai de santo, até os meus quinze anos eu
ndo tinha zelador do meu santo. Era eu que tava fazendo aquilo ali
com ajuda de Deus e os bons espiritos ¢ da minha avd. E dai por
diante, foi quando veio a crise do orixa. A Jurema ja tava pronta, mas
o0 orixa ndo, que eu apanhei muito dentro do orixa. Ai foi quando ecu
procurei, eu ja tava quase de maior, comecei procurando a quem
realmente eu ia entregar minha cabega.

Dona Mara foi iniciada no orixa através de méae Severina, de Alianga, tendo se
tornado, tempos depois, filha de santo de pai Iraquitam, de Timbatiba. Como os demais
pais e mdes de santo pesquisados, se define tanto como Umbandista como juremeira,
tocando de quinze em quinze dias, sendo um dia para Jurema e o outro para os Orixas.
Nos toques para a Jurema, despacha Exu e Pombagira no inicio. Trabalha com o mestre
José Malandro, a mestra Ritinha e, como dito, com a cabocla Jussara.

No Ogunté, Iansa Oid, os Unicos cargos além da zeladora de santo sdo os de
ekédi e de cargueiro de ebd. Nao ha pai pequeno, mie pequena ou outras fungdes que

denotem poder além do exercido por ela. Segundo dona Mara, que ja foi mie pequena

do terreiro de pai Iraquitam, tais cargos gerariam discordia entre os filhos de santo.

Terreiro de Umbanda Sao Jorge
O Terreiro de Umbanda Sdo Jorge, de dona Maria José da Silva, conhecida por

Maria de Cachimbo, fica na Rua José Dourado, no bairro Novo Condado. Durante a



150

maior parte do trabalho de campo, o terreiro estava localizado em outro endereco.
Tendo se mudado ha poucos meses, dona Maria ainda no preparou o espago atras da
casa onde sera localizado o saldo. Por isso, tem realizado suas sessdes no saldo do
Ox6ssi Pena Branca, do seu Biu de Laro, que é seu pai de santo. Na nova casa, 0s
assentamentos dos exus e pombagiras estdo localizados em um quarto e os
assentamentos dos orixas e a mesa de Jurema em outro. Como em alguns terreiros
incluidos na pesquisa, por falta de espaco, a mesa de Jurema e os assentamentos dos
orixas sdo colocados em um mesmo quarto, embora sejam demarcados os espacos de
ambos. Os assentamentos dos exus ¢ pombagiras, no entanto, ndo podem ficar no
mesmo quarto dos orixas e da jurema. Isto se explica pelo fato de os primeiros serem
considerados entidades “pesadas”, o “povo das ruas”, que trabalham normalmente para
as esquerdas, enquanto os segundos, ainda que possam trabalhar para os dois lados,
estdo associados também a cura, a “corrente de luz”. Junto a mesa da Jurema, dona
Maria mantém a tronqueira — um prato de barro com um tronco de jurema, onde estd
entroncado o seu mestre (volto a falar sobre esse ritual no préximo capitulo). Junto a
tronqueira, ela coloca o cachimbo e outros objetos litargicos ligados ao mestre. O
entroncamento foi feito com a ajuda de dona Nita.

Dona Maria tem apenas 44 anos de idade, sendo, portanto, a mais nova entre os
donos de terreiros da cidade. Nasceu em Condado, mas morou um tempo em Itambé,
onde conviveu com dona Nita e dona Zeza. Tem 11 filhos de santo, incluindo, como diz
a propria, os que assim a consideram, mesmo sem ter dado obrigagdo. No momento,
dona Maria tem adiado a obrigagdo de alguns filhos, porque espera renovar primeiro as
suas. Pretende, no més de abril, de 2010, realizar uma obrigacdo para Ox0ssi, tendo
convidado dona Nita para conduzir a sessdo. Esta foi convidada porque, ao contrario
dos pais de santo de Condado, costuma, nas obrigacdes para caboclo, colocar os filhos
em uma cabana de palha e ndo no quarto. Segundo dona Maria, o proprio Oxodssi teria
revelado a ela, em sonho, como queria que fosse dada a sua obrigacao.

A iniciacdo de dona Maria € bastante semelhante a de dona Mara, tendo também
comegado aos sete anos € com uma caboclinha (Jacira) como guia. Afirma ser uma
juremeira de “nascenca”. Como diz a propria: “A gente trousse do ventre da nossa
mae... eu trousse de bergario a ciéncia, e comecei com sete anos de idade”. Além da

caboclinha Jacira, dona Maria recebe Z¢é Boiadeiro, que, como diz ela, seria s6 para



151

“triunfar””. Para consulta seria Zezinho do Coqueiral e Zé Menino. Mas o mestre
principal da sua casa ¢ Z¢ Aboiador. Também trabalha com a mestra Ritinha. Quando
toca para Jurema, ndo despacha Exu e Pombagira. Como seu Biu de Laro, costuma abrir
suas sessdes com Malunguinho.

Dona Maria diz gostar mais da Jurema do que dos orixas, mas ¢ feita em tudo,
Jurema, Umbanda, Ketu, Jeje e Nago. As quartas feiras, realiza uma reunifo de mesa,
também por ela chamada de corrente ou mesa branca, com o objetivo de doutrinar os
médiuns da casa. J4 as sessdes de consulta sdo realizadas na mesa de Jurema. Pelo
menos uma vez por ano, procura realizar uma sessao de “Jurema de chao” ou “arriada”
(sessdo de Jurema sobre uma toalha no chdo, sem tambores nem danga). Sobre o seu
trabalho, fez o seguinte relato:

Eu sou Umbanda, Ketu e nagd. Eu mato, curo e aleijo. [...] se eu
entrar num toque em qualquer lugar, se for Ketu eu sei manobrar, se
for Nagd eu sei manobrar, se for Jurema branca eu também sei
manobrar... Eu comecei Jurema de chdo, dali subi. Quando eu
comecei primeiro, com sete anos de idade, eu comecei Jurema de
chdo. Dali eu entrei Ketu, Nagd ¢ Umbanda. E o Jejo. Ainda tem o
Jejo. Até porque no Jejo é diferente. Ai depois passei pra corrente
branca, que ¢ mesa de reunio.

Essa abertura para diferentes tradi¢des religiosas inclui ainda o Catolicismo ¢ o
Espiritismo kardecista. Com efeito, dona Mara também se define como catdlica,
participando, sempre que pode, das atividades da igreja. Quanto a influéncia do
kardecismo, ela se manifesta, sobretudo, nas sessdes de mesa branca, que dona Maria

realiza toda quinta.

ITAMBE

Consideracdes iniciais

Itambé surge do aldeamento Itaimbé ou Sdo JoZo Baptista (PIO, 1970). No
inicio do século XVII, é concebida, nas proximidades do aldeamento, uma sesmaria ao
fidalgo espanhol Arnau de Holanda. Por volta de 1660, as terras passariam a pertencer
ao General André Vidal de Negreiros, estando situadas nos limites do Engenho Novo de
Goiana, de sua propriedade. Em 1679, o mesmo funda a Capela de Nossa Senhora do

Desterro de També, que passaria a compor o patriménio do Vinculo de Itambé, por ele

> Os juremeiros costumam usar o verbo triunfar referindo-se as brincadeiras e trabalhos de um mestre
durante sua incorporagao.



152

instituido. De 1760 até 1831, o vinculo esteve sobre a administracdo da Santa Casa de
Misericérdia de Lisboa, até sofre intervencdo do Governo, sendo dissolvido em 1845.
Em 1784, o vigario da paroquia pede a substituicdo da velha Capela de Nossa Senhora
do Desterro, por uma nova, que seria construida nas terras de Pedras de Fogo, localizada
ha uma légua de Itambé.

Essa proximidade entre as duas cidades estaria presente na origem do nome de
ambas. Segundo Pereira da Costa (1983), baseando-se em Teodoro Sampaio, 0 nome
Itambé viria de ita-aimbé, que significaria pedra afiada ou pontiaguda, aspera, cortante.
O povo, no entanto, teria traduzido o termo como Pedras de Fogo, que seria mantido no
povoado vizinho.

Itambé fica a 39 quilometros de Goiana ¢ a 109 de Recife. A pequena cidade de
36.126 habitantes tem a sua volta uma paisagem dominada pelos canaviais. O plantio da
cana também ¢ responsavel pelo trabalho da grande maioria da populacdo. Das cidades
pesquisadas, Itambé € a que mantém a maior taxa de limite inferior da Incidéncia de
Pobreza, chegando a 55,26 %.

Existem aproximadamente oito terreiros na cidade. A maioria localizada nos
bairros mais carentes. Segundo os pais de santo, o modelo de sessdo hoje vigente, que se
assemelha a dos demais terreiros pesquisados, também descritos por seus praticantes
como Umbanda, nfo era comum em Itambé ha cerca de quatro ou cinco décadas. Tanto
o seu Cicero quanto as duas maes de santo pesquisadas iniciaram suas atividades nas
mesas de Jurema, que predominavam na €poca.

Em todas as cidades pesquisadas, ha juremeiros que mantém relagdo com
Itambé, o que corrobora a idéia de uma interinfluéncia ativa entre os cinco municipios:
seu Ciriaco, de Alhandra, ¢ pai Dedo, de Goiana, nasceram ¢ foram iniciados nessa
cidade, dona Maria de Cachimbo, de Condado, ¢ Edu, de Alhandra, freqiientaram
terreiros ¢ deram obrigagdes em Itambé. Dona Joana, de Pedras de Fogo, além de ter
freqientado durante anos o terreiro de seu Biu Felix, em Itambé, boa parte dos
frequentadores da sua casa moram nessa cidade. A seguir, farei uma breve descricdo das

trés casas pesquisadas.

Terreiro Ogum Beira-Mar
O Terreiro Ogum Beira-Mar, de dona Erenita Apolonia da Silva, mais conhecida
como méae Nita, fica na rua Jodo Pedro Ribeiro, no bairro Maracuja, em uma area

proxima a Pedras de Fogo. O terreiro fica na parte detrds da sua residéncia, uma casa



153

relativamente grande, cercada por muros altos, porém bastante desgastada pelo tempo.
O espago sagrado ¢ também um dos mais bem divididos, com um saldo amplo, tendo
uma area exclusiva para os ogis, cercada por um muro baixo. Existem trés quartos,
sendo um para a Jurema, outro para os orixas € um, proximo a entrada do saldo, para
Exu e Pombagira. Além de ter o maior espago de celebracdo de Itambé, essa mie de
santo preservou, ao lado do terreiro, uma area com cerca de 30 metros, onde cultiva
diversas plantas, usadas em seus trabalhos.

Dona Nita tem 70 anos de idade. E a mie de santo mais velha e experiente de
Itambé. Tendo nascido no engenho Morenos, em Macujé (PE), ela, apds se casar, aos 16
anos, mudou-se para Serrinha (PE), e em 1991 fixou residéncia em Itambé. Hoje, viuva,
mora com uma filha bioldgica, um neto e uma filha de santo, que ajudam nas atividades
do terreiro. Durante o dia e a noite, a casa esta repleta de pessoas. No periodo da tarde,
dona Nita costuma se reunir no terraco da casa para jogar domind, com seu Joca, pai
pequeno da casa, e com seu Cldudio, juremeiro que mora em uma rua proxima ao
terreiro, mas pertencendo a Pedras de Fogo.

Sua mie de santo foi dona Beatriz Oliveira de Castro, de Goiana, falecida a
pouco mais de trés anos. Antes de procurar dona Beatriz, cujo terreiro frequentou por
cinco anos, dona Nita ja trabalhava nas mesas. Segundo ela, todas as suas obrigagdes —
Jurema e orixas — foram dadas com essa mae de santo, que lhe forneceu seus “dekas”.
Como os demais pais e maes de santo pesquisados, Dona Nita trabalha tanto para os
orixas quanto para a Jurema. Como diz a propria: “... Eu ja sou pra tudo, fago como diz
o ditado. Eu sou filha de Ogum, com Iemanja, mas gosto da Jurema, gosto do caboclo, e
também gosto do Exu ¢ da Pombagira, porque sem o Exu ¢ sem a Pombagira nés ndo
podemos conseguir nada”.

O mestre de dona Nita ¢ Z¢ Bebinho. Também trabalha com Malunguinho, mas,
ao contrario de outros terreiros, considera essa entidade como um caboclo. Apesar da
centralidade de Malunguinho no Terreiro Ogum Beira-Mar, o principal caboclo da casa
¢ Sete-Flechas, que € o caboclo da mée de santo. Nos toques para Jurema, essa mée de
santo, de vez em quando, despacha Exu e Pombagira. Como diz a propria: “Eu s6 toco
pra Exu em toque de Jurema quando tem alguma pessoa que queira fazer uma limpeza
de Exu. [...] e boto aquele ebd 14 no pé do Exu, entdo de noite eu tenho que homenagear
ele”.

Como a maioria dos pais de santo, de vez em quando, dona Nita realiza no

terreiro uma sessdo de mesa ou corrente branca para “doutrinar” os médiuns da casa,



154

bastante influenciada pelo Espiritismo kardecista. H4 também a mesa de Jurema, que
seria acompanhada com palmas, da qual participariam também os filhos de santo. Séo,
ainda, realizadas no terreiro sessdes de consulta, aberta a toda a comunidade.

Dona Nita procura seguir um calendario de eventos no terreiro, respeitando os
meses de cada orixd. Mas também inclui em seus compromissos anuais uma ida ao
Juazeiro do Norte, onde se junta a outros devotos em um 6nibus alugado para este fim.
Quanto a Jurema, essa mae de santo realiza todo ano uma grande obrigacdo, que a festa
do seu mestre, Zé Bebinho, onde curia varios bichos. Na ocasido, ela costuma convidar
os filhos de santo que ainda ndo realizaram o tombo do mestre para fazé-lo. O mesmo
convite ¢é feito para quem precisa dar a obrigagdo para caboclo, que, no caso do Terreiro
Ogum Beira-Mar, ¢ geralmente Ox0ssi ou Sete-Flechas.

Maie Nita tem cerca de 20 filhos de santo, contando apenas os que deram
obrigacdo. Sua casa, no entanto, ¢ uma das mais freqiientadas da cidade. Como dito, ela
¢ uma das principias referéncias para dona Maria de Cachimbo, de Condado, ¢ pai Edu,
de Alhandra, de quem é mae de santo. Devido a sua idade avancada, dona Nita evita
receber espiritos durante o toque, embora continue coordenando sua gira. Boa parte da
sessdo ¢ conduzida por sua filha Vanda, que também ¢ a méde pequena da casa. Com a
ajuda da maie, ela abriu, recentemente, uma pequena loja no terreiro para vender

produtos como banhos, defumadores, guias, etc.

Terreiro do Mestre Z¢ Pilintra

O Terreiro do Mestre Z¢ Pilintra esta localizado no centro de Itambé. Seu dono ¢
Cicero da Silva, de 59 anos, que vive com a esposa, uma filha ¢ um neto, em uma casa
bastante simples. O espaco sagrado fica atras da residéncia do pai de santo. Dentro do
saldo, ha uma porta para o quarto do peji, onde encontram-se, embora separados, 0s
assentamentos dos orixds e exus. Ao lado do quarto, sem portas, em um pequeno
comodo que confere o formato de “L” ao saldo, vé-se a mesa e o altar da Jurema.
Durante os toques, esse espago € separado por uma cerca feita com paus de bambus e
galhos de arvores, com uma passagem no meio, que ¢ retirada apds a sessdo. O espago
da gira ¢ o menor de Itambé e um dos menores de todos os terreiros pesquisados. Seu
Cicero, no entanto, demonstra um cuidado especial com os aspectos visuais do saldo. As
paredes ostentam diversos quadros de santos catolicos, caboclos e pretos velhos. As
paredes, em dias de toque, sdo cobertas com tecidos brilhosos, vermelho e azul. O teto,

como na maioria das casas, é adornado com fitas coloridas brilhosas.



155

Seu Cicero se define como um juremeiro de nascenca, mas deu suas obrigagdes
na Jurema e nos orixas com mae Concei¢do, que hoje ¢ evangélica. Também foi
influenciado por antigos mestres de Itambé, como Luiz de Anselmo e Jodo Esteves.
Também conviveu com juremeiros de Ferreiros. Sua principal referéncia, com relacéo a
Jurema, no entanto, sdo os antigos mestres de Alhandra, especialmente Maria do Acais e
Cassimira.

Em relagdo as suas crencas e praticas, ele difere, em varios aspectos, dos demais
pais de santo pesquisados. Alids, essa diferenca ¢ sempre lembrada orgulhosamente por
ele. Seu terreiro, por exemplo, é o Unico em que o toque acontece a tarde, as 14:00
horas, terminado no maximo as 21:00 horas. Segundo o proprio, teria decidido tocar
neste horario para ndo incomodar a vizinhanga.

Aqui é um vizinho. Esse homem trabalha a semana todinha, derna
segunda até o sabado... td enfadado. Ele tem que descansar o coipo
dele... e um tambor batendo: belebei, belebei, belebei, belebei, até
meia noite, onze horas. T4 perturbado. O mestre comegando a tocar a
essa hora que eu comego, 0 maximo terminando de nove horas, de
nove horas ta todo mundo acordado...

Seu Cicero também ¢ o tnico pai de santo que ndo coloca cachaca na jurema. O
modo como prepara a bebida € tnico, seguindo, como afirma o proprio, a orientagdo dos
“Iinvisiveis”, sem ter aprendido com ninguém. Nos toques para Jurema, ao contrario do
que Vi nas outras casas, onde ha sempre um médium responsavel por servir a jurema aos
presentes — fungdo que em algumas casas ¢ exercida pelo “barraqueiro” — seu Cicero
distribui ele mesmo a bebida. Ela é colocada em uma garrafa de plastico transparente e
servida em um pequeno copo de vidro. Sua jurema nfo possui o sabor caracteristico das
ervas misturadas a cachaga, comum as outras casas, estando mais proxima de um cha
fraco. Em seu preparo, coloca apenas folhas da planta, que ¢ macerada depois colocada
na agua, resultando em um liquido transparente. Nao usa em hipotese alguma a jurema
preta, por ele associado a esquerda, se opondo a branca que teria sido a Unica
“abencoada por Deus” — como também observei na casa de dona Joana, em Pedras de
Fogo, essa preferéncia pela branca (em seus trabalhos seu Cicero veste sempre branco)
parece estar ligada a uma associacdo mais ampla a esta cor (corrente branca, mesa
branca, corrente de luz, entre outras) com as praticas para “fazer o bem” (voltarei a esse
assunto mais adiante). Seu Cicero costuma langar mao de um conhecido mito da Jurema
para dizer que a branca ¢ a sagrada. Segundo ele, Nossa Senhora, com Jesus no brago,

teria se escondido embaixo de um pé de jurema branca quando perseguida pelos judeus.



156

Por té-los protegido, Jesus teria abengoado a planta. “Essa foi a que Jesus abencoou,
para curar os filhos dele na terra. Nao foi preta nem foi a morosa nem foi a unha de
gato”.

Essa relagdo com o Catolicismo — comum entre os juremeiros — esta bastante
presente na fala de seu Cicero, que chega a exigir, ao contrario dos outros pais de santo,
que seus filhos de santo freqiientem a igreja. Em uma das suas trés mesas, ao lado de
imagens de caboclos, cabocla seminua, mestres, pretos velhos, Buda, entre outros,
encontra-se uma pequena estatua de Jesus. Em um dos cantos do saldo, em um pequeno
altar feito de cimento, ao lado de um principe (copo d’agua), pode ser vista uma
escultura um pouco maior de Nosso Senhor do Bonfim.

Seu Cicero possui aproximadamente doze filhos de santo, incluindo os médiuns
da casa que ndo deram obrigagdo. Em dias de toque, no entanto, o numero de pessoas é
bem maior. Em relagfo a seus filhos e filhas, afirma: “as minhas doze que eu tenho ndo
troco por cinqiienta dos outros, porque sdo bem entendidos, porque eu explico a
verdade”.

Ele ndo tem pé de jurema em casa. Quando precisa das folhas da planta, vai
busca-las nas matas da regido. Possui um assentamento de mestre, formado por um
galho de jurema. Nos toques para Jurema, ndo faz nenhuma referéncia aos orixas,
tampouco despacha Exu e Pombagira. Recebe, entre outros mestres, Z¢ Pilintra. Seu

caboclo é Sete Flechas.

Centro Espirita e Terreiro de Umbanda Nossa Senhora do Carmo

O Centro Espirita ¢ Terreiro de Umbanda Nossa Senhora do Carmo esta
localizado na rua Tenente Fontoura, cujo nivel sdcio economico dos moradores aparenta
ser melhor do que os demais terreiros por mim visitados em Itambé. Sua dona é Maria
José dos Anjos, conhecida como Zeza. Como nas demais casas da cidade incluidas na
pesquisa, o terreiro fica atrds da residéncia da mae de santo. O saldo ¢é bastante
adornado, sendo suas paredes, de dentro e de fora, pintadas com trés cores: a parte mais
baixa de vermelho, a do meio de branco e a mais alta de amarelo. O espago sagrado esta
dividido basicamente no saldo e no quarto do peji. No primeiro, encontram-se trés
altares: um da Jurema, contendo estatuas de caboclos, mestres e varios objetos liturgicos
— sineta, velas, cachimbos, um arco e flecha e, fora da mesa, um garrafdo de jurema, um

litro de cachaga e outro com mel —, outro altar dos santos catolicos (incluindo padre



157

Cicero) e um menor dedicado aos pretos velhos. No segundo (o quarto), fica, de um
lado, a parte dos orixas, contendo imagens de Obaluaié, Ogun, Odé, Nand, Oxum,
Xango, lansd, lemanja, Cosme e Damido e Orixala (representado por uma imagem de
Jesus), cada um sobre um pequeno altar feito de cimento, com seu assentamento e sua
moringa a frente, e de outro, no chio, as imagens, os assentamentos ¢ as moringas de
Exu e Pombagira. A hierarquia entre as divindades africanas ¢ bastante evidente. Como
diz dona Zeza, “daqui ¢ do chdo mesmo. Exu ¢ do chio”.

Dona Zeza ndo tem tronqueira ou qualquer tipo de assentamento para mestre ou
caboclo. Também nfo “corta” em suas obrigagdes para Jurema, as quais, ao invés de
tombo, prefere chamar de batismo ou crisma. Nas obrigagdes para mestre, ndo coloca os
filhos de quarto, mas dentro de uma cabana montada com um pano verde ou com galhos
e folhas, dentro do saldo. Nos demais terreiros que adotam a cabana, ela é usada apenas
nas obrigagdes para caboclo.

Dona Zeza tem cerca de vinte filhos de santo. Ndo tem mae pequena nem pai
pequeno ou qualquer outro cargo em seu terreiro, além do catador de folhas e cargueiro
de ebo. As atividades do terreiro sdo realizadas com a ajuda do seu neto, Rico, um dos
ogds da casa, e do seu esposo, Jodo, que também ¢ oga. Este, entre os tocadores dos 14
terreiros pesquisados, € o Unico que constroi seus proprios ilus. Nas sessdes, sobretudo
em dias de festa, Jodo e Rico cuidam da ornamentacdo do saldo.

Segundo dona Zeza, sua mediunidade manifestou-se aos sete anos. E filha de
Oxum com Xang6. Seu mestre ¢ Z¢ Pilintra e seu caboclo Pena Branca. Iniciou seus
trabalhos espirituais nas sessdes de mesa, que realizava em sua casa aos domingos.
Passou a freqiientar a casa de dona Conceicdo, mas resolveu dar suas obrigacdes para a
Jurema com Biu Felix, renomado pai de santo de Itambé, que faleceu em 2005,
considerado por ela o “rei dos catimbozeiros”. Sobre a necessidade de dar a obrigagao,
ela explica:

[...] ele tem que aceitar o que eu quero, porque ele ndo pode ser mais
do que eu. Pra, assim, que eu digo assim, dele [ndo] me pegar e me
derrubar, pra eu saber dominar ele, e ele ndo me dominar. Porque se
ele me dominar eu morro, ele mata eu. Ai, pronto, crismou Z¢
Pilintra, batizou ele, fez aquela festa...

A principio, dona Zeza ndo queria dar obrigagdo para os orixas, mas foi levada a
realiza-las, como os demais pais e mées de santo da pesquisa, por problemas de saude.
Assim, fez o santo também com Biu Felix, tendo aprendido com ele praticamente tudo,

da Jurema aos orixas. Ela continuou trabalhando na mesa, mas pouco antes de morrer,



158

seu pai de santo teria lhe pedido para abrir seu proprio terreiro. Hoje, o Centro Espirita e
Terreiro de Umbanda Nossa Senhora do Carmo tem cerca de cinco anos. Esta filiado a
Federagdo Espirita Cavaleiro da Esperangca S3o Jorge ¢ Tenda Nossa Senhora da
Conceicdo, com sede em Goiana.

Em suas sessGes, essa mie de santo costuma receber a visita de outros
sacerdotes. Mas o unico terreiro que freqiienta ¢ o de dona Joana, em Pedras de Fogo.
Nos dias de toque para Jurema, costuma espalhar folhas no chdo do saldo. Também
deixa no chao sete ou oito recipientes grandes de barro com diversas frutas. Antes de
iniciar a gira, uma filha de santo se encarrega de defumar os presentes. A sessdo é aberta
com a saudag¢fo a Jurema, aos mestres e aos caboclos e com algumas oragdes catolicas.
Dona Zeza ¢ radicalmente contra a presenca de Exus e Pombagiras nos toques para a

Jurema.

PEDRAS DE FOGO

Consideracdes iniciais

Ainda ha pouco registro sobre a historia de Pedras de Fogo, e menos ainda sobre
os indios que 14 habitavam. De acordo com Pereira da Costa (1983), ela comeca a ser
habitada por colonos na segunda metade do século XVIII, a partir de um povoado que
vai se formando a margem da grande estrada de boiadas, que iam dos sertdes da Paraiba
¢ de Pernambuco para Goiana e outras cidades. Era, portanto, ponto de descanso dos
viajantes, tendo surgido na localidade uma feira de gado, que viria a impulsionar o
povoado, que passaria a categoria de vila na segunda metade do século XIX.

Sua populagido em 2009, segundo estimativas do IBGE, era de 27.116 habitantes.
A cidade marca a divisa entre Paraiba e Pernambuco, chegando a dividir uma mesma
rua com Itambé. Ambas dividem também uma situagdo socioeconOmica critica, tendo
mais da metade da populag@o abaixo da linha de pobreza e uma realidade marcada pela
exploragdo da cana de agtcar — exploracdo da terra ¢ dos homens.

Existem seis terreiros em Pedras de Fogo. Como dito, muitos dos pais e filhos de
santo dessas casas vivem em I[també e vice-versa, de modo que podemos falar de um sé
cenario religioso composto pelas duas cidades. Essa aproximacdo chega a gerar
confusdo nos proprios umbandistas: ao se referirem a outro terreiro, as vezes

demonstram dificuldades em dizer se este estd do lado da Paraiba ou de Pernambuco.



159

Fago a seguir uma descri¢do do Terreiro Mae Iemanja, um dos mais visitados de Pedras
de Fogo.

Terreiro Mae Iemanja

O Terreiro Mae Iemanja fica na Rua Primeiro de Janeiro, no bairro Planalto. Sua
dona ¢é Joana Antonia dos Santos, com 82 anos de idade. O espaco sagrado, apesar de
localizar-se atras da residéncia, como nos terreiros de Itambé, esta separado do espaco
doméstico por uma distancia de aproximadamente 40 metros. Esse espaco ficava mais
proximo da residéncia, até dona Joana comprar uma pequena casa por tras da sua. O
terreiro esta dividido da seguinte forma: o saldo; um altar, no mesmo comodo do saldo,
para os orixas com quatro degraus, tendo uma escultura de Iemanja na parte mais alta;
um quarto para a Jurema, com uma tronqueira e outro assentamento para mestre, em um
prato de barro, algumas estatuas pequenas de mestres ¢ caboclos, incluindo uma de
Malunguinho, cachimbos e varios principes; e um quarto, préximo a entrada do saldo,
para Exu e Pombagira.

Ao contrario das demais casas pesquisadas, o saldo do Terreiro Mae [emanja tem
duas vias de acesso. Uma seria pelo quintal da casa da méde de santo, que é o caminho
mais usado. A outra via seria uma porta que da para a rua por tras da de dona Joana, que
¢ mais usada depois que o toque comeca. Outro detalhe encontrado apenas nessa casa ¢
um mastro irregular de madeira, fixado no centro do saldo, que se estende até o telhado.
A gira acontece em torno desse mastro.

Dona Joana nasceu no povoado de Coiteiro, que ela ndo sabe se pertence a
Paraiba ou Pernambuco, mas foi criada em uma fazenda do Engenho Novo, municipio
de Itambé. Depois que saiu da casa dos pais, morou em Jodo Pessoa, Rio de Janeiro,
Santa Rita e ha 38 anos mora em Pedras de Fogo, no mesmo enderego. E filha de santo
de seu José Antonio, de Santa Rita (PB), tendo freqilientado sua casa durante nove anos.
Ao mudar-se com o esposo para Pedras de Fogo, frequentou durante cinco anos a casa
de seu Biu Felix, em Itambé, pai de santo de dona Zeza, mas ndo conseguiu se adaptar
ao trabalho desse pai de santo, chegando a chorar e passar mal no fim das sessdes. Dona
Joana resolveu, entdo, abrir seu terreiro. Apesar da influéncia desses sacerdotes,
sobretudo do segundo, em sua formagdo, dona Joana faz questdo de afirmar sua
autonomia, como no seguinte relato.

Ai meu pai de santo continuou vindo aqui, fez o meu assentamento,
fez uma obrigagdes pra mim, fez na Jurema, fez no santo, mas mesmo



160

assim, eu quando fui pra casa dele eu ja sabia o que sei. Eu ja sabia o
que eu sei porque eu ndo aprendi nada com ele nem aprendi nada com
Biu Felix. Com nenhum dos dois eu aprendi nada. O que eu aprendi
foi sonhando.

Dona Joana gosta de falar de suas contendas com outros pais € mies de santo de
Pedras de Fogo e Itambé, e de como se saiu vitoriosa das demandas que lhe mandaram,
inclusive de um “ponto de passagem” que lhe foi feito. Essa peleja esta presente no
cotidiano do terreiro, como pude observar durante a pesquisa. Sobre isto, vejamos seu
relato.

[...] muito pai de santo e mie de santo, que comegou pro derradeiro
de que eu, disse: “vou acabar com a velha Joana”. E manda a tacada
diretamente. Essa semana ja jogaram um negocio 1a em cima do
centro. E eu so6 vou tirar sexta feira... agora, o que tem la, quando eu
tirar, a pessoa que veio jogar se prepare que ele vai receber essa caiga
no espinhago. Num vou fazer nada, vou sé tirar o que tem.

A maioria dos pais ¢ mies de santo dos terreiros pesquisados afirma ter
comecado suas atividades religiosas trabalhando nas mesas. Dona Joana, no entanto, diz
ter comecado como rezadeira. Segundo a propria, sempre tivera vontade de rezar o
povo, mas aprendeu pela necessidade de rezar seus proprios filhos (bioldgicos), quando
esses adoeciam, e para ndo ter que ir a casa de outro rezador. Ela foi, entdo, ampliando
seus conhecimentos, como nos diz: “eu aprendi também rezar, de crianca a adulto. Um
casal se deixando, se separando, também eu sei fazer eles voltar, se unir. Isso é o meu
trabalho aqui”.

Apesar de ter dado duas obrigagdes na casa de seu Biu Felix, nas quais
permaneceu no quarto, dona Joana adotou na feitura dos seus filhos de santo o modelo
ensinado por seu José Antonio. Este, diferente dos demais pais de santo pesquisados,
ndo colocava os filhos de quarto, apenas exigia uma “dieta” e que esses ficassem em
casa, repousando durante um determinado tempo. Como nos conta dona Joana.

Eu nunca fiz uma obrigacdo de Jurema pra ir meu pai de santo e me
arriar 14 dentro do quarto, ndo. Porque ele dizia assim: “minha filha
tudo isso € uma ilusdo. Se vocé tem ciéncia, se vocé tem o santo, 0
santo vai lhe dar o recado, do tamanho que vocé merecer. Num
precisa de vocé ir se deitar em canto nenhum, ndo. Fique s6 na sua
cama, na sua casa. Eu faco sua obrigacdo aqui, hoje, vocé vai se
embora hoje ou amanhi, vai repousar na sua casa, guardar sua dieta
na sua casa. Ndo é dentro da minha casa, ndo”.

As dietas podem durar sete, dezessete ou vinte ¢ um dias. A obrigacdo para mao

de faca (que permite a um pai de santo colocar uma pessoa de quarto), por exemplo,



161

inclui ndo pegar em nenhum talher, comer com as maos e ndo lava-las, durante vinte e
um dias.

Dona Joana néo toca pra Exu na Jurema, afirmando que essa pratica seria propria
da Quimbanda. Segundo ela, seu trabalho é “Umbanda limpa”. Assim, na Jurema toca
apenas para caboclo e mestre. Na ultima parte da sessdo, no entanto, toca de vez em
quando para os pretos velhos. Mas faz a seguinte adverténcia: ‘“Preto Velho ¢é
Candomblé. E por isso que a gente s6 baixa ele depois que puxar os caboclo, puxar a
Jurema, puxar o mestre”.

Ela, no entanto, tem evitado as incorporac¢des, devido & sua idade e a saude
delicada. Na Jurema, as principais entidades com as quais trabalha sdo Malunguinho —
por ela considerado rei dos caboclos e rei das matas — e rei Aragdo. Seu mestre, no
entanto, nunca teria revelado a sua identidade, nem para ela nem para o seu pai de santo.

Como alguns juremeiros, dona Joana acredita que existe um Reino, por ela
denominado de Cidade da Jurema. Ao contrario de muitos, no entanto, acredita que para
a Cidade néo vao apenas os juremeiros depois de mortos, mas todas as “pessoas boas”.
Segundo ela, a Cidade teria surgido do pé de jurema que Deus abengoou, apods ter
descansado em suas sombras. Para essa mie de santo, nenhum espirito, mesmo sendo
“bom”, iria para o céu. Todos véo para a Cidade da Jurema.

Muito crente aqui diz que vai morrer e vai pro céu, mas ¢ engano
dele, ele nio vai, ndo. Ele vai pra uma cidade, que é a cidade da
Jurema, uma cidade limpa, 14 s6 tem rosa, s6 tem flor. [...] Pedro, Sdo
Paulo, Sao Tiago, é os apdstolos de Jesus, né? Esses tdo no céu com
Jesus. Mas Jesus fez aquela Cidade da Jurema pra colocar as pessoas
boas, que num tem maldade, que ndo sdo criminoso, que ndo sdo
ladrdo. Vai ficar naquela Cidade da Jurema. Foi daquele pé de jurema
que Jesus repousou embaixo dele.

AS FEDERACOES

A expansdo das federagdes de Umbanda na area da pesquisa corresponde ao
processo de burocratizacdo das institui¢cdes religiosas em Pernambuco e na Paraiba. Em
nivel nacional, a primeira federagdo surge em 1939, no Rio de Janeiro. Como
mencionado no segundo capitulo, elas vdo desempenhar um papel fundamental na
unificagdo dos centros e terreiros, comprometidas com a organizagdo e padronizagio
dos conceitos e ritos da Religido, bem como buscando um controle sobre sua pratica
através de canais oficiais. As federa¢des surgem na regido da pesquisa como uma

solucdo ao problema das perseguicdes aos praticantes das religides afro-brasileiras.



162

Como mencionei no terceiro capitulo, ha diversos relatos, sobretudo dos pais de santo
mais velhos, desse periodo de repressdo. Por outro lado, diante do preconceito das
igrejas cristds e da sociedade como um todo, a idéia de ter um 6rgdo que reconhecia
frente ao Estado o direito dos praticantes desses cultos, com um aparato juridico em seu
favor, os atraia (e, em alguns terreiros, ainda os atrai) para as federacdes.

Se, por um lado, elas surgem como uma ferramenta contra os aparelhos
repressivos, por outro, chegam a exercer através do poder que lhes foi conferido, um
outro tipo de repressdo. Esta seria a de exigir dos donos de terreiro, além da
obrigatoriedade de filiagdo, o pagamento de anuidades ¢ mensalidades, sob a constante
ameaga de ndo poderem funcionar. Diante dessa exigéncia, o cumprimento dos dogmas
da religido acaba em segundo plano.

Como entidades organizadas em torno dos direitos e deveres dos umbandistas,
elas vdo desempenham um papel importante na consolidagéo dessa religido enquanto
movimento nacional, inclusive o de enfrentar e responder aos ataques em nivel nacional
contra a Umbanda, feitos por alguns setores da sociedade. Varios fatores, no entanto,
levaram a gradativa perda de poder por parte dessas institui¢des. De um modo mais
geral, um desses fatores seria a diversidade de versdes da Umbanda, que impedia a
padronizagdo dos conceitos e ritos da Religido, contribuindo com o surgimento de uma
quantidade significativa de novas federagdes, que passariam a disputar o monopdlio
desse controle sobre os terreiros. Por outro, o acesso a informagdes sobre os direitos de
um Estado laico e, consequentemente, sobre a ndo obrigatoriedade de filiagdo tem
levado, nos ultimos anos, a uma ruptura dos terreiros com as federagdes. A fala a seguir
de pai Dedo, representa o pensamento de alguns pais de santo de Goiana. Pela
importancia do seu relato, o transmito quase na integra.

A Federagio, isto foi da época da Revolucdo de Trinta. Que a policia
vinha no terreiro a cavalo. O mundo hoje € laico, né? Pra todos. A
gente ndo precisa de federagdo, ndo. [...] paga os tolos, os abestalhados,
os idiotas, que da dinheiro a federag@o. Nds somos livres para cultuar a
nossa religido... a gente ndo precisa de uma federacio para nada, ndo.
Cada um ¢ dono de si. Entéo, se vocé hoje disser que a sua fé é este
cigarro e montar uma religido, vocé ¢ bem quisto. [...] Da dinheiro a
uma federagdo pra qué? Pra o povo comer sem nada? A gente pertence
a um grupo... a gente soma Jurema, Umbanda, candomblecistas, a gente
soma. [...] pra c4, s6 ta existindo esse negdcio de Federacdo na Paraiba.
Porque nio fazem nada. Federagdo ndo faz nada. S6 ganha dinheiro e
lucro... porque se eu tivesse um ilé na Paraiba, eu ia revolucionar.

Como uma opg¢do as federacdes, tem surgido entidades que se propdem a

representar os terreiros, sem a preocupacdo com a diversidade de versdes encontradas



163

nem a padronizagdo de conceitos e ritos, mas mantendo um discurso de ag¢des
afirmativas, projetos sociais, etc. Neles, ndo ha obrigatoriedade de filiagdo nem existe
taxa, anuidade ou qualquer tipo de cobranga aos terreiros. Este ¢, por exemplo, o caso
do Instituto Nacional da Tradi¢do e Cultura Afro Brasileiro (Intecab), criado em 1987,
que atua em nove estados do Brasil, dentre os quais Paraiba e Pernambuco. A idéia do
Instituto surgiu no contexto da III Conferencia Mundial da Tradi¢do dos Orixas e
Cultura (Comtoc), sediada em Nova York, em 1986. Seu representante em Goiana € pai
Carmelo, sendo auxiliado por pai Dedo. Todos os quatro terreiros por mim visitados
nesta cidade aderiram ao Intecab. Nas demais cidades pesquisadas, a preseng¢a do
Instituto ainda é inexpressiva.

Muitos pais de santo, no entanto, ainda continuam filiados as federagdes. Alguns
deles, inclusive, como Ciriaco ¢ Edu, de Alhandra, que possuem licen¢a da Federagdo
dos Cultos Africanos do Estado da Paraiba, mesmo tendo sido informados da ndo
obrigatoriedade de filiacdo, preferem continuar pagando a anuidade. As razdes para se
manterem ligados as federagdes sdo diversas. Muitos pais de santo ainda sdo
pressionados pelos fiscais dessas instituigdes para pagarem suas anuidades, ameagando
fechar o terreiro. Outros, como Ciriaco, temem perder o direito a aposentadoria,
difundido pela federagdo como um direito exclusivo dos filiados’®.

Por outro lado, alguns pais ¢ mies de santo acham necessaria a atuacdo das
federagdes para disciplinar seus filiados e impedir que pessoas ndo qualificadas abram
terreiro. Dona Nita, de Itambé, por exemplo defende uma atuagdo mais rigida dessas
institui¢des. Vejamos a sua fala:

Isso aqui merecia uma federagdo daquelas rigidas. Porque, se cu
entrasse dentro de uma fundag@o dessa pra trabalhar de fiscal, muito
terrerim desse aqui Nita acabava, viu? [..] a Jurema exige
fundamento. Mas nem todo mundo por aqui tem fundamento dentro
da Jurema. Querem trabalhar assim, a toque de caixa. O que chega na
boca grita, o que chega na lingua solta.

A JUREMA NA ARTE POPULAR

Seguindo a perspectiva de descrever, neste capitulo, o cendrio da pesquisa,

penso ser fundamental situar o contexto dos chamados grupos tradicionais, que existem

76 O direito de aposentadoria dos sacerdotes das religides de matriz africana foi aprovado em outubro de
2000, pelo Ministério da Previdéncia Social. Ha, no entanto, por parte dos sacerdotes, um
desconhecimento total desse direito ou de como solicita-lo.



164

na regido — Cavalo Marinho, Maracatu Rural e Caboclinho —, os quais mantém, cada um
ao seu modo, uma relagdo com a Jurema. Relagéo essa que tem sido apontada em varios
trabalhos. O que pretendo nesta se¢do, em paralelo a descricdo das referidas
manifestacdes, ¢ chamar a atengfo para o fato de que nfo existe, nesses grupos, um
vinculo padrdo com o aspecto religioso. Este segue a propria tendéncia dos terreiros,
que sdo diversos e marcados pela individualidade. Esses grupos se aproximam, pelo
menos em parte, do que definiu Durkheim como a “matéria do folclore”, que se somaria
a outros “fendmenos religiosos que nao dizem respeito a nenhuma religido
determinada” (2000, p. 18).

Uma ultima observagdo: ndo pretendo fazer, em relagdo a esses brinquedos
(termo usado por seus proprios protagonistas), uma descricdo exaustiva da performance
e dos elementos que a compdem, o que certamente me afastaria do objetivo mais
imediato do presente trabalho, que € o de perceber a forca e os alcances da tradicdo da

Jurema na area pesquisada.

Maracatu Rural

O maracatu rural, também chamado maracatu de baque solto, de orquestra ou
de lan¢a, ¢ uma manifesta¢do caracteristica da Mata Norte de Pernambuco, mantendo
diferencas significativas em relagdo aos denominados maracatus nagdo ou de baque
virado, que s3o encontrados no Recife. Ambos consistem em agremiagdes
carnavalescas, tendo sua historia bastante ligada a dos carnavais pernambucanos. E
comum a associacdo dos segundos ao Xangd e a tradicdo nagd, o que justifica o
emprego do termo nac¢do, para designd-los. Por muito tempo, os primeiros ndo
despertaram nenhum interesse dos pesquisadores por ndo serem reconhecidos como
auténticos representantes da tradi¢do africana. Em 1976, por exemplo, eles chegaram a
ser proibidos de desfilar na passarela oficial do Recife, sob o argumento de estarem
“descaracterizando” as “tradicionais” nagdes africanas (FRANCA LIMA, 2007). As
personagens, a musica, a indumentaria e demais aspectos visuais do maracatu rural
traziam diferencas significativas em relacdo ao seu homonimo da capital.

Os grupos da Mata Norte, por sua vez, estariam mais proximo do universo da
Jurema (BENJAMIM, 1982), tendo como destaque, entre os seus personagens, O
caboclo de langa, cuja origem e significados ainda se conhece muito pouco. Essa forma

de caracterizar os grupos do Recife — mais afro que os do interior, que seriam mais



165

acaboclados — ¢ alimentada, sobretudo, pelo fato de muitos dos seus lideres famosos
estarem ligados a religides de matriz africana (FRANCA LIMA, 2007). Os grupos de
baque virado que fugiam a essa caracterizagdo, como o “Indiano” e o “Gato Preto’"”,
eram considerados menores, inauténticos. Tanto que o maracatu Cambinda Estrela’®,
um dos mais expressivos do Recife, tendo surgido na década de 1930 como maracatu
rural, frente ao desprestigio desses grupos, transformou-se em nagéo, como permanece
até¢ hoje. Os grupos de baque virado foram, portanto, considerados manifestacdo de
resisténcia da cultura afro-pernambucana, enquanto os maracatus rurais eram
considerados, por intelectuais e pesquisadores do Recife, uma manifesta¢do equivocada,
pois se autodenominavam maracatus, ndo merecendo por isso nenhum crédito. Em uma
matéria do jornal Diario da Noite, intitulada Maracatus Distorcidos, citada por Katarina
Real (1967), lemos o seguinte:

E simplesmente lastimdvel a apresentagdio desses maracatus
descaracterizados que todos os anos aparecem no Carnaval. Melhor
seria que esses conjuntos nio fossem classificados como tais, pois
maracatus com orquestra, flautas e pifano, com uma praga de

“tuchaus” carregando nas traseiras aquela lataria pode ser tudo menos

uma “nago africana”””.

Esse olhar purificador, que aparece até meados da década de 1980, nos remete as
questdes colocadas no primeiro capitulo, que tratam da busca incessante pela Africa no
Brasil. Encontramos, em relacdo aos grupos da Mata Norte, um interesse tardio por
parte dos estudiosos da cultura pernambucana, semelhante ao que aconteceu com o
culto da Jurema. A presenca do maracatu rural no cenario das manifestacdes populares
do Pernambuco ja havia sido assinalada, embora de modo superficial, por Gilberto
Freire, em Guia Pratico, Historico e Sentimental da Cidade do Recife, publicado em
1934.

Quanto a associacdo dos grupos do Recife a uma auténtica tradi¢éo africana, ela
ainda permanece, mesmo depois que grupos prestigiosos, como o Porto Rico, passarem
a assumir publicamente, inclusive como bandeira nos seus desfiles, um forte vinculo
com o universo da Jurema. Por outro lado, a historia de alguns grupos importantes do

Recife tem revelado um vinculo dos seus lideres e fundadores tanto com os orixas

"7 Este Maracatu foi fundado na década de 1980, em homenagem a uma entidade da Jurema, mestra
Ritinha, que tinha o Gato-Preto como seu Exu. As cores do grupo sdo o amarelo e o preto, que
simbolizam a mestra ¢ o Exu, respectivamente.

® Muitos maracatus rurais usam o termo cambinda no nome, o que, para alguns pesquisadores, seria uma
evidéncia da ligag@o desses com os “cambidas”, grupos assim denominados, encontrados na Paraiba, nos
quais os brincantes usam roupas de mulher.

” Apud., REAL, 1967, p. 94.



166

quanto com a Jurema, como o Estrela Brilhante, cujo fundador era um juremeiro, o seu
Cosmo, oriundo de Igarassu (ESTEVES, 2008). Durante o Carnaval, na ocasido da
cerimoOnia para a saida das calungas, em um terreiro ligado ao grupo, ¢ oferecido jurema
aos presentes. Sobre essa dimensdo religiosa do grupo, Esteves escreveu:

As atividades religiosas do Estrela Brilhante também sao lideradas pela
Rainha, que além de exercer o papel de principal dirigente da
“agremiacdo”, trabalha para a protecdo espiritual do grupo em um
terreiro que une praticas de xangd e de jurema, situado numa
comunidade vizinha [...] sdo poucos os integrantes do maracatu que
participam efetivamente das atividades religiosas, ja que, segundo Dona
Marivalda, a relagdo entre participagdo no grupo e vinculo com a
religiosidade ndo é obrigatdria, ao contrario do que se imagina, devido
a tdo difundida nogdo de que as diferentes dimensdes relacionadas ao
maracatu sdo obrigatoriamente indissociaveis (ibid., p. 76-77).

Também cultuavam a Jurema (além dos orixds) Luiz de Fran¢a — lider do
Maracatu Ledo Coroado — ¢ Maria Madalena — do Elefante. Se é possivel afirmar, hoje,
que ndo ha terreiro no Recife que ndo tenha, de algum modo, uma relagdo com a
Jurema, ¢ do mesmo modo questionavel a associa¢do dos brincantes dos maracatus com
uma tradi¢do nagd mais “auténtica” do que os da Mata Norte. Do mesmo modo, os
grupos do interior estdo inseridos no contexto da Umbanda, onde os juremeiros também
cultuam os orixas, em uma pratica religiosa, portanto, muito proxima daquelas dos
terreiros do Recife.

O maracatu rural ¢ composto em sua maioria por trabalhadores da cana, que nos
dias de Carnaval se transformam em reis, rainhas, caboclos de langa, Reamar (caboclo
de pena), Mateus, Catirina, baianas e porta-estandarte. A “orquestra” ¢é, geralmente,
formada por trompete, trombone, além do “terno” — surdo, bombo, tarol, gongué e porca
(membranofone de fric¢do). E comum em Recife e nas cidades da Mata Norte, nos dias
de Carnaval, encontrar varios desses caboclos, alguns solitarios, caminhando em passos
mais ou menos rapidos pelas ruas com seus surrdes (armagdo de madeira, que serve de
base a indumentaria do brincante), suas lancas, com cerca de dois metros, ¢ uma rosa
(ou cravo) na boca. Eles chamam a atengo tanto pelo barulho dos chocalhos que
carregam as costas, que marca o ritmo dos seus passos, quanto pela riqueza da
indumentaria®. Como tem acontecido com diversas manifestagdes encontradas de norte
ao sul do pais, esses grupos, apos décadas de desprestigio, passam a ser considerados

simbolos da auténtica cultura do Estado, tendo suas imagens, mormente a do caboclo de

% De sua indumentaria, destaca-se a “gola” — pega que o caboclo usa sobre o surrdo, confeccionada com
lantejoulas e vidrilhos, bastante colorida — e a “cabeleira”, como ¢ chamado o ornamento de cabega feito
de tiras brilhosas de papel celofane ou crepom.



167

langa, estampadas em propagandas do Governo de Pernambuco e de varias empresas e
projetos na regido.

Embora existam um ou dois maracatus rurais com sede na regio metropolitana
do Recife, esse brinquedo €, como dito, caracteristico da Zona da Mata Norte, onde ha
cerca de 110 grupos. Eles sdo também encontrados nas trés cidades pernambucanas
incluidas na pesquisa (dois em Condado, dois em Goiana e um em Itamb¢). Apesar de
ndo haver relato desses grupos na Paraiba, encontrei caboclos de lan¢a de Pernambuco
fazendo sua tradicional marcha em Alhandra e Pedras de Fogo.

A relacdo desses maracatus com a religido é complexa, variando de um grupo
para o outro e dentro de um mesmo grupo. E possivel afirmar que esta relacionada aos
caboclos, mas também ha uma relagdo com outras entidades, invocadas durante o
“cal¢o”. O cal¢o mais comum ¢ o cravo branco, que os caboclos de lan¢a costumam
conduzir na boca. Alguns caboclos costumam se calgar com o “azougue” — bebida
ingerida pelos caboclos de alguns grupos, a base de aguardente, polvora e outras
substancias. Para alguns, o azougue seria responsavel pela resisténcia dos caboclos em
suas longas caminhadas (ASSIS, 1996), carregando uma indumentaria com
aproximadamente 25 quilos. No entanto, seu Biu Alexandre, dono do Maracatu ledo de
Ouro, de Condado, afirma que em seu grupo, como em muitos outros, ndo se bebe o
azougue, embora admita que houve época em que se bebia. Para seu Biu, o aspecto
religioso ndo esta na bebida ou no cravo. Ele ¢ sutil e se manifestaria como um segredo
para os proprios brincantes:

Eu acredito que muitos ndo entendem o que ¢ maracatu. Que
maracatu tem um segredo que a gente nio sabe... E eu acredito que o
segredo ¢ o simbolo do maracatu que nos temos. NoOs temos que
respeitar. A gente respeitando a gente tem um alivio, € se a gente ndo
respeitar, a gente somos atrapalhado. Porque ja aconteceu, e nfo
comigo so, na Piaba, por causa de uma mulher, adoeceu a cabocaria
quase toda.

Seu Biu, no entanto, admite que a boneca de pano, chamada calunga, que ¢
conduzida pela Dama de Paco ¢ o principal simbolo de religiosidade do maracatu. No
periodo que antecede ao Carnaval, ele costuma levar a boneca para ser “preparada” por
uma tia juremeira.

Pelo menos com relag@o aos maracatus por mim observados, néo existe, entre os
seus brincantes, uma preocupagdo com os fundamentos dessa dimensdo religiosa. Ela
toma de empréstimo alguns elementos presentes no acervo geral do conhecimento da

comunidade de juremeiros, sendo, portanto, dindmico e diverso. O sentimento de que,



168

mais do que uma brincadeira, o maracatu tem, como dizem, um “fundamento”, que nele
ha algo de sagrado (ou “segredo”) e que, portanto, precisa ser respeitado, assinala a
religiosidade do grupo. Tanto os mestres e donos dos maracatus quanto os brincantes de
um modo geral vao interpretar e manifestar ao seu modo essa dimensao religiosa. Ela,
no entanto, pode ser observada em varios aspectos do grupo, como nos preparativos
para sair no Carnaval (as regras e o calcamento) e em diferentes momentos da “chamada
de caboclo”, evento que marca o inicio das atividades do grupo durante o Carnaval. Nos
dias que antecedem o Carnaval, o comportamento dos brincantes se assemelha ao de um
dia de obrigag¢do no terreiro: ele deve abster-se de sexo durante os dias em que o
maracatu se apresenta, as mulheres menstruadas ndo podem participar da brincadeira e
ndo ¢ permitido, pelo menos no Ledo de Ouro de Condado, o consumo de bebida
alcodlica. O objetivo dos rituais e dos preceitos, que variam de um grupo para o outro, €
“calcar” os integrantes do maracatu durante o Carnaval. O calgamento visa protegé-los
dos “trabalhos” enviados pelos grupos rivais, mas também fornece ao caboclo forca
para suportar as longas caminhadas. Seu Biu de Laro, que acompanhou varios caboclos
dos maracatus de Condado, sobretudo do maracatu dos irmaos Luis e Z¢ de Justo, que
existiu hd aproximadamente trinta anos, me contou das longas caminhadas dos caboclos
durante os dias de Carnaval, pelos engenhos e cidades da Zona da Mata. Ele, que
costumava receber os caboclos em seu terreiro para calca-los, fez o seguinte
depoimento:

Eles chegavam, “eu quero me calgar”. Ai, pra calgar ele, eu ia calgar
com a tribo de Malunguinho e um mestre. E entfo, noés pegava a
jurema, preparava a jurema, a jurema dessa mesma, né¢? Nos separava
um pouquinho, dava pra ele tomar um golezinho. Tem o cravo
branco. O cravo branco ¢ a protecdo dele. O cravo branco mesmo.
Hoje, nem isso ele usa mais. Ele usa um cravo branco, assim, feito de
papel, artificial... s6 pra enfeitar... mas antigamente era cravo branco
mesmo, toda casa de caboclo tinha uma toceira de cravo branco. E
nds que calgava ele era o primeiro que pedia. Tinha dia aqui de ter
quinze vinte cravo branco ali guardado no copo pros caboclos.
Entendeu? Pra calgar, pra eles sair no mundo. Agora, pra qué? Pra
num da caimbra. Porque eles andavam de pés, andava muito de pés.
Pra ele agiientar bater um surrfo, e os cabeludos saiam virado.
Quando eles calgavam com os mensageiros, eles saiam virado, saiam
virado no mundo.... hoje ndo existe os caboclos. Hoje, qualquer um ¢
um caboclo. Ele sai batendo aquele surrdozinho porque s6 anda
montado, de 6nibus, né? Mas antigamente ndo. Antigamente tinha
que ser homem forte, homem de sangue na veia, pro mode enfrentar
tudo, briga e tudo que botasse, que visse pela frente. Entdo, o que
acontece? A religido dos caboclo ¢ idéntico a Jurema.



169

Ainda sobre o cravo, seu Biu explica: “o cravo ¢ uma flor sagrada. E o cravo, ele
traz o positivo e afasta o negativo. As coisas ruins... ¢ uma flor sagrada que evita as
coisas ruins se aproximar... ¢ ¢ uma tradicdo que eles tém derna do comeg¢o”. Seu
Raminho, Mestre Caboclo do Maracatu Ledo de Ouro de Condado, morador de Alianga,
municipio vizinho, afirma:

Ele [o cravo branco] € o simbolo do caboclo. [...] A gente prepara...
calgca com Iemanja, as vezes calga com Z¢é das Encruzilhadas, calca
com Z¢ Pilintra, com o que seja. Tem gente que bota aqui (apontando
para o chapéu), certo? Tem gente que bota na meia, na liga, e tem
gente que bota no cravo. Fica bem azougado.

Em Itambé, alguns terreiros fazem uma associag@o entre o caboclo de Oruba —
considerado chefe de falange ou tribo de caboclos — e esses maracatus. Dona Zeza, que
costuma calgar os brincantes desses grupos durante o Carnaval, fez o seguinte relato.

[...] aqueles que saem com aquele chapéu, aquilo é Uruba. E os
caboclos. No momento, quando eles tdo, assim, pra sair, quando
chega o tempo, eles me procuram, aqueles homens. Porque cada um
daqueles tem que sair com um espirito, irradiacdo da Jurema. Porque
ele é um caboclo. Ai, aquilo significa ser Urubd, aqueles caboclos
que tem aquelas varas...

Cavalo Marinho

O caboclo de Oruba ¢ um aspectos religiosos importante em outro brinquedo da
Mata Norte de Pernambuco, o Cavalo Marinho. Trata-se de uma manifestagdo oriunda
do ciclo natalino, mas que se apresenta em outras épocas do ano. Das trés manifestagdes
aqui apresentadas, essa ¢ a que mantém uma relacdo mais sutil com a religido. Essa
dimenséo esta presente tanto através do envolvimento dos seus donos com o universo da
Jurema — como ¢ o caso dos mestres que pude observar em Condado e Alianga — quanto
pela presenga da entidade acima referida.

Consiste o cavalo Marinho em um teatro popular, realizado na rua, marcado pela
danca e pelo didlogo (improvisado e jocoso) entre os seus personagens. Esse dialogo ¢
intercalado pelas toadas, acompanhadas por rabeca, pandeiro, ganza (ali chamado
mineiro) e bage (espécie de reco-reco, ou idiofone de raspagem, feito de taboca). Além
do Mateus e do Sebastido, que animam o publico, sendo os personagens mais
conhecidos, as chamadas figuras que compdem o espetaculo vao se apresentando uma a
uma em frente ao “banco” (onde permanecem os musicos durante toda a brincadeira).

Em Condado, pude acompanhar os dois cavalos marinhos da cidade: o Estrela de

Ouro, de Biu Alexandre — que, como dito, ¢ também dono de um Maracatu — ¢ o Estrela



170

Brilhante, do seu Antonio Teles. Os dois mestres estdo ligados ao universo da Jurema e
dos orixads. Seu Antdnio chegou a ter terreiro e foi um dos fiscais da Federagdo de
Umbanda Sio Jorge, com sede em Goiana. E tocador de rabeca e participou de todas as
manifestacdes que existem na regido. Como diz o proprio:

Doze anos que eu brinco Cavalo Marinho, t6 com setenta e quatro...
Fui coquista, embolador de coco, eu fui cirandeiro e mestre de
Maracatu, mestre de caboclinho. Criei um cabocolinho meu, ai...
mamulengueiro... [...] Fui mestre de Cavalo Marinho. Onze anos que
eu tomei conta de um Cavalo Marinho aqui em Condado. [...] da
parte do Cavalo Marinho que faz parte de Jurema, s6 um caboclo:
botaram o caboclo de Oruba dentro do Cavalo Marinho...

Antes de criar o seu Cavalo Marinho, Antonio Teles tocava no grupo de Biu
Alexandre, ao qual me referi acima, também dono do maracatu Estrela de Ouro. No
Cavalo Marinho, seu Biu é conhecido por “botar” a “figura” (como dizem os brincantes)
do Caboclo de Oruba. Nem todos os grupos apresentam esse personagem. Mesmo o0s
integrantes que costumam manifestd-lo, ndo o recebem em qualquer “sambada”. As
apresentacdes do Cavalo Marinho, que acontecem na rua, € que costumam varar a
madrugada, t€m reduzido o tempo de suas apresentagdes, em funcdo de um espetaculo
mais curto, adaptado ao tempo dos eventos produzidos pelos 6rgdos de cultura. No
contexto desses eventos, torna-se mais dificil a presencga do caboclo de Oruba, que surge
incorporado no brincante. Durante sua manifestacdo, o caboclo, que se veste de indio,
procura chamar a ateng@o do publico, passando cacos de vidros no corpo e realizando
outras demonstragdes dessa natureza.

O caboclo de Oruba ¢ a unica entidade que esta, de algum modo, presente nas
trés manifesta¢des caracteristicas da Mata Norte de Pernambuco. Mas ¢, sobretudo, o
caboclinho que vai apresentar uma relagdo mais direta com determinadas entidades,

como Oruba, Sete-Flechas e Canindé.

Caboclinhos

Os caboclinhos (também dizem cabocolinhos) consistem em grupos que se
apresentam durante o Carnaval, vestidos de indios, dancando e tocando pelas ruas. Eles,
como 0s maracatus, estdo organizados em agremiagdes carnavalescas. Embora possam
ser encontrados em toda Zona da Mata Norte, inclusive nas trés cidades pesquisadas, €
em Goiana onde eles se mostram mais organizados, e onde ha um movimento

significativo desses grupos. Nessa cidade, onde estd localizada a Federagdo dos



171

caboclinhos de Pernambuco, existem seis grupos em atividade. Suas dangas e musicas
sdo bastante singulares. Seus instrumentos sdo a gaita (espécie de flauta reta, de taboca
ou outro material, como pvc, latdo, etc.), o caracaxa (espécie de idiofone de chocalhar),
caixa, preaca (espécie de arco e flecha) e um pequeno tambor. Como dito, dos trés
brinquedos caracteristicos da mata Norte, o caboclinho é o que vai apresentar uma
relacdo mais direta com determinadas entidades. E também onde ha um maior numero
de participantes envolvidos com o aspecto religioso. Todos os caboclinhos que conheci
em Goiana (como, alids, os mais antigos e¢ populares do Recife e de Camaragibe)
mantém uma estreita relacdo com a Jurema. Seus brincantes, pelo menos uma parte
significativa deles, entram em transe durante as apresentacdes. Como explica dona
Vanda, do Sete-Flechas: “Todos ali, eles, quando botam uma roupa, eles ndo ficam so.
Eles, cada um caboclo daqueles, que ¢ da tribe, né? Ai se coloca perto deles”.

Na mesma direcdo, seu Pedro, dono do caboclinho Caetés, faz o seguinte relato
sobre os brincantes e o envolvimento com a religido:

A maior parte que brinca, tudo tem... faz parte de terreiro de Xango.
Outros tém vez que ndo faz, mas a gente toca muitos toques e
acontece nos toques de se manifestar. Eu mesmo tenho uma menina,
uma sobrinha minha, que ela corre as léguas, ai esse ano disse que
ndo brincava. Ai, veio pra o ensaio essa semana € manifestou-se.
Sente mesmo. A maior parte sente e cai mesmo na hora que a turma
toca o toque.

O nome dos grupos de caboclinhos geralmente é dado em homenagem a falange
ou tribo de caboclo do seu fundador. Canindé ¢ um dos que mais se destaca nesse
contexto. Assim, encontramos grupos com seu nome em Goiana, Recife e Camaragibe.
O mesmo acontece com Sete-Fechas, que d4 nome a um dos mais importantes
caboclinhos do Recife e, do mesmo modo, a um dos mais renomados de Goiana. A
explicagdo que ouvi tanto de pais de santo quanto de lideres dos caboclinhos de Goiana
¢ que cada grupo representaria uma tribo ou falange, como acontece nos terreiros, de
modo que cada brincante teria o seu caboclo individual, que seria da falange do grupo.
Eles seguiriam a logica dos terreiros, onde essas entidades s6 descem em grupo, em
falange. Ou seja, ndo se canta para a tribo de Sete Flechas ao mesmo tempo em que se
canta para Canindé ou Oruba. Ao explicar essa relagcdo entre a entidade e sua falange ou
tribo, pai Dedo, de Goiana, chega a mencionar os caboclinhos como exemplo.

Caboclos sdo os indios, indigenas... S8o os caboclos que viviam em
suas tribos. Hoje a gente tem a seqiiéncia. Aqui existe o caboclinho
Caetés. Nao ¢ uma tribo carnavalesca?! Existe Canindés. Néo ¢é outra
tribo?! N&o se misturam... ¢ um querendo alfinetar o outro... ¢ como



172

os caboclos. A gente vai chamar Tupinamba. Entdo s6 chama o reino
de Tupinamba. Rei Oruba. S6 chama o reino de Oruba. Os caboclos
Maia. A gente s6 chama os caboclos Maia. Canindé, a gente so
chama os canindés.

Em Goiana, todos os caboclinhos possuem um orientador espiritual, que pode
ser uma mie ou um pai de santo. Este orientador é responsavel pelos trabalhos feitos
para proteger o grupo. No dia da cacada do bode, ritual realizado por todos os grupos de
Goiana, esses dois caboclinhos saem de suas sedes até o terreiro de dona Rita, onde
bebem jurema, por ela preparada, e participam de um toque, durante o qual muitos
brincantes entram em transe. A relagdo dos caboclinhos com o universo da jurema é
evidenciada, principalmente, na cagada.

Em fevereiro de 2009, registrei os preparativos para a o inicio do Carnaval em
quatro caboclinhos de Goiana: o Canindé, o Carijd, o Sete-Flechas e o Caetés. Este € o
mais antigo da cidade, com cerca de 106 anos de funda¢do. Hoje, o grupo tem entre 110
e 120 participantes. Tem como orientador espiritual seu Tonho, juremeiro, morador do
sitio Alecrim, que ndo possui saldo, trabalhando apenas na mesa; o Canindé, apesar de
enfrentar naquele momento dificuldades financeiras, ¢ um dos mais respeitados de
Goiana; o Carijo € relativamente novo. Seu dono e fundador € Jean, filho do seu Nelson,
do Sete-Flechas, e sobrinho de seu Pedro, do Caetés. O grupo tem como madrinha Mae
Maria; e, finalmente, o Sete-Flechas, fundado por dissidentes do Caetés, seu Nelson e
sua esposa Vanda. Também participaram da criagdo desse caboclinho dona Rita, do
terreiro Mans@o de Iemanjd, e seu falecido esposo, Sebastido Grosso. Dona Rita ¢
madrinha desse e do Canindé.

Estes ¢ os outros trés grupos da cidade se apresentam em um desfile local, e
alguns deles na passarela oficial do Recife. Em todas as sedes, nos dias que antecedem
ao Carnaval, vive-se uma corrida contra o relégio, com jovens trabalhando nas fantasias
e estandartes, colando, costurando, pintando, em um ambiente que, em alguns casos,
chega a ser bastante tenso. Todo o trabalho € suspenso na madrugada do domingo de
Carnaval para a realizag@o do principal ritual de calcamento do grupo, ao qual me referi
acima, conhecido como cac¢ada do bode. Ainda cedo, os brincantes, a maioria formada
por jovens entre 14 e 22 anos, se reunem nas sedes dos seus grupos, a maioria com sono
acumulado, onde esperam a hora do ritual, trabalhando nas fantasias. A pressa se
justificava, sobretudo, pelo fato de, no mesmo domingo da cagada, a tarde, realizar-se o

desfile oficial dos caboclinhos de Goiana. Em alguns grupos, o clima, apesar da tensao,



173

era de festa, noutros, os poucos recursos de que dispunham para confeccionar as
fantasias, criava um ambiente bastante tenso.

Visitei durante a madrugada da cacada a sede dos quatro caboclinhos
mencionados, mas escolhi o Sete-Flechas para acompanhar durante o ritual. A cacada
consiste em uma representacdo dos indios voltando da caca, o que acontece em uma
apresentacdo, precedida de um ritual em homenagem ao caboclo que rege o grupo, pelas
ruas da cidade, tocando e dangando. Na ocasido, muitos sdo incorporados. Faz parte do
ritual a ingestdo da jurema, considerada o cal¢o do caboclo.

Segundo seu Pedro, do Caetés, o ritual era conhecido apenas por cagada, sendo
realizado hd muito tempo na cidade. Ele ainda tem viva as imagens de quando era
crianga ¢ via a cacada passar em frente a sua casa, acordando e atraindo toda a
vizinhang¢a, como, alias, acontece ainda hoje. Antigamente ndo se usava nenhum animal,
apenas um saco de estopa, cheio de bagaco de cana, presa a uma vara, dando a idéia de
um veado ou outra caca. Na década de 1980, foi dado um bode de presente ao Caetés,
que seria rifado para ajudar nas despesas com as fantasias. Seu Pedro teve a idéia de
usa-lo como a caga. Como néo dava para pendurar o animal vivo em uma vara, resolveu
desfilar com o bicho andando junto ao grupo. O bode — que, nos terreiros da regido, é
um dos animais sacrificados nas obrigagdes — tornara-se, no contexto dos caboclinhos,
uma oferenda para os caboclos. Dias apds o desfile, o animal € sacrificado e sua carne
servida a todos os brincantes em um almog¢o. Vejamos o que nos diz dona Vanda, do
caboclinho Sete-Flechas.

[...] aquele bode ¢ uma obrigacdo da nacdo. Porque eles tomam o
sangue do bode, os invisiveis. A gente deixa o bode, o bode bota pra
berrar. Se demorar muito a matar, fica o bode sem um pingo de
sangue. Isso é, trés pingos de sangue, ou da uma xicrinha de cha de
sangue. Que eles tomam o sangue todinho. O caboclinho que botou o
bode vivo foi o de Pedro, o Caetés. O primeiro caboclinho que botou.
Porque era de estopa também. Era o bode feito de estopa, como
amostragao.

Na cagada do bode, cada grupo tem sua propria trajetéria. O Sete-Flechas
caminha em dire¢do ao terreiro de dona Rita. Antes, porém, seu Nelson faz um ritual
para Sete-Flechas, onde risca o chdo, enquanto faz uma oragdo em voz baixa. Em
seguida, ao som do apito do mestre, os musicos iniciam o toque ¢ a caminhada comega
aos gritos de “oké caboclo!”. Nas ruas, abrem-se janelas e portas para ver os
caboclinhos. Os transes acontecem ainda na rua e se intensificam quando o grupo entra

no terreiro. Dona Rita canta para Jurema e serve a todos a bebida por ela preparada. O



174

espago ¢ pequeno para tanta gente. A caminhada recomeca por outras ruas até
retornarem a sede.

Ja o Carijo, caminha por dentro dos canaviais, seguindo depois em dire¢do ao
terreiro de dona Maria. Seu dono, Jean, nos fala da importancia da cagada do bode e da
centralidade da Jurema nesse ritual.

[...] a religido do caboclinho é essa mesma: a partir do sabado de Z¢é
Pereira, todo ele, quatro horas da manha tdo fazendo o seu caminho,
[...] uns no assento das matas, outros no canavial, que eu vou mesmo
pra dentro do canavial. Eu vou passar com meu caboclinho mais
menos uma meia hora por dentro do canavial, pra poder ele estourar
dentro da cidade. Todos os caboclinhos aqui de Goiana, a religido
deles é a cagada do bode... [jurema] E o calgo do caboclo. Tem que
ter jurema. Hoje a gente ja foi 14 pra jurema, ja hoje, [...] e ta todo
mundo juremado amanhi. [a jurema] ja ta 14 no terreiro esperando
nés. [...] aqueles caboclos de frente j4 ta preparado ja faz uma
semana, por ai, tdo tudo ja calgado. E a cabocaria, dos pequenos aos
grandes, vai acabar de se calgar amanha.

O Coco de seu Z¢é

Ainda sobre as manifestacdes artisticas e a relacdo com a jurema gostaria de
acrescentar alguns comentarios sobre a presenga do coco nos terreiros. Ao contrario das
trés manifestagdes acima mencionadas, mais organizadas enquanto grupos, onde ha
personagens e dramas, o coco € um evento que vai privilegiar a musica e a danca. Ndo
ha uma maior preocupacio (pelo menos ndo ao nivel dos outros grupos) com aspectos
como indumentaria, aderecos, estandartes, etc. Se a dimensdo religiosa ndo ¢ algo que
acompanha necessariamente alguns grupos ou alguns brincantes das manifestagdes
acima mencionadas, sobretudo o Cavalo Marinho, no coco isto se torna ainda mais
evidente. Ha, no entanto, uma relacdo entre a Jurema e o coco bastante comum nos
terreiros da Paraiba e de Pernambuco®’, estando geralmente associada a parte final dos
toques, dedicada aos mestres. Esse momento da gira ¢ em algumas casas denominado
coco de seu Z¢. Nos terreiros em que pude observar sua realizacdo, como na Tenda
Espirita Ogum Beira-Mar, de pai Z¢ Carlos, em Goiana, e no Terreiro Ogum Beira-Mar,
de dona Nita, em Itambé, o coco, que marca o fim de mais uma gira, tem um carater de

confraternizagdo, intensificando o aspecto ludico da sessdo.

#! Essa relagdo entre coco e a Jurema também pode ser observada em vérios terreiros de Pernambuco, a
exemplo dos coquistas do bairro do Amaro Branco, em Olinda: Pombo Roxo, dona Liicia e mie Beata de
Iansa. Outro exemplo seria Preto Limao, da cidade de Garanhuns, que realiza um coco de embolada no
contexto da Jurema.



175

No terreiro Mansdo de Iemanja, em Goiana, como mencionei no inicio deste
capitulo, existe um coco bastante conhecido, que era realizado por seu Sebastido
Grosso, um dos coquistas mais renomados da cidade, ja falecido. Seu Sebastido era
casado como dona Rita, que tem dado continuidade ao trabalho do esposo. Dona Rita,
no entanto, ndo costuma realizar o coco no contexto dos toques, mas em uma festa
separada.

Uma analise mais exaustiva de cada uma dessas manifestagbes e de sua
dimensao religiosa me afastaria dos objetivos mais imediatos do presente trabalho. Meu
objetivo nesta etapa, como dito, foi mostrar outros espacos, na area de interesse da
pesquisa, em que a Jurema, de algum modo, estd presente. E possivel afirmar que esses
brinquedos apresentam-se de diferentes formas, reproduzindo a diversidade de crengas e
praticas encontradas nos terreiros. Também ¢é diversa a relagdo que os integrantes de um
dado grupo mantém com a religiosidade. No entanto, podemos dizer que, no contexto
desses brinquedos, observa-se a mesma preocupagio encontrada nos terreiros, tanto com
a protecdo contra as “demandas” enviadas pelos grupos rivais quanto com os riscos, de
um modo geral, aos quais estdo expostos seus participantes durante o Carnaval®. Penso
que todo esse cuidado com o Carnaval intensifica-se com a simbologia das ruas que
observei nos terreiros. O Carnaval €, por exceléncia, uma festa de rua. Esta representa
um espaco desprotegido, aberto. Espaco das encruzilhadas, das pombagiras e dos exus.

Estes, inclusive, sdo denominados nos terreiros de “povo da rua”.

%2 Em Goiana, na semana pré-carnavalesca, assisti rituais na Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de
Tupygoid, de pai Dedo, e na Tenda Espirita Ogum Beira-Mar, de pai Z¢é Carlos — que ndo estdo, ao
contrario dos terreiros de dona Rita e dona Maria, ligados a um determinado grupo —, cujo objetivo era
proteger os médiuns durante o Carnaval. Na casa de Dedo, ¢ feito uma limpeza com fogo, produzido a
partir de um alcool derramado no centro do saldo. Também ¢ usado para cada filho um ovo de galinha,
que o pai de santo passa pelo corpo do filho, depois o quebra jogando-o em um balde. O ritual ¢ longo,
dele participando todos os membros da casa. Durante a sessdo, Dedo faz uma adverténcia para que,
durante o Carnaval, ndo se valham do corpo fechado para arranjar confusdo.



176

2

-
Ve -

Fotos 6 - Caboclos de langa do Maracatu Ledo de Ouro, de Condado. Foto 7 - Mestre Biu
Alexandre. Foto 8 - Caboclo de langa do Maracatu Ledo de Ouro, de Condado.



177

Fotos 9 ¢ 10 — Cacada do Bode, Caboclinho Sete-Flechas. Foto 11 — Brincante do Caboclinho
bebendo jurema no Terreiro Mansdo de Iemanjd, durante a Cagada do Bode.



178

CAPITULO V — AS PRATICAS E CRENCAS



179

Consideracdes iniciais

Neste capitulo, pretendo situar o culto da Jurema observado em toda 4rea da
pesquisa, a partir das suas crengas e praticas: o trabalho de demarcagdo das fronteiras
entre o universo dos orixas e o da Jurema; os rituais; o pantedo; a presenca da jurema
(bebida); e a musica ritual.

Em todo o cenario da pesquisa, os pais de santo, enquanto especialistas, se
ocupam da manuten¢do, legitimagdo e circulagdo das praticas e crengas da Umbanda.
Nesse “mercado simbdlico”, o poder de um determinado sacerdote reside na capacidade
dele mobilizar o que Bourdieu (2008) denomina de “energia simbodlica”, que seria
produzida pelo conjunto dos agentes comprometidos com o funcionamento de um dado
campo, inclusive por seus proprios concorrentes. Um poder, portanto, que s6 se torna
possivel porque exercido com a cumplicidade de todo o grupo, que desconhece que a
ele esta sujeito ou que o exerce.

Um dos aspectos comuns aos 14 terreiros pesquisados ¢ o fato de eles serem
marcados por dois universos integrados e, ao mesmo tempo, distintos: de um lado,
orixas, exus ¢ pombagiras, cultuados nos toques para os orixas; de outro, mestres,
caboclos e reis, cultuados nos toques para a Jurema e nas sessOes de mesa. Em
praticamente todas as casas, também nas sessdes de Jurema, sdo cultuados os preto-
velhos. Embora convivam constantemente com esses dois universos — marcado pela
diversidade e hibridizacdes —, nenhum sacerdote desconsidera a necessidade de separa-
los, demarcando a fronteira entre ambos. Essa demarcacdo, no entanto, ndo impede uma
sutil influéncia de um lado sobre o outro, que se manifesta de diferentes formas. O que
penso ser fundamental para a reflexdo aqui proposta ndo ¢ analisar a coeréncia dessa

demarcagfo, nem identificar todas as formas em que ela se apresenta, mas o fato de os



180

sacerdotes se preocuparem com tal empreendimento, de haver, por assim dizer, uma
disposi¢do para estabelecer esses limites, o que pode ser descrito como uma marca da
Umbanda praticada em toda area da pesquisa. Nessa demarcagdo, seguem diferentes
orientagdes, 2 medida que procuram desqualificar 0 modo como essa e outras praticas
observadas nos terreiros sdo executadas por seus concorrentes.

Procurarei, inicialmente, situar a Jurema nesse contexto de demarcagio,
retomando a analise do espago de celebragdo, cujos modelos e principais caracteristicas
procurei mostrar no quarto capitulo. Nesta secdo, porém, pretendo me ocupar do sistema
de cren¢a e suas implicagdes na organizacdo dos terreiros. Estes apresentam-se
basicamente da seguinte forma: o peji — espécie de altar, onde se encontram os
“assentamentos” das entidades africanas —, que seria o lugar sagrado dos orixas, exus e
pombagiras; e a Jurema, representada em alguns terreiros pela mesa, mantendo a antiga
tradi¢do das mesas de Catimbo, ou, como presenciamos em algumas casas, no “quarto”
ou no “altar” da Jurema. Nos trés (quarto, altar e mesa), que os pais de santo costumam
denominar simplesmente de parte da Jurema, sdo encontrados os mesmos objetos
liturgicos, como cachimbos, imagens de santos catdlicos, de caboclos, mestres, fumo,
copos com agua, entre outros. Sobre a mesa, no entanto, ndo sdo colocados os
assentamentos dos mestres. Estes aparecem no chdo, em baixo ou ao lado da mesa, ou
no altar da jurema.

Em vérias casas, como a Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoid, em
Goiana, a “parte da Jurema” consiste no lugar onde ficam a mesa e os referidos
assentamentos. Cada um deles corresponde a um tombamento (ritual de inicia¢do na
Jurema) dado, e ao conseqliente “entroncamento” ou “assentamento” de um mestre ou
mestra, do pai ou de um médium da casa. O assentamento — que evidencia a influéncia
dos cultos de matriz africana sobre a iniciagdo na Jurema — consiste em um prato
grande de barro, contendo fumo de rolo e a carcaca de uma cabega de bode sobre um
copo d’agua.

Em algumas casas, esse assentamento € representado pela fronqueira, feita com
um tronco ou galho de jurema, onde estdo assentados os ‘“senhores mestres”,
simbolizando suas “cidades”, suas moradas. Para preparar a tronqueira, sdo empregados
diversos “materiais”, sendo a maioria deles segredo do pai de santo. Segundo pai Deca,
do Templo Religiosos Ogum Beira-Mar, de Alhandra, o ritual acontece com a
incorporagdo da entidade que sera entroncada durante uma sessio de Jurema. A

tronqueira ¢ uma réplica, a representagdo mais proxima da planta, substituindo os



181

antigos pés de jurema (as cidades), hoje cada vez mais raros.

O mesmo principio das antigas cidades (a incorporagdo de um mestre na planta),
convivendo com a pratica atual dos assentamentos, encontrei em algumas casas da Zona
da Mata Norte de Pernambuco. Em Goiana, dona Rita, da Mansio de Iemanja, mantinha
um pé de jurema em frente a sua casa, que seria a Cidade de Tertuliano, um dos mestres
com os quais trabalha. A medida que a planta foi secando, dona Rita fez uma tronqueira,
mas resolveu despacha-la quando a planta secou de vez e morreu.

Essa réplica da planta é encontrada em toda a area pesquisada, embora nem
sempre seja chamada de tronqueira. Também ¢ diversificado o seu significado para os
juremeiros. A sua forma varia de um pequeno tronco liso de jurema, como encontrei no
Centro Espirita Ogum Beira-Mar e no Templo Religioso Orixa Sdo Jodo Batista, ambos
de Alhandra, e no Terreiro Ogum Beira-Mar, em Itambé, a um galho enramado, com
folhas secas, como pode ser visto no Terreiro Méde Iemanja, em Pedras de Fogo, e no
Centro do Mestre Z¢ Pilintra, em Itambé.

No Terreiro Ogum Beira-Mar, trés tronqueiras sio colocadas ao lado de
garrafdes de jurema, garrafas de cachacga, estatuas de mestres, entre outros objetos
littrgicos, em uma espécie de altar da Jurema, que permanece em um canto do saldo. A
localizagdo desses objetos no mesmo espago da gira, € ndo em um coémodo a eles
reservado, ndo encontrei em outra casa.

O peji e o lugar onde se concentram os objetos litirgicos e/ou os assentamentos
da Jurema, na grande maioria dos terreiros, ocupam comodos diferentes. No templo
Religioso Orixa Sao Jodo Batista e no Centro Espirita Ogum Beira-Mar, ambos de
Alhandra, esses dois universos estdo localizados no mesmo quarto. Contudo, ha nele
uma divisdo espacial sempre respeitada. O quarto do peji, além de ser o lugar dos
assentamentos ¢ dos objetos liturgicos dos orixas, ¢ onde os filhos “deitam” em suas
obrigacdes. Nas inicia¢des para a Jurema, podem ser usados dois espagos: no tombo do
mestre, o iniciado permanece no quarto (alguns terreiros mantém um quarto s6 para a
Jurema); nas obrigagdes para caboclo, 0 médium permanece em uma cabana de palhas.
Alguns terreiros realizam as iniciagdes para caboclo na mata.

A necessidade de separar a Jurema dos orixas encontra sua forma mais radical
em alguns terreiros de Goiana, os quais recebem uma dupla denominag@o. Assim, pai
Dedo chama sua casa, pelos trabalhos que realiza com a Jurema, de Tenda Espirita
Caboclo Boiadeiro de Tupygoia e, enquanto espago de celebracdo dos orixas, de [1€ Axé

Ogum Toperind. Da mesma forma, a casa de pai Carmelo ¢ por ele denominada como



182

Tenda Espirita Maria Conga e 1€ Axé Ogum Xoroqué. Vejamos como nos explica pai
Dedo:

Um ¢ a tenda de caboclo e outro ¢ o ilé de orixd. Um ¢ Jurema...
porque eu comecei dentro de Jurema. Quando eu comecei, com nove
anos de idade, adquiri espiritualidade, foi na Jurema. Quando eu vim
procurar o orixa, ja tinha quatorze anos de idade. Entdo eu sou
juremeiro desde os nove anos. [...] S@o trinta e quatro anos que eu
estou dentro de Jurema. Entdo, meu il€ ndo podia ter o nome de Ilé
Axé Ogum Toperind, entdo, sim, do guia espiritual Caboclo Axé
Boiadeiro de Tupigoya. [...] Porque o certo ¢ a gente ter a casa do
orixa e casa de Jurema. Mas... ndo tem espago, ndo tem dinheiro pra
isso, de ter dois ilés, entendeu? O certo era ter uma casa de Jurema,
s6 Jurema, e uma casa de orixa... casa de orixd ndo era pra cultuar
eguns, casa de eguns ndo era pra cultuar orixas.

Na fala acima, pai Dedo menciona a questdo economica como um dos fatores
que vao influenciar na organiza¢do do espago de celebracdo. Essa limitagdo que o
impede de ter duas casas (um ilé e uma tenda) obriga outros pais de santo, cuja situagdo
financeira ¢ ainda mais precdria, a transformarem os comodos do espaco doméstico no
espag¢o de celebragdo e a manter, em um mesmo cémodo, altares que, na concepgdo
deles, deveriam estar em ambientes separados. Pude perceber que, em face da pobreza
da grande maioria dos terreiros, na organizagdo do espago sagrado e na necessidade de

subdividi-lo, os sacerdotes contribuem para a criagdo e recriagdo dos modelos vigentes.

A ORGANIZACAO INTERNA DOS TERREIROS E A DIVISAO DO
TRABALHO RELIGIOSO

Se comparada as casas onde se praticavam as chamadas mesas de Catimbo, a
Umbanda cria um vinculo mais permanente entre os fiéis e o espago de celebragéo,
estabelecendo hierarquias e fun¢des mais rigidas. Em todos esses espagos, existe uma
divisdo do trabalho religioso (que varia em complexidade de uma casa para outra), o
que praticamente ndo existia no contexto das mesas de Catimbd. Nessa divisdo, ndo ha,
abaixo do pai ou da mée de santo, uma hierarquia rigida em relagdo aos demais cargos.
Estes, por sua vez, apresentam diferengas significativas de um terreiro para outro,
podendo um mesmo nome designar diferentes fungdes, ou um determinado cargo ndo
ser encontrado em algumas casas. As fun¢des mais comuns — as quais serdo explicadas
mais adiante —, além das de pai ou miae de santo, sdo: pai-pequeno, mie-pequena,
cargueiro de ebd, ogd e iaba. Sdo ainda encontradas, embora em um numero reduzido,

as seguintes: cipa, cambone, colhedor (ou catador) de folhas, ekedi e barraqueiro. Com



183

excecdo do ogd e do carregador de ebo, que sdo encontrados em todas as casas e que
exercem tarefas praticamente iguais em todas elas, é impossivel apresentar uma
definicdo absoluta desses cargos, uma vez que, como dito, encontrei nomes e papéis
diferentes a eles atribuidos de um terreiro para o outro. Farei a seguir algumas
consideragdes em relagdo a cada um deles.

Todo poder de um terreiro estd centrado no pai ou na mae de santo, também
chamados, respectivamente, babalorixa e ialorixa, e, em algumas casas, zelador e
zeladora de santo. A func¢do desses sacerdotes € cuidar da formacéo espiritual dos seus
médiuns e coordenar as atividades da casa. Eles sdo os chefes, exercendo sobre os filhos
uma significativa autoridade. Em geral, para tornar-se um pai ou mae de santo, ter o seu
proprio terreiro, € necessario dar as obrigagdes necessarias. Hoje, a propria comunidade
desprestigia os donos de terreiro que ndo deram essas obrigagdes, sobretudo por ndo
estarem aptos a iniciar os médiuns da casa, ou seja, inicia-los nos orixds, o que exigiria
do sacerdote, entre outras, uma obrigacdo de mio de faca. Seu Biu de Laro, por
exemplo, dono do Terreiro Ox6ssi Pena Branca, mais identificado com o universo da
Jurema, ndo deu todas as obriga¢des necessarias no orixa, por isso ndo ‘“corta” para
nenhum médium da casa. Ele mesmo chega a questionar a legitimidade de muitos
sacerdotes, que, segundo ele, ndo estariam preparados para cortar no santo.

No que diz respeito aos conhecimentos de um pai de santo em relacdo a Jurema,
h4a uma menor exigéncia. Pai Carmelo, por exemplo, toca para mestre e caboclo, mas
ndo deu obrigacdo para Jurema nem se define como juremeiro, sendo considerado em
Goiana uma referéncia no culto aos orixas. Essa menor exigéncia em relagdo a Jurema
pode ser explicada, sobretudo, pela natureza mais subjetiva e diversa dessa experiéncia.
Isto ndo significa, no entanto, que ndo haja uma valorizacdo e reconhecimento dos
mestres considerados feitos na Jurema, sobretudo aqueles que foram, como pai Dedo,
formados por juremeiros renomados. H4, inclusive, quem procure dar suas obrigagdes
para orixas com um pai de santo e ser iniciado na Jurema com outro, como pude
observar em algumas casas de Goiana. No entanto, para alguns juremeiros, como dona
Rita, também de Goiana, ninguém precisa de um especialista para ser iniciado na
Jurema.

Na maioria das casas, o pai-pequeno ou a mae-pequena, além de auxiliar os pais
e as maes de santo, s3o os responsaveis por substitui-los ocasionalmente nas atividades
do terreiro. Essa € uma funcdo encontrada em praticamente toda a regido pesquisada,

sendo exercida por um médium, filho ou uma filha de santo experiente e da confianga



184

do pai de santo, mas o seu sentido ndo ¢ o mesmo de uma casa para outra. No Centro
Espirita Rei Malunguinho, em Alhandra, a fun¢@o de pai pequeno foi por muito tempo
exercida por seu Cosmos, ja falecido, que néo era filho, mas pai de santo de dona Maria,
que dirige o terreiro ao lado do esposo, Ciriaco. Neste caso, a autoridade espiritual,
sobretudo no que diz respeito as questdes do orixa, era a do pai pequeno, e¢ ndo dos
donos da casa.

Dona Zeza, do Centro Espirita e Terreiro de Umbanda Nossa Senhora do Carmo,
em Itambé, acha desnecessario a maioria desses cargos. Para ela — apoiando-se em uma
experiéncia negativa vivida ha alguns anos —, pai-pequeno ¢ mie-pequena ameacam a
autoridade do dono do terreiro. Dona Mara, do Terreiro de Ogunté, lansd Oia, de
Condado, também € contra essas funcdes, alegando que, por elas estabelecerem a
autoridade de um médium sobre os outros, estimulam a desarmonia no terreiro.

Ja no Templo Religioso Orixa Sio Jodo Batista, em Alhandra, existe o cargo de
madrinha, que exige menos responsabilidade que o de mae pequena. Esta, por sua vez,
ndo seria, como em outros terreiros, o equivalente ao pai pequeno. Também chamado
padrinho, pai pequeno seria um cargo “mais maneiro”. Vejamos o relato de Edu, dono
do terreiro.

A madrinha ¢ um cargo mais maneiro. J4 a mie ¢ um cargo mais
pesado. Porque a mae ela tem que ter o cargo... ¢ eu tenho que ter
meu cargo dividido com ela, meu cargo ¢ dividido com ela. Somos
duas cabegas. [...] O cargo do pai pequeno ¢ o mesmo cargo da
madrinha. J4 € um cargo mais maneiro. Agora, 0 meu aqui, o pai
pequeno, ele tem um cargo pesado, porque ele ¢ padrinho, que € o pai
pequeno, o carregador de ebo, que € o cipa, o cabone e o cata-folha.
Tem um cargo pesado.

A iaba, em alguns terreiros, € a responsavel pelos filhos e pelas filhas de santo
durante o periodo em que estes permanecem no quarto em obrigagdo. Em outros, como
no Centro Espirita Ogum Beira-Mar, em Alhandra, e na Tenda Espirita Caboclo
Boiadeiro de Tupygoia, de Condado, ¢ a responsavel pela cozinha ritual. Nesta ultima, é
também chamada de Iabassé.

Ja no Templo Religioso Orixa Sdo Jodo Batista, também de Alhandra, Edu nos
da a seguinte explicacdo: “[...] iaba é a mae-pequena, que fica dentro do terreiro para
comandar os fio, quando o pai t4 manifestado ou com o mestre ou com o orixa, [ela]
fica tomando conta”. Na Mans3o de Iemanja, em Goiana, a iaba ¢ responsavel por
diversas atividades no terreiro, tais como a compra de produtos usados no terreiro, a

ornamentagdo do saldo, além de cuidar da mle de santo quando esta se encontra



185

incorporada. Em alguns terreiros, a fungfo da iaba se assemelha a da ekedi. Na Tenda
Espirita Maria Conga, em Goiana, como mencionado, ha trés ekedis, as quais tém como
funcdo cuidar do pai de santo quando esta incorporado.

O termo “cipa”, que em algumas casas de Alhandra designa a pessoa
responsavel por segurar o animal na hora da curiagdo, em outras, ocupa uma funcdo
proxima a do “cambono” (ou cambone), encontrado em alguns cultos de origem banto,
que seria de auxiliar o pai e os filhos de santo, especialmente quando estdo
incorporados. Os termos cipa e cambone chegam a ser desconhecidos da maioria dos
pais de santo na area pesquisada. Nas carteiras fornecidas pela Federagdo dos Cultos
Africanos do Estado da Paraiba a todos que exercem cargos nos terreiros, nas quais ha
um desenho representando cada uma dessas fungdes, o cipa ¢ representado pela figura
de uma mao segurando uma faca.

O cargueiro de ebo consiste no responsavel pelos despachos do terreiro. Embora
ele possa trabalhar também para outras entidades, na maioria das casas se ocupa
exclusivamente dos despachos de Exu e da Pombagira. E uma tarefa nunca exercida
pelo dono do terreiro, existindo sempre alguém, experiente e da confianga do pai de
santo, designado para realizd-la. O trabalho exige muita reveréncia, devendo o
responsavel pela “carga” permanecer em siléncio durante todo o percurso. No Centro
Espirita e Terreiro de Umbanda Nossa Senhora do Carmo, em Itambé, duas pessoas sdo
responsaveis pelo despacho. Sua mde de santo, dona Zeza, explica como ¢ feito a
entrega da carga:

Enquanto eles ndo entregam aquela carga eu ndo sossego... Eles ndo
falam com ninguém. Podem encontrar quem encontrar... eu fico aqui,
no saldo. Fico ali na porta, com uma garrafa de pinga, uma de
cerveja, uma quartinha de Exu e outra de Pomba-Gira. Quando eles
chegam ¢ pra lavar aquelas maos com aquela cerveja, aquela pinga e
aquela agua. Dali, pronto, eu me aliviei, porque enquanto eu nio tiro
aquela carga eu ndo sossego, ndo, porque ¢ nd cego. E tem que
entregar com muita delicadeza pra eles... E tem mais o local, nfo ¢
pra sacudir em todo lugar ndo, ¢ na encruza...

O colhedor ou catador de folhas se encarrega de ir & mata pedir licenga as
entidades e colher as ervas e plantas que serfo usadas nos amacis — liquido preparado
com folhas sagradas, depositado em uma quartinha, no peji, sendo usado para lavar
objetos liturgicos, a cabeca do filho durante uma obrigag¢do e partes do animal a ser
sacrificado — e noutros rituais. Na maioria dos terreiros, essa atividade ¢ realizada pelo
proprio pai (ou mae) de santo. Estes, em geral, cultivam em seus quintais muitas dessas

plantas e ervas, o que torna desnecessario tanto a ida a mata quanto a existéncia de



186

alguém que exerca tal funcdo. Em algumas casas, ndo ha uma pessoa designada para
colher as folhas, mas para preparar os amacis. Dona Joana, do Terreiro Mae lemanja, de
Pedras de Fogo, acha que atividades como a do catador exige muita responsabilidade,
por isso ela mesma desempenha essa tarefa. Vejamos sua fala.

Eu mesmo sou quem faco. E porque é o seguinte, eu mando uma
pessoa fazer uma coisa, ninguém faz certo. Eu mando acender uma
vela aqui pro Exu e botar uma cachaga, o cabra nem sabe acender
uma vela, nem sabe botar a cachaca e nem sabe firmar o cigarro. O
médio mais sabido que eu tenho aqui ndo saber fazer isso.

O cargo de barraqueiro s6 foi encontrado na Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro
de Tupygoia, em Goiana. Ele € o responsavel por servir a jurema aos presentes € assistir
ao pai de santo quando incorporado.

Os ogds, como mencionado, sdo os musicos do terreiro, embora o termo seja
normalmente aplicado apenas aos tocadores de ilus. Como as demais fungbes aqui
apresentadas, esses surgem no contexto da Jurema com o advento da Umbanda. De
todos os cargos exercidos, excluindo-se, claro, os de pai e mée de santo, os ogés sdo os
unicos indispensaveis ao funcionamento do terreiro. No entanto, ¢ o Unico cargo que
pode ser exercido por alguém de fora. O fato é que muitos terreiros ndo tém seus
proprios tocadores, tendo que contrata-los nos dias de toque. Apesar de muitos donos de
terreiro ndo gostarem que seus ogds toquem em outras casas, esses ‘“batedores” acabam
aceitando o convite de outros pais de santo pelo dinheiro. Uma diferenca no carater do
papel desempenhado pelos instrumentistas em relacdo aos demais cargos reside no fato
de, pelo menos em boa parte dos terreiros, ser exigido dos ogés mais um conhecimento
pratico do que espiritual, em que pesem as obrigagdes que alguns se submetem, como a
lavagem das maos.

Os filhos e as filhas de santo que nd3o ocupam uma funcéo especifica, como as
acima descritas, ndo sdo meros frequentadores do terreiro. Eles sdo chamados para
ajudar em diversas atividades da casa, como nos preparativos para as festas, sobretudo
nas obrigagdes, quando o trabalho chega a durar o dia inteiro, muitas vezes estendendo-
se pela madrugada. Na Tenda Espirita Ogum Beira-Mar, em Goiana, por exemplo, os
filhos sdo responsaveis por parte da limpeza do terreiro, como nos relata pai Z¢ Carlos:

[...] Eu tenho uma pessoa propria pra limpar minha jurema e tenho
uma pessoa pra limpar o peji. [...] A jurema vem uma toda semana,
toda ter¢a feira. Despacha todos copos da mesa, repde tudinho,
sangue de firmac¢ao, cachaca, mel, tudo na jurema ela faz.



187

Alguns pais de santo, como pai Dedo, de Goiana, e Ciriaco, em Alhandra,
solicitam de alguns filhos de santo uma contribui¢do em dinheiro para ajudar nos gastos
com as festas. Na maioria das casas, contudo, essa contribui¢do ¢ mais espontdnea. Em
boa parte dos terreiros, o sacerdote ¢ mantido principalmente com dinheiro das
consultas — denominado por alguns de “corocox6” — e com a ajuda dos filhos de
santo. Noutros, o dono do terreiro mantém uma atividade paralela, assumindo total ou
parcialmente as despesas com o seu funcionamento. Na Mansao de Iemanja, em Goiana,
pro exemplo, dona Rita mantém o terreiro com as consultas e com a ajuda da pensdo
que herdou do marido. Os filhos, no entanto, sdo chamados para colaborar com os
gastos da festa. Vejamos o seu relato:

A gente consulta, a gente faz trabalho. Ai quando chega, assim, essa
época, né? A época de toque, ai tem que juntar aquele dinheiro pra
comprar as coisas, né? E os filhos de santo sdo pobres, coitados! Ai
um da dez, outro da quinze, outro da vinte, outro da cinco, né?

Divindades africanas na Jurema

Algumas questdes ligadas a penetracdo de elementos da “parte dos orixas” na
Jurema s3o unanimemente aceitos, outras ndo. A presenga do orixda Oxossi, cultuado
como um caboclo, as vezes como um rei, € um desses casos consensuais. Em todos os
terreiros, essa entidade ¢ interpretada como chefe de falange ou “tribo” de caboclos. Os
juremeiros, no entanto, que também o cultuam nas sessdes para orixas, sabem que se
trata de uma entidade que tem origem na outra “parte”, na outra “corrente”, mas que se
instalou na Jurema. Sua identificacdo com o universo dos caboclos deve-se,
provavelmente, ao fato de ser originalmente o orixa da caca, tendo por simbolo o ofa
(ou damatd), arco ¢ flecha de metal. Provavelmente, sua penetragdo no contexto da
Jurema deve-se a expansio da Umbanda, ¢ ndo das antigas mesas de Catimbd. Em
alguns terreiros, como no Centro Espirita Rei Malunguinho, de Alhandra, essa entidade,
enquanto caboclo, ¢ denominada Oxdssi, e, enquanto orixa, tratada por Odé. Esta seria
uma das denominag¢des mais antigas desse deus iorubano. Os sacerdotes, no entanto,
sabem que se trata da mesma divindade.

Outras entidades africanas encontradas no contexto da Jurema sfo os exus e
pomba-giras. Eles séo, em alguns terreiros, despachados no inicio da sess@o de Jurema,
como normalmente se faz nos toques para orixas. Sobre essa presenc¢a do “povo da rua”,
como também sdo chamados, ndo ha um consenso entre os juremeiros. Dos quatorze
sacerdotes visitados, seis sdo totalmente contra; seis acham que tocar para Exu e

Pomba-Gira é, pelo menos em algumas sessdes, necessario; e dois realizam tal ritual



188

apenas esporadicamente, ndo se sentindo muito a vontade com sua presenga na Jurema.
Dona Rita, de Goiana, explica que realiza o despacho nessas sessdes porque existiriam
exus da Jurema.

... € 0 Exu da Jurema. Porque tem o Exu da Umbanda, do Orixa, e
tem o Exu da Jurema. [...] O Exu da jurema é aquele Exu que vevi na
Jurema... que ele € bom, que ndo faz mal pra ninguém, ai se chama o
Exu da Jurema. E Tranca-Rua, ¢ Exu do Vento, é Exu Barabad. Sdo
exus bons...

Essa relagdo entre Exu e Jurema é comum nos terreiros. Ha quem afirme, como
seu Ciriaco, que apds meia noite todo mestre vira Exu. Muitos pais ¢ mées de santo,
como dona Nita, por exemplo, acreditam que Pildo Deitado ¢ um Exu. Por isso, como
observei em algumas casas, ¢ comum no inicio dos canticos para esse mestre algumas

pessoas se retirarem apressadamente do saldo e fazer o mesmo com as criancas.

OS RITUAIS

Sessdo de toque

Com excecdo da Tenda Espirita Maria Conga, do pai Carmelo, todos os terreiros
incluidos na pesquisa procuram realizar sessdes de toque de quinze em quinze dias,
sendo um dia para a Jurema e outro para os orixas. Na maioria dos terreiros, esses
rituais para a Jurema seguem basicamente a mesma estrutura: apos a abertura da
sessdo’, canta-se inicialmente para caboclo e na segunda parte para mestre.
Eventualmente, toca-se para os pretos velhos. Em algumas casas, como dito, despacha-
se antes o “povo da rua”, os exus e as pombagiras. Em todos os 14 terreiros observados,
a gira (o circulo formado pelos médiuns) segue em sentido anti-horario. O circulo
move-se em passos lentos. Alguns dangam em movimentos sutis, outros apenas
caminham. No momento da incorporag¢do, o médium vai para o centro do circulo ¢ a
danca, dependendo da entidade, pode torna-se mais intensa.

Em geral, os toques comegam entre vinte e vinte e uma horas, terminando entre
meia noite e uma hora da madrugada, podendo se estender, especialmente nos dias de
festa, até as trés ou quatro da manha. Hoje, em fun¢éo das queixas freqlientes quanto ao
barulho provocado pelos terreiros, sobretudo apos a Lei estadual de 2005, conhecida

como “Lei do Siléncio”, muitos pais de santo procuram ndo passar da meia noite. O

% No inicio do toque para Jurema, ¢ feita uma abertura pelo pai ou a mae de santo da casa, com oragdes
e/ou saudagdes a Jurema, aos mestres e caboclos.



189

caso mais extremo, como mencionado, ¢ o do pai Cicero, que passou a tocar das
quatorze as vinte e uma horas.

O toque consiste no evento mais importante para a transmissdo e manutencio
das crengas e praticas da Jurema. Embora as mesas estejam mais proximas das antigas
sessoes de Catimbo, elas ndo sdo realizadas com a mesma freqiiéncia nem freqiientada
por todos os médiuns da casa. Por outro lado, o tipo de sessdo de mesa hoje praticada na
maioria dos terreiros, denominada “reunido de mesa”, “mesa branca” ou “mesa de
doutrina”, se aproxima mais de um modelo de inspiracdo kardecista. Em algumas casas,
por exemplo, ndo se canta nessas sessdes para mestres e caboclos, mas para entidades
denominadas “espiritos de luz”.

A centralidade da sessdo de toque — seu carater mais publico e o fato dela reunir
todos os membros da casa — a inclui na categoria, mencionada por Geertz, das
“realizagdes culturais”. Estas, no conjunto dos rituais que constituem uma determinada
religidio, como a narracdo de um mito, a consulta a um sacerdote, entre outros, se
apresentam como rituais mais elaborados e mais publicos, modelando espiritualmente
um determinado grupo e envolvendo um maior numero de disposi¢des, motivagdes e
concepgoes metafisicas (GEERTZ, 1989).

Esses rituais possuem um carater ludico, transgressor e socializador, sendo, ao
mesmo tempo, cerimdnia religiosa e festa. A importancia dessa relagdo entre religido e
festa foi enfatizada, entre outros, por Durkheim (2000) e Caillois (1988). Este ultimo
chama a atenc¢do, sobretudo, para a centralidade do sacrificio nesses eventos. Para ele,
uma teoria da festa deveria ser articulada com uma teoria do sacrificio, que seria uma
espécie de “contetido privilegiado” da festa:

Ele ¢ como que o movimento interior que a resume ou lhe d4 o seu
sentido. Uma e outra surgem juntos na mesma relagdo que a alma e o
corpo... [...] a didatica da festa refor¢a e reproduz a do sacrificio
(CAILLOIS, 1988, p. 95).

Esses rituais também s@o importantes enquanto espagos privilegiados de
reafirmacdo da identidade social e do pertencimento a um determinado grupo ou
comunidade. Eles consolidam os lagos de afetividade dos seus participantes, a0 mesmo
tempo em que oferecem, como nos diz Canclini, “uma ocasido para que algumas
restrigdes cotidianas sejam levantadas, para que os corpos tomem consciéncia do seu
poder ludico e o expressem (1983, p. 131)”. Com efeito, ha nessas sessdes uma

necessidade de transpassarem o limite entre o licito e o ndo licito (DURKHEIM, 2000),

0 que acontece, sobretudo, através da danga, do consumo de bebida alcodlica, do fumo,



190

enfim, em meio a efervescéncia da festa, dos transes intensos € do som marcante dos
ilus. Os toques podem, ainda, ser descritos a partir do que denominou Michel Maffesoli
de “centralidade subterranea”: “um verdadeiro conservatorio do saber viver popular,
que so6 se mostra em algumas situacdes paroxisticas” (MAFFESOLI, 1985, p. 47).

Um dos primeiros a mencionar esse carater transgressor existente nas festas
religiosas foi Durkheim, para quem haveria “cerimonias religiosas que determinam
como que uma necessidade de violar as regras, ordinariamente as mais respeitadas”
(2000, p. 418). A religido, ainda segundo o eminente socidlogo, necessitaria das livres
combinag¢des do pensamento ¢ da atividade, da arte e de tudo que diverte o espirito
fatigado pelo trabalho cotidiano. Assim, em As Formas Elementares da Vida Religiosa,
ele procura mostrar a intima relagdo existente entre festa e religido, de modo que a idéia
de cerimonia religiosa de certa importancia remeteria, naturalmente, a idéia de festa. Do
mesmo modo, as festas profanas teriam certos tracos de uma cerimonia religiosa, por

objetivarem a aproximacdo dos individuos.

As obrigacées

Nao ha relatos de iniciagdo no Catimbo. O discipulo aprendia observando,
trabalhando na casa do mestre € o ajudando durante os rituais. Muitos juremeiros ainda
afirmam a importancia desse aprendizado sem mestre. Se a autoridade de um pai de
santo, no que diz respeito ao universo dos orixas, ¢ medida pela quantidade de
obrigagdes que ele deu, no que diz respeito a Jurema acontece muitas vezes o inverso.
Como vimos, muitos afirmam orgulhosamente que ndo foram iniciados na Jurema.
Dona Maria, de Condado, como vimos, afirma ter trazido a ciéncia da Jurema do
“bergario”, do “ventre da méie”, se definindo, como seu Ciriaco, de Alhandra, como uma
juremeira de “nascenga”. Ja dona Joana, de Itambé, diz ndo ter aprendido nada com seu
pai de santo, mas em sonho. Dona Rita, de Goiana, também questiona a necessidade de
um pai de santo para iniciar alguém na Jurema.

Mas cada vez mais as obrigacdes para Jurema, que surgem por influéncia do
culto aos orixds, sdo realizadas nos terreiros. Mesmo aqueles que afirmam terem
aprendido sozinhos, como os pais € mées de santo acima mencionados, ndo deixam de
encaminhar seus filhos para tais rituais. Quando uma pessoa realiza uma obrigagdo em
que ha reclusdo, costumasse dizer que ela “deitou” ou “entrou de quarto”, também se
diz que o pai de santo “cortou” para o filho. A maioria dos pais ¢ mies de santo

denominam a obrigacdo para mestre de fombo, embora alguns também empreguem o



191

termo nas obrigacdes para caboclo. Estas sdo normalmente denominadas de batismo.
Dona Zeza, de Itambé, prefere usar o termo batismo ou crisma, tanto para os mestres
quanto para caboclos.

Como vimos no capitulo anterior, a Umbanda cria um vinculo mais permanente
entre os fiéis e o terreiro, estabelecendo hierarquias e funcdes. Estas s@o legitimadas,
principalmente, pelas obrigagcdes, que s3o deveres, encargos, pactos com uma
determinada entidade. Elas modificam nfo apenas o estatuto religioso do iniciado, mas
também o seu estatuto social (ELIADE, 1989). A necessidade de legitimagdo frente a
comunidade religiosa (fator externo), marcada pela concorréncia entre esses
especialistas, além, claro, das motivagdes religiosas (fatores internos) fazem desses
rituais um dos aspectos dinamizadores dos terreiros. Esses eventos, sobretudo as
obrigagdes para os orixas, também tém implicacdes significativas na economia da
maioria das casas, uma vez que, além dos gastos com animais, bebidas, roupas, etc., o
iniciado deixa algum dinheiro para o pai de santo. Muitos, por exemplo, costumam
cobrar pela “méo de faca”. Como vimos no capitulo anterior, pai Biu de Laro chega a
chamar atenc¢do para o fato desse aspecto econdmico presente nas obrigacdes ser, em
muitos casos, o motivo que leva alguns sacerdotes a se especializarem nos orixas, que
exigem uma obrigagdo mais cara.

A fase liminar desses ritos de passagem foi estudada, entre outros, por Victor
Turner, que a define como um periodo transitorio, no qual o sujeito ritual, o transitante,
apresenta caracteristicas ambiguas. Para o autor, os simbolos liminares remetem a idéia
de regressio, renascimento. E preciso renascer, ser remodelado para possuir novos
poderes e estar capacitado para sua nova situacdo de vida. “Assim, a liminaridade
frequentemente é comparada a morte, ao estar no Utero, a invisibilidade, a escuriddo, a
bissexualidade, as regides selvagens e a um eclipse do sol ou da lua” (1974, p. 117).

Em toda a area da pesquisa, as obriga¢des, sobretudo para os orixas — “obori”,
“renovagdo do obori”, “iniciacdo da iad” e “feitura completa da ia0” — exigem o
enclausuramento do individuo e a curiacdo (sacrificio) de animais. A reclusdo pode
durar, dependendo da obrigacdo, de um a vinte ¢ um dias. Mesmo no universo dos
orixas, esses rituais apresentam diferencas significativas de um terreiro para o outro,
contudo, em toda a area da pesquisa, sdo poucas as casas em que, nas obrigacdes para a
Jurema, néo haja reclusio. Essa, no entanto, ndo costuma ultrapassar um dia.

Como mencionado no capitulo anterior, ha diferentes concepgdes, entre os pais

de santo, em rela¢do ao tempo e a necessidade de reclusdo nas obrigacdes para Jurema,



192

assim como em relagdo ao local onde devem ser realizadas e o que deve ser realizado.
Ha, por exemplo, quem prefira deitar o filho sob a mesa de Jurema, dentro do saldo,
como méie Mara; ha quem os coloque no quarto da Jurema, seguido de perto o modelo
das obrigagdes para orixas, como faz a maioria dos pais e mies de santo. Nas
obrigagdes para caboclo, alguns colocam o iniciado em uma cabana, dentro do saldo,
como mae Nita; outros realizam um batismo nas matas, sem reclusdo, como pai Dedo.
Vejamos o que nos diz esse pai de santo:

O pessoal ta fazendo hoje de jurema como se fosse filho de santo,
coisa de orixa. E Jurema ndo precisa disso. Jurema vocé baixa um
caboclo, um preto velho, um mestre, uma mestra, ela ja trabalha, ja da
consulta, ndo precisa de certas coisas. Nao precisa ninguém entrar de
quarto, ndo precisa essas coisas. [...] A gente vai 14, faz todo o ritual,
faz todas as oferendas pra caboclo na mata, tudinho. Tem o banho de
batismo, etc. E uma coisa bem natural, bem natureza, bem jurema
mesmo, bem angico, bem vajuca, bem reis Heron.

Nas obrigagbes para mestre, no entanto, pai Dedo é, como os demais pais de
santo, influenciado pelo modelo de iniciagdo nos orixas. Na festa do seu mestre, por
exemplo, que realiza todo ano e chega a durar uma semana, sdo curiados bodes,
galinhas e um boi. Durante o evento, todos os seus “afilhados” de Jurema também dao a
festa do seu mestre.

A obrigacdo ¢ sempre anunciada como uma festa. Em um primeiro momento, ¢
um rito de carater individual, exigindo, como dito, o isolamento do iniciado, na grande
maioria dos casos. Em um segundo momento, assume o carater de rito publico, de festa
propriamente dita. Em algumas casas, a curiacdo tem inicio no dia anterior a festa, como
observei no Terreiro Ogum Beira-Mar, de dona Nita, e no Centro Espirita Rei
Malunguinho, de Ciriaco. Nesta, enquanto os animais vdo sendo sacrificados, os
participantes cantam para a entidade a que se destina a oferenda. Uma parte desses
sacrificios, dependendo do tipo de obrigagdo, pode ser realizada em torno da mina, que
¢ aberta para este fim, na qual sdo depositados o sangue e partes do animal sacrificado.
Em um comodo separado, a medida que vdo sendo curiados, os animais vdo sendo
preparados para serem servidos na festa, que, no caso do terreiro de Ciriaco, s6 acontece
no dia seguinte.

No batismo para a Jurema, no contexto da Umbanda, além da reclusdo, o
iniciado € “juremado”, o que consiste na implantagdo da semente de jurema mediante
um pequeno corte feito na cabeca ou noutra parte do corpo do filho. Nesse ritual, que

traz influéncia das obrigagdes para os orixas, o nedfito deve beber jurema. Parte desse



193

ritual ¢ segredo do pai de santo, de modo que, geralmente, nem mesmo o proprio filho
de santo sabe o que foi empregado em sua feitura. A implantagdo da semente também
acontece nos tombos de mestre. Dona Mara, por exemplo, realizou trés tombos, e em

cada um deles implantou sementes em seu brago.

As sessdes de mesa

Como vimos no primeiro capitulo, o Catimbd consistia basicamente em sessdes
de consulta, as chamadas mesas de Catimbo. Pelo menos em um aspecto, elas ndo
diferem das atuais sessdes de consultas praticadas nos terreiros pesquisados: ambas
consistem em rituais de carater mais individual e fechado, nos quais o crente recorre ao
sacerdote em busca de cura para seus males fisicos, mentais, espirituais ou para resolver
toda sorte de aflicdo do dia a dia (problemas amorosos, intrigas, etc.). A maioria dos
pais e mies de santo que participaram da pesquisa iniciou suas atividades religiosas
nessas sessdes. Alguns deles, como Ciriaco, de Alhandra, e Cicero, de Itambé, lembram
do tempo em que essas sessdes predominavam no cendrio religioso de ambas as cidades.
Hoje, as mesas de consulta continuam a ser praticadas, tendo diferentes significados
para os terreiros. Um deles ¢ o econdmico, considerando que muitos sacerdotes tiram
seu sustento dessas sessdes. Esse aspecto foi do mesmo modo observado por Brandéo e
Nascimento (1998), com relagdo as sessdes de consulta em terreiros do Recife, de onde
viria parte do dinheiro para a manutencio da casa e do seu sacerdote.

Nao ha, no entanto, nenhum constrangimento por parte dos que fazem desta
atividade seu ganha p@o. Eles a consideram util & comunidade, um trabalho social,
equivalendo ao de qualquer outro profissional, merecendo, por isso, ser remunerado. Ao
falarem sobre o assunto, os pais de santo costumam afirmar que, além de resolver toda
sorte de problemas, nessas consultas curam doencas que os médicos ndo conseguiram
curar. Definindo essas sessdes, pai Z¢ Carlos faz o seguinte relato:

Mesa pra curar, pra tudo, de tudo um pouco... é juntar marido, €..
briga de casal com casal, ou, entdo, alguém ta doente, vai pro médico,
faz varios exames, ndo resolve nada. Como tem uma aqui. Até
psiquiatra ela foi, fez varios exames, e aqui, s6 com um simples
banho a mulher ficou boa... eu chamo seu Z¢é, seu Z¢ trabalha, faz a
preparacgdo...

Na entrada da Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoia, de pai Dedo,
além dos informativos sobre as atividades do més, um quadro informa que a “consulta

espiritual” custa cinqiienta reais, enquanto a “consulta com oraculo” (na qual se joga os



194

btizios) sairia por setenta. Essa atividade ndo deixa de ter um importante significado na
disputa entre os especialistas. Disputa esta presente na fala da maioria dos pais de santo.
Como diz pai Dedo: “Terreiro nfo é facil. A gente abrir uma casa e consultar o publico
ndo ¢ facil. E dentro da nossa religido afro-descendente, de jurema, existem muitas
pessoas que trabalham de ma fé”.

Na fala seguinte, dona Maria, de Condado, enfatiza tanto a importancia social
dessas sessdes quanto a disputa entre os pais de santo por clientes:

Eu vou te curar, eu vou te rezar, curar enfermidade que médico ndo
curou, rezar olhado de crianga que outro rezador [ndo curou], ai:
(referindo-se a fala do cliente) “eu fui pra dona Fulana, rezou e ndo
curou, mas eu fui na casa de dona Maria, que rezou, e ela curou”.
Entdo, quer dizer, minha oragio ¢ melhor.

O fato de um sacerdote ser bastante procurado em seus trabalhos de consulta ¢
por eles mencionado como uma prova do seu prestigio, poder ¢ da confianga nele
depositada. Esse mercado, portanto, alimenta e ¢ alimentado pela disputa do mercado
simbdlico, acirrando a contenda entre os donos de terreiro pelo monopolio da gestdo dos
bens religiosos e do exercicio legitimo da religido.

Nas cinco cidades visitadas, existem diversas pessoas que trabalham
exclusivamente na mesa, muitas delas atuando quase no anonimato. Elas ndo tém
terreiro, ndo trabalham com gira nem se definem como pai ou mée de santo. Também
ndo tem seguidores, algo como filho de santo ou discipulo. O espago onde realizam as
sessoes ¢ um comodo da sua propria residéncia. Esse € o caso, por exemplo, do seu
Claudio, de Pedras de Fogo, amigo de dona Nita, de Itambé. Ele, que tem 76 anos de
idade. Nao tem pai de santo e nunca participou de qualquer tipo de inicia¢cdo. Em suas
sessOes, por ele denominada de “mesa branca”, recebe mestres — sobretudo Severino
Francisco, seu guia de frente — e caboclos, entidades com as quais consulta os clientes.

Ao contrario de seu Claudio, existem pessoas que também trabalham
exclusivamente na mesa, mas em um centro, ou seja, mantém um espaco especifico para
realizar essas sessdes, funcionando de modo mais organizado e publico. Alguns desses
centros se tornam bastante populares, como o de Joca Mao-de-Pau e o de Inacio
Gabriel, ambos de Alhandra, aos quais me referi acima. Seu Inacio, como dito, trabalha
em uma pequena casa proxima a sua residéncia, de sabado a quarta-feira, das cinco as
dezesseis horas, atendendo diariamente um numero significativo de pessoas. E o mestre
mais antigo e respeitado da cidade. Em um contexto onde todos os juremeiros aderiram

as sessdes de toque e ao culto aos orixas, seu Inacio € hoje o ultimo de uma série de



195

mestres renomados de Alhandra, que se tornaram conhecidos através dos trabalhos de
mesa, as mesas de catimbo, que predominaram na cidade até meados da década de
1970.

Além da consulta, ha outro tipo de mesa, a qual me referi no inicio desta se¢éo,
comum 3 maioria das casas. Trata-se da “reunido de mesa”, também chamada “mesa
branca” (termo também usado em algumas casas, como dito, para denominar sessdes de
consulta) ou “mesa de doutrina”. Essas sessdes, que sdo bastante influenciadas pelos
rituais kardecista, t€m por objetivo desenvolver os médiuns da casa. Vejamos como as
define pai Dedo:

Reunifo de desenvolvimento. Desenvolvimento é melhoramento aos
médiuns que chega novo, novato... eu faco todas quintas feiras, toda
semana... Boto a mesa, boto as cadeiras, os principes, que sdo copos,
chamado principes, castigais, flores... ¢ uma mesa de Jurema.

Essas reunides sdo realizadas geralmente uma vez por semana. Trata-se de uma
sessdo voltada exclusivamente para os membros da casa, sendo descritas pelos pais e
maes de santo como fundamentais para o desenvolvimento espiritual. Ha quase um
consenso nos terreiros de que a “for¢a” de um médium é adquirida principalmente
nessas mesas. O tipo de “trabalho” e entidades invocadas, no entanto, variam
consideravelmente de uma casa para outra, sendo ainda mais diversificada de que as
demais sessdes. Sdo rituais cujas referéncias principais ndo sdo as antigas mesas de
Catimbo, mas, como dito, as sessdes kardecistas. Por outro lado, distanciam-se das
sessOes de consulta por seu carater mais coletivo. Essas diferengas sfo enfatizadas na
fala a seguir de dona Maria

Eu dava [reunido] todas as quartas, mas eu parei. Vou dar uma quarta
feira agora. [...] eu pego a mesa que eu janto nela, boto, preparo, pego
os equipes (objetos litirgicos) de 14 que € necessitado, boto ca e
formo os assentos e boto meus filhos em dias. [...] E assim, porque a
relacdo, assim, da consulta, num cabe mais reunido de mesa ndo. A
consulta, a gente ja vai pra Jurema, na mesa la dentro, ndo na mesa cé
onde eu faco a reunido.

Ha, no entanto, uma sessio que aproxima a mesa de doutrina das sessdes de
consultas. Trata-se da Jurema de chdo, menos freqiiente, mas ainda praticada nos
terreiros. A propria dona Maria diz ter sido iniciada nessas sessdes, aos sete anos de
idade. Hoje, costuma realiza-la apenas uma vez por ano. Dona Rita, de Goiana, afirma
que ¢ através desses “trabalhos de chdo” que ela vai, em sonhos, ao Reino de Jurema.

Também denominadas na area da pesquisa de trabalho baixo, Jurema terrestre ¢

Jurema arriada, essas sessdes hoje sdo coletivas, voltadas para os membros da casa,



196

como as de doutrina, mas tém o objetivo de reviver os antigos rituais de Catimbd.
Assim, sdo realizadas sobre uma toalha ou lengol branco no chio, sobre o qual se
sentam os médiuns, e cantam toadas antigas, sem o acompanhamento de tambor, apenas
de maraca ou palmas. Gongalves Fernandes foi o primeiro a registrar essas sessdes, na
década de 1930. Em seu relato, vemos que o termo mesa, designando a sessao, passa a
ser utilizado mesmo quando esses rituais ainda eram realizados no chéo:

Na casa do catimbozeiro, construida de massapé, na sala dos fundos,
espécie de sala-de-comer, estava no chdo, ao centro, uma toalha de
algoddo quadriculada. Tinha no meio um crucifixo pequeno e ao
redor pratos fundos cheios de fumo picado, alternando com casticais
grosseiros com velas acesas. Todos ao redor da “mesa” (apesar de
estar diretamente sobre o chdo de terra batida, chamam a arrumacéo
mesa) inicia o catimbozeiro a sessdo (FERNANDES, 1938, p. 90).
Na fazenda do Acais, em Alhandra, ouvi que dona Cassimira Gongalves,
sobrinha de Maria do Acais, foi a ultima mestra da familia de Inacio Gongalves de
Barros, ultimo regente dos indios da regido, a realizar seus trabalhos no ch@o. Cassimira
s0 teria passado a utilizar a mesa (no sentido do objeto fisico) apds Maria do Acais ter
lhe presenteado com uma.
Em toda area da pesquisa, ¢ comum abrir-se um toque para a Jurema com oS
participantes abaixados. Através desse gesto ritual, € feita uma reveréncia aos velhos

juremeiros ¢ as cidades encantadas, aproximando as atuais sessdes umbandizadas das

praticas desses antigos mestres.



197




198

Foto 12 — Abertura de sessdo de Jurema. Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoia,
Goiana. Foto 13 — Toque de Jurema. Terreiro de Umbanda Sdo Jorge. Condado.




199

Foto 14 — Obrigagdo para caboclo (saida da cabana). Terreiro Ogum Beira-Mar, Itambé.
Foto 15 — Tombo de mestre (saida de quarto). Terreiro Ogum Beira-Mar, [també.
JUREMA BEBIDA

Como vimos no primeiro capitulo, ha diversos documentos, principalmente a
partir do século XVIII, que registram a utilizagdo da jurema pelos indios nordestinos no
periodo colonial. Esses documentos aparecem sempre em um contexto de repressdo ao
seu consumo e assinalam que a bebida era usada em eventos religiosos. A popularidade
do seu uso entre os indios ¢ evidenciada pela preocupacdo expressa no depoimento do
Bispo de Pernambuco, em 1759, que a descreve como uma “célebre bebida”, que os
indios “a constante bebem em lugares retirados”. Outra evidéncia seria o documento
que institui o Diretério dos Indios em Pernambuco, criado pelo Marqués de Pombal,
que, como vimos, faz referéncia direta a jurema, proibindo inteiramente seu uso.

Nao temos, no entanto, informagdes sobre como a bebida era preparada nesse
periodo nem maiores detalhes sobre sua relacdo com a religiosidade dos indios. Os
primeiros registros nesse sentido sdo feitos na década de 1930, por Carlos Estevdo
(1942), Estevdo Pinto (1938) — aos quais me referi acima — e Curt Nimuendaju
(1986). Os dois primeiros referem-se aos indios Pankararu; e o ultimo, aos Kamuru-
Kariri.

Carlos Estevéo, sobre a cerimonia por ele observada durante a festa do Ajuca, no

Brejo dos Padres, faz o seguinte relato:



200

Raspada a raiz, ¢ a raspa lavada para a eliminagdo da terra que,
porventura, nela esteja agregada, sendo, em seguida, colocada sobre
uma pedra. Nesta ¢ macerada, batendo-se-lhe, amiudadamente, com
outra pedra. Quando a maceragdo esta completa, bota-se toda a massa
dentro de uma vasilha com agua, onde a espreme com as maos a
pessoa que a prepara. Pouco a pouco, a dgua vai se transformando
numa calda vermelha e espumosa, até ficar em ponto de ser bebida.
[...] o velho Serafim acendeu um cachimbo tubular, feito de raiz de
Jurema, e, colocando-o em sentido inverso, isto €, botando na boca a
parte em que se pde o fumo, soprou-o de encontro ao liquido que
estava na vasilha, nele fazendo uma figura em forma de cruz ¢ um
ponto em cada um dos dngulos formados pelos bragos da figura. [...]
todos que ali se encontravam, inclusive duas velhas e reputadas
“Cantadeiras”, sentaram-se no chio formando um circulo em redor da
vasilha. Ia comegar a festa (apud LIMA, 1946, p.46-47).

Nimuendaju registrou o modo de preparar a bebida e os seus efeitos, partindo de
um depoimento feito, em 1938, por um indio da aldeia de Santa Rosa (Bahia) que
conviveu com os Kamuru-Kariri. Vejamos um pequeno trecho desse relato:

lam-se buscar, a leste do sitio da cerimdnia, pedagos de galhos de
jurema dos quais se tirava a casca, de cima para baixo, com um
bastdo de pau. A massa lenhosa era posta em infusdo com agua e
depois espremida numa cuia especial [...] Eles fumavam de um
grosso cachimbo de barro e sopravam a fumaga sobre a bebida, onde
ela formava uma camada espessa. Um velho com um maracé
enfeitado com um mosaico de penas grudadas [...] dava as mogas e
aos homens, que formavam uma fileira ao lado, um pouco da bebida
da jurema numa pequena tigela de barro. A jurema mostra o mundo
inteiro a quem bebe: vé-se o céu aberto, cujo fundo ¢ inteiramente
vermelho; vé-se a morada luminosa de Deus; vé-se o campo de flores
onde habitam as almas dos indios mortos... NIMUENDAJU, 1986,

p. 73).

Hoje, a jurema (bebida) esta presente em diferentes contextos, sendo, do mesmo
modo, bastante variada a forma de prepara-la. Em toda a area pesquisada, ¢ possivel
encontrar diversas plantas descritas com este nome. A mais valorizada, pela maioria dos
juremeiros, é a Mimosa tenuiflora (Willd.), conhecida como jurema-preta, que pertence
a familia das mimosaceae. Ela ¢ mencionada em diversas toadas antigas, como a
conhecida “Jurema preta, Senhora Rainha, tu és dona da cidade, mas a chave ¢

minha”®.

Trata-se da jurema tipica do sertdo e do agreste, cultuada pela quase
totalidade dos indios nordestinos. Sua expansdo na area de interesse da pesquisa,

considerando n3o ser uma planta tipica dessa regido, pode estar relacionada aos

% Mesmo nos terreiros em que a jurema branca é a preferida, ndo registrei, durante a pesquisa, nenhuma
toada que fizesse referéncia a ela.



201

descimentos e/ou aos indigenas oriundos do sertdo, que 14 se instalaram®. O fato ¢ que
ainda ndo podemos afirmar qual etnia foi responsavel pela pratica da Jurema (ou quais
etnias foram), ou mesmo se seu uso, no momento da chegada dos portugueses, ja era
comum a diversos povos indigenas que habitavam o Nordeste, como observamos hoje —
como mencionado, a Jurema ¢ sinal diacritico na afirmacdo da identidade para a maioria
dos indios nordestinos.

Embora a jurema-preta seja preferida pela maioria dos juremeiros da regido da
pesquisa, ha quem prefira trabalhar com a branca, Piptadenia stipulacea (Benth)*’. Para
alguns, esta ultima pode ser usada, mas deve ocupar um lugar de menor importancia no
culto, em relagdo a preta. Também existem aqueles que ndo tém preferéncia por um
determinado tipo, empregando tanto a branca quanto a preta. Esse € o caso de dona Rita,
em Goiana, e dona Mara, em Condado. H4, ainda, o caso de seu Cicero, em Itambé, e
dona Joana, em Pedras de Fogo, que — como mencionado no capitulo anterior — s6
utilizam a branca. Seu Cicero também difere da maioria dos pais de santo por ser contra
a mistura que observei nas outras casas, principalmente contra o acréscimo de alcool.
Vejamos o seu relato:

Tem muito tipo dela, mas a verdadeira ¢ a branca. [...] O caba
adquirir a semente dela ¢ a coisa mais dificil no meio do mundo. [...]
Deus abeng¢6o a branca... (0 povo) canta pra preta, mas a Jurema preta
¢ pororoca. [...] A jurema que o povo inventa por ai € cachaga, a
minha nfo é... [...] eu preparo a minha Jurema com o suco dela
mesmo. E o suco da Jurema. Pego a folha dela, piso bem pisadinho,
ai c6o... ndo ofende a ninguém... ndo leva alcool de qualidade
alguma. Aquilo (a outra) é cachaga, ndo é Jurema. Cachaca pura... o
suco da Jurema vocé bebe dois litros, trés e ndo ofende... e ndo
embebeda nunca.

Tanto o seu Cicero quanto dona Joana, de Pedras de Fogo, associam a jurema-
preta a esquerda e a branca a direita, o que parece ligar-se a uma associacdo mais ampla
do branco (corrente branca, mesa branca, corrente de luz, entre outras) com as praticas
para “fazer o bem” e do preto (magia negra, espirito das trevas, etc.) com trabalhos para

o mal. Isto remete & influéncia de certa interpretagio do Espiritismo Kardecista®™. Na

% A exemplo dos Tabajara, que se instalaram no litoral sul da Paraiba, vindo das margens do Sao

Francisco.

%7 Ao contrario do que foi visto na area pesquisada, Cascudo afirma, sobre os catimbés por ele estudados
no Rio Grande do Norte, que a jurema-branca seria mais usada que a preta (CASCUDO, 1978). Na
Zona da Mata Norte de Pernambuco, também encontrei alguns casos em que a branca ¢ mais
empregada.

% A expressdo mesa branca, por exemplo, surge associada as sessdes kardecistas, sendo, inclusive,

também descritas como mesas de “doutrina” (o que também remete a influéncia dessa religido), embora

no Espiritismo kardecista ndo exista uma sessdo de “mesa branca”.



202

fala de Dona Joana, referindo-se aos mestres da Jurema, ha uma associagdo do “branco”
com o bem, com o “limpo”, que se estende até a bebida:

Eles vém salvando em nome de Jesus, eles vém fazendo a caridade,
eles vém fazendo o bem. Sdo esse povo limpo da cidade da Jurema
branca. Tem a branca e¢ tem a preta. Nosso Senhor fez os dois
caminhos. Fez o caminho do bem e o caminho do mal. [...] a minha
jurema € jurema branca, eu gosto das minhas coisas tudo limpinha.

Dona Mara, do Terreiro de Ogunté, Iansa Oia, de Condado, mistura pelo menos
trés tipos de jurema no preparo da bebida. Além da preta e da branca, ela trabalha com a
jurema unha de gato, a jurema marrom e a jurema japecanga. Esta ultima seria usada na
regido para fazer cerca. Para dona Mara, o segredo da bebida ndo estaria no tipo da
planta utilizada em seu preparo, mas na extragdo da raiz. Como diz a propria: “vocé ndo
pode arrancar a raiz dela na lua cheia. Ndo pode ser arrancada a tarde. Tem que ser na
amanhescéncia do dia”.

No caso do Catimbd praticado no litoral sul da Paraiba, como mostrou
Vandezande (1975), bem como nos atuais cultos que observei em toda area da pesquisa,
o significado da bebida é eminentemente simbdlico, ndo estando associado, portanto, a
possiveis efeitos “alucinogenos” da bebida. No Catimbd, por exemplo, a quantidade de
jurema ingerida durante as sessdes era muito pequena, como nos relataram alguns
mestres mais velhos e antigos moradores do Acais. Vandezande, em sua pesquisa sobre
o Catimbo da Paraiba, na década de 1970, ndo observou nenhuma sessio ou ritual onde
a jurema tivesse sido bebida. Ainda de acordo com o povo do Acais, ela era tomada em
um calice, denominado principe, em uma quantidade, portanto, muito pequena,
insuficiente para desencadear, através dos principios ativos encontrados na bebida, o
transe. Na mesma direcdo, Dorinha, neta de Maria do Acais, me afirmou que o vinho da
jurema durava aproximadamente dois anos, uma vez que se tomava uma quantidade
muito pequena da bebida ou, em suas palavras (juntando o polegar com o indicador),
“uma coisinha assim de jurema”. Em muitos terreiros de Alhandra, como pude observar
ainda durante a pesquisa do mestrado, a jurema era muito pouco usada.

Sobre os poucos casos de transe precedidos da utilizagcdo da bebida, observados
durante sua pesquisa em Alhandra, Vandezande escreveu: “Achamos o uso da jurema e
da junca de pouca influéncia nos transes, pois a mistura com alcool ¢ sempre tdo grande
que duvidamos que qualquer efeito fora do alcool fosse percebido” (VANDEZANDE,
1975, p. 145). Nesse sentido, o autor chama a aten¢@o para o seu verdadeiro significado,

no contexto dos cultos por ele observados, o simbolico:



203

Temos a impressdo que a Jurema, inicialmente arbusto usado por
causa das suas propriedades quimicas, atualmente toma forma cada
vez mais de simples simbolo religioso sem relagdo alguma com a
realidade do arbusto em si, ou com as suas propriedades alucinogenas
(ibid., p. 140).

Na mesma dire¢do, Inacio da Popoca, um dos juremeiros mais antigos de
Alhandra, que conviveu com os ultimos mestres do Acais, contou que nas sessdes de
fazer mestre, que aconteciam na Lagoa do Rancho, o vinho da jurema, a que chama de
“mestre”, apesar da importancia central no ritual, ndo chegava a ser bebido. Em seus
trabalhos, Indcio n3o toma uma gota sequer da tradicional bebida.

Como mencionado, em toda area de abrangéncia da pesquisa, a jurema ¢&
preparada de diversas formas, com também ¢ diverso seu papel nos rituais de um
terreiro para o outro. Na maioria das casas, a bebida ¢ feita com a mistura da casca ou
raiz da jurema, além de varias ervas, mel e cachaga. Na Mata Norte de Pernambuco, de
Goiana a Itambé, a presenca da jurema nos rituais, durante a pesquisa, foi mais
constante do que observei em Alhandra e em Pedras de Fogo. Nas cidades
pernambucanas, ndo vi um sé toque onde ela ndo circulasse entre os presentes. Contudo,
ndo encontrei duas casas que usassem exatamente a mesma combinagdo de ervas e
demais substancias (como bebida alcodlica, mel, etc.) em seu preparo. Isso foi
observado mesmo nas casas onde ha uma intima relagdo entre os seus donos, como no
Terreiro Oxdssi Pena Branca, de Biu de Laro, ¢ no Terreiro de Umbanda Sao Jorge, de
dona Maria, ambos de Condado.

Em Pedras de Fogo, dona Joana, que, como dito, prefere trabalhar com a branca,
me explicou as diferentes possibilidades de preparar a bebida. Para ela, tanto faz se a
jurema ¢ branca ou preta, mas € contra a mistura com outras ervas e plantas. O que nfo
pode faltar ¢ a cachaga.

A bebida da jurema ¢ a cachaca. Tem que botar jurema ali dentro... se
o senhor tiver a raiz da jurema e nfo tiver a casca, s6 a jurema, o
senhor prepara com a raiz da jurema. E se o senhor tiver... a jurema
tiver barge, o senhor prepara também com a casca da barge, ou entio
com o carogo da barge. Se o pé da jurema for novo e ndo der pra tirar
a raiz, ndo der pra tirar... num tem barge ainda, semente, né? Ta
botando flor, o senhor pode preparar sua cachaga com a ful6 da
jurema. Pode botar a fulé dentro da cachaga. Se também ndo tiver
nada disso, que as vezes o pé ta novinho, né? Ai o senhor vai preparar
com as folhas da jurema. Pode tirar e botar dentro da cachaga, que ta
preparado.

Para dona Joana, a mistura com outras ervas e plantas seria “pantim” dos que

ndo trabalham com a “jurema limpa”. A “limpa”, portanto, seria preparada apenas com



204

cachacga. O ideal, segundo ela, seria fazé-la com a raiz da planta. Como diz a prépria: “o
melhor ponto pra fazer é com a raiz da jurema, dentro da cachaga, entendeu? Agora, se
ndo tiver raiz, qualquer peca da jurema serve”. Dona Mara, de Condado, também
prefere preparar a jurema com a raiz, mas acha fundamental, como os demais donos de
terreiro, acrescentar outras ervas a bebida. Antes de ser usada, dona Mara costuma
deixar a jurema sete dias enterrada, em um garrafdo. Em Goiana, pai Dedo também acha
que a jurema deve ser enterrada, mas por vinte dias. Segundo esse pai de santo, em seu
preparo utiliza-se a entre casca da planta, 77 ervas, cerveja, vinho, cachaca, mel, entre
outros.

Como mencionado, dentre os terreiros pesquisados, os da Paraiba foram os que
menos utilizaram a jurema em suas sessdes. Algumas casas, como o Centro Espirita
Ogum Beira Mar, de pai Deca, costumam usar a bebida apenas nos batismos na Jurema.
Uma vez preparada e posta em uma garrafa, a jurema € usada durante anos, ao contrario
das casas da Zona da Mata, em que a bebida chega a durar apenas uma sessdo. Deca,
seguindo a tradi¢do dos mestres juremeiros de Alhandra, prepara a jurema com a raiz,
sem adicionar bebida alcoodlica nem mistura-la a outras plantas.

Em Alhandra, apenas no Centro Espirita Rei Malunguinho ndo falta jurema nos
toques. Nesta casa, a bebida consiste em uma infusdo de jurema, junca, canela, cravo e
cachaga, que ¢ servida a algumas entidades e aos presentes. Entretanto, seu dono, mestre
Ciriaco, que se define como um juremeiro de “nasceng¢a”, afirma ter bebido jurema uma
unica vez.

Apesar dessa centralidade do aspecto simbdlico e ritual da bebida, reafirmado
constantemente pelos sacerdotes, deve-se considerar que, em algumas casas
pesquisadas, a bebida em si, pelo simples fato de ser apreciada pelo seu sabor, ¢ também
inserida na dimensdo ladica dos toques. Nas casas onde o sabor da bebida, geralmente
misturado a cachaca, € levado em conta durante o seu preparo, sendo resultado de anos
de experiéncia na combina¢do ¢ quantidade das ervas empregadas, muitos visitantes e
filhos de santo, fora de transe, bebem da jurema. Essa valorizagdo da bebida pelo seu
sabor também pude observar em diversas ocasides, fora do contexto das sessoes,
quando, em visita aos pais de santo, esses me ofereciam um pouco da bebida durante as
nossas conversas, apenas como um aperitivo. Segundo pai Dedo, uma autoridade de
Goiana, que aprecia a sabor da bebida prepara por esse pai de santo, o havia

encomendado uma garrafa de jurema, para ser consumida apenas como aperitivo.



205

No contexto dos toques, essa dimensdo ludica € evidenciada pela quantidade de
bebida consumida. Dona Rita, de Goiana, prepara cerca de oito litros por toque. Seu
preparo leva jurema, cravo, canela, erva-doce, semente de embira, laranja cravo, mel e
vinho. Segundo ela, é possivel ainda acrescentar outras bebidas além da cachaga e do
vinho. Como diz a propria: “Quer ver ficar gostoso, ¢ se botar vodka. Mas fica tdo bom
com vodka! Mas vodka embebeda. [...] a cachaca ndo embebeda, ndo. Tem que beber
muito”. Em Goiana, na Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoia, de pai Dedo,
chega-se a consumir por toque cerca de vinte litros da bebida.

O consumo da bebida nessa perspectiva mais festiva ndo pode ser confundido
com o seu consumo pelos que sdo incorporados durante a sessdo. Esses bebem apenas
quando o mestre incorporado pede, ou seja, quando ja estdo incorporados. Em geral, a
quantidade ingerida por um s6 médium, como pude observar, ndo é significativa. Mas ¢
grande a quantidade de pessoas que tomam a bebida, que ¢ servida por uma tnica
pessoa. O que quero dizer é que, de um modo ou de outro, esse consumo ¢ controlado.
Se sdo consumidos muitos litros, como nos exemplos citados de dona Rita e pai Dedo,
isto se deve, portanto, ao fato de muitas pessoas beberem. A propria donas Rita, como
se pode depreender da fala acima, mostra-se preocupada com o fato de algumas
misturas poderem “embebedar”. Nao vi nenhum caso de embriagués causado pela
Jurema ou pela cachaga (que também ¢ servida aos mestres) nos toques por mim
observados. Com efeito, nenhum pai ou mée de santo das casas pesquisadas permitiriam
o uso exagerado de alguma das bebidas servidas. Por fim, € preciso dizer que essa
dimenséo ludica do uso da jurema nio pode ser usada para reforcar o argumento de que
0 seu consumo ¢ o responsavel por desencadear o transe.

Outro aspecto referente a bebida presente nas falas dos meus interlocutores diz
respeito as suas propriedades medicinais. Em Condado, é comum atribuir-se a ela
propriedades antiinflamatdérias. Dona Mara também costuma indicé-la para as suas
filhas de santo como um regulador. Seu Biu de Laro explica que suas propriedades
medicinais ndo estariam apenas na jurema, mas nas outras ervas, cada uma com a sua
funcdo. O “anil estrelado”, por exemplo, que esse pai de santo costuma acrescentar a
mistura, serviria para reumatismo, enquanto a canela curaria problemas de estomago.
Para dona Nita, a jurema preparada com as folhas seria ainda mais curativa do que a
preparada com a raiz, mas as folhas teriam uma quantidade muito grande de “sumo”, o

que poderia causar problemas para quem tem problemas intestinais.



206

Bebendo jurema. Foto 16 - Terreiro do Mestre Z¢é Pilintra, Itambé. Foto 17 - Terreiro Oxossi
Pena Branca, Condado. Foto 18 - Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoid, Goiana.



207

Foto 19 - Terreiro Ox6ssi Pena Branca, Condado. Foto 20 - Terreiro de Umbanda Sao Jorge,
Condado. Foto 21 - Terreiro Ogum Beira-Mar, Itambé.



208

O PANTEAO

Caboclos

O pantedo da Jurema esta dividido basicamente em trés categorias: caboclo,
mestre ¢ rei. Na area de interesse da pesquisa, os caboclos — com excegdo de
Malunguinho, que, em alguns casos, é também identificado como pertencendo a essa
categoria — ndo estdo associados, ao contrario dos mestres, a um tempo historico, mas
a um tempo mitico. A origem dos caboclos ¢ desconhecida, sempre remetendo a tempos
e lugares miticos. Na maioria das vezes, se apresentam como entidades ndo
individualizadas, sendo identificadas pelo nome de sua “falange” ou “tribo”. Também
ao contrario dos mestres, poucos sdo os caboclos que se comunicam verbalmente.

O termo caboclo, de origem tupi, seria, segundo Tibiri¢a (1984), uma corruptela
de caraib-oca, que significaria oca do caraiba, a casa do homem branco. Com o tempo,
o termo teria passado a designar aqueles que trabalhavam para o homem branco. O
vocabulo, segundo esse autor, teria sofrido as seguintes alteragdes: caraiboca, cariboco
e, finalmente, caboclo. Apesar de em algumas regides do Pais o termo designar indio,
ele ¢ empregado, sobretudo, como sinénimo de mestigo de branco com indio, individuo
de cor morena e cabelo liso. O uso do termo chegou a ser proibido no século XVIII pelo
Marqués de Pombal, que o considerava depreciativo, um obstaculo no processo de
integracdo e “civilizacdo” dos indios®.

Na Jurema, o caboclo é descrito tanto como um espirito de indio quanto como
um espirito de um ser ndo indio, que habitava as matas. Em algumas casas, como no
Templo Religioso Orixa Sao Jodo Batista, espiritos de caboclos e indios sdo cultuados
como categorias distintas”. Essa distingdo, no entanto, é bastante sutil, ndo havendo um
momento exclusivo, na gira, para os primeiros. Do mesmo modo, segundo Edu, pai de
santo da referida casa, ambos estdo em sua origem intimamente ligados. Vejamos sua
explicacdo:

Os caboclos eram, assim... por causa que eram aquelas pessoas que
eram criadas pelos indios, ai foram criados nas matas. Ali se
passaram (morreram). Ai, pronto, ai ficou a fama de caboclo, porque
aqueles caboclo, aqueles indios, eram curador, ai tinham os filhos,
tinham os netos, ai comegou a fama, os caboclos, tudinho, ai pegou a
fama.

% Revista Trimensal do Instituto Historico, Geographico e Ethnographico do Brazil, XLVI, 1888.
% Em pesquisa realizada nos terreiros de Umbanda do sertdo nordestino, Assungdo (1999) registrou que
caboclos e indios sdo pensados e cultuados como distintos em um ntiimero significativo de casas.



209

O relato de Edu se aproxima da nogdo que se tem, fora da religido, da figura do
caboclo: aquele que surge do encontro entre indios e outros agentes sociais, sobretudo
com o fim dos aldeamentos, com os indios assimilados aos homens livres pobres,
negros € mestigos.

Nos terreiros onde ha essa distingdo, o caboclo € sempre descrito como um ser
préximo aos indios. Como afirma Biu de Laro, de Condado: “[os caboclos sdo] aqueles
que foram criados na mata, nasceram na mata... ai vem aqueles caboclos. Tem aquele
pessoal, aqueles caboclo cacador. Ja ¢ filho de caboclo, que ja veio de geragdo”.

No terreiro de dona Nita, em Itambé, no de Biu de Laro, em Condado, € no de
Edu, em Alhandra, essa distingdo ¢ bastante sutil, manifestando-se tanto no gestual
quanto nas obrigacdes. Na casa de Edu, por exemplo, os indios ndo dangam com o dedo
indicador em riste, representando a ponta de uma flecha, como ¢ comum entre os
caboclos. No terreiro de dona Nita, ao contrario dos demais, ha uma tendéncia em
considerar como indios os caboclos que, em todas as casas visitadas, sdo considerados
chefes de falanges ou mais importantes. Por exemplo, nos rituais para caboclo é comum,
em varios terreiros, o uso de uma espécie de cabana de palha, onde o filho de santo
permanece deitado, como nas demais obrigagdes. Dona Nita, no entanto, afirma que a
cabana ¢ so para os indios. Como diz a prépria:

Aquela cabana ¢ quando € pra indio. Nem todos caboclos, s6 quando
pega assim, Ox0ssi, Pena-Branca, Sete-Flechas, Tupinamba, a parte
dos indios mesmos. E faz aquelas cabanas todinha de palha de coco e
ele fica ali dentro.

O relato de dona Nita nos remete a outro aspecto: existe um grupo de caboclos
que mantém, por assim dizer, um status diferente, merecendo uma aten¢io especial
durante os toques, como pude observar nos quatorze terreiros visitados. Cada pai de
santo vai conferir uma importancia diferente a cada um desses caboclos, o que, aliés,
também acontece em relacdo aos mestres e, em certa medida, em relagdo aos orixas.
Essa importancia conferida pelos sacerdotes ¢ mediada pelo grau de identificagdo e
envolvimento emocional e afetivo do médium em relagdo as entidades. Limito-me a
citar apenas os caboclos que apresentam uma relativa importancia nas casas por mim
observadas. Estes, descritos como chefes de falanges ou tribos, sdo os seguintes: Ox0ssi,
Canindé, Oruba, Sete-Flechas, Tupinamba e Pena-Branca. Este ultimo ¢ também
considerado um caboclo da falange de Oxo6ssi. Para dona Nita, de Itambé, ele seria tdo
importante quanto o proprio Oxdssi. Como diz a mesma: “Pena-Branca no mato ¢ rei,

porque ele ganhou coroa e foi rei dentro da tribo”. Em algumas casas, Malunguinho,



210

como dito, é considerado caboclo, fazendo parte, portanto, desse grupo de caboclos
chefes de falanges.

Sempre que se canta para caboclo, invoca-se uma determinada tribo ou falange.
Assim, ndo se canta, por exemplo, para Oxo6ssi a0 mesmo tempo em que se canta para
Oruba. Como nos explica dona Mara, de Condado:

Nao podemos misturar as tribos. Que até os filhos mesmos se
desunem dentro do saldo. Se o filho, digamos, vocé tem uma tribo de
Sete Flechas, ai essa tem uma tribo de Oxdssi. Nao se batem... vocé
trabalhando com Oxdssi, ela com Sete Flechas, eles vdo se estranhar
no saldo. Eles se estranham. Ai, fica dificil de muitas pessoas
controlar, muitos juremeiros, muitos pais de santo, zelador, porque
ndo existe pai de santo [...] vira um pé de guerra dentro do terreiro
espirita. E as vezes eles nem sabem de onde veio essa tempestade que
vira dentro do terreiro, mas € as tribos desunidas que cantam,
misturam tudo.

A importancia de uma falange ou tribo em um determinado terreiro ¢
determinada pelo grau de afetividade do pai de santo em relacdo a ela. Dona Joana, de
Pedras de Fogo, por exemplo, que dedica parte significativa do seu toque aos caboclos,
ndo gosta de trabalhar com Canindé. Vejamos sua fala:

Na classe de espirito... eu tenho alegria com Malunguinho, eu
tenho alegria com todos os espiritos. Quando o povo comega a
cantar pra Canindé¢, acabou-se a minha alegria. Ndo ¢ que eu
tenha raiva dele, ndo € que eu ndo goste dele, sabe? Eu ndo
tenho alegria com Canindé, ndo tenho...

Algumas entidades dessa categoria sdo encontradas praticamente em uma so
casa ou ganham uma maior notoriedade nela — fato, alids, bastante comum também em
relacdo a categoria mestre. Este ¢ o caso, por exemplo, do caboclo Cobra Coral, da
falange de Oxdssi, que, embora comum a outras casas pesquisadas, ocupa um lugar de
destaque apenas no Centro Espirita Rei Malunguinho, em Alhandra. Outro aspecto
referente a essa entidade ¢ o fato de ela, incorporada em Ciriaco, comunicar-se
verbalmente e consultar no meio do saldo, o que ndo ¢ comum na maioria dos terreiros
pesquisados — a comunicagdo verbal, como dito, ¢ mais comum entre os mestres,
Também ndo é comum, na maioria das casas, caboclos consultarem.

As consultas, de fato, sdo normalmente atribuidas aos mestres. Para alguns
juremeiros, como Edu, de Alhandra, ¢ dona Rita, de Goiana, alguns caboclos, como
Sete Flechas, “descem” apenas para fazer uma limpeza no terreiro e nos filhos. Ja para
outros, como Deca, de Alhandra, e dona Nita, de Itambé, os caboclos dificilmente se

ocupariam da cura ou de outro tipo de trabalho. Vejamos o que diz essa mée de santo:



211

“Caboclo é so6 caboclo mesmo, € os mestres sdo mestres mesmo de fazer trabalho.
Ninguém faz trabalho com caboclo, ndo. Dificil ter um caboclo que ele arrei pra fazer
trabalho [...] O mestre enfrenta as coisas mais fortes, mais dificil, né¢?”

Com raras exce¢des (pois ha quem receba apenas mestre, como quem receba
apenas caboclo), cada juremeiro tem o seu caboclo. Nem sempre o vinculo com essa
entidade exige uma obrigacdo, mas € comum nos terreiros pesquisados uma obrigagéo
para caboclo, que pode ser descrita como um tombo ou um batismo. Esses rituais podem
ser realizados nas matas ou no terreiro, permanecendo o filho de santo por um dia ou
algumas horas no interior de uma cabana de palha.

Os caboclos sdo cultuados no inicio do toque, logo apds a abertura da sessdo.
Sua incorporagdo ¢, frequentemente, acompanhada de espasmos e convulsdes. Sua
danca é bastante intensa, algumas vezes lembrando uma batalha — quase sempre, a
entidade se apresenta com o dedo indicador em riste, representando a ponta de uma
flecha. Sua saudagido é “oké caboclo!”. Quando nfo estdo dancando, ¢ comum vé-los

caminhando inquietos, de um lado ao outro do saldo, sempre sérios, carrancudos.

Mestres

Alguns juremeiros afirmam que os mestres sdo espiritos de catimbozeiros
renomados, alguns de origem conhecida, como Maria do Acais, Flosculo, Zezinho do
Acais e Cesario. Outros defendem que eles seriam espiritos de homens que viveram na
boemia, dados a bebida e¢ ao fumo. Nessas e em outras concep¢des sobre essas
entidades, porém, eles estdo, ao contrario dos caboclos, associados a um tempo
histérico. Como nos diz pai Dedo, de Goiana,

O pessoal hoje, que se diz juremeiro, ndo vé a falange do mestre.
Cada mestre tem uma familia. Tem a familia Lintra, tem a familia de
Inacio de Oliveira, tem a familia Carlos e assim sucessivamente...
mestres nasceram, viveram ¢ morreram, como nos um dia vai
acontecer.

Na mesma direcdo, Edu, de Alhandra, associa essas entidades a espiritos de
antigos lideres espirituais: “[os mestres] s@o pessoas que morreram [...] que tinham,
assim, um templo, era umbandista assim como eu. Ai, aquela pessoa morre, ai, se
incorpora numa pessoa que ¢ médium, que recebe a mediunidade”. Seu Biu de Laro, de
Condado, também associa 0 mestre a um homem como nds, por ele descrito como

“humano”, enquanto a “parte” dos caboclos seria “indigena’:



212

[...] mestre que a gente chama ¢é aqueles mestres curandeiro. Aqueles
mestres que curavam vocé com ervas. Ele ja nascia com aquele dom,
com aquele dom mesmo de fazer remédio, passar pra vocé. Foram
embora, viajaram pra o outro lado da vida. Hoje vivem baixando. [...]
Eles faz parte das matas? Faz, porque eles tiravam as ervas da mata.
Mas nio é da tribo de indio. Ele era humano como nés. A parte dos
caboclos sdo os indigenas, né? Ja sdo outra parte.

Dona Nita, de Itambé, como muitos pais e mies de santo, associa essa entidade a
festa, a bebida, como ela se apresenta hoje nos toques.

Quem eram os mestres? Ndo eram os mestres cachaceiros que
gostavam de baile, de ciranda, de pagode, essas coisas assim, né?
Tem uns mestres verdadeiros, mas tem outros... [...] Os mestres
foram... aqueles mestres que gostavam de beber muito, passeando em
porta de barraco, bebendo. Esses eram os mestres, dos tempos
antigos.

Em toda area da pesquisa, essas entidades ocupam uma posicdo central. Todo
juremeiro tem seu mestre, que desempenha um papel fundamental, sobretudo no tipo de
relacdo que mantém com seus discipulos. Os pais e filhos de santo, por exemplo,
mantém um envolvimento afetivo e emocional com todos os seus guias. Mas esta
relagdo, no caso dos orixas, é mediada por um certo temor, que o poder dessas
divindades africanas despertam. Com efeito, o ndo cumprimento de uma obrigagdo pode
ter resultados desastrosos para o devedor. O mestre, por sua vez, mantém uma relagio
mais proxima com seu discipulo. Fala sua lingua, conhece seus erros, porque também
foi “matéria”, foi gente como ele. Sua “descida” nio exige pompas, indumentdrias,
utensilios caros, mas o que ha de mais simples: cachaca, jurema, tabaco, chapéu (que
pode ser de palha), em um ambiente marcado pela festa, a brincadeira, o riso, a danca.
Essa questdo aparece em diversos relatos, como na seguinte fala do pai Dedo, “Jurema ¢
corpo, jurema ¢ multiddo. Orixa néo, orixa néo precisa de nds. Nos que precisamos dos
orixas. Jurema ja ¢ diferente. Jurema ¢ povao. Um chega, agarra um, abraca, um fala
com um, da um tapa em outro. E povdo, ndo é?”

Vejamos, nesse sentido, parte do depoimento de pai Z¢ Carlos, ao qual ja me
referi no capitulo anterior, sobre seu mestre, Z¢ Foicinho.

[...] o meu mestre, ele ja andou por aqui, hd muitos anos, anos atras. E
quando passou pro outro lado, ndo cumpriu o que tinha pra cumprir
quando era matéria... € voltou pra terminar a missdo dele, né? Nao
teve um alicerce. [...] Eu ndo tenho pai, eu ndo tenho maie, eu ndo
tenho tio, meus irmdos ¢ pra la, mas o meu pai, 0 meu irmao, o meu
amigo ¢ o meu mestre da minha casa.

Na mesma dire¢do, segue o depoimento de pai Dedo, sobre seu Z¢é Atrapalho,



213

mestre da sua casa.

[...] aqui na terra eu ndo tenho pai, ndo tenho mae, ndo tenho
ninguém. Tenho esse egum comigo. Ai, eu fiz essa trajetdria todinha
na minha vida, que me da tudo o que eu tenho hoje. Seu Z¢é Atrapalho
do Rio Grande do Norte ¢ o meu idolo espiritual, ¢ o meu idolo
pessoal, ¢ o meu idolo em tudo. Eu tenho amor, veneragéo. Ele € meu
pai, meu amigo, meu tio, meu irméo, enfim, eu nio tenho palavra pra
dizer desse egum que trabalha comigo...

Essas caracteristicas dos mestres, no entanto, ndo dispensam rigor e respeito as
suas exigéncias. Uma delas seria a realiza¢do do tombo do mestre, ritual influenciado
pelas obrigacdes aos orixas (sobre o qual voltarei a falar). Como diz pai Zé Carlos,
referindo-se a sua relacdo com Zé Foicinho: “eu fazia aquilo que meu mestre na minha
casa mandava fazer, se ele mandar eu t6 fazendo, entendeu? [...] tudo ¢ um fundamento
quase idéntico, mas néo é. E muito diferente. Se for olhar direitinho, a gente leva mais
pau da Jurema do que dos orixas”.

Ao contrario dos caboclos, como dito, o0 mestre estd associado a um tempo
historico. Como diz Biu de Laro: “Ele era humano como nés”. Em muitos casos, como
em Alhandra, é possivel identificar suas antigas residéncias, seus parentes e discipulos.
Outros, ndo tdo identificados no espagco ¢ no tempo, costumam ser descritos como
antigos moradores da regido, a exemplo de Z¢ Pilintra, Cangarucu, Cadete e Tertuliano.
E comum, por exemplo, a crenga de que esses e outros personagens ilustres do pantedo
da Jurema nasceram ou viveram em Alhandra. Assim, méae Rita, de Goiana, afirma que
Z¢ Pilintra, antes de morrer, viveu em uma “cidade dos mestres”, localizada em
Alhandra.

Os mestres gostam de usar chapéu e bengala. Fumam, conversam e bebem
bastante. Trabalham tanto para a direita quanto para a esquerda. Um dos mais
importantes é Z¢ Pilintra. Para alguns pais de santo, seu Z¢é (como também é chamado),
por ter seu espirito evoluido, apds um longo processo, ja ndo incorpora nas materias.
Em seu lugar, teriam ficado dezenas de mestres de sua falange, como Z¢ de Santana, Z¢
Menino, Z¢ Boiadeiro, Z¢é Bebim e, principalmente, Z¢é Filintra, que seria, para alguns,
seu filho. Dona Rita, de Goiana, que trabalha com os mestres Tertuliano ¢ Narciso, nos
explica: “Z¢ Pilintra ndo baixa mais em ninguém. [...] Porque chegou o tempo dele.
Ninguém baixa mais ele, ninguém. Baixa o Filintra, que € o filho, filho de Z¢ Pilintra”.
Para dona Mara, de Condado, embora concorde que alguns espiritos mais velhos néo

mais incorporam, afirma exatamente o contrario de dona Rita e dos demais pais de santo

pesquisados:



214

Filintra € o fundador da cidade da Jurema dos Pilintras [...] Filintra
ndo, Pilintra baixa. Pilintra ainda o pessoal recebe ele. Mas Filintra,
ndo... Filintra ainda ¢ mais antigo do que Pilintra, porque Pilintra é
filho de Filintra.

A grande maioria dos pais ¢ maes de santo concorda que Z¢ Pilintra seria o
principal mestre da Jurema. Como diz dona Nita, de Itambé, “foi como uma escola que
Z¢ era o maior fundador. Era mestre Z¢ Pilintra”. Também boa parte concorda com a
“evolucdo” dessa entidade ¢ com a impossibilidade de sua incorporacdo. Entretanto,
para Ciriaco, de Alhandra, e para seu Cicero, de Itambé, Z¢é continua “baixando”. No
caso do primeiro, esse mestre ndo s6 incorpora, como € o principal mestre da sua casa,
que, inclusive, ha poucos anos levava o seu nome. Em certa ocasido, tendo “baixado”
em dona Maria, mie de santo e esposa de Ciriaco, presenciei uma conversa entre essa
entidade e o referido pai de santo, na qual este comenta, ironicamente, que andam
dizendo que ele (Z¢€) teria “se aposentado”. Ja o segundo concorda que Z¢ Pilintra teria
evoluido, mas isso ndo o impediria de incorporar. Ele apenas néo faria mais todo tipo de
trabalho e ndo incorporaria em qualquer médium. Vejamos o relato de seu Cicero:

Z¢ Pilintra, quando ele comegou a trabalhar, era uma figura muito
perversa. Fazia muitas coisas erradas. Mas depois que ele foi pros
espacos, ele deixou de fazer essas presepadas. Virava um carro na
estrada, o cabra dizia, “foi Z¢é Pilintra”, o cabra dava uma pancada,
“foi Z¢é Pilintra”. Qualquer coisa botava Z¢ Pilintra no meio. Hoje,
ele no esta mais nesse negocio. [...] Nem Z¢ Pilintra desce em todas
matérias. [...] Baixa muito mestre, “Zé Pilintra!”, “Z¢é Piintra!”, mas o
cabra vai atras da pessoa, nio ¢ ele. E outro mestre. [...] Eu arreio Z¢
Pilintra.

Para pai Dedo, de Goiana, o nome de batismo dessa entidade seria José Mario de
Aguiar; Em Alhandra, também ouvi que esse seria o seu nome, e que ele teria nascido
em 1813, tendo morrido com 114 anos de idade. J4 para pai Deca, de Alhandra, dono do
Centro Espirita Ogum Beira Mar, ele teria nascido nessa cidade e morrido em Goiana.
Dona Rita, de Goiana, fez o seguinte relato: “Ali mesmo em Alhandra tinha uma cidade
dos mestres, Z¢ Pilintra passou... antes dele morrer, passou muito tempo 13”.

Um dos registros mais antigos de Z¢ Pilintra foi feito pela Missdo de Pesquisas
Folcloricas, em 1938, no contexto do Catimb¢6 da Paraiba. Trata-se de uma entidade de
carater aneddtico e galanteador, dada a cachaca e ao fumo. E também uma das mais
comunicativas. Por ter sido absorvido pela Umbanda do Rio de Janeiro, ¢ muito comum
encontrar nos terreiros uma imagem de Z¢ Pilintra representado como um malandro

carioca.



215

Outro mestre que também estaria deixando de incorporar seria Z¢ Aboiador.
Segundo dona Maria, do Terreiro de Umbanda Sdo Jorge, de Condado, essa entidade
estaria muita velha, ndo tendo mais capacidade de “triunfar” no saldo. Vejamos seu
relato:

Principal pra triunfar ¢ Zé Boiadeiro. Pra consulta, ¢ Zezinho do
Coqueira, Z¢ Minino, que faz atendimento, e pra triunfar dentro da
Jurema, quando tem a festa dele, é Zé Aboiador, que é o dono do meu
saldo. [...] SO que ele, assim, ndo tem mais capacidade de trabalhar,
de triunfar, porque ele ja ta um velhote. S6 chega 14, incorpora,
conversa, bebe, mas triunfar, ele ndo triunfa, porque ele ja ta de
idade.

Outro nome expressivo no contexto da Jurema ¢ o do mestre Carlos. As
primeiras referéncias a ele datam da década de 1930 (ANDRADE, 1983;
FERNANDES, 1938; CARLINI, 1993). Trata-se de um mestre, por exceléncia, curador.
Carlos pode ser descrito como um paradigma dos mestres juremeiros, que, como ele,
aprenderam “sem se ensinar’. Com efeito, os catimbozeiros ndo se submetiam a
aprendizado sistematico ou ostensivo. Muitos juremeiros, como Ciriaco, dona Joana ¢
dona Rita, afirmam com orgulho ndo terem precisado de nenhum pai ou méie de santo
para serem iniciados na Jurema. Sua toada mais conhecida, também uma das mais
populares do repertério do Catimbo, € a seguinte:

Mestre Carlos € bom mestre
Que aprendeu sem se ensinar
Trés dias levou caido

No tronco do Jurema
Quando ele se levantou

Foi pronto pra trabalhar

Nos toques para Jurema do Centro Espirita Rei Malunguinho, em Alhandra,
mestre Carlos ¢ sempre saudado na abertura das sessdes. Do mesmo modo, a primeira
toada, ainda no contexto da abertura, que tem como objetivo “abalar” as cidades da
Jurema e Vajuca, assim como pedir licenga aos senhores mestres, ¢ dirigida tanto as
referidas cidades quanto a esse mestre.

Outro mestre importante na area da pesquisa ¢ Pilao Deitado. Este € considerado
uma entidade perigosa nas esquerdas. Em um toque no Terreiro Mae lemanja, em
Pedras de Fogo, observei que muitas pessoas, inclusive um pai de santo que visitava a
casa, se retiraram quando foi anunciado que iam tocar para Pildo Deitado. Para dona

Nita, do Centro Ogum Beira Mar, em Itambé, Pildo Deitado equivaleria, na Jurema, a

Exu. Em Alhandra, dona Maria, mie de santo do Centro Espirita Rei Malunguinho,



216

costuma receber Pildo Deitado.

Em alguns terreiros de Goiana e Itambé, ha uma parte da sessdo exclusiva para
as mestras. Nos terreiros da primeira cidade, com excecdo da Mans@o de Iemanja, de
dona Rita, observei que as mestras baixavam apds os caboclos, em um momento bem
demarcado. Sempre incorporavam trés ou mais dessas entidades, dentre elas, a mestra
do pai de santo. Também pude perceber que ¢ dada, a esse momento da gira, uma
importancia significativa, o que ndo observei na casa de dona Rita e nos terreiros de
outras cidades. A demarcagdo em relag@o a gira dos mestres também é mais acentuada,
uma vez que as mestras baixam logo apds a gira dos caboclos, sendo seguida dos pretos
velhos. S6 depois, na ultima parte da sessfio, baixam os mestres. Outro aspecto
significativo ¢ a mudanca do gestual e de outras caracteristicas em relacdo as mestras do
Catimbd, conforme as descrigdes de Fernandes (1938) ¢ Vandezande (1975). A mestra
que surge nesse contexto umbandizado, como pude observar, mantém uma semelhanca
evidente com as pombagiras (Navalha, Maria Padilha, Minervina, entre outras): os
canticos, que também se referem ao ambiente dos bordeis, das prostitutas, do fumo e da
bebida; o semblante das entidades, com um certo ar de malicia e poder; a manifestagéo
marcada por uma sensualidade excessiva e gestos tipicos das pombagiras, como as duas
maos na cintura. Também s3o, como as pombagiras, descritas como entidades
perigosas, como define pai Dedo, de Goiana, sua mestra, Maria Galega. Nas casas de
Condado, como no terreiro Oxdssi Pena Branca, de pai Biu de Gilberto, ndo ha a mesma
demarcagdo que observei em Goiana, sendo as mestras invocadas no toque para os
mestres. Contudo, a semelhanga com a Pombagira permanece.

Nos toques observados em Itambé, como na casa de seu Cicero, as mestras
incorporam apos os mestres, em uma demarcagdo mais sutil. Vejamos como esse pai de
santo explica essa demarcacao:

Canto pros mestres tudinho. Subo. Ai me viro pras mestras. Ndo vou
misturar corrente, ndo vou misturar ciéncia... pode de um discipulo
levar um estouro no terreiro, quebrar uma clavicula, quebrar um
brago, levar um corte na cabega, no minimo relar o corpo, isso € a
coisa mais facil do mundo se o cabra ficar trocando ciéncia.

Apesar dessa importancia conferida as mestras nas casas acima mencionadas, na
maioria dos terreiros, em toda area da pesquisa, os mestres da falange de Zé Pilintra
ocupam praticamente todo o toque para mestres, sendo rara a presenca de mestras,
assim como de mestres de outras falanges. Poucos sdo os médiuns, por exemplo, que

afirmam incorporar mestras prestigiosas, como Maria do Acais e Joana Pé-de-Chita,



217

mesmo nas casas de Alhandra, onde a primeira ¢ mais popular. A segunda, sobre a qual
ainda se conhece muito pouco, viveu na cidade de Santa Rita, na Paraiba, localizada a
pouco mais de 12 km de Jodo Pessoa. Um dos seus primeiros registros deve-se a
Gongalves Fernandes (1938), que esteve no referido municipio pouco tempo apods a
morte dessa mestra. Como escreveu esse autor:

Aquela outra, Joana Pé-de-Chita, fez viver belos dias seu mucambo
bem revestido da estrada de Santa Rita, e em toda a redondeza nio ha
quem se esqueca da feiticeira morta. Ao lado esquerdo de quem entra
na vila, mora uma filha da finada. E uma mulata alta, de cara
bexigosa, surda e de fala dificil. Conserva com religiosidade o altar
de sua mée [...] a filha de Joana Pé-de-Chita ndo exerce o Catimbd,

conservando os trastes da velha apenas por amor a sua memoria
(FERNANDES, 1938, p. 86).

Reis

No pantedo da Jurema, os reis sd3o em menor nimero do que os mestres €
caboclos; entretanto, ndo menos importantes. Ao contrario do Rei Saloméo, alguns sdo
também considerados caboclos ou mestres, como Canindé e Malunguinho (este ¢
também considerado mestre e, com menos freqiiéncia, caboclo). Dona Nita nos explica
de onde vem essas entidades.

Tudo era no tempo dos reses. Porque os reses era quem dominava
aqueles vassalos, aqueles estados, aquelas coroas, aquelas coisas, ai
eram os reses. [...] hoje em dia, que eles baixa, ¢ Rei Salomao, é
Heron, ¢ rei... sdo tantos, tantos que ¢ uma boniteza. Mas o povo quer
levar misturado. Assim ndo, cada céd tem seu lugar, cada c4 tem sua
vez...

Canindé e Malunguinho entram para o pantedo da Jurema como reis, dando
continuidade ao papel de lideranga que exerceram em vida. Canindé foi lider indigena
na chamada Guerra dos Barbaros, sendo considerado pelos luso-brasileiros como Rei
dos Jandui. Morreu no aldeamento de Guarairas, Rio Grande do Norte, em 1699. Sobre
ele, escreveu Puntoni,

Tido como “rei dos janduis”, a principal etnia em guerra contra os
luso-brasileiros, consta que Canindé tinha sujeita toda esta nagdo,
dividida em 22 aldeias, sitas no sertdo que cobre as capitanias de
Pernambuco, Itamaraca, Paraiba e Rio Grande... (PUNTONI, 2002, p.
155).

J4 Malunguinho foi o lider quilombola que atuou no quilombo do Catucé, morto
em 1835 (CARVALHO, 1991), sobre o qual me referi no capitulo anterior. Ele ¢ uma

das figuras mais presentes em toda area da pesquisa. Dona Nita, de [també, dona Joana,



218

de Pedras de Fogo, e dona Maria, de Condado, trabalham com Malunguinho. Dona
Maria costuma sempre abrir as sessdes de Jurema com essa entidade. Dona Joana assim
o descreve.

Malunguinho ¢ rei da mata, viu? E um caboclo muito forte. E o
caboclo que domina os outros caboclos, entendeu. E, entdo, ele é um
rei muito forte... ele ficou com o nome de rei Malunguinho. Mas ele ¢
bem pretinho, bem pretinho mesmo, rei Malunguinho. Ja eu recebo
rei Malunguinho.

A centralidade dessas entidades (Malunguinho e¢ Canindé) no contexto da
Jurema de Pernambuco e da Paraiba assinala a repercussdo que tiveram esses lideres
para a gente humilde, por eles representada. Ambos, como dito, teriam permanecido
esquecidos, ndo fossem os juremeiros, que os mantiveram vivos ¢ ativos, cultuados
como reis.

O Rei Salomio ¢ frequentemente invocado na abertura das mesas. Nas ocasides
em que pude observar sua invocagdo, ele “irradiava” o mestre que conduzia a sessdo,
mas quem baixava era outra entidade. Para alguns juremeiros, quem incorpora sio
entidades da sua falange. Essa ¢ uma figura que difere tanto dos mestres quanto dos
caboclos, representando, por exceléncia, poder e ciéncia. Nas sessdes de mesa do Centro
Espirita Rei Malunguinho, esse rei € a primeira e principal entidade invocada. Salomao
se apresenta no contexto da Jurema no que chamei, no capitulo anterior, de complexo de
Salomao. Diversas toadas referem-se a ela, a seu poder e sua ciéncia, que seria a mesma
ciéncia da Jurema.

Outro rei que figura no pantedo do culto ¢ Heron. Embora se trate de um nome
bastante presente em toda a area pesquisada, os proprios juremeiros conhecem muito
pouco sobre ele. Sabe-se apenas que esta ligado as cidades da Jurema, aos Reinos
Encantados e a cura. Mesmo na década de 1970, quando as sessdes de Catimbo ainda
predominavam no cendrio religioso de Alhandra, conhecia-se pouco sobre essa
entidade, como registrou Vandezande. Para ele, o Rei Heron, que teria dado a patente de
mestre a Addo, “parece um ser lendario” (1975, p. 57). Como mencionei, Pai Dedo, de
Goiana, costuma citar cinco cidades (Heron, Jurema, Junca, Angico e Vajucd), que
seriam o fundamento da sua Jurema. A de Heron seria a mais importante. Como diz o
proprio: “¢ uma cidade muito rica, mais rica que a Jurema, analisando isso”.

Mario de Andrade, na década de 1930, registrou a seguinte toada a essa
entidade:

Reis, oh reis Eron,



219

O meu Mestre Eron!
Descei a0 mundo

De meu Mestre Eron!
— Eu venh’ cantando,
Eu venh’ rezando

Do outro mundo
Venho curando!”!

Ox0ssi, no contexto da Jurema, é considerado caboclo e, eventualmente, rei. Em
todos os quatorze terreiros visitados, ele lidera uma das mais importantes falanges de
caboclo. Nos toques para orixas, em alguns terreiros, como no Centro Espirita Ogum
Beira Mar, ele ¢ denominado Odé. Como explica pai Deca, “aqui na Jurema a gente
canta muito pra Oxdssi, entendeu? E quando chega a vez da gente tocar pra o orixa... a
gente canta pra Odé”. Dona Nita, de Itambé, assim explica essa entidade: “Ox0ssi, a
cultura dele € na Jurema, porque ele faz duas partes. Na Jurema ele é caboclo, mas em
nossa Umbanda ele também vem como caboclo. Agora, se for no Mogambique, ele é
um orixa”.

Como dito, a identificagdo de Oxodssi com o universo dos caboclos deve-se,
provavelmente, ao fato de ser originalmente o orixa da caga, tendo por simbolo o ofa
(ou damata), arco ¢ flecha de metal. Uma das toadas dessa entidade, comum em toda
area da pesquisa, refere-se a sua relagdo com o universo da Jurema e dos orixas,
concebendo-a ndo como um orixa que foi absorvido pela Jurema, mas invertendo essa
trajetoria.

Ox0ssi nasceu na Jurema

E mamae Oxum levou para criar
Ox0ssi € um rei cagador

Ele é filho da india, da Cobra Coral

Exu e Pombagira

Em algumas casas, Exu ¢ Pombagira, que sdo normalmente cultuados nas
sessdes para os orixads, sdo “despachados” no inicio dos toques para Jurema. Como diz
pai Deca, de Alhandra: “quando a gente vai tocar pra Jurema, a gente tem que pedir
licenga a Exu, pra poder a gente tocar, despachar ele”.

Também denominados papangus ou povo da rua, eles s@o as Unicas figuras que
transitam entre os universos da Jurema e dos orixas. Esse aspecto, no entanto, ¢ visto de

diferentes formas pelos pais de santo. Alguns, inclusive, embora tenham incorporado

' ANDRADE, 1983, p. 80.



220

essa pratica, afirmam nfo concordar totalmente com ela. Como mencionado, dos
quatorze terreiros visitados, seis sdo totalmente contra a presenga dessas entidades nos
toques para Jurema; seis acham que tocar para elas é necessario; e dois realizam tal
ritual apenas esporadicamente, nio se sentindo muito a vontade com a presenga deles na
Jurema. Esse ¢ o caso do Terreiro Ogum Beira-Mar, de dona Nita, como explica essa
mie de santo: “As vezes, se tiver algum por necessidade de dar alguma coisa, alguma
oferta ao Exu ou a Pombagira, ¢ que eu vou... pedir ao mestre, que eu tenho que fazer
aquilo, porque eu estou obrigada a fazer”. Ja dona Rita, de Goiana, explica que realiza o
despacho nessas sessdes porque existiriam exus da Jurema. Esses seriam, entre outros,
Tranca-Rua, Exu do Vento e Exu Barabad, considerados por ela como “exus bons”.

Dona Joana, do Terreiro Mae lemanjé, de Pedras de Fogo, ndo concorda com a
presenca dessas entidades. Em sua explicagdo, faz referéncia ao mito que diz ter Jesus
descansado sob um pé de Jurema.

Na minha Jurema eu ndo boto Exu. Olhe, a Jurema que é com Exu
ndo ¢ Jurema, ndo. E trabalho de Quimbanda. [...] de Candomblé. E o
meu nem ¢ Quimbanda nem ¢ Candomblé, é Umbanda limpa. A
Jurema ¢ um pau sagrado. E um pau abencoado por Deus. Se todo
umbandista soubesse o que era a Jurema, ndo botaria Exu na Jurema.
Porque Exu ndo foi pra Jurema, quem foi pra debaixo da Jurema foi
Jesus. Jesus descansou debaixo do pé da Jurema.

Essa é uma das divindades mais polémicas do pantedo afro-brasileiro, sendo
definida como uma figura inclassificavel, que ndo conhece limites nem regras, sendo a
Unica a se opor ao Deus supremo e aos outros deuses. Exu desempenha nos terreiros o
papel de guardido, mensageiro e intermediario entre os deuses e os homens. Nos
terreiros em que ele ¢ cultuado nas sessdes de Jurema, mantém-se a tradi¢do dos cultos
de matriz africana, onde ele é o primeiro a ser reverenciado, para ndo haver, como
dizem os mestres, “desmantelo” durante a sessdo. Assim, apos ser cultuado, com direito
a toadas e incorporagdes, ele ¢ “despachado”. Do mesmo modo, todas as obrigagcdes
devem, previamente, lhe sacrificar um galo ou um bode. Essa entidade apresenta-se
ainda como Exu Tiriri, Marabd, Tranca Rua, Veludo, entre outros.

Pombagira ¢ considerada um Exu feminino e desempenha os mesmos papéis do
seu analogo masculino, ou seja, de protetora e mensageira. Assim como Exu, apresenta
varias formas: Pombagira Navalha, Maria Padilha, Minervina, entre outras. Sua
manifestacdo ¢ marcada por uma sensualidade excessiva. Mas ¢, do mesmo modo,
considerada perigosa e astuta, sendo invocada nos trabalhos para esquerda. Nos terreiros

pesquisados, Pombagira ¢ descrita como espirito de meretriz, mulher sem pudor, como



221

evidenciam as letras de suas toadas:

Nunca mais dei uma volta
L4 no cabaré...

Tuim, tuim, tuim, tuim
Pombagira toma cana
Quando o cabaré ta ruim

Essa presenca dos exus e pombagiras evidencia um envolvimento maior com as
divindades africanas, onde a necessidade de pedir licenca a essas entidades para a
realizacdo da sessdo, mesmo sendo para Jurema, torna-se indispensavel, considerando
que, quando ndo ha o referido despacho — assim como quando ndo lhes é dada

oferenda em uma determinada obrigagdo —, ha “desmantelo” no terreiro.

Pretos Velhos

Os pretos velhos e as pretas velhas sdo também denominados de baianos. Os
juremeiros ndo os consideram entidades da Jurema, mas na Jurema. Por se tratar de um
egum92, um preto velho ndo pode ser cultuado nas sessdes de orixas. Toca-se para ele,
portanto, junto dos caboclos e mestres. Seu lugar dentro dos toques varia de uma casa
para outra. Assim, em terreiros de Goiana, como na Tenda Espirita Maria Conga, de pai
Carmelo ¢ na Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoid, de pai Dedo, essa
entidade é cultuada antes dos mestres. No Terreiro Mae Iemanja, em Pedras de Fogo,
ele ¢ cultuado apds os mestres. Vejamos, nesse sentido, o relato da mée de santo deste
ultimo, dona Joana:

As vezes, depois dos mestres, ou eu canto pra Pildo-Deitado ou eu
canto pra os preto-velhos. [...] Porque preto-velhos, os baianos... sdo
Candomblé. Preto-Velho ¢ Candomblé. E por isso que a gente sé
baixa ele, depois que puxar os caboclo, puxar a Jurema, puxar o
mestre.

Segundo pai Biu, de Condado, os pretos velhos seriam espiritos de antigos
escravos, que, antes de virem para o Brasil, cultuavam os orixas, mas aqui passaram a
cultuar a Jurema. Sua morada sagrada ndo seria a cidade, onde habitam os mestres e
caboclos, mas Aruanda,

Preto velho, ele vem da Bahia, né. Mas Preto Velho nem é juremeiro
e nem € de orixd. Agora, ele ¢ orixd e ¢ juremeiro. Porque quando
eles vieram de 14 pra c4, sofrido, naqueles tempos que aqueles pobres
eram vendidos por vintém, por derréis, essa coisa assim... também foi

%2 Espirito de ancestrais mortos.



222

vendo o indio, caboclo, essas coisas. Entéo, ele, nos toca na Jurema...
mas ele é separado da Jurema.

Quando incorporam, essas entidades fumam cachimbo e dancam curvadas para
frente, representando uma pessoa velha. Os médiuns vestem branco para recebé-las. Seu
més ¢ maio. Muitos terreiros, como a Mansdo de Iemanja, de Goiana, costumam tocar
para elas apenas neste més. Costumam sentar para consultar ou dar conselhos no saléo,
o que fazem em voz baixa, intercalando com as fumaradas do cachimbo. Apesar da sua
aparéncia calma e serena, todos os juremeiros consultados afirmaram que eles trabalham
tanto para as direitas quanto para as esquerdas. Segundo pai Carmelo, os de esquerda

seriam também denominados de quimbandeiros ou catigos.

Da relaciao com as entidades

O culto da Jurema fundamenta-se na possessdo do espirito sobre o corpo do
médium. Este, enquanto suporte a descida das entidades, ¢ também denominado matéria
ou cavalo®. Para designar o processo de incorporacdo, empregam, entre outros, 0s
verbos manifestar, atuar, receber ou espritar. Quando a entidade ndo “baixa”
totalmente na matéria, dizem que esta foi apenas radiada, ou irradiada, o que pode
acontecer por inexperiéncia do médium ou quando este resiste, geralmente por medo, a
possessdo. A radiagdo designa o primeiro momento da incorporacdo. O termo €, ainda,
empregado quando mais de uma pessoa € incorporada pela mesma entidade. Nesse caso,
apenas uma receberia o espirito, enquanto as outras estariam radiadas. Esse, inclusive, ¢
um dos argumentos utilizados pelos juremeiros para justificar a onipresenca das
entidades.

Ao se referiram a manifestacdo com éxito de um espirito, ¢ comum o emprego
do verbo “triunfar”, ja registrado por Andrade (1983) no contexto do Catimbo. Serve de
exemplo a seguinte fala — citada na integra no inicio desta sess@o — de dona Maria de
Cachimbo, de Itambé, referindo-se ao seu mestre, Zé Aboiador, que ndo incorporaria
mais: “Sé que ele, assim, ndo tem mais capacidade de trabalhar, de triunfar, porque ele
ja ta um velhote. S6 chega 14, incorpora, conversa, bebe, mas triunfar, ele ndo triunfa,
porque ele ja ta de idade”.

Em geral, cada médium possui um ou mais guias — que sdo as entidades

principais com as quais trabalha e mantém uma relagdo mais pessoal (seu “orixa de

%0 termo cavalo designando a pessoa que recebe uma determinada entidade deriva de cultos de matriz
africana.



223

cabega”, seu mestre). O mais importante dentre esses guias, para um determinado
médium, é chamado guia de frente, podendo ser uma entidade da Jurema ou dos orixas.
Essa relacdo entre os guias de um determinado médium pode ser conflituosa, uma vez
que as entidades possuem os mesmos sentimentos dos homens, como raiva, citime,
carater ¢ personalidades diferentes. Dona Mara, de Condado, por exemplo, afirma que
Sete-Flechas e Oxossi sdo desunidos, de modo que se os dois baixarem ao mesmo
tempo, pode haver uma “guerra espiritual” no terreiro.

A grande maioria dos pais e filhos de santo tém seu mestre e seu caboclo, que
baixam durante as sessdes. H4, no entanto, quem receba ou prefira trabalhar apenas com
um ou com outro.

Pude observar que as maes de santo mais velhas — dona Joana, de Pedras de
Fogo, dona Nita, de Itambé, ¢ dona Rita, de Goiana — no entram em transe com a
mesma freqiiéncia que os demais médiuns da casa. Durante a sess@o, coordenam todas
as atividades, corrigem os médiuns, sugerem os canticos, determinam a hora que
comeca e termina a gira, etc. Durante boa parte do toque, no entanto, elas permanecem
sentadas. Dona Joana, com oitenta e um anos de idade, abre a gira, dirige toda a sessdo,
mas ndo recebe espirito. Como relata esta mae de santo,

No tempo que eu era mais nova, eu recebia mestre, eu recebia, mas s
que agora eu ndo recebo nem mestre nem nada, porque meu corpo
ndo agiienta mais. Entdo, eu trabalho s6 com minha oragdo, meu
livro, meu rusaro... meu livro, meu rusaro € meu baralho.



224

Caboclos: Foto 22 e 23 - Terreiro Méae Iemanja, Pedras de Fogo. Foto 24 - Ox6ssi Pena Branca,
Condado.



225

Mestres: Foto 25 - Terreiro Oxdssi Pena Branca, Condado. Foto 26 - Terreiro de Umbanda Sio
Jorge, Condado. Foto 27 - Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoid, Goiana.



226

A MUSICA RITUAL

A musica ocupa um lugar central no sistema de crenga da Jurema, tanto pelos
diferentes papeis que desempenha nos rituais quanto pela importancia na transmissio do
seu conteudo histdrico e mitico. Alguns aspectos dessa musica nos ajudam a pensar as
mudangas e a transitividade observadas no culto hoje. Com efeito, as diferentes
formagdes dos grupos de instrumentistas, as varias concepgdes do papel dos ogis e da
necessidade destes darem obrigagdes, entre outros, evidenciam a diversidade e fluidez
que caracterizam a Jurema em toda a area pesquisada. Outro aspecto observado em
relacdo a musica, e que corrobora o que afirmei no inicio deste capitulo, ¢ que nela
também se expressa a disposicdo em estabelecer limites entre o universo dos orixas ¢ da
Jurema, o que, como dito, pode ser descrito como uma marca da Umbanda praticada em
toda area da pesquisa. Em que pese toda a preocupag@o em separar esses universos, a
influéncia dos cultos de matriz africana na Jurema — como tenho observado em relagéo
aos rituais, com a inser¢do da curiag¢do, da permanéncia do neofito no quarto, etc. — ¢
significativa no que diz respeito a musica. No entanto, ndo se trata, como veremos, de
uma simples ado¢do de modelos. No contexto da Jurema, essas praticas sdo
ressignificadas, reinventadas.

Como procurou mostrar Bruno Nettl (2006), por muito tempo, os estudiosos da
musica, especialmente os etnomusicologos, trabalharam sob a premissa de que o
“normal” da cultura ¢ da musica seria sua estabilidade e continuidade. As mudangas,
portanto, ocorreriam unicamente em situagcdes excepcionais. Neste sentido, alguns
pesquisadores, como Hombostel e George Herzog, teriam atribuido um valor menor a
musica em processo de mudanca, em relagdo aquela considerada tradicional. Em seu
conhecido capitulo sobre os usos e fungdes da musica, Merriam (2001) destaca como
uma de suas principais funcdes a de contribuir com a continuidade e “estabilidade” de
uma cultura, além de reforcar as instituigdes sociais e os ritos religiosos. De um modo
geral, essas funcdes parecem ligar a musica a idéia de continuidade, que associa o novo
¢ a mudanca, ao degenerado, a perda, remetendo as, j& mencionadas, “armadilhas” da
etnografia de urgéncia (AUGE, 1997).

A musica é concebida no presente trabalho como um fendmeno em movimento,
estando em um constante processo de mudanga, cujos significados sdo reafirmados ou
legitimados no presente. Uma questdo que poderiamos colocar, como sugere Nettl, € se

permaneceria, nessas mudangas, algo que poderiamos chamar de ‘“unidade



227

fundamental”, que seria mantida ao longo do tempo, permitindo a associagdo com o
grupo social. Como diz o autor, “Quanto mais radicais forem as mudangas em um estilo
musical, mais significativos s@o esses fatores, as vezes obscuros, que garantem a
continuidade” (2006, p. 28).

A visdo que se tem de uma sessdo de Jurema, hoje, sobretudo das sessdes de
toque, revela um contexto completamente diferente daquele descrito desde a década de
1930 até o trabalho de Vandezande, na década de 1970. No que diz respeito a musica, o
aspecto mais evidente ¢ a substituicdo dos maracas, também conhecidos no contexto do
Catimbd por marca-mestra — que exerciam um papel central na comunicagdo com 0s
espiritos — pelos membranofones, especialmente os ilus. Pai Dedo, de Goiana, que
menciona além do maraca a gaita, também chamada por ele de pifo, refere-se a essa
relagdo entre os instrumentos e as mudangas do cenario religioso.

Antigamente, foi coisa que foi surgindo, existia o toré de caboclo,
que sO era na maraca, na gaita, no pito, né? Ai foram modificando,
porque esse negocio de elu ja vem em parte dos orixas, entendeu? Da
parte dos orixas

Na mesma dire¢do, segue o relato de seu Cicero, que associa os tambores a
chegada dos orixas e das obrigagdes.

Eu j& vim tocando Jurema... mas a Jurema a gente batia na mio...
apareceu o tal do tambor... O tambor apareceu em sessenta e trés.
Hoje ta onde o senhor ver: chega no centro, tem tambor, tem caixa de
som, que ndo existia, era tudo no peito... tem tanta coisa... ai,
apareceu os orixas, ai, apareceu mensagem de gente entrar de quarto,
fazer obrigacg@o... fazer formatura.

Todo um vasto repertorio de canticos surgidos no contexto do Catimbo foi
adaptado ao ritmo desses tambores. Assim, diversas toadas registradas por
pesquisadores desde a década de 1930 (CARLINI, 1993, ANDRADE, 1983;
FERNANDES, 1938, VANDEZANDE, 1975) continuam sendo executadas no contexto
da Umbanda. Outros canticos podem ser identificados como advindos dos antigos
mestres juremeiros, tanto pela letra quanto pelos aspectos estruturais da musica. No
primeiro caso, as letras referem-se a objetos litargicos, a personagens ¢ outros
elementos mais comuns ao contexto do Catimbd. Muitos desses elementos, inclusive, ja
ndo ocupam, na maioria das casas, um lugar ritual, sendo mantido unicamente através
das letras das toadas, tais como a gaita, a marca-mestra, a princesa e algumas
referéncias as cidades, bem como algumas narrativas miticas da Jurema. Ha, do mesmo

modo, toadas surgidas no contexto da Umbanda, cujas letras e/ou caracteristicas



228

ritmicas e fraseoldgicas — que diferem das antigas — tornam possivel sua
identifica¢do.

A musica observada em todos os terreiros pesquisados consiste basicamente em
canticos, acompanhados, nas sessdes de toque, por instrumentos de percussdo — ilu
(espécie de tambor), maraca e, no caso de Alhandra, o tridngulo — ou cantados a
capela, nas sessdes de mesa, acompanhados de maraca ou palmas. Esses canticos podem
ser chamados de /inha, toada, ponto, zuela, turimba e, em um numero pequeno de casas,
orins. Esses termos sdo geralmente utilizados como sindnimos, embora alguns pais de
santo (como mestre Edu, do Templo Religioso Orixa Sao Jodo Batista, de Alhandra)
empreguem o segundo geralmente para designar canticos a direita, e o terceiro para os
canticos a esquerda. Ja pai Dedo, da Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoia, de
Goiana, afirma que o termo zuela ndo deve ser empregado dentro da Jurema, mas dos
orixas. A palavra /inha, que era utilizada no contexto do Catimbo, como registrou
Andrade (1983), Cascudo (1978) e Vandezande (1975), hoje ¢é raramente empregada.

Nas sessdes de toque, cujo nome reflete a importancia da musica no cerimonial,
os instrumentos musicais utilizados sofrem pequenas variagcdes de um terreiro para o
outro. Em geral, as casas da Zona da Mata de Pernambuco e Pedras de Fogo, na Paraiba,
usam um ou mais membranofones (o ilu, mais comum, e o atabaque), além de algum
idiofone de chocalhar, em geral ganza ou maracé. Os terreiros de Alhandra diferem dos
localizados nas outras cidades pesquisadas por empregar o tridngulo, encontrado em
praticamente todas as casas. Ao contrario do maraca ¢ do ilu, esse instrumento ndo tem
uma origem religiosa’, estando ligado as festas e tradigdes musicais da regido. Sua
entrada no cenario religioso de Alhandra confere ao toque uma sonoridade ainda mais
festiva, proxima aquelas dos forrds. Apesar de ndo lhe ser conferido o status de sagrado
(atribuido principalmente ao ilu), é considerado pela maioria dos donos de terreiro de
Alhandra como indispensavel nas giras. J4 nas demais cidades pesquisadas, néo
encontrei, pelo menos nos terreiros visitados, nenhum pai ou mie de santo que
admitisse a presenca do tridngulo. Dona Nita, de Itambé, por exemplo, faz o seguinte
comentario, referindo-se ao seu filho de santo, Edu, de Alhandra, que utiliza esse

instrumento.

% O maracd ¢ um dos instrumentos musicais mais utilizados nas cerimdnias religiosas dos indios
nordestinos, sendo seu uso continuado nas antigas mesas de Catimbo. O ilu deriva dos cultos de matriz
africana. No Candomblé, alguns empregam o termo referindo-se ao rum, o maior dos trés tambores
usados nas cerimonias.



229

Eu ndo gosto bem daquilo no. Eu gosto mais do gongué. Num gosto

bem daquilo nfo. Eu digo: “isso € negocio pra baile, menino. Eu
gosto 1 disso”. Esse povo velho (referindo-se a ela mesma) assim ¢
tudo enjoado. Na casa de Edu é uma batucada tdo do mar do bode. E
tridngulo, ¢ um reco, € aquela aspa, € tudo.

Interessante notar que, mesmo tendo sido feito por dona Nita, em Itambé, Edu
mantém em suas sessdes os instrumentos comum as casas de Alhandra. O mesmo
acontece com Ciriaco, que nasceu na primeira, tendo se mudado para a segunda com
mais de quarenta anos, mas ndo abre mdo do tridngulo em seus toques. Como
mencionado em relagdo a organizacdo do espaco fisico dos terreiros, seus donos, no
caso da musica, tendem a adotar o modelo local € ndo o modelo do seu pai ou mée de
santo.

O maraca, também denominado, nos terreiros pesquisados, maraco, era o
instrumento caracteristico das sessdes de Catimbd. Ele, no entanto, ndo pode ser
considerado o unico, se considerarmos a quantidade significativa de referéncias a um
instrumento de sopro denominado gaita’. Esta ¢ mencionada em diversas toadas, bem
como em diversos relatos feitos pelos juremeiros, como pai Dedo, de Goiana, transcrito
no inicio desta se¢do. Em Alhandra, ouvi que Cesario, mestre renomado, falecido em
1964, costumava usar um desses instrumentos em seus rituais. Ainda em Alhandra, ouvi
duas toadas, no Centro Espirita Rei Malunguinho, que fazem referéncia a esse
instrumento.

No apito da gaita eu venho

No apito da gaita eu vou

No apito da gaita eu venho, senhores mestres
No apito da gaita eu vou

S6 caboco tanué

S6 caboco tanua

No pé do cruzeiro mestre
Eu vi a gaita tocar

O nome gaita, no entanto, refere-se tanto a uma flauta reta quanto a uma espécie
de apito, usado para “chamar” as entidades.

Mas era o maracd (também denominado nos terreiros maraco ou maraca) o
principal instrumento usado no contexto do Catimbd. Embora tenha tido no passado um

papel fundamental, esse idiofone ocupa hoje, na grande maioria dos terreiros, um lugar

% Vale lembrar que o termo gaita é usado ainda hoje em dois contextos onde a Jurema ¢ significativa:
pelos indios Pankararu, designando uma espécie de flauta reta, sem furos, e pelos grupos tradicionais que
se apresentam durante o Carnaval de Pernambuco e da Paraiba, caboclinhos e indios, respectivamente,
para designar também uma flauta reta (com furos).



230

menor. As excegdes ficam por conta da Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoia
e na Tenda Espirita Ogum Beira-Mar, ambos de Goiana, e do Terreiro de Ogunté, lansa
0Oia, de Condado, nos quais esse instrumento ainda ¢ mencionado como um
“fundamento” da Jurema. Como diz Dedo, pai de santo da primeira, “Eu chamo de
maraca mestra... E muito importante dentro de Jurema, viu? ... tem semente de jurema
aqui dentro”.

Dona Mara, de Condado, emprega um maracéa vermelho nos toques para Jurema
¢ um branco nos toques para orixas. Esses instrumentos, ao contrario do que observei na
maioria das casas, recebem o mesmo calcamento dado aos ilus, em um ritual que alguns
pais de santo chamam de “dar de comer”. Como diz dona Mara: “Tem um processo que
a gente faz, uma comida, especialmente para os tambores, especialmente para essas
maracas. Todos esses instrumentos, eles comem”.

Mesmo nas sessdes de mesa, em que € o unico instrumento admitido, sua
presenca tem se tornado cada vez mais rara. Nos toques, como dito, ele ainda ¢ bastante
utilizado, mas o tipo feito de cabaga (a marca ou maraca mestra) ¢ pouco encontrado.
Hoje, um dos modelos mais comuns ¢ feito com lata de 6leo (ou de outro produto)

vazia, com pequenas esferas de metal em seu interior.

Da centralidade dos tambores e obrigacées dos ogas

Em toda a area pesquisada, os ilus (também dizem elus) sdo os membranofones
mais encontrados nos terreiros. E comum o uso de outros tambores junto a esses
instrumentos, mas ndo os substituindo. No Terreiro Ogum Beira-Mar, em Itambé, por
exemplo, além de dois ilus, utiliza-se uma conga. As exce¢des ficam por conta da casa
do seu Cicero, também de Itambé, que usa apenas dois atabaques, e do terreiro de dona
Joana, em Pedras de Fogo, que substitui os ilus por um par de congas. Joana o exibe
com orgulho, explicando que seria a Unica a possuir instrumentos como aqueles em
toda regido — os tambores lhes foram enviados de Sdo Paulo, juntamente com outros
objetos, como pagamento de um trabalho por ela realizado. Mas apenas dois dos
quatorze terreiros pesquisados ndo empregam os ilus.

A palavra ilu, empregada em toda a area da pesquisa, significa tambor (ilir), em
ioruba (CACCIATORE, 1977), o termo refere-se a dois membranofones com
caracteristicas bem distintas: o primeiro consiste em um tambor de duas membranas,
com casco de madeira ou metal, sobre uma base de madeira em forma de “T”. O

segundo, feito do tronco da macaiba (arvore nativa), possui apenas uma membrana.



231

Este ultimo, mais dificil de ser adquirido por ser mais caro que o outro, apresenta mais

volume sonoro e uma maior durabilidade.

Foto 28 — Ilu de duas membranas, com casco de metal, sobre base de madeira em forma
de “T”. Tenda Espirita Caboclo Boiadeiro de Tupygoia (Goiana).
Foto 29 — Ilu de macaiba. Centro Espirita Ogum Beira-Mar (Alhandra).



232

Em geral, todos os membranofones passam por um ritual antes de serem usados
nos toques. Esse trabalho, no entanto, varia de um terreiro para o outro. Pai Dedo, de
Goiana, para quem todos os instrumentos usados sdo sagrados, nos da a seguinte
explicacdo:

Cada um tem sua fungdo, né? Cada instrumento tem sua funcao.
Sagrado, todos eles sfo... O elu vai preparar também, é batizado,
tudinho, come, tudinho. Todo ano meus elus comem. Dia vinte € um
de abril, meus elus tdo comendo. Deito eles, boto esteira, dou
comida.

Ainda sobre o calcamento dos tambores, dona Nita, de Itambé, que também
calca todos os instrumentos, embora considere o ilu o mais importante, nos diz:

Tudo tem que ser calgado, todos eles t€ém que ser calgado. [...] tem
que botar no meio da mina, aprontar, defumar, e fazer o que tem
necessidade pra poder botar ele no lugarzinho dele. [...] Porque ali é
onde ta todo segredo. Ta vendo ali? Tem mais segredo ali naquele pé
de ogé do que ai fora, na gira... Porque ali é que ta chamando tudo.
[...] o batuque do elu € quem chama todo segredo.

Em toda area pesquisada, a palavra ogd designa o instrumentista que toca
qualquer um dos instrumentos utilizados nos toques, embora o termo seja normalmente
aplicado apenas aos tocadores dos membranofones, pela centralidade que esses ocupam
nas sessdes. Em algumas casas, os tocadores, também chamados de batedores, sdo os
proprios filhos (bioldgicos) ou algum parente proximo do pai ou da mée de santo. Isto
representa, além de uma economia para os terreiros, um fator de seguranga, pois, sendo
considerados sagrados, muitos sacerdotes ndo admitem que os ilus sejam tocados por
um oga de fora. Essa preocupacao ¢ bastante evidente em algumas casas, como o Centro
Espirita e Terreiro de Umbanda Nossa Senhora do Carmo, de mée Zeza, cujo ogi é neto
da mée de santo, dona Zeza; o Centro Espirita Ogum Beira Mar e o Centro Espirita Rei
Malunguinho, ambos de Alhandra, que tém como ogas os filhos dos donos do terreiro.

Em geral, a aprendizagem de um ogé se da em dois momentos: primeiro pela
observagdo/imitagdo, em que o iniciante, ainda crianga, observa durante as sessdes a
performance de um tocador experiente. Em um segundo momento, mesmo sem ter
adquirido dominio suficiente sobre o instrumento, assume o ilu durante as sessoes,
completando a aprendizagem com seus erros e acertos.

Assim, ao contrario dos demais participantes da gira, para quem os processos de
assimilagdo e criagdo dos canticos resultariam apenas da a¢do das entidades sobre a
matéria, a aprendizagem musical dos ogds ¢ descrita por eles como sendo um processo

intelectual, ou seja, como decorrente de um esfor¢co cognitivo para se obter um



233

determinado conhecimento. No entanto, isso ndo significa que a formacdo dos
instrumentistas dispense maiores envolvimentos com a questdo espiritual: tendo
aprendido a tocar, o ogd deve dar uma obrigacdo. Vejamos, nesse sentido, o que nos diz
pai Dedo de Ogum:

Oga entra de quarto. A gente prepara ele pra ser ogd, né? Oga nio
tem o que aprender, né? Eu nfo passo mais de sete dias. Tem gente
que bota vinte e um dias. Eu, o maximo ¢ sete dias. Oga ¢ no dia dia
que se aprende. [...] que queira ou ndo, 0 0gd é quem segura a casa
também, né? Na auséncia... do babalorixa, ou ialorixa, o ogd ¢ quem
manda... ele é a coluna... por isso que tem que preparar, tem que
entrar de quarto, dar as obrigagdes, cortar, etc., etc., etc.

A fala acima se refere tanto ao tipo de aprendizado dos ogds — que seria “no dia
a dia”, desvinculado, em um primeiro momento, das questdes espirituais — quanto a
necessidade desses, em um segundo momento, darem as obrigacdes. Pai Dedo também
registra como esses rituais estdo ligados as idiossincrasias dos terreiros, as
individualidades do pai de santo, pois enquanto teria quem colocasse os ogis até vinte e
um dias de quarto, os seus nao passariam mais de sete.

Os ogas, por sua vez, enfatizam que o conhecimento e o valor de cada um
dependem do nivel técnico, e ndo das obrigacdes. Essas seriam uma espécie de
permissdo para os bons instrumentistas seguirem tocando, mas no fariam da pessoa um
bom “batedor”. Rico, ogd de dona Zeza, critica aqueles que cuidam das questdes
espirituais, antes mesmo de aprenderem a tocar. Como diz o proprio: “eu acho isso um
negocio feio, um negodcio ruim. Se a pessoa ndo sabe fazer aquilo? Néo adianta. Se a
pessoa ndo sabe fazer aquilo, pra que vai dar obriga¢édo?”

Mas o mesmo ogd também critica os que fazem o inverso: sdo versados no
instrumento, mas ndo se envolvem com a questéo espiritual.

Tem ogd que é assim, ta batendo sé pra se amostrar. V& uma nega
bonita, comega batendo tambor. Nao ta batendo pro espirito, ta
batendo pra nega olhar pra ele. E ou ndo é? A pessoa sendo um
batedor, olhando pro espirito ele chega... [...] Nem um espirito de
mainha, até agora, nunca disse que eu era ruim, ndo. Ele chega, ta
batendo um batedor que ele ndo gosta, manda eu e Jodo, ai o toque
melhora... [...] a pessoa s6 pode bater pros espiritos com fé. Nao ¢
bater com amostragdo porque ta chegando alguém pra dar valor, néo.

Nos dias de toque, o ogd ndo pode ter relagdes sexuais nem consumir bebida
alcoolica. Em alguns terreiros, como o Centro Espirita e Terreiro de Umbanda Nossa
Senhora do Carmo, de dona Zeza, em Itambé, ele deve ainda passar, antes da sessdo, por

um “amaci”. Como dito, este, que tem origem nos cultos de matriz africana, consiste em



234

um liquido preparado com folhas sagradas, depositado em uma quartinha, no peji, sendo
usado para lavar objetos litirgicos, a cabega do filho durante uma obrigagdo e partes do
animal a ser sacrificado. Esse ritual, no entanto, é reelaborado no contexto da Jurema,
sendo também denominado lavagem das mdos na Jurema (também dizem calcar ou
ensementar as maos)’®.

Seu Cicero, de Itambé, que, ao contrario de dona Zeza, ndo tem ogd fixo,
recomenda que eles ndo bebam nos dias de toque, nem tenham rela¢des sexuais. Sempre
antes de tocar, o instrumentista também tem suas maos lavadas com jurema. Segue o
relato desse pai de santo:

Porque num terreiro desse, nos tamo tocando aqui, entra um instinto
bom... mas pode entrar um zambetero e queira fazer presépio aqui
dentro. Oga tem que ta... porque quem chama é a tacada do tambor.
Varias vezes, vem um mestre tragado. Pinta e borda no saldo, zomba
do pai de santo e vai-se embora. E ele fica... ndo sabe o que ta
fazendo. Um mestre daquele faz presepada, entendeu? [...] (O ogd)
tem que ta prevenido, com a mio bem lavadinha. S6 na parte da
Jurema, a gente lava com jurema. Pra orixd, a gente lava com seiva
de alfazema... Vamos tocar pra mestre, caboclo, ai eu lavo com
jurema. Todos toques que eles vim (os ogas), eles tém que lavar as
maos. Todos toques...

Finalmente, vejamos o que diz sobre o assunto dona Joana, de Pedras de Fogo, a
mais velha dentre as maes e pais de santo pesquisados:

O oga ndo pode bater no bombo sem que ele tenha uma obrigacio...
A obrigagao que ele faz... vai conhecer qual é o santo dele, entendeu?
Vai fazer uma preparagdo de mao, um trabalho de mao. Cortar trés
bichos pro Exu. Ele nfo vai aparar o sangue do Exu dentro do prato,
ele vai aparar na ndo, o sangue do Exu. Ele vai se preparar. Depois
ele vai lavar as mdos com agua de Jurema, vai lavar a cabega, pra
poder ele ser firme no bombo, pra poder ele ter for¢a no bombo.

A atividade dos ogds, portanto, ¢ cercada de regras e proibi¢des, que envolvem a
todos, os proprios musicos ¢ os pais ¢ maes de santo. Todo esse cuidado com os
instrumentistas deve-se, sobretudo, a crenga de que qualquer “demanda” enviada ao
terreiro os atinge primeiro. Esses, portanto, precisam estar “limpos” para proteger a casa
¢ a si mesmos. Pai Edu, do Templo Religioso Orixa Sdo Jodo Batista, de Alhandra, nos
explica os riscos que corre um ogd que ainda néo teve as méos calgadas. Segundo ele, ¢
necessario cortar a mao do instrumentista e introduzir nela sementes de jurema:

Tem que calgar a mao deles, né? Porque qualquer coisa que uma
pessoa mandar, uma demanda de fora, primeiro aonde pega é no oga.

% Essa pratica de manipular a flora para o preparo de lavagem, banhos de cheiro, garrafadas e toda sorte
de remédios tradicionais sempre existiu no dmbito da Jurema. Os mestres juremeiros sdo profundos
conhecedores de folhas, ervas e raizes medicinais, as quais sio por eles cultivadas.



235

[...] porque pra calgar o ogd tem que ser mdo cortada, né? [...] tem
que cortar um bicho pro oga. [...] a gente corta aquilo ali, ai, vai, pega
0 ogi, corta a mdo do ogd, faz o calco... [...] ai, qualquer coisa que
vim ali, 0 oga nfo ta sujeito a pegar aquela demanda, e, se ndo fizer,
ele pode levar um pontapé e cair de vez’.

Outro ritual adotado pelos ogds de alguns terreiros ¢ o banho médio. Este, que
deve ser realizado semanalmente, consiste em um banho de ervas e plantas especificas
para cada sexta-feira do més. Apos o banho, o ogd deve se abster de bebida alcodlica e
de relagdes sexuais. Nos dias de toque, essa abstinéncia inclui também o sabado, como
nos explica Jos¢, ogd do Centro Espirita Rei Malunguinho, de Alhandra:

[...] toda sexta, eu ndo posso usar mulher. Se a gente usar mulher, se
suja por aquele corpo mesmo... [...] ndo pode ver mulher, pra gente
ndo se prejudicar, adoecer, bater uma dor, levar um baque, quebrar
uma perna. Tem que levar tudo a sério, do comeco ao fim. Assim, a
gente nio prejudica ninguém, nem a mulher e nem a pessoa™.

A ndo realiza¢do dos rituais, portanto, acarretaria sérios problemas para os
musicos. Todos os ogés afirmam que, sem as obrigagdes, ndo se adquire resisténcia para
tocar uma sessdo inteira, além de correrem o risco de ter as mélos gravemente
lesionadas. Referindo-se ao ogd de sua casa, dona Nita, de Itambé, faz o seguinte relato
sobre a necessidade dessa obrigagdo: “Os outros, como nao tem costume, estoura a mao.
Ele ndo estoura a méo, ndo, porque ele ja ¢ feito, né? Nao estoura mais a mio. Mas
quem nao tem costume estoura a mao. Porque ndo tem calgo na méo, ndo € calgado”.

Rico, ogd de sua avd, dona Zeza, também de Itambé, que aprendeu com Jodo, o
outro tocador da casa, ainda ndo ¢ calcado, mas tem as maos lavadas sempre que vai
tocar. Vejamos sua fala.

Eu nunca dei obrigagdo para ser ogd, ndo. Jodo ta em Recife, ele que
me deu umas explicagdes, ai, eu peguei com ele. [...] Vou calgar (as
maos) ainda, vou mandar ela calgar pra mim. Eu vou mandar ela
fazer que € melhor pra mim. Porque quando eu bater em outros
terreiros, ndo acontece nada com a minha méo. Porque num ja ta
calcada pelos espirito, né?

Do mesmo modo, um ogad com a mao lavada por um mestre deve ter cuidado ao
tocar para outro. Essas proibi¢des — que, claro, se manifestam de diversas formas nos
médiuns do terreiro — nos remete a uma discussido classica, encontrada em Wundt e

continuada por Freud em Totem e Tabu.

Por tras de todas essas proibigdes parece haver algo como uma teoria
de que elas sdo necessarias porque certas pessoas € coisas estdo

7 In: SALLES, 2004, p. 122.
% In: SALLES, 2004, p. 123.



236

carregadas de um poder perigoso que pode ser transferido através do
contato com elas, quase como uma infecg¢fo. [...] o fato mais estranho
parece ser que qualquer um que tenha transgredido uma dessas
proibi¢des adquire, ele mesmo, a caracteristica de ser proibido —
como se toda carga perigosa tivesse sido transferida para ele
(FREUD, 1974, p. 41-42).

Como dito, muitos pais e mées de santo ndo permitem que o seu ogd toque em
outra casa. Ha o risco de todas as “demandas” e “mazelas” enviadas ao terreiro cairem
sobre ele, ferindo principalmente suas maos. Do mesmo modo, sendo um instrumento
calcado, os pais de santo ndo permitem que qualquer oga de fora toque nos ilus.

Todo mundo néo pode ta tocando naquilo ali, principalmente a classe
desse povo que vevi pruqui, pruli, prucula, chega tarde. Eu [digo]:
“pelo amor de Deus, ndo deixe pegar ndo. Ou, por outro, a mulher se
ele tiver... [menstruada] ndo pode, né, meu filho? Nao tem condigéo.
Porque ali € onde ta todo segredo.

Como ¢ comum um oga visitar outros terreiros e ser convidado para tocar, o
dono da casa analisa se o visitante pode ou ndo assumir o ilu. De qualquer modo, um
ogd de fora s6 pode tocar depois de os da casa terem iniciado a gira. Também os
instrumentistas que iniciaram o toque, no caso de serem substituidos, devem reassumi-
lo na hora do fechamento da gira. Quem comecgou, portanto, tem que terminar. Dona
Zeza, que mantém o neto e o marido Jodo como os ogas da casa, nos diz como lida com
o fato desses instrumentistas circularem entre os diferentes terreiros de Itambé e Pedras
de Fogo.

Tem ele, tem Jodo, chega Jorge, Paulinho, chega Marconi... tem meio
mundo, mas s6 que os de casa ¢ eles dois... eu ndo posso botar uma
pessoa primeiro pra bater do que eles dois. Se Jodo ndo tiver ai, ele ja
pode... eu tenho que botar ele primeiro. Agora, pra outro sair de 14 de
suas casas, entrar e colocar a mao, sd depois dele. Eu s6 fiz maciar (a
mao do ogd), somente. Tem ocasido que eu macio. E se ele vai sair
pra outro lugar, eu tenho que ir 14 dentro, tem uma banha 14, que eu
trouxe do Mercado de Sdo José, no Recife, ai eu coloco nas méios
dele, ai ele pode ir.

Dos ritmos

Em toda area da pesquisa, ndo existe um ritmo especifico para as sessdes de
Jurema, sendo empregado os mesmos dos toques para orixas. Também sdo empregados,
na maioria das casas, 0s mesmos instrumentos em ambas as sessdes, embora alguns pais
de santo de Goiana ndo concordem. Pai Carmelo, por exemplo, faz a seguinte
afirmagdo: “o correto seria utilizar instrumentos diferentes, recintos diferentes e etc.,
mas a precariedade ndo permite”. J& pai Zé Carlos de Ogum usa o maraca nos toques

para Jurema e o substitui pelo adja, nas sessdes para orixas. Vejamos a fala desse pai de



237

santo:

Tem o adja, pra orixa, e na parte da jurema tem a maraca. O orixa, o
fundamento ¢ um, e a Jurema ¢ outro. E a maraca, que a maraca ¢ um
fundamento muito grande pra jurema. E o adja é chamada dos orixas,
como também (a maraca) na jurema ¢ chamada dos mestre da jurema,
os caboclos, as mestras.

Também ndo existe, como no Candomblé e no Xango, ritmo exclusivo de uma
determinada entidade. Deste modo, a variagdo de ritmos encontrados nos quatorze
terreiros pesquisados € significativa. Em geral, um grupo de ogds que freqiienta os
terreiros de sua cidade e de cidades vizinhas tende a adotar e reproduzir determinadas
batidas. Mesmo sendo um bom instrumentista, a ndo familiaridade com o modo de
acompanhar as toadas, em um dado terreiro, pode comprometer a participacdo de um
musico de fora; assim me contou o ogd de dona Zeza, Rico — que atua tanto em Itambé
quanto em Pedras de Fogo —, a partir de uma experiéncia por ele vivida em um terreiro
de Timbatba, Pernambuco: “[...] comegou o toque, eu vi aqueles pontos diferentes. Eu
disse, ‘oxente! Vou bater do meu jeito’. Bati, bati, bati, quando foi depois, ninguém
gostou".

Em geral, o ritmo dos ilus empregado no toque para mestre ndo difere do toque
para caboclo. Em algumas casas, ha uma mudanga bastante sutil: Segundo José, oga do
Centro Espirita Rei Malunguinho, de Alhandra, para representar a personalidade forte e
guerreira do caboclo, ele toca mais rapido, mais “queimado” (termo comum entre os
ogds). Ja para mestre, que ele considera mais “moderno”, seria empregado mais
variacoes.

No Centro Espirita Ogum Beira-Mar, a diferenca ritmica entre os toques para
mestre e para caboclo é mais visivel. Assim, ao contrario dos toques que registramos
nas outras casas, nesta hd uma formula bésica especifica para caboclo e outra para
mestre. A execugdo dessas formulas, no entanto, néo € rigida, sendo comum o emprego
de uma no lugar da outra. Vale salientar que os ogds tocam empregando variagdes nos

dois casos.

Toque para mestre

B

Toque para caboclo

Wi
h
!

A
I
I




238

—
=== === ===

Algumas casas, como o Terreiro Mée Iemanja, de dona Joana, em Pedras de
Fogo, e o Templo Religioso Orixa Sao Jodo Batista, de Alhandra, empregam o que
chamam de alujd”® ou macumba, ritmo rapido, executado para acelerar a
desincorporagdo do espirito. O aluja é um ritmo derivado dos cultos de matriz africana,
empregado para chamar Xang6. Em ambos os casos, consiste em um toque aguerrido,
forte, executado em andamento rapido. Segundo mestre Deca, embora se trate do
mesmo ritmo, quando empregado no contexto dos toques para orixas, seria denominado
aluja, enquanto o termo macumba seria exclusivo dos toques para Jurema. Os filhos de
santo, contudo, utilizam o primeiro termo nos dois casos. Noutros terreiros da Paraiba e
de Pernambuco, encontrei o nome aluja designando outro ritmo, assim como o mesmo

ritmo encontrado em Alhandra (transcrito abaixo) com outras denominagdes.

Aluja ou macumba

T 1—®®—||—|—F®® 9 o o o o o 9 |9 o o
AN oo 1 —1¢ ¢ ¢ —— 11T — |

Das letras

Sendo o culto da Jurema uma tradi¢do oral, sem aprendizado ostensivo, sem
maiores preocupacdes com sistematizacdo tedrica, sem organizagdo interna rigida, as
letras dos canticos desempenham um papel fundamental na transmissao do seu conteudo
histdrico e mitico. Creio ser desnecessario tanto quanto impossivel tentar explicar os
diversos sentidos que elas adquirem para os praticantes da Jurema, dadas a variedade ¢ a
complexidade das imagens e dos simbolos nelas contidos. E possivel afirmar, no
entanto, que elas sdo parte significativa de uma rede de imagens sonoras que atua na
rememoragdo e reatualizagdo ritual dos principios miticos do culto. Em um sentido mais
pratico, pode-se afirmar que a palavra cantada ajuda na apropriagdo de nomes de seres e
lugares miticos, assim como reafirma um modo de ser e comportar-se no mundo. O

proprio mito de origem do culto, que diz ter Jesus descansado sob a sombra de uma

% Do ioruba: alujd — perfuracdo (CACCIATORE, 1977).



239

jurema, tornando-a sagrada, ¢ transmitido, hoje, quase que exclusivamente através da

seguinte toada.

A Jurema é minha madrinha
Jesus é o meu protetor

A jurema ¢ um pau sagrado
Deu sombra a Nosso Senhor

Com certa frequéncia, portanto, os juremeiros recorrem a essa e outras toadas

para dar explicagdes sobre seu universo religioso. Com efeito, sendo concebidas e

assimiladas como uma dadiva das entidades, um legado mitico e sagrado, as letras dos

canticos sdo aceitas como verdadeiras, inquestionaveis, palavras de confianga, de

“ciéncia”. Sobre essa questdo, pai Carmelo faz o seguinte relato:

Quanto a importancia dos orins (canticos), palavra € forca e tem uma
importdncia muito grande [...], as letras elas relatam os itans do
oraculo, e na Jurema, que ¢ tudo em portugués, em geral relatam a
vida do mestre, da mestra, das entidades em geral, ou transmitem
algum recado, dai a importancia de cantd-los corretamente.

Quanto a forma e a estrutura desses textos, as letras das toadas das sessdes de

mesa diferem, em sua maioria, das registradas nos toques, sobretudo pelo seu carater

mais narrativo. Esses canticos sdo, em geral, compostos de duas ou trés quadras, alguns

chegando a cinco estrofes. Vejamos o exemplo abaixo, registrado no Centro Espirita Rei

Malunguinho:

O de casa, 6 de fora

Menino, vai ver quem ¢ (Bis)
O, papai, ougo um gemido
Que ¢ na voz de uma mulher

Menino, mande ela entrar

E mande ela se assentar (Bis)
Mas diga que demore um pouco
Que Liano vai trabalhar

Nas sessdes de toque, as toadas sdo, em sua maioria, mais curtas, compostas de

uma ou, no maximo, duas quadras, como no exemplo seguinte, registrado no Templo

Religioso Orixa Sao Jodo Batista:

Canindé

Meu Canindezinho

A pisada bonita

E dos cabocolinhos (Bis)

Por fim, uma analise mais exaustiva das letras dos canticos da Jurema, na

composi¢do, por exemplo, de uma antologia de textos sagrados (CARVALHO, 1998),

ainda estd por ser feita. José Jorge de Carvalho afirma que os textos dos canticos dos



240

cultos afro-brasileiros estariam vinculados a um rico universo mitico, cuja
“mitopoética” modificaria e expandiria seu universo de origem. Sobre a importancia da

analise desse repertorio, escreveu:

[...] ndo se pode esquecer que se trata de textos religiosos e
deveriamos dar crédito ao que dizem os textos dos cantos sagrados
afro-brasileiros da mesma forma que damos crédito aos textos
sagrados oriundos das chamadas grandes religides letradas — e sdo
infindaveis as interpretagdes dos conteudos espirituais, dos
conhecimentos e da sabedoria supostamente neles embutida,
acumuladas ao longo de varias geracdes de estudiosos (ibid., p. 3).

Da relacio com o transe

No tocante as religides de possessdo, dada a centralidade da musica nas
cerimdnias, € comum atribuir-se ao transe uma influéncia direta da musica. No caso da
Jurema, como penso ter demonstrado nos varios aspectos abordados nesta secdo, a
importancia da musica vai muito além da questdo do transe, figurando como parte
essencial de toda ritualistica do culto — como, por exemplo, na abertura ¢ no fechamento
das sessdes — e na transmissdo do seu contetdo historico e mitico. Por outro lado,
algumas incorporacdes ndo estdo diretamente ligadas & musica, como em algumas
sessoes de mesa, onde os médiuns usam campainhas ou um pequeno sino para chamar
as entidades. Em Alhandra, tive oportunidade de observar alguns trabalhos de consulta
do mestre Inacio da Popoca, um dos mais velhos da cidade, onde ele € incorporado sem
cantar ou tocar para as entidades. Mas o fato é que, na grande maioria dos casos, a
musica esta presente no transe.

Uma das tentativas de explicar a relacdo entre musica e transe baseia-se no
conceito, ja bastante desgastado, de reflexo condicionado, no qual a musica seria o
estimulo, cuja reacdo seria o transe. Gilbert Rouget (1980), que se ocupou mais
exaustivamente do assunto, afirma que a musica é condi¢@o sine qua non para que haja
o transe, apresentando diversas “fun¢des” por ela assumidas antes e durante a possessdo,
mas descarta a hipotese de reflexo condicionado para explicar o fendmeno. Bastide,
ainda no inicio de suas pesquisas no Brasil, seguindo de perto algumas idéias de
Herskovits, mantém o conceito, considerando-o, no entanto, em um sentido mais amplo:
enquanto um aspecto psicoldgico do processo no qual as normas de conduta de uma
dada cultura sdo assimiladas inconscientemente. Referindo-se as idéias de Herskovits

sobre o tema, ele afirma que “o estimulo do reflexo condicionado ndo ¢ um estimulo



241

fisico a audicdo de um certo ritmo, mas um estimulo psiquico, um ritmo associado a
uma certa data e a um certo lugar” (BASTIDE, 1945, p. 89)'%.

Como bem mostrou Segato, uma das implicacdes dessa relacdo entre musica e
transe assenta-se na importancia, para o desencadeamento deste, da identificacdo do
médium com uma determinada entidade e do envolvimento emocional e afetivo
implicados nessa relacdo. Essa identificagdo € recordada e realimentada, como afirmou
a autora em seus estudos sobre o Xang6é do Recife, “por um conjunto de simbolos
afetivos, dentre os quais o principal ¢ a musica” (1999, p. 139).

Como tenho afirmado, a musica ¢ parte de um complexo simbolico que atua na
rememoracdo e reafirmacdo ritual dos principios miticos do culto. A manifestagdo desse
complexo no crente, em sua forma mais intensa, se da através da experiéncia do transe.
Este, portanto, ndo deve ser concebido simplesmente como resposta fisica ou mental aos
estimulos da musica, mas como parte indissociavel desse complexo simbdlico, no qual a
musica ocupa uma posi¢ao central.

Finalmente, o transe consiste em um dos temas mais delicados de um estudo
sobre religido meditnica, sobretudo por tratar de questdes ligadas a religiosidade do
“outro”, de sua mais profunda intimidade, de sua experiéncia mais intensa e inefavel
com o sagrado. Assim, concordo com Motta em sua seguinte afirmagdo: “nem
psicélogos nem socidlogos conseguem explicar exaustivamente essa manifestacdo, que
se aproxima, no que tem de fundamental, da intuicdo criadora em arte e poesia”
(MOTTA, 2005, p. 294).

Pelas questdes acima colocadas, é possivel afirmar que a musica nos terreiros
pesquisados reflete as continuidades e rupturas do culto ¢ assinala a sua diversidade de
formas, concepgdes e sentidos. Muitos juremeiros, sobretudo os mais velhos, referem-se
a essas mudangas como uma ruptura com o modelo dos trabalhos de mesa — o maraca, a
auséncia dos tambores ¢ da gira —, mas ndo como uma ruptura com a tradicdo da
Jurema. Elas sdo descritas como uma ampliagdo dos saberes religiosos. Durante toda a
pesquisa, registrei diversas referéncias nesse sentido, como a seguinte, feita por pai

Dedo, de Goiana:

[...] é a melhoragdo. Vai melhorando no dia a dia. E como eu vou
fazer uma toalha de renda desta. Mas eu vou procurar o qué? Amanha

' Em uma diregdo contraria aos primeiros estudos sobre o transe nos cultos afro-brasileiros, que
procuravam explica-lo enquanto fendmeno psicopatologico, as idéias de Bastide, ao lado das de
Herskovits, deslocam a énfase nesse aspecto para o social, sendo fundamentais para um novo olhar sobre
as religides de possessdo no Brasil.



242

eu vou procurar melhorar esse bordado. E vocé que € cabecga, que €
dono, se vocé que é dono, que ¢ cabeca, vocé ndo procurar melhorar,
quem que vai melhorar?



243

CONSIDERACOES FINAIS

A mistura como principio



244

A pesquisa que deu origem a este trabalho procurou estudar o culto da Jurema
em uma area localizada entre o Litoral Sul da Paraiba e a Mata Norte de Pernambuco,
considerada, por juremeiros dos dois estados, como referéncia na pratica do culto.
Percorri, entdo, cinco cidades, surgidas dos antigos aldeamentos administrados pelos
colégios jesuiticos de Recife e Olinda, os quais compunham parte do que Serafim Leite,
baseado em um mapa de 1610, descreveu como uma linha interna. O trabalho teve como
questdo central compreender o culto da Jurema, advindo dos antigos mestres juremeiros,
no contexto da Umbanda, praticada nos limites da referida area, o que significa tentar
compreender o encontro entre o universo da Jurema e o dos orixas e suas implicagdes na
configuragdo do novo culto. Ao fim deste percurso, penso ser possivel apresentar as
seguintes consideragdes.

Inicialmente, gostaria de analisar dois aspectos fundamentais para o culto da
Jurema, os quais podem ser descritos como comuns aos juremeiros dos 14 terreiros
pesquisados, que sdo, paradoxalmente, a diferenca e o segredo. Em um segundo
momento, reflito sobre as expressdes “tragado” e “feito em tudo” e como elas podem
nos ajudar a pensar o culto. Tanto o carater diverso da Jurema, observado em toda area
pesquisada, quanto a abertura dos juremeiros para a incorpora¢do de novos elementos,
podem ser sintetizados nessas expressdes, por eles usadas para definir suas praticas e
crengas.

A pesquisa mostrou que a dindmica de todo o campo religioso é marcada
principalmente pelas relagdes de concorréncia entre seus donos, que estabelecem um
cenario marcado por disputas e aliangas entre os pais de santo pelo monopolio da gestdo
dos bens religiosos e do exercicio legitimo do poder religioso. Essa disputa seria um dos
fatores que fazem da diferenca ¢ do segredo, como mencionado, aspectos comuns aos
14 terreiros pesquisados.

Se, como mostrou Bourdieu (2008), o principio da dindmica de um campo
religioso é constituido pelas relagdes de transacdo entre os especialistas e os leigos e
pelas relagdes de concorréncia entre os proprios especialistas, sdo, sobretudo, estas
ultimas que estimulam a afirmagfo da diferenca, das idiossincrasias de cada casa. O fato
¢ que parte dos saberes de um juremeiro é considerada segredo, por ele usado contra
seus concorrentes. Uma doeng¢a, um problema na familia ou qualquer outro
acontecimento desagradavel na vida da comunidade ¢ logo interpretado como um
trabalho feito, uma demanda enviada por algum inimigo. Conhecer com detalhes o

trabalho de um pai de santo significa ter poder sobre ele, tornd-lo mais vulneravel as



245

demandas e ser capaz de desfazer um trabalho por ele enviado. Ndo ha, por esse motivo,
quem explique tudo, mesmo que seja aos seus proprios filhos de santo. Cada filho,
independente do grau de aproximagio e afetividade com o pai de santo, é tratado como
um possivel inimigo. Como explica pai Edu: “[...] nenhum pai de santo pode saber o
segredo um do outro... Nem tudo que um pai sabe, ele pode entregar a um filho. Porque
de repente o filho sai do terreiro, né? Ai diz, ‘agora eu vou derrubar ele, porque... eu to

sabendo mais do que ele’”. Na mesma dire¢do, dona Rita, afirma:

Tem coisa que eu nédo revelo nem pros meus filhos de santo meu, eu
ndo revelo. Pra eu revelar pra ele, ele pisa por cima de mim, né? Ai

9 .

ndo da. Ai tem que: “é assim, assim”, “ta certo”, mas tudo, ndo pode
saber. A gente da o sacrificio daquela pessoa, daquela pessoa que ta
no peji dando aquele sacrificio... a gente diz o que é de necessidade,
mas o segredo, todo segredo ninguém ndo pode dizer, pro mode néo
saber.

Ainda sobre manter segredos mesmo em relagdo aos filhos de santo, temos o
seguinte relato de pai Dedo: “Vamos dizer, a Jurema tem sete linhas, uma hipdtese, sdo
sete linhas de Jurema, entdo a gente da ao filho. O resto ¢ com ele. Eu ndo vou dar o
meu segredo ao meu filho. Eu ndo vou, como se diz, criar cobra pra me morder”.

No contexto da Jurema, portanto, ser diferente ¢ uma necessidade, uma forma de
adquirir poder. Com efeito, durante a pesquisa, a maioria dos donos dos terreiros
visitados enfatizava que eu ndo encontraria em nenhuma outra casa uma ritualistica
igual a sua. Seu Cicero, por exemplo, se orgulhava em dizer que, entre os juremeiros de
Itambé, apenas ele preparava a Jurema da forma como prepara, assim como era o Unico
a realizar os toques a tarde. Ja pai Dedo, referindo-se aos sacerdotes de Goiana cujos
trabalhos s@o diferentes dos seus, afirma: “A gente nédo vai dizer que ele ta errado, que
ele ta certo [...] Cada um faz do jeito que sabe... 0 que vocé faz esta dando certo? Esta
vivendo bem? Entdo continue”.

E possivel afirmar que em relagio ao culto aos orixas hd uma maior preocupagio
em seguir normas e padrdes, ficando a “mistura”, os acréscimos, as individualidades
mais para o universo da Jurema. O que ndo significa dizer que nao haja diferencas de
um terreiro para o outro no que diz respeito ao primeiro, mas que ha, neste caso, uma
maior disposi¢do e comprometimento em seguir um modelo, enquanto no dmbito da
Jurema a individualidade e¢ a diferenga fazem parte do discurso dos pais de santo.
Nenhum sacerdote, por exemplo, ousaria, no ambito do culto aos orixas, “cortar” para

um filho sem ter dado antes uma obrigacdo de “mao de faca”.



246

Essa necessidade de realizar certas obrigagdes nos orixas — sem a qual um pai de
santo ndo consegue legitimar-se como tal — ao contrario da Jurema, onde o fato de ndo
ter realizado nenhuma obrigacdo ¢ usado muitas vezes como afirmacdo de poder, é
outro aspecto que diz da Jurema enquanto um espag¢o da individualidade e da diferenca.
Muitos juremeiros, como seu Ciriaco, dona Joana e dona Rita, mesmo tendo adotado
rituais como o tombo de mestre para seus filhos de santo, afirmam que, ao contrario das
iniciagdes nos orixas, ndo seria necessario um pai ou miae de santo para formar um
juremeiro. Muitos afirmam, orgulhosamente, que ndo precisaram de um sacerdote para
ser iniciados na Jurema. Como mencionado, esse pode ser descrito como um paradigma
dos antigos mestres, representado pela figura do mestre Carlos, que, como diz sua toada,
teria “aprendido sem se ensinar”. Nenhum pai de santo, no entanto, afirmaria ser
possivel alguém iniciar-se sozinho nos orixas.

O cuidado maior em relacdo a padronizagdo de conceitos e ritos, no que diz
respeito aos orixas, pode ser explicado, em parte, pela mesma razdo apontada por pai Z¢é
Carlos, a qual me referi acima: a jurema, ao contrario dos orixas, esta mais perto do
mundo dos vivos, “a Jurema tem vida”. Com efeito, mesmo considerando pai Dedo
como a principal referéncia em Jurema de Goiana, Z¢ Carlos fala da necessidade de

adequar esses ensinamentos vindos do amigo a realidade do seu terreiro.

Ai, eu conheci pai Dedo, ai fui andando com ele, saber como é a
Jurema [...] E hoje eu fago, ndo copiando de pai Dedo, procuro o que
¢ melhor pra minha casa, ter certeza daquilo que ¢ pra mim. S6 boto
aquilo na minha casa quando tenho certeza que aquilo ¢ certo pra
mim.

A concepg¢do da Jurema como o lugar que acolhe as diferencas ¢ do mesmo
modo evidenciada na fala do pai Carmelo. Quando perguntei por que cultuava os pretos
velhos e as pretas velhas na Jurema e néo nos orixas, uma vez que essas entidades néo
estariam ligadas diretamente ao legado dos antigos juremeiros — sendo, inclusive, como
os orixds, associadas ao universo africano — ele respondeu que nas sessdes para 0s
orixas ndo era permitido entidades brasileiras, nem toadas em portugués. Além do que,
os pretos velhos, como os mestres e caboclos, seriam eguns, os quais ndo poderiam ser
cultuados junto aos deuses africanos.

A Jurema, portanto, mantém o lado mais dindmico, mais transitivo do terreiro,
ainda que ndo menos importante, ndo menos sagrado. Os orixds, por sua vez, sdo
concebidos como deuses, for¢as da natureza, detentores de um poder supremo, cuja

comunica¢do com os vivos ndo se da ao mesmo nivel das entidades da Jurema. Ao



247

contrario do mestre, responsavel, em parte, pela orientagdo de um juremeiro, as
divindades africanas ndo viveram em um tempo histdrico, o que as mantém ainda mais
distante do mundo dos vivos. O que foi por elas estabelecido, ainda que encontremos
diferentes interpretacdes de uma casa para outra, ndo pode, de acordo com os pais de
santo, ser modificado. No entanto, os orixas tém sentimentos semelhantes aos dos
homens, tais como ciime, raiva, etc. Muito dos “desmantelos” que acontecem na vida
de um filho ou pai de santo sdo creditados a ira fatal dessas entidades, que ndo
costumam tolerar demora ou falta no cumprimento de suas obrigagdes.

O ser “tracado”, portanto, ndo implica na auséncia de principios norteadores e
demarcagdes de territorios. A grande maioria dos pais € maes de santo, por exemplo,
procura separar no tempo € no espago o universo da Jurema do universo dos orixas. A
propria sessdo de toque, como visto, é organizada no calendario das casas no sentido de
demarcar os limites entre esses dois universos e equilibra-los: um dia toca-se para
Jurema ¢ o outro para orixas. Como procurei mostrar no ultimo capitulo, essa disposi¢ao
em estabelecer tais limites ¢ uma das marcas da Umbanda praticada em toda area da
pesquisa.

Do mesmo modo, os terreiros procuram seguir, basicamente, a mesma ordem
nos toques para Jurema: primeiro toca-se para caboclos e a ultima parte da sesséo é
dedicada aos mestres. Mesmo nas casas em que se despacha Exu e Pombagira no inicio
da sessdo e/ou canta-se para os pretos velhos (o que normalmente acontece apos a gira
dos caboclos), os juremeiros sabem que essas ndo sdo entidades da Jurema ¢ que,
portanto, devem ser cultuadas em um momento especifico do ritual.

Quando alguns terreiros de Goiana mudaram a forma de cultuar os orixas, nio
mais assimilando os santos catdlicos aos deuses africanos, muitos pais de santo
passaram a se definir como nagd “puro”. Essa busca por fidelidade a tradigfo africana,
no entanto, ndo mudou a concepgdo dos sacerdotes em relacdo a Jurema, que continuou
a ser cultuada, nessas casas, com a mesma forca, nos dias a ela reservados. Ser “feito em
tudo”, ser “tragado”, portanto, implica em ordenar tudo o que se fez e tudo o que se
tragou. A forma como cada pai de santo vai ordenar e tragar esses elementos, no
entanto, muda de um terreiro para o outro.

Ha, portanto, em todos os sacerdotes, uma disposi¢do em demarcar os territorios
e ordenar tudo o que foi “feito” e “tragado”. O que a pesquisa revelou foi um trabalho
cuidadoso em separar no tempo e no espago o que ndo poderia estar junto: em primeiro

lugar, temos uma divisd@o mais geral entre os universos da Jurema e dos orixas, seguida



248

das subdivisdes de cada um desses espacos — mestres e caboclos, orixas e exus. Essa
demarcag@o ¢ mantida nas sessdes, com a separacdo dos dias de toque reservados a
Jurema e aos orixas, sendo cada uma dessas sessdes, como procurei mostrar, marcadas
por subdivisdes. Essa disposi¢do em estabelecer as fronteiras ndo apenas entre o sagrado
e o profano, mas entre diferentes instancias do sagrado pode ser descrito como uma
marca da Umbanda praticada em toda area da pesquisa.

O que parece incoerente aos olhos do pesquisador, portanto, que busca coesio
do culto com o passado, tem sua propria coeréncia. Essa questdo nos remete a diferenca,
apontada no terceiro capitulo, entre coeréncia extrinseca e coeréncia intrinseca: a
primeira assinalando a postura purificadora dos pesquisadores, preocupados com a
continuidade da tradicdo, e a segunda referindo-se a perspectiva que parte dos
significados que lhe sdo atribuidos no presente pelos seus protagonistas.

A tradi¢do, portanto, ndo se constrdi apenas pelo vinculo do culto com o
passado, com crencas e praticas que o precederam, mas por esses novos sentidos e
significados, que vado reafirmar, deste modo, seu valor. Assim, novas relacdes de
sentido, alteridades-identidades instituidas ¢ simbolizadas (AUGE, 1997) surgem dos
muitos cruzamentos e imbricagdes. A Jurema hoje seria resultado de uma negociag@o
complexa, em andamento, marcado por novas temporalidades culturais, para além da
nocdo de presente como uma ruptura ou como um vinculo com o passado (BHABHA,
1998).

No inicio deste trabalho, partindo da hipdtese de que a pratica significativa da
Jurema nos limites da linha interna descrita por Leite tinha relagdo com os antigos
aldeamentos, tomei a constru¢do da espacialidade como ferramenta heuristica para
pensar a presenga desse culto na areca da pesquisa. Deste modo, refleti sobre os
aldeamentos, até o scu total exterminio, com a diluicdo dos indios entre os homens
livres pobres, negros ¢ mesticos. Nessa analise da construcdo da espacialidade, parti de
algumas idéias de Michel de Certeau (2008), sobretudo da importancia das praticas
cotidianas, por ele denominadas de “processos mudos”: uma historia silenciosa,
construida por aqueles situados do lado oposto da ordem econdmica, politica e religiosa
dominante. Historia que comeca com os aldeamentos, que se tornariam vilas e depois
cidades, seguindo a trilha da cana de agticar. Uma trajetoria marcada, inicialmente, pela
exploragdo da mado de obra de escravos indios e negros, depois pela exploragdo de
trabalhadores desassistidos e mal pagos, como se mantém até hoje. Assim, a linha

interna vai deixando ao longo da histéria um rastro de exploragdo e pobreza. A Jurema



249

se inscreve por meio das “maneiras de fazer” dessa gente explorada, das suas “mil
praticas”, como diria Certeau, pelas quais os sujeitos se reapropriam do espago
organizado social e culturalmente, tornando-o, por assim dizer, um “lugar praticado”. A
significativa presenca do culto nos limites da linha interna, portanto, passados mais de
quatro séculos do inicio da ocupagdo da area, s6 tornou-se possivel em fun¢do dessas
reapropriacdo, astuciosa e silenciosa, do espago.

Como procurei mostrar, a Jurema despertou pouco interesse dos estudiosos da
religiosidade popular brasileira durante décadas, comprometidos que estavam com a
purificacdo do seu objeto de estudo. Ndo sendo considerada uma tradi¢do indigena
“pura”, tampouco corroborando a idéia de autoperpetuacdo da civilizagdo africana,
sendo a mistura por exceléncia, a pratica da Jurema ¢é quase ignorada pelos
pesquisadores até meados das décadas de 1970 e 1980. O expressivo interesse pelo tema
nas Ciéncias Sociais aponta para um distanciamento crescente dessa busca por purismos
e para uma disposicdo em compreender os fenomenos religiosos — por seu carater
diverso e plural — a partir de novos métodos e novas epistemologias.

Sobre a questdo que suscitou a pesquisa, qual seja, compreender a Jurema no
contexto da Umbanda, penso ser possivel apresentar as seguintes considera¢des. Em
primeiro lugar, € preciso dizer que o culto praticado nos 14 terreiros pesquisados,
descrito por seus praticantes como Umbanda, difere consideravelmente do seu
homoénimo encontrado no sudeste do pais (e em outras regides), que conhecemos,
sobretudo, dos trabalhos de Ortiz (1991), Negrdo (1996), Brumana ¢ Gonzales Martinez
(1991), entre outros. Mencionarei dois elementos que assinalam essa diferenca, os quais
considero aspectos fundantes do culto observado nas cinco cidades visitadas. O
primeiro, que mereceria uma pesquisa especifica — considerando que uma analise mais
detalhada me afastaria do objetivo mais imediato do presente trabalho —, diz respeito as
entidades africanas. Se, como mostrou Lépine (2005), referindo-se a Umbanda paulista
¢ carioca, 0s orixas ndo mais se manifestariam, por serem considerados entidades que
teriam atingido os mais altos graus da evolugdo espiritual, a sua incorporagdo, como
vimos ao longo deste trabalho, estd presente em todos os terreiros pesquisados. Por
outro lado, se a Umbanda do sudeste descartou praticas consideradas indignas de uma
“nacdo civilizada”, em sua busca por legitimagdo frente a sociedade brasileira, o que
incluiria o sacrificio de animais, esta pratica, a curiagio, esta presente em todas as casas

observadas, inclusive sendo inserida nas iniciacdes para a Jurema, como o tombo de



250

mestre. A Unica exce¢do fica por conta de pai Carmelo, de Goiana, que é contra o
sacrificio de animais.

O segundo elemento que marca a diferenc¢a entre as duas umbandas assinaladas é
a propria centralidade da Jurema nos terreiros de Pernambuco e da Paraiba — assim
como em diversas cidades do Nordeste, como mostrou Assuncdo (1999). A importancia
que adquire nessas casas a figura do mestre e a presenca de um legado mitico e
simbdlico advindo das antigas mesas de Jurema estdo entre os principais elementos que
conferem singularidade a Umbanda, tal como praticada na regido do estudo.

No que diz respeito aos terreiros de Pernambuco e da Paraiba, ha uma tendéncia
de associarmos a influéncia da Umbanda — muitas vezes empregando com esta
finalidade o termo “umbandizado” — a presenca dos orixas, exus e pombagiras. Mas ¢
possivel afirmar, com base nas diferen¢as acima mencionadas, que as influéncias dessas
entidades nos terreiros pesquisados venham do Xangd pernambucano. Deste modo, o
culto denominado, em toda area da pesquisa, de Umbanda, em que pesem outras
influéncias (inclusive da Umbanda do Sudeste), seria, em grande parte, resultado do
encontro entre o Xangd e o culto da Jurema. Essa presenca da Jurema nas casas de
Xang6 do Recife, como procurei mostrar no inicio deste trabalho, foi apontada como
uma degeneragdo do auténtico culto aos orixas. Como mostrou Branddo e Nascimento
(1998), essa aproximagdo foi usada na literatura classica sobre o Xangd do Recife como
um dos critérios para a identificagdo das casas mais “auténticas”, sendo denominadas de
Umbanda ou Xango-Umbandizado aquelas que cultuavam mestres e caboclos. Ou seja,
a necessidade de classificar essas casas, que ja ndo podiam ser descritas como nago
“auténtico”, “puro”, fez com que muitas delas fossem descritas como Umbanda (ou
umbandizadas), denominac¢do que parecia dar conta de muitos casos que fugiam ao
modelo do Xangd tradicional. Como dito, nas cinco cidades pesquisadas, os terreiros
com saldo e gira sdo também denominados de Xang6. O fato é que, de acordo com os
relatos dos pais de santo, sobretudo dos mais velhos, apesar do predominio das mesas de
Jurema, j& existia o culto aos orixas, com tambores e gira, antes do movimento
umbandistico expandir-se na regido.

Quanto a esta expansdo, ndo ¢é possivel afirmar precisamente quando ela
acontece — refiro-me a quando os juremeiros passam a se identificar como umbandistas.
E possivel, no entanto, afirmar que ela ndo estd diretamente ligada a fatores de
urbanizagdo e industrializag¢do, como sugeriu Ortiz (1991) em relagdo ao movimento

umbandistico em geral. Acredito que ela esteja ligada a diferentes fatores, como as



251

novidades trazidas pelos emigrantes ao retornarem de suas buscas por emprego nos
grandes centros e o crescente acesso aos meios de comunicacdo de massa. Mas &,
sobretudo, através das federagdes que os terreiros e centros passam a ser identificados
como Umbanda, embora em muitas dessas casas continuassem sendo praticadas
exclusivamente mesas de Jurema, ou mesas de Catimbd, como mostrou Vandezande
(1975), com relagio a Alhandra. E possivel afirmar que a histéria da Umbanda na area
pesquisada estd intimamente ligada a das federagdes. Como procurei mostrar, esses
6rgdos surgem na regido da pesquisa como uma solucdo ao problema das perseguigdes e
do preconceito contra os praticantes das religides afro-brasileiras, mas acabam
assumindo outra forma de repressdo. Nos ultimos anos, o papel das federagdes tem sido
questionado, e seu declinio, que ja € visivel, parece inevitavel.

E possivel afirmar que nas cinco cidades visitadas a Jurema ¢é hoje praticada
apenas no contexto da Umbanda, com exce¢do de alguns poucos centros ou espagos
domésticos onde se trabalha apenas com sessdes de mesa. Mesmo no contexto dessas
sessdes, no entanto, como das que sfo praticadas nos terreiros, nem sempre as
referéncias sdo as antigas mesas de Catimb6, mas um tipo de culto influenciado pelo
Espiritismo de Kardec. Como mencionado no inicio deste trabalho, o cenario com o
qual me deparei desde as minhas primeiras observacdes de campo contrastava
sobremaneira com as descri¢des da Jurema praticada no contexto das antigas mesas de
Catimbo6 que existiam na regido. As ultimas referéncias a elas, que foram feitas ha mais
de trinta anos, no contexto da Jurema de Alhandra (VANDEZANDE, 1975), ja
apontavam para seu provavel declinio e para a expansdo da Umbanda.

Como mencionado, uma das hipdteses por mim levantadas era que, em toda area
pesquisada, a cidade de Alhandra seria considerada uma referéncia para os juremeiros.
A hipdtese confirmou-se tanto pela referéncia a esta cidade como um lugar sagrado,
quanto pela alusdo a uma cidade encantada, do mesmo nome, que seria uma espécie de
continuidade da primeira. Diversos mestres ¢ mestras de Alhandra também foram
mencionados pelos juremeiros como importantes para o culto, sobretudo os ligados ao
Acais, como Maria do Acais, Flosculo e Cassimira, sobre os quais, em pesquisa
anterior, pude reunir diversas informagdes, além de documentos e fotografias. Outros
tantos mestres, como Z¢é Pilintra, Joana Pé de Chita, etc., também tém seus nomes
frequentemente associados a esta cidade. H4, no entanto, um consenso entre os
juremeiros da area de estudo, de que a importancia de Alhandra reside unicamente em

seu passado. A indagacdo sobre as razdes que fizeram deste antigo aldeamento



252

localizado no Litoral Sul da Paraiba uma referéncia para o culto ainda permanece sem
respostas.

Finalmente, por tudo o que foi até aqui apresentado, ¢ possivel dizer que a
dinamicidade da Jurema tem possibilitado a sua sobrevivéncia durante séculos. Ela é
parte de uma histdéria negada, silenciada, mas ainda assim escrita por indios, negros,
caboclos e mesticos. Historia marcada por violéncias, lutas, negociagdes, estratégias de
poder e reformulagdes de identidade em face das transformac¢des do contexto social e

cultural.



253

ANEXOS



Anexo 1 (linha interna descrita por Leite)
Rio Orande

Parciba

.—-"'.'Hr::'.rrn‘u-' MEL

qa et {5 .reve Hui.r-'r'.:n‘-l) o e

-
S dnave ofe Hu_!:a-"-:;.r'fr(l
-
S Andre ofe Oueena

. L] "
5 odadtee ofe dhadala

-
Fop e ,"faf)u-“ralr or -’)

tthal de

'
ttomoroca

) / " b
A-"afﬂ'ﬂ.?r i ap

sArama

e -
& Francisco g 3 Miguef ofe Mg e

{Hr.ljfu G i 0

F delal
ducurocos . Fal s _[-_q:
Aursbara Arraicl
FE Ty L oo Jom Jesus yf
r} g Lur
- .
Mecufe (¥25%) « 7

S franciicn

ol il ot

fd reararimn)
Fags

M15% 0 Escada (Carle)

L]
fpojuca

5 Megurel ae Una

S Miguel e Piracinunga

o Monjape

@ OLINDA

fixst-rrie)

w/RECIFE

Os JESUITAS LM
PeErnaMpuco

As Aldeins gufisi odas
nnteriores no invasin helnndos,
levinm troge se;uido(-—1 o8 Do
zendos, troge penteado (o) As
Punzendns ds veres [ormovmm
Rrupo cony oulrns, orn [LAEKAS, O3
distintis, como ennstn des [
genhos de Cotunpubn ¢ (Ir:rm'm_rl_
por altarns de Topiiragu fparsagiio

aproximadn},

at RS Ll ¢
Cool Egpros: Lasna 1 JLice



Anexo 2

Mapa da area de abrangéncia do Quilombo do Catucd, apresentado por Marcos
Carvalho (1996).

| 1
30° a2

OQUILOMBO, -
DE CATUCA -7 b

Goiana
Tejucupapo

Nazaré da Mata

el i
“ araca

a@® Igarassu
L)
Paudalho
o —Cova da Onca
He -,
o &% omnda
R
M@z«({:é'; g0
Vitéria Santo Antdo Recife

Paraiba

Pernambuco Cabo

Al
s cabo Santo

3 2y Agostinho

Anexo 3



256

Alvara de 8 de fevereiro de 1862, que extingue os aldeamentos na Paraiba

Sua Majestade o Imperador, a quem foram presentes as peticdes dos indios dos
diversos aldeamentos dessa Provincia, que amargamente se queixaram do
esbulho das terras do patriménio, que primitivamente lhes foi concedido,
principalmente por parte das camaras de alguns municipios, considerando, a
vista das informag¢des que as acompanharam, que os mesmos indios se acham na
circunstancia de entrarem no jogo dos direitos que competem a todos os
brasileiros, houve por bem determinar, ouvido o parecer do conselheiro
consultor dos negdcios deste ministério, que seja V. Excia. autorizada seja em
geral de vinte e duas mil e quinhentas, que ficardo sendo propriedade desses
individuos depois de cinco anos de efetiva residéncia e cultura, cessando, depois
de feita esta distribuicdo de terreno, toda a jurisdicdo do Diretor Geral e dos
diretores parciais sobre o territorio e habitantes das Aldeias. Oportunamente sera
nomeado um engenheiro que, a vista das competentes instrucdes, terd de ser por
V. Excia. encarregado assim da medi¢do e demarcagdo dos lotes, como da
aviventacdo dos sesmos das sesmarias pertencentes aos referidos Aldeamentos,
devendo as terras que sobrarem, logo que terminarem os contratos de
arrendamento, a que por ventura estejam sujeitos, ser vendidas pela Tesouraria
da Fazenda de acordo com as determinagdes de V. Excia. a quem mais
vantajosas condigdes oferecer para este fim, aquela reparticdo averiguard quais
sejam os terrenos arrendados e quais os desembaracados, e tomara as contas de
receita e despesa havidas nos estabelecimentos, considerando nulos quaisquer
aforamentos de terras de aldeias feitas pelas camaras municipais ou quaisquer
outras autoridades. O que tudo comunico a V. Excia. para sua inteligéncia e

devida execugdo. Deus guarde a V. Excia.

Arquivo Historico do Estado da Paraiba (AHEPB). Cx. 045 (1864).

Anexo 4



257

Jornal “Correio da Paraiba”. Jodo Pessoa, 05 de outubro de 2009.



258

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS



259

ALMEIDA, Rita Heloisa de. Diretorio dos Indios: um projeto de “civilizacdo” no
Brasil do século XVIII. Brasilia: Editora UNB, 1997.

ALMEIDA, Horéacio de. Histéria da Paraiba Vol. 1. Jodo Pessoa: Editora Universitaria
— UFPB, 1997a.

ANDRADE, Mirio. Miusica de Feiticaria no Brasil. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia,
1983.

ANDRADE, J. M.T. ANTHONY, Ming. Jurema: da festa a guerra de ontem e de hoje.
Vivéncia, n° 1, p. 102-110. EDUFRN, Natal, 1983a.

APPADURAI, Arjun. Disjun¢do e Diferenca na Economia Cultural Global. In:
Fethearstone, M. Cultura Global. Rio de Janeiro: Vozes, 1998.

. La aldea global. In: La modernidad desbordada: Dimensiones culturales
de la globalizacion. México: Fondo de Cultura Econdmica, 2001.

ARAUJO. Anténio Gongalves da Justa. Carta Topographica das terras que
constituem actualmente o patriménio dos indios da Villa da Alhandra. Arquivo
Nacional, Rio de Janeiro. Cota 4Y/MAP. 704.

. Carta Topografica da sesmaria dos indios da Alhandra, compreendendo

todas as demarcagGes nela feitas, inclusive as das posses os indios, durante o ano de
1865. [1866b]. Arquivo Nacional, Rio de Janeiro. Cota 4Y/MAP.704.

ASSUNCAO, Luiz C. de. O culto da jurema: anota¢des para um estudo. Anais da II
Reuniio de Antropdlogos do Norte e Nordeste. Recife: UFPE, 1991.

. O Reino dos Encantados - Caminhos: Tradicdo e Religiosidade no Sertdo
Nordestino. Tese de doutorado em Ciéncias Sociais (Antropologia), apresentada a
Pontificia Universidade Catdlica de Sdo Paulo (PUC), 1999.

ASSIS, Maria Elizabete Arruda. Cruzeiro do Forte: a brincadeira e o jogo de
identidade em um maracatu rural. Recife, Dissertacio de Mestrado em Antropologia,
UFPE, 1997.

AUGE, Marc. Por uma antropologia dos mundos contemporaneos. Rio de Janeiro,
Bertrand Brasil, 1997.

BALANDIER, Georges. Antropo-Logicas. Sdo Paulo: Editora Cultrix, 1974.
. A Desordem: Elogio do movimento. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1997.

BASTIDE, Roger. Imagens do Nordeste Mistico em Branco e Preto. Rio de Janeiro:
Edi¢des O Cruzeiro, 1945.

. As Religides Africanas no Brasil. Sao Paulo: Pioneira Editora, 1971.

. As Américas Negras. Sao Paulo: DIFEL; Ed. da Universidade de Sdo Paulo,



260

1974.
BHABHA, Homi K. O local da Cultura. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 1998.

BARTH, Fredrik. O guru, o iniciador e outras variacdes antropolégicas. Rio de
Janeiro: Contra Capa Livraria, 2000.

BOOGAART, Ernst van den; BRIENEN, Rebeca Parker. BRASIL HOLANDES.
Informacgdes do Ceara, de Georg Marcgraf (junho-agosto de 1639). Sao Paulo: Index,
MinC, Vitae, Petrobras, 2002.

BOURDIEU, Pierre. A Economia das Trocas Simbélicas. Sdo Paulo: Perspectiva,
2008.

. Esbogo de uma teoria da pratica. In: ORTIZ, R. (org). Sociologia. Sdo
Paulo: Col. Grandes Cientistas Sociais, Editora Atica, 1983.

. A Producio da Crenca. Contribuicio para uma economia dos bens
simbdlicos. Porto Alegre: Editora Zouk, 2001.

BRANDAO, Maria do Carmo. Xangds Tradicionais e Xangds Umbandizados do
Recife: Organizagdo Economica. Tese de Doutoramento, Universidade de Sdo Paulo
(USP): 1986.

BRANDAO, Maria do Carmo; NASCIMENTO, Luis Felipe Rios do. O catimbé-
jurema. In: As ‘outras’ religides afro-brasileiras. VIII Jornadas sobre Alternativas
Religiosas na America Latina. Sdo Paulo: 1998.

BAUMANN, Thereza de Barcellos. Hist(')ri,a Potiguara: 1500 a 1900. In: MOONEN,
Frgns; MAIA, L. Mariz. Etnohistéria dos Indios Potiguara. Jodo Pessoa, PR/PB -
SEC/PB, 1992.

BACHELARD, Gaston. A Terra e os Devaneios do Repouso. Sao Paulo: Martins
Fontes, 1990.

BERGER, Peter Ludwig. O Dossel Sagrado. Elementos para uma teoria socioldgica da
religido. Séo Paulo: Edi¢des Paulinas, 1985.

BERGER, Peter L.; LUCKMANN, Thomas. A Constru¢do Social da Realidade.
Petropolis: Vozes, 1990.

BORNHEIM, Gerd A. O Conceito de Tradicdo. In: Cultura Brasileira:
tradicio/contradicio. Rio de Janeiro: Zahar, 1997.

BORGES, José Maria Barbosa. Indigenas da Paraiba. Classificagdo preliminar.
Educacio e Cultura. Jodo Pessoa, SEC/PB, 1984.

BRUMANA, Fernando Giobellina, GONZALES MARTINEZ, Elda. Marginalia
Sagrada. Campinas: Ed. da Unicamp, 1991.



261

BUENO, Francisco da Silveira. Grande Dicionario Etimolégico — Prosddico da
Lingua Portuguesa. Sao Paulo: Ed. Saraiva, 1967.

BAKHTIN, M.V. A Cultura Popular na Idade Média e no Renascimento. Sdo
Paulo: HUCITEC; Brasilia: Ed. UNB, 1997.

BENJAMIN, Walter. Obras Escolhidas. Sdo Paulo: Ed. Brasiliense, 1994.

BENJAMIN, Roberto. Folguedos e dancas de Pernambuco. Recife: Fundacido de
Cultura Cidade do Recife, 1989.

. Maracatus Rurais de Pernambuco. In: PELEGRINI, FILHO, Américo
(org). Antologia do Folclore Brasileiro — Século XX. Sao Paulo: EDART, 1982.

BOCCARA, Guillaume. Mundos nuevos en las fronteras del Nuevo Mundo. Nuevo
Mundo Mundos Nuevos, Debates. 2005. URL:
http://nuevomundo.revues.org/index426.html. Consultado em 21 dezembro de 2008.

CAILLOIS, Roger. O homem e o sagrado. Lisboa: Edi¢des 70, 1988.

CANCLINI, Nestor Garcia. As culturas Populares no Capitalismo. Sio Paulo:
Brasiliense, 1983.

CASCUDO, Luiz da Camara. Meleagro: Depoimento ¢ Pesquisa Sobre a Magia
Branca. Rio de Janeiro: Agir, 1978.

. Dicionario do Folclore Brasileiro. Rio de Janciro: Edi¢des de Ouro, 1969.

CACCIATORE, Olga Gudolle. Dicionario de Cultos Afro-Brasileiros. Rio de Janeiro:
Ed. Forense Universitaria, 1977.

CHEVALIER, Jean.; GHEERBRANT, Alain. Dicionario dos Simbolos. Rio de
Janeiro: José Olimpio, 2005.

CHETWYND, Tom. Dicionario dos Simbolos. Lisboa: Planeta Editora, 1982.

CARLINI, Alvaro. Cachimbo e Maraci: o Catimbo da Missdo. Sdo Paulo: Acervo
Histdrico Discoteca Oneida Alvarenga. Centro Cultural, 1993.

CABRAL, E. A Jurema Sagrada. Cadernos de Ciéncias Sociais. n° 41. UFPB, 1997.

CARNEIRO, Edison. Religioes Negras/Negros Bantos. Rio de Janeiro: Civilizagdo
Brasileira, 1991.

CARDIM, Ferndo. Tratado da Terra e Gente do Brasil. Sdo Paulo: Companhia
Editorial Nacional/ MEC, 1978.

CARVALHO, Juliano Loureiro de. Formacgéo Territorial da Mata Paraibana, 1750-
1808. Dissertagdo de mestrado apresentada ao Programa de Pds-Graduag¢do em
Arquitetura e Urbanismo da Universidade Federal da Bahia, Salvador: 2008.



262

CARVALHO, José Jorge. A Tradicdo Mistica Afro-Brasileira. In: Revista Religiio e
Sociedade, Vol. 18, n° 2, 1998.

CARVALHO, Marcus Joaquim M. de. O Quilombo do Catucd em Pernambuco.
Caderno CRH, n° 15, p. 5-28, jul./dez, 1991.

. O quilombo de Malunguinho, o rei das matas de Pernambuco. In: REIS, Jodo
José; GOMES, Flavio dos Santos (Orgs). Liberdade por um fio: Histéria dos
quilombos no Brasil. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1996.

CERTEAU, Michel de. A Invencdo do Cotidiano. Artes do Fazer. Petropolis: Editora
Vozes, 2003.

. A Escrita da Historia. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2008.

CONCONE, Maria Helena Vilas Boas. Umbanda: uma religido brasileira. Sao Paulo:
FFLCH/USP, CER (Colecdo Religido e Sociedade Brasileira), 1987.

COSTA, F. A. Pereira. Anais Pernambucanos. Vol. IX. Recife: Arquivo Publico
Estadual, 1965.

. Anais Pernambucanos. Vol. I. Recife: Arquivo Publico Estadual, 1965.
. Anais Pernambucanos. Vol. VI. Recife: Fundarpe, 1983.

CLIFFORD, James. A experiéncia Etnografica. Antropologia e literatura no século
XX. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2002.

DANTAS, Beatriz Gois. Vovo Nagd e Papai Branco: usos ¢ abusos da Africa no
Brasil. Rio de Janeiro: Graal, 1988.

DERRIDA, Jacques. Gramatologia. Sdo Paulo: Perspectiva, 1973.

DURKHEIM, Emile. As Formas Elementares da Vida Religiosa. Sao Paulo: Martins
Fontes, 2000.

DURAND, Gilbert. As estruturas Antropologicas do Imaginario. Lisboa: Editorial
Presenca, 1989.

. O Imaginario. Ensaio acerca das ciéncias e da filosofia da imagem. Rio de
Janeiro: Difel, 1999.

ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1999.
. Origens. Lisboa: Edi¢des 70, 1989.

. Imagens e Simbolos. S3o Paulo: Martins Fontes, 2002.

ESTEVAO, Carlos. Antologia do Folclore Brasileiro. Sdo Paulo: Ed. Liv. Martins,
1959.



263

. O Ossuario da Gruta do Padre em Itaparica ¢ Algumas Noticias sobre
Remanescentes Indigenas no Nordeste, Boletim do Museu Nacional, Rio de Janeiro,
Imprensa Nacional, 1942.

ESTEVES, Leonardo Leal. Viradas e marcacdes: a participacdo de pessoas de classe
média nos grupos de maracatu de baque-virado do Recife. Dissertagdo de Mestrado em
Antropologia, PPGA/UFPE, 2008.

FERNANDES, A. Gongalves. Xangés do Nordeste. Rio de Janeiro: Civilizagdo
Brasileira, 1937.

. O Folclore Magico do Nordeste. Rio de Janeiro: Civilizagdo Brasileira, 1938.

FERRETTI, Mundicarmo. Encantaria de “Barba Soeira”. Sio Paulo: Editora
Siciliano, 2001.

FERRETTI, Sérgio Figueiredo. Repensando o Sincretismo: estudo sobre a Casa das
Minas. S3o Luis. Edusp — Fapema. 1995.

FREITAS, Décio. Palmares: a guerra dos escravos. Rio de Janeiro, Edi¢des Graal,
1982.

FREYRE, Gilberto. Guia pratico, histérico e sentimental da cidade do Recife.
Recife: 1934.

FRANCA LIMA, Ivaldo Marciano de. Luiz de Franga, Maria Madalena e Elda - entre a
tradicdo e a inovagdo: as disputas dos maracatuzeiros por espagos na sociedade
recifense nos anos 1980. Afro-Asia, 36, 2007. Universidade Federal da Bahia.
Disponivel em: http://redalyc.uaemex.mx/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=77011144007.

FILHO, Carmelo Ribeiro do Nascimento. A Fronteira Mével: os homens livres pobres
e a producdo do espago da Mata Sul da Paraiba. Dissertacdo apresentada ao Programa
de Pos-Graduagdo em Geografia do Centro de Ciéncias Exatas e da Natureza da
Universidade Federal da Paraiba. Jodo Pessoa: 2006.

FILHO, Angelo Jorddo. Povoamento, Hegemonia e Declinio de Goiana. Recife:
edicdo do autor, 1978.

FREUD, Sigmund. Totem e Tabu e Outros Trabalhos. Rio de Janeiro: Imago Editora,
1974.

GADAMER, H. G. Verdade e Método: tracos fundamentais de uma hermenéutica
filosodfica. Petropolis: Vozes, 1997.

. O problema da Consciéncia Histérica. Rio de Janeiro: Editora Fundagio
Getulio Vargas, 1998.

GANDAVO, Pero de Magalhies. Tratado da Terra do Brasil e histéria da Provincia
Santa Cruz, Belo Horizonte, Itatiaia, 1980.



264

GEERTZ, C. A Interpretacido das Culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1989.
. Observando el Islam. Barcelona: Ediciones Paidds Ibérica, 1994.

. O Saber Local: novos ensaios em antropologia interpretativa. Petropolis:
Vozes, 2001a.

. Nova Luz sobre a Antropologia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2001.

. Obras e vidas. O antropdlogo como autor. Rio de Janeiro: Editora UFRJ,

2002.
GIDDENS, Anthony. Modernizacio Reflexiva. Sdo Paulo: Editora Unesp, 1991.

GIUCCI, Guillermo. Sem fé, lei, ou rei: Brasil 1500-1532. Rio de Janeiro, Rocco,
1993.

GORENDER, Jacob. O Escravismo Colonial. Sdo Paulo: Atica, 1992.
GRUNEWALD, Rodrigo de Azeredo. A Jurema no "Regime de Indio”: O Caso

Atikum. In: Clarice Novaes da Mota; Ulysses Paulino Albuquerque (Org.). As Muitas
Faces da Jurema. Recife: NUPEEA, 2006.

Gruzinski, Serge. La Colonisation de I’Imaginaire. Sociétés Indigenes et
Occidentalisation dans le Méxique Espagnol, XVIe-XVIlle Siécles, Paris: Gallimard,
1988.

HOBSBAWM, Eric. Introducdo: A Invencdo das Tradi¢cdes. In. HOBSBAWM ¢
RANGER (org). A Invenciio das Tradicdes. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1984.

. A Produgdo em Massa de Tradigoes. In. HOBSBAWM ¢ RANGER
(Org). A Invencio das Tradicdes. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1984.

JABOATAM, Ant6nio de Santa Maria. Novo Orbe Serafico Brasilico ou Chronica
dos Frades Menores da Provincia do Brasil. Recife: Assembléia Legislativa do
Estado de Pernambuco, 1980.

JOFFILY, Irenéo. Notas sobre a Parahyba. Rio de Janeiro: Tipografia do Jornal do
Comércio, 1892.

JOSAPHAT, Frei Carlos. Las Casas. Todos os direitos para todos. Sdo Paulo: Edi¢des
Loyola, 2000.

KOSTER, Henry. Viagens ao Nordeste do Brasil. Recife, Colecdo Pernambucana,
Secretaria de Educagdo ¢ Cultura, 1978.

KUPER, Adam. Cultura: a visdo dos antropologos. Bauru: EDUSC, 2002.

LATOUR, Bruno. Jamais Fomos Modernos: ensaio de antropologia simétrica. Rio de



265

Janeiro: Editora 34, 2008.

LEAL, José. Itinerario da historia da colonizacdo da Paraiba aos nossos dias. Jodo
Pessoa: Fundagdo Cultura do Estado da Paraiba, 1989.

LEPINE, Claude. Mudangas no Candomblé de S3o Paulo. In: Religiio e Sociedade.
Vol. 25, n. 2. Rio de Janeiro: 2005.

LIMA, Oswaldo Gongalves de Lima. Observagées sobre o “vinho da Jurema” utilizado
pelos indios Pancart de Tacaratu (Pernambuco). Arquivos do Instituto de Pesquisas
Agrondmicas, vol. 4, Recife: 1946.

LEITE, Serafim. Histéria da Companhia de Jesus no Brasil. Tomo V. Rio de Janeiro:
Instituto Nacional do Livro, 1945.

LOPES, Fatima Martins. Em Nome da Liberdade: as vilas de indios do Rio Grande do
Norte. Tese apresentada ao Programa de Pos-Graduagdo em Historia do Norte e
Nordeste, da Universidade Federal de Pernambuco, Recife: 2005.

LUHNING, Angela. A Misica do Candomblé Nagé-ketu. Tradugio ndo publicada, de
Raul Oliveira, da tese de doutorado Die Musik im Candomblé Nago-ketu, Hamburgo,
Verlag der Musikalienhandlung, 1990.

MAFFESOLLI, Michel. Elogio da Razdo Sensivel. Petropolis: Vozes, 1998.

. A Sombra de Dionisio: contribuicdo a uma sociologia da orgia. Rio de
Janeiro: Graal, 1985.

MARCUS, G. E. Epilogo: La Escritura Etnografica y La Carrera Antropoldgica. In:
Retoérica de la Antropologia. CLIFFORD, James y MARCUS, G. (Org). Barcelona:
Ediciones Jucar, 1991.

. O intercambio entre arte e antropologia: como a pesquisa de campo em
artes cénicas pode informar a reinvencdo da pesquisa de campo em antropologia.
Revista de Antropologia. Vol. 47, no.1, Sdo Paulo: 2004.

MAUSS, Marcel. Sociologia e Antropologia. Sao Paulo: EDUSP, 1974.
. Antropologia (Grandes Cientistas Sociais). Sdo Paulo: Editora Atica, 1979.
. Esboco de uma Teoria Geral da Magia. Lisboa: Edi¢des 70, 2000.

MACHADO, Maximiano Lopes. Histéria da Provincia da Parahyba II. Jodo Pessoa:
Editora Universitaria/UFPB, 1977.

MACHADO, Teobaldo. As Insurrei¢cdes Liberais em Goiana. Recife: CEPE, 1999.
MEDEIROS, Ricardo Pinto de. Participacdo, conflito e negociacido: principais e

capities-mores indios na implantacio da politica pombalina em Pernambuco e
capitanias anexas. XXIV Simpo6sio Nacional de Histdria, Sdo Leopoldo: 2007.



266

. O Descobrimento dos Outros: povos indigenas do sertdo nordestino no
periodo colonial. Tese apresentada ao Programa de Pés-Graduacdo em Histdéria da
Universidade Federal de Pernambuco, Recife: 2000.

MEDEIROS, Coriolano de. Dicionario Corografico do Estado da Paraiba. Rio de
Janeiro: Departamento de Imprensa Nacional, 1960.

MELLO, José Octavio de Arruda. Historia da Paraiba. Jodo Pessoa: A UNIAO, 2002.

MELLO, José Antonio Gongalves de. Tempo dos Flamengos. Rio de Janeiro:
Topbooks, 2001.

MELLO, Evaldo Gabral de. Olinda Restaurada: guerra ¢ agucar no Nordeste, 1630-
1654. Sdo Paulo: Editora Forense Universitaria, 1975.

MERRIAM. Alan P. Usos y Funciones. In: Cruces, F. Culturas Musicales. Madrid:
Trotta, 2001.

MINTZ, Sidney Wilfred; PRICE, Richard. O Nascimento da Cultura Afro-
Americana: uma perspectiva antropologica. Rio de Janeiro: Pallas, 2003.

MONTEIRO, John M. Tupis, tapuias e historiadores: estudos de historia indigena e
do indigenismo. Tese Apresentada ao IFCH-Unicamp, para o Concurso de Livre
Docéncia. Campinas: 2001.

MOTA. Clarisse Novaes. Os Filhos de Jurema na Floresta dos Espiritos: ritual e cura
entre dois grupos do Nordeste brasileiro. Maceio: Edufal, 2007.

MOTTA, Roberto. A Jurema do Recife: religido indo-afro-brasileira em contexto
urbano. In: LABATE, Beatriz Caiuby; GOULART, Sandra Lucia (Orgs.). O uso ritual
das plantas de poder. Mercado de Letras. Campinas: 2005.

. Catimbé6-Jurema: Forma Nordestina de Religido Indo-Afro-Brasileira. I
Encontro de Estudos sobre Rituais Religiosos ou Sociais e o Uso de Plantas Psicoativas.
Universidade Federal da Bahia, Salvador: 1995.

. Continuidade e fragmentagéo nas religides afro-brasileiras. In: SCOTT, Parry;
ZARUR, George (Orgs.). Identidade, Fragmentacdo e Diversidade na América
Latina. Recife: Editora Universitaria da UFPE, 2003.

MOONEN, Frans. Os Potiguara da Paraiba. Horizontes. Revista trimestral da UFPB,
1977.

. Os Indios Potiguara da Paraiba. In: MOONEN, Frans; MAIA, L. Mariz.
Etnohistoria dos Indios Potiguara. Jodo Pessoa, PR/PB - SEC/PB, 1992.

NASCIMENTO, Marco Tromboni de S. O Tronco da Jurema: Ritual e Etnicidade
entre os Povos Indigenas do Nordeste — O Caso Kiriri. Tese de Mestrado em
Sociologia, apresentada a Universidade Federal da Bahia, 1994.



267

NEGRAO, Lisias. Entre a Cruz e a Encruzilhada. Sio Paulo: Editora da Universidade
de Sio Paulo, 1996.

NETO, Francisco Firmino Sales. Pelos asperos caminhos do deserto: um estudo das
Visitas Episcopais a Capitania do Rio Grande do Norte, MNEME, Revista de
Humanidades, UFRN, v.5, n. 12, 2004.

NETTL, Bruno. O Estudo Comparativo da Mudan¢a Musical: estudo
de caso de quatro culturas. Anthropolégicas. Vol. 17 (1), Editora Universitaria
da UFPE, 2006.

NIMUENDAJU, Curt. 104 Mitos Indigenas Nunca Publicados. Revista do Patrimonio
Historico e Artistico Nacional. N° 21, 1986.

ORTIZ, Renato. A Morte Branca do Feiticeiro Negro. Sdo Paulo: Editora Brasiliense,
1991.

ORTNER, Sherry. Introduction: updating practice theory. In: Anais da 25 Reunido
Brasileira de Antropologia. Goiania, ABA, 2005.

PEDROSA, José¢ Manuel. Entre la magia y la religion: Oraciones, conjuros, ensalmos.
Gipuzkoa: Sendoa Editorial, 2000.

PRIMEIRA visitacdo do Santo Oficio as partes do Brasil: denuncia¢des ¢ confissdes
de Pernambuco, 1593 — 1595. Colecdo Pernambucana, 2* fase, vol. XIV. Recife, 1984.

PIERUCCI, Anténio Flavio. Ciéncias Sociais e Religido: a religido como ruptura. In:
TEIXEIRA, Faustino e MENEZES, Renata (Org). As Religides no Brasil:
continuidades e rupturas. Petropolis: Editora Vozes, 2006.

PINTO, Clélia Moreira. Sarava Jurema Sagrada. Dissertacdo apresentada ao
Programa de Pos-Graduagdo em Antropologia Cultural da Universidade Federal de
Pernambuco. Recife: 1995.

PINTO, Estevdo. Alguns aspectos da cultura artistica dos pancarus de Tacaratu. In:
Revista do Servico do Patrimonio Histérico e Artistico Nacional. N° 2, Rio de
Janeiro, 1938.

. Etnologia Brasileira. Funi6 — os ultimos tapuias. Sdo Paulo: Companhia
Editora Nacional, 1956.

PINTO, Irineu Ferreira. Notas sobre a Parahyba. Rio de Janeiro: Tipografia do Jornal
do Comércio, 1892.

PIO, Fernando. O Convento do Carmo em Goiana e a Reforma Turénica no Brasil.
Recife: Comissdo Organizadora e Executiva das Comemorac¢des do IV Centenario do

Povoamento de Goiana, 1970.

PIMENTEL, Altimar de Alencar. Cemitério das Juremas. In: Teatro de Raizes



268

Populares. Jodo Pessoa: Edicao do autor, 2005.

POMPA, Cristina. Religido como Traducfio: missionarios, Tupi e Tapuia no Brasil
colonial. Bauru: EDUSC; ANPOCS, 2003.

PORT, Mattijs van de. Sacerdotes Midiaticos. O candomblé, discursos de celebridade e
a legitimacdo da autoridade religiosa na esfera publica baiana. In: Religido e Sociedade.
Rio de Janeiro: Volume 25, N° 2, 2005, p. 32-61.

PORTO ALEGRE, M. Sylvia. Rompendo o Siléncio: por uma revisdo do
desaparecimento dos povos indigenas. In: Ethnos. Revista Brasileira de Etnohistoria.
Ano II. N°. 2, p. 21-44, Recife: UFPE, 1998.

PUNTONI, Pedro. A Guerra dos Barbaros: Povos Indigenas e a Colonizagdo do
Sertdo Nordeste do Brasil, 1659-1720. Sdo Paulo: Hucitec; EDUSP; FAPESP, 2002.

QUERINO, Manuel. Costumes Africanos no Brasil. Recife: Fundagdo Joaquim
Nabuco; Editora Massangana, 1988.

RABINOW, P. Representagdes sdo fatos sociais: modernidade ¢ pds-modernidade na
antropologia. In: Antropologia da razdo. Rio de Janeiro, Relume Dumara, 1999.

RAMOS, Arthur. O Negro Na Civilizac¢do Brasileira. Rio de Janeiro: Livraria-Editora
da Casa do Estudante do Brasil, s/d.

. O Negro Brasileiro. Recife: Editora Massangana, 1988.

REAL, Katarina. O folclore no Carnaval do Recife. Rio de Janeiro: Ministério da
Educagao e Cultura, 1967.

RIBEIRO, René. Os Cultos Afro-Brasileiros do Recife. Recife: MEC — Instituto
Joaquim Nabuco de Pesquisas Sociais, 1978.

ROUGET, Gilbert. La Musique et la Transe. Esquisse d’une théorie générale des
relations de la musique et de la possession. Paris: Gallimard, 1990.

RODRIGUES, Nina. O Animismo Fetichista dos Negros Bahianos. Rio de Janeiro:
Civilizacdo Brasileira, 1935.

. Os Africanos no Brasil. S&o Paulo: Companhia Editora Nacional, 1977.
ROSENDAHL, Zeny. Espago, Cultura e Religido: dimensdes de analise. In: CORREA,
Roberto L. ROSENDAHL, Zeny. Introduciio a Geografia Cultural. Rio de Janeiro:
Bertrand Brasil, 2003
SAHLINS, M. Ilhas de Historia. Rio de Janeiro: Zahar, 1999.

. O pessimismo Sentimental e a Experiéncia Etnografica: por que a cultura
ndo € um objeto em via de extingdo (parte I). Mana 3 (1): 41-73. 1997.



269

SALLES, Sandro Guimardes de. A Sombra da Jurema: a tradicdo dos mestres
juremeiros na Umbanda de Alhandra. AntHropolégicas. Vol. 15 (1), Editora
Universitaria da UFPE, 2005.

. A Sombra da Jurema: um estudo sobre a tradi¢do dos mestres juremeiros na
Umbanda de Alhandra. Dissertacdo de Mestrado em Ciéncias Sociais/Antropologia, PPGCS,
UFRN, 2004.

SOUZA, Laura de Mello e. O Diabo e a Terra de Santa Cruz. Sdo Paulo:Companhia
das Letras, 2002.

SOARES DE SOUSA, Gabriel. Noticia do Brasil. Sio Paulo: Brasiliense Documenta
VII, 1974.

SALVADOR, Frei Vicente do. Histéria do Brasil. Sdo Paulo: Edi¢do Melhoramentos,
1975.

SEGATO, Rita Laura. OKARILE: Uma toada iconica de Iemanji. Revista do
Patrimonio Historico e Artistico Nacional, N° 28, p. 237 — 253, Rio de Janeiro,
1999.

SUMMARIO das armadas que se fizeram, e guerras que se deram na conquista do
rio Parahyba; escripto e feito por mandado do muito reverendo padre em Cristo, o
padre Christovam de Gouveia, visitador da Companhia de Jesus, de toda a provincia do
Brasil. Campina Grande: FURNe/UFPB, 1983.

TURNER, Victor W. O Processo Ritual: estrutura e anti-estrutura. Petropolis: Vozes,
1974.

TIBIRICA, Luiz Caldas. Dicionario Tupi. Sdo Paulo: Trago Editora, 1984.

THEVET, André. Singularidades da Franca Antartica a que outros chamam de
Américas. Sdo Paulo: Companhia Editora Nacional, 1944,

VAINFAS, Ronaldo. A Heresia dos Indios. Catolicismo e rebeldia no Brasil colonial.
Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1999.

VANDEZANDE, René. Catimbé. Dissertacdo apresentada ao P.I.LM.E.S. do LF.C.H. da
Universidade Federal de Pernambuco, Recife: 1975.

VELHO, Otavio. Mais Realista do que o Rei: ocidentalismo, religido e modernidades
alternativas. Rio de Janeiro: Topbooks, 2007.

VIVEIROS DE CASTRO, E. A inconstincia da alma selvagem e outros ensaios de
antropologia. Sdo Paulo: Cosac & Naify, 2002.

WILLEKE, Frei Venancio. Missdes e missionarios da provincia de Santo Antonio.
Revista de Historia, Sdo Paulo, ano 28, v. 56, p.85-100, jul.-set. 1977.

WHITE, Hayden V. Meta-Historia: A imaginagdo historica do século XIX. Sao Paulo:



270

Edusp, 1995.

WOLF E. Cultura: panacéia ou problema? Inventando a Sociedade. In: FELDMAN-
BIANCO, Bela; RIBEIRO, Gustavo Lins (Orgs). Antropologia e Poder: contribui¢cdes
de Eric Wolf. Sao Paulo: Ed. Unb e Ed. Unicamp, 2003.

WEBER, Max. Economia e Sociedade. Brasilia: Editora da UNB, 1994.

. Ensaios de Sociologia. Rio de Janeiro: Zahar, 1974.

ZUMTHOR, Paul. Tradicio e Esquecimento. Sdo Paulo: Editora Hucitec, 1997.



